
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of L'Inquisition médiévale

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: L'Inquisition médiévale


Author: Jean Guiraud



Release date: November 30, 2024 [eBook #74817]


Language: French


Original publication: Paris: Bernard Grasset, 1928


Credits: Laurent Vogel and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This file was produced from images generously made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK L'INQUISITION MÉDIÉVALE ***




COLLECTION “LA VIE CHRÉTIENNE”

publiée sous la direction de MAURICE BRILLANT


L’INQUISTION

MÉDIÉVALE


PAR

JEAN GUIRAUD



A PARIS

CHEZ BERNARD GRASSET





IL A ÉTÉ TIRÉ DE CET OUVRAGE : SEIZE EXEMPLAIRES
SUR VÉLIN PUR FIL LAFUMA NUMÉROTÉS VÉLIN PUR
FIL 1 A 12 ET I A IV.



Tous droits de traduction, de reproduction et d’adaptation
réservés pour tous pays.


Copyright by Bernard Grasset, 1928.





INTRODUCTION



Comment peut-on parler encore de l’Inquisition
après tous ceux qui ont déjà traité cette question
controversée : ennemis de l’Église dénonçant les
rigueurs de l’inquisition pour ameuter les masses
populaires contre un cléricalisme capable de toutes
les cruautés ; apologistes leur répondant en lavant
l’Inquisition de tous leurs reproches ; historiens de
toutes nations multipliant, d’après de nouveaux
documents, des études particulières sur ce sujet
brûlant ? Ne risque-t-on pas de dire une fois de plus
ce que connaissent les personnes averties, et si on
veut porter un jugement sur cette institution, se
classer ou, ce qui est pire, être classé malgré soi
parmi ses avocats d’office ou ses détracteurs ?


Peut-on apporter une documentation nouvelle,
des faits nouveaux ? et peut-on se flatter d’être
objectif en pareille matière, et, dans la négative,
pourquoi ajouter un numéro de plus à la bibliographie
déjà si longue de l’Inquisition ?


Nous avons passé outre à ces objections, estimant
que même si on a peu de documents nouveaux on
peut s’efforcer de les mettre en meilleure lumière et
invoquer le dicton bien connu : Non nova sed nove.
Mais est-il vrai qu’il n’y ait rien de nouveau à
dire ? Beaucoup d’archives qui étaient jalousement
fermées ou ne s’entr’ouvraient que pour de
rares privilégiés se sont largement ouvertes et ont
été explorées depuis un demi-siècle ; et tout d’abord,
les plus importantes qui soient pour l’histoire
religieuse, les Archives du Vatican. Les érudits de
toute nation qui y travaillent en ont tiré des documents
et même des collections de documents qui
précisent ou rectifient des solutions que l’on croyait
définitives. Je n’en veux pour preuve que le Bullaire
de l’Inquisition de la France au XIVe siècle,
formé de bulles pour la plupart inédites que
M. l’abbé Vidal a extraites des archives du
Vatican. Nous avons tiré parti de ces documents
pour saisir sur le vif le fonctionnement de l’Inquisition
au Moyen-Age. Le même service a été rendu
aux historiens par la publication que nous devons
à Mgr Douais des documents sur l’histoire concernant
l’Inquisition du Midi de la France.


Ces documents nouveaux permettent de réviser
et parfois de corriger, sur plus d’un point, les
Histoires générales de l’Inquisition au Moyen
Age, qui sont à notre disposition, en particulier
celle de l’Américain Lea, traduite en français par
M. Salomon Reinach.


On ne saurait en contester l’érudition, mais il
ne faut pas l’avoir trop longtemps maniée pour
remarquer en elle deux graves défauts. On y chercherait
en vain le lucidus ordo de la science
française ; même après l’avoir longtemps pratiquée,
il est difficile d’y retrouver ce qu’on se rappelle
fort bien y avoir vu, tant elle est confuse et mal
présentée. D’autre part, l’auteur en l’écrivant ne
s’est pas dégagé de ces préjugés haineux contre
l’Église catholique qui lui ont inspiré la plupart
de ses œuvres historiques. Il s’est parfois efforcé
de les dominer et nous-même nous rendons hommage
aux jugements qu’il a portés sur certaines
accusations lancées par ses amis et coreligionnaires
contre l’Inquisition ; mais plus souvent,
son récit dégénère en un réquisitoire passionné et
injuste. Les nouvelles collections de textes récemment
publiées permettent de distinguer dans
l’œuvre de Lea ce qui est de la science et ce qui est
du pamphlet.


Cependant c’est moins par la documentation que
par la méthode employée que l’on peut, dans une
certaine mesure, faire œuvre originale en parlant
de l’Inquition. Presque toujours, ce sujet a été
abordé avec des arrière-pensées étrangères et parfois
contraires à l’esprit scientifique ; dès lors, plus
on est objectif et plus on a de chance de le traiter
avec originalité. Nous nous y sommes efforcé ;
au lecteur de voir si nous y avons réussi.


Nous n’avons prétendu poser aucune thèse
a priori ; et voilà pourquoi nous n’avons pas
abordé la question de savoir si l’Église avait ou
non le droit de réprimer par la force l’hérésie.
Nous ne contestons pas l’importance de ce problème
au point de vue théologique et canonique et
même historique ; mais nous aimons mieux qu’il
soit mis sous les yeux des lecteurs moins par un
syllogisme scolastique que par le simple exposé
des faits. C’est pour la même raison que nous nous
sommes abstenus le plus possible de porter des
jugements sur les hommes et les institutions, ne le
faisant que lorsque nos conclusions n’étaient que
le résumé de faits déjà racontés. En laissant ainsi
la parole aux textes, nous avons voulu éviter les
deux écueils d’une pareille étude, l’apologie ou le
dénigrement du catholicisme ou de ses adversaires,
de l’Inquisition ou de l’hérésie. Avant tout, nous
nous sommes efforcé de faire œuvre d’historien.


C’est le seul moyen de connaître l’Inquisition
et de la comprendre.


L’apologiste et l’accusateur risquent de n’apercevoir
que certains aspects du sujet ; le premier ne
verra dans les sentences de l’Inquisition que des
jugements dictés par un intérêt surnaturel, et
rendus en vertu d’un pouvoir transcendant, intérêt
et pouvoir que les fautes et les erreurs individuelles
ne sauraient dénaturer. L’accusateur ne verra que
des actes de tyrannie et des crimes d’autant plus
révoltants qu’ils étouffaient dans les supplices et
le feu la liberté de l’esprit et la voix de la conscience
en invoquant l’autorité divine.


L’historien, au contraire, groupe les faits pour
en dégager ensuite les points de vue les plus divers,
et réunissant ces aspects variés en une vue générale
il fait fonctionner l’Inquisition sous les yeux du
lecteur, la montrant non pas telle que se la figurent
ses détracteurs et ses apologistes, pas même
comme l’avaient conçue ses auteurs, mais telle
qu’elle fut en réalité, et non pas seulement à un
moment déterminé mais dans le cours sans cesse
en mouvement de son évolution.


L’Inquisition était avant tout un tribunal ; or
un tribunal c’est des accusés en face de juges et
ces deux groupes sont en fonction l’un de l’autre.
Les séparer, étudier les uns et négliger les autres,
c’est altérer gravement l’institution que l’on prétend
décrire, et risquer de ne la point saisir ;
car les accusés font comprendre les juges et les
juges les accusés.


Aussi nous sommes-nous efforcés de décrire en
même temps l’Inquisition et les hérésies qu’elle
réprimait, les doctrines des accusés et leur répression
par les juges. Parlant de l’Inquisition du
Midi de la France, nous avons exposé les prédications
théologiques, morales, politiques et sociales
des Cathares et de leurs adhérents, leur organisation
et leur action, en même temps que nous montrions
le tribunal qui allait les poursuivre. C’est
d’après la même méthode que nous avons exposé
la doctrine et l’action des Vaudois, des Spirituels,
des fraticelli, et des lollards, des sorciers et des juifs,
telles que la voyaient les juges du Saint-Office
qui les poursuivaient. Un tel exposé fait comprendre
les raisons d’ordre religieux, politique et social
qui ont ainsi dressé l’une contre l’autre l’hérésie et
l’Inquisition ; or l’historien ne doit pas se contenter
de décrire les institutions, il doit encore les
faire comprendre et leurs raisons d’être il doit
les demander non pas à ses idées a priori mais aux
faits eux-mêmes.


L’Inquisition est un tribunal ; mais les jugements
de tout tribunal supposent, d’une part, une
des lois d’une formule absolue et, de l’autre, des
sentences en faisant une application adaptée à
chaque cas particulier que le texte juridique ne
peut pas prévoir ; une législation rigide et une
jurisprudence essentiellement variable. C’est donner
une idée tout à fait fausse de l’Inquisition que
d’aligner les constitutions pontificales et les
canons de conciles qui définissaient sa procédure et
son code pénal. Si on veut serrer de plus près les
faits, il faut aussi voir comment, en fait, le Saint
Office fonctionnait et dans quelle mesure il s’en
tenait à la lettre de la loi ou l’interprétait soit en
l’élargissant soit en la restreignant dans l’application.


On nous dit, par exemple, que la procédure
inquisitoriale refusait aux accusés le ministère
d’un avocat et les ennemis de l’Église en tirent
prétexte pour l’accuser d’avoir ainsi méconnu le
droit de défense de l’accusé pour le livrer pieds et
poings liés à la cruauté de juges fanatiques ; et
certains apologistes de l’Église — tel Mgr d’Hulst,
dans la chaire de Notre-Dame, — ont déclaré que
le catholicisme doit jeter par-dessus bord l’Inquisition
parce que, sur ce point capital, elle n’est pas
défendable.


Et voilà que le procès de Jeanne d’Arc — qui est
un procès d’inquisition — nous montre des inquisiteurs
demandant à l’accusée si elle a fait choix
de ses avocats ; et les comptes d’autres procès
mentionnent les honoraires qui ont été versés pour
les avocats des justiciables du Saint-Office ; preuve
évidente que l’Inquisition admettait les avocats de
la défense et que, dès lors, il faut distinguer la
lettre de la loi qui, en effet, a parfois interdit le
ministère des avocats et la jurisprudence, l’usage
et la coutume qui le permettaient. On voit par cet
exemple combien il est indispensable d’examiner
en même temps le droit et le fait. C’est ce que nous
nous sommes efforcé de faire en étudiant l’Inquisition
non seulement d’après son code, mais
aussi et surtout d’après son fonctionnement réel.


Enfin, l’Inquisition a été une institution
humaine, et comme tout ce qui est humain, elle a
évolué. Or l’erreur de presque tous ceux qui la condamnent
et aussi de la plupart de ceux qui la
défendent est de croire qu’elle fut toujours la même
et qu’on peut porter sur elle un jugement d’ensemble,
favorable ou défavorable. Tout au plus
voit-on quelque différence entre l’Inquisition
espagnole, celle de Torquemada, et l’Inquisition
du Moyen-Age, celle qu’ils identifient avec saint
Dominique et ses Prêcheurs. De là des appréciations
qui laissent inexplicables certains contrastes
comme celui-ci.


Si une institution, à ses origines, a été papale,
c’est bien l’Inquisition médiévale. Ses premiers
règlements lui ont été donnés, à Toulouse, au nom
du Saint-Siège par un légat du pape, le cardinal
Romain de Saint-Ange. Les inquisiteurs agissaient
au nom du pape dont ils tenaient leurs
fonctions, auctoritate apostolica ; et ils ne dépendaient
que de lui, dans l’exercice de leurs fonctions.
Mais alors comment expliquer que dans le procès
des Templiers qui s’est poursuivi moins de cent
ans après l’établissement de l’Inquisition, ce
tribunal papal ait visiblement agi à l’encontre du
pape Clément V et dans l’intérêt du roi de France
Philippe le Bel ? Évidemment parce que, en moins
d’un siècle, l’Inquisition avait tellement évolué
que de tribunal papal défendant la foi contre
l’hérésie, negotium fidei, elle était progressivement
devenue, en réalité, sans que les apparences
eussent changé, un tribunal de plus en plus
politique, subissant l’influence du roi beaucoup
plus que celle du pape. S’il en est ainsi, les appréciations
que l’histoire porte sur elle et sur son
action s’éclairent de jours bien différents et qui,
en tout cas, doivent être singulièrement nuancés.


Une autre vue simpliste de l’histoire fait attribuer
à l’Église seule l’institution de l’Inquisition
et par conséquent tout l’odieux de ses jugements et
de ses autodafés. Une étude plus approfondie des
textes montre au contraire que plusieurs puissances
ont concouru à la répression de l’hérésie au
Moyen-Age.


Les ancêtres reculés des Cathares contre lesquels
fut établie l’Inquisition du XIIIe siècle, les
Manichéens, furent poursuivis, avec la plus grande
rigueur, par l’empereur Dioclétien ; persécuteur
encore plus cruel du christianisme, on ne saurait
imaginer un instant que son bras ait été armé
contre ces infidèles par l’Église. Sept siècles plus
tard, les Néo-Manichéens d’Orléans furent frappés
de sentences de mort ; et ce fut par le roi Robert et
non par une juridiction ecclésiastique. Au XIIe siècle,
des actes pontificaux édictèrent des peines
sévères contre les hérétiques de France, d’Angleterre,
d’Italie, d’Allemagne ; mais ces interventions
des papes avaient été réclamées avec insistance
par les rois de France et d’Angleterre et par
les empereurs germaniques ; et au XIIIe siècle,
nous sommes en présence de décisions prises
contre les hérétiques, en même temps par les principes
séculiers, les évêques et les papes. De ces faits
étudiés sans arrière-pensée, à la simple lumière
des textes, que faut-il conclure ? Mais que l’Inquisition,
c’est-à-dire la recherche des hérétiques et
leur répression par des mesures pénales souvent
rigoureuses ne fut pas l’œuvre exclusive de
l’Église ; que l’autorité civile concourut à ces
poursuites autant qu’elle et même la devança dans
la personne d’un empereur païen, persécuteur
par ailleurs du christianisme.


Et cette constatation nous conduit sur la nature
même de l’Inquisition à des conclusions complexes
que nous développons à la fin de ce livre.
Qu’il nous suffise, pour le moment, d’opposer aux
affirmations simplistes de certains historiens de
l’Inquisition, les aspects très variés de la question
et de leur rappeler que les ignorer ou les dissimuler
c’est ne donner de la réalité qu’une image mutilée
et dès lors inexacte. C’est le reproche que l’on peut
adresser à la plupart de ceux qui ont écrit sur
l’Inquisition, et c’est pourquoi ce sujet si souvent
traité peut être renouvelé pour l’emploi de nouvelles
méthodes : non nova sed nove.






Ce n’est pas une raison pour faire table rase de
tout ce qui a été écrit jusqu’à ce jour sur l’Inquisition.
Pour notre part, nous devons beaucoup à
nos devanciers. Quelques soient les réserves que
nous avons faites sur l’Histoire de l’Inquisition
au Moyen-Age de Lea, nous l’avons lue et consultée
maintes fois avec profit et nous en dirons
autant de celle de M. de Cauzons, pseudonyme qui
cache un prêtre qui, par désir d’impartialité,
s’est montré d’une sévérité excessive à l’égard du
Saint-Office. Nous avons aussi utilisé le volume
de M. l’abbé Vacandard sur l’Inquisition, où
se retrouvent cette documentation sérieuse et cette
modération dans les jugements qui distinguent
les écrits de cet historien.


Sur la procédure inquisitoriale on ne saurait se
dispenser de consulter l’ouvrage de M. Tanon,
sur l’Histoire des tribunaux de l’Inquisition en
France et les études de M. Charles Molinus sur
l’Inquisition toulousaine ; mais il faut les compléter
et parfois les corriger par l’étude de Mgr Douais
sur l’Inquisition et encore plus par les Documents
qui ont été publiés par ce savant prélat dans la
Collection de la Société de l’Histoire de France,
pour servir à l’Histoire de l’Inquisition dans le
Languedoc.


Ce dernier ouvrage nous a été particulièrement
utile, parce que, publiant des sentences d’inquisiteurs,
il évoquait à nos yeux leur procédure, non
pas celle qui était édictée par les textes législatifs,
mais celle qu’ils suivaient dans la pratique, et
qui souvent différait de la première. Le Bullaire de
l’Inquisition en France au XIVe siècle, réuni et
commenté par M. Vidal, nous a rendu les mêmes
services, parce qu’il nous a fait assister à la marche
de plus d’un procès inquisitorial.


En même temps que l’Inquisition, nous avons
étudié les hérétiques qu’elle poursuivait, avec
leurs doctrines, leurs pratiques, et leur organisation.


Au XIIIe siècle, elle a surtout lutté contre les
Cathares néo-manichéens, non seulement en Languedoc,
mais encore dans le reste de la France, en
Italie, dans la péninsule ibérique et en Allemagne.
Pour faire connaître les Cathares du Midi de la
France, plus connus sous le nom d’Albigeois, j’ai
tout simplement résumé la longue étude que j’ai
publiée moi-même, il y a une quinzaine d’années
sur l’Albigéisme languedocien au XIIe siècle.


M’appuyant sur les Manuels des inquisiteurs et
dépouillant les Registres de l’Inquisition qui pour
la plupart ont disparu mais dont la collection
Doat conserve des copies authentiques, je me suis
efforcé, d’après les déclarations mêmes des hérétiques,
de reconstituer les doctrines métaphysiques,
théologiques, morales et sociales des Albigeois,
leur organisation, leurs pratiques et leurs rites, et
la place considérable qu’ils occupaient, avant
l’établissement de l’Inquisition dans toutes les
classes de la société et à tous les degrés de la hiérarchie
sociale.


En d’autres pays, des études originales ou des
collections de documents nous ont fait connaître,
de la même manière, les Cathares et leurs adhérents :
tel par exemple la publication du savant
professeur de la Faculté de théologie de Munich
qui devint, après 1870, l’un des chefs des Vieux-Catholiques,
Dœllinger, publication qui a pour
titre Beitraege zur Sektengeschichte des Mittelalters[1].


[1] J’ai donné des bibliographies détaillées du Catharisme
à la fin de mon étude sur l’Albigéisme languedocien
au XIIe siècle, p. CCCXLII et dans mes articles
sur l’Inquisition et les Albigeois parus le premier dans
le Dictionnaire d’apologétique de la foi catholique, le
second dans le Dictionnaire d’histoire et de géographie
ecclésiastiques.



Quoique beaucoup d’hérétiques aient été arrêtés
sous la double inculpation de catharisme et de
vaudoisie, ces deux doctrines sont distinctes,
comme le démontrait déjà en 1834 une thèse
présentée devant l’Université de Leyde sous ce
titre : Disputatio academica de Valdensium
secta ab Albigensibus bene distinguenda par Jas.
Cette distinction était marquée, dès le XIIIe et le
XIVe siècle par les Manuels des Inquisiteurs, en
particulier ceux de Moneta et de Bernard Gui ; et
c’est sur leur témoignage autorisé que la secte
vaudoise nous a été décrite par M. Comba dans son
Histoire des Vaudois et plus récemment, par
M. Marx dans son étude sur l’Inquisition en
Dauphiné.


Au XIVe siècle et au XVe le Saint-Office poursuivit
avec une persévérance inlassable tous les
hérétiques Spirituels, Fraticelli, Bizocchi et Béguins
qui voulurent imposer au peuple chrétien
tout entier la pratique de la stricte pauvreté et
annonçaient le prochain avènement de l’Esprit-Saint,
venant compléter, en l’absorbant, l’œuvre
du Christ. Ces doctrines ayant inspiré un grand
nombre de controverses, au sein de l’ordre franciscain,
d’une part, et de l’autre, entre catholiques et
hérétiques, la bibliographie de ce sujet serait tellement
considérable qu’elle réclamerait à elle seule
un volume. Nous signalons à ceux qui s’intéresseraient
particulièrement à cette question les études
qui ont été consacrées aux défenseurs et aux propagateurs
de ces doctrines, celles de M. Édouard
Jordan sur Joachim de Flore dans le Dictionnaire
de théologie catholique, du P. Callaey sur
Ubertin de Casal, de Hauréau sur Bernard Délicieux
et l’Inquisition albigeoise, les nombreux
travaux d’ensemble qui ont été publiés sur l’ordre
franciscain et les controverses qui le divisèrent si
profondément au XIIIe siècle et dont le plus récent
et l’un des meilleurs est le volume du P. Gratien sur
l’Histoire de la fondation et de l’évolution de
l’Ordre des Frères Mineurs au XIIIe siècle. Le
cardinal Ehrle a consacré de nombreuses études
aux Spirituels et aux Fraticelli. Signalons enfin
l’ouvrage d’ensemble de Tocco sur l’hérésie au
Moyen-Age (l’eresia nel medio evo) et la collection
de textes sur les hérésies que publia, au
XVIIIe siècle, du Plessis d’Argentré sous le titre
de Collectio judiciorum de novis erroribus et
qui mérite toujours d’être consultée.


Nous nous en sommes servis pour résumer les
doctrines de Wicklef et de son disciple Jean Huss.


Pour montrer qu’à partir de Philippe le Bel
l’Inquisition subit de plus en plus l’influence du
pouvoir civil, en France et hors de France, nous
avons donné un rapide aperçu de plusieurs procès
inquisitoriaux qui furent inspirés et conduits
plus par la politique que par le souci de l’orthodoxie,
par exemple ceux de Templiers et de Jeanne
d’Arc.


Pour le premier on peut se reporter aux actes
mêmes du procès qui furent édités par Michelet
puis plusieurs fois réédités, et on lira avec intérêt
les biographies qui ont été consacrées dans l’Histoire
littéraire de la France aux trois personnages
qui en prirent la direction, au nom de Philippe le
Bel, celle de Guillaume de Nogaret par Renan,
celle du cardinal Bérenger Frédol et celle de l’inquisiteur
de France Guillaume de Paris, par
Lajard.


Quant au procès de Jeanne d’Arc, ses procès-verbaux
ont été plusieurs fois édités et encore dans
ces derniers temps par M. Pierre Champion et il
a été longuement étudié par les auteurs de ces éditions
et les nombreuses Histoires de Jeanne d’Arc
qui ont été écrites dans ces cinquante dernières
années.


Dans les pages qui vont suivre, dépourvues à
dessein de tout apparat critique pouvant en
gêner la lecture, on reconnaîtra facilement les
textes et les livres que l’auteur a mis à contribution.





CHAPITRE PREMIER

LE CATHARISME AU XIIe SIÈCLE


Sommaire. — Le dualisme cathare. — Christologie
cathare. — Morale individuelle et sociale. — Nirvana
des Parfaits. — Horreur de la famille. — Doctrines
anarchistes. — Répression par les gouvernements
païens et chrétiens antérieure à l’Inquisition. — Le
catharisme tout puissant dans le Midi de la
France. — Ses moyens d’action. — Parfaits et
Croyants. — Faiblesse du catholicisme persécuté.



Le XIIe siècle vit s’épanouir en plusieurs pays,
mais plus particulièrement dans le Midi de la
France, une hérésie qui, par ses doctrines et
le nombre de ses adhérents, devait constituer un
grand danger pour l’Église catholique. Partant
d’un pessimisme absolu, elle ne voyait en ce
monde que mal et corruption, et dès lors, elle ne
pouvait pas admettre qu’il fût l’œuvre d’un Dieu
bon. La nature visible ne pouvait être que la
création d’un être puissant sans doute mais
essentiellement mauvais ; et cet être c’était
Satan.


Mais au-dessus de ce monde, ces hérétiques
en concevaient un autre, formé d’esprits incorruptibles
et bienheureux, qui étaient les créatures
d’un être essentiellement bon et infiniment
puissant, Dieu.


Ainsi se dressaient l’un contre l’autre, à la
tête de deux mondes opposés dont ils étaient
les auteurs, deux principes contraires en conflit
permanent : Satan prince de la terre et de
la nature, Dieu, souverain des esprits et du ciel.


Étaient-ils également puissants et leur action
devait-elle se combattre à jamais ? ou bien
l’un d’eux, le principe mauvais, était-il inférieur à
l’autre, le principe bon, et destiné à succomber
sous les coups de sa puissance victorieuse, lorsque
les temps seraient révolus ? Sur ce point
essentiel comme sur les conclusions qui en découlaient,
ces hérétiques se divisaient.


Ils se divisaient aussi quand ils voulaient
expliquer l’origine de ces deux mondes opposés.
Pour les uns, la matière était éternelle et le rôle
du démon avait été de la tirer du chaos en
séparant, pour les combiner entre eux, ses quatre
éléments essentiels : le feu, l’air, l’eau et la terre.
Dans ce cas, Satan n’avait été que l’artisan de
la matière, le démiurge. D’autres, au contraire,
disaient qu’il en avait été le créateur, l’ayant
tirée du néant.


Mêmes hésitations quand il s’agissait d’expliquer
le monde des esprits. Pour les uns, les esprits
avaient existé de tout temps au sein de Dieu, et
ils en étaient sortis par une série indéfinie d’émanations
ou hypostases, analogue à celle par
laquelle le Fils procède du Père. D’après les
autres, au contraire, les esprits auraient été tirés
du néant par un acte créateur du Dieu bon.


L’homme appartenait par sa double nature à
l’un et l’autre de ces mondes opposés. Son corps,
fait d’une matière corruptible, était l’œuvre et
la propriété de Satan ; mais son âme, pur esprit,
ne pouvait venir que de Dieu et lui appartenait.
C’est par des récits mythiques que ces hérétiques
expliquaient la première rencontre et l’union de
l’âme et du corps dans l’être humain.


D’après les uns, Adam avait été un ange envoyé
par Dieu pour voir comment Lucifer organisait
la matière ; dès qu’il le vit épiant ainsi
son œuvre, le démon se saisit de lui et l’enferma
dans un corps fait de limon. « Rends ce que tu
dois ! » lui dit-il, c’est-à-dire soumets-toi à la
matière ! « Adam se jeta alors à ses pieds, le
supplia d’avoir pitié de lui et de le délivrer de la
prison ignoble dans laquelle il se trouvait enfermé
lui promettant de se mettre désormais à son
service. Le démon refusa et le força à lui payer
sa dette en accomplissant avec Ève l’œuvre de
chair. » Quand il l’eut accomplie, Adam fut
engagé à jamais dans la matière, et avec lui tous
ses descendants, parce qu’ils provenaient de
l’acte le plus matériel qui se puisse imaginer,
l’union de l’homme et de la femme.


D’autres hérétiques expliquaient le dualisme
de la nature humaine d’une manière qui se rapprochait
de la doctrine catholique. Avant la
création de la matière, disaient-ils, Satan avait
été l’auteur de la révolte des anges et de leur
chûte. Mais en foudroyant les anges rebelles, Dieu
leur avait procuré un moyen de se relever par
l’expiation. Il avait permis à Satan de se servir
d’eux pour animer les corps qu’il venait de
former du limon, mais auxquels manquait l’esprit
de vie. Satan s’en était réjoui parce qu’il
croyait qu’emprisonnés ainsi par lui dans la
matière, les anges rebelles lui appartiendraient
à jamais ; mais dans sa courte sagesse il ne
voyait pas qu’il ne faisait que préparer sa défaite
en procurant dans la prison du corps aux esprits
déchus l’épreuve et la pénitence qui leur permettraient,
après la mort, de rentrer dans le
paradis perdu.


Ce dualisme de l’homme, ces hérétiques le
retrouvaient dans l’humanité et dans son histoire.
L’âme, disaient-ils, était restée ignorante
de sa nature, de sa chute au sein du corps et de
sa destinée ; elle ne les avait connues que lorsque
le Christ était venu sur terre pour les lui
révéler. Dès lors, l’histoire du monde se divisait
en deux grandes périodes : celle qui avait précédé
la venue du Christ pendant laquelle Satan
régnait sans conteste sur un monde ignorant, et
celle qui l’a suivie au cours de laquelle l’empire
lui est disputé par la doctrine qui arrache l’âme
à sa captivité corporelle.


Dès lors, l’Ancien Testament avait été le règne
de Satan ; le dieu qu’adoraient les Juifs charnels
Jéhovah, était Satan lui-même et la Bible
l’histoire de sa domination sur le peuple hébreu.
« Les Cathares (c’est ainsi que se nommaient ces
hérétiques) prenaient donc le contrepied de
l’Ancien Testament et tout ce que celui-ci attribuait
à Dieu ils le rapportaient à Satan. Les
patriarches et les prophètes de l’Ancienne Loi
n’étaient en réalité que des fils de Bélial, de
vrais démons suscités par leur père pour maintenir
son règne ; et dans leur nombre ces hérétiques
comptaient Énoch, Abraham, qui reçut
de Satan la circoncision, Moïse qui, étant lui-même
mauvais, s’entretint à plusieurs reprises
avec le démon, accomplit sur son injonction et
avec son secours tous ses miracles, reçut de lui
la Loi sur le Sinaï et édicta, sous son inspiration,
tous les rites de la religion juive, pour se faire
adorer comme un dieu ; enfin les prophètes qui
furent suscités non par le dieu bon, mais par
Satan pour activer, à la suite de Moïse, le culte
du diable »[2].


[2] Jean Guiraud. L’Albigéisme languedocien au
XIIe siècle, p. XLIX.



Entre tous ces prophètes, les Cathares distinguaient
le dernier en date, Jean-Baptiste,
pour lui témoigner une aversion particulière. Il
avait été suscité par le démon, disaient-ils,
comme le moyen suprême d’empêcher l’œuvre
du Christ dont le Précurseur aurait été ainsi le
plus puissant antagoniste. Le baptême matériel
de l’eau qu’il prêchait et qu’il conférait aux
masses était fait pour les détourner du baptême
de l’esprit qu’apportait Jésus comme signe de
sa doctrine purement spirituelle.


Ils n’ignoraient pas les nombreux passages
du Nouveau Testament où le Christ et ses disciples
parlent avec respect de l’Ancienne Loi,
des patriarches tels que Abraham, des prophètes
tels que David, l’ancêtre de Jésus lui-même,
d’Élie et de tous ceux dont le Sauveur invoquait
le témoignage. Mais ils déclaraient que, dans
le Décalogue et dans l’ensemble de l’Ancien
Testament, le démon avait habilement mêlé un
peu de vérité à une masse de mensonges pour
mieux tromper l’humanité.


Le Christ, disaient les Cathares, était venu sur
terre pour sauver l’humanité et, sur ce point, ils
s’accordaient avec les catholiques, mais ils s’en
séparaient dès qu’ils définissaient la personne et
l’œuvre du Rédempteur.


Ils l’appelaient souvent Dieu, mais ils donnaient
de sa divinité des explications diverses
mais toutes contraires à la conception chrétienne.
Il était dieu parce qu’il était l’une des nombreuses
émanations du Dieu bon et éternel.
Certains attribuaient à Jésus, émanation ou éon,
une dignité éminente sur tous les autres éons
parce que seul d’entre eux il avait été adopté
par l’Être suprême dont il était ainsi le Fils et
qu’il pouvait appeler son Père.


Un ministre cathare, Guillaume Fabre, de
Pech-Hermer, expliquait ainsi à ses fidèles la
nature et la mission du Christ : « Voyant que son
royaume s’appauvrissait sous l’action des esprits
mauvais, Dieu demanda à ceux qui l’entouraient :
« Qui de vous veut être mon fils, de sorte
que je sois son père ? » Comme personne ne lui
répondait, Jésus qui était son baile (homme de
confiance), Christus qui erat bajulus Dei, lui dit :
« Je veux être votre fils et j’irai partout où vous
m’enverrez. » Et alors Dieu l’adopta pour fils et
l’envoya dans le monde prêcher le nom de Dieu. »


Quelque différentes que fussent ces explications,
tous les Cathares s’entendaient pour nier
l’Incarnation. Puisque toute matière était foncièrement
mauvaise et le domaine de Satan,
comment un dieu aurait-il pu y demeurer en
s’unissant à la chair ? Il se serait mis ainsi sous
la domination de celui-là même dont il venait
libérer l’humanité.


Le Rédempteur ne pouvait donc être que
pur esprit ; mais comme d’autre part, il
voulait tomber en ce monde sous les sens des
hommes, il fallait qu’il prît les apparences d’un
homme. Partant de ce principe, les Cathares faisaient
de la vie terrestre du Christ une fantasmagorie
perpétuelle.


La Vierge Marie n’avait été, elle aussi, qu’un
pur esprit aux apparences humaines. Sa maternité
n’était que l’union des deux esprits, qui
formaient tout son être, le sien et celui de
son divin fils. « C’est ce que voulait dire
un docteur hérétique de Castelsarrasin, R. de
Rodols, lorsque, prenant l’expression évangélique
obumbrare dans son sens étymologique, il
déclarait que le Sauveur était venu en ce monde
comme une ombre et non dans la réalité d’un
corps humain : « Deus non venerat in beata Virgine
sed obumbraverat se ibi tantum[3]. »


[3] Jean Guiraud, op. cit., p. LXI.



Jésus avait grandi, avait mené la même vie
que les autres hommes, mangeant, buvant, parlant ;
pures apparences que tout cela, répondaient
les hérétiques. « Omnia in similitudine
facta fuisse. »


Il avait au moins souffert pendant sa Passion,
pour racheter l’humanité par les douleurs de son
sanglant sacrifice. Non ! répondaient-ils, car
étant pur esprit il ne pouvait ni souffrir, ni
mourir, ni par conséquent ressusciter : « non fuit
passus in carne, non fuit mortuus corporaliter…
non resurrexit vere quia mortuus non fuit. » Mais
alors que penser des récits pathétiques de la
Passion ? On les expliquait soit par la persistance
de la fantasmagorie jusque sur la Croix,
soit par la substitution au Christ disparu d’un
homme réel expiant son propre péché. A Montesquieu,
le ministre cathare Bonafos enseignait
chez Guillaume de Villèle « que sur la Croix, le
Christ avait été figuré par un voleur, aussi coupable
que les deux larrons qui étaient à ses côtés.
Dès lors, il n’y avait dans ce supplice rien de
révoltant puisque celui qui représentait Jésus
expiait ses fautes personnelles. D’après un autre
hérétique, Limosus Nègre, cet homme avait déjà
traversé plusieurs existences, en vertu de la
métempsychose ; or dans l’une il avait commis
des meurtres et des fornications. C’est pour cela,
ajoutait-il, que le crucifié a été frappé de la
lance : coupable d’homicide, il tombait sous le
coup de la sentence qui condamne à périr par le
glaive quiconque a tué par le glaive. Agents du
démon, les Juifs avaient cru mettre en Croix le
Fils de Dieu, mais ils n’avaient eu entre les
mains qu’un vulgaire voleur ; sur le Calvaire
comme au jour de la Création de l’homme, le
Père du mensonge s’était trouvé dupé lui-même. »
(P. LVII).


D’ailleurs, pour les Cathares, la Rédemption
n’était pas une expiation, mais un enseignement ;
pour libérer les âmes de l’emprise de
Satan, il suffisait de leur apprendre comment
elles pouvaient se libérer elles-mêmes de la prison
de leur corps et redevenir de purs esprits retournant
de droit à Dieu dès qu’elles retrouvaient
ainsi leur nature spirituelle.


Ceux qui le savaient étaient les fils de
l’Esprit et ils adoraient Dieu en esprit et en
vérité. Ils formaient l’Église cathare. Les autres
restaient sous l’emprise de Satan parce qu’ils continuaient
l’erreur de l’Ancien Testament et ils
demeuraient les sectateurs de Jéhovah puisqu’ils
ne comprenaient ni la mission de Jésus, ni la
signification du Nouveau Testament. Ceux-là
formaient l’Église catholique et les autres églises
chrétiennes. Ainsi le dualisme de l’humanité
s’avérait dans l’opposition irréductible du Catharisme
et du Christianisme.


De cette métaphysique et de cette théologie
les Cathares tiraient leur morale individuelle
et sociale. Pour se sauver il fallait séparer l’âme
du corps, et on y parvenait de deux manières.


Les uns pratiquaient une vie d’ascétisme qui
diminuant progressivement l’action du corps sur
l’âme, finissait par établir entre eux un divorce
de fait que la mort ne faisait que ratifier ; pour
employer une expression de la mystique chrétienne,
on mourait à soi-même avant de mourir
à la vie de ce monde.


Le moyen d’y parvenir c’était de s’incorporer
le moins de matière possible et par conséquent
de se nourrir le moins possible ; de là cette
abstinence qui était l’une des pratiques les plus
rigoureuses de la morale cathare. Elle consistait
dans un régime végétarien ; la viande des
animaux, et tout ce qui provenait d’eux, comme
le lait, le fromage et les œufs, étant considérés
comme choses plus particulièrement matérielles.
Ils permettaient cependant l’usage du poisson
parce que cet animal à sang froid leur semblait
moins matériel que les animaux à sang chaud.


A cette raison de s’abstenir de la viande,
provenant de l’horreur que leur inspirait l’impureté
de la matière, certaines sectes en ajoutaient
une autre tirée de leur croyance à la
métempsychose. « Ils ne tuent jamais ni animal,
ni volatile, écrivait d’eux l’inquisiteur Bernard
Gui, car ils croient que dans les animaux privés
de raison et même dans les oiseaux résident les
esprits des hommes qui sont morts sans avoir été
reçus dans leur secte, par l’imposition des mains
selon leurs rites. »


C’est à cette horreur de toute viande qu’on les
reconnaissait. « Invité à Albi chez le marchand
Golfier, l’hérétique Guillaume Payen refusa du
poulet rôti qu’on lui présentait. Se doutant alors
que son hôte était Cathare, Golfier lui fit servir du
poisson et il en mangea. » Lorsqu’ils allaient de
village en village visiter les adhérents dont ils
voulaient réchauffer le zèle, on leur donnait ce
qui était nécessaire à leur subsistance ; or ce
n’était jamais de la viande, des œufs, de la graisse
ou du laitage, mais des fruits frais ou secs, raisins,
figues, amandes, noisettes, du blé ou des
légumes, du vin, du miel, des fouaces ou gâteaux
de farine de froment. »[4] Quand une personne
était « consolée », c’est-à-dire recevait l’initiation
cathare, on lui demandait : « Promettez-vous à
Dieu, à l’Évangile et à nous de ne plus manger
désormais de viande, de fromage, d’œufs, ni
de tout autre aliment gras ? »


[4] Jean Guiraud. Questions d’histoire et d’archéologie,
p. 63, 64.



L’acte qui était considéré comme le plus matériel,
celui qui avait fixé dans le mal Adam et
toute sa descendance, c’était l’acte de la génération.
Coupable à cause de la souillure qu’il
imprimait, il l’était aussi parce qu’en appelant
de nouveaux êtres à la vie terrestre et matérielle,
il étendait le règne de Satan. La chasteté
perpétuelle s’imposait donc à tout Cathare.


Alimenter le moins possible la vie en soi et
s’abstenir de la propager, c’était bien, mais ce
qui était encore mieux c’était de la restreindre
progressivement pour arriver un jour, en la
détruisant, à libérer entièrement l’âme de sa
prison corporelle. Parvenir à s’abstraire tellement
de son propre corps qu’on n’use plus d’aucun de
ses sens et qu’on perde complètement conscience
de sa propre existence était considéré par
les Cathares comme un degré élevé de perfection.
Ils regardaient comme leurs modèles et
leurs saints ceux qui atteignaient ainsi au nirvanâ
tel qu’on le voit encore chez les fakirs de
l’Inde. « Berbeguera, femme de Lobent, seigneur
de Puylaurens, en Albigeois, alla voir par curiosité
un de ces saints hérétiques. « Il lui apparut,
racontait-elle, comme la merveille la plus
étrange : depuis fort longtemps il était assis sur
sa chaise, immobile comme un tronc d’arbre,
insensible à ce qui l’entourait. » (P. 55)[5].


[5] Les références données ainsi dans le texte et ne
portant pas le titre de l’ouvrage, se rapportent au livre
déjà cité au bas de la page la plus proche.



D’autres brusquaient les choses, et pour libérer
leur âme de leur corps, ils se donnaient eux-mêmes
la mort. « Le suicide, écrit Mgr Douais,
d’après les réponses des hérétiques aux interrogatoires
de l’Inquisition, était pour ainsi dire à
l’ordre du jour. On en vit qui se faisaient ouvrir
les veines et se mouraient dans un bain ; d’autres
prenaient des potions empoisonnées ; ceux-ci se
frappaient eux-mêmes. L’Endura était le mode
de suicide le plus employé : il consistait à se
laisser mourir de faim. Les documents sur l’hérésie
cathare qu’a publiés Dœllinger nous en présentent
plusieurs cas. » Raymond Isaure racontait
en 1308 aux inquisiteurs qu’aussitôt initié,
Guillaume Sabatier se mit en endura dans sa
maison de campagne ; il y resta sept semaines
entières sans manger, puis mourut. Une femme
du nom de Gentilis se condamna, dans les mêmes
circonstances, au jeûne le plus absolu et mourut
au bout de six jours. Une femme de Coustaussa,
non loin de Limoux, ayant quitté son mari vint
dans le Savartès recevoir l’initiation du Consolamentum.
Aussitôt après, elle se mit en endura à
Ax et mourut. Le témoin qui rapportait ces faits
aux inquisiteurs déclarait avoir ouï dire par
plusieurs hérétiques qu’avant de mourir, cette
femme était restée à jeun environ douze semaines.
Une certaine Montoliva se mit en endura « ne
mangeant rien et ne buvant que de l’eau fraîche ;
elle mourut au bout de six semaines. » Quelquefois,
c’étaient les ministres cathares eux-mêmes
qui condamnaient à la mort par le jeûne absolu
ceux qu’ils venaient d’initier et dont ils assuraient
le salut par une mort suivant immédiatement
la purification de l’initiation. C’est ce que
nous dit une déposition reçue par l’Inquisition
vers 1242. « Le ministre défendit de donner
désormais à manger à la malade qu’il venait
« d’hérétiquer », ne dicta infirma perderet bonum
quod receperat. » (P. 53).


Ces doctrines et ces pratiques n’étaient pas
nées au XIIe siècle dans ces pays du Midi de la
France ou du Nord de l’Italie où elles eurent
tant d’adeptes. Elles étaient aussi anciennes,
peut-être même plus anciennes que le christianisme
dont elles niaient si radicalement le dogme
et la morale. Dans le dualisme opposant le bon
et le mauvais principe, nous reconnaissons les
doctrines manichéennes qui propagées en Perse
et dans tout l’Orient, se dressèrent contre
l’Église naissante et traversèrent tout le Moyen-Age.
Dans le système des hypostases tirant de
la substance divine Jésus, Marie et une infinité
d’esprits bienheureux, nous retrouvons la théorie
des éons de la Gnose primitive.


Le système qui faisait de la vie terrestre et
de la Passion du Christ une fantasmagorie, le
docétisme, avait été enseigné, dès le IIe siècle, par
le marcionisme et combattu par les Pères apostoliques,
puis au IIIe par Tertullien et par saint
Hilaire au IVe. L’adoptianisme qui faisait de
Jésus le fils adoptif du Père, avait été enseigné
semble-t-il vers 260 à Antioche par Paul de
Samosate, et aux temps de Charlemagne par
Félix, évêque d’Urgel. L’encratisme, c’est-à-dire
la prohibition absolue de la génération et
de toute nourriture animale, avait été prêché,
bien avant les Cathares, par la Gnose et le
marcionisme au IIe et au IIIe siècle, et encore
au milieu du IVe siècle par des disciples extrémistes
d’Eustathe de Sébaste que condamna,
en 340, le concile de Gangres. Ainsi le catharisme
du XIIe siècle nous apparaît moins comme
une hérésie nouvelle que comme un syncrétisme
d’hérésies ayant traversé tout le Moyen Age et
finissant par se réunir en un système néo-manichéen.


Ce n’est donc pas par leur nouveauté que ces
doctrines prirent une importance capitale, mais
par le nombre de leurs adeptes. En se propageant
dans les masses elles sortirent du domaine de la
spéculation théologique pour pénétrer l’opinion
publique et exercer une influence considérable
sur la vie sociale.


C’est par sa morale sociale en effet beaucoup
plus que par ses rêveries mystiques ou théologiques
que le catharisme attira l’attention de
plus en plus inquiète de l’Église et des gouvernements.


Tant qu’il demeure un acte individuel le suicide
est assurément coupable, mais il n’est pas un
danger social : il le devient si une doctrine le
prêche et par la diffusion de plus en plus grande
de ses enseignements en multiplie tellement le
cas qu’il devient une épidémie. Il en fut ainsi
de la doctrine de l’endura cathare, mais beaucoup
plus encore de celle qui proposait au genre
humain tout entier la virginité perpétuelle.


Les néo-manichéens du XIIe siècle ne se contentaient
pas en effet de la prôner comme une
forme supérieure, mais exceptionnelle, de la
vie morale et religieuse comme l’avaient fait
de tout temps les chrétiens ; leur pessimisme
radical la présentait comme l’idéal de l’humanité
tout entière parce qu’elle était le moyen
d’en finir avec la vie. L’endura tuait la vie dans
l’individu ; la virginité universelle devait la
tarir dans le genre humain.


C’est ce qu’enseignaient formellement les
Cathares en condamnant non seulement la
fornication et la luxure, mais le mariage lui-même,
et par le mariage la propagation de la
race humaine.


Ils n’établissaient pas, comme le christianisme,
une distinction essentielle entre la débauche et
le mariage ; dans ce dernier, ils ne voyaient qu’une
légalisation criminelle et sacrilège de la première.
Leur intransigeance farouche leur dictait pour
flétrir le mariage la formule dont se servent
de nos jours ceux qui contre lui prônent au contraire
la « liberté de l’amour » et l’union libre.
« Matrimonium est meretricium, matrimonium est
lupanar » disaient les Cathares du Moyen-Age ;
« le mariage est un concubinat légal », disent les
bolchevistes et les anarchistes d’aujourd’hui.


Après avoir entendu beaucoup de Cathares,
l’inquisiteur Bernard Gui résumait ainsi leur
doctrine : « Ils condamnent absolument le
mariage entre l’homme et la femme ; ils
prétendent qu’on y est en état perpétuel de
péché ; ils nient que le Dieu bon l’ait jamais
institué. Ils déclarent que connaître charnellement
sa femme n’est pas une moindre faute
qu’un commerce incestueux avec une mère, une
fille, une sœur. »


Concevoir et mettre au monde un enfant
c’était commettre un acte essentiellement démoniaque
puisque c’était appeler à la vie de ce
monde un être qui de ce fait serait la chose, le
bien du démon. Se trouvant enceinte, Guillelma,
femme d’un marchand de bois de Toulouse,
reçut la visite de la Parfaite Fabressa. Celle-ci
lui fit ses condoléances et sans doute aussi des
reproches en lui conseillant « quod rogaret Deum
ut liberaret eam a daemone quem habebat in
ventro ». On devine facilement à quelles pratiques
criminelles, même aux yeux de la loi civile,
pouvaient conduire de pareilles condoléances et
de tels conseils !


Quiconque recevait l’initiation cathare devait
renoncer à jamais au mariage et s’il l’avait
contracté, le rompre aussitôt, en quittant pour
toujours son conjoint. « Décidé à recevoir le
consolamentum, Guillaume de Raissac avertissait
son beau-père qu’il allait lui renvoyer sa
fille. Vers 1218, Bernard Pons de Laure était
gravement malade à Roquefère-en-Cabardès ;
sa femme Bermonde demanda à deux hérétiques
de venir lui donner le consolamentum. Mais,
avant de procéder à cet acte, ceux-ci exigèrent
de Bermonde qu’elle renonçât à jamais à son
mari et ce ne fut qu’après avoir reçu cet engagement
qu’ils procédèrent à la cérémonie : « Post-modum,
consolati fuerunt dictum infirmum. »
Revenu à la santé, Pons de Laure abandonna
l’hérésie, revint au monde et par la même occasion,
reprit sa femme, oublieuse, elle aussi, de
sa promesse. Mais bientôt, ce fut au tour de
Bermonde d’être malade et de demander le
consolamentum ; les deux hérétiques qui accoururent
à son appel, n’agirent pas autrement que
les premiers. Avant de commencer les rites de
l’initiation, ils exigèrent que Pons de Laure
renonçât à sa femme ; et après en avoir reçu la
promesse formelle, ils le consolèrent : « Post-modum,
dicti haeretici consolati fuerunt dictam
infirmam. »


Dans leur aversion absolue du mariage, les
Parfaits malgré leur farouche pureté, lui préféraient
le libertinage ; il était plus grave,
disaient-ils, facere cum uxore quam cum alia
muliere. La raison en est facile à comprendre :
les liaisons du libertinage étaient plus fragiles
que celle du mariage et n’aboutissaient pas à la
constitution d’une famille ; et à ce double titre
elles étaient un obstacle moins grand à l’initiation
qui comportait le vœu de perpétuelle
continence.


Ainsi s’explique l’indulgence vraiment étrange
que ces « purs » accordaient aux débordements
de ceux de leurs adhérents qui « sympathisaient »
avec leur secte sans en adopter toutes les doctrines
et encore moins les pratiques, les Croyants.


Au vu et au su de tout le monde, Guillelma
Campanha était la concubine d’Arnaud Mestre
et cependant Parfaits et Parfaites descendaient
chez elle quand ils passaient dans son pays, au
Mas-Saintes-Puelles. Raymond de Na Amelha
lui aussi, logeait chez sa concubine, Na Barona,
les Parfaits qu’il protégeait et en particulier
l’un des chefs de l’Église hérétique Bertrand
Marty. Parmi les Croyants qui se pressaient
aux prédications de Bertrand Marty à Montségur
vers 1240, nous distinguons plusieurs
faux ménages : Guillelma Calveta amasia Petri
Vitalis ; Willelmus Raimundi et Arnauda
amasia ejus ; Petrus Aura et Boneta, amasia
uxor ejus ; Raimunda, amasia Othonis de Massabrac.
La famille de Villeneuve, à Lasbordes,
protégeait ouvertement l’hérésie ; or il y
avait chez elle un bâtard, Adhémar, frater
naturalis Poncii de Villanova, et l’on peut en
dire autant d’autres seigneurs protecteurs de
l’hérésie et amis des « Purs », les Unaud de
Lanta, les sires du Vilar, les Mazeroles de Gaja.


En même temps que la famille, les doctrines
et la propagande de ce néo-manichéisme sapaient
à la base les institutions sur lesquelles
s’élèvent toutes les sociétés civilisées.


Prenant à la lettre et dans son sens le plus
rigoureux la parole du Christ déclarant que
quiconque tue par l’épée, périra par l’épée, ils
déniaient à la société et au gouvernement le
droit de répression, les uns d’une manière
absolue, car ils enseignaient « quod nullo modo
facienda est justitia, quod Deus non voluit justitiam »,
les autres, plus opportunistes, en condamnant
seulement la peine de mort.


L’un des « sympathisants » étant devenu Consul
de Toulouse, l’hérétique Pierre Garsias lui rappela
qu’il n’avait pas le droit de participer à un
procès pouvant aboutir à une sentence capitale
« quod nullo modo consentiret in judicando in
mortem alterius ».


Du même principe « qu’en aucun cas on ne
peut tuer, nullo casu occidendum », ils tiraient la
condamnation de toutes les guerres, même défensives.
Ennemis de la justice et de l’armée, ils
étaient de vrais anarchistes, ne différant de ceux
de nos jours que par le vêtement de leur pensée,
car c’est au nom de leur théologie qu’ils sapaient
la société, tandis que nos anarchistes modernes
le font au nom de conceptions philosophiques
ou libertaires.


Les gouvernements n’attendirent pas le
XIIe siècle pour voir le danger que de semblables
doctrines feraient courir à l’ordre social si elles
gagnaient les foules et à plusieurs reprises, ils
essayèrent d’en réprimer la propagande. Fait
curieux et qui prouve que ce n’est pas l’Église qui
a inventé la répression de l’hérésie par des lois
pénales : ce fut un empereur païen, celui-là même
qui entre tous a persécuté les chrétiens avec le
plus d’acharnement, Dioclétien qui a porté les premières
lois contre le Manichéisme, ancêtre
direct, nous l’avons vu, du Catharisme. Par un
décret de 287 qu’a enregistré le code Théodosien,
il édicta contre tous les disciples de Manès, sans
distinction de secte, la peine de mort ou tout
au moins des travaux forcés aux mines, et ses
successeurs Valentinien et Honorius ne firent
que suivre son exemple lorsque, par une série
d’édits réunis au livre XVI du Code Justinien, ils
frappèrent d’exil et de confiscation plusieurs
sectes hérétiques et de mort certaines sectes
manichéennes estimées encore plus dangereuses ;
ces peines furent renouvelées par l’empereur
Justinien.


A la fin du Xe siècle, les Manichéens firent de
tels progrès en Macédoine et en Bulgarie qu’on
les appela en Occident Bougres, c’est-à-dire
Bulgares, ou Bogomiles, du nom de l’un de leurs
chefs. Mû par les raisons d’ordre public qui
avaient inspiré les empereurs des siècles précédents,
l’empereur Alexis Comnène fit arrêter
et condamner au bûcher un grand nombre de
ces hérétiques.


Au cours du même siècle, les chroniqueurs
signalent en France des actes de répression semblables ;
en 1017, dix chanoines de l’église
Sainte-Croix d’Orléans, convaincus de manichéisme,
étaient dégradés, excommuniés et
brûlés par ordre du roi Robert, qui était cependant
l’ami personnel de plusieurs d’entre eux.
Si, la mort dans l’âme, le roi se montra aussi
inflexible contre eux, c’est parce que, dit le
chroniqueur Raoul Glaber, « il appréhendait de
leurs doctrines à la fois la ruine de la patrie et
la mort des âmes, tristis et mœrens nimium effectus,
quoniam et ruinam patriae revera et animarum
metuebat interitum ». On ne saurait mieux
affirmer que la sévérité de Robert s’inspirait à
la fois de raisons d’intérêt religieux et de défense
sociale.


Malgré ces actes de répressions isolés, l’hérésie
néo-manichéenne prit des proportions considérables
au XIIe siècle, dans la France du Nord, en
Allemagne, en Italie, mais plus particulièrement
dans les pays au sud de la Loire. Au cours des
missions qu’il dirigea contre elles en Aquitaine et
en Languedoc, sans grand succès, saint Bernard
faisait ces tristes constatations : « Qu’avons-nous
appris et qu’apprenons-nous chaque jour ?
Quels maux a faits et fait encore à l’Église de Dieu
l’hérétique Henri ! Les basiliques sont sans
fidèles, les fidèles sans prêtres, les prêtres sans
honneur et, pour tout dire en un mot, il n’y a
plus que des chrétiens sans Christ. On regarde
les églises comme des synagogues, les sacrements
sont vilipendés, les fêtes ne sont plus solennisées.
Les hommes meurent dans leurs péchés, les âmes
paraissent devant le tribunal terrible sans avoir
été réconciliées par la pénitence ni fortifiées par
la sainte communion. On va jusqu’à priver les
enfants des chrétiens de la vie du Christ en leur
refusant la grâce du baptême. O douleur ! faut-il
qu’un tel homme soit écouté et que tout un
peuple croie en lui ! »


Dans la seconde moitié du siècle, le comte
Raymond V de Toulouse faisait écho à ces plaintes
douloureuses. « L’hérésie, disait-il, a pénétré
partout. Elle a jeté la discorde dans toutes les
familles, divisant le mari et la femme, le fils et le
père, la belle-fille et la belle-mère. Les prêtres
eux-mêmes ont cédé à la contagion. Les églises
sont désertes et tombent en ruines. Pour moi, je
fais tout mon possible pour arrêter un pareil
fléau ; mais je sens mes forces au-dessous de ma
tâche. Les personnages les plus importants de ma
terre se sont laissés corrompre. La foule a suivi
leur exemple, ce qui fait que je n’ose ni ne puis
réprimer le mal. »


En recueillant ces plaintes désolées et ces
aveux d’impuissance de la bouche d’un saint Bernard
et d’un si grand seigneur ne croirait-on pas
entendre les lamentations désolées du curé le
plus découragé de l’une de nos paroisses les plus
indifférentes ! Une foule de témoignages puisés
aux archives de l’Inquisition méridionale nous
prouvent combien étaient exactes ces tristes
descriptions de la désolation religieuse du Midi
de la France.


De Bordeaux à Marseille, des Pyrénées à l’Auvergne,
les Cathares avaient partie gagnée ; ils
prêchaient et pratiquaient leur culte publiquement.
Tandis que les églises étaient désertes,
leurs assemblées étaient suivies par l’immense
majorité de la population. A Saint-Martin-la-Lande,
en Lauraguais, « maxima pars hominum
ibat ad praedicationem » (1215). A Caraman, à
Lanta, à Verfeil, c’est le ministre hérétique et
non le prêtre que les mourants appelaient à leur
chevet pour recevoir l’initiation cathare, le
consolamentum et non les sacrements : « pauci
homines moriebantur apud Caramanhum, vel
Lantarium, vel Viridefolium quin hereticarentur »
(1215). A Castelnaudary, Cathares et Vaudois
avaient leurs établissements publics et des
couvents pour leurs Parfaits et leurs Parfaites ; ils
allaient même chanter dans l’église, ce qui donnerait
à croire soit qu’ils l’avaient usurpée sur les
catholiques, soit qu’ils en partageaient l’usage
avec eux, en vertu d’un simultaneum analogue
à celui qui attribuait naguère aux protestants
et aux catholiques l’usage du même édifice du
culte en Alsace et dans l’ancienne principauté de
Montbéliard.


Les deux sectes rivales des Vaudois et des Néo-manichéens
étaient tellement puissantes qu’elles
organisaient des meetings et des conférences
contradictoires entre elles sur les places publiques ;
les catholiques étaient si faibles et si
découragés qu’ils n’osaient même pas s’y aventurer
avant les prédications de saint Dominique.
Le peuple était si familier avec ces controverses
qu’elles alimentaient les conversations ; il discutait
sur les doctrines hérétiques ou catholiques
comme il le fait de nos jours sur les questions
sociales et politiques. « Passant un jour par le
chemin qui longeait l’hospice de Laurac, un écolier,
Amiel Bernard, entendit deux truands,
recueillis sans doute dans cet asile de mendicité,
discuter sur l’Eucharistie. L’un d’eux prétendait
que pourvu que l’on eût la foi autant valait communier
avec une feuille d’arbre et même avec
du crottin qu’avec les espèces consacrées ; l’autre
truand le contestait. Dans sa simplicité ce fait
est des plus curieux ; il nous prouve que l’esprit
de libre examen en matière religieuse avait pénétré
dans les couches les plus infimes de la société
puisque même les mendiants ne craignaient pas
d’exprimer publiquement des doutes et même
des interprétations singulièrement hétérodoxes
sur les dogmes les plus sacrés[6].


[6] Jean Guiraud. L’albigéisme languedocien au
XIIe siècle, p. CCXXXII.



Toutes les classes de la société avaient été
gagnées par le néo-manichéisme ; et tout d’abord
la noblesse. « Les personnages les plus importants
de ma terre se sont laissé corrompre », écrivait
en 1177 Raymond V, comte de Toulouse, au
chapitre général de Citeaux. Il aurait pu le dire
de son propre fils Raymond VI. Tout en faisant
des dons aux abbayes et en protestant de la
pureté de sa foi catholique, ce dernier recherchait
la société des Parfaits et se faisait toujours
accompagner de l’un d’eux pour recevoir le
Consolamentum en cas de maladie grave. Qui
trompait-il, l’Église ou l’hérésie ? En tout cas
cette duplicité dénotait chez lui un singulier
opportunisme et les égards qu’il avait pour les
Cathares, s’ils ne prouvaient pas sa foi en eux,
lui étaient du moins inspirés par l’importance
qu’il leur reconnaissait dans ses états.


Le comte de Foix Raymond Roger donna aux
hérétiques une marque toute particulière de sa
faveur lorsqu’il permit à sa femme Philippa de
se faire Parfaite et par conséquent de renoncer à
jamais à sa famille et à lui-même pour aller vivre
avec eux. « En 1205, Philippa, comtesse de Foix,
était établie à Dun où elle dirigeait une communauté
de Parfaites, qui appartenaient elles-mêmes
à l’aristocratie du pays. Pierre Guillaume d’Arvinha
qui alla les voir dans leur couvent mentionne
avec Philippa, Alamanda de Nogairol et
sa propre mère Cécile d’Arvinha. Le comte de
Foix était resté dans les meilleurs termes avec
sa femme, puisque souvent il venait la voir à
Dun avec son escorte et prenait ses repas avec
elle et ses compagnes. Il semble même que
Philippa ait fait, comme les Parfaits, des tournées
d’apostolat, qui étaient de vraies missions… Le
comte permit aussi à sa sœur Esclarmonde de
recevoir le Consolamentum et, entouré de nombreux
chevaliers, il assista à cette cérémonie qui
se déroula en son château de Fanjeaux, en 1206.
Une autre de ses sœurs offrit aux hérétiques
sur ses propres terres un asile qu’elle croyait
imprenable, sur une hauteur d’environ 1.200 mètres
à Montségur ; elle les aida à y construire une
forteresse escarpée et difficilement abordable
qui devait les protéger de toutes les atteintes
des croisés ».


Parmi les plus puissants feudataires du comte
de Foix figuraient les seigneurs de Castelverdun.
Le chef de cette maison combattit les Croisés et
lorsque le traité de Paris de 1229 eut proscrit
l’hérésie, il s’entremit pour qu’on lui laissât la
liberté du culte à Montségur devenu pour elle
comme une place de sûreté. Atteint d’une maladie
mortelle chez sa parente Cavaers, châtelaine
de Fanjeaux, il demanda deux Parfaits qui
allèrent chercher ses deux amis, chevaliers comme
lui, Hugues et Sicard de Durfort ; il reçut d’eux
le Consolamentum et mourut dans l’hérésie.


A Montréal, place forte qui se dressait sur
une hauteur aux larges horizons dominant, d’une
part, tout le pays entre Castelnaudary et Carcassonne
et de l’autre, le Razès, habitait une
famille féodale puissante par ses possessions et
ses alliances. Son chef, Aymeric, s’intitulait, en
1211, seigneur de Montréal et de Laurac-le-Grand ;
sa sœur Guillelme possédait Lavaur
qu’elle défendit vaillamment contre Simon de
Montfort. Or tous les membres de cette grande
famille étaient hérétiques.


En face de Montréal, s’accrochant aux pentes
de la Montagne-Noire se voient encore les
ruines majestueuses du château-fort de Saissac,
avec les pans de mur qui furent de puissantes
courtines et formaient avec leurs tours,
un puissant système de défense et de domination.
Le bourg qui l’entourait était lui-même solidement
fortifié. Là habitait un seigneur qui avait
étendu ses domaines sur tout le versant méridional
de la Montagne-Noire, de Revel à Caunes.
C’était vraiment le roi de la Montagne et telle
était sa puissance qu’il fut choisi comme
tuteur du jeune Trencavel, vicomte de Carcassonne
et de Béziers. Or Bertrand de Saissac était
hérétique si bien que la victoire des croisés
lui fit perdre tous ses biens. L’une de ses parentes
« tenait maison d’hérétiques », c’est-à-dire était
supérieure d’un couvent de Parfaites à Hautpoul,
l’une des possessions de la famille.


Plus importante encore que les ruines de
Saissac sont celles qui se dressent sur les sommets
du Cabardès, dominant la route qui coupe la
Montagne-Noire, pour mettre en communication
Carcassonne et Albi. Dans cette place formidable
dont plusieurs tours crénelées et un
magnifique donjon en ruines demeurent les
majestueux témoins, habitait une puissante
famille seigneuriale toute gagnée à l’hérésie.
Son chef Pierre Roger recevait chez lui
ostensiblement les Cathares ; un de leurs
diacres, Arnaud Not, faisait des prêches dans le
château et parmi ses auditeurs figurait toute la
noblesse d’alentour : Grave, chevalier de Cabaret,
Bernard de Miraval, Pierre Raymond de Salsigne,
Pierre de Laure, Gaucelm de Miraval.
La plupart d’entre eux reçurent à leur lit de mort
le Consolamentum. Parfois la prédication était
plus solennelle ; c’était l’évêque cathare Pierre
Isarn qui la faisait lui-même.


Les vicomtes de Carcassonne et de Béziers de
la maison de Trencavel eurent envers l’hérésie
la même attitude que leurs suzerains les comtes
de Toulouse. Tout en faisant des legs à l’Église,
Roger II avait choisi comme tuteur de son fils
le seigneur notoirement hérétique de Saissac ;
sommé en 1173 de retirer sa protection aux Parfaits,
il ne s’était pas exécuté et avait été excommunié
par les légats du Saint-Siège. Fils d’un
tel père, pupille de Bertrand de Saissac, Raymond
Roger Trencavel se défendit d’être hérétique
lorsqu’en 1209, il tomba aux mains des Croisés ;
mais il reconnut que « les sectaires avaient trouvé
protection dans ses villes et sur ses terres » et il
en rejeta la responsabilité sur les hommes que
son père avait désignés pour gouverner la vicomté
et l’éduquer lui-même pendant sa minorité.


Les plus puissants seigneurs des hautes vallées
de l’Aude et de ses affluents pyrénéens étaient
les sires de Niort. Outre les châteaux-forts et
les nombreux villages qu’ils possédaient sur les
hauteurs du pays de Sault, dans les vallées de
l’Aude, et du Rébentys et du côté de l’Ariège,
dans le Donezan et le comté de Foix, les trois
frères, Guiraud Guillaume, Bernard Oth et
Raymond tenaient de leur grand’mère Blanche de
Laurac d’importants domaines dans le Lauraguais.
Ils avaient, d’autre part, contracté des
alliances de famille avec Nunès Sanche, comte
de Roussillon, et les rois d’Aragon.


Or ils étaient tous foncièrement hérétiques.
« Dès sa plus tendre enfance, Bernard Oth avait
été élevé par sa grand’mère Blanche dans le
couvent d’hérétiques qu’elle dirigeait à Laurac.
Il y avait, pendant quatre ans, vécu de la vie des
cathares, mangeant à leur table de leur pain
bénit, assistant aux prédications des diacres et
adorant les Parfaits. » (P. CCLII).


Sous l’autorité de ces grands seigneurs féodaux
se trouvait toute une noblesse de hobereaux
possédant un ou plusieurs villages, quelquefois
même se partageant avec plusieurs autres un
fief ou certains droits. Avant la croisade des
Albigeois, la ville et le territoire de Mirepoix se
partageaient entre 35 coseigneurs, vassaux du
comte de Foix. Or toute cette noblesse rurale et
même paysanne était, comme ses puissants suzerains,
presque entièrement gagnée à l’hérésie.


Il en était de même des classes populaires. Les
Cathares leur en imposaient par leur austérité.
C’est ce que faisait remarquer saint Dominique
aux religieux cisterciens qui essayaient en vain de
ramener à la foi catholique les populations du
Languedoc. « Voyez les Cathares, disait-il, c’est
par les apparences trompeuses de la pauvreté et
par des dehors d’austérité qu’ils persuadent les
simples…; triomphez d’une sainteté menteuse
par une religion vraie. »


Les Parfaits, d’autre part, « allaient au peuple »
en lui rendant les services qui pouvaient le
mieux le gagner. « Il ne faut pas avoir habité
longtemps la campagne pour savoir le prestige
dont y jouissent les médecins, surtout s’ils semblent
donner leurs consultations par une sorte
de vertu mystique. Un curé médecin voit rapidement
les foules se presser autour de lui et les
soins que le prêtre peut donner au corps lui
ouvrent facilement le chemin des âmes. C’est ce
qu’avaient compris les Parfaits ; un grand
nombre d’entre eux étaient médecins. » (P. CCIX).
Plusieurs dignitaires de la secte exerçaient aussi
la médecine, et de même beaucoup de Parfaites.


Les Cathares rendaient aussi des services
d’argent grâce aux sommes considérables qui
leur venaient par dons et legs de leurs adhérents.
Ils fréquentaient les foires et les marchés
et colportaient de porte en porte leurs
marchandises ; ce qui leur permettait de pénétrer
dans l’intérieur des familles et de s’y
créer des relations qui, commerciales d’abord,
pouvaient prendre bientôt un caractère religieux.


En beaucoup de pays, ils ouvrirent des
ateliers, soit pour augmenter leur influence
sur ceux qu’il employaient comme ouvriers, soit
pour assurer des moyens d’existence à ceux qui
avaient fait profession entre leurs mains, soit
pour avoir des occasions, sous prétexte d’affaires,
de pénétrer au sein des familles. A Fanjeaux, un
certain Tardieu approvisionnait de toisons de
moutons les artisans cathares. Dans le couvent
de Parfaites que dirigeaient, à Cabaret, Auda et
Finas, on tissait des pièces d’étoffe.


Parfois ces ateliers servaient moins à fabriquer
des objets qu’à former des apprentis que l’on
préparait ainsi, dès leur jeunesse, à entrer un
jour dans la secte. « Un marchand de Fanjeaux,
frère d’un dominicain, raconta aux inquisiteurs
que dans sa jeunesse, il avait été apprenti
chez des hérétiques et qu’en cette qualité, il les
avait adorés. Or, ajoutait-il, son cas n’était pas
particulier ; à Fanjeaux, beaucoup de jeunes
gens avaient été ainsi placés chez des patrons
hérétiques et n’avaient pas tardé à les adorer.
P. de Gramasie travaillait chez des hérétiques
de Fanjeaux vers 1205 et c’est ainsi qu’il entendit
les prédications des Parfaits et finit par les
adorer. » Ce prosélytisme par l’apprentissage
était facile en un temps ou l’apprenti était
intimement mêlé à la vie familiale de son patron,
considéré comme le fils de la maison, élevé et
formé avec les enfants de son maître.


Cet apostolat fut si fécond qu’il finit par
gagner au catharisme la plupart des corps de
métiers, dans le Midi surtout, mais aussi dans le
Nord de la France, en Allemagne et en Italie.
Dans le Languedoc, au début du XIIIe siècle,
les deux termes de « tisserand » et de « Cathare »
étaient synonymes, tant l’industrie textile
comptait de patrons et d’ouvriers soumis à
la direction cathare. Déjà en 1157, le Concile
de Reims faisait remarquer que c’était surtout
par les voyages de tisserands nomades, ancêtres
des « Compagnons de France », que les doctrines
néo-manichéennes se propageaient dans le pays
tout entier, au sein du monde ouvrier.


Enfin les Cathares se servaient de l’enseignement
comme d’un excellent instrument de
prosélytisme, leur permettant d’amener à leurs
doctrines, dès l’âge le plus tendre, les enfants qui
leur étaient confiés. Plusieurs de leurs maisons
étaient des écoles et même des internats où leur
influence se substituait entièrement à celle des
familles. « A Saint-Martin-la-Lande, deux Parfaites
entrèrent un jour chez une veuve, Na
Mazeus, et voyant son fils, Pierre Biure, un
enfant d’une douzaine d’années sans doute, ils
lui proposèrent de l’emmener avec elles pour
apprendre les lettres. L’ayant rencontrée, une
autre fois, chez un certain Cap-de-Porc, elles lui
firent les mêmes ouvertures : s’il voulait quitter
sa famille et venir chez elles, elles le feraient
instruire ; n’en avait-il pas assez de garder les
bœufs ?… Ce fut aussi sous couleur de l’instruire
que les hérétiques de Verfeil se firent livrer, à
Villemur, Matfred de Palhac. Ils lui enseignèrent
la grammaire, espérant qu’il deviendrait une
colonne de leur église, magna columna ecclesiae
haereticorum.


Pour garder à jamais l’enfant qu’on leur
confiait et le soustraire entièrement à l’influence
de sa famille, les Cathares usaient de
procédés étranges ; en voici un que rapporte
Étienne de Bourbon. « Un jour, dit-il, une mère
voulant livrer sa fille aux hérétiques, feignit, sur
leur conseil, de se rendre avec son enfant en
pèlerinage au tombeau d’un saint. Cependant,
s’emparant de la jeune fille, les hérétiques la
firent entrer dans une maison inconnue, la
revêtirent de leur habit, puis rendant à la mère
les vêtements qu’elle venait de quitter : « Vous
pourrez, lui dirent-ils, affirmer à vos voisins que
votre enfant a passé de ce monde en un monde
meilleur, puisque elle est venue à nous et que
reçue dans cette maison souterraine, elle est
morte au monde. » La malheureuse femme suivit
ces tristes conseils ; elle paya même au curé du
lieu les droits de sépulture. Heureusement, la
jeune fille, au bout de sept ans, parvint à
s’échapper de sa prison, revint à la foi et révéla
la ruse de sa mère. »


Dans d’autres cas, c’est à la suite de rapts que
les enfants étaient conduits dans les maisons
hérétiques pour y recevoir l’enseignement et
l’éducation qui les prépareraient à l’initiation.
En 1245, un certain Pons, d’Avignonet, racontait
aux inquisiteurs que trente ans auparavant,
soit en 1215, son fils lui avait été volé par les
hérétiques et que, depuis, il n’avait pu le
revoir.


Ce qui rendait l’hérésie encore plus forte et
plus conquérante, c’était sa solide organisation ;
elle formait une contre-Église avec ses fidèles, ses
docteurs, ses couvents, sa hiérarchie et son culte.


Les foules qui lui appartenaient se divisaient
en deux groupes d’importance numérique et
d’influence inégales.


Les plus nombreux étaient les Croyants.
C’étaient ceux qui, sans avoir fait profession,
recevaient les directions de la secte et la favorisaient
de tout leur pouvoir. Ils continuaient à
vivre dans le monde sans que rien les en distinguât ;
ils gardaient toutes les apparences du
catholicisme, recevant à l’occasion les sacrements
de l’Église, suivant ses offices et entretenant
le plus souvent des relations correctes avec
ses religieux, ses prêtres et ses évêques, prenant
même part à des œuvres pies par leurs aumônes
et leurs fondations. Mais au fond de leur cœur,
ils préféraient à l’Église, l’hérésie, au clergé
catholique, la hiérarchie cathare ; et leur foi
chrétienne était précaire parfois même nulle.


S’ils ne demandaient pas le Consolamentum,
cérémonie d’initiation qui aurait fait d’eux des
hérétiques Parfaits, des Purs ou Cathares, c’était
pour ne pas s’astreindre aux pratiques rigoureuses
de la secte, l’abstinence, la rupture de
leur mariage, la chasteté perpétuelle ; mais la
plupart, croyant que le salut était dans le Consolamentum
et non dans les sacrements de l’Église
comptaient bien le recevoir à leur lit de mort,
pour obtenir ainsi, sans avoir à mener une vie
austère, le bénéfice de leur conversion. Ils renvoyaient
à leurs derniers moments la réception
du Consolamentum, comme aux premiers siècles
du christianisme, beaucoup de païens, chrétiens
au fond de leur cœur, ajournaient jusqu’à leur
lit de mort leur baptême.


Beaucoup ne dissimulaient pas ce calcul. Un
certain Bernard Bort étant gravement malade
reçut la visite de deux Parfaits qui lui proposèrent
le Consolamentum. Il refusa leurs services
quoique étant leur partisan, « parce qu’il ne
pensait pas mourir, quia non putabat mori. »


Mais ces Croyants ne manquaient jamais
l’occasion, quand ils assistaient à quelque réunion
hérétique, de manifester leur ferme désir
de recevoir un jour l’initiation ; ils étaient ainsi
des « hérétiques de désir ». Quand ils se trouvaient
en présence des Parfaits, ils les saluaient en
disant : « Bons chrétiens, donnez-nous la bénédiction
de Dieu et la vôtre ; demandez pour
nous au Seigneur qu’il garde notre âme de la
mauvaise mort et nous conduise à une bonne
fin. » « Or, ajoute l’inquisiteur Bernard Gui,
ils appellent mauvaise mort la mort dans le giron
de l’Église romaine et « bien finir par le ministère
des bons chrétiens » c’est se faire recevoir, à son
dernier soupir, dans la secte et l’ordre des hérétiques. »
Ces engagements souvent renouvelés
s’appelaient convenentia.


Une fois par mois, ils assistaient à un prêche
des Parfaits appelé l’apparelhamentum. Ils y
faisaient un examen de conscience à la suite
duquel ils prononçaient ces paroles : « Tandis
que la sainte parole de Dieu nous enseigne, ainsi
que les saints Apôtres et nos frères spirituels
nous le prêchent, que nous rejetions tout désir
de la chair et toute souillure, nous serviteurs
négligents, non seulement nous ne faisons pas la
volonté de Dieu, mais le plus souvent nous accomplissons
la volonté de la chair et nous nous
asservissons aux soucis du monde, si bien
que nous nuisons à nos esprits. »


Après avoir ainsi libéré leur conscience de ses
remords, reçu la bénédiction des Parfaits auxquels
ils avaient rendu l’hommage de « l’adoration »,
ils reprenaient leur vie habituelle, fréquentant,
s’il le fallait, l’Église catholique qui
était cependant, aux yeux de la secte, l’Église de
Satan, exerçant tous les métiers, prenant les
aliments défendus et menant le plus souvent une
vie dissolue que toléraient (comme nous l’avons
vu plus haut) les Parfaits. L’usage de la viande
était criminel et cependant les documents
signalent des bouchers Croyants. « Si au cours de
leurs voyages, on offrait aux Parfaits de la
viande, du gibier ou simplement des œufs, ils
se gardaient d’y toucher ; mais ils n’avaient
aucun scrupule d’en faire manger eux-mêmes à
leurs Croyants. Vers 1231, plusieurs Croyants
d’Avignon allèrent « adorer » deux Parfaits qui
étaient de passage ; or au repas liturgique qu’ils
prirent en leur présence, « ils mangèrent du
lièvre et plusieurs autres choses que les Parfaits
leur donnèrent ». Nous savons que la morale
cathare interdisait formellement les rapports
sexuels et mettait au même rang l’inceste,
l’adultère et le mariage. Or les Parfaits les toléraient
chez leurs Croyants qui, jusqu’à l’initiation
complète du Consolamentum gardaient
avec eux leurs femmes et leurs concubines et
souvent les unes et les autres.


Les Croyants prenaient d’autant plus de libertés
avec la morale humaine et cathare qu’ils
étaient persuadés que le Consolamentum les purifierait,
d’un seul coup, à leur dernière heure, de
toutes leurs fautes, si graves fussent-elles, et
de toutes leurs souillures.


Puisque la secte libérait ainsi les Croyants de
toutes les obligations du catholicisme sans leur
imposer les siennes, en les mettant d’ailleurs, par
ses doctrines auxquelles ils adhéraient, au-dessus
de toutes les lois humaines, on conçoit
que le nombre de ces hérétiques honoraires ait
été fort nombreux et ait formé comme un tiers-ordre
de l’Église cathare.


Au-dessus des Croyants, objets de leur part
d’une grande vénération et d’un vrai culte, les
Parfaits, appelés aussi Cathares ou Purs, formaient
la vraie Église néo-manichéenne. Ils
en étaient les membres actifs puisqu’ils se proposaient
de mettre leur vie de tous les jours en
conformité avec ses doctrines. Ils étaient consacrés
Parfaits par les rites du Consolamentum. Ils
vivaient le plus souvent en commun comme
des religieux et lorsqu’ils voyageaient, c’était
deux à deux. Ils étaient soumis à une sévère
discipline et à une étroite hiérarchie.


Certains auteurs leur ont attribué un chef
suprême comme un pape ; mais il est possible
qu’ils aient cru voir un pape cathare dans tel
évêque de la secte dont l’autorité ne portait
que sur une région déterminée. Il est plus
juste de croire, à la suite de plusieurs inquisiteurs
qui ont étudié de près le catharisme, que
la secte se composait d’une fédération d’Églises.
En France, on en comptait quatre, celles des pays
de langue d’oil, de Toulouse, d’Albi et de Carcassonne.


Chacune de ces églises avait à sa tête un
évêque. Dans la première moitié du XIIIe siècle,
l’évêque cathare de Toulouse se nommait Gaucelm.
Un jour de l’année 1203, Olivier de Cuc,
seigneur d’Auriac, le rencontra dans une rue de
Toulouse avec son compagnon Vidal de Montaigu ;
pour leur faire honneur, il descendit de
cheval et mit à leur disposition ses montures.
Étant toujours évêque de Toulouse, en 1213,
quand les croisés se furent rendus maîtres de
cette ville, Gaucelm se retira à Lavaur.


Il semble qu’à la suite de la tourmente de la
croisade albigeoise, plusieurs évêques cathares
aient dirigé simultanément l’église hérétique de
Toulouse, de 1223 à 1240. « Gaucelm vivait
encore en ces temps-là puisque, en qualité
d’évêque, il prêchait aux Cassès, près de Castelnaudary,
et y présidait une cérémonie religieuse
en 1228 ; et cependant, en 1215, Bernard
de La Mothe, diacre de la secte, avait été
élevé à la dignité épiscopale et pendant plus de
vingt ans, devait exercer, lui aussi, son ministère
dans le Toulousain, à Saint-Germain, à Lanta,
à Toulouse enfin, près de la Croix-de-Baragnon, et
chez Sicard de Gameville. Une déposition reçue
en 1239 par les inquisiteurs, nous le montre
faisant, de 1223 à 1225, de vraies tournées pastorales
dans le haut Languedoc, signalé tour à tour
à Villemur, Montauban, Moissac, Castelsarrasin,
et Toulouse, où il rencontrait un autre évêque de
la secte Guilabert de Castres ; dans le pays de
Lanta, à Taravel, à Folcalvat où il était reçu
chez une noble dame ; à Caraman où il descendait
et passait un an chez un diacre hérétique
Guiraud de Gordo ; à Labécède-Lauraguais où
Guilabert de Castres, son confrère, lui offrait
l’hospitalité ; à Laurac chez le diacre Raymond
Bernard, où il était adoré par plusieurs seigneurs
de la contrée ; enfin à Fanjeaux, où il donnait
audience chez Guilabert de Castres à toute la
noblesse cathare du pays.


De là, il entra dans le Carcassès et visita
tour à tour Aragon, Montolieu, Saissac, Verdun,
pour assister ensuite, dans le Razès, au concile
de Pieusse et à l’ordination de Benoît de Termes.
Il retourna ensuite dans le Lantarès et le pays
de Caraman, ses résidences habituelles, en passant
par le Mirepoix, le Savartès et les terres du
comte de Foix.


Quoique le séjour de Toulouse fût devenu dangereux
depuis que, par le traité de Paris, Raymond
VII s’était engagé à réprimer l’hérésie,
Bernard de La Mothe y exerça plusieurs fois
son ministère chez de nobles Croyants, les Roaix,
les Massos, les Bouquet, les Roqueville. Il reparut
aussi, vers le même temps, à Avignonet, dans le
Mirepoix et le comté de Foix. Vers 1240, on
le perd de vue.


On peut suivre de la même façon les traces
des autres évêques du Toulousain, Guilabert de
Castres, Bertrand Marty, des évêques du Carcassès,
Pierre Isarn, Guillaume Abit, Pierre
Folha ; de l’évêque du Razès Benoît de Termes,
qui fut élu dans une réunion d’une centaine de
personnes qui se tint dans la maison des Cathares,
à Pieusse, non loin de Limoux.


Partout où il se trouvait, l’évêque était le chef ;
il présidait les assemblées et prenait toutes les
décisions importantes ; il était assisté de deux
Parfaits qui étaient comme ses vicaires généraux :
le fils majeur et le fils mineur.


Au-dessous des évêques il y avait des
diacres qui parcouraient sans cesse leurs régions
respectives, se tenant en perpétuelle relation
avec les Parfaits et les Croyants, prêchant et
présidant aux différentes assemblées et réunions
liturgiques de la secte. Dans notre étude détaillée
sur l’Albigéisme languedocien au XIIe et au
XIIIe siècles, nous avons dressé la liste de nombreux
diacres cathares en mentionnant, d’après
les Registres de l’Inquisition, leurs résidences
et parfois leurs tournées (p. CXLI-CLIII).


Ainsi forte du nombre de ses adhérents et de
sa solide hiérarchie, l’Église cathare n’avait en
face d’elle qu’une Église catholique affaiblie et
découragée, dépourvue, semblait-il, de toute
force de réaction.


Tandis que les masses l’abandonnaient, désertaient
ses sacrements, ses prédications et
ses temples, le clergé catholique était battu
en brèche par la noblesse. Les seigneurs du
XIIe siècle comme les princes qui au XVIe siècle,
donnèrent leur adhésion à la Réforme,
en Allemagne, en Angleterre, dans les pays
scandinaves et même dans certaines régions de la
France, souvent favorisèrent l’hérésie moins par
conviction que par l’avidité qui les poussait à
faire main basse sur les biens ecclésiastiques, à la
faveur de la crise que traversait le catholicisme.
Ils ne voyaient pas que, dépositaires de l’autorité,
ils favorisaient l’éclosion et le développement
des ferments d’anarchie politique et sociale
que portaient en elle les doctrines néo-manichéennes[7]
et qui n’auraient pas manqué d’éclater
sans la victoire de la Croisade et l’établissement
de l’Inquisition.


[7] De même, les princes allemands qui favorisèrent
les débuts de la Réforme pour dépouiller l’Église catholique
de ses biens, ne prévoyaient pas les guerres
sociales et les cataclysmes qui devaient déchaîner
l’anabaptisme et les autres sectes issues des prédications
de Luther.



Le comte de Toulouse Raymond VI donnait
le premier l’exemple de cette curée des biens
d’Église. Dans une lettre du 1er mars 1196, le
pape Célestin III s’en plaignait amèrement :
« Nous avons appris, lui disait-il, non sans une
grande douleur, que vous n’avez aucun respect
pour la juridiction des églises et des monastères. »
Il lui reprochait d’avoir pillé les domaines de
l’abbaye de Saint-Gilles et fait construire sur ses
terres le château-fort de Mirapetra.


Lorsque, en 1224, Raymond VII, comte de
Toulouse, se réconcilia avec l’Église, voici les
biens ecclésiastiques qu’il dut rendre aux églises
et aux abbayes parce qu’elles en avaient été
dépouillées par son père et par lui-même :
à la cathédrale de Vaison, la ville et le
château de Vaison ; à l’évêque de Maguelonne,
le château de Melgueil ; à l’évêque d’Agde, la
ville d’Agde, Loupian et plusieurs châteaux ; à
l’abbé de Saint-Pons, le château de Salvetat,
Montouliers, Labastide-Rouairoux ; à l’abbé de
Quarante, Cesseras ; à l’abbé de Saint-Tibéry, le
Mas Saintes-Puelles ; à l’évêque d’Albi, la place
de Vias ; à l’abbé de Gaillac, ses anciennes possessions
de Gaillac ; à l’évêque d’Agen, tous ses
anciens droits dans la ville et le diocèse ; à
l’évêque de Rodez, Villeneuve avec tous ses
droits ; à l’évêque de Toulouse, à l’abbé de Saint-Sernin
et au prieur de la Daurade, dans la même
ville, tous leurs anciens droits ; et nous arrêtons
là la liste interminable de ces usurpations.


L’abbaye de Lagrasse s’était vu confisquer
par le vicomte de Béziers et de Carcassonne et
par ses vassaux : dans le Razès, Cépie, Malviés,
Saint-Couat, Verzeilles, Montgradail, la moitié
de Belvèze, Couffoulens, Leuc, Couiza, Luc-sur-Aude ;
dans le Cabardès, Cabrespine ; dans le
Carcassès, Blomac, Comigne, Cours, Comeilles,
Alaric, Moux, Montlaur, Montclar, etc. D’autre
part, Olivier de Termes lui avait pris tous les
villages qu’elle possédait dans les Corbières et le
Roussillon.


Un des seigneurs les plus hostiles à l’Église
était ce seigneur de Saissac, Bertrand, qui gouverna
comme régent la vicomté de Carcassonne
et de Béziers pendant la minorité de son pupille
Raymond Roger Trencavel. Pour mieux dépouiller
l’abbaye d’Alet des biens qu’il convoitait, il
y installa, comme abbé, une de ses créatures, par
les procédés les plus odieux. Les moines ayant
rejeté son candidat avaient élu un de leurs
voisins, l’abbé de Saint-Polycarpe, Bernard de
Saint-Ferréol. « En l’apprenant, le sire de Saissac
se livra aux pires excès. Il se rendit à Alet,
entra de force dans l’enceinte de l’abbaye et
après un engagement entre ses hommes et ceux
du monastère, il arracha violemment de son
siège Bernard de Saint-Ferréol, l’enferma dans
une étroite prison et l’y retint trois jours. Puis,
cassant de sa propre autorité le choix qui venait
d’être fait, il fit procéder à une nouvelle élection
dans les circonstances les plus macabres. Pour
effacer tout ce qui avait été accompli les jours
précédents, il eut l’idée inouïe de faire présider
le chapitre par l’abbé qui venait de mourir : il
le fit déterrer et revêtir de ses insignes, puis
l’installa sur son trône abbatial. Sous la présidence
de ce cadavre en décomposition, les
moines terrifiés votèrent et ce fut naturellement
pour le candidat de Bertrand. Ainsi se fit l’élection
de Boson. Arrachée par l’intimidation,
achetée par la simonie (car plusieurs religieux
avaient reçu de l’argent de Bertrand), accomplie
dans les circonstances les plus étranges, elle
aurait dû être cassée. Mais l’archevêque de
Narbonne se laissa acheter, lui aussi, et donna sa
confirmation à Boson. Avec un tel abbé, Bertrand
de Saissac et Trencavel après lui, prirent
de telles libertés avec les biens du monastère
qu’ils furent rapidement dilapidés et l’abbaye
réduite à la misère.


L’abbaye de Saint-Hilaire, près de Carcassonne,
fut également dépouillée par la noblesse
environnante, en particulier des biens qu’elle
possédait à Limoux et de l’église Saint-Martin
de cette ville.


Encouragé par les violences des seigneurs, le
peuple se livrait à toutes sortes d’attentats
contre les églises et les membres du clergé.
« La soldatesque du comte de Foix commettait
dans les églises et les monastères les plus odieuses
profanations. Après la prise d’Urgel, « elles faisaient
avec les bras et les jambes des crucifix
des pilons pour broyer les condiments de leur
cuisine. Leurs chevaux mangeaient l’avoine sur
les autels. Eux-mêmes, après avoir affublé les
images du Christ d’un casque et d’un écu,
s’exerçaient à les percer de coups de lance,
comme les mannequins qui leur servaient au
jeu de la quintaine. Dans le diocèse de Toulouse,
l’évêque ne pouvait plus faire ses visites pastorales
parce que les populations lui étaient
hostiles et il devait se faire accompagner de
fortes escortes. A Béziers, les chanoines se retranchaient
dans leur église transformée en forteresse,
par crainte des habitants de la ville.


Quelques mois avant la Croisade, les moines
de Montolieu voyaient se soulever contre eux
la population de leur ville. Le monastère fut
envahi, pillé et brûlé par les hérétiques, ses
terres dévastées et sous la conduite de leur
abbé, les religieux eurent à peine le temps de se
réfugier à Carcassonne où Raymond de Capendu
les recueillit.


L’évêque de Carcassonne, Bérenger, avait
été, quelques années auparavant, persécuté par
les hérétiques de sa cité épiscopale. Sur la fin
de ses jours, il voulut prêcher contre eux et
réfuter leurs erreurs en leur prédisant les maux
qui devaient tomber sur eux. Loin de se convertir,
ils le chassèrent de Carcassonne avec défense à
n’importe quel habitant de la ville de rester en
relations avec lui[8].


[8] Jean Guiraud. L’Albigéisme languedocien au
XIIe et XIIIe siècle, pp. CCLXXIX-CCLXXX.



Un jour, au Mas Saintes-Puelles, dans la boutique
de Pierre Gauta, il se passa un fait vraiment
ignoble. Plusieurs personnes s’y trouvaient
réunies et parmi elles était un certain Pierre
Rigaud, qui étant acolythe, portait la tonsure
cléricale ; une des personnes présentes devant
toutes les autres commit une incongruité que
seul le latin peut exprimer : « inductus propria
voluntate, minxit super coronam ipsius testis
qui est acolythus, in opprobrium et in turpitudinem
totius ecclesiae catholicae. »


Parfois, c’était par l’assassinat, manqué ou
accompli, que ces populations témoignaient leur
haine aux gens d’Église.


Au cours de ses prédications saint Dominique
faillit être massacré par les hérétiques. Pressentant
quelque embûche, nous dit un de ses biographes
du XIIIe siècle, il marchait intrépide et
alerte, montant vers Fanjeaux. Du bord du
sentier tombèrent sur lui des gens armés qui
l’avaient attendu pour le tuer et ils n’y renoncèrent
qu’en voyant avec quelle ardeur il
désirait le martyre. « A quoi bon, se dirent-ils,
faire son jeu ? » Encore de nos jours, en souvenir
de ce fait ce sentier s’appelle le chemin du
Sicaire et le lieu même où saint Dominique fut
assailli est marqué d’une croix. Ce fut l’assassinat
du légat Pierre de Castelnau, par des hérétiques,
familiers du comte de Toulouse, qui
déchaîna la guerre des Albigeois en déterminant
le pape Innocent III à faire prêcher la Croisade.


En face de ces violences et de ces attentats de
sectes qui se croyaient tout permis, le clergé
catholique s’abandonnait, sans la moindre réaction,
soit qu’il fut découragé, soit que plusieurs
de ses membres fussent complices de l’hérésie,
comme ces prélats et ces clercs du XVIe siècle,
qui pactisèrent avec la Réforme.


Le métropolitain de tous ces diocèses que
désolait l’hérésie, Bérenger, archevêque de Narbonne
depuis 1191, appartenait par sa naissance
à cette féodalité infectée de catharisme
puisqu’il était le fils de Raymond Bérenger,
comte de Barcelone, et oncle de ce roi d’Aragon,
Pierre, qui devait trouver la mort à la bataille
de Muret, en combattant les croisés. En 1204,
les légats du Saint-Siège le dénoncèrent à Innocent
III comme coupable « de montrer une
extrême négligence dans les fonctions de son
ministère et de n’avoir pas encore visité ni
sa province ni son diocèse depuis treize ans
qu’il occupait son siège, conduite, disaient-ils,
qui n’avait pas peu contribué à l’accroissement
de l’hérésie dans tout le pays. » De mœurs relâchées,
pratiquant la simonie, il n’avait ni les
moyens, ni même la volonté de s’opposer au
mal ; il devait être déposé en 1212 après la victoire
des Croisés.


L’année précédente, son suffragant, Bernard
Raymond de Roquefort, évêque de Carcassonne,
avait eu le même sort à cause de ses accointances
avec la noblesse hérétique à laquelle il
se rattachait par sa naissance et toute sa parenté ;
il en fut de même de Raymond de Rabastens,
évêque de Toulouse.


Nous avons vu plus haut quel singulier abbé,
la violence du sire hérétique de Saissac imposa
au monastère bénédictin d’Alet. Aussi n’est-il
pas étonnant que le légat apostolique, Conrad,
cardinal évêque de Porto, ait procédé contre cet
abbé Boson et l’ait dégradé « comme favorisant
les hérétiques ». Il est à croire que la grande
majorité des moines ressemblait à l’abbé, puisque
au lieu de donner à Boson, un successeur, le
légat concéda l’abbaye et ses biens au chapitre
de Narbonne, « parce que l’abbé et les moines du
dit Alet soutenaient les hérétiques de la dite ville. »


On ne saurait affirmer que l’abbé de Saint-Volusien
de Foix fût hérétique, mais son entourage
comptait de nombreux Cathares. Il appartenait
à une famille de haute noblesse, que le
catharisme avait profondément pénétrée, la
famille de Durban. « Vers 1224, son frère Bertrand
reçut le Consolamentum à Pamiers, à son
lit de mort, en présence de plusieurs seigneurs
du pays de Mirepoix ; il légua aux Parfaits
son cheval. Agnès, sa sœur, était, elle aussi,
hérétique. Vers 1210, à Castel-Verdun, en présence
de Raymond de Montlaur, frère de l’abbé
de Saint-Antonin de Pamiers, elle déclarait qu’il
n’y avait de salut que chez les Cathares, non erat
salvatio nisi in haereticis. Elle éleva son fils
Garcias Arnaud dans ces doctrines. En 1230,
elle assistait à une cérémonie de la secte à Castelverdun,
chez Pons Arnaud, seigneur du lieu.


Les Parfaits avaient des intelligences dans le
monastère bénédictin de Sorèze ; ils envoyaient,
un jour, une corbeille de cerises au moine Guilabert
Alzeu (p. CCLXXXVII).


Quant au bas clergé, encore plus mêlé, surtout
dans les campagnes, aux populations indifférentes
ou fanatisées par les Parfaits, il était
découragé et démoralisé ; il se résignait à son
impuissance ou même entretenait de bonnes
relations avec les hérétiques afin de n’avoir
pas la vie trop dure. Il faisait, en somme, comme
plus d’un curé de notre temps qui croit nécessaire
de faire bon ménage avec son maire franc-maçon,
telle famille radicale ou son instituteur
socialiste parce qu’il serait dangereux de
les combattre.


Les interrogatoires de l’Inquisition nous présentent
plusieurs de ces curés qui entretenaient de
bonnes relations non seulement avec les Croyants
mais même avec les Parfaits. Tel celui de Saint-Michel-de-Lanès,
en Lauraguais, maître Arnaud
Baron : il aime tellement le jeu qu’il laisse
mourir ses paroissiens sans sacrements et sans
absolution plutôt que d’abandonner ses échecs
et ses dés… et peut-être aussi, ajoutons-le, parce
qu’on a trop souvent refusé son ministère. Entre
un chrétien austère ne jouant pas et un hérétique
Croyant bon joueur, il n’hésite pas : c’est
ce dernier qu’il fréquente. Aussi par le jeu est-il
fort lié avec les hérétiques et avec le plus important
de tous, le sire de Saint-Michel, seigneur du
lieu, son partenaire. D’une tolérance qui eût
réjoui Voltaire, il accepte des invitations à
dîner au couvent hérétique de Labécède, paroisse
cependant assez éloignée de la sienne. Il a tellement
la confiance des Parfaits qu’il assiste à
leurs cérémonies, sans toutefois s’associer à
leurs prières ou les adorer. « Lorsque les Croyants
revenaient à l’Église il avait une singulière
manière de les absoudre. L’un d’eux, Guillaume
d’Issel, reçut de lui la pénitence dite des vendredis
(penitentia de sextis feriis). Mais, peu
après, prêtre et pénitent se mirent à jouer et
la pénitence que le curé venait d’imposer fut
l’enjeu de la partie. Guillaume d’Issel la gagna
et la pénitence lui fut enlevée !


Un autre curé, celui de Cadenal, habita pendant
deux ans, avec un Parfait, prenant avec
lui tous ses repas. Il savait fort bien qu’il était
le commensal d’un « hérétique vêtu », mais peu
lui importait. « Un chevalier de Puylaurens,
Sais de Montesquieu, alla entendre la prédication
de deux hérétiques de marque, Bernard de
la Mothe et Raymond de Carlipa ; il aperçut
dans l’assistance Rocas, curé de Cuq-Tolsa ; et
cependant c’était en 1225, alors que la Croisade
des Albigeois avait porté de grands coups à
l’hérésie. Un autre jour, il vit grande foule
devant le château de Puylaurens où un Vaudois
allait faire une conférence ; et comme il reprochait
à plusieurs de ceux qui étaient ainsi assemblés
de venir entendre un hérétique, ils lui
répondirent qu’ils pouvaient bien le faire puisque
leur curé était avec eux. Il y avait en effet
parmi eux maître Bernard Adalbert, curé de la
Crozelle.


« Les interrogatoires de l’Inquisition nous
révèlent un fait tellement inouï qu’il est à peine
croyable. La citadelle de l’orthodoxie, le couvent
dominicain de Prouille, aurait compté,
un traître en 1220, du vivant même de saint
Dominique, et le propre fils de Simon de Montfort,
qui avait été le chef de la Croisade et était
mort en combattant l’hérésie, Amaury aurait
eu un chapelain hérétique. C’est ce que déclarait
à l’inquisiteur un habitant de Fanjeaux,
Bernard Mir : « Dans ce bourg, chez Guillelme
de Nabona, il alla entendre l’un des chefs des
Cathares, Raymond Mercier et son compagnon ;
il y avait là Peytavi Arveu, Guillaume
Hugon, clerc, un autre clerc, Guillaume de
Lanta, un convers de Prouille, Pierre Roger,
et Gaubert, chapelain du comte de Montfort ;
et tous adorèrent les hérétiques en fléchissant
le genou et en disant : « Bons hommes, priez
Dieu pour nous ! » (p. CCXC).





CHAPITRE II

L’ÉTABLISSEMENT DE L’INQUISITION


Sommaire. — Missions cisterciennes impuissantes, — Saint
Dominique. — La Croisade des Albigeois. — La
répression de l’hérésie par le pouvoir civil
et l’Église avant l’Inquisition. — Constitution de
Vérone. — Le concile de Toulouse. — Règlements
de l’Inquisition toulousaine. — Prêcheurs et Mineurs. — Manuels
des Inquisiteurs.



De toute évidence, l’Église ne pouvait pas
compter sur un pareil clergé pour arrêter les
progrès de l’hérésie et encore moins reconquérir
sur elle le terrain perdu. Aussi, au cours
du XIIe siècle, les papes avaient-ils fait appel
au clergé du Nord de la France et surtout à
l’ordre de Citeaux. A la demande du pape,
saint Bernard était venu prêcher contre les
hérétiques ; ni son éloquence, ni l’ardeur de
son zèle apostolique, n’avaient réussi ; on
l’avait tourné en dérision. En 1177, Pierre, cardinal
de Saint-Chrysogone dirigea une mission
dans les états du comte de Toulouse ; elle n’obtint
aucun résultat appréciable. En 1181, Henri,
abbé de Clairvaux, fit une nouvelle tournée
accompagnée de mesures de répression puisqu’il
déposa l’archevêque de Narbonne, Pierre
d’Arsac. Il réunit plusieurs conciles pour réformer
l’Église occitane et il s’empara de la ville
de Lavaur qui était un repaire d’hérétiques.
Malgré ces actes d’énergie, le Catharisme continua
à faire de tels progrès que, dès l’année
même de son avènement, Innocent III s’en préoccupa.
Il organisa une troisième mission cistercienne
à la tête de laquelle il mit deux religieux ;
l’un d’eux, Raynier, étant tombé malade,
fut remplacé par l’archidiacre de Maguelonne,
Pierre de Castelnau, qui fit aussitôt profession
dans l’ordre de Citeaux et devint moine de
l’abbaye de Fontfroide près de Narbonne.


Munis de pleins pouvoirs par le Saint-Siège,
ces nouveaux légats mêlèrent la répression à la
persuasion. Ils firent des enquêtes ou inquisitions
sur les hérétiques et leurs menées, exigeant,
sans l’obtenir, leur répression du pouvoir séculier,
qui le plus souvent, était gagné lui-même à
l’hérésie ; ils menaçaient les endurcis de sentences
d’excommunication et de confiscation
de leurs biens.


En même temps, ils multipliaient les prédications
et engageaient même avec les Parfaits des
conférences contradictoires ; dans l’une d’elles
qui eut lieu, en 1204, à Carcassonne, Pierre de
Castelnau et Raoul, son collègue, se mesurèrent
avec l’évêque cathare, Bernard de Simorre.
Peine perdue ! en 1204, Pierre de Castelnau
était tellement découragé qu’il demandait au
pape Innocent III, sans l’obtenir, d’être relevé
de ses fonctions.


Ce fut alors que traversant le Languedoc,
Diégo, évêque d’Osma, et le sous-prieur de son
chapitre, Dominique de Gusman, voyant le
désarroi des prédicateurs cisterciens et la puissance
de l’hérésie, abandonnèrent leurs projets
de voyage pour se consacrer à leur tour à la
lutte contre l’hérésie.


Pour gagner les âmes égarées ils employèrent
deux moyens. Ils essayèrent de rivaliser d’austérité
avec les Parfaits : renvoyant ses équipages
en Espagne, Diégo, accompagné de Dominique,
parcourut les campagnes, pieds nus, revêtu
d’une robe de bure, sans argent, faisant contraste
avec la magnificence des légats cisterciens. En
même temps, ils multipliaient les prédications
et les conférences contradictoires dans des réunions
qui étaient présidées par un bureau
mixte et se terminaient par le vote d’ordres
du jour, comme nos modernes meetings.


Plusieurs de ces controverses furent brillantes.
A Servian, près de Béziers, la réplique
fut donnée à saint Dominique et à Diégo par un
prêtre apostat, Thierry, et la discussion se prolongea
pendant huit jours. De là les missionnaires
allèrent à Béziers où les conférences contradictoires
se poursuivirent quinze jours. Il
en fut de même à Montréal où les plus illustres
cathares, au nombre desquels était Guilabert
de Castres, argumentèrent contre Diégo et Dominique.


Ces missions avaient les résultats les plus
différents. A Verfeil, l’obstination hérétique fut
telle que Diégo contre ce bourg renouvela la
malédiction que lui avait déjà lancée, à la suite
de son échec, saint Bernard : « Verfeil (Viridefolium,
feuille verte), que le seigneur te dessèche ! »
A Montréal, au contraire, saint Dominique
semble avoir eu l’avantage : les arbitres
qui appartenaient au clan hérétique, refusèrent
de mettre aux voix l’ordre du jour et 150 conversions
au catholicisme suivirent la réunion
(1206). Une grande controverse eut lieu, l’année
suivante, à Pamiers, entre les catholiques et
les Vaudois ayant à leur tête Durand de Huesca.
Le président de la réunion était du parti hérétique ;
non seulement il se convertit avec ses
compagnons vaudois, mais encore il forma avec
eux la pieuse association des Pauvres catholiques
qui faisaient vœu de mendier leur pain,
de pratiquer la charité et de prêcher les hérétiques.


Le succès partiel de ces prédications excita la
colère des Cathares qui, assurés de la complicité
des seigneurs, multiplièrent leurs attentats contre
l’Église. Aussi à plusieurs reprises, Innocent
III fit-il appel au roi de France, Philippe-Auguste,
et à ses barons du Nord pour obtenir
leur protection en faveur des catholiques du
Midi de la France. Le 8 mai 1204, il leur demandait
de mettre leur puissance à la disposition
des légats ; le 7 février 1205, il se faisait encore
plus pressant : il écrivait à Philippe-Auguste
et à son fils aîné, le prince Louis : « En vertu du
pouvoir que vous avez reçu d’en haut, contraignez
les comtes et les barons du Midi à confisquer
les biens des hérétiques et usez d’une semblable
peine envers ceux de ces seigneurs qui
refuseront de les chasser de leurs terres. »


Comptant sur l’appui que le pape demandait
ainsi au roi de France, Pierre de Castelnau
reprenait courage et poursuivait énergiquement
la lutte contre l’hérésie. Excommunié une première
fois, à cause de la faveur qu’il accordait
aux Cathares, le comte de Toulouse avait été
absous en 1198 sur la promesse qu’il avait faite
de les poursuivre ; il ne tint nullement sa promesse.
A la fin de 1204, Pierre de Castelnau la
lui rappela, le mettant en demeure de proscrire
les hérétiques et de confisquer leurs biens.
Raymond VI le promit ; il laissa déposer par le
légat l’évêque de Toulouse, mais il ne fit rien lui-même.
Le légat négocia la paix entre plusieurs
seigneurs, les réunit ensuite dans une ligue contre
l’hérésie, et demanda au comte Raymond de
s’unir à eux. Raymond VI refusa et Pierre
retourna contre lui la ligue nouvellement formée.
Enfin il lança contre lui une sentence solennelle
d’excommunication qui fut aussitôt confirmée
par le Pape. « Si cette punition ne vous fait pas
rentrer en vous-même, écrivait Innocent III
à Raymond VI, nous enjoindrons à tous les
princes voisins de s’élever contre vous comme
contre un ennemi de Jésus-Christ et un persécuteur
de l’Église, avec permission à chacun de
retenir toutes les terres dont il pourra s’emparer
sur vous afin que le pays ne soit plus infecté
d’hérésie sous votre domination. »


Devant ces menaces, Raymond VI se soumit
et obtint la levée de l’excommunication ; mais
éclairé par Pierre de Castelnau, le Pape n’avait
aucune confiance dans le comte de Toulouse et
de même que pour suppléer le clergé du Midi,
le Saint-Siège avait fait appel aux Cisterciens,
de même il confia au roi de France et à ses
barons la défense de l’orthodoxie que déclinaient
le comte de Toulouse et les seigneurs du
Midi. « Par une bulle datée du 17 novembre
1207, il invita Philippe-Auguste à venir dans le
comté de Toulouse combattre les hérétiques et
y rétablir l’orthodoxie ; à lui et à tous ceux qui
prendraient part à cette expédition, Innocent
III accordait les mêmes indulgences qu’aux
croisés partant pour la Terre Sainte. Des bulles
analogues étaient adressées aux comtes, barons,
chevaliers et en général à tous les chrétiens du
royaume de France, aux comtesses de Troyes,
de Vermandois et de Blois, au duc de Bourgogne,
aux comtes de Nevers et de Dreux et à Guillaume
de Dampierre.


C’était la Croisade contre les Albigeois prêchée
par le Pape à toute la France du Nord.


Retenu par sa guerre avec l’Angleterre, Philippe-Auguste
répondit froidement à cet appel
si solennel ; il mettait comme condition préalable
à son intervention dans le Midi la conclusion
d’une trêve avec l’Angleterre garantie par le
Saint-Siège et une aide pécuniaire du clergé ;
encore ne voulait-il s’engager que pour un an.


Au milieu de ces hésitations survint un événement
imprévu qui précipita les événements : le
15 janvier 1208, au moment où il allait passer le
Rhône après avoir eu, la veille, à Saint-Gilles,
un entretien orageux avec le comte de Toulouse,
le légat apostolique Pierre de Castelnau était
assommé par un inconnu et aussitôt l’opinion
publique désigna Raymond VI comme l’instigateur
de ce crime : le meurtrier était de fait un
de ses familiers. Ce fut aussi le sentiment de
l’abbé de Citeaux et du Pape.


« A la nouvelle de cet assassinat, Innocent III
manifesta la plus grande colère. » De l’affliction
qu’il en eut, dit la Chanson de la Croisade, il tint
la main à sa mâchoire et invoqua saint Jacques
de Compostelle et saint Pierre de Rome. » Dès
le 10 mars 1208, il envoya une lettre circulaire
aux archevêques de Narbonne, d’Arles, d’Embrun,
d’Aix, de Vienne et à leurs suffragants.
Après avoir fait l’éloge de Pierre de Castelnau
et décrit sa mort, il leur faisait un pressant devoir
de poursuivre l’hérésie qui avait armé le bras du
meurtrier. Quant au comte de Toulouse, il le
désignait comme le complice de l’assassin et il
l’excommuniait en déliant de leurs serments
« tous ceux qui lui avaient promis fidélité, société
ou alliance » ; il ordonnait à tout chrétien « de
poursuivre sa personne et d’occuper ses domaines,
sauf le droit du seigneur principal. »
Les évêques devaient prêter leur concours le
plus absolu aux deux légats Arnaud, abbé de
Citeaux et Navarre, évêque de Couserans. Le
pape ordonna en même temps à l’archevêque de
Tours de ménager une trêve entre les rois de
France et d’Angleterre, puis de se joindre aux
évêques de Nevers et de Paris pour prêcher la
Croisade dans les terres de Philippe-Auguste et
de ses vassaux.


Aucune de ces mesures ne put faire sortir le
roi de France de sa prudente réserve ; il se
contenta, malgré toutes les instances du Saint-Siège,
de permettre à ses barons de se croiser et
c’est ainsi qu’en 1209, l’armée de la Croisade
s’organisa sans l’intervention de Philippe-Auguste.


Elle se composait d’un grand nombre de seigneurs,
de prélats et de paysans. « L’ost, dit la
Chanson de la Croisade, fut merveilleuse : vingt
mille chevaliers armés de toutes pièces, plus de
deux cent mille vilains et paysans, sans compter
clercs et bourgeois. » Pierre, abbé de Vaux-Cernay
qui prit part à l’expédition avec les
autres abbés cisterciens, réduit ces chiffres : il
ne comptait que 50.000 hommes dans l’armée
quand elle arriva sous les murs de Carcassonne.


Nous n’avons pas à raconter avec ses péripéties
la Croisade des Albigeois, marquée tantôt
par la victoire des armées du Nord, tantôt par
des retours de fortune en faveur des seigneurs du
Midi. La bataille de Muret dans laquelle fut tué
le principal allié des Albigeois, le roi Pierre
d’Aragon, sembla assurer la victoire définitive
du chef des armées du Nord, Simon de Montfort,
sur Raymond VI et ses troupes méridionales ;
mais, cinq ans après, la mort de Simon
sous les murs de Toulouse remettait tout en
question puisque le commandement de la Croisade
tombait aux mains du fils de Simon,
Amaury, tout à fait inférieur à son père par l’intelligence
et le caractère. En moins d’un an
Raymond VI, aidé par la jeunesse entreprenante
de son fils, reprenait une grande partie du
terrain perdu.


La Croisade semblait compromise ; ce fut le
moment que Philippe-Auguste choisit pour en
saisir la direction afin d’en recueillir les fruits. Son
fils Louis prit le commandement des troupes
d’Amaury désemparées et à la suite de plusieurs
campagnes qu’il poursuivit pendant son règne
éphémère de trois ans (1223-1226), il prépara la
victoire finale qui fut obtenue grâce à l’habileté
diplomatique de sa femme Blanche de Castille,
sous la minorité de son fils Louis IX. En 1229,
Raymond VII, comte de Toulouse, demanda
la paix qui fut signée définitivement à Paris
en 1229.


Par ce traité, Raymond VII cédait au roi de
France le bas Languedoc, qui forma les sénéchaussées
de Carcassonne et de Beaucaire ; il ne
gardait pour lui que le Toulousain, l’Agenais,
la Rouergue et une partie de l’Albigeois. Il
donnait à un frère de Louis IX, Alphonse de
Poitiers, sa fille unique Jeanne en mariage et
par elle la succession éventuelle des domaines
qu’il conservait.


Le cardinal légat Romain de Saint-Ange,
négociateur du traité, fit insérer dans le texte
des clauses concernant la répression de l’hérésie.
Raymond VII s’engageait à faire ce que son père
Raymond VI avait refusé avant la Croisade, à
poursuivre les hérétiques et à les exterminer,
c’est-à-dire à les expulser de ses terres après
leur avoir confisqué leurs biens.


Pour agir ainsi, il fallait les rechercher avec
d’autant plus de soin que ne pouvant plus
compter sur la faveur des princes, ils allaient
désormais se cacher en donnant à leur secte le
caractère d’une société secrète.


Cette recherche (inquisitio) des hérétiques en
vue de leur procès et de leur extermination fut
l’Inquisition.


A vrai dire elle n’était pas une nouveauté.


Nous avons vu plus haut que, dès les origines
même du christianisme, les princes, empereurs
romains et byzantins, rois de France, avaient
édicté des mesures sévères pour réprimer et punir
l’hérésie à cause de ses doctrines anarchiques et
antisociales. Les papes du XIIe siècle n’avaient
fait que marcher sur leurs traces, lorsqu’ils
avaient publié des ordonnances contre les hérétiques
de plus en plus dangereux et ordonné aux
souverains de les exécuter.


Dès 1139, le concile œcuménique de Latran
présidé par Innocent III, s’exprimait ainsi dans
son canon 23 : « Les hérétiques qui rejettent le
sacrement du corps et du sang du Seigneur, le
baptême des enfants, le sacerdoce et les autres
ordres, condamnent le mariage, sont expulsés
de l’Église de Dieu ; nous les condamnons et
nous ordonnons au pouvoir civil de les réprimer ».
Le concile de Reims qui se tint en 1148 sous la
présidence du pape Eugène III, effrayé des
progrès des Cathares dans le Midi de la France,
renouvela ces sentences : « Personne, disait-il,
ne devait défendre ou protéger les Cathares ;
aucun seigneur ne devait les accepter sur ses
terres sous peine d’anathème et d’interdit. »


Effrayés, comme l’avait été Robert le Pieux,
par le caractère antisocial et anarchiste des
doctrines et des organisations hérétiques, les
princes sollicitaient de l’Église de semblables
décrets et l’inclinaient vers la rigueur. Rien
n’est plus curieux à ce propos que la discussion
qui s’engagea, en 1162, entre le roi de France
Louis VII et le pape Alexandre III.


Le frère du roi, Henri, archevêque de Reims,
inquiet du progrès des Cathares, s’apprêtait à
les poursuivre lorsque ceux-ci firent appel au
Saint-Siège. Alexandre III répondit à leur
attente en recommandant ainsi la douceur envers
eux à l’archevêque et au comte de Flandre.
« Mieux vaut absoudre les coupables que de
s’attaquer par une excessive sévérité à la vie
d’innocents… l’indulgence sied mieux aux gens
d’Église que la dureté. » Et il appuyait son conseil
sur ce texte de l’Écriture : « Noli nimium
esse justus. »


Louis VII, à qui l’archevêque dut communiquer
cette lettre, répondit au Pape pour plaider
contre sa mansuétude la cause de la rigueur :
« Notre frère l’archevêque de Reims, lui dit-il,
parcourant dernièrement la Flandre, y a trouvé
des hommes égarés par les plus funestes doctrines,
adeptes de l’hérésie des Manichéens ; l’observation
a prouvé qu’ils sont beaucoup plus mauvais
qu’ils ne le paraissent. Si leur secte continue à se
développer, ce sera un grand mal pour la foi…
Que votre sagesse donne une attention toute particulière
à cette peste et la supprime avant
qu’elle puisse grandir. Je vous en supplie pour
l’honneur de la foi chrétienne, donnez toute
liberté dans cette affaire à l’archevêque ; il
détruira ceux qui s’élèvent ainsi contre Dieu :
sa juste sévérité sera louée par tous ceux qui,
dans ce pays, sont animés d’une vraie piété. Si
vous agissiez autrement, les murmures ne s’apaiseraient
pas facilement et vous déchaîneriez
contre l’Église romaine les violents reproches
de l’opinion. »


Le pape qui chassé de Rome, s’était réfugié
dans les états de Louis VII, s’inclina devant ses
représentations ; il convoqua à Tours un concile
qui réunit 12 cardinaux, 124 évêques, 314 abbés
et une foule considérable et il prit des mesures
énergiques contre « l’hérésie manichéenne qui,
comme un chancre, s’était étendue à travers
toute la Gascogne et dans d’autres provinces. »
Tous les évêques et tous les prêtres avaient ordre
de surveiller les hérétiques, de les faire chasser
du pays où on les découvrirait, de surprendre
leurs assemblées secrètes et de les faire condamner
par les princes à la prison et à la confiscation
de leurs biens.


Le roi d’Angleterre se montrait aussi rigoureux
contre les hérétiques que le roi de France.
Traqués en Flandre, en 1163, ceux-ci s’étaient
réfugiés en Grande-Bretagne. Henri II les fit
arrêter, marquer d’un fer rouge au front et
exposer, ainsi défigurés, devant le peuple. C’est
ainsi, nous dit le chroniqueur Guillaume de
Newbridge, qu’il préserva totalement le royaume
de la peste de l’hérésie. Les Assises de Clarendon
rédigées par Henri II défendaient « de
recevoir chez soi des hérétiques sous peine de
voir sa maison détruite. » C’était l’extermination
complète et radicale de l’hérésie et comme le
fait remarquer Lea, dans son Histoire de l’Inquisition,
elle était ordonnée par une loi exclusivement
civile, poursuivie par des officiers
laïques et une juridiction séculière, au nom d’un
prince excommunié par l’Église à cause du soin
qu’il prenait de la soumettre au pouvoir laïque.


Lorsqu’ils eurent signé la paix entre eux,
Louis VII et Henri II entraînèrent le pape dans
une action encore plus énergique. C’est sur leurs
instances qu’Alexandre III, envoya en 1179, dans
le Midi de la France la mission du cardinal de
Saint-Chrysogone. « Henri II, dit le chroniqueur
Benoît de Peterborough (1178), ne voulut pas
passer la mer et rentrer en Angleterre avant de
s’être entendu avec le roi de France pour envoyer
de concert avec lui, dans le comté de Toulouse,
des hommes d’Église et des laïques qui ramèneraient
les hérétiques à la vraie foi par des prédications
ou les réduiraient par les armes. »


Alexandre répondait à leurs vœux lorsque,
rentré dans Rome, il convoquait le concile de
Latran et devant les évêques qui le composaient,
tout en rappelant que le clergé avait
horreur des répressions sanglantes (cruentas
effugiunt ultiones), il invitait les puissances séculières
à édicter des sanctions pénales « contre les
Cathares, les Publicani et les Patareni, qui en
Gascogne, dans l’Albigeois et le comté de Toulouse,
ne se contentaient pas de professer leur
erreur en secret, mais la manifestaient publiquement. »
Il déclarait anathème leurs protecteurs,
quiconque les recevrait sur ses terres ou commercerait
avec eux ; il appelait les princes et le
peuple aux armes contre eux. Une indulgence
de deux ans était accordée à tous les chrétiens
qui répondraient à cet appel ; pendant leur
séjour à l’armée sainte, leurs droits et leurs
biens seraient sous la sauvegarde spéciale des
évêques.


Cette décrétale d’Alexandre III proclamait,
pour la première fois, la guerre sainte, la Croisade,
contre les hérétiques.


Dès les débuts de son règne, Philippe-Auguste
se montra aussi rigoureux contre l’hérésie que
son père Louis VII. Dans sa Philippide, Guillaume
Le Breton le félicite d’avoir poursuivi
énergiquement ces êtres malfaisants « que le
peuple appelle Popelicani, qui réprouvent le
bonheur conjugal, déclarent défendre l’usage
de la viande et répandent plusieurs autres
superstitions. » Le roi les a fait sortir de leurs
cachettes et après les avoir fait juger par ses
tribunaux, les a « envoyés au bûcher, pour que
le feu matériel leur soit un avant-goût des
flammes de l’enfer ». Ainsi, dit toujours Guillaume
Le Breton, le royaume a été totalement
purgé de l’hérésie et nul ne peut y vivre s’il
n’accepte pas tous les dogmes de la foi catholique
ou s’il nie les sacrements.


Si un prince fut hostile à l’Église, ce fut
Frédéric Barberousse, empereur d’Allemagne,
qui suscita contre les Papes des antipapes,
chassa par les armes le Souverain Pontife de
Rome et le força à vivre plusieurs années en
exil, se moqua des excommunications, fomenta
des schismes et tenta d’asservir entièrement le
clergé au pouvoir civil. Il fut, comme Henri II,
Louis VII et Philippe-Auguste, un pourchasseur
de l’hérésie. Ce fut lui qui, à l’assemblée de
Vérone de 1181 réunissant autour du pape et de
l’empereur des patriarches, des archevêques, des
prélats et des princes venus de tout l’Empire,
persuada au pape Lucius III de promulguer une
nouvelle constitution, plus énergique encore que
celle d’Alexandre III « contre les Cathares, les
Patarins, ceux qui s’appelaient faussement les
Humiliés et les Pauvres de Lyon ; les Passagini,
les Josephini, les Arnaldistae. »


Cette constitution de Vérone, insérée plus
tard par Grégoire IX dans le recueil des Décrétales,
était, remarque l’historien Lea, « la plus
sévère qui eut été encore fulminée contre l’hérésie. »
« Elle excommuniait avec les chefs de
l’hérésie, ceux qui les protégeaient, avaient reçu
d’eux le Consolamentum, se disaient Croyants
ou Parfaits. Ceux d’entre eux qui seraient clercs,
seraient dégradés, dépouillés de leurs charges et
de leurs bénéfices et livrés à la puissance civile
pour être punis par elle. Les laïques seraient
livrés de la même manière et pour le même objet
au bras séculier, surtout s’ils étaient relaps.
Tout archevêque ou évêque devait inspecter
soigneusement en personne ou par son archidiacre
ou des personnes de confiance, une ou
deux fois l’an, les paroisses suspectes et se faire
désigner sous serment par les habitants les hérétiques
déclarés ou cachés. Ceux-ci devraient se
purger par serment du soupçon d’hérésie et se
montrer désormais bons catholiques. S’ils refusaient
de prêter le serment ou retombaient
ultérieurement dans l’erreur, l’évêque les punirait.
Les comtes, barons, recteurs, consuls des
villes et autres lieux devaient prêter serment
d’aider l’Église dans cette œuvre de répression,
sous peine de perdre leurs charges, d’être excommuniés
et de voir l’interdit lancé sur leurs terres.
Les villes qui résisteraient sur ces points aux
ordres des évêques seraient mises au ban de
toutes les autres ; aucune ne pourrait commercer
avec elles. Quiconque recevrait chez soi des hérétiques
serait déclaré infâme à jamais, incapable
de plaider, de témoigner et d’exercer une fonction
publique. Enfin, les archevêques et les
évêques devaient avoir, en matière d’hérésie,
toute juridiction et être considérés comme délégués
apostoliques par ceux qui jouissant du
privilège de l’exemption, étaient placés sous la
juridiction immédiate du Saint-Siège. »


Lorsque Pierre de Castelnau sommait Raymond
VI non seulement de rompre ses relations
suspectes avec l’hérésie, mais encore de poursuivre
Parfaits et Croyants et de les chasser
de ses États, il invoquait, d’une part, la législation
civile des rois de France et d’Angleterre,
suzerains du comte de Toulouse et la législation
canonique des conciles et des papes
codifiée en quelque sorte dans la Constitution
de Vérone.


Avant d’aborder l’examen des règlements qui
furent édictés dans le Midi de la France à la
suite de la Croisade des Albigeois, quelques
remarques s’imposent.


Il est tout d’abord évident que le pouvoir
civil s’est inquiété de l’existence et du développement
des hérésies autant et plus peut-être
que l’autorité religieuse. Celles qui le préoccupaient
le plus ce n’étaient pas celles qui étaient
purement théologiques ; car nous ne voyons pas
qu’il se soit ému de la négation par Bérenger de
Tours du dogme de la transsubstantiation.
Celles qui l’effrayaient c’étaient celles dont
l’erreur théologique se doublait de doctrines
anarchistes et antisociales ; et voilà des princes
excommuniés par l’Église qui les poursuivaient
au moins autant que les papes, parce que dans
leur triomphe éventuel ils voyaient, selon l’expression
même de Robert le Pieux, « la ruine
même de la patrie. »


A ce point de vue, la répression de l’hérésie fut
une œuvre de défense sociale autant qu’une
œuvre de défense religieuse.


Dans cette politique de répression le pouvoir
civil devança l’Église puisque les plus anciennes
lois frappant les Manichéens eurent pour auteurs
des empereurs païens ; et dans les premiers siècles
de cette lutte, le plus souvent, ce fut le pouvoir
civil qui excita le zèle de l’Église et des papes,
sollicitant de leur part des canons de conciles et
des décrétales répondant à leurs édits et à leurs
ordonnances.


Avant la Croisade des Albigeois, l’Inquisition
religieuse était exercée par les évêques. C’étaient
eux qui inspectaient les paroisses, recherchaient
les hérétiques et instrumentaient contre eux
et contre tous ceux qui, de quelque manière que
ce fût, leur donnaient asile, aide et protection.
C’étaient eux qui invitaient la puissance civile
à leur prêter main-forte, et, selon l’expression
usitée plus tard, invoquaient l’aide du bras
séculier ou même la requéraient. Le pape n’intervenait
que pour donner des règles générales,
le plus souvent au sein des conciles, comme le
firent Innocent II, Eugène III, Alexandre III et
en dernier lieu Lucius III à Vérone, ou pour
réveiller et exciter le zèle des évêques et des
princes par des légations extraordinaires, des
lettres personnelles et collectives, des monitions
et des menaces, quelquefois même par des sentences
d’excommunication ou d’interdit contre
les princes, de suspense ou même de déposition
contre des évêques ou des clercs. Mais dans son
fonctionnement normal, l’Inquisition était épiscopale.


Elle était donc constituée et fonctionnait déjà
avant la guerre des Albigeois ; et cependant c’est
à la défaite des Albigeois et au traité de Paris
que l’on attribue généralement l’établissement
ou tout au moins l’organisation définitive de
l’Inquisition. Quelle en est la raison ?


C’est tout simplement parce que, sans diminuer
le rôle des Ordinaires dans la répression de
l’hérésie, les Souverains Pontifes s’en occupèrent
d’une manière plus directe et plus continue dans
le Midi de la France, puis dans toute la chrétienté
par le moyen d’inquisiteurs nommés par
eux, et revêtus par eux d’une autorité qui dépassait
celle des évêques puisqu’elle émanait
directement du Pape. Désormais, trois puissances
coopérèrent à l’œuvre de l’Inquisition : les
évêques directement ou par leurs délégués ; les
Souverains Pontifes par les inquisiteurs qu’ils
prirent l’habitude de choisir dans les deux ordres
que furent la milice du Saint-Siège au Moyen-Age,
les dominicains ou Frères Prêcheurs, et les
franciscains ou Frères Mineurs ; enfin la puissance
civile mettant à la disposition de l’Église
le bras séculier jusqu’au jour qui ne devait pas
tarder, où elle allait se servir de la puissance
redoutable des tribunaux de l’Inquisition pour
ses visées politiques.


Le négociateur du traité de Paris, Romain,
cardinal de Saint-Ange, avait fait signer à Raymond
VII plusieurs engagements concernant la
répression des hérésies cathare et vaudoise. Le
comte de Toulouse promettait non seulement
de punir les hérétiques, Parfaits et Croyants,
avec leurs complices, mais encore de les rechercher
dans la vie cachée qu’ils allaient désormais
mener le plus souvent ; de suivre en tout point
les instructions que promulguerait le légat,
et de faire exécuter les condamnations portées
contre eux par les Ordinaires ou tout autre autorité
régulière.


Les instructions ainsi prévues — ce que nous
nommerions aujourd’hui le règlement d’administration
publique précisant l’application des
lois — furent promulguées, en novembre 1229,
par le cardinal Romain, au concile de Toulouse,
en présence de Raymond VII et d’un grand
nombre de seigneurs du Midi, du sénéchal royal
de Carcassonne, des deux consuls de Toulouse,
des archevêques de Narbonne, de Bordeaux et
d’Auch et de nombreux prélats. « On y décida
une inquisition générale des hérétiques ; les
archevêques et évêques devaient la faire faire
dans toutes les paroisses de leurs diocèses tant
rurales qu’urbaines, par un prêtre ou deux ou
trois laïques. S’il le fallait, on fouillerait toutes
les maisons, une à une, même les caves et toutes
les cachettes possibles, domos singulas et cameras
subterraneas seu quecumque alia latibula, et
on remettrait aux Ordinaires, aux seigneurs et à
leurs baillis les hérétiques, Parfaits et Croyants,
leurs adhérents et leurs hôtes pour être immédiatement
punis. Les abbés devraient faire les
mêmes recherches dans les terres exemptes de
leurs monastères. Le seigneur qui sciemment
donnerait aide à des hérétiques serait dépouillé
de ses biens et remis au jugement de son suzerain.
Le bailli négligent dans l’inquisition,
serait révoqué et déclaré à jamais inhabile à
exercer les mêmes fonctions. Toute maison dans
laquelle un hérétique aurait été trouvé serait
détruite. Le roi de France pourrait poursuivre
les hérétiques dans le comté de Toulouse et le
comte de Toulouse et ses vassaux dans les
terres du roi.


« Le règlement précisait ensuite comment il
fallait traiter les hérétiques qui se convertissaient
de leur plein gré, par crainte ou toute
autre cause, enfin les malades suspects d’hérésie.
Il déclarait les hérétiques, les Croyants et les
suspects incapables d’exercer les fonctions publiques
et étaient suspects non seulement ceux
qui avaient pactisé avec les Cathares et Vaudois,
mais encore ceux qui ne se confessaient ni ne
communiaient au moins trois fois l’an, à Noël,
à Pâques et à la Pentecôte. L’article 8 avait soin
de préciser que nul ne pourrait être condamné
par le pouvoir civil comme hérétique avant
d’avoir été déclaré tel par l’évêque ou tout autre
juge ecclésiastique qualifié « afin d’éviter que
l’hérésie fût un faux prétexte de condamnation[9] ».


[9] Mansi. Conciliorum amplissima Collectio, XXIII,
p. 191-198.



Tel fut le premier règlement de l’Inquisition
pour le Midi de la France ; plusieurs autres
vinrent les préciser et les compléter. Comme il
s’y était engagé, Raymond VII leur donna force
de loi dans ses terres par une ordonnance du
18 février 1232 qui répétait mot à mot le règlement :
le pape Grégoire IX confirma l’acte
de son légat et félicita le comte du zèle avec
lequel il le faisait observer.


Bientôt une bulle pontificale apporta une
nouvelle assise à l’institution de l’Inquisition en
lui fournissant un personnel stable investi de
l’autorité papale. Le 20 avril 1233, Grégoire IX
donnait mandat au provincial des Frères Prêcheurs
de Provence, de désigner les religieux qui
feraient, dans le Midi, une praedicatio generalis
contre l’hérésie et auxquels serait confiée
l’« affaire de la foi ».


Cette bulle ne donnait pas précisément aux
dominicains le monopole de l’Inquisition, puisque
les évêques conservaient toujours le pouvoir
de l’exercer en vertu de leurs pouvoirs
ordinaires ; mais en leur confiant d’une manière
spéciale « l’affaire de la foi », Grégoire IX
ouvrait la voie au rôle considérable que les
Prêcheurs ont joué dans l’Inquisition dont la
conduite générale par-dessus les évêques leur
était confiée ; et voilà pourquoi l’un des plus
célèbres inquisiteurs dominicains, Bernard Gui,
voyait dans cette lettre le premier titre de son
ordre à exercer l’Inquisition « in partibus Tolosanis,
Albigensibus et Carcassonensibus atque
Agennensibus. »


Presque en même temps, Grégoire IX associa
l’ordre des Mineurs à celui des Prêcheurs dans
cette affaire de la foi, non seulement dans le
Midi de la France, mais dans la chrétienté tout
entière. Le premier franciscain qui exerça l’Inquisition
semble avoir été le frère Étienne de
Saint-Thibéry de 1235 à 1242 et, d’après Frédéricq,
la première bulle attribuant le pouvoir
inquisitorial à l’ensemble de l’ordre de saint
François fut celle d’Innocent IV du 13 janvier
1246.


Réunis en conciles provinciaux, les évêques
précisèrent la procédure des tribunaux inquisitoriaux,
et leur jurisprudence. En 1235, par
exemple, celui de Narbonne exigea qu’une
condamnation ne fût portée que sur un aveu
formel de l’accusé ou sur des preuves décisives ;
car il valait mieux, disaient les prélats, relâcher
un coupable que condamner un innocent. A Béziers,
en 1246, les évêques de la province de
Narbonne, réunis sous la présidence de leur
métropolitain Guillaume de la Broue, rédigèrent
37 articles sur la procédure : « qualiter sit in inquisitione
procedendum contra haereticos. » Il en fut
de même de plusieurs autres conciles qui se
tinrent, au XIIIe et au XIVe siècle, en France, en
Espagne et en d’autres pays du monde chrétien.


Enfin, les inquisiteurs eux-mêmes voulurent
faire profiter leurs auxiliaires et leurs successeurs
de leur expérience, et dans des manuels
pratiques ou Directoires, ils précisèrent comment
il fallait réprimer l’hérésie en rappelant la
législation, la jurisprudence et aussi les moyens
empiriques qui leur avaient réussi à eux-mêmes
pour découvrir les hérétiques et obtenir leurs
aveux. L’un des plus anciens de ces Manuels
fut rédigé entre 1244 et 1254 par quatre dominicains
qui, pendant ces dix ans, exercèrent les
fonctions d’inquisiteurs en Languedoc, Guillaume
Raymond, Pierre Durand, Bernard de
Caux et Jean de Saint-Pierre. « Il contient des
formules de lettres de citations collectives ou
individuelles, d’abjuration avant l’interrogatoire,
de réconciliation et de pénitence pour les
convertis, de sentences livrant l’hérétique au
bras séculier, de sentences posthumes contre
ceux qui étaient morts dans l’hérésie. Le tout
se termine par un avertissement sur la nature
de preuves admises et la conduite à tenir par
les juges qui entendent ne s’écarter en rien de la
ligne tracée par les constitutions apostoliques[10]. »


[10] Douais. L’Inquisition dans le Midi de la France,
p. CCXXXIV.



En Aragon, un travail du même genre fut
préparé dans une conférence que présida à
Barcelone, l’archevêque Pierre de Albalat, archevêque
de Tarragone, et rédigé par le dominicain
Saint Raymond de Pennafort, pénitencier du
pape Grégoire IX et l’un des canonistes qui
codifièrent les Décrétales.


Le plus connu de ces Manuels est la Practica
Inquisitionis haereticae pravitatis que rédigea,
dans le premier quart du XIVe siècle, Bernard
Gui. Né dans le Limousin, à Royère, vers 1261,
ce religieux avait fait profession dans l’ordre
des Prêcheurs le 16 septembre 1280 et exercé
les fonctions inquisitoriales dans le Toulousain
à partir du 16 janvier 1307. Chargé de missions
en Italie et en Flandre par la confiance
de Jean XXII, évêque de Tuy en Galice en
1323, il demeura inquisiteur jusqu’en 1324.
Transféré alors sur le siège de Lodève, il mourut
au château de Lauroux le 30 décembre 1331.


M. l’abbé Mollat qui vient d’éditer, après
Mgr Douais, la Practica de Bernard Gui, la
décrit ainsi : « Elle est divisée en cinq parties.
La première contient 38 formules ayant trait
à la citation et à la capture des hérétiques
ainsi qu’à la comparution de toutes personnes
pouvant intervenir, à quelque titre que ce soit,
dans un procès inquisitorial.


« Dans la seconde partie, figurent 56 actes de
grâce ou de commutation de peine faits au
cours et en dehors des sermons généraux prononcés
par les inquisiteurs.


« La troisième partie renferme 47 formules
de sentences rendues à l’occasion ou en dehors
de ces mêmes sermons.


« La quatrième consiste en une « courte et
utile instruction » concernant les pouvoirs des
inquisiteurs, leur excellence, leur étendue, leur
exercice, leurs fondements. Ce petit traité a
été conçu sur le modèle des écrits scolastiques
et juridiques du temps, c’est-à-dire qu’il est
hérissé de divisions et de subdivisions et que
le texte est noyé dans une masse d’extraits
d’édits impériaux, de consultations de juristes,
de constitutions apostoliques passées ou non
dans le Corpus juris canonici.


« La cinquième partie constitue la pièce maîtresse
de l’œuvre de Bernard Gui. Elle est intitulée
« Méthode, art et procédés à employer
pour la recherche et l’interrogatoire des hérétiques,
des Croyants et de leurs complices ».
On y retrouve un exposé méthodique des doctrines
et des rites en honneur chez les Cathares,
les Vaudois, les Pseudo-Apôtres, les Béguins
et les Béguines ainsi que des exemples d’interrogatoires.
L’auteur ne consacre que quelques
pages aux Juifs convertis qui retournaient au
judaïsme, aux sorciers, aux invocateurs des
démons, aux devins. Il donne aussi le texte
d’actes de procédure relatifs à ces diverses sortes
d’hérétiques. »


Quelques années après Bernard Gui, un nouveau
Manuel de l’Inquisition fut écrit par un
autre inquisiteur dominicain Nicolas Eymeric.
Né en 1320, il était entré à l’âge quatorze ans
dans l’ordre des Prêcheurs ; en 1357, il avait
succédé comme inquisiteur général d’Aragon à
Nicolas Rossel créé cardinal par le pape Innocent
VI. Son épitaphe dit qu’il fut « inquisiteur
intrépide » et défendit la foi pendant quarante
ans. Lorsque, poursuivi par la haine qu’avaient
accumulée contre lui ses rigueurs, il se fut retiré
à Avignon auprès de Grégoire XI et de Clément
VII, il lutta encore contre les hérétiques
par ses écrits en montrant comment il fallait
les poursuivre. Il composa ainsi deux traités
l’un sur « l’action de l’Église et des inquisiteurs
contre les infidèles invoquant les démons »,
l’autre sur « l’action des inquisiteurs contre les
infidèles en opposition avec notre sainte foi »,
enfin le Directorium inquisitorum qui fut composé
en 1376.


« Non seulement il provient d’un praticien
aussi expérimenté que Bernard Gui, mais écrit
à la cour pontificale, dans l’intimité du pape
Grégoire XI, dont Eymeric était le chapelain,
il semble avoir un caractère encore plus officiel.
Il est aussi le plus méthodique et le mieux
composé des ouvrages de ce genre. Il comprend
trois parties. La première donne un exposé
large de la foi catholique et prépare la seconde
qui fournit un rapide aperçu des hérésies et
spécifie les délits relevant de l’Inquisition. Dans
la troisième, sont développées des instructions
très précises sur l’office des inquisiteurs, sur
les règles de la procédure et la pénalité. Une
connaissance profonde du droit éclate dans
cette œuvre ; c’est un avantage dont elle jouit
sur toute autre[11]. »


[11] Douais. Les sources de l’histoire de l’Inquisition
dans le Midi de la France, p. 75.



Nous saisissons enfin sur le vif le fonctionnement
des tribunaux de l’Inquisition dans les
Actes de l’Inquisition, qui nous donnent, pour
un grand nombre de procès, les procès-verbaux
officiels des interrogatoires des accusés et des
témoins. Dans la préface de sa publication des
Documents pour servir à l’histoire de l’Inquisition
dans le Midi de la France, Mgr Douais a
dressé la liste des Actes concernant cette région
qui nous restent du XIIIe siècle, avec l’indication
des manuscrits qui nous en donnent l’original
ou la copie.


Grâce à l’ensemble de ces documents nous
pouvons reconstituer un procès type d’Inquisition.





CHAPITRE III

LE FONCTIONNEMENT
DE L’INQUISITION


Sommaire. — Les édits de foi et de grâce. — Constitution
du tribunal inquisitorial ou Saint-Office. — Les
inculpés. — Les inquisiteurs et leurs auxiliaires. — Dénonciations
et témoignages. — La
défense ; avocats, procureurs, témoins à décharge. — Les
prud’hommes ou boni viri. — La torture. — Les
sentences inquisitoriales. — Les auto-da-fé. — Pénitences
du Saint-Office. — Peines afflictives. — Le
bras séculier et le bûcher. — Procès et condamnations
posthumes. — Proportion de ces peines. — Adoucissements
et commutation de peines. — Grâces
et amnisties.



M. l’abbé Vacandard, dans son volume sur
l’Inquisition, distingue, au cours du procès, les
étapes suivantes : temps de grâce, appel et déposition
des témoins, interrogatoire des accusés,
sentence de réconciliation des hérétiques repentants,
sentence de condamnation des hérétiques
obstinés. Ajoutons-y l’exécution de la sentence.


Lorsque la présence d’une hérésie était dénoncée
dans un pays, l’inquisiteur nommé par
le pape s’y rendait seul ou accompagné du
représentant de l’Ordinaire, qualifié lui aussi,
pour enquêter ; il était accompagné de tout le
personnel qui constituerait le tribunal. Il visitait
les autorités civiles pour leur présenter ses
pouvoirs et leur demander leur concours et leur
protection qu’elles devaient fournir sous peine
d’excommunication, d’interdit et même de
déposition. Puis il promulguait deux édits :
par le premier, l’édit de foi, il ordonnait, sous
peine d’excommunication, à quiconque connaîtrait
des hérétiques ou des complices d’hérétiques
de les lui dénoncer ; par le second, l’édit
de grâce, il indiquait un délai de quinze à trente
jours pendant lequel tout hérétique ou suspect
pouvait obtenir le pardon, moyennant une
pénitence canonique, s’il se dénonçait lui-même
spontanément. Ces édits étaient portés à la
connaissance du public, le plus souvent par
un sermon.


Le délai passé, le tribunal était constitué.
Il comprenait l’inquisiteur ou son délégué, ses
commissaires, les boni viri, les officiers subalternes,
les gardiens de la prison lorsque l’Inquisition
en ayant une (à Carcassonne et à Toulouse
par exemple), n’avait pas à emprunter
celle de l’officialité diocésaine ou des autorités
civiles ; le notaire, des scribes et des employés
subalternes.


On devait rechercher 1o les hérétiques c’est-à-dire
ceux qui avaient fait profession d’hérésie,
en recevant l’initiation de la secte et en
accomplissant toutes les obligations qu’elle
comportait ; dans la secte cathare, les hérétiques
étaient les Parfaits. 2o les Croyants, c’est-à-dire
ceux qui avaient adhéré à l’hérésie sans
s’être soumis à toutes ses lois et à toutes ses
pratiques. 3o les suspects qui le plus souvent
étaient des Croyants, ceux par exemple qui suivaient
les prédications des hérétiques, fléchissaient
le genou devant eux, priaient avec eux,
leur demandaient leur bénédiction. On pouvait
être suspect simpliciter, vehementer, vehementissime,
selon le degré de zèle qu’on avait témoigné
aux hérétiques. 4o les celatores, ceux qui
s’étaient engagés à ne jamais dénoncer les
hérétiques. 5o les receptatores, ceux qui avaient,
au moins deux fois et sciemment, donné asile
aux hérétiques, pour les mettre en sûreté ou leur
procurer le moyen de prêcher, prendre leurs
repas, faire en commun leurs prières et célébrer
leurs rites. 6o les defensores, ceux qui avaient
pris la défense des hérétiques, soit en paroles
soit en actes ou tout simplement en déniant à
l’Église le droit de les poursuivre ; quand la
défense était flagrante on était fautor ; enfin
7o les relaps, c’est-à-dire ceux qui, après avoir
abjuré, retournaient d’une manière quelconque
à l’erreur.


Il est à remarquer que pour être coupable
et punissable, il fallait avoir accompli un acte
matériel ; tant que l’erreur ou l’affection pour
l’erreur ne se manifestait pas en dehors de la
conscience, il n’y avait pas matière à procès.
Ce n’était pas l’erreur en elle-même qui était
poursuivie ; mais la profession extérieure qu’on
en faisait, et l’appui matériel que l’on donnait
à sa diffusion.


Les plus grandes précautions étaient prises
pour le choix des inquisiteurs et de leurs auxiliaires.
Appartenant à des ordres religieux ils
étaient à la fois sous la surveillance de leurs
supérieurs et sous celle du pape informé par ses
légats et les Ordinaires. D’autre part, tous ceux
qui composaient un tribunal inquisitorial se
devaient les uns aux autres la correction fraternelle
et si elle ne produisait pas d’effet, ils
devaient porter plainte au Saint-Siège contre
celui qui n’avait pas tenu compte de leurs observations.
Aussi les inquisiteurs furent-ils en général
des hommes intègres.


Bernard Gui, dans son Manuel, trace de l’inquisiteur
ce beau portrait qu’il essaya de réaliser
lui-même dans ses fonctions inquisitoriales :
« Il doit être diligent et fervent dans son zèle
pour la vérité religieuse, le salut des âmes et
l’extirpation de l’hérésie. Parmi les difficultés
et les incidents contraires, il doit rester calme,
ne jamais céder à la colère ni à l’indignation.
Il doit être intrépide, braver le danger jusqu’à
la mort ; mais, tout en ne reculant pas devant
le péril, ne point le précipiter par une audace
irréfléchie. Il doit être insensible aux prières
et aux avances de ceux qui essaient de le gagner ;
cependant, il ne doit pas endurcir son cœur au
point de refuser des délais ou des adoucissements
de peine, suivant les circonstances et
les lieux… Dans les questions douteuses, il doit
être circonspect, ne pas donner facilement
créance à ce qui paraît probable et souvent
n’est pas vrai ; car ce qui paraît improbable
finit souvent par être la vérité. Il doit écouter,
discuter et examiner avec tout son zèle, afin
d’arriver patiemment à la lumière. Que l’amour
de la vérité et la pitié, qui doivent toujours
résider dans le cœur d’un juge, brillent dans ses
regards afin que ses décisions ne puissent jamais
paraître dictées par la convoitise et la cruauté. »


Les Souverains Pontifes se faisaient une idée
aussi haute de l’inquisiteur, tel que le réclamaient
ses graves fonctions. Ils exigeaient de
lui des garanties d’âge : Clément V, au concile
de Vienne, décida, après plusieurs de ses prédécesseurs,
que le minimum d’âge requis d’un
inquisiteur serait quarante ans. Garanties d’intelligence
et d’honorabilité : Alexandre IV, en
1255, Urbain IV en 1262, Clément IV en 1265,
Grégoire X en 1273, Nicolas IV en 1290 ont
réclamé de lui les qualités de l’esprit, la pureté
des mœurs, l’honnêteté la plus scrupuleuse.
Garanties de science : on exigeait d’eux la connaissance
approfondie de la théologie et du droit
canon.


Quand les inquisiteurs étaient infidèles à
cet idéal, les papes les frappaient parfois sévèrement.
Innocent IV, le 13 janvier 1246, et
Alexandre IV, le 13 mai 1256, ordonnèrent aux
provinciaux et aux généraux des Prêcheurs et
des Mineurs de déposer les inquisiteurs de leurs
ordres qui par leur cruauté, soulèveraient l’opinion
publique. A plusieurs reprises, les papes
réprimèrent directement les inquisiteurs. « Dès
les débuts de l’Inquisition (1234), le comte de
Toulouse dénonça leurs excès à Grégoire IX et
celui-ci chargea aussitôt l’archevêque de Vienne,
son légat, de les réprimer. Il donnait des conseils
de sagesse, de modération et de prudence aux
évêques de Toulouse, d’Albi, de Rodez, d’Agen
et de Cahors en leur recommandant « la pureté
d’intention » et la « vertu de discrétion ». Après
avoir félicité de son zèle, l’inquisiteur de France,
Robert le Bougre, Grégoire IX apprit qu’il exerçait
avec cruauté ses fonctions. Il ordonna aussitôt
une enquête, et quand elle eut prouvé la
vérité des faits incriminés, non content de révoquer
Robert, il le condamna à la détention
perpétuelle. Les inquisiteurs encouraient les
sentences d’excommunication et par conséquent
de déposition « s’ils poursuivaient quelqu’un
injustement et pour des motifs impurs » ; et
seul, le pape pouvait les relever de ces peines.
Il en était de même « si l’inquisiteur poussé par
l’avarice, se rendait coupable d’extorsions dans
l’exercice de ses fonctions, avec une intention
de lucre personnel. »


Les autres membres du Saint-Office, commissaires,
notaires, scribes et employés subalternes
étaient tenus, sous les mêmes peines, à
la même intégrité. Un acte consistorial du
pape Benoît XII du 18 février 1340 nous montre
sur ce point la vigilance du Saint Siège.
Lorsque le neveu de Jean XXII eut été nommé
évêque d’Albi, cinq consuls de cette ville furent
envoyés à Avignon pour présenter les hommages
de leurs concitoyens au pape, aux cardinaux
et à leur nouvel évêque ; l’un d’eux Giraud
Coll en profita pour dénoncer au cardinal
Fournier des injustices et des abus commis par
les notaires de l’inquisition d’Albi.


Jean XXII mourut bientôt après et le cardinal
Fournier lui succéda sous le nom de Benoît XII.
Pour couper court aux plaintes du consul d’Albi,
le commissaire de l’Inquisition de Carcassonne,
Menet de Robécourt, chanoine de la collégiale
de Montréal, entama une information contre
Giraud Coll, lui reprochant de vouloir, par ses
plaintes, entraver l’œuvre de l’Inquisition.
Benoît XII évoqua à lui-même l’affaire, la confia
à l’examen de deux cardinaux qui, après de longs
débats contradictoires, se prononcèrent contre
le commissaire de l’Inquisition. Portant lui-même
la sentence définitive, Benoît XII condamna
Menet de Robécourt qui fut révoqué
de ses fonctions et dut rembourser à Coll, rétabli
dans tous ses droits, tous les frais du procès et
les dommages qu’il avait subis[12].


[12] Vidal. Bullaire de l’Inquisition française, p. 266.



D’autres faits de ce genre ont fait porter sur
le personnel du Saint-Office ce jugement par
un historien par ailleurs fort sévère pour l’Inquisition,
M. de Cauzons : « Les faits de corruption
que nous connaissons étant fort rares, tout
nous fait supposer une honnêteté générale,
jointe à une discipline rigoureuse, parmi le
personnel inquisitorial[13]. »


[13] De Cauzons. Histoire de l’Inquisition, t. II,
p. 86.



Le tribunal étant constitué, avec l’aide de
ses commissaires, l’inquisiteur dressait la liste
des personnes qui étaient suspectées d’hérésie
ou en faisaient profession ouverte, qu’elles lui
fussent désignées par le bruit public ou par des
dénonciations. Dans l’édit de grâce qu’il avait
promulgué, à son arrivée, l’inquisiteur avait,
en effet, enjoint sous peine d’être excommuniés
et de devenir à leur tour suspects d’hérésie, à
tous ceux qui connaîtraient des hérétiques,
des Croyants ou des suspects, de les lui dénoncer.


Les inculpés étaient aussitôt cités devant le
tribunal de l’inquisiteur ou Saint-Office soit
par trois monitions portées à domicile par le
curé du lieu, soit par un avis lu au prône du
dimanche ; la dernière citation était dite péremptoire.
Certains inquisiteurs se contentaient
d’une seule. Si le cité ne se présentait pas personnellement
ou par procureur, il était déclaré
provisoirement contumax. La contumace comportant
l’excommunication et maintenant toujours
le procès en suspens, était définitive au
bout d’un an.


Parfois, l’inculpé était mis en état d’arrestation
pour attendre en prison le jour du procès ;
c’était apparemment quand il était important
ou dangereux. Parfois, le Saint-Office
procédait lui-même par ses sbires aux arrestations ;
mais le plus souvent il en chargeait
l’autorité civile ; car, d’une part, les Souverains
Pontifes et les évêques faisaient un devoir aux
magistrats civils de livrer les hérétiques, sous
peine d’être eux-mêmes suspects d’hérésie ou
de complicité, et d’autre part, presque tous les
princes avaient, en acceptant l’Inquisition,
enjoint « à leurs officiers ainsi qu’à ceux des
comtes, barons et seigneurs, leurs vassaux, aux
scribes, juges, baillis et sergents dépendant d’une
autorité quelconque… de prêter aide et conseil
aux inquisiteurs dans l’exercice de leurs fonctions
et d’obéir à leurs ordres et réquisitions. »


Dès que, prévenus libres, ou détenus en prison
préventive, les inculpés se trouvaient en présence
du tribunal on leur donnait connaissance
des soupçons, dénonciations et charges qu’on
avait réunies contre eux. Beaucoup naturellement
demandaient les noms des dénonciateurs
ne fût-ce que pour discuter la valeur de leur
témoignage. Dans ce cas, l’inquisiteur se trouvait
en face d’une difficulté que la coutume a
résolue dans des sens opposés.


Parmi les inquisiteurs, les uns refusaient de
livrer les noms des dénonciateurs ; ce qui a
indigné plusieurs historiens de l’Inquisition.
« L’accusé, a écrit M. Lea, était jugé sur des
pièces qu’il n’avait pas vues, émanant de témoins
dont il ignorait l’existence. » M. de Cauzons
leur répond en leur donnant la raison qui, dans
certains cas, imposait aux dénonciations l’anonymat.
« Cette coutume, dit-il, n’avait pas été
imaginée pour entraver la défense des prévenus ;
elle était née des circonstances spéciales où l’Inquisition
s’était fondée. Les témoins, les dénonciateurs
des hérétiques avaient eu à souffrir de
leurs dépositions devant les juges ; beaucoup
avaient disparu, poignardés ou jetés dans les
ravins des montagnes par les parents, les amis,
les coreligionnaires des accusés. Ce fut ce danger
de représailles sanglantes qui fit imposer
l’anonymat. Sans lui, ni dénonciateurs ni
témoins n’eussent voulu risquer leur vie et
déposer à ce prix devant le tribunal. »


D’autres inquisiteurs au contraire donnaient
les noms des dénonciateurs et même les confrontaient
avec les accusés. Lea lui-même nous
le dit : « Lorsque Boniface VIII incorpora dans
le droit canonique la règle de taire les noms,
il exhorta expressément les évêques et les inquisiteurs
à agir à cet égard avec des intentions
pures, à ne point taire les noms quand il n’y avait
pas de péril à les communiquer et à les révéler
si le péril venait à disparaître. En 1299, les
Juifs de Rome se plaignaient à Boniface VIII
que les inquisiteurs leur dissimulaient les noms
des accusateurs et des témoins. Le pape répondit
que les Juifs, bien que fort riches, étaient sans
défense et ne devaient pas être exposés à l’oppression
et à l’injustice résultant des procédés
dont ils se plaignaient ; en fin de compte, ils
obtinrent ce qu’ils demandaient[14]. Il en était de
même des confrontations ; elles n’étaient supprimées
que quand il y avait, à les faire, péril
pour les témoins. C’est ce qui explique que dans
le procès de Bernard Délicieux, en 1319, seize
témoins furent mis en présence de l’accusé.


[14] Lea. Histoire de l’Inquisition au Moyen Age,
I, p. 494.



Dans le cas où l’anonymat des dénonciations
et des témoignages à charge était observé,
l’accusé n’était pas pour autant livré au bon
plaisir de l’inquisiteur. Celui-ci devait communiquer
les noms des dénonciateurs et des témoins
aux notaires, aux assesseurs et à tous ses auxiliaires
qui, nous l’avons vu, devaient contrôler
ses actes et, ces derniers, s’il y avait des abus,
avaient le devoir de les dénoncer à leur tour
aux chefs religieux de l’inquisiteur, aux évêques
et même au Souverain Pontife. Le 16 mars 1261,
le pape Urbain IV ordonna de communiquer aussi
ces noms aux boni viri dont nous allons voir le
rôle, assez semblable à celui de nos jurés, et qui
pouvaient suppléer au contrôle de la publicité.


D’autre part, les prévenus étaient invités à
déclarer leurs ennemis mortels et la raison de
leur intimité ; ces personnes, si elles figuraient
parmi les dénonciateurs ou les témoins
à charge, étaient aussitôt récusées par l’inquisiteur,
ses assesseurs et les boni viri.


Enfin, M. Lea rappelle lui-même que « lorsqu’on
démasquait un faux témoin, on le traitait
avec autant de sévérité qu’un hérétique. »
Après toutes sortes de cérémonies humiliantes,
il était généralement jeté en prison pour le
reste de sa vie. Quatre faussaires de Narbonne,
en 1328, furent considérés comme particulièrement
coupables parce qu’ils avaient été subornés
par des ennemis personnels de l’accusé. On
les condamna à à l’emprisonnement perpétuel, au
pain et à l’eau, avec des chaînes aux mains et
aux pieds. L’assemblée d’experts qui se tint à
Pamiers, lors de l’auto-da-fé de janvier 1329,
décida que les faux témoins devraient non seulement
subir la prison, mais réparer les dommages
qu’ils avaient fait subir à l’accusé (Lea, op. cit.,
p. 499).


Dans son Manuel de l’Inquisiteur, Bernard
Gui enseignait que les procès du Saint-Office
ne devaient pas suivre la procédure du droit
commun. En vertu de son pouvoir discrétionnaire, « le
juge devait procéder directement, de
plano, sans clameur d’avocats ni figure de jugement. »
Il devait passer outre à toutes les exceptions
de droit, procédés dilatoires, exemptions
de juridiction. C’est sans doute ainsi qu’avait
agi Bernard Gui et il avait pu s’appuyer, pour
cela, sur des textes canoniques. Le concile
d’Albi de 1254 employait les mêmes expressions
que lui dans son canon 23 : « ne inquisitionis
negotium per advocatorum strepitum retardetur,
providendo statuimus quod ab inquisitoribus
non admittantur in processibus advocati. »


Bien que appuyée sur de sérieuses autorités,
cette pratique était loin d’être universelle et
dans un grand nombre de cas, nous voyons les
tribunaux inquisitoriaux accorder aux inculpés
des avocats non seulement pour plaider en leur
faveur, mais aussi pour les assister dans toutes
les phases de la procédure. Dans un procès fait à
un moine de Saint-Polycarpe, au diocèse d’Alet,
Raymond Amiel, par Guillaume Lombard, inquisiteur
délégué par Benoît XII, le prévenu obtint
du tribunal un avocat. Dans les comptes du
procès d’Arnaud Assalhit se trouve cette note
des honoraires dus aux deux avocats de l’accusé
« Magistris Guillelmo de Pomaribus et Francisco
Dominici advocatis, pro labore et patrociniis
ipsorum. » Le procès de Jeanne d’Arc fut inquisitorial ;
or, dès le début, les juges demandèrent
à Jeanne si elle voulait le ministère d’un avocat ;
elle le refusa.


Contredisant Bernard Gui, l’inquisiteur Eymeric,
dans son Manuel, déclare « qu’on ne doit pas
enlever aux accusés les défenses de droit mais
leur accorder un avocat et un avoué (procurator)
pourvu que ceux-ci soient probes, loyaux,
non suspects d’hérésie, experts dans le droit
civil et le droit canon et zélateurs de la foi. »


L’accusé était invité par les juges à se défendre
lui-même soit en répondant aux questions
de l’interrogatoire, soit en présentant lui-même
des mémoires ou cédules préparées d’avance,
soit en invoquant les défenses de droit. La plupart
des procès portent cette mention : « On
demanda à l’accusé s’il entendait se défendre des
accusations portées dans l’enquête et il répondit
oui. Requisitus si velit se defendere de his
que in inquisitione inventa sunt contra eum, dixit
quod sic. Parfois on leur fait cette demande
trois fois consécutives : « iterum fuit requisitus
semel, secundo et tertio si volebat aliud dicere ad
defensionem suam vel aliquas legitimas exceptiones
proponere. » Le prononcé du jugement
commence toujours par rappeler que la défense
est épuisée, expeditis defensionum processibus.


Le moine de Saint-Polycarpe, Amiel, ne se
contenta pas de répondre oralement aux accusations
dont il était l’objet ; il déposa contre l’acte
d’accusation un mémoire démontrant l’illégalité
de la citation qu’il avait reçue et plaidant
celle de tout le procès.


L’inculpé avait le droit de produire des
témoins à décharge et de les faire entendre en sa
présence. Il pouvait enfin récuser des juges et
l’inquisiteur lui-même en donnant de sa récusation
des raisons dont l’inquisiteur était juge,
sans doute, mais aussi le pape, en cas d’appel.
Ainsi fit Jean l’Archevêque, sire de Parthenay,
accusé d’hérésie par l’inquisiteur dominicain
Maurice de Saint-Paul. Après de multiples péripéties,
ses récusations finirent par être acceptées
à la Curie d’Avignon et les nouveaux juges que
lui donna le pape l’acquittèrent[15].


[15] Voir la longue procédure de cette affaire dans les
documents officiels et le résumé qu’en donne l’éditeur,
M. Vidal, dans son Bullaire de l’Inquisition française,
pp. 75-84, 88-89, 93-97, 99, 106-110.



Pour protéger l’accusé contre l’arbitraire
possible de l’inquisiteur et de ses commissaires,
l’interrogatoire de l’accusé devait être fait en
présence de boni viri, prud’hommes qui formaient
un jury dont l’avis devait être demandé
avant le prononcé de la sentence. C’est ce qu’ordonna
une bulle d’Innocent IV du 11 juillet
1254 « parce que, disait-il, pour une accusation
si grave, il fallait procéder avec les plus grandes
précautions. » Le nombre de ces prud’hommes fut
d’abord fixé à deux ; mais il ne tarda pas à s’augmenter
considérablement. Même avant la promulgation
de la bulle d’Innocent IV, les inquisiteurs
toulousains Bernard de Caux et Jean de
Saint-Pierre jugeaient « après avoir pris l’avis
de beaucoup de prélats et autres prud’hommes
qui avaient assisté à tout le procès : communicato
multorum prelatorum et aliorum bonorum
virorum consilio ».


Ces assesseurs, « experts dans l’un et l’autre
droit » ne se contentaient pas d’être des personnages
muets ; ils émettaient des consultations
juridiques sur les procès qu’ils suivaient et les
cas d’espèce qu’il fallait trancher. Mgr Douais,
dans son livre sur l’Inquisition, nous décrit
plusieurs de ces conseils de prud’hommes. Celui
que réunit à Lodève, dans la salle capitulaire,
l’inquisiteur Jean de Beaune (2 juillet 1323)
comptait, avec les deux vicaires généraux de
l’évêque, 23 personnes. Les 9-11 août, dans la
chambre de l’évêque de Pamiers, eut lieu une
réunion inquisitoriale de 39 probi viri. Les 22-23
février 1325, ils étaient 50 à Carcassonne,
autour de l’inquisiteur Jean du Prat et de
l’évêque. Mgr Douais nous donne les noms des
personnes qui tinrent conseil dans la maison de
l’Inquisition de Carcassonne sous la présidence
de l’inquisiteur Henri Chamayou ; il y avait des
commissaires de plusieurs évêques de la province
de Narbonne, des chanoines, des curés, des
religieux, mais aussi le sénéchal et les consuls
de Carcassonne, des juges civils et un grand
nombre de licenciés en droit ou en décrets, des
docteurs-ès-lois, en tout 20 juristes laïques
sur 51 personnes, sans compter les fonctionnaires
royaux.


La présence de ces laïques dans ces conseils
de l’Inquisition était pour les accusés une
précieuse garantie. Elle assurait, tout d’abord,
une quasi-publicité à leur procès, et mettait en
présence des juges religieux, revêtus d’un pouvoir
discrétionnaire, des conseillers habitués
aux procédures de droit commun et pouvant
s’en inspirer, dans leurs avis, quand les juges
ecclésiastiques s’en écartaient trop.


Notons, d’autre part, qu’au XIIIe et au
XIVe siècle, souffla dans beaucoup de villes, en
particulier dans le midi de la France, un vent
d’anticléricalisme, si l’on entend par ce mot
non pas de l’hostilité contre la religion, mais une
certaine opposition à la domination du clergé.
A Narbonne, à Carcassonne et à Albi, par exemple,
les magistrats municipaux furent parfois en
conflit avec l’Inquisition elle-même et dénoncèrent
ses abus. A Narbonne, ce fut pour contrecarrer
la puissance du chapitre métropolitain
qu’au XIVe siècle, les consuls entravèrent la
construction de la cathédrale, restée jusqu’à
nos jours inachevée. Or ces prud’hommes laïques
qui furent adjoints aux tribunaux inquisitoriaux
appartenaient à cette bourgeoisie de
légistes, à ces familles investies de charges municipales
et ils en partageaient les sentiments ; en
eux les inculpés trouvèrent souvent une faveur
plus ou moins affirmée, mais réelle.


Aux preuves émanant des témoignages et
des débats contradictoires, les inquisiteurs préféraient
les aveux des prévenus. Pour les obtenir,
dit M. Mollat, analysant la Practica de
Bernard Gui, « ils promettaient la vie sauve,
l’exemption de la prison et de l’exil à toute personne
qui avouait spontanément ses fautes ».


Quand les promesses demeuraient sans effet,
on recourait à la rigueur, c’est-à-dire à la torture.


Les adversaires de l’Église ont exploité violemment
contre elle les tortures de l’Inquisition.
C’est le plus souvent sous l’aspect de
moines présidant aux supplices les plus affreux
afin d’extorquer des aveux, qu’ils représentent
les juges du Saint-Office. Pendant longtemps,
ils montraient à Carcassonne la chambre dite
de la question, avec toutes sortes de récits
accompagnés d’exhibitions d’instruments barbares
plus ou moins authentiques. Tenons-nous
loin de toute exagération tendancieuse et laissons
parler les faits.


Pendant de longs siècles, l’Église s’était
montrée hostile à la torture qu’admettaient les
tribunaux laïques. Répondant au IXe siècle, à
une consultation de Bulgares, le pape Nicolas
Ier avait déclaré que ce moyen d’enquête
« n’était admis ni par les lois humaines ni par
les lois divines ; car l’aveu doit être spontané. »
Reprenant la même formule, le Décret de Gratien,
compilation de droit canonique du XIIe siècle,
disait que l’aveu doit être spontané et non
extorqué. Le développement du droit romain
au XIIIe siècle, amena le rétablissement de la
torture dans la justice séculière ; elle apparaît
dans le code véronais de 1228 et dans les
constitutions siciliennes de Frédéric II de 1231.


L’Inquisition l’adopta aussi ; car elle était
pratiquée par le Saint-Office, dans le midi de la
France, vers 1243. Avant cette année-là, un certain
Arnaud Bordeler de Lauzerte fut mis sur
le chevalet, mais on ne lui arracha aucun aveu,
« fuit levatus in equleum sed nihil dixit nec
potuit ab eo extorqueri. » Peu après, un certain
Raymond de Na Richa, à Toulouse, « fuit
tractus » et avoua[16].


[16] De Cauzons. Histoire de l’Inquisition, t. II,
p. 233.



Le pape Innocent IV, par sa bulle Ad extirpanda
du 15 mai 1252, permit l’usage de la
torture, en précisant les cas et les conditions
de son emploi par le Saint-Office. Il invoqua,
pour cela, l’usage qui en était déjà fait dans les
tribunaux royaux et seigneuriaux contre les
voleurs et les brigands.


Alexandre IV, le 27 avril 1260, et Urbain IV,
le 4 août 1262, permirent aux inquisiteurs eux-mêmes
d’assister à la torture, de la diriger et
de faire recueillir par leurs notaires les aveux
émis au milieu des tourments.


Il semble bien que certains inquisiteurs se
soient servis de ce moyen rigoureux d’une manière
cruelle. Vers la fin du XIIIe siècle, Philippe
le Bel les dénonçait lui-même dans des lettres
à l’évêque, au sénéchal et à l’inquisiteur de Toulouse ;
des plaintes analogues furent portées
jusqu’au Saint-Siège par des bourgeois et des
consuls. Accusé de complot contre le pape
Benoît XI et Philippe le Bel et d’entraves à
l’exercice de l’Inquisition, le franciscain Bernard
Délicieux fut mis à la torture, en 1319, par le
Saint-Office de Carcassonne, mais il n’avoua que
son hostilité à l’Inquisition. Jean de Belegneyo,
chanoine d’Autun, jugeant à Poitiers, au nom
de l’évêque Fortius Daux, une femme accusée
d’hérésie, fit poser sur des charbons ardents la
plante des pieds de la prévenue. Sous l’action
de la souffrance, cette femme « avoua des
erreurs et des crimes horribles contre la foi
catholique » et dénonça de nombreux complices
qui furent, dans la suite, punis ; ce qu’elle n’aurait
pas fait sans les tourments. Le chanoine déclara
n’avoir ordonné le supplice que parce que les
prud’hommes qui l’assistaient lui avaient dit
que la torture était pratiquée par l’Inquisition
de Toulouse, se asserebant vidisse examinari
hereticos in partibus Tholosanis. Quelque temps
après, cette femme mourut en prison, et comme
la mort avait pu être provoquée ou hâtée par
la torture, le juge en demanda l’absolution au
pape Jean XXII dans une supplique relatant
tous ces faits ; il l’obtint par une bulle du
28 juillet 1319[17].


[17] Vidal. Bullaire de l’Inquisition française, no 51.



D’autres inquisiteurs étaient moins rigoureux.
Bernard Gui mentionne dans son Manuel la
torture, mais rapidement ; ce qui permet de
penser qu’il s’en est peu servi. Quant à Eymeric
qui met en avant son « expérience », il ne croyait
pas beaucoup à l’efficacité de la torture ; des
inculpés, disait-il, les uns préféraient mourir
plutôt que d’avouer ; les autres devenaient
insensibles ; ceux-là, d’une nature faible,
avouaient tout indistinctement. « La torture est
trompeuse et inefficace, quaestiones sunt fallaces
et inefficaces, » écrit-il dans son Directoire.


Eymeric n’est pas le seul à avoir pensé ainsi.
Dans le midi de la France, où cependant l’Inquisition
déploya une grande activité au
XIIIe et au XIVe siècle, les procès-verbaux mentionnent
rarement la torture ; c’est ce que
remarque, non sans étonnement, l’historien
américain Lea, si hostile à l’Inquisition. « Il est
digne de remarque, déclare-t-il, que dans les
fragments de procédure inquisitoriale qui nous
sont parvenus, les allusions à la torture sont
rares. » Il en est de même de l’Inquisition de
Provence et de celle du Nord de la France.


Les papes avaient eu soin d’édicter des mesures
limitant la dureté de la torture et les cas dans
lesquels il était permis d’y recourir. Elle ne
devait jamais être poussée « jusqu’à la perte
d’un membre » et encore moins « jusqu’à la
mort, citra membri diminutionem et mortis
periculum. »


D’autre part, les Manuels de l’Inquisition,
en particulier celui d’Eymeric, faisaient remarquer
que la question ne devait être infligée que
dans des cas graves et lorsque les présomptions
de culpabilité étaient déjà fort sérieuses. « D’une
manière générale, pour mettre quelqu’un à la
torture, il était nécessaire d’avoir déjà sur son
crime ce qu’on appelait une demi-preuve, par
exemple deux indices sérieux, deux indices
véhéments, selon le langage inquisitorial, comme
la déposition d’un témoin grave, d’une part,
et d’autre part, la mauvaise réputation, les
mauvaises mœurs ou encore les tentatives de
fuite de l’inculpé. » (De Cauzons, II, 237.)


Elle n’était infligée que lorsque les autres
moyens d’investigation étaient épuisés. Enfin
on ne laissait pas à l’arbitraire de l’inquisiteur,
excité peut-être par la recherche de la vérité,
le soin de l’ordonner à lui seul. Il fallait pour
cela un jugement spécial et à ce jugement
devait participer l’évêque ou son représentant.
Cette mesure fut prise, en 1311, au concile de
Vienne, par le pape Clément V.


Lorsque les débats du procès étaient terminés,
la défense ayant dit son dernier mot,
il n’y avait plus qu’à prononcer la sentence.


Elle n’était pas laissée à l’arbitraire de l’Inquisiteur
et de ses commissaires, mais mise
en délibéré dans un Conseil où l’inquisiteur
prenait l’avis de ces probi viri, de ces boni viri
qui avaient suivi les interrogatoires. C’est ce
que porte le Manuel de Bernard Gui. L’inquisiteur,
dit-il, « avait l’obligation de prendre l’avis
des consulentes… Il faisait l’extrait des accusations
et des aveux et le mettait sous leurs yeux ;
il taisait le nom de l’inculpé pour écarter les
partialités et prenait « l’avis sur la culpabilité et
la peine. » C’est ce que nous dit le texte même des
sentences d’acquittement ou de condamnation.


Le 4 juin 1329, à Béziers, Henri Chamayou,
de l’ordre des Prêcheurs, inquisiteur du royaume
de France en résidence à Carcassonne, avait à
juger pour hérésie frère Pierre Julien de l’ordre
des Mineurs. L’évêque et lui réunirent dans la
Chambre épiscopale 33 boni viri dont les noms
figurent dans l’acte du jugement, et ils interrogèrent
chacun d’eux individuellement sur la
réalité des faits, sur la culpabilité et s’ils les
reconnaissaient, la peine à infliger : « praefati
domini episcopus et inquisitor petierunt consilium
super facto et culpa praefati fratris Petri
Juliani inibi recitata et specificata, interrogando
quemlibet divisim unum post alium. »


A titre d’exemple, voici les réponses de quelques-uns
de ces jurisconsultes, telles que les
donne le procès-verbal de la sentence.


Bernard Veyriaud, juge mage de Carcassonne,
dit qu’il n’allait pas jusqu’à acquitter le frère
Julien[18] de l’accusation d’être hérétique relaps,
encore moins de le condamner à ce titre ; mais
il estimait miséricordieux de l’emprisonner à
vie au sein de son ordre.


[18] Contrairement à ce qui est dit plus haut, dans ce
procès les « consulentes » avaient eu connaissance des
noms des inculpés ; ce qui prouve combien était
variable la procédure inquisitoriale et combien on se
tromperait si on la jugeait non pas d’après la pratique,
mais d’après les textes juridiques.



Jacques Berthomieu, licencié-ès-lois, avocat
des causes fiscales du roi dans la sénéchaussée
de Carcassonne et Béziers, dit qu’il ne croyait
pas le frère coupable d’hérésie ni relaps, mais
apostat de son ordre (en rupture de ban de son
ordre) mais non de sa foi. Pour cela, il invoqua
le texte du chapitre Accusatus extra de haereticis
au Sexte du droit canon.


Invoquant le même texte et le commentant
autrement, Friscus Richomanni, docteur en
droit, dit qu’il croyait et réputait le dit frère
relaps et punissable à ce titre.


La plupart des conseillers se partagèrent
entre ces deux manières de voir.


Bernard Cabot, docteur en droit, official de
Béziers, déclara que, vu les termes de l’abjuration
de Pierre Julien et ceux du chapitre Accusatus
du Sexte, il le croyait relaps ; mais vu la
diversité des opinions des conseillers, il lui semblait
raisonnable de ne le condamner qu’à la
prison perpétuelle, après dégradation.


Lorsque les avis eurent été pris, en comprenant
celui du frère Guillaume de Salvella, gardien
des frères mineurs de Béziers, qui expliqua
l’acte de l’accusé son confrère, l’évêque et
l’inquisiteur, vu la diversité des opinions, ajournèrent
le procès pour plus ample information
et le jugement fut rendu, dit la sentence, « en
présence de la plupart des jurisconsultes qui
avaient opiné, sedentibus dominis episcopo et
inquisitore et remanentibus in ipso loco magna
parte ipsorum et majorum et peritorum, » et « vu
les opinions diverses qui avaient été émises, deductis
in discussione opinionum praedictarum
multis rationibus hinc inde allegatis. »


Dans un autre procès qui eut lieu à Carcassonne,
dans la « Maison de l’Inquisition », frère
Chamayou inquisiteur, avait autour de lui
51 conseillers. Comme il fallait juger en même
temps neuf personnes, on donna sur chacune
l’avis collectif des juristes.


Après avoir entendu lire les extraits des aveux
de Guillelme de Barbaira, et les avoir tenus en
mains tous les conseillers jusqu’au seigneur
Hugues de Cavrol (c’est-à-dire la grande majorité)
la reconnurent Croyante des hérétiques
et, à ce titre, digne de la prison perpétuelle.


Quant à Raymonde Jeunie, femme de Guillaume
Jeunii de Saissac, diocèse de Carcassonne,
sa fille Guillelme et son frère Pons, tous
les conseillers, sauf maître Guillaume qui n’était
pas encore arrivé, déclarèrent la mère et les
enfants Croyants et, à ce titre, dignes de la
prison perpétuelle, mais ils demandèrent, pour
l’application de la peine, de l’indulgence en
faveur des enfants : « omnes concorditer, excepto
magistro Guillelmo qui nondum venerat, dixerunt
eamdem matrem et liberos ejus fore Credentes
errorum et heresis et tanquam tales perpetuo
immurandos ; tamen cum liberis predictis mitius
est agendum. »


La plupart des sentences inquisitoriales du
midi de la France, au XIIIe et au XIVe siècle,
portent dans leur préambule mention de cette
délibération des juristes ou boni viri : « communicato
multorum praelatorum et aliorum bonorum
virorum consilio ; — communicato consilio multorum
bonorum virorum peritorum tam in jure
canonico quam civili et religiosorum plurium
discretorum[19]. »


[19] Douais. L’Inquisition, p. 237.



C’est au vu de ces documents, que j’ai déjà
écrit, dans une étude sur l’Inquisition[20] : « Ces
conseils plus ou moins nombreux selon les circonstances
et les pays, mais toujours obligatoires,
étaient de vrais jurys, fonctionnant à peu près
comme ceux de nos jours mais se prononçant
non seulement sur la culpabilité, mais même sur
les questions de droit qu’elle soulevait et sur
l’application de la peine. Or, — on ne l’a pas
fait suffisamment remarquer et même certains
historiens, ennemis de l’Église, l’ont tu de
parti pris — sur ce point, la procédure inquisitoriale
était beaucoup plus libérale que celle de
son temps ; elle a devancé les siècles et fait
bénéficier ses justiciables d’une institution dont
nous nous croyons redevables à la Révolution.
Disons-le hautement : le jury a fonctionné
sur notre sol français, comme d’ailleurs dans
toute la chrétienté, cinq cents ans avant les
réformes de 1789… et ce fut dans les tribunaux
de l’Inquisition.


[20] Article Inquisition dans le Dictionnaire d’apologétique
de la foi catholique.



« Le fonctionnement de ces conseils de jurés
n’était pas seulement pour les accusés d’hérésie
une garantie de premier ordre : leur intervention
devait aussi s’exercer souvent dans le sens
de l’indulgence ; car c’est la tendance générale
de tous les jurys. De plus, des influences de
famille, des recommandations de toutes sortes
ne manquaient pas de se produire autour de
ces prud’hommes, les amenant à tempérer les
sentences que le zèle de l’orthodoxie et le respect
superstitieux des textes juridiques auraient
pu inspirer aux inquisiteurs. En tout cas, comme
le voulait Innocent IV, le fonctionnement de
ces conseils constituait une précaution dont
l’importance était en proportion avec celle du
procès : « in tam gravi crimine, cum multa
oportet cautela procedi ».


« Après cela, que devons-nous penser de ces
historiens de l’Inquisition qui prétendent que
devant ces redoutables tribunaux, tout accusé
était condamné d’avance ? « Pratiquement,
affirme Lea, celui qui tombait entre les mains
de l’Inquisition n’avait aucune chance de salut…
La victime était enveloppée dans un réseau
d’où elle ne pouvait échapper et chaque effort
qu’elle faisait ne servait qu’à l’y impliquer
davantage. » (I, p. 507). « Tous les moyens ordinaires
de justification étaient à peu près interdits
à l’accusé, dit de son côté M. Tanon… saint
Pierre et saint Paul, s’ils avaient vécu de son
temps et avaient été accusés d’hérésie, se seraient
vus, affirmait Bernard Délicieux, dans l’impossibilité
de se défendre et auraient été infailliblement
condamnés[21]. »


[21] Tanon. Histoire des tribunaux de l’Inquisition
en France, pp. 398-399.



Quand, au lieu de s’en tenir à cette boutade
lancée par Bernard Délicieux à ses juges, on
dépouille, comme l’a fait Mgr Douais, et nous à
sa suite, les sentences de l’Inquisition qui nous
ont été conservées, on voit combien il est faux
de prétendre, avec Lea et Tanon, que devant les
inquisiteurs tout prévenu était un condamné.


D’ailleurs, un inquisiteur qui a laissé une
réputation de sévérité, Eymeric, prévoyait des
cas et une procédure d’acquittement.


Si, dit-il, « l’accusé n’est convaincu par aucun
moyen de droit, il est renvoyé, soit par l’inquisiteur,
soit par l’évêque qui peuvent agir séparément ;
car on ne peut faire attendre l’innocent
qui bénéficie sans retard de la décision favorable
de l’un ou l’autre de ses deux juges.


« Si l’accusé a contre lui l’opinion publique,
sans que toutefois on puisse prouver que sa
réputation d’hérétique soit méritée, il n’a qu’à
produire des témoins à décharge, des compurgatores
de sa condition et de sa résidence habituelle,
qui, le connaissant de longue date, viendront
juger qu’il n’est pas hérétique. Si leur
nombre répond au minimum exigé, il est
acquitté. »


Même quand il y avait des charges, pourvu
qu’elles ne fussent ni graves ni péremptoires,
l’inquisiteur se contentait d’une abjuration qui
soumettait l’accusé à des pénitences canoniques
et non à des peines afflictives. Sur 13 cas possibles
de poursuites, Eymeric en prévoyait six
où les accusés étaient simplement relaxés ou
soumis à des sanctions purement spirituelles.


De 1308 à 1323, Bernard Gui prononça 930
sentences ; sur ce nombre, 139 étaient des
acquittements et près de 300 n’imposaient que
des pénitences religieuses, analogues à celles
de la confession.


Les sentences étaient proclamées dans une
assemblée solennelle et publique que l’on appelait
sermo generalis et en Espagne auto-da-fé
(acte de foi). Elle se tenait, sur convocation de
l’inquisiteur proclamée dans toutes les églises de
la ville, soit dans des églises, soit dans le palais
épiscopal ou dans des cloîtres, soit dans la maison
commune ou hôtel de ville. Jeanne d’Arc entendit
sa première sentence de condamnation dans un
cimetière, celui de Saint-Ouen de Rouen.


Le Manuel de Bernard Gui précise le cérémonial
et l’ordre du jour du sermo generalis.
M. de Cauzons le résume ainsi : « En dehors de
l’évêque et du clergé, l’inquisiteur convoquait
au sermon les autorités civiles ainsi qu’un certain
nombre de parents, amis et compatriotes
des condamnés, pour servir de témoins à leur
châtiment ou à leur repentir, pour apprendre
aussi par leur exemple terrible, à fuir l’erreur.
Des archers et gens d’armes, envoyés par la
municipalité ou le seigneur, veillaient au bon
ordre, protégeaient le cortège, surveillaient les
prisonniers.


« Tous ceux qui faisaient partie d’une confrérie
quelconque revendiquaient leurs privilèges en ce
jour. Ils prenaient rang dans les processions,
qui des chapelles des confréries se dirigeaient
vers le lieu du sermon… Là, sur des estrades,
le clergé et les autorités civiles dominaient la
foule ; ils faisaient face aux bancs ou à l’estrade
des condamnés. »


Tel était le cadre ; voici les cérémonies qui
s’y déroulaient.


Le plus souvent, quand la cérémonie avait
lieu le matin, elle commençait par une messe ;
puis, avait lieu le sermon qui donnait son nom
à l’assemblée. L’inquisiteur ou un prêtre désigné
par lui parlait sur la foi et réfutait l’hérésie,
surtout celle contre laquelle on allait
sévir. On promulguait ensuite les indulgences
en faveur des assistants et l’excommunication
contre quiconque s’opposait à l’exercice de l’Inquisition.
Enfin on recevait les serments des
autorités séculières promettant de prêter leur
concours à la poursuite de l’hérésie.


On s’occupait ensuite des hérétiques. Ceux
qui avaient accompli leur pénitence ou en
avaient obtenu remise étaient rendus à la vie
libre. Ceux qui venaient d’être condamnés à
ces mêmes pénitences les entendaient proclamer
et s’en voyaient imposer les signes sur
eux et sur leurs vêtements ; aussitôt après, ils
faisaient leur abjuration. Puis étaient lues les
sentences portant des peines afflictives dont
la plus terrible était celle qui livrait le coupable
au bras séculier, c’est-à-dire à la mort, infligée
par l’autorité civile sur condamnation portée
par l’Inquisition.


Même quand l’Église poursuivait avec le
plus de rigueur l’hérésie, elle ne perdait pas de
vue la maxime que « Dieu veut non la mort du
pécheur, mais sa conversion. » Aussi les juges
de l’Inquisition préféraient-ils user de pénitences
canoniques, suivies de la réconciliation
du pécheur, que de peines afflictives et de supplices,
punitions de sa révolte obstinée.


La réconciliation du pécheur exigeait, d’une
part, l’aveu spontané de sa faute et la promesse
formelle de n’y plus retomber et, d’autre part,
une pénitence l’expiant. Voilà pourquoi le Saint-Office
tenait un grand compte des aveux spontanés,
suivis d’abjuration. Dans ce cas, les
inquisiteurs se présentaient comme des médecins
spirituels, selon l’expression de Guy Fulcodi
qui devint le pape Clément IV ; ceux
qui fuyaient leur contact leur semblaient redouter
la médecine spirituelle qu’ils leur apportaient,
medicinam sibi apponi metuentes salutarem,
dit d’eux Nicolas Eymeric.


Les aveux spontanés procuraient l’absolution
avec des pénitences variées selon la gravité du cas.


C’étaient d’abord des œuvres de piété. Bernard
Gui en énumère plusieurs dans son manuel :
réciter certaines prières, assister à la messe
paroissiale les dimanches et y entendre le sermon,
jeûner pendant l’Avent comme pendant le
Carême, faire des dons déterminés aux églises,
par exemple d’un cierge, d’un calice, d’un ornement,
d’une somme d’argent, aider à construire
un sanctuaire ; la visite annuelle et à vie de
certaines églises, à des fêtes déterminées, par
exemple des églises Saint-Étienne de Toulouse le
3 août, jour de sa fête patronale (Invention de
saint Étienne), Saint-Sernin de Toulouse dans
l’octave de Pâques, Saint-Nazaire, cathédrale
de Carcassonne, le 28 juillet, sa fête patronale,
Sainte-Cécile, cathédrale d’Albi, le 22 novembre,
jour de sa fête.


Les pèlerinages étaient des pénitences plus
graves à cause des longs voyages, des absences
et des frais qu’ils causaient. Dans le Midi de
la France, on distinguait les pèlerinages majeurs
et les pèlerinages mineurs.


Les pèlerinages majeurs étaient hors de
France ; c’étaient ceux de Rome, de Saint-Jacques
de Compostelle en Galice, de Saint-Thomas
de Cantorbéry en Angleterre, des
Trois Rois Mages à Cologne.


Les pèlerinages mineurs dont la liste est
intéressante parce qu’elle nous montre les sanctuaires
les plus vénérés du Moyen-Age, dans la
France méridionale, étaient Notre-Dame de
Rocamadour, Notre-Dame du Puy, Notre-Dame
de Vauvert, Notre-Dame de Sérignan,
Notre-Dame des Tables à Montpellier, Saint-Guilhem
du Désert, Saint-Gilles, Saint-Pierre
de Montmajour, Sainte-Marthe de Tarascon,
Sainte-Marie-Madeleine de la Sainte-Baume,
Saint-Antoine du Viennois, Saint-Martial de
Limoges, Saint-Léonard en Limousin, Saint-Seurin
de Bordeaux, Notre-Dame de Souillac,
Sainte-Foi de Conques, Saint-Paul-Serge de
Narbonne, Saint-Vincent de Castres, auxquels
s’ajoutaient des pèlerinages à des sanctuaires
devenus nationaux : Notre-Dame de Chartres,
Notre-Dame de Paris, Saint-Denis en France.


Les pénitents devaient partir pour ces pèlerinages
dans un délai fixé par leurs lettres d’absolution,
lesquelles leur servaient de sauf-conduits.
A leur retour, ils devaient remettre aux
inquisiteurs des certificats délivrés au lieu de
leur pèlerinage et constatant qu’ils avaient rempli
toutes les obligations de leur pieux voyage.


Quelquefois, à ces œuvres de piété s’ajoutaient
des pratiques humiliantes. Ils devaient,
par exemple, se présenter dans les églises devant
une assistance souvent nombreuse dans
une tenue de pénitence, en « cotte hardie » de
tissu grossier, sans chapeau ou chaperon, nu-pieds,
en simples chausses, un cierge à la main.
Parfois aussi, ils étaient soumis à la fustigation
après avoir présenté eux-mêmes les verges, et
l’ayant reçue du prêtre officiant, ils déclaraient
publiquement l’avoir méritée.


L’humiliation était plus grave encore parce
que plus durable, lorsque l’on imposait à l’hérétique
pénitent de porter sur ses vêtements des
signes distinctifs, rappelant sa condamnation.
C’étaient le plus souvent des croix en nombre
variable. Elles étaient très visibles, tranchant
par leur couleur rouge ou jaune sur le vêtement
sombre. On en portait parfois deux, l’une devant,
l’autre derrière, ou toutes deux sur la poitrine.
Aux hérétiques Parfaits à qui on avait épargné
la prison perpétuelle on ajoutait une troisième
croix sur le chapeau ou sur le voile de la femme.
On imposait aussi aux pénitents des vêtements
de formes et de couleurs spéciales, une mante
noire, un capuce orné de croix, enfin quelquefois
un chapeau en forme de mitre : Jeanne
d’Arc en portait une en allant au bûcher.


Il est curieux de constater que ces pénitences
variées que nous décrivent les actes de l’Inquisition
du XIIIe siècle et les Manuels du XIVe,
Saint Dominique les employa, à la fois, comme
délégué d’Arnaud de Citeaux, légat du Saint-Siège.
Vers 1208, il donna l’absolution à un
hérétique de Tréville, près Castelnaudary, Pons
Roger. Il lui imposa la pénitence de la flagellation,
« ut tribus dominicis aut festivis diebus
ducatur a sacerdote, nudus in femoralibus, ab
ingressu villae usque ad ecclesiam verberando » ;
l’abstinence perpétuelle, sauf aux fêtes de Pâques,
Pentecôte et Noël où il devait manger de
la viande pour montrer qu’il n’était pas hérétique,
« ut a carnibus, ovis et caseis seu omnibus
que sementinam trahunt carnis originem, abstineat
omni tempore, excepto die Paschae, die Pentecostes
et die Natalis Domini in quibus, ad abnegationem
erroris pristini, precipimus ut eis vescatur » ;
le jeûne pendant trois Carêmes en un an,
« tres quadragesimas faciat in anno, piscibus
abstinens, et jejunet » ; mêmes abstinences et
jeûne sans vin trois jours par semaine ; port
de deux croix cousues sur des vêtements, rappelant
par la forme et la couleur ceux des religieux,
« religiosis vestibus induatur tum in forma,
tum etiam in colore, quibus in directo utriusque
papillae singulae cruces parvulae sint assutae » ;
messe tous les jours ; messe et vêpres le dimanche,
et partout où il serait ; récitation des prières
répondant à l’office de nuit et de jour soit sept
fois par jour, dix Pater, et à minuit vingt Pater.
Tous les mois, Pons Roger devait montrer à
son curé ces lettres de réconciliation et de pénitence,
et le curé devait surveiller l’accomplissement
de tous ces actes[22].


[22] Balme. Cartulaire de Saint Dominique, t. I, pp.
187 et suiv.



Ainsi les conciles de Toulouse et de Béziers et
les bulles pontificales réglementant les pénitences
du Saint-Office, ne faisaient que s’inspirer
de pratiques plus anciennes.


Des condamnations plus sévères frappaient
le coupable dans ses biens. On lui imposait
des amendes, en ayant soin de ne pas les faire
tourner en extorsions d’argent, mais de les assigner
à des œuvres religieuses ou à des entreprises
d’utilité publique. Les inquisiteurs Guillaume
Arnaud et Étienne de Saint-Thibéry
imposèrent à l’hérétique repenti Pons Grimoardi
l’entretien d’un pauvre toute l’année
et le paiement de 10 livres.


Nous avons vu plus haut qu’avant l’organisation
de l’Inquisition, plusieurs bulles pontificales
et des ordonnances de rois et d’empereurs
avaient ordonné la confiscation des biens
et des seigneuries des hérétiques. Cette peine
fut largement appliquée dans le Midi ; les biens
des hérétiques ou encours furent mis sous séquestre
par l’autorité royale, parfois donnés
aux seigneurs du Nord qui avaient pris part à
la Croisade, et rarement rendus à leurs anciens
possesseurs ou à leurs descendants. C’est ainsi
que la Croisade des Albigeois fit passer à des seigneurs
du Nord un grand nombre de terres
enlevées à des seigneurs du Midi. Ce ne fut pas
seulement contre des seigneurs mais aussi
contre des personnes de toute condition que
l’Inquisition prononça ces sentences de confiscation.


Au lendemain de la Croisade, il avait été
également édicté que toute maison où un hérétique
aurait été reçu, serait détruite. Cette
pratique fut conservée par l’Inquisition. Le
concile de Toulouse de 1229 décréta en effet que
toute maison où on trouverait un hérétique
serait rasée de son emplacement et confisquée.


Cette mesure aurait accumulé trop de ruines
si elle avait été rigoureusement appliquée ;
aussi fut-elle souvent atténuée. M. de Cauzons
signale des cas où des maisons ainsi confisquées
furent plusieurs années après réclamées,
preuve qu’elles n’avaient pas été démolies. Par
ordonnance du 19 octobre 1378, Charles V défendit
la destruction de maisons en Dauphiné,
sauf dans des cas fort graves et avec le consentement
du gouverneur.


Toutefois, on trouve souvent mention de
maisons d’hérétiques démolies, avec défense
de les reconstruire. « Leur emplacement devenait
un dépotoir infect. Bernard Gui précise
que cet endroit devrait rester à jamais inculte
et sans clôture pour servir de dépôt d’ordures.
On a un vivant commentaire de ces prescriptions
dans une supplique d’Aymon de Caumont
à Clément VI du 22 août 1343. On y
voit qu’un de ces endroits maudits, situé dans
le plus beau quartier de Carcassonne était
devenu, à cause de l’infecte puanteur des
immondices qui s’y accumulaient depuis des
années, un tel foyer d’épidémies que les riches
bourgeois du voisinage étaient contraints de
déserter leurs hôtels. Afin de parer à ce danger
permanent pour la santé publique, on voulut
dresser autour de ce cloaque une clôture non
pas de pierres, mais de piquets de bois : il
fallut l’agrément du pape.


L’hérétique était frappé ipso facto d’incapacité
civile et ecclésiastique et cette incapacité
pouvait s’étendre à ses enfants et à ses petits-enfants.
Elle les rendait inaptes à remplir certains
actes de la vie civile, à occuper des charges
et remplir des fonctions civiles et religieuses.
Ceux qui en étaient revêtus les perdaient
par la révocation, la déposition et la
dégradation.


Ces pénalités sévères n’ont pas été inventées
par l’Inquisition ; elles figuraient déjà dans
la loi portée contre les Manichéens par les
empereurs Arcadius et Honorius en 407, et dans
le Code Justinien. Elles avaient été rappelées
par les papes Lucius III et Innocent III dans
les bulles qui ordonnaient la poursuite de l’hérésie
et elles furent insérées par Grégoire IX
dans les Décrétales.


Tandis que l’Église, de sa propre autorité,
enlevait aux clercs leurs bénéfices et fonctions
religieuses et leurs privilèges ecclésiastiques, en
procédant publiquement dans les sermones
generales à leur dégradation, l’État, de son
côté, appliquait aux hérétiques, dans la vie
civile, toutes les conséquences de l’incapacité.
« L’hérétique non clerc, privé du droit de témoigner
en justice, d’ester en aucune affaire
comme demandeur, de contracter, acquérir ou
transmettre à titre gratuit ou onéreux à quelque
personne que ce fût, était encore dépouillé
de ses fonctions, dignités et charges. Juge,
ses sentences n’avaient plus de force ; avocat,
il n’était plus admis à offrir ses services ; notaire,
les instruments de sa main perdaient
toute valeur… Les sujets d’un seigneur hérétique
se trouvaient déliés de leur serment de fidélité
ainsi que de toutes obligations envers lui.
Les pères étaient déchus de leurs droits sur
leurs enfants, le mari sur sa femme bien que le
lien du mariage persistât… » (de Cauzons, II
315-316.)


Une ordonnance de Saint Louis du 14 octobre
1258 défendait expressément de donner
des charges et des fonctions aux fils et petits-fils
d’hérétiques et de Croyants et Philippe le
Bel révoqua un notaire d’Avignon et Raymond
Vital, dont l’aïeul avait été brûlé comme relaps.


L’emprisonnement à temps ou à vie figurait
assez souvent parmi les pénalités infligées par
les tribunaux de l’Inquisition. On n’a pas oublié
le fameux tableau de Jean-Paul Laurens intitulé
« les Emmurés de Carcassonne » ; les victimes
de l’Inquisition y sont représentées entassées
derrière un mur fermé devant eux et invoquant
du Ciel leur délivrance. Il donne l’impression
fortuite ou voulue que ces malheureux,
littéralement « murés » et à jamais séparés de
leurs semblables, étaient condamnés à mourir
de faim dans leur isolement. En réalité « mur »
était tout simplement synonyme de « prison »
et « emmuré » de « prisonnier ».


Selon les cas, la prison était plus ou moins
rigoureuse. On distinguait, en Languedoc, le
mur large, régime relativement doux avec facilité
de se procurer quelques aises et de se promener
dans les cloîtres et les préaux de la prison,
et le mur étroit, régime dur, désigné dans les
sentences par ces mots : « le pain de douleur et
l’eau de tribulation. » Parfois, le prisonnier soumis
à ce régime était enchaîné, mis aux entraves,
sans distraction autant que possible, en cellule
séparée bien que l’encombrement des débuts
ait nécessité l’internement dans les salles communes
(de Cauzons, II, p. 370).


Rarement, les inquisiteurs avaient des prisons
à eux ; le plus souvent, ils empruntaient,
pour y enfermer les prévenus et les condamnés,
les prisons seigneuriales, municipales et royales
ou les prisons épiscopales.


Enfin, la condamnation la plus grave de
toutes était la condamnation à mort par le
bûcher. On a essayé d’en enlever la responsabilité
à l’Inquisition en faisant remarquer que
l’Église ne se reconnaissant pas le droit de
prononcer des sentences capitales, c’était le
juge séculier qui, en réalité condamnait à la
peine de mort ceux que l’Inquisition livrait
« à son bras » parce qu’elle désespérait de leur
conversion. Dès le XIIIe siècle, un apologiste
catholique raisonnait ainsi : « Notre pape ne
tue ni n’ordonne qu’on tue personne ; c’est
la loi qui tue ceux que le pape permet de tuer
et ce sont eux-mêmes qui se tuent en faisant des
choses pour lesquelles ils doivent être tués. »
De nos jours, on a dit que dans les procès se
terminant par l’exécution du coupable, l’inquisiteur
n’agissait qu’à la manière d’un expert
constatant le crime contre lequel le pouvoir
civil avait déjà décrété la mort, et qu’en réalité
le responsable de la mort c’était la juridiction
qui l’avait ordonnée c’est-à-dire le pouvoir civil.


Ces raisonnements sont trop subtils ; en fait,
l’Inquisition savait fort bien qu’en livrant l’hérétique
au bras séculier, elle l’envoyait à la
mort par le bûcher 1o parce qu’elle connaissait
l’ordonnance civile qui allait infliger la mort ;
2o parce que elle-même forçait la puissance
civile d’appliquer ces ordonnances de mort.
Le pouvoir civil n’était pas libre de relaxer
les hérétiques que lui livrait le Saint-Office ;
le juge, le seigneur qui l’aurait fait se serait
donné l’air de protéger l’hérésie et de ne pas
seconder l’Inquisition et, à ce double titre, il
serait devenu fauteur d’hérésie, suspect et en
cela, justiciable à son tour du Saint-Office. Il
était tenu de prononcer et de faire exécuter
contre les hérétiques l’animadversio debita et
par ces deux mots, on désignait la mort.


C’est ce qu’ont proclamé successivement
plusieurs papes dans les Décrétales qui ont
pris place dans le Corpus juris canonici de
Grégoire IX et dans les bulles visées par les
Manuels des Inquisiteurs. C’est Lucius III
disant dans sa constitution de Vérone, en 1184 :
« l’hérétique livré au bras séculier devra être
puni par lui, « debitam recepturus pro qualitale
ultionem » ; c’est Innocent III lui faisant écho,
au concile de Latran de 1215 : « damnati vero
principibus saecularibus, potestatibus aut
eorum ballivis relinquantar, animadversione debita
puniendi » ; c’est Innocent IV disant dans sa
fameuse bulle Ad extirpanda : « Quand les
individus auront été condamnés pour hérésie,
soit par l’évêque, soit par son vicaire, soit par
les inquisiteurs, et livrés au bras séculier, le
podestat ou recteur de la cité devra les recevoir
aussitôt et, dans les cinq jours au plus, leur
appliquer les lois qui ont été portées contre eux. »


Ne faisons donc aucune difficulté de le reconnaître
puisque les textes nous le prouvent :
l’Inquisition a endossé la responsabilité des
sentences que prononçait le pouvoir civil à la
suite de son propre jugement. Ce que l’on peut
ajouter cependant c’est que cette peine du
bûcher qui révolte notre sensibilité n’a pas été
inventée par l’Église mais par le pouvoir civil :
par les empereurs romains contre les Manichéens,
par Robert le Pieux contre les Néo-manichéens
d’Orléans, enfin par l’empereur Frédéric
II qui, dans sa constitution de 1224, édicta
que l’hérétique déclaré tel par un jugement de
l’autorité religieuse, serait brûlé au nom de
l’autorité civile, « auctoritate nostra ignis judicio
concremandus. »


Nous avons vu plus haut que l’autorité civile
avait au maximum cinq jours pour prononcer et
exécuter les sentences de mort contre les hérétiques ;
en fait, ce délai pouvait être allongé ou
diminué. Jeanne d’Arc, saisie par les soldats
anglais aussitôt après la sentence du tribunal
ecclésiastique, fut conduite immédiatement au
bûcher préparé d’avance, sans être jugée par
l’autorité séculière. Dans d’autres cas, c’était
après le sermo generalis qu’avait lieu le procès
civil condamnant à mort et le soir du même
jour, le bûcher était allumé. Parfois aussi, on
attendait une fête prochaine pour l’agrémenter
d’un aussi terrible supplice.


L’Église, en livrant les condamnés au bras
séculier, les recommandait à sa clémence et
dans cette formule on n’a voulu voir souvent
qu’une ironie de mauvais goût. Il n’en est rien ;
en parlant ainsi, le juge ecclésiastique voulait
empêcher ces supplices accessoires, qui précédaient
la mise à mort et constituaient une cruelle
aggravation de peine. Jamais elle n’admit ces
applications de fer rouge, ces mutilations de
membres, ces ruptures du corps par le supplice
de la roue que pratiqua la justice séculière
jusqu’au XVIIIe siècle et qui, à l’exécution de
Damiens, excitèrent la malsaine curiosité des
dames les plus délicates et les plus « sensibles » !


Quelquefois, l’Inquisition a fait des procès
posthumes. Dans son Bullaire de l’Inquisition
française au XIVe siècle, M. Vidal nous raconte
celui qui fut instruit, de 1300 à 1319, par l’Inquisition
de Carcassonne contre un habitant de
cette ville mort en 1278. Bienfaiteur des franciscains,
Castel Faure avait été assisté à ses derniers
moments par six d’entre eux et enterré dans
leur cimetière. Vingt-deux ans après, l’inquisiteur
Nicolas d’Abbeville apprit que cet homme
qui avait laissé la réputation d’un chrétien pieux
et charitable, avait reçu le Consolamentum
cathare à son lit de mort et, par un avis qui fut
lu dans toutes les églises de Carcassonne, il
invita les parents et les amis de Castel à défendre
auprès de lui sa mémoire. Les franciscains
ne furent pas les derniers à le faire. Un appel
au pape rédigé à grand peine par un homme de
loi timide et placardé par surprise à la porte
de l’inquisiteur, arrêta le procès et, peu après,
Nicolas d’Abbeville fut destitué (1302). Le pontificat
de Clément V amena une détente.


Mais après l’avénement de Jean XXII, plus
énergique dans la répression de l’hérésie, l’inquisiteur
Jean de Beaune reprit le dossier de
l’affaire constitué par son prédécesseur. Une
bulle de Jean XXII, du 15 mars 1319, publiée
par M. Vidal nous apprend que l’inquisiteur
avait condamné Castel Faure comme hérétique
et ordonné d’exhumer ses ossements et de les
brûler. Quarante ans après leur sépulture, on
ne put pas les retrouver et on accusa les franciscains
de les avoir mêlés à d’autres ossements
pour rendre impossible l’exécution de cette
condamnation posthume ; accusation qui aurait
pu amener ces religieux, à leur tour, devant le
Saint-Office. Mais une enquête ordonnée par
Jean XXII les reconnut innocents. Castel Faure
ne fut donc ni exhumé, ni brûlé après sa mort ;
mais ses biens furent confisqués. Sa femme
Rixende fut l’objet d’un procès et d’une
condamnation posthumes semblables en 1329 ;
son corps fut exhumé et brûlé. (Vidal, pp. 44-47.)


Vers le même temps, l’inquisiteur de Carcassonne
fit un procès du même genre au père
d’un dominicain de cette ville Guillaume Peyre ;
l’accusé était mort depuis quarante ans ; il fut
condamné (Ibid., p. 140).


Le 19 juin 1293, était remise à Bertrand de
Clermont, inquisiteur de Carcassonne, une lettre
d’Adam de Come, inquisiteur de la province
romaine, lui demandant d’examiner, en son lieu
et place, un dominicain de Carcassonne, Pierre
d’Aragon, accusé d’hérésie. Pierre fut interrogé
par l’inquisiteur de Carcassonne, assisté de son
collègue de Toulouse, et reconnu innocent. Il
mourut vingt ans après, sans avoir jamais été
inquiété (1313). Mais dix-sept ans plus tard,
vers 1330, l’inquisiteur Henri Chamayou reprit
le procès et condamna le défunt à la confiscation
de ses biens. Une maison qui lui avait
appartenu et qui était sise à une lieue de la
ville, entre Cazilhac et Cavanac, la Bastide,
fut donnée par Philippe VI à son notaire Jacques
de Boulay. Or le fils de Pierre d’Aragon
Isarn était alors chanoine de Carcassonne et
prévôt de l’église de Capendu ; en vertu de l’incapacité
qui frappait les fils d’hérétiques, il
se trouvait, du fait de la condamnation posthume
de son père, inapte à garder son canonicat
et sa prévôté. Jean XXII se montra
bon prince : non content de répondre favorablement
à sa supplique en lui maintenant ses
bénéfices et en le reconnaissant apte à en obtenir
d’autres, sauf l’épiscopat, il lui conféra le
prieuré de Trèbes, entre Capendu et Carcassonne
(Vidal, p. 147-148).


Le même inquisiteur Henri Chamayou, qui
semble avoir exercé particulièrement son zèle
contre les morts, se disposait, en 1330, à commencer
des procès contre 18 personnes de Narbonne
et de Carcassonne décédées depuis longtemps.
Les dépositions remontaient à 40 et
46 ans (1284-1290) ; les délits à 47 et même
62 ans. La procédure avait été commencée par
les inquisiteurs Jean Galand et Guillaume de
Saint-Seine et par l’évêque d’Albi, Bernard de
Castanet, reprise, en 1309, par Geoffroy d’Ablis
et, en 1320, par Jean de Beaune et jamais conduite
à terme. Henri Chamayou voulut en
finir et fit inviter les héritiers des défunts à
présenter leur défense à partir du 17 septembre
1330 ; quelques jours après la Saint-Martin,
l’instruction était terminée.


Sur les 18 accusés, il semblait prouvé que 15
avaient assisté à l’hérétication ou initiation
d’autres Croyants et adoré les hérétiques et
que trois avaient été eux-mêmes hérétiqués à
leur lit de mort. Sur ce nombre on comptait
cinq prêtres, trois femmes et un officier royal
du château de Cabaret.


Leurs héritiers, apprenant les intentions de
l’inquisiteur, se plaignirent amèrement au pape
et lui remontrèrent le dommage qui résulterait
pour eux de ces poursuites injustes, disaient-ils,
et abusives. Jean XXII désira s’informer
et, par la bulle du 18 décembre 1330, il ordonna
de surseoir à toute poursuite contre les défunts
non convaincus d’hérésie de leur vivant et de
n’en entreprendre à l’avenir que sur l’avis favorable
du Saint-Siège. En outre, il exigeait la
remise intégrale des livres contenant les dépositions
et la suite de l’instruction. (Vidal, op.
cit., p. 158.)


Ces rigueurs inquisitoriales sont effrayantes
et on s’explique que les ennemis de l’Église
s’en soient emparés pour taxer de cruauté les
tribunaux du Saint-Office. Mais la description
qu’ils en font est incomplète et en cela
injuste ; car ils s’en tiennent au texte de la loi
pénale, sans se préoccuper de la manière dont
elle était appliquée, et ils mettent en lumière
tragique les exécutions sévères en taisant les
mesures de mansuétude et de pardon. L’historien
impartial, soucieux avant tout de la
vérité, doit perpétuellement confronter la lettre
des lois et leur application.


Une première question qui se pose c’est de
savoir dans quelle proportion les différentes
peines que nous avons énumérées, étaient infligées.
Pour s’en rendre compte, Mgr. Douais
a dressé le bilan, article par article, des condamnations
qu’a portées, pendant la durée
de ses fonctions, de 1308 à 1323, l’un des inquisiteurs
les plus connus, celui qui a écrit le Manuel
le plus pratique, pour ses collègues et ses successeurs,
Bernard Gui. Au cours de 18 sermones
generales, il prononça 930 sentences en 15 ans.
Or voici comment elles se répartissent : 139
acquittements suivis de l’élargissement pur et
simple : 132 impositions de croix, 9 pèlerinages
en Terre Sainte, 143 services militaires en Terre
Sainte, 307 emprisonnements effectifs, 17 emprisonnements
platoniques, décrétés contre des
défunts, 42 remises au bras séculier, 3 remises
platoniques décrétées contre des défunts, 69
exhumations, 40 sentences de contumace,
2 dégradations, 2 expositions au pilori, 1 exil,
22 destructions de maisons, 1 talmud juif
brûlé. Notez que beaucoup de ces pénalités
pouvaient être cumulées.


Remarquons d’abord la rareté des condamnations
à mort par le bras séculier : 42 en 15 ans,
soit moins de 3 par an, en un temps où l’Inquisition
fut particulièrement active, et 42 sur
960 procès, soit entre 4 ou 5 pour cent des
prévenus. Au contraire, l’acquittement que
certains historiens ont nié, est fréquent : 139
sur 960 procès soit un sur 6, et environ 18
pour cent. Les pénitences canoniques (275)
n’étaient guère moins nombreuses que les
emprisonnements et les peines afflictives (327).


Remarquons aussi que parfois l’Inquisition
condamnait des crimes de droit commun soit
parce qu’ils avaient été commis à l’occasion de
l’hérésie, soit parce que leur énormité leur
donnait l’apparence de sacrilèges. En 1324,
à Pamiers, Pierre d’en Hugol, Pierre Peyre et
plus tard Guillaume Gautier furent condamnés
à la prison pour faux témoignage : ils s’étaient
prêtés à une machination ourdie par Pierre de
Gaillac, notaire de Tarascon, contre son confrère
Guillaume Tron. Jaloux de ce dernier
qui attirait tous les clients, Gaillac avait résolu
de le charger du crime d’hérésie et Pierre d’en
Hugol et Peyre lui avaient servi de faux témoins[23].


[23] Vidal, Le tribunal d’Inquisition de Pamiers,
pp. 55-56.



Guillaume Agasse, chef de la léproserie de
Lestang, fut condamné pour avoir empoisonné
des fontaines et des puits ; Arnaud de Verniolle
de Pamiers et Arnaud de Berdeilhac,
pour avoir commis des crimes contre nature
(ibid., pp. 127-128). Le 26 juin 1398, le pape
d’Avignon Benoît XIII ordonnait à l’inquisiteur
et à l’official de Besançon de poursuivre
certains habitants de la paroisse de Morteau
qui, sous le coup de censures ecclésiastiques,
refusaient de s’amender et continuaient à commettre
des adultères, des incestes et des crimes
de stupre (Vidal, p. 469).


Sévères dans la teneur de la sentence, les
peines inquisitoriales étaient souvent atténuées
dans la pratique. Les prisonniers, même à vie,
voyaient souvent s’adoucir leur captivité. Ils
obtenaient parfois des vacances qu’ils allaient
passer chez eux, sur la promesse qu’ils reviendraient
au premier appel. « A Carcassonne, le
13 septembre 1250, l’évêque donnait à Alzais
Sicre, emprisonnée pour hérésie, un congé jusqu’à
la Toussaint avec permission d’aller partout
où elle voudrait, en toute liberté, « quod
possit esse extra carcerem ubicumque voluerit[24] ».


[24] Douais. Documents sur l’Inquisition, t. II, p.
132, no 29.



Une permission du même genre était donnée,
pour cinq semaines, à Guillaume Sabatier de
Capendu, à l’occasion de la Pentecôte. Raymond
Volguier de Villar-en-Val qui avait eu
un congé expirant le 20 mai 1251, le faisait proroger
jusqu’au 27. Pagane, veuve de Pons
Arnaud de Preixan, fut ainsi en vacances du
15 janvier au 15 avril 1251.


Les congés pour cause de maladie étaient
fréquents. L’Inquisition mettait en liberté provisoire
les détenus dont les soins étaient utiles
à leurs parents et à leurs enfants. C’est ce
qu’avaient décidé, en 1244, l’archevêque de
Narbonne et ses suffragants d’Elne, Maguelonne,
Lodève, Agde, Nîmes, Béziers, l’évêque
d’Albi et les abbés de Saint-Gilles, de Saint-Aphrodise
de Béziers et de Saint Benoît d’Agde.


Même les inquisiteurs fort sévères, tels que
Bernard de Caux, accordaient ces permissions.
En 1246, après avoir condamné à la prison perpétuelle
un hérétique relaps, Bernard Sabatier,
il lui permettait de demeurer auprès de son
père, vieux et malade, pour le soigner jusqu’à
sa mort, parce que le père du coupable était
un bon catholique.


Les détenus malades obtenaient souvent la
permission d’aller se faire soigner chez eux.
Le 16 avril 1250, Bernard Raymond Clerc, de
Conques, quittait sa cellule de Carcassonne,
propter infirmitatem. Le 9 août suivant, même
permission était donnée à Bernard Mourgues,
de Villar-en-Razès, à condition qu’il rentrerait
en prison huit jours après sa guérison. Le
17 août suivant, Raine, femme d’Adalbert de
Couffoulens, était autorisée à demeurer hors
de sa prison, « quousque convaluerit de egretudine
sua. » Même permission était donnée, le
5 août 1253, à P. Bonnafous de Canecaude ; le
17 août, à Guillelme Gafière de Villemoustaussou ;
le 2 septembre, à P.-G. de Caillavel,
de Montréal ; le 15 novembre 1256, à Guillaume,
clerc de Labastide ; Esparbairenque ; le
9 septembre, à Ber. Guilabert. Le 18 novembre,
c’est une certaine Rixende, femme de
Guillem Hualguier, qui obtenait de sortir pour
faire ses couches et de ne rentrer qu’un mois
après qu’elles auraient eu lieu.


La répétition de ces cas à des intervalles si
courts, et parfois le même jour, prouve que nous
sommes en présence, non de faits exceptionnels,
mais de pratiques fréquentes au XIIIe siècle.


En 1317, le franciscain Bernard Délicieux
s’était mis à la tête du mouvement des spirituels
à Narbonne et à Béziers. Il fut aussitôt
prévenu du crime d’envoûtement contre le
pape Benoît XI, de conspiration contre le roi
de France pour livrer Carcassonne, Albi et Cordes
au roi de Majorque, enfin d’obstruction au
libre exercice de l’Inquisition. Il fut jugé par
une cour solennelle comprenant l’inquisiteur
Jean de Beaune, Jacques Fournier, évêque de
Pamiers (en 1332, pape sous le nom de Benoît
XII) et Raymond de Mostuejouls, évêque de
Saint-Papoul, du sénéchal de Carcassonne et
des réformateurs royaux, Méchin, évêque de
Troyes, et Jean, comte de Forez. Reconnu coupable
de conspiration et d’obstruction à l’Inquisition,
il fut condamné à l’emprisonnement
perpétuel au pain et à l’eau (murus strictus) et
dégradé.


Les procureurs royaux trouvèrent la peine
trop faible et firent appel au pape ; l’inquisiteur,
au contraire, l’atténua puisque, vu l’âge,
et les infirmités de Bernard Délicieux, il le
dispensa des chaînes et du jeûne[25].


[25] Vidal. Bullaire de l’Inquisition française, p.
50.



Dans sa Practica, Bernard Gui, signale d’autres
cas de ce genre : c’est un mari dont la captivité
a réduit sa femme et ses enfants à la
mendicité et qui est remis en liberté provisoire ;
même faveur est accordée à un père dont les
filles ne peuvent pas se marier en son absence
(Practica, éd. Douais, 54).


L’inquisiteur Bernard Gui, et après lui, Eymeric,
dans leurs Manuels, proclamèrent le droit
de l’inquisiteur de diminuer, atténuer, commuer
et même remettre entièrement les peines des
condamnés (Practica, 103). Les Actes de l’Inquisition
nous en présentent de nombreux cas.
Dès le milieu du XIIIe siècle, on commua en
amendes au profit de la Croisade ou d’une œuvre
pie la prison, le port de croix et autres signes
d’infamie, les pèlerinages lointains. Tel fut le
cas d’un certain Mathieu Ricard dispensé de
croix à condition de payer une somme pour la
construction du pont de Tonneins. De commutations
de la prison en ports de croix ou en
pèlerinages, on en relève deux à un sermo generalis
de 1307 ; une à un sermo de 1310 ; trois en
1312, 56 en 1319, huit à un sermo generalis de
Pamiers ; le tout dans le seul ressort de l’Inquisition
toulousaine. Dans d’autres cas, le port
des signes d’infamie était changé en visites à
des églises ou en pèlerinages : 4 en 1300, 3 en
1310, 12 en 1312, 21 en 1319 pour la seule inquisition
de Toulouse, 13 en 1322 à Pamiers (de
Cauzons, II, p. 405). Le 3 septembre 1252,
P. Brice de Montréal obtenait de l’Inquisition
de Carcassonne la commutation de sa captivité
en un pèlerinage en Terre Sainte. Le 27 juin
1256, c’est au contraire ce lointain pèlerinage
qui était remplacé par une amende, le condamné
pouvant difficilement voyager à cause de son
âge, propter senectutem. Le 5 octobre 1251, un
grand nombre d’habitants, de Preixan, Couffoulens,
Cavanac, Cornèze, Leuc et Villefloure,
aux environs de Carcassonne, obtinrent de remplacer
le port de croix apparentes par des pèlerinages.


Malgré sa haine anticléricale, Lea reconnaît
loyalement que « ce pouvoir d’atténuer les
sentences était fréquemment exercé » ; et il
en cite, à son tour, un certain nombre de cas.
« En 1328, dit-il, par une seule sentence, 23 prisonniers
de Carcassonne furent relâchés, leur
pénitence étant commuée en ports de croix,
pèlerinages et autres travaux. En 1329, une
autre sentence de commutation, rendue à Carcassonne,
remettait en liberté 10 pénitents,
parmi lesquels la baronne de Montréal ». Après
avoir cité d’autres cas empruntés aux sentences
de Bernard Gui, Lea fait remarquer que « cette
indulgence n’était pas particulière à l’Inquisition
de Toulouse ».


Les papes engageaient les inquisiteurs dans
cette voie, même lorsqu’ils les encourageaient
à poursuivre l’hérésie. Innocent IV, celui qui
autorisa l’emploi de la torture, permit, le 20 janvier
1245, aux inquisiteurs de la province dominicaine
de Provence de commuer, du consentement
des prélats, les pénitences infligées aux
hérétiques ; le 9 décembre 1247, il donnait à
l’archevêque d’Auch la faculté de commuer
le port de croix ou la prison en pèlerinages en
Terre Sainte. De Lyon, il mandait à l’évêque
d’Albi, le 2 mars 1248, d’accorder la même
faveur aux hérétiques emprisonnés, muro clausi,
sur les terres de Philippe de Montfort et de son
père. Un certain nombre d’habitants de Limoux
condamnés pour hérésie, ayant imploré l’indulgence
du pape, Innocent IV, ordonna aux juges
de commuer leurs peines ; elles leur furent enlevées
par les inquisiteurs qui se firent rappeler
à l’ordre parce qu’ils avaient outrepassé les
instructions reçues (1249). Les Registres
d’Alexandre IV et de Clément IV portent plusieurs
autres actes de commutation et d’adoucissement
de peines, en faveur d’hérétiques
condamnés.


Le Bullaire de l’Inquisition de France de
M. Vidal nous en présente d’autres dus aux papes
d’Avignon. Barthélemy Brugère, religieux de
l’ordre de saint François, avait adhéré comme
beaucoup de ses confrères à la secte des fraticelli
et au schisme de l’antipape Pierre de Corbière.
Dénoncé par deux frères Prêcheurs, il
fut poursuivi par l’inquisiteur de Carcassonne
Henri Chamayou et jugé le 9 septembre 1329,
« in auta domus inquisitionis » en présence de
22 boni viri et condamné à la prison perpétuelle.
Mais comme il accepta avec humilité
et contrition son châtiment, l’inquisiteur commua
sa captivité en pénitences canoniques,
lui imposant de dire, pendant trois ans, chaque
semaine, deux messes, l’une en l’honneur du
Saint-Esprit, l’autre en l’honneur de la Sainte-Vierge.
Aussitôt après, Brugère adressa au
pape Benoît XII une supplique, demandant sa
réintégration dans l’ordre franciscain et le
pape non seulement la lui accorda par une bulle
du 11 avril 1335, mais encore lui fit espérer que
s’il s’acquittait fidèlement de sa pénitence canonique,
pendant deux ans, elle lui serait enlevée
(p. 220).


Ce dernier cas nous montre que les peines de
l’Inquisition pouvaient être non seulement atténuées
mais totalement remises. Elles étaient
parfois la récompense d’une action dont l’Inquisition
savait gré au condamné. Bernard Gui
nous dit lui-même qu’il fit grâce de la confiscation
des biens, du port des croix, et de la
prison à un hérétique et à sa femme qui avaient
procuré l’arrestation de trois autres hérétiques,
à un condamné qui avait dénoncé un complot
contre l’Inquisiteur, enfin à un prisonnier qui,
en criant la nuit, avait empêché une évasion[26].


[26] Douais. L’Inquisition, p. 229.



Les Manuels des inquisiteurs avaient des formules
de remises de peines, ce qui semble indiquer
qu’on en accordait souvent ; en voici une
tirée de la Practica de Bernard Gui : « Par grâce
spéciale nous absolvons et amnistions telle
personne de tel pays, ses biens présents et
futurs devant revenir à ses héritiers, de tout
pèlerinage, visite d’églises à elle imposés comme
pénitence, pour crime d’hérésie, et de toutes
les peines spécifiées dans la lettre de pénitence
et en particulier de celle qui la rend inapte aux
fonctions publiques. » (Practica, p. 56.) Une
autre formule vise uniquement ce dernier cas,
et permet à des descendants d’hérétiques condamnés
« uti officio consulatus, si ad illud electus
fuerit vel vocatus, et tenere bajulias et administrationes
alias et quaecumque officia publica
exercere. »


Les papes firent souvent remise de peines
inquisitoriales. Le 24 juin 1245, par exemple,
Innocent IV ordonnait aux inquisiteurs Guillaume
Durand et Pierre Raymond d’absoudre
Guillaume Fort, bourgeois de Pamiers, et le
5 août 1249, il ordonna à l’évêque d’Albi de
réintégrer dans la communion de l’Église Jean
Fenassa d’Albi et Arsinde sa femme, condamnés
par l’inquisiteur Ferrier. Le 24 décembre 1248,
il faisait mettre en liberté des hérétiques dont
il estimait le châtiment suffisant. Le 25 mai
1248, il ordonnait à l’évêque de Lérida de proclamer
l’amnistie pour tout hérétique qui voudrait
rentrer dans le giron de l’Église, pourvu
qu’il fît abjuration publique et donnât des
garanties suffisantes de « fidélité pour l’avenir »[27].


[27] Élie Berger. Les Registres d’Innocent IV,
no 3904.



Dans un passage de son livre intitulé Mansuétude
du Saint-Siège (II, p. 290) Lea, traduit
par M. Salomon Reinach, cite de même la décision
par laquelle, en février 1286, « Honorius IV
relevait les habitants de la Toscane, individuellement
et collectivement, des pénalités encourues
pour hérésie ainsi que de toutes les incapacités
édictées par Frédéric II contre les
hérétiques. » « Il semble, ajoute Lea, que cet
extraordinaire privilège ait été respecté pendant
un certain temps. »


L’un des châtiments de l’Inquisition qui
semble le plus injuste c’est celui qui, punissant
les enfants et les petits-enfants pour les
fautes de leur aïeul ou de leur père, les frappait
d’incapacité ecclésiastique et civile et de
mort civile. Il faut ajouter que beaucoup en
furent relevés par des dispenses des inquisiteurs
et des papes. Voici quelques exemples
de ces réhabilitations. Le 25 avril 1326, Jean
XXII déclara le dominicain Guillaume Garric
apte à enseigner, prêcher, confesser, être élu
à toutes les autres fonctions comme les autres
religieux de l’ordre, bien que la mémoire de son
grand-père et de sa grand-mère eût été condamnée
dans un procès posthume[28]. Semblable
dispense était accordée, le 31 juillet 1329, pour
la même raison, à un dominicain de Carcassonne,
Guillaume Peyre[29]. Le 19 décembre 1330,
deux frères et leur cousin, tous trois religieux,
Trinitaires à Limoux, appartenant à la famille
Embry, de cette ville, qui avait compté en son
sein, au siècle précédent, des hérétiques zélés,
condamnés par l’Inquisition, étaient de même
réhabilités. Des dispenses pontificales semblables,
rendaient des laïques, descendants
d’hérétiques, aptes à toutes les charges et fonctions
publiques ; une d’elles était accordée, le 25
juin 1352, par l’intermédiaire de l’archevêque de
Narbonne à Raymond de Tournissan.


[28] Vidal. Bullaire de l’Inquisition de France, 115.



[29] Ibidem, 140.



Il y a d’ailleurs un cas de ce genre qui est
assez célèbre pour qu’il nous dispense d’en citer
encore d’autres. C’est celui du fameux légiste
Guillaume de Nogaret. Il était petit-fils d’un
Cathare des environs de Toulouse ; ce qui ne
l’empêcha pas d’être professeur de droit à
l’Université de Montpellier, juge mage de la
sénéchaussée de Beaucaire, membre de la Cour
du roi ; de faire fonction de chancelier ; d’être
l’âme damnée de Philippe le Bel dans l’affaire
d’Ansagni et dans le procès des Templiers ; et
de posséder dans le Bas-Languedoc d’importantes
seigneuries que lui procura la faveur du
roi telles que Calvisson, Tancarlet et Marsillargues.





CHAPITRE IV

L’INQUISITION EN FRANCE
ET DANS LE MONDE CHRÉTIEN
AU XIIIe SIÈCLE

CATHARES ET VAUDOIS


Sommaire. — L’hérésie cathare dans le Nord de la
France. — Établissement de l’Inquisition en France,
en Aragon et Castille, en Italie. — Saint Pierre
martyr. — L’Inquisition dans l’Empire germanique. — Les
Vaudois ; leurs doctrines, leur organisation. — L’Inquisition
en Dauphiné. — L’inquisiteur François
Borrel. — L’Inquisition en Corse.



L’organisation que nous venons de décrire
n’était pas spéciale à l’Inquisition du Midi de
la France ; elle fut étendue à tous les tribunaux
inquisitoriaux qui, au cours du XIIIe siècle,
s’établirent dans la plupart des nations chrétiennes.


Les hérésies cathare et vaudoise n’étaient
pas en effet cantonnées dans les états du comte
de Toulouse et plus particulièrement dans le
pays albigeois dont elles finirent par tirer leur
nom le plus connu. Les mesures prises contre
elles par Robert le Pieux et Philippe-Auguste
dans la France du Nord, Henri II en Angleterre,
Frédéric Barberousse en Allemagne, les
papes Alexandre III, Lucius III et Innocent III
dans la chrétienté tout entière nous prouvent
bien que, dès le XIIe siècle, et même avant, le
néo-manichéisme et les autres hérésies plus ou
moins apparentées à lui s’étaient répandues,
non seulement dans l’Occitanie, mais aussi dans
tout le monde chrétien.


Il est donc naturel que l’Église et le pouvoir
civil, pour les poursuivre partout, aient institué,
dans la plupart des nations, des tribunaux
inquisitoriaux ressemblant, par leur organisation
et leur procédure, à ceux que nous venons
de décrire.


De 1108 à 1125, un certain Tanchelm propageait
le néo-manichéisme dans la Nouvelle-Zélande,
à Anvers et en Flandre, et à ses prédications
se joignait une action politique et
sociale. « Il faisait porter devant lui une bannière
et un glaive, symboles de la puissance
temporelle, et pour prouver qu’elle lui était
conférée par Dieu, il leva une armée de 3.000
hommes qui appuya ses arguments par la violence.
Marchant à sa tête, revêtu d’un manteau
royal et le front ceint de la couronne, il s’empara
de force de Bruges et s’établit en maître
à Anvers. Après avoir déclaré que les églises
devaient être réputées des lieux de débauche
ecclesias Dei lupanaria esse reputandas, il les
faisait profaner par ses partisans. Il empêchait
par la force la levée des dîmes et faisait
mettre à mort quiconque lui résistait : « resistentes
sibi caedibus saeviebat », dit de lui le
chroniqueur Sigebert de Gembloux[30].


[30] Monumenta Germaniae historica, VI, p. 449.



Les chroniqueurs de la fin du XIIe siècle nous
montrent, sous le règne de Philippe-Auguste,
le Centre de la France mis à feu et à sang par
des hérétiques que l’on appelait Cataphryges,
Arriens, Patarins et qui ressemblaient aux
Cathares et aux Albigeois du Midi. Ils saccageaient
et brûlaient les églises, infligeaient aux
prêtres des traitements cruels et sacrilèges,
foulaient aux pieds les objets sacrés et les saintes
hosties. A l’appel des populations du Berry et
du Limousin, Philippe-Auguste dut diriger
contre eux une expédition qui en extermina,
à Dun, plus de 7.000.


La chronique de Saint-Marien d’Auxerre
marque, en 1200, dans la province de Sens,
des progrès considérables de l’hérésie néo-manichéenne,
haeresis populicana, qu’elle déclare
la plus « puante » de toutes, omnium haereseon
fetulentissima. L’abbé de Saint-Martin et le
doyen de la cathédrale de Nevers qui y avaient
adhéré furent déposés par le concile de Sens.
« Le cardinal Pierre de Saint-Marcel fut envoyé
dans ces pays pour la combattre ; il convoqua
à Paris un concile devant lequel il cita le chevalier
Evrard qui gouvernait le comté de Nevers
comme dans le Midi l’hérétique seigneur de
Saissac administrait les terres de son pupille
le comte de Carcassonne et Béziers. Reconnu
coupable par le légat, Evrard fut livré au bras
séculier et brûlé à Nevers. A Paris, la place
des Champeaux, près du Louvre, fut réservée,
vers 1209, pour le supplice des hérétiques.


Cette poursuite de l’hérésie, ces procès aboutissant
à des condamnations et même à des exécutions
et conduits par un légat du pape, prouvent
que l’Inquisition fonctionnait déjà dans le
Nord de la France avant même qu’elle n’eût pris
dans le Midi sa forme définitive.


Elle l’avait vers l’an 1232. Cette année-là,
Grégoire IX nommait le prieur des dominicains
de Besançon, Gautier et son compagnon Robert
inquisiteurs du comté de Bourgogne (Franche-Comté).
L’année suivante, le 13 avril 1233, il
chargeait les Prêcheurs de la poursuite de
l’hérésie dans tout le royaume de France « parce
que les soucis de leurs multiples occupations
permettaient à peine aux évêques de respirer. »
Enfin, le 21 août 1235, il nommait inquisiteur
général, per universum regnum Franciae, frère
Robert, surnommé le Bougre, parce que, avant
d’entrer dans l’ordre de Saint-Dominique, il
avait été l’un de ces hérétiques Cathares que
le peuple appelait Bulgari en latin et Bougres
en langue vulgaire[31].


[31] Frédéricq. Robert le Bougre, premier inquisiteur
général de France, p. 13.



Saint-Louis assura à l’Inquisition son concours
le plus absolu. Dans sa Chronique rimée,
Philippe Mousket affirme que l’inquisiteur
Robert le Bougre agissait au nom du pape
(l’apostole) et du pouvoir spirituel (estole)
comme au nom du roi.




Par le commant de l’apostole,

Qui li enjoint par estole,

Et par la volonté dou roi

De France ki l’en fist octroi[32].






[32] Dom Bouquet. Recueil des historiens de France,
XXII, p. 55.



Le Coutumier connu sous le nom d’Établissements
de Saint Louis constate le même accord :
« Quand le juge (ecclésiastique) aurait examiné
(l’accusé), s’il trouvait qu’il fût bougre (hérétique),
si le devait envoier à la justice laïque,
et la justice laïque le doit faire ardoir (brûler). »
Ce que répète un autre texte juridique important,
les Coutumes du Beauvaisis de Beaumanoir :
« En tel cas, doit aider la laïque justice
à Sainte Église ; car quand quelqu’un est condamné
comme bougre par l’extermination de
Sainte Église, Sainte Église le doit abandonner
à la laïque justice et la justice laïque le doit
ardoir parce que la justice spirituelle ne doit
nul mettre à mort. »


A la fin du XIIe siècle et pendant la Croisade
des Albigeois, les souverains d’Aragon avaient
été sinon les adeptes, du moins les protecteurs
de l’hérésie dans le Midi de la France. Ils
étaient apparentés aux seigneurs de Foix, de
Carcassonne et de Béziers et aux comtes de Toulouse
dont nous avons montré les perpétuelles
collusions avec les Cathares et lorsque Simon
de Montfort marcha contre eux, le roi Pierre
d’Aragon vint à leur secours et même mourut
en combattant contre les croisés à la bataille
de Muret (1213).


Est-ce pour cette raison qu’oubliant les édits
promulgués contre eux, en 1198, par ce même
roi d’Aragon Pierre, les hérétiques de Languedoc
cherchèrent, après leur défaite, un asile
de l’autre côté des Pyrénées ? Vers 1226, leur
nombre effraya les évêques aragonais et leur
roi Jayme. Pour arrêter cette invasion de l’hérésie,
ce dernier remit en vigueur les édits de 1198
contre « les hérétiques, leurs hôtes, leurs fauteurs
et défenseurs ». Quelques années plus tard, il établit
l’Inquisition dans son royaume.


Sur les conseils de son confesseur, le dominicain
Raymond de Pennafort, il demanda à Grégoire
IX de lui envoyer des inquisiteurs et par
une bulle du 26 mai 1232, le pape chargea l’archevêque
de Tarragone de faire, avec l’aide des
Prêcheurs, une inquisition générale en Aragon
et en Catalogne. L’année suivante, Jayme publia
contre l’hérésie un code de répression reproduisant
celui que le cardinal Romain de Saint-Ange
avait promulgué à Toulouse, au lendemain
du traité de Paris. Enfin en 1235, Grégoire
IX lui envoya tout un traité de procédure
inquisitoriale qu’avait rédigé Raymond de
Pennafort, devenu pénitencier et canoniste du
Saint-Siège. Dès lors, l’Inquisition était établie
en Aragon, aux mains des dominicains et des
franciscains et son action s’étendait sur la
Navarre.


En même temps, le roi saint Ferdinand de
Castille, cousin de saint Louis, l’organisait dans
ses états. Le Fuero real promulgué par son
successeur Alphonse X le Sage, en 1255, et les
Siete partidas de 1265 reproduisaient les prescriptions
qu’avait édictées Grégoire IX contre
l’hérésie et que le pape Boniface VIII devait
plus tard inscrire dans sa collection canonique,
le Sexte.


Dès le XIe siècle, la Lombardie avait été un
actif foyer d’hérésie. Vers 1040, un certain
Girard prêchait aux habitants de Monteforte,
près de Milan, des doctrines qui se rapprochaient
du manichéisme par leur condamnation radicale
du mariage et de la famille. L’archevêque de
Milan, Héribert ayant fait aux gens de Monteforte
une guerre victorieuse, emmena Girard
prisonnier ainsi que plusieurs de ses adeptes. Il
aurait voulu leur sauver la vie pour les amener
ensuite à se convertir ; mais le peuple ne
l’entendit pas ainsi. Il éleva un bûcher en face
d’une croix, imposant aux hérétiques de choisir
entre la mort par le bûcher ou l’abjuration
devant la croix. N’ayant pas voulu abjurer, ils
furent tous brûlés malgré l’archevêque.


Le feu ne consuma pas l’hérésie ; au XIIe siècle,
elle avait fait des progrès considérables ;
sous le nom de Patarins, les néo-manichéens
étaient nombreux dans toute l’Italie du Nord.
Vers le même temps, les prédications d’un caractère
à la fois politique et théologique d’Arnaud
de Brescia déchaînaient la révolution à Rome
et des troubles dans une grande partie de l’Italie.
« Les clercs qui ont des propriétés, les évêques
qui tiennent des régales, les moines qui
possèdent des biens ne sauraient être sauvés.
Tous ces biens appartiennent au prince et
le prince n’en peut disposer qu’en faveur des
laïques. » En parlant ainsi, Arnaud appelait les
princes à la curée des biens ecclésiastiques et
à la révolte tous les sujets de seigneuries ecclésiastiques,
à commencer par celle du pape.
A Brescia même, l’évêque fut dépouillé de ses
biens et chassé par les Arnaldistes ; et en
1146, le peuple romain, s’insurgeant à l’appel
d’Arnaud, chassa Eugène III et proclama la
République sous la suprématie de l’empereur
allemand.


Attirée par les doctrines politiques de cet
agitateur, dans la plupart des villes italiennes,
la bourgeoisie gibeline, anti-papale et impérialiste
favorisa Patarins et Cathares, comme
le faisaient en Languedoc les seigneurs, et en
se développant de plus en plus, l’hérésie devint
un grave danger social. Un auteur du XIIIe siècle,
Étienne de Bourbon, déclare que, de son
temps, il y avait à Milan au moins dix-sept
sectes hérétiques. Vers le milieu du XIIIe siècle,
l’un des militants de l’orthodoxie catholique
énumérait les différentes églises cathares des
Marches et de la Lombardie.


Dans son Histoire de l’Inquisition, à tendances
hostiles au catholicisme, Lea fait remarquer
que les forces cathares et gibelines coalisées
déchaînaient, en de nombreux pays, la
guerre civile et sociale. En 1204, elles soulevaient
Plaisance contre l’évêque qui était exilé
avec son clergé. Ces derniers s’étant réfugiés
à Crémone, la haine des sectaires les y poursuivit :
elle souleva contre eux les Patarins qui
expulsèrent, avec les réfugiés de Plaisance,
l’évêque de Crémone et nombre de ses partisans.
Ce ne fut qu’en 1207 que les catholiques
de Plaisance purent rentrer dans leur cité et
rétablir leur culte.


Les hérétiques étaient si puissants que certains
pessimistes annonçaient que l’Église finirait
par périr sous leurs coups. Dans son commentaire
de l’Apocalypse, Joachim de Flore
voyait dans les hérétiques les sauterelles armées
du venin des scorpions surgissant, au son de la
cinquième trompette, du fond de l’abîme. Il
trouvait inutile toute résistance contre eux,
surtout depuis qu’en 1195, ils étaient entrés en
négociations avec les Sarrasins.


La puissance et le fanatisme de ces hérétiques
italiens furent encore renforcés lorsque,
vaincus chez eux par la Croisade de Simon de
Montfort, les Albigeois vinrent se réfugier en
masse dans l’Italie du Nord, tout en gardant
des relations occultes avec ceux de leurs frères
qui étaient demeurés dans leurs pays. Un
complot permanent contre l’Église unissait les
hérétiques d’Italie et ceux du Midi de la France.


Rien de plus suggestif, à ce sujet, que les
réponses que fit, vers 1277, aux inquisiteurs, un
de leurs prisonniers, Pierre de Beauville, d’Avignonet.
Au lendemain du meurtre des Inquisiteurs
toulousains, tués à Avignonet par des
hérétiques cathares, avec la complicité probable
du comte de Toulouse Raymond VII, Pierre
de Beauville, se sachant suspect, se réfugia
en Lombardie sur le conseil d’un serviteur du
comte de Toulouse. Il alla à Cuneo où il demeura
sept ans ; il fréquentait un atelier de corroyeurs
que dirigeaient ouvertement un Toulousain
réfugié Arnaud Poirier de Burgueto-Novo, et
sa femme Béatrice, tous deux Croyants. Il y
rencontra d’autres réfugiés Raymond de Baux,
qui était venu de Toulouse, et Raymond Imbert
de Moissac. Dans la ville, il trouva un drapier
de Toulouse, Arnaud de Frezonis, Barthélemy
Boyer, de la rue des Avocats de Toulouse, et
beaucoup d’autres hérétiques du Lauraguais
et du Carcassès.


Après ce séjour de sept ans à Cuneo, il passa
à Plaisance où il vécut cinq ans avec des réfugiés
de Saint-Paul Cadajous, puis à Crémone,
où résidaient l’évêque des hérétiques de Toulouse
et des réfugiés de Lanta, Goderville,
Dreuille, Issel, Fanjeaux, Saint-Martin-la-Lande
et Toulouse. Il se transporta ensuite à
Pavie où il vécut 14 ans, y rencontrant aussi
de nombreux réfugiés du Midi de la France
et avec eux, un diacre des hérétiques de Catalogne,
Philippe. Après un séjour à Alexandrie,
à San-Quirico, près de Gênes, et en d’autres
lieux, il eut sans doute la nostalgie de la patrie
qu’il avait quittée quarante ans auparavant ;
il revint à Avignon mais pour se faire prendre
par l’Inquisition. Au cours de l’interrogatoire
où il raconta son odyssée, il donna les noms
d’au moins cent languedociens hérétiques, réfugiés
en Italie, avec lesquels il s’était trouvé en
rapports personnels[33]. Ce mouvement d’émigration
se continua pendant tout le XIIIe siècle ;
car la collection Doat nous donne des récits
de voyages semblables à celui que nous venons
de résumer et datés de 1271 et 1277.


[33] Bibliothèque nationale, fonds Doat XXV fo 297
et suiv.



Dans ces régions où l’hérésie, ayant le plus
souvent la faveur des pouvoirs publics, se pratiquait
publiquement et même lançait de violentes
attaques contre les catholiques, on s’explique
la forte organisation qui fut donnée
par l’Église à l’Inquisition ; entre elle et les
hérétiques ce fut une guerre à mort. Dès 1224,
le pape Honorius III confia aux évêques de
Brescia, de Modène et de Rimini le soin d’organiser
la poursuite de l’hérésie. En 1228, Geoffroi,
cardinal de Saint-Marc et légat du Saint-Siège
en Lombardie, rendait obligatoires les
lois qui ordonnaient la mise à mort par l’autorité
civile des hérétiques que le tribunal ecclésiastique
livrait au bras séculier. En Italie,
comme ailleurs, Grégoire IX confiait la direction
de l’Inquisition aux Prêcheurs et aux
Mineurs ; il nommait, en 1232, Albéric, inquisiteur
de Lombardie ; en 1233, Pierre de Vérone,
inquisiteur de Milan et inquisiteurs de Florence,
Aldobrandino Cavalcante, en 1231, et Ruggiero
Calcagni en 1244 ; ils étaient tous dominicains.


Ces inquisiteurs furent munis de pouvoirs
étendus ; outre ceux qu’ils reçurent du pape,
comme leurs collègues des autres pays, ils
furent soutenus par la législation très sévère
qu’édicta contre les hérétiques l’empereur Frédéric
II. Coup sur coup, furent promulgués, en
1231 et 1232, une loi impériale qui rendait exécutoire
en Italie, comme en Allemagne, les
mesures prises à Toulouse, en 1229, par le cardinal
de Saint-Ange ; un édit publié à Amalfi
déclarant l’hérésie crime de lèse-majesté, ce qui
comportait la peine de mort ; enfin l’ordonnance
de Ravenne qui étendait à tout l’empire
l’édit d’Amalfi.


Plusieurs principautés et républiques municipales
de l’Italie édictèrent aussi des lois particulières
contre l’hérésie, et veillèrent à l’exécution
de celles du Saint-Siège et de l’Empire.
C’est ce que fit, à Rome, en 1231, le sénateur
Annibaldi, gouverneur de la commune sous
l’autorité du pape.


Rigoureuse, l’Inquisition fut combattue avec
la dernière violence par l’hérésie puissamment
organisée et disposant, comme nous l’avons vu,
de forces considérables dans les masses populaires
et la riche bourgeoisie gibeline et de la
faveur de nombreux seigneurs. L’un des tyrans
les plus redoutés de l’Italie, Ezzelin de Romano
(mort en 1259) est présenté par les chroniqueurs
de son temps comme un ennemi acharné de
l’Église et un protecteur des Cathares : « inimicus
ecclesiae, haereticorum refugium ; a fide catholica
penitus alienus, ob hoc sicut perfidus haereticus
ab ecclesia damnatus. » Or il possédait
Vérone, Padoue, Vicence, Trévise, Feltre, Trente
et Brescia.


La position des inquisiteurs fut souvent critique
et les Prêcheurs payèrent parfois fort
cher la mission qu’ils avaient spécialement
reçue de poursuivre l’hérésie. L’un d’eux,
Pierre de Vérone, fut assassiné comme le furent
vers le même temps, sur les terres du comte de
Toulouse, les inquisiteurs d’Avignonet ; il fut
aussitôt canonisé et l’Église l’honore sous le
nom de Saint Pierre martyr.


En 1279, l’Inquisition avait fait plusieurs
exécutions à Parme ; la femme de l’aubergiste
Ubertino Bianco, Tedesca, avait été brûlée,
en même temps qu’une grande dame dont elle
avait été la servante, Oliva de Fredulfi. Le
menu peuple (popolani) qui était, sans doute,
attaché à l’aubergiste, envahit le couvent
dominicain où résidait l’inquisiteur, le saccagea,
mit à mort un vieux frère, Jacques Ferrari, et
à mal plusieurs autres. Les Prêcheurs durent
quitter la ville sur laquelle le Pape lança l’interdit ;
ils n’y rentrèrent que huit ans plus tard
(1287), après de longues négociations[34].


[34] Muratori. Rerum italicarum scriptores, IX, 9,
p. 35 (Chronicon Parmense).



Pour contrebalancer la force hérétique capable
de provoquer de pareils soulèvements, l’Inquisition
organisa des sociétés politiques et religieuses
décidées à défendre à main armée l’orthodoxie.
A Plaisance, entre 1260 et 1270, un de
ces groupements, la société du Saint-Esprit,
avait pour siège la maison de l’Inquisition,
preuve évidente des relations étroites qu’il
entretenait avec elle. Dans cette même ville et
dans les environs se créa la Compagnie de la
Croix pour tenir tête au chef du parti gibelin,
Uberto Pelavicino, fauteur d’hérésie. Vers 1240,
les dominicains de Bologne fondèrent, dans cette
ville, la Société de Sainte-Marie et de Saint-Dominique
contre les Patarins et les Sodomites.
A Milan, l’inquisiteur Pierre de Vérone
avait créé la Société des défenseurs de la foi
dont Grégoire IX faisait un bel éloge en 1234.
Le même pape louait de même les Frères de la
Milice de Jésus-Christ de Parme et, comme il
le faisait dans une lettre adressée à Jourdain de
Saxe, général des dominicains, on peut supposer
que les inquisiteurs dominicains n’étaient étrangers
ni à la création ni à la marche de cette
société. En 1261, se fondait une ligue catholique
entre plusieurs seigneurs de Bologne, de Parme et
de Reggio ; c’était le membre d’une famille
entièrement dévouée aux dominicains depuis
quarante ans, Lotteringo d’Andaló, qui en avait
pris l’initiative.


Avec de tels appuis les Inquisiteurs purent
poursuivre leur œuvre difficile. En 1273, ils
osèrent s’attaquer à l’une des citadelles de l’hérésie,
Sermione, près de Vérone. Là résidait un
évêque cathare, Laurent, entouré d’un grand
nombre de réfugiés de Bourgogne, de France et
de Piémont. L’Inquisiteur, frère Tinnidio, évêque
de Vérone, s’appuyant sur le podestat de
la ville Andaló degli Andaló, fit arrêter un hérétique
de Sermione qui lui échappa, ce qui amena
une grande effervescence dans le pays. Il organisa
contre Sermione une expédition militaire
qui fut conduite par Albert della Scala, chef de
l’illustre famille véronaise des Scaliger, et à
laquelle il prit part en personne avec son auxiliaire
dans l’œuvre de l’Inquisition, fra Filippo
Bonaccorsi. La guerre se termina par la défaite
des hérétiques ; 200 d’entre eux furent brûlés
le 13 février 1278, dans les Arènes de Vérone.
Ce fut l’une des plus cruelles exécutions de
l’Inquisition italienne.


Il est probable que d’autres interventions
armées contre le repaire hérétique de Sermione
durent se produire dans la suite ; car le 27 juin
1289 — onze ans après — le pape Nicolas IV
félicitait les Scaliger de la conquête de Sermione[35].


[35] Cipolla. Nuove notizie sugli eretici Veronesi
(1273-1310), p. 9.



Les hérétiques étaient puissants, même dans
les États de l’Église et l’Inquisition dut les y
poursuivre. A Orvieto, par exemple, ils avaient
à leur tête Tosti ; dès 1249, l’inquisiteur Roger
condamnait comme hérétiques Christophe et
Barthélemy de Ranuccio, membres de cette
famille. Vingt ans plus tard, leurs descendants
furent l’objet d’une semblable condamnation ;
leurs demeures et les tours qui les défendaient
furent rasées à la suite d’une série de sentences
des 14, 20 et 30 mai, des 20 et 26 juillet, du
13 août, enfin du 22 janvier 1269, rendues par
les inquisiteurs dominicains contre Ranuccio,
Christophe, Rainier de Stradigittostesso, Rainier
di Bartolomeo, et plusieurs de leurs cousins
dont une femme, donna Tafura de Tosti[36].


[36] Le texte de ces condamnations a été publié par
Theiner. Codex diplomaticus Sanctae Sedis.



Les inquisiteurs surveillaient les allées et
venues des réfugiés qui leur étaient signalés des
pays d’où ils venaient. Vers 1264, un certain
Raymond Baussan, originaire de Laurac (près
Castelnaudary), se rendit de Plaisance, où il
avait d’abord émigré, dans les Pouilles « in quadam
bastida que vocatur Lagarda-Lombart. »
Il y vit l’évêque des hérétiques de Toulouse qui
l’invita à dîner ; il descendit chez deux Cathares
qu’il « adora », Pons Boyer de Saint-Rome, diocèse
de Toulouse, et Raymond d’Andorre, et il
s’y rencontra avec d’autres réfugiés de la région
de Toulouse, en particulier Guiraud Unaud et
Mathieu de Cerveria. Mais le roi Manfred les
chassa, à la demande des inquisiteurs de Toulouse
et du roi d’Aragon qui lui avaient dénoncé
leur hérésie et leur présence[37].


[37] Doellinger. Beitraege zur Sektengeschichte des
Mittelalters, tome II.



Manfred, roi de Sicile, qui proscrivait ainsi les
hérétiques à la demande de l’Inquisition, était
lui-même, au même moment, en lutte avec
l’Église et excommunié par elle. Le pape Urbain
IV cherchait à lui opposer un concurrent ;
cette opération fut menée à bonne fin par son
successeur, Clément IV, qui dressa Charles
d’Anjou contre Manfred et elle fut consommée
lorsque, vainqueur à Tagliacozzo, Charles fit
tomber sous la hache du bourreau la tête de
Conradin, fils de Manfred.


Excommunié par l’Église, pendant une grande
partie de son règne, le père de Manfred, l’empereur
Frédéric II, avait poursuivi avec une
extrême rigueur les hérétiques, en parfait accord
avec l’Inquisition ; ce qui semble indiquer qu’il
obéissait moins au fanatisme religieux et à un
sentiment de dévouement au Saint-Siège, qu’à
des raisons d’ordre politique et social. Dans les
hérétiques il poursuivait moins des adversaires
du catholicisme que des révolutionnaires qui,
par leur doctrine et leur action, menaçaient
l’ordre établi comme devaient le faire plus tard,
toujours en Allemagne, à la suite des prédications
de Luther, les anabaptistes de Munzer.


Les empereurs du XIIe siècle avaient déjà
montré une grande sévérité contre l’hérésie
et nous avons vu, plus haut, la grande part
qu’ils prirent aux mesures qu’édictèrent les
papes contre elle, en particulier à la grande
assemblée de Vérone.


Dès son avènement, Frédéric II suivit l’exemple
de ses prédécesseurs. Dans sa bulle d’or
d’Egra (12 juillet 1213), il promit au pape
Innocent III, alors son protecteur, son concours
le plus absolu pour l’extirper entièrement de ses
états : « super eradicando autem haereticae pravitatis
errore auxilium dabimus et operam efficacem. »
Le jour de son couronnement (22 novembre
1220), il publia une Constitution dont
les articles 5 et 6 étaient dirigés contre les hérétiques
Cathares, Patarins, Spéronistes, Léonistes,
Arnaldistes et Circoncis, renouvelant contre eux
les mesures édictées par Alexandre III, par
Lucius III à Vérone et par Innocent III au
récent concile universel de Latran. Il ordonna
à l’Université de Bologne d’expliquer cette
constitution dans ses cours de droit. Quatre
ans plus tard, en mars 1224, il publia, pour toute
la Lombardie, une ordonnance frappant de la
peine de mort les hérétiques, au nom du droit
civil comme au nom du droit ecclésiastique,
« utriusque juris auctoritate muniti », et de la plénitude
de son pouvoir, parce que, disait-il, le
Seigneur, en lui donnant la couronne impériale,
l’avait établi gardien du corps de l’Église avec
l’obligation de le préserver de la contamination
des brebis galeuses.


Les expressions que nous avons soulignées
prouvent bien que, pour Frédéric II, la répression
de l’hérésie était une attribution, un devoir
même de la fonction impériale et d’ordre politique
autant que religieux. Il développa lui-même
cette considération dans une lettre qu’il
adressa au pape Grégoire IX. « L’Église, lui
disait-il, est déchirée intérieurement par de faux
frères, comme par des vices cachés, et extérieurement
par les attaques des rébellions politiques
qui font des blessures visibles. A ces deux maux
la Providence céleste a appliqué non pas deux
remèdes mais un seul sous une double forme :
l’onguent du ministère sacerdotal servant à
guérir spirituellement les vices intérieurs des
faux frères, vices qui souillent l’âme dans sa
noble essence ; et la puissance du glaive impérial
qui doit percer avec sa pointe les blessures
extérieurement gonflées et, en abattant les
ennemis publics, supprimer matériellement avec
le tranchant ce qui est pourri et desséché.


« Tel est vraiment, Très Saint Père, le remède
unique, quoique double, de notre infirmité ; et
bien que ces deux choses, le Sacerdoce et le
Saint-Empire, paraissent distinctes dans les
termes qui servent à les désigner, elles ont réellement
la même signification en vertu de leur
même origine ; car toutes deux sont, dès le
principe, instituées par la puissance divine…


« C’est donc à nous deux qui ne faisons qu’un
et qui croyons assurément de même, qu’il
appartient d’assurer de concert le salut de la
foi, de restaurer les droits de l’Église aussi bien
que ceux de l’Empire en aiguisant contre les
destructeurs de la foi et les rebelles de l’Empire
les glaives qui nous sont confiés. »


Ce qui ressort de cette lettre c’est que c’est
moins comme mandataire de l’Église que comme
représentant direct de Dieu que l’Empereur
« de la plénitude de sa puissance » réprimait
l’hérésie au for extérieur, le for intérieur étant
seul réservé au Pape. On comprend, dès lors,
que même en conflit avec le Saint-Siège, même
excommunié, il ait exercé contre l’hérésie une
œuvre de répression inhérente à la dignité et à
la fonction impériales.


Ce fut le dominicain Conrad de Marbourg qui
fut chargé d’appliquer en Allemagne les ordonnances
impériales et les constitutions pontificales
qui avaient créé l’Inquisition et en précisaient
la marche ; il se montra fort rigoureux.


D’Allemagne, l’Inquisition s’étendit en Bohême,
en Hongrie, et de là, dans les pays slaves
et scandinaves. Quant à la Flandre et aux Pays-Bas,
ils étaient soumis, dès 1233, à l’action de
l’Inquisiteur de France, Robert le Bougre.
Vers 1240, il y avait des tribunaux inquisitoriaux,
confiés aux dominicains et aux franciscains,
dans la plupart des pays chrétiens.






L’Inquisition finit par avoir raison de l’hérésie
contre laquelle elle avait été instituée, le
néo-manichéisme cathare. Au commencement
du XIVe siècle, il avait perdu toute sa force dans
le Midi de la France et même en Italie ; on n’en
trouvait plus que des cas isolés.


L’hérésie vaudoise fut beaucoup plus tenace.
Parce que l’Inquisition du XIIIe siècle la poursuivit
en même temps que le catharisme, on la
confond souvent avec lui ; en réalité, elle en
différait beaucoup. « La doctrine vaudoise, écrit
avec raison M. Jean Marx dans sa savante étude
sur l’Inquisition en Dauphiné, innove peu en
matière de dogme ; elle est surtout une négation
de l’autorité de l’Église et de la valeur de ses
œuvres. » Ce n’est pas chez elle qu’il faut chercher
la survivance des hérésies des premiers
siècles se rencontrant au sein du catharisme : le
dualisme des manichéens, les émanations infinies
d’hypostases de la gnose et du marcionisme,
l’encratisme et le docétisme, que nous avons
décrits en étudiant la doctrine cathare.


Les Vaudois voulaient, avant tout, revenir à
la pauvreté évangélique, et ils condamnaient
tout ce qui dans l’Église s’en écartait : la richesse
des clercs, leurs principautés, leur autorité temporelle.
Dans la hiérarchie ecclésiastique, ils
ne voyaient plus une force sanctifiante ; la
sainteté n’était à leurs yeux qu’individuelle et
elle ne s’acquérait ni par des sacrements ni par
des pratiques rituelles, mais par des œuvres personnelles.


Ils croyaient à la divinité du Christ et de ses
enseignements et admettaient même avec l’Eucharistie,
la Confession ; mais ils pensaient que
tout homme juste pouvait continuer l’œuvre
du Christ au milieu de ses frères, et par exemple,
absoudre des péchés, consacrer l’Eucharistie,
présider aux prières et annoncer l’Évangile.
Ainsi, ce n’étaient pas seulement les richesses
et la puissance temporelle de l’Église qu’ils
rejetaient, mais toute la hiérarchie de l’Église.
Nous pouvons nous les représenter comme des
puritains protestants ayant encore conservé
quelques dogmes spécifiquement catholiques et
pénétrés d’un esprit de pauvreté, évangélique
ou franciscain. En un temps où ce clergé qu’ils
rejetaient depuis le pape jusqu’au dernier des
clercs, jouissait de richesses et d’une puissance
temporelle considérables, les Vaudois faisaient
figure de révolutionnaires. Leur puritanisme
ébranlait les fondements de la puissance civile.
Ils faisaient du serment un péché ; ils s’élevaient
contre toute guerre offensive ou défensive ; ils
refusaient à la société tout droit de répression
sanglante ; et par l’anarchie, ils rejoignaient les
Cathares.


Ce qui faisait aussi qu’on les confondait avec
eux, c’est qu’ils avaient, eux aussi, leurs Parfaits,
leurs Purs. C’étaient des hommes ayant un
tel renom de sainteté qu’on s’adressait à eux
pour obtenir l’absolution des péchés par une
cérémonie rappelant le Melioramentum des Albigeois.


Ces hommes particulièrement vénérés et
influents, se nommaient barbes et comme les
Parfaits cathares, ils menaient une vie beaucoup
plus austère que les autres adhérents de leur
secte. Bernard Gui nous la décrit dans sa
Pratica. « Une fois qu’ils sont reçus dans l’ordre
(car ils finissaient par former un clergé), ils promettent
d’observer la pauvreté évangélique
et la chasteté ; ils doivent vivre d’aumônes.
Tous les ans, ils tiennent un ou deux chapitres
généraux en secret, se rassemblant dans une
maison louée pour la circonstance par un des
leurs. C’est là que le majoral charge les frères
de missions dans les divers pays. On lui rend
compte des collectes et des dépenses qui ont été
faites. » Au XIIIe et au début du XIVe siècle,
les Pauvres constituaient une sorte de confrérie
où l’on entrait par le diaconat. Le diacre subissait
un examen préalable sur les Écritures, puis
il allait étudier à l’école que la secte possédait
à Milan ou dans quelque autre maison lui appartenant.
L’ordination se faisait par le majoral
ou par un autre supérieur au moyen de l’imposition
des mains.


Quant aux autres membres de la secte, ils
devaient se rapprocher le plus possible de la vie
des Pauvres, mais sans être tenus à la suivre
et partout où la pratique de leur foi était impossible,
ils avaient la permission de se conduire
extérieurement comme des catholiques plus ou
moins pieux.


L’hérésie vaudoise semble s’être tout d’abord
développée dans la région de Lyon ; c’est dans
cette ville que vivait le riche marchand Pierre
Valdo, qui donna son nom aux « Pauvres de
Lyon, » parce qu’il avait fait un abandon total
de ses biens afin de pratiquer la pauvreté absolue.
Chassés de Lyon par l’archevêque, les Vaudois
ou Pauvres de Lyon se répandirent dans la
région lyonnaise, le Dauphiné, la Provence et
même le Languedoc, où on les confondit avec
les Cathares. Comme ces derniers, ils essaimèrent
en Italie, dans l’empire germanique et jusque sur
le littoral de la Baltique. Ils se cantonnèrent solidement
dans les vallées alpestres du Dauphiné
et du Piémont que l’on appela plus particulièrement
les vallées vaudoises. C’est surtout là que
l’Inquisition les poursuivit.


Dès le début du XIIIe siècle, en 1208, Innocent
III nommait les évêques de Couserans et de
Riez et l’abbé de Citeaux légats non seulement
dans la province de Narbonne et d’Auch, mais
aussi dans celles d’Aix, d’Arles, d’Embrun et
de Vienne, pour y combattre l’hérésie, et en
même temps, l’empereur Otton IV de Brunswick
ordonnait à l’évêque de Turin d’expulser les
Vaudois de son diocèse.


Dans le cours du XIIIe siècle, une série d’inquisiteurs
procédèrent contre eux ; le dominicain
Étienne de Bourbon qui parcourut le
Lyonnais et le diocèse de Valence et décrivit
leurs croyances et leurs mœurs dans ses Anecdotes
historiques ; l’évêque d’Avignon, Zoen
Tencarari, qu’Innocent IV envoya comme légat
dans les provinces de Besançon, Tarentaise,
Vienne, Embrun, Arles et Aix en 1243 ; les
Frères Mineurs qu’Urbain IV institua, en 1263,
inquisiteurs de Provence et de Forcalquier.


Malgré les efforts de l’Inquisition, l’hérésie
vaudoise était fort puissante dans la région des
Alpes, au commencement du XIVe siècle. En
Piémont et dans la haute Lombardie, les hérétiques
tenaient publiquement des congrès réunissant
plus de 500 personnes.


Ils bravaient les inquisiteurs. En 1321, deux
frères mineurs, Catelain Faure et Pierre Pascal,
avaient été envoyés contre eux par l’inquisiteur
en chef Jacques Bernard. Ils s’arrêtèrent à
Montélier, au prieuré de Saint-Jacques. Dans le
silence de la nuit, un groupe nombreux d’hérétiques
armés pénétra dans le prieuré, brisant les
portes de la chambre où reposaient les inquisiteurs.
Ceux-ci furent massacrés et les meurtriers
s’acharnèrent sur leur corps… Ils marchèrent,
en 1332, contre l’inquisiteur Jean Albert,
de Castellazzo et l’obligèrent à fuir et Guillaume,
curé d’Angrogne, fut tué sur la place du
village alors qu’il venait de célébrer la messe ;
les Vaudois le soupçonnaient de les avoir dénoncés
à l’inquisiteur. A Suse en 1365, à Buqueras
en 1374, des inquisiteurs périrent ainsi.
En 1383, en Dauphiné, les gens de Valpute
attaquèrent rudement le châtelain Antoine Ruchier,
qui fut même blessé. En 1474, l’inquisiteur
Jean Veylet, accompagné d’un religieux et d’un
secrétaire, fut assailli entre le mont Genèvre et
Césane ; ses bulles, ses papiers et ses pièces
de procédure furent enlevés ainsi que l’argent
qu’il emportait pour aller à Rome. Quelques
années plus tard, les hérétiques de Valcluson
attaquèrent et pillèrent la maison de l’inquisiteur
Blaise de Berra et tuèrent un de ses
serviteurs. Les tentatives amiables d’Alberto
Cattaneo, en 1487, furent accueillies assez mal ;
les Vaudois du Valcluson, se rassemblèrent en
grand nombre et parlèrent d’aller attaquer le
commissaire apostolique[38].


[38] Jean Marx. L’Inquisition en Dauphiné, pp. 17-18.



C’était sans doute parce que l’hérésie était si
puissante que parfois les gouverneurs et les
magistrats hésitèrent à prêter contre elle main-forte
à l’Inquisition. Le 19 octobre 1331,
Jean XXII blâmait le bailli de Briançon et le
châtelain de Queyras des obstacles qu’ils mettaient
à la poursuite des hérétiques et les sommait
en particulier de livrer à l’Inquisiteur ou
à l’évêque du lieu deux d’entre eux qu’ils protégeaient[39].


[39] Vidal. Bullaire de l’Inquisition française, no 114.



Le successeur de Jean XXII, Benoît XII,
activa de toute façon la poursuite des Vaudois.
Dès la première année de son pontificat, il
exhortait Humbert, dauphin du Viennois, à
rechercher soigneusement les Vaudois et à les
livrer aux inquisiteurs (16 juin 1335) et le même
jour, il écrivait, dans le même sens, à Aymar
de La Voulte, évêque de Valence. L’année suivante
(13 avril 1336), à la demande du frère
mineur Guillaume de Montrond, inquisiteur de
Provence, il ordonnait aux prélats, aux inquisiteurs,
aux seigneurs temporels et aux villes de
Lombardie, de faire arrêter les hérétiques de
l’Embrunois et des autres contrées de Provence,
réfugiés chez eux (Vidal, no 149).


Ainsi donné, l’élan ne se ralentit pas. L’inquisiteur
Pierre de Monts et l’archevêque d’Embrun
faisaient brûler douze habitants de la Valpute
en face de l’église d’Embrun ; en 1353, ils réconciliaient
150 Vaudois en leur imposant des Croix
et 18 autres, l’année suivante. Les deux inquisiteurs
franciscains, Hugues Cardillon et Jean
Richard, parcoururent, en 1363, les vallées de
l’Embrunois.


Leur zèle fut encore dépassé par François
Borrel. Il était déjà à la tête de l’Inquisition
dauphinoise avant l’avènement de Grégoire XI
(1370). Ce pape lui maintint ses fonctions et,
après le grand schisme, le pape d’Avignon
Clément VII les lui confirma en 1381. Par une
série de bulles, Grégoire XI lui assura le concours
du gouverneur du Dauphiné, des seigneurs de
Vinay, de Virieu, de Chateauvillain, du bailli
d’Embrun et de Briançon, des sires de Clermont
et de Roussillon. Après avoir énergiquement
reproché leur faiblesse aux archevêques et
évêques de Vienne, Embrun, Tarentaise, Valence,
Viviers, Grenoble, et Genève, il leur
mandait de se mettre à l’entière disposition du
frère Borrel. Puis s’adressant à l’inquisiteur lui-même,
il lui ordonnait d’envoyer dans toute
l’étendue du Dauphiné, de la Savoie et de la
Provence, des missionnaires des quatre ordres
mendiants, dominicains, augustins, carmes, mineurs,
pour prêcher les hérétiques (7 mai 1375).
Cette énergique campagne de prédications et
d’inquisition était appuyée par la présence d’un
légat spécial du Saint-Siège, Antoine, évêque de
Massa. Les gouverneurs et les magistrats accompagnaient
Borrel dans ses tournées.


Les archives de l’Isère conservent « le cahier
où Antoine Ruchier, châtelain de Valpute, a
inscrit la liste des vacations consacrées par lui
au service de l’Inquisition dans sa région.


« Il a secondé François Borrel, sur un mandement
spécial de Charles de Bouville, gouverneur
du Dauphiné. Le 20 juin 1381, il s’est rendu à
Embrun où l’inquisiteur procédait à l’interrogatoire
de Jean Lambert, un « maître » de la
secte vaudoise ; trois hommes l’accompagnaient.
En 1382, il assiste l’inquisiteur dans l’examen de
plusieurs hérétiques ; ils vont ensemble à l’Argentière
où 140 témoins sont interrogés. En
juillet 1383, l’inquisiteur apprend que, parmi les
gens de la Valpute qu’il a frappés de peines canoniques,
certains se sont enfuis et d’autres n’observent
pas leurs pénitences : il requiert donc le
châtelain d’entrer avec lui dans la vallée… Cependant,
l’inquisiteur a reçu de graves dépositions
contre les gens du Valcluson ; à la demande
du prévôt d’Oulx, du vibailli et du juge du
Briançonnais, il s’en va prêcher la bonne parole
aux gens de cette vallée, accompagné toujours
par Antoine Ruchier. Mais arrivés dans la vallée,
ils rencontrent une violente résistance ; le châtelain
est blessé, il a les pouces démis. Néanmoins,
il assiste l’inquisiteur dans divers procès qui se
déroulent à Embrun ; plusieurs Vaudois relaps
sont livrés au bras séculier.


« Sur les instances de l’inquisiteur, le gouverneur
du Dauphiné et le Conseil delphinal
ordonnent à Artaud d’Arces, bailli de Briançon,
d’entrer à main armée dans le Valcluson ; l’inquisiteur
et le bailli requièrent, le 26 octobre
1384, Antoine Ruchier de pénétrer dans la vallée
avec le plus de forces qu’il pourra. L’expédition
dure douze jours. Armand du Roussel et Jean
Rousset chevauchent à côté du châtelain. Le
3 avril, l’inquisiteur porte à Oulx, une série de
sentences contre nombre de Vaudois arrêtés…
Les hommes d’armes Jean Faure, de Voreppe et
Étienne de Blois, ont accompagné à cheval
Antoine Ruchier qui, au cours de cette longue
campagne, a procédé à un certain nombre
d’exécutions capitales. » (Marx.)


Cette citation nous donne une idée de l’activité
que déploya l’inquisiteur Borrel, pendant
un quart de siècle, non seulement dans les vallées
que nous venons d’indiquer, mais dans le Dauphiné,
le Piémont et la Savoie. Le résultat de
ses enquêtes fut la création de nouvelles prisons
inquisitoriales, celles qui existaient auparavant
ne suffisant plus au nombre de prisonniers qu’il
avait arrêtés et condamnés. Dès le 7 octobre
1375, Grégoire XI s’inquiétait de l’entretien des
prisonniers et il en donnait la charge aux évêques
de leurs diocèses respectifs. Le 22 juillet 1376,
il confirmait le projet élaboré par l’évêque de
Missa et un certain nombre de personnages
ecclésiastiques et laïques de Vienne, de la création
d’une prison inquisitoriale dans un local
de cette ville appelé le Palais Vieux, appartenant
à la mense archiépiscopale. Quant au
chapitre, il devait fournir une maison sise près
de l’hôpital et qui serait l’hôtel de l’Inquisition
(Vidal, nos 306 et 307). Le 15 août 1376, le Pape
adressait un appel général à tous les fidèles, leur
demandant de contribuer par leurs aumônes à
l’entretien des hérétiques pauvres, prisonniers
de l’Inquisition, « pro alimentis carceratorum
hujusmodi », ce qui semble bien indiquer que
quand ils le pouvaient, les « emmurés » devaient
s’entretenir eux-mêmes.


Cette grande inquisition se poursuivit jusqu’en
1393 ; cette année-là, de nombreux hérétiques
furent brûlés à Grenoble. Ainsi se terminèrent
les fonctions de ce redoutable inquisiteur
qui, devenu provincial des franciscains de Provence,
eut pour successeur, comme inquisiteur,
Antoine Alhaudi, nommé sur sa proposition par
le pape le 1er juin 1393.


L’hérésie vaudoise ayant pénétré en Corse,
l’Inquisition fut exercée aussi, à plusieurs
reprises, dans cette île ; en 1340 et en 1369, sous
la direction de franciscains ; en 1372, par un
carme, évêque de Mariana ; en 1372, par l’évêque
d’Ajaccio et le vicaire général des franciscains.
Cinq ans après, Grégoire XI demanda à Léonard
de Giffon, général des franciscains, de déléguer
un inquisiteur en Corse et en Sardaigne, ces deux
îles étant travaillées « de nombreuses hérésies »
(24 juillet 1377 ; Vidal, p. XIII-XIV, et no 309).





CHAPITRE V

L’INQUISITION AU XIVe SIÈCLE

SPIRITUELS, BEGHARDS ET LOLLARDS


Sommaire. — Joachim de Flore. — Les Spirituels
de l’ordre franciscain. — L’Inquisition contre
les Spirituels et les Fraticelli dans le Midi de la
France. — Dans l’Empire germanique : Louis de
Bavière. — L’Inquisition contre les Béguins en
France, en Espagne, en Italie. — Les Lollards :
Wicklef et Jean Huss ; leurs doctrines antisociales
déchaînant les guerres sociales. — L’Inquisition
contre les Lollards et les Hussites.



A côté des Vaudois, le XIIIe siècle vit naître
et se développer plusieurs autres sectes exaltant
la pauvreté et jetant le discrédit sur l’Église
coupable, à leurs yeux, d’entasser des richesses
et de posséder des principautés. Elles procédaient
des écrits d’un ermite cistercien de Calabre,
Joachim de Flore, abbé de Curace, mort dans les
dernières années du XIIe siècle. Expliquant à la
lumière de l’Apocalypse, la Trinité, il apercevait
une évolution historique au sein des trois personnes
divines et doublait ainsi sa théologie d’une
philosophie de l’histoire se terminant elle-même
en prophétie.


L’Ancien Testament, disait-il, avait été l’œuvre
du Père, qui lui-même avait prédit l’œuvre
rédemptrice du Fils. Le Nouveau Testament,
œuvre du rachat de l’humanité, était le règne du
Fils ; mais le Fils n’avait-il pas prédit à son tour
l’avénement de l’Esprit qui achèverait et perfectionnerait
son action, donnant ainsi au
monde, après la rédemption par le Fils, cet
amour infini, et cette charité qui absorbe en
elle-même la foi et l’espérance parce que seule
elle communique à l’homme la plénitude de la
divinité ? Joachim de Flore décrivait les signes
qui annonceraient l’avénement prochain de cet
Évangile éternel de l’Esprit qui engloberait en
lui les deux Testaments. Les générations qui le
suivirent, commentant ses écrits comme des
livres saints, placèrent vers 1260 l’année où
commencerait le règne de l’Esprit.


Cette théologie, tellement risquée que son
auteur la soumit spontanément au jugement du
Saint-Siège, donnait naissance à une morale et
à une politique sociales. Le premier règne, celui
du Père, est celui du mariage, celui où la chair
proche du péché primordial, l’emporte encore.
Le mariage qui réglemente les passions charnelles,
est alors le degré le plus élevé de la
dignité humaine. C’est aussi celui de la crainte
courbant l’humanité tremblante devant le Dieu
jaloux. Le règne du Fils a porté à un haut degré
la spiritualisation de l’homme ; c’est l’âge de la
cléricature établie sur la continence absolue de
la virginité. L’avénement du Paraclet prédit
achèvera cette œuvre de spiritualisation, puisque
le Paraclet est l’Esprit. « Les clercs ont commencé
cette sublimation des instincts mais n’ont pas
renoncé à la vie active ; ils sont restés dans le
monde, n’ont pas rompu complètement avec le
corps. Les moines porteront au plus haut degré,
par la vie contemplative et le renoncement
absolu, l’exaltation de l’Esprit. »


Dans ces oppositions de deux Testaments, de
la chair et de l’esprit et dans l’annonce de cette
victoire définitive de l’esprit, nous retrouvons — il
est vrai sans trace de manichéisme — certaines
doctrines cathares. D’autre part, ce détachement
des choses matérielles, ce renoncement
absolu, les Pauvres de Lyon, les Vaudois, les
prêchaient aussi ; et les prêchait aussi, vers le
même temps, celui qui s’était fiancé à dame
Pauvreté, saint François d’Assise.


Aussi n’est-il pas étonnant que les visions
apocalyptiques de l’abbé calabrais aient séduit
à la fois, au cours du XIIIe siècle, des infidèles
tels que les Cathares, des hérétiques tels que les
Vaudois, et des orthodoxes, prétendant le demeurer
même quand il leur arriva d’être condamnés
par les papes, les franciscains.


Dès sa fondation, peut-on dire, et pendant
tout le premier siècle de son existence, l’ordre
de saint François fut profondément divisé par
la question de la pauvreté. Les uns, plus près
de leur saint fondateur, voulaient la pratiquer
absolument et n’admettaient pas que leur ordre
pût posséder ; les autres acceptaient les atténuations
que, du vivant même de saint François,
le Saint-Siège avait apportées à sa règle et à son
idéal et demandaient que l’ordre pût posséder
des biens et des richesses pourvu que chacun en
usât en esprit de pauvreté. Les controverses
sur cette question furent souvent violentes et
déterminèrent des conflits pénibles et même des
schismes au sein de la famille séraphique.


Les défenseurs de la pauvreté absolue se
reconnurent dans ces disciples de l’Esprit ou
Spirituels, qui devaient hâter l’avénement du
Paraclet, décrit par Joachim de Flore, par la
contemplation et le détachement absolu des
choses de ce monde. La pauvreté selon l’idéal de
saint François était pour eux le signe extérieur
de l’homme vraiment spirituel. Aussi plusieurs
d’entre eux firent-ils des commentaires des
écrits de Joachim de Flore et on finit par les
appeler tous des Spirituels. En 1247, ce fut un
religieux à tendances joachimistes qui fut élu
ministre général de l’Ordre, Jean de Parme ; il
dut donner sa démission en 1257 lorsque le
pape Alexandre IV eut condamné l’Introduction
à l’Évangile éternel.


Vers le même temps un franciscain du couvent
de Béziers, Pierre-Jean Olive (né à Sérignan,
en 1248), exposait un joachimisme atténué qui
fut désormais la doctrine des Spirituels. Rejetant
la doctrine condamnée par l’Église du règne de
l’Esprit se substituant à celui du Fils, il
reprenait néanmoins la division de l’histoire du
monde en trois âges et de l’histoire de l’Église
en sept époques, imaginée par Joachim de Flore.


Le troisième âge du monde correspond à la
sixième et à la septième époque de l’Église. La
sixième est marquée non par la publication d’un
nouvel Évangile, mais par le renouvellement de
l’Évangile du Christ sur la base de la très haute
pauvreté contenue dans la Règle de saint François,
laquelle s’identifie avec l’évangile du
Christ. De même que le deuxième âge du monde
avait été caractérisé par la fermeté dans la foi
à la divinité de Jésus, de même le troisième âge
sera caractérisé par la fermeté dans la pratique
de la pauvreté de Jésus. Saint François est
comme une réapparition du Christ sur la terre.


« Son ordre, ou plutôt ceux qui s’inspireront
de son esprit, seront vraiment des « pauvres
évangéliques » ; ils seront persécutés par l’Église
charnelle comme le Christ le fut par la synagogue ;
et de même que le Christ fut enseveli,
l’esprit de la Règle sera enseveli et étouffé par
les commentaires, les dispenses et les adoucissements.
Olive calcule que le troisième âge du
monde doit durer 700 ans et commencer vers
l’an 1300 avec le crucifiement des « Pauvres
évangéliques » par l’Antéchrist qui trouvera ses
principaux partisans dans l’ordre franciscain.
Mais de même encore que le Christ est ressuscité,
après ces épreuves viendra le triomphe. Olive
devint aussitôt le grand théoricien, le saint, le
prophète des spirituels[40]. »


[40] P. Gratien. Histoire de la fondation et de l’évolution
de l’Ordre des Frères Mineurs au XIIIe siècle,
p. 387.



Les franciscains Spirituels, après de nombreuses
péripéties, crurent triompher avec
l’avénement de Célestin V (1294). Ayant pratiqué
lui-même la vie érémitique, dans la pauvreté,
ce pape connaissait et estimait deux
Spirituels, Pierre de Macerata et Pierre de Fossombrosse.
Il les reçut, écouta leurs plaintes et
les déliant de l’obéissance à leurs supérieurs
franciscains, il les autorisa à vivre selon leur
idéal d’absolue pauvreté dans des ermitages
mis à leur disposition par l’abbé des Célestins.
Leur joie fut de courte durée. Moins d’un an
après, Célestin V abdiquait ; son successeur
Boniface VIII cassait sa décision et favorisait
les poursuites qui pourraient être dirigées contre
les Spirituels. Ces derniers, sous l’influence de
Pierre de Fossombrosse, qui prit dès lors le nom
d’Ange Clareno, refusèrent de reconnaître l’abdication
de Célestin V, estimant qu’elle avait
été extorquée et l’élection de Boniface VIII
fut jugée par eux schismatique ; ils continuèrent
donc d’invoquer la décision de Célestin V, qui
leur permettait de vivre entre eux et ils s’intitulèrent
petits frères de la Vie Pauvre, Fraticelli.
C’est l’un des noms sous lesquels on désigna,
dès lors, les Spirituels.


Après la mort de Pierre-Jean Olive (1298),
les Fraticelli se multiplièrent. Ils groupèrent
eux-mêmes autour d’eux des laïques du Tiers-Ordre,
qui voulaient, eux aussi, être les adeptes
et les apôtres de la pauvreté ; on les appela
Béguins et Béguines.


Boniface VIII, Clément V et Jean XXII
essayèrent de supprimer ce mouvement qui de
plus en plus faisait opposition à l’Église, lui
reprochant ses richesses et ses principautés,
comme le faisaient les Vaudois ; mais il trouva
un défenseur énergique dans la personne d’un
franciscain du couvent de Narbonne, fervent
apôtre de la Pauvreté évangélique, Bernard
Délicieux, et dans un autre Mineur qui continuait,
dans ses écrits, l’œuvre d’Olive, Ubertino
de Casal. Bientôt, les Spirituels se répandirent
en Italie et dans le Midi de la France surtout à
Narbonne et à Béziers ; dans ces deux dernières
villes, ils furent si puissants qu’ils réussirent à
chasser des couvents franciscains les religieux
qui ne voulaient pas de la pauvreté absolue.


Après maintes remontrances et plusieurs
procès inutiles, le pape Jean XXII voulut en
finir avec eux et, le 17 février 1317, il ordonna
aux inquisiteurs du Languedoc de traiter désormais
comme des hérétiques les dissidents franciscains,
quelle qu’en fût la dénomination :
Spirituels, Fraticelli, Bizochi, Béguins. A la fin
de la même année, une nouvelle bulle de
Jean XXII (30 décembre) excommunia solennellement
et supprima la secte des Fraticelli,
frères de la pauvre vie, les Bizochi ou Béguins,
qui « prétextant une autorisation de Célestin V »,
s’étaient établis et multipliés en Italie, en Sicile,
en Provence, à Narbonne et à Toulouse. La
Congrégation des Spirituels de Toscane qui
avait pour chef Henri de Ceva, fut condamnée
quelques semaines plus tard (23 janvier 1318)
et les évêques eurent ordre de punir les rebelles[41].


[41] Ces bulles sont résumées par Vidal. Bullaire de
l’Inquisition française, nos 16 et 16 bis.



Dès lors, les Spirituels, les Fraticelli et les
Béguins furent gibier d’Inquisition.


Jean XXII inaugura les poursuites. Le 27 avril,
il manda aux officiaux de Narbonne et de
Béziers d’instrumenter contre un certain nombre
de Frères Mineurs, fauteurs de dissensions et de
scandale dans leur ordre. C’étaient, pour Narbonne,
Guillaume de Saint-Amans, Raymond
Crivelier, Cervian, Bernard Parazols, Bérenger
Tortel, Jacques de Portal, Guillaume Laurent,
Jacques de Rieu, Laurent de Salses, Raymond
Carlat, Bertrand Durand, Pierre Fabre, Bernard
François, Guillaume Sautons, Jean Barrau,
Guillaume Roger, Raymond Bordic, Arnaud
Raymond, Bernard d’Alzonne, François Sysinus,
Pons Roca, Jean Rasier, Bernard d’Antugnac,
Guillaume Arnaud, Raymond Bels, Bérenger de
Ferrals, Guillaume Toulza, Bernard Bonet, Bernard
Tournier, Bertrand Grancarota, Jean Corvi,
Pierre Austensii, Guillaume Pourcel, Jean
Gleize, Raymond Ferrier, Jean Pruni, Raymond
Borditi, Gentilis de La Marche, Bernard
de Saverdun, Raymond Dejean, Raymond
Maistre, Guillaume Rousset, Guiraud Marty,
Pierre Vidal, Guillaume de Vesian, et Jacques
de Montesquieu.


C’étaient pour Béziers : les religieux franciscains
Bernard Marty, Pierre Dominique, Vincent
Guiraud, Bérenger Juliol, Pierre Baysse,
Pierre de Raymond Gontard, Pierre de Raymond
de Mayrac, Bernard Andrieu, Bernard
Pelhier, Bernard Guille, Béranger Cofi, Déodat
Miquel, Jacques Séguin, Pons Porteneuve,
Jean Fabre et Guillaume Raoul.


Ces religieux, convoqués en Avignon, parurent
en consistoire devant le pape : ils
avaient à leur tête Bernard Délicieux qui prit
leur défense. Jean XXII les somma de se soumettre :
quarante le firent ; mais les vingt-cinq
autres, soutenus par Bernard Délicieux, refusèrent.
L’Inquisition s’empara de leurs personnes
et une bulle du pape du 8 novembre 1317
ordonna à l’inquisiteur de Provence et de Forcalquier,
le Frère Mineur Michel Le Moine,
d’instruire leur procès (Vidal, no 15). Quatre
d’entre eux ayant persisté dans leur obstination,
furent livrés au bras séculier et brûlés à
Marseille, le 7 mai 1318 ; un fut condamné à la
prison perpétuelle et les vingt autres à des pénitences
légères. Dans les années suivantes,
l’Inquisition condamna au bûcher un assez
grand nombre de Fraticelli et de Béguins à Narbonne,
Lunel, Lodève, Béziers, Capestang,
Carcassonne et Toulouse (1319-1322).


Quant à Bernard Délicieux, il fut arrêté à l’issue
de l’audience de Jean XXII de 1317, soumis
à une enquête dirigée par Guillaume Méchin,
évêque de Troyes, et Pierre Letessier, abbé de
Saint-Sernin de Toulouse et jugé, au nom du
pape par l’archevêque de Toulouse et les
évêques de Pamiers et de Saint-Papoul. Au lieu
de le poursuivre comme hérétique, on l’accusa
d’avoir ameuté le peuple de Carcassonne contre
les inquisiteurs et de l’avoir conduit lui-même à
l’assaut et au pillage de la maison de l’Inquisition,
les armes à la main. D’après l’acte d’accusation,
résumé par le pape lui-même dans sa bulle
du 16 juillet 1319, Bernard Délicieux aurait fait
briser par la foule les portes de la prison inquisitoriale,
mis en liberté les prisonniers, démoli
les maisons de plusieurs habitants du bourg de
Carcassonne, et mis au pillage leurs jardins et
leurs biens. Il aurait aussi diffamé les procès de
l’Inquisition et appuyé les hérétiques, leurs adhérents
et ceux qui leur donnaient asile. Il aurait
enfin tenté par trahison de faire passer Carcassonne,
Albi et Cordes de la domination du roi
de France à celle de l’infant de Majorque et
contribué par ses envoûtements à la mort du
pape Benoît XI, ennemi des Spirituels.


Les juges ne retinrent que la première accusation
et condamnèrent Délicieux à la prison perpétuelle.


Contre cette politique de répression de
Jean XXII les Fraticelli invoquaient des lettres
de plusieurs de ses prédécesseurs, par exemple,
la bulle de Nicolas III, Exiit qui seminat, insérée
par Boniface VIII au Sexte qui déclarait que la
règle de saint François était visiblement inspirée
du Saint-Esprit et qu’en ordonnant la pratique de
l’absolue pauvreté, elle ne fait que suivre l’exemple
du Christ et des apôtres ; le canon Exivi de
paradiso du concile de Vienne approuvé par
Clément V et inséré dans les Clémentines, qui
approuvait, dans une certaine mesure, les rigoristes.
Pour en finir avec ces discussions,
Jean XXII les rouvrit afin d’aboutir à une sentence
définitive. Saisie par lui, une commission
de théologiens condamna la thèse des Spirituels :
mais le chapitre général des franciscains réuni
par le général de l’Ordre, Michel de Césène,
l’affirma une fois de plus, sous l’influence du
général lui-même, de Guillaume Occam et de
Buonagrazia de Vérone.


Jean XXII crut trancher définitivement le
débat en publiant, le 12 novembre 1323, la
constitution Cum inter nonnullos, où il condamnait
comme hérétique la doctrine des Spirituels
et des Fraticelli, affirmant que le Christ et
les apôtres n’avaient jamais rien possédé en
propre mais pratiqué l’absolue pauvreté ; il la
fit insérer dans le Corpus juris canonici, à la
section des Extravagantes.


Ce qui avait enhardi les Spirituels jusqu’à la
révolte déclarée contre le Pape, c’est qu’ils
avaient trouvé un protecteur fort puissant dans
la personne de l’empereur allemand Louis de
Bavière.


A la mort de Henri VII, une double élection
avait attribué la couronne impériale à deux
rivaux, Frédéric d’Autriche et Louis de Bavière.
Le pape voulut profiter de la circonstance pour
affirmer, une fois de plus, sa suprématie sur
l’Empire ; il se réserva de trancher lui-même
le différend et en attendant, il affecta la plus
stricte neutralité entre les deux adversaires,
déclara l’Empire vacant et en confia le vicariat
à Robert d’Anjou, roi de Naples, chef du
parti guelfe italien (1317). Les deux rivaux
n’en continuèrent pas moins à guerroyer l’un
contre l’autre et, le 28 septembre 1322, Louis de
Bavière fit prisonnier, à la bataille de Muhldorf,
Frédéric d’Autriche.


Malgré cette victoire, Louis ne put pas obtenir
la reconnaissance du Saint-Siège, sans doute
parce qu’il ne voulut pas accepter les conditions
qui en étaient le prix, et passant outre, il fit
fonction de roi des Romains, nomma un vicaire
impérial en Italie et réorganisa la ligue gibeline
des seigneurs de Lombardie contre l’armée
pontificale qui assiégeait Visconti dans Milan
et dut se retirer.


Jean XXII lança aussitôt contre lui un monitoire,
le sommant de comparaître en Avignon
dans les trois mois, sous peine d’excommunication.
Louis de Bavière n’ayant pas comparu,
après plusieurs délais successifs, fut solennellement
excommunié (1324). Cette condamnation
de l’empereur bavarois coïncidait avec celle
des Spirituels ; elle les unit dans une étroite
solidarité contre Jean XXII.


Le 22 mai 1324, dans sa déclaration solennelle
de Sachsenhausen contre le pape, Louis de
Bavière prenait ouvertement le parti des Fraticelli
et des Spirituels. « La méchanceté du Pape,
disait-il, s’attaque jusqu’au Christ, jusqu’à la
Très-Sainte-Vierge, jusqu’aux apôtres et à tous
ceux dont la vie a reflété la doctrine évangélique
de la parfaite pauvreté. Sept papes ont approuvé
la règle que Dieu a révélée à Saint François et
par ses stigmates, le Christ l’a comme authentiquée
de son sceau. Mais cet oppresseur des
pauvres, cet ennemi du Christ et des apôtres
cherche par la ruse et le mensonge à anéantir
la parfaite pauvreté. »


Dans sa savante étude sur Ubertin de Casal,
le P. Callaey montre bien que plusieurs Fraticelli
de marque collaborèrent directement à la rédaction
de cet appel de Louis de Bavière contre
Jean XXII ; l’un d’eux était un ancien franciscain
devenu bénédictin, François de Lautern.
Le 27 juin 1324, Jean XXII ordonna aux archevêques
de Cologne, de Mayence et de Trêves, à
l’évêque de Spire, au provincial et aux custodes
franciscains d’Allemagne, de l’arrêter et de l’envoyer
en Avignon où son procès serait instruit. Le
provincial devait aussi se saisir de Henri de
Thalheim qui, au chapitre général de Pérouse,
avait contribué à faire triompher contre le pape
la thèse de la pauvreté absolue et devait devenir
plus tard chancelier impérial. Jean XXII renouvela
plusieurs fois ses mandats d’arrêt contre
François de Lautern ; le 8 janvier 1326, il ordonnait
au custode de Ratisbonne de se saisir de lui
à tout prix, « parce qu’il semait des germes de
doctrines perverses, per diversa Alemanniae
loca. »


Le ministre général Michel de Césène, bien que
Spirituel, gardait encore une extrême réserve.
Au chapitre de Lyon, tenu à la Pentecôte de
1325 — un an après l’appel de Sachsenhausen — il
recommandait à tous les franciscains de ne
parler qu’avec modération et respect de l’Église
Romaine, du Pape et de sa définition sur la
pauvreté évangélique[42], ordonnant à tous les
supérieurs de punir de prison les délinquants.


[42] P. Callaey, op. cit., p. 247.



Poursuivant, malgré son grand âge, la lutte
contre ses adversaires coalisés sur le terrain
religieux et politique, Jean XXII condamnait
solennellement l’un des principaux ouvrages de
l’un des maîtres les plus vénérés des Spirituels,
les Postilles d’Olive sur l’Apocalypse (8 février
1326). Il voulut aussi s’assurer de la personne
de Michel de Césène et de Buonagrazia de Bergame
et sous peine de déposition et d’excommunication,
il leur fit promettre par serment de ne
pas quitter la curie et Avignon sans sa permission.
Michel et son compagnon savaient que leur
procès allait s’instruire et les dispositions du
pape ne leur laissaient aucun doute sur l’issue qui
lui serait donnée. Aussi prirent-ils la fuite, de
nuit, et allèrent se réfugier en Italie. Par une
bulle racontant tous ces faits, Jean XXII prononça
contre eux la déposition, conséquence de
leur fuite et les inculpant d’hérésie, chargea
l’inquisiteur de Provence, le franciscain Michel
Le Moine, d’instruire leur procès (1er juin 1327).
(Vidal, no 80.)


La lutte était ouverte entre le pape et la fraction
de l’ordre franciscain qui, malgré la sentence
d’excommunication et de déposition lancée
par le pape contre Michel de Césène et Buonagrazia
de Bergame, continuaient de reconnaître
le premier comme leur ministre général et le
second comme le procureur général de leur
ordre.


Louis de Bavière, de son côté, accentuait son
hostilité contre le pape. Sous l’influence des
spirituels de son entourage, il accusait publiquement
Jean XXII d’hérésie et en ne l’appelant
plus que « Jean de Cahors », il montrait qu’il ne le
reconnaissait plus comme pape. En même temps,
il décidait de marcher sur Rome. Parti de Trente
le 15 mars 1327, il entrait à Milan et y recevait
le 31 mai, de l’évêque d’Arezzo, la couronne de
fer. Il s’emparait de Pise, après un siège d’un
mois (8 octobre 1327), et le 7 janvier 1328,
faisait son entrée solennelle à Rome et dans la
basilique de Saint-Pierre. Le 11 janvier, au
Capitole, sur la proposition de l’évêque d’Aléria,
le peuple le proclamait empereur. « Au matin
du 17 janvier, un cortège pompeux conduit de
Sainte-Marie-Majeure à Saint-Pierre l’empereur
vêtu de soie blanche, monté sur un destrier
blanc. Les évêques d’Aléria et de Castello
célèbrent la cérémonie du couronnement, suivant
le rite traditionnel ; puis Sciarra Colonna,
l’insulteur de Boniface VIII, place, au nom du
peuple romain, le diadème sur la tête de « l’oint
du Seigneur ».


De son côté, Jean XXII avait successivement
privé Louis du duché de Bavière et de tous ses
fiefs impériaux ou ecclésiastiques (3 avril 1327)
l’avait déclaré hérétique à cause de son adhésion
à la doctrine des Spirituels (23 octobre 1327)
et enfin il fit prêcher la croisade contre lui en
déclarant nul son couronnement (31 mars 1328).


L’union de Louis de Bavière et des Spirituels
se resserra à mesure que la lutte devenait plus
acharnée. Ubertino de Casal, Buonagrazia de
Bergame, Occam et Michel de Césène étaient à
ses côtés à Rome et ils contribuèrent à la double
démarche qui allait déchaîner une guerre inexpiable
entre le pape et l’empereur et le schisme
dans l’Église : le 18 avril 1328, dans l’atrium de
Saint-Pierre, la déposition de Jean XXII pour
cause d’hérésie proclamée dans une assemblée
de clercs et de laïques, que présidait l’empereur
Louis de Bavière ; le 12 mai, jour de l’Ascension,
l’élection par la plèbe romaine d’un obscur
Spirituel, Pierre de Corbara, comme pape sous
le nom de Nicolas V.


Nous n’avons pas à raconter les péripéties
du schisme qui se termina, en 1333, par la soumission
de Pierre de Corbara à Jean XXII, ni
celles de la lutte entre l’Empereur et le Saint
Siège à laquelle mit fin, en 1347, la mort de
Louis de Bavière ; ce qu’il importe c’est de voir
la part importante qu’eut l’Inquisition dans la
répression des Fraticelli.


Elle les poursuivit dans ces pays du Midi de la
France où leur secte s’était tout d’abord développée.
Le 10 octobre 1326, l’évêque d’Elne,
Bérenger Batlle était chargé par Jean XXII
d’une enquête sur les erreurs que professait, au
sujet de la pauvreté absolue du Christ et des
apôtres, un franciscain de Villefranche de Conflent,
Guillaume Nègre. (Vidal, no 70). Pour
échapper à l’Inquisition, un certain nombre de
Béguins de Béziers et de Narbonne cherchèrent à
partir en Terre-Sainte et en Grèce où nul ne les
suspecterait, et l’un d’eux, Pierre Trencavel de
Lieuran-Cabrières recueillit des fonds pour cette
émigration. Il fut arrêté et condamné à la prison
perpétuelle. Il réussit à s’évader de la prison
inquisitoriale de Carcassonne ; arrêté une seconde
fois, il fut détenu dans la prison de l’inquisiteur
de Provence avec sa fille Andrée, « de crimine
hujusmodi vehementer suspecta et etiam fugitiva ».
Le 21 mars 1327, le pape ordonna à Michel Le
Moine, inquisiteur de Provence, de remettre ces
deux personnes à Jean Duprat, son collègue de
Carcassonne, chargé d’instruire leur procès.
Trencavel fut condamné, avec plusieurs de ses
partisans : Étienne Gramat de Béziers, Blaise
Boyer, tailleur à Narbonne, le prêtre Jean Roger
et Bernard Maurin, prêtre à Narbonne.


Parfois, les hérétiques poursuivis se réfugiaient
dans des églises et des couvents, où la
force publique ne pouvait pas pénétrer pour les
arrêter et ainsi, leur impunité était garantie
par une sorte de droit d’asile. Jean XXII le leur
enleva à la demande du roi de France, Philippe VI
(25 mai 1328). Désormais, les agents de la puissance
séculière purent se saisir d’eux jusqu’aux
pieds des autels si l’évêque ou l’inquisiteur y
consentait. De son côté, le pape demandait au
roi de permettre aux inquisiteurs de faire justice
des partisans de Louis de Bavière qui venant
d’Italie en grand nombre, « multi Tusci », s’étaient
réfugiés dans le royaume de France, apparemment
dans les provinces de Provence et de
Languedoc ; en même temps, il lui transmettait
les actes du procès d’un certain Pochin Esburre
que devait poursuivre l’Inquisiteur de Provence
(30 juillet 1328)[43].


[43] Vidal. Bullaire de l’Inquisition française, no 81.



Philippe VI dut répondre favorablement à
cette demande puisque, dans le courant de 1329,
Jean XXII faisait instrumenter contre les
Fraticelli jusque dans Paris. En février 1329,
il chargeait Géraud de Campinulo, chanoine et
chantre de Paris, de se saisir d’un Fraticello
Cecco d’Ascoli ; en mai, de publier les sentences
portées contre Louis de Bavière, l’anti-pape
Pierre de Corbière et les juristes qui défendaient
leur cause à Paris, Jean de Jandun et
Marsile de Padoue ; enfin le 13 juillet, il chargeait
le même Géraud, Hugues Michel de Besançon,
évêque de Paris, et l’Université de faire
arrêter Géraud Rostang de Gênes, partisan de
Michel de Césène, dont il avait favorisé la fuite
d’Avignon en Italie.


L’évêque de Paris exécuta les ordres du pape
qui le félicitait de son zèle, le 28 février 1330,
à l’occasion du procès d’un autre Fraticello
nommé Conrad. Ce franciscain ayant accusé le
pape d’hérésie, l’officialité de Paris l’avait
arrêté et emprisonné. Son procès fut instruit par
l’inquisiteur de France, Aubert de Châlons et
l’évêque de Paris, d’après les prescriptions du
Concile de Vienne. Les pièces de l’instruction et
les moyens de défense de l’accusé furent transmis
au pape qui les retourna à l’évêque et à l’official,
en louant leur zèle et en les exhortant à poursuivre
l’affaire (28 février 1330), selon l’avis
qu’avaient émis les cardinaux Jacques Fournier
et Pierre de Mortemart. Mais la reine de France,
Jeanne, s’étant intéressée à l’accusé, le pape le
fit relâcher, se contentant de son repentir.


D’autres documents nous montrent l’Inquisition
d’Aragon et de Majorque instrumentant
contre les Fraticelli. Le dominicain François
Sala, lieutenant de l’inquisiteur, d’accord avec
Gui de Terrena, évêque de Majorque, poursuivit
Bernard Fustier, frère Mineur qui leur avait été
dénoncé comme hérétique ; chez lui on trouva de
nombreux écrits infectés d’hérésie, dont la plupart
lui avaient été envoyés par un habitant de
Girone.


Ces procédures et celles qui furent engagées
contre un noble Roussillonnais, Adhémar de
Mosset, inculpé lui aussi de béguinisme, avaient
été provoquées par les lettres envoyées par
Jean XXII, le 24 avril 1330, à l’évêque d’Elne et
à l’inquisiteur de Majorque pour les engager à
poursuivre énergiquement l’hérésie, et le 8 mai
au roi de Majorque, Jacques II, pour lui demander
de favoriser de tout son pouvoir l’action de
l’évêque et de l’inquisiteur[44]. Le pape dut être
content de l’Inquisition et du roi, car deux ans
plus tard, il leur adressait à l’une et à l’autre ses
félicitations.


[44] Vidal. Bullaire de l’Inquisition française, nos 96,
97 et 99.



Quoique chef du parti guelfe en Italie, le roi
de Naples, Robert d’Anjou, montra moins de
docilité. Sa femme la reine Sanche ne cachait pas
sa sympathie pour les Spirituels et sous son
influence, le roi prétendit s’opposer au procès
inquisitorial que dirigea contre deux d’entre eux,
Pierre de Cadenet et André de Galian, le général
de l’ordre franciscain, nommé à la place de
Michel de Césène, Géraud. Jean XXII repoussa
énergiquement ses plaintes, le menaçant de
dénoncer au monde entier la faveur que la reine
accordait aux Spirituels. « Si la reine irritée
contre le général des Frères Mineurs prétend le
diffamer, écrivait-il le 13 mars 1332, au roi
Robert, il sera obligé, lui et ses frères, de publier
et d’écrire en divers pays pour leur justification
que la reine favorise les schismatiques et les
apostats de l’Ordre, que de quelque part qu’ils
viennent, elle les reçoit et leur fournit avec
abondance tout ce qui leur est nécessaire, tandis
qu’elle persécute les frères fidèles. Elle ne souffre
pas que le général ni même les inquisiteurs et les
évêques fassent leur devoir contre les hérétiques ;
elle a, au contraire, arraché aux prélats les lettres
que nous leur avions adressées concernant l’office
de l’Inquisition. »


Alliés de Louis de Bavière contre la papauté,
les Spirituels prirent une grande importance en
Allemagne, y faisant de nombreux prosélytes
parmi les mystiques d’une part, et de l’autre,
parmi les gibelins et les adversaires de la cour
romaine. Aussi l’Inquisition les poursuivit-elle
avec une énergie toute particulière dans tous les
pays qui n’acceptaient pas l’autorité de Louis de
Bavière.


Dans certaines régions ce furent les évêques
qui dirigèrent la poursuite. Parmi les captures les
plus importantes que fit, en 1322, l’archevêque
de Cologne Henri, figurait un Béguin, Lollard
Walter, Hollandais, qui exerçait une telle influence
sur ses disciples que, adoptant son surnom,
ils se nommèrent Lollards. Il prêchait et
écrivait en langue vulgaire comme devait le faire,
deux siècles plus tard, Luther. Arrêté, il refusa,
malgré les supplices de la torture, de livrer les
noms de ses partisans et mourut sur le bûcher.
En 1325, ce furent des assemblées de Béguins
qui furent découvertes ; 50 d’entre eux furent
mis à mort, toujours par l’autorité épiscopale.
L’action énergique de l’archevêque de Cologne
fut imitée, en Westphalie, par ses collègues de
Munster, d’Osnabruck, de Minden et de Paderborne
et par celui de Metz ; dans cette dernière
ville, plusieurs hérétiques furent brûlés.


L’épiscopat sentit la nécessité d’organiser des
Inquisitions régulières et de les confier à des
religieux. Aussi, vers 1340, nous voyons un religieux
augustin, Jordan, instrumenter en Saxe,
condamner au bûcher à Angermunde 14 hérétiques
et un à Erfurt. Ce dernier qui se déclarait
Fils de Dieu et annonçait qu’il ressusciterait le
troisième jour, semble avoir été un fou plutôt
qu’un hérétique.


Lorsque, après la mort de Louis de Bavière
(1347), l’Empire eut à sa tête un chef, Charles IV
de Luxembourg, si dévoué au Saint-Siège, qu’on
le surnommait « l’Empereur des prêtres »,
l’Inquisition fut dirigée non plus par les évêques
mais par le pape. En 1348 Jean Schandelang,
dominicain de Strasbourg, fut nommé inquisiteur,
au nom du Saint-Siège, pour toute l’Allemagne.


Le Saint-Office eut à sévir à la suite du mysticisme
déréglé et révolutionnaire qu’allumèrent
les horreurs de la Peste Noire et dont l’une des
manifestations, en Allemagne comme en France,
fut la multiplication des bandes errantes de Flagellants.
Les mystiques en rupture de ban, les
Frères du Libre Esprit, les Fraticelli, les Lollards,
les Béguins, rejoignirent partout les Flagellants,
surtout lorsque le pape Clément VI
eut sévèrement condamné leurs pratiques. Aussi,
à plusieurs reprises, les papes essayèrent-ils de
nouveau de remettre en mouvement contre tous
ces hérétiques l’Inquisition. En 1353, Innocent
VI renouvela les pouvoirs de Jean Schandelang ;
en 1366, un autre dominicain, Henri de
Agro, exerçait les fonctions inquisitoriales dans
la province de Mayence, le diocèse de Strasbourg,
le diocèse de Bâle de la province de
Besançon, aidé, comme l’avait décrété le concile
de Vienne, par les représentants des évêques.
En 1367, Urbain V nommait inquisiteurs toujours
contre les Béguins, deux dominicains,
Ludwig von Caliga et Walter Kerlinger, et par
deux édits signés à Lucques, les 9 et 10 juin
1369, l’Empereur Charles IV ordonna à tous les
détenteurs de l’autorité civile de donner leur
concours le plus absolu aux Inquisiteurs ; en
même temps, il remettait en pleine vigueur
les ordonnances portées par les empereurs Hohenstaufen
du XIIe et du XIIIe siècles, en particulier
par Frédéric II, contre l’hérésie.


Ainsi organisée, la répression fut sévère ; à
Magdebourg, Erfurt, Nordhausen, plusieurs Béguins
furent brûlés. Elle fut efficace ; car l’Empereur
déclara bientôt que l’hérésie était anéantie
dans les provinces de Magdebourg et de
Brême, en Thuringe, dans la Hesse et en Saxe
et Grégoire XI ordonnait, en 1372, de poursuivre
les hérétiques dans les pays de Brabant, de
Hollande, de Poméranie et de Silésie, où ils
avaient reflué vers les confins de l’Empire.


En affaiblissant l’Église partagée entre deux
obédiences rivales, le grand Schisme ne paralysa
pas l’Inquisition d’Allemagne. En 1392, un inquisiteur
papal, nommé Martin, traversa la Souabe,
réconcilia avec l’Église un grand nombre de
Béguins et de Spirituels et en envoya aussi
quelques-uns au bûcher ; la même année, à
Bingen, 36 hérétiques étaient brûlés. Les
années suivantes, 1393 et 1394, un autre
inquisiteur papal, Pierre, provincial des Célestins,
montra une grande activité. Il réconcilia
un grand nombre d’hérétiques, se contentant
de leur imposer des pénitences canoniques ; un
de ses registres, dit M. Lea, ne contient pas moins
de 443 affaires.


Ce qui amena cette recrudescence d’activité
de l’Inquisition, même pendant le schisme, c’est
que l’hérésie devenait de plus en plus redoutable.
Toutes les sectes qui avaient pullulé
à la suite du mouvement mystique des Spirituels
s’étaient confondues les unes dans les autres ;
d’autre part, l’hérésie vaudoise se réveillait à
leur contact. Enfin, toutes ces sectes prenaient
de plus en plus un caractère révolutionnaire.


Les Spirituels avaient dirigé déjà contre
Jean XXII une offensive religieuse et politique
à la fois, puisqu’ils l’avaient déclaré intrus et
avaient fait cause commune avec son rival l’Empereur
Louis de Bavière, pour le faire déposer et
déchaîner le schisme. Les doctrines impérialistes
des légistes furent propagées par les docteurs
spirituels contre la papauté. Le théologien franciscain
Occam fit cause commune avec les légistes
impériaux, Marsile de Padoue et Jean de Jandun.
A mesure que le mouvement s’accentua, il prit un
caractère social, parce que c’était dans les masses
populaires que l’hérésie se recrutait et bientôt,
de social il devint socialiste et même anarchiste,
avec les Lollards, Wicklef et Jean Huss.


En 1413, Jean Lucke tira des œuvres du premier
160 propositions qui furent, bientôt après,
condamnées par le Concile de Constance ; or
voici celles qui, dans le nombre, traitent des
relations sociales.


« 1o Sans la grâce, l’homme ne saurait tirer
un droit légitime de propriété ni des dépositions
des témoins, ni des sentences des juges, ni de la
possession matérielle, ni de l’hérédité, ni des
mutations, ni même de tout cela réuni ;


« 2o Puisque Dieu a donné à l’homme tout
bien, dès que l’homme en abuse, il ne peut plus
se réclamer de la donation divine ; et si ce titre
de propriété lui fait défaut, je ne sais quel autre
il pourra alléguer ;


« 3o Tout homme injuste, occupant un bien
de Dieu, ne saurait l’avoir que par vol, rapine et
brigandage.


« 4o Toute communauté, toute personne ecclésiastique
ayant coutume d’abuser de ses richesses,
peut en être dépouillée par le pouvoir
civil, quels que soient d’ailleurs les titres humains
sur lesquels elle s’appuie.


« 5o Dieu ne peut pas donner à l’homme, ni
pour lui-même ni pour ses héritiers, une puissance
civile perpétuelle.


« 6o La succession n’est pas un titre suffisant
pour légitimer une vraie puissance, s’il ne s’y
joint la charité.


« 7o Toute personne en état habituel de péché
mortel ne saurait exercer un pouvoir légitime.


« 8o Dans le cas où la patrie serait ravagée et
dévastée, même par les barbares, mieux vaudrait
tout souffrir humblement que de repousser avec
courage l’agression.


« 9o Dieu exige du pouvoir civil la justice ;
aussi quiconque est en état de péché mortel
n’est maître de rien. »


Il n’est pas nécessaire d’examiner longuement
ces propositions pour leur découvrir un caractère
d’anarchisme mystique. D’après Wicklef,
le pouvoir n’est qu’une communication faite
par Dieu à l’homme de son pouvoir suprême ;
or Dieu ne se communiquant qu’à ceux qui sont
en état de grâce, quiconque est en état de péché
mortel ne saurait entrer en communication avec
Dieu, et partant, exercer une autorité légitime.
Usurpateur en conséquence quiconque, en vertu
des prétendues lois de succession, du consentement
populaire, de la possession même, prétend
gouverner sans la grâce de Dieu ! C’est un devoir
pour tout fidèle de se dresser contre lui et de
détruire une tyrannie d’autant plus odieuse
qu’elle s’attaque à Dieu lui-même.


Sans doute, les théologiens de la théocratie
avaient prêché aux siècles du Moyen-Age une
doctrine qui peut être, par un certain côté, comparée
à celle de Wicklef. D’après eux, l’orthodoxie
la plus rigoureuse devait être exigée de
tout détenteur du pouvoir et le prince qui se
mettait en opposition ouverte avec l’Église,
était, par ce fait même, privé de toute autorité.
La déchéance du prince était la conséquence
logique et immédiate de son excommunication ;
et ainsi, si d’après Wicklef, il ne pouvait y avoir
d’autorité légitime sans état de grâce, d’après
Grégoire VII il n’y avait pas de pouvoir sans
l’orthodoxie.


La ressemblance entre ces deux doctrines est
toute superficielle. Ce qui les distingue profondément,
c’est que la doctrine théocratique désigne
le tribunal qui jugera les détenteurs de l’autorité,
prévenus d’hérésie et, à ce titre, passibles de déposition,
comme aussi la procédure qui précisera le
crime dont la punition sera la déchéance. On peut
trouver excessives ces prétentions, mais comme
loin de détruire l’autorité, elles se contentent de
la déplacer, en la centralisant aux mains du
pape, on ne saurait les accuser d’anarchisme.


Dans la théorie de Wicklef au contraire, le
vice qui détruit l’autorité n’est pas évident, car
le péché mortel n’est pas un acte aussi caractérisé
qu’une rébellion ouverte contre l’Église.
Le prince peut en commettre dans sa vie privée,
en secret, au sein même de sa conscience ; sa
faute sera connue tantôt de lui seul, tantôt de
ses familiers les plus intimes, tantôt d’un nombre
plus ou moins grand de ses sujets ; elle aura ainsi
une publicité très variable. Mais surtout, qui
pourra dire, d’une manière certaine, si le péché
est mortel. L’intention aggrave une faute, en
apparence légère, ou atténue un péché en apparence
mortel. Quel homme peut scruter les
consciences au point de pouvoir deviner avec
certitude chez le prince le péché mortel qui doit
être suivi du retrait d’obéissance ? En toute
logique, Dieu seul pourrait le faire, or Wicklef
en reconnaît le droit à chacun ! C’est la révolte
à tout propos, le signal de la révolte donné par
le premier venu, à propos de n’importe quel
acte, que Wicklef prône dans ces propositions
extraites de ses œuvres. S’il ne nie pas l’existence
théorique de l’autorité, en pratique, il en
rend l’exercice impossible, et l’anarchisme est la
conséquence nécessaire de ses erreurs théologiques.


Le communisme s’en dégage aussi avec une
non moins forte logique. On peut résumer en
deux propositions les idées de Wicklef sur la
propriété : 1o sans l’état de grâce, la propriété
c’est le vol ; 2o l’état de grâce donne droit à la
propriété. Or ces deux propositions justifient
toutes les convoitises et toutes les spoliations.
A une dénonciation intéressée qui lui était faite
contre un fonctionnaire accusé de carlisme[45],
Louis-Philippe répondit finement que le fonctionnaire
carliste était celui dont un autre convoitait
la place. Ne pouvait-on pas dire, avec
encore plus de raison, que le jour où le système
de Wicklef aurait force de loi, les propriétaires
dont on convoiterait les biens — c’est-à-dire
tous — seraient immédiatement réputés en état
de péché mortel ; ce serait l’anarchie dans la
propriété. Et que signifie ce droit de propriété
conféré par la grâce sinon le droit de chacun à la
propriété ? car enfin, si les consciences sont plus
fortement inclinées au mal qu’au bien, il n’est
cependant pas interdit à personne d’atteindre,
pour un temps plus ou moins long, l’état de
grâce, c’est-à-dire le droit à la propriété et pour
ménager à chacun l’accès à la propriété, le jour
où la pureté de sa conscience le lui permettrait,
il n’y aurait qu’un moyen, l’établissement du
communisme.


[45] C’est-à-dire partisan de la restauration de Charles X.



Wicklef n’a pas reculé d’ailleurs devant ces
conclusions et dans son traité sur le pouvoir
civil (De civili dominio), il a formulé ce théorème
collectiviste : « Tous les biens de Dieu doivent
être communs et je le prouve ainsi. Tout homme
doit être en état de grâce, et s’il y est, il est le
maître de la terre et de tout ce qu’elle contient.


« Or cela ne pourrait pas s’accorder avec la
multiplicité de la race humaine si les biens ne
devaient pas être communs ; donc ils doivent
l’être. »


Enfin l’idée de patrie était rejetée par Wicklef
et par ses disciples ; car recommander une
attitude toujours passive devant les attaques
de l’ennemi, condamner le défenseur de son pays,
voir en lui un coupable, n’est-ce pas rendre toute
patrie impossible ? N’est-ce pas nier les devoirs
que la patrie nous impose ; n’est-ce pas même les
transformer en crimes ? Et voilà comment nous
trouvons dans l’âme de ce prédicateur anglais
du XIVe siècle les idées utopiques et antipatriotiques
d’un Tolstoï, propagées par les socialistes
et les anarchistes modernes. Ainsi anarchiste,
communiste, « sans-patrie » apparut le système
de Wicklef au Concile de Constance qui le condamna
et à l’Inquisition qui en poursuivit les
propagateurs.


Ces doctrines sortirent de la spéculation pure
et donnèrent naissance à de graves troubles
sociaux. En Angleterre, les Lollards se soulevèrent,
saccageant les comtés d’Essex, de Kent,
de Suffolk et de Norfolk, ouvrant les portes des
prisons, massacrant les hommes d’Église, de
loi et de finances. Le 13 juin 1381, jour de la
fête du Saint-Sacrement, ils entrèrent à Londres
et le lendemain, ils tuèrent l’archevêque de
Cantorbéry et le grand prieur de Saint-Jean de
Jérusalem, dont les têtes furent promenées, au
bout de piques, dans toute la ville. Que Wicklef
ait été sinon l’instigateur direct de ces atrocités,
du moins l’inspirateur de ceux qui les commettaient,
c’est ce qu’il est difficile de nier. Les
Lollards et en particulier leurs chefs Wat-Tyler
et John Bull se réclamaient de lui ; dans la
suite, l’opinion publique fit remonter jusqu’à ses
prédications la responsabilité de ces violences ;
enfin il est impossible de ne pas reconnaître une
étroite relation entre ses déclarations contre
l’Église, sa richesse et son autorité temporelle
et ces excès contre les clercs, les prélats, les
financiers et les magistrats.


Jean Huss fut toujours présenté comme le
disciple de Wicklef et son continuateur ; leurs
contemporains n’ont pas établi de différence
entre eux et c’est ensemble qu’ils furent condamnés
par le concile de Constance. Cette étroite
solidarité de ces deux hérétiques a été nettement
affirmée par l’historien français qui a le
mieux étudié Jean Huss et les hussites, Ernest
Denis. Or tout en insistant de préférence sur les
erreurs théologiques de Huss, les Pères de Constance
ont marqué qu’elles étaient séditieuses et
prêchaient la révolte au nom de la grâce ; ils
en tirèrent cette proposition qui est du pur
wickléfisme. « Tout homme en état de péché n’est
ni prince temporel, ni prélat, ni évêque, Nullus
est dominus civilis, nullus est praelatus, nullus est
episcopus. »


Le concile ne la lui prêtait pas à tort, car plus
tard, Æneas Silvius Piccolomini la retrouvait
chez les Hussites. D’après eux, écrivait-il,
quiconque était coupable de péché mortel devenait
incapable de remplir n’importe quelle
fonction civile ou ecclésiastique, et dans ce cas, la
révolte contre lui était « le plus sacré des devoirs. »


Comme celles de Wicklef, les doctrines de
Jean Huss devaient déchaîner le désordre et la
guerre civile. En les condamnant avant le
concile de Constance, l’Université de Paris avait
prédit que cette « hérésie pernicieuse, féconde
en lamentables crimes, ne pouvait qu’entraîner
les peuples à l’insoumission et à la révolte et
finirait par attirer sur le pays, assez malheureux
pour les accueillir, la malédiction de Cham. »


Cette prédiction se réalisa à la lettre puisque,
pendant une grande partie du XVe siècle, la
Bohême fut ravagée par la guerre des Hussites.
D’après les historiens anticatholiques, cette
guerre avait été allumée par le bûcher qui consuma,
à Constance, Jean Huss et Jérôme de
Prague, malgré le sauf-conduit que leur avait
donné le roi des Romains, Sigismond. D’autres
attribuent, avec plus de raison, une cause politique
à ces luttes ; ils y voient des aspirations
slaves identifiées avec l’hérésie, contre le germanisme
catholique. Mais il ne faut pas oublier
tout ce qu’il y avait de socialiste et de communiste
dans les revendications hussites ; et à
ce point de vue, le mouvement révolutionnaire
de Bohême, au XVe siècle, procédait directement
des doctrines de Jean Huss et de Wicklef, syncrétisme
de tout ce qu’il y avait d’antisocial
dans les systèmes des Spirituels, des Bégards,
des Vaudois et des Cathares.


Dans sa belle Histoire du peuple allemand,
Janssen met en évidence cette vérité : « Par une
adresse au Conseil de Prague, raconte-t-il, une
fraction du parti hussite propose l’adoption de
douze articles principaux. Ces articles réclament
l’abolition de tous droits contraires aux commandements
de Dieu. L’abrogation du droit
existant était le premier pas à faire vers le but
que l’on voulait atteindre : le libre usage des
eaux, forêts et pâturages pour tous. Dans l’administration
de la justice, tout devait être basé
sur le droit divin. Les hommes étaient frères ;
nul ne devait être soumis à qui que ce fût.
D’autres voulaient la communauté des biens :
personne ne devait plus posséder une propriété
particulière. Celui qui gardait un bien pour lui
seul était en état de péché mortel. »


Légat en Bohême, le cardinal Branda insistait,
en 1424, sur le caractère antisocial des aspirations
hussites : « La plupart de ces hérétiques,
dit-il, veulent la communauté des biens et soutiennent
qu’on ne doit aux autorités ni tribut,
ni obéissance. Or par ces principes toute civilisation
est détruite. Les Hussites regardent
comme non avenus les droits divins et humains
et ne songent qu’à s’en débarrasser par la violence.
Les choses iront si loin que ni rois ni
princes, dans les royaumes ou principautés, ni
bourgeois dans leurs villes, ni particuliers dans
leurs propres maisons, ne seront plus en sûreté ;
car cette abominable secte ne s’en prend pas
seulement à la foi et à l’Église ; dirigée par Satan,
elle déclara la guerre à l’humanité tout entière
dont elle attaque et renverse tous les droits. »
Et il concluait en disant que le salut de la société
humaine, conservatio societatis humanae, était
intéressé autant que l’Église à la défaite des
hussites[46].


[46] Ces trois dernières pages ont été empruntées à
une étude signée de moi sur la Répression de l’Hérésie
au Moyen Age et qui a paru dans mes Questions d’Histoire
et d’Archéologie Chrétienne (Paris, Gabalda).



En parlant ainsi, le cardinal Branda faisait
écho, à travers trois siècles, au roi Robert le
Pieux. Quand ce roi mit à mort les néo-manichéens
d’Orléans, il les accusait de préparer
par leurs doctrines, « la ruine de la patrie et la
mort des âmes, ruinam patriae et animarum
interitum ». Branda voyait dans la défaite des
Hussites le salut du genre humain, conservatio
societatis humanae. Cette rencontre du roi du
XIe siècle et du cardinal du XVe, n’est pas fortuite ;
elle montre que dérivant plus ou moins
les unes des autres, les grandes hérésies du Moyen-Age
avaient un aspect antisocial, communiste,
anarchiste et que l’un des objets poursuivis par
l’Inquisition a été précisément de sauvegarder
à la fois les intérêts sociaux et les vérités religieuses
qu’elles menaçaient en même temps.





CHAPITRE VI

L’INQUISITION AU XIVe SIÈCLE

JUIFS ET SORCIERS


Sommaire. — Les Juifs et l’Église. — L’Inquisition
contre les Juifs relaps. — Sorcellerie et Magie. — L’Inquisition
contre la sorcellerie.



L’Inquisition eut aussi à s’occuper des Juifs,
mais à un point de vue particulier.


Tant qu’ils restaient fidèles à leur religion ils
échappaient entièrement à son action. En vertu
du principe que, ne connaissant pas la loi chrétienne,
ils ne pouvaient pas être jugés par elle,
ils jouirent, pendant tout le Moyen-Age, d’une
liberté de conscience à peu près complète.
A maintes reprises, le droit canon proclame
qu’aucun d’eux ne doit être amené par la force
au baptême. Une constitution de Clément III
défend à tout chrétien de conférer le baptême
à un Juif qui ne voudrait pas le recevoir, de le
tuer, de le blesser ou de lui enlever ses biens
sans un jugement régulier de la société civile
l’y autorisant, ni de le gêner dans la célébration
de son culte. Ordre était fait aux fidèles de respecter
la liberté individuelle des Juifs et leurs
cimetières et de n’exiger d’eux que les contributions
accoutumées. Clément III frappait d’excommunication
ceux qui violeraient ces prescriptions
et déclarait prendre les Juifs sous sa
protection. Il ajoutait qu’en agissant ainsi il
suivait l’exemple de Calixte II, Eugène III,
Alexandre III et Célestin III, ses prédécesseurs
du XIIe siècle.


En insérant cet acte pontifical dans le livre V
de ses Décrétales, Grégoire IX faisait siennes
ces prescriptions, au moment même où il organisait
l’Inquisition contre les hérétiques, et il
est à remarquer que le compilateur des Décrétales,
celui qui y transcrivit la bulle de Clément
III, Raymond de Pennafort, avait été,
quelques années auparavant, un sévère inquisiteur
en Aragon.


Les mesures édictées par le Corpus Juris
canonici contre les Juifs ont été prises moins
pour les persécuter que pour protéger contre leurs
entreprises et leur puissance les chrétiens. S’ils
ne pouvaient avoir ni esclaves ni serviteurs
chrétiens, c’était pour préserver ces derniers
de leur emprise ; et c’est pour la même raison
que les chrétiens ne pouvaient pas servir chez
eux et que les fidèles de l’Église ne devaient
pas recourir à leurs médecins et à leurs chirurgiens,
sauf dans des cas de grave nécessité.
Il est à croire que ces cas se présentèrent souvent ;
car les médecins juifs eurent de belles
clientèles chrétiennes et furent souvent les
médecins attitrés de papes et d’évêques.


Au même moment où l’Inquisition du Midi de
la France poursuivait l’hérésie, il y avait des
juiveries dotées de privilèges et d’une organisation
particulière à Toulouse, Carcassonne, Narbonne,
Agde, Béziers, Montpellier, Lunel et
Beaucaire. « La juiverie de Narbonne était
située dans le domaine du vicomte de cette ville…
Il y avait aussi, en 1276, quelques Juifs qui demeuraient
dans celui de l’archevêque de Narbonne.
Il y avait plusieurs Juifs à Pamiers,
sous l’autorité de l’abbé et ensuite de l’évêque
de cette ville et du comte de Foix qui en étaient
seigneurs. »


Dans la plupart des villes, qu’ils habitaient, ils
possédaient des synagogues où leur culte était
libre et même parfois des écoles rabbiniques,
et les biens de ces synagogues et de ces écoles
étaient sous la garantie des lois de la société
civile et de l’Église.


Dans les savantes études qu’il a consacrées,
dans l’Histoire littéraire de la France aux « Écrivains
juifs français » du XIVe siècle, Renan nous
rappelle que, chassés de France par Philippe le
Bel, désireux avant tout de s’approprier leurs
richesses, malgré le droit canon, « les juifs trouvèrent
un asile dans les terres qui allaient
devenir papales (Avignon et le Comtat), dans le
comté d’Orange, en Provence et en Catalogne.
« Vers le milieu du siècle, ajoute-t-il, nous rencontrerons
des étudiants juifs à Montpellier.
L’arabe était enseigné par eux à Arles, à Tarascon,
à Perpignan. Le roi Robert d’Anjou était
l’instigateur de ce travail. Nous trouverons un
grand nombre d’auteurs hébreux qui lui dédient
leurs ouvrages (par exemple Schemariah de
Nègrepont) ; c’est pour lui que Calonyme fit
des traductions en latin. » Parmi ces Juifs, dont
Robert d’Anjou était le mécène, figurait Lévi de
Bagnols, auteur de plusieurs ouvrages de philosophie :
« Les papes d’Avignon, dit Renan, faisaient
grand cas de ses travaux astronomiques. »


Dans ces conditions, les inquisiteurs n’eurent
à s’occuper des Juifs que lorsque, par leurs
écrits, ils attaquaient l’Église ou bien lorsque
s’étant convertis, ils devenaient par leur baptême
des justiciables de l’Église pour tout ce
qui regardait la foi qu’ils venaient d’adopter
librement, et en particulier pour le cas d’apostasie.


Autant en effet l’Église reconnaissait aux
juifs le droit d’être et de demeurer librement
juifs, autant elle redoutait de les voir s’infiltrer
chez elle sous le couvert d’une conversion simulée.
Elle craignait d’être corrompue par cette
immixtion sournoise d’éléments étrangers et
d’exposer ses fidèles aux entreprises d’ennemis
prenant les fausses apparences de frères. Aussi
surveillait-elle la sincérité des Juifs convertis
et quand elle avait des raisons d’en douter, elle
leur appliquait les pénalités sévères qui frappaient
les apostats ; car le Juif converti qui
demeurait Juif dans sa foi était le renégat de
son propre baptême, c’est-à-dire un apostat.
Punition d’une tromperie, moyen de défense
contre une sournoise pénétration juive, tel fut
le caractère des mesures inquisitoriales qui
furent portées contre les Juifs relaps.


Reconnaissons, d’autre part, que plusieurs de
ces conversions étaient le fait non d’une simulation
mais de la terreur. A maintes reprises, les
populations médiévales, dans tous les pays, manifestèrent
la haine la plus féroce contre les Juifs ;
à la suite de crimes commis par tels d’entre eux
ou d’accusations calomnieuses propagées par la
crédulité, elles firent de grands massacres, des
pogroms, dirions-nous, de juifs ; et beaucoup
d’entre eux ne purent conserver la vie qu’en
se faisant chrétiens. Que la paix revenue ils
aient rejeté un christianisme qui n’avait été pour
eux qu’un abri contre l’assassinat, on le comprend ;
et dans ce cas, semble excessive l’application
qu’on leur faisait des pénalités frappant
les relaps.


En 1268, Clément IV ordonna aux Inquisiteurs
de poursuivre les Juifs convertis retournés
à leurs erreurs ; cette bulle fut renouvelée
par plusieurs de ses successeurs, Grégoire X,
Nicolas III et Nicolas IV. Elle était assurément
appliquée puisque, en 1285, un dominicain,
Guillaume d’Auxerre, s’intitulait « Inquisiteur
des hérétiques et Juifs apostats de France. »
Dans son Bullaire de l’Inquisition française,
M. Vidal nous présente plusieurs procès engagés
par l’Inquisition contre des Juifs convertis
au christianisme, revenant au judaïsme.


Le 7 avril 1338, Benoît XII ordonnait à toute
personne revêtue d’une autorité civile ou religieuse
de prêter main-forte à Raimond Raboti,
bénédictin du monastère de Saint-Eutychius, au
diocèse de Spolète, et à Laurent Raimbert, citoyen
d’Avignon, chargés par le sénéchal de
Provence, Jean Badas, d’arrêter un espagnol
nommé Alfonse Dias, « qui olim de judaismo ad
fidem conversus, catholicam et sacri baptismatis
gratiam consecutus, postmodum, instigante diabolo…
in errorem judaicae caecitatis pristinum,
tamquam canis ad vomitum… est subversus. »
Dias s’était réfugié parmi les Juifs du Dauphiné
ou de Savoie.


Une autre bulle de Clément VI (31 janvier
1343), nous montre un juif relaps achetant,
pour arrêter son procès, le notaire et commissaire
de l’Inquisition Menet de Robécour, chanoine
de Montréal. Ce juif, Jean de Lombers,
avait été dénoncé comme relaps par Amiel
Massol, Durand Ros, Raymond de Ulmo,
Jacques Matfredi de Graulhet, Jean de Cunho
de Puybegon, Guillaume Texier et Jean des
Breuils, clercs et laïques des diocèses de Castres
et d’Albi. Cité, Jean de Lombers, au lieu de
comparaître, avait acheté Menet, lequel incarcéra
les délateurs et les soumit à la question
pour leur faire retirer leur déposition. N’ayant
rien pu obtenir de ces témoins, Menet avait
interpolé le texte de leurs déclarations. C’est
de leur prison où ils étaient détenus depuis
la Noël que ces témoins en appelaient au
Saint-Siège ; le pape ordonna à l’évêque de Carcassonne
de les entendre. Il est à croire que la
plainte de ces témoins ainsi emprisonnés, était
fondée ; car ils furent mis en liberté et quelque
temps après, Menet de Robecourt n’était plus
commissaire et notaire de l’Inquisition ; mentionnant
une procédure de lui, une bulle du
13 juin de la même année le désigne comme
ayant été commissaire et notaire de l’Inquisiteur.


Le 30 septembre 1359, Innocent VI chargea
le franciscain Bernard Dupuy, inquisiteur de
Provence, de rechercher les Juifs relaps qui
s’étaient réfugiés en d’autres pays. Ces pays
c’étaient les royaumes de Castille et d’Aragon
puisque c’est à leurs rois que le pape recommandait
la mission de Pierre Dupuy. Une inquisition
de même genre fut confiée par Urbain V,
le 26 juin 1364, au successeur de Pierre Dupuy,
le franciscain Hugues de Cardillon ; elle devait
porter sur la région de Carpentras, la Savoie,
le Valentinois et le Diois ; car c’est auprès des
seigneurs de ces pays que le pape accréditait
l’inquisiteur. En 1391, l’inquisiteur de Carcassonne,
Pierre de Baucheyo, poursuivait toujours
les juifs relaps puisque son vicaire, Bernard
de Gaillac, en condamnait un à Montpellier.
Enfin en nommant, le 30 août 1409, le franciscain
Pons Feugeyron inquisiteur d’Avignon,
du Dauphiné, de Provence et du Comtat Venaissin,
le pape nouvellement élu au concile
de Pise, Alexandre V, lui rappelait qu’il devait
poursuivre les juifs convertis qui retournaient
au judaïsme.


L’Église s’est toujours efforcée de réagir contre
les poussées de haine qui entraînaient le peuple
chrétien à des actes de violence contre les juifs.
Les inquisiteurs pouvant être emportés eux-mêmes
dans ce mouvement, le Saint-Siège
leur rappela à plusieurs reprises les règles du
droit à cet égard. En 1360, les juifs de Provence
avaient, dans une supplique, signalé au pape
Innocent VI un certain nombre d’abus de pouvoir
commis par les Inquisiteurs à leur détriment.
On ne leur permettait pas, par exemple, de recevoir
copie, à leurs frais, des procédures dirigées
contre eux ; on n’observait pas dans les procès
où ils étaient impliqués, le décret du concile de
Vienne imposant l’assistance d’un représentant
de l’Ordinaire ; la prison préventive était pour
eux aussi dure que l’afflictive, « duro carceri qui
magis ad penam quam ad custodiam videtur
tendere, presumitis mancipare. » Le pape prit en
considération toutes ces plaintes et ordonna aux
inquisiteurs de tenir beaucoup plus de compte
désormais, à l’égard des juifs, des règles du droit
et des lois de l’humanité.


Boniface VIII avait permis de donner aux
juifs poursuivis, comme aux autres inculpés, les
noms des témoins à charge quand l’anonymat
n’était pas nécessaire à la sécurité de ces derniers ;
il est à croire que parfois on ne tenait pas
un compte suffisant de cette bulle. Grégoire XI
en renouvela les prescriptions le 1er juin 1372.
Quelques années plus tard, le 15 avril 1383, le
pape d’Avignon retirait à l’Inquisition la connaissance
des procès dans lesquels seraient
engagés des juifs pour les confier aux Ordinaires
apparemment plus cléments parce qu’ils étaient
mêlés davantage au monde. Ce fut l’objet d’une lettre
qu’il écrivit aux provinces ecclésiastiques
de Sens, de Rouen, de Reims et de Lyon.
D’autre part, il permit la présence de juifs parmi
ces probi viri qui assistaient les inquisiteurs pour
peser les témoignages et donner des consultations
sur les cas litigieux.


Beaucoup d’hérésies versaient dans la sorcellerie
et la magie, surtout celles qui, comme les
Lucifériens, se vantaient de conjurer les maléfices
de Satan en l’évoquant et en lui rendant un
culte. Ces pratiques magiques se multiplièrent
surtout lorsque traquées, les sectes devinrent
occultes ; en leur sein, certains de leurs adeptes,
hommes et femmes, essayaient de prendre un
crédit tout particulier en faisant croire que des
pratiques de magie les mettaient en rapports
avec l’au-delà. Dans les milieux populaires la
superstition attribua une puissance fort grande
aux sortilèges et aux pratiques de magie ; de là,
la multiplication des sorciers.


L’Église avait de tout temps poursuivi ces
pratiques, car outre qu’elles étaient superstitieuses,
elles tombaient facilement dans la plus
grossière obscénité ; des scènes orgiaques et
libidineuses avaient lieu souvent dans les
réunions mystérieuses de ces sectes.


Une fois fondée, l’Inquisition partagea avec
l’épiscopat la répression de la magie, des sortilèges
et de la sorcellerie. Quand ce n’étaient que
pratiques superstitieuses ou immorales, les
curies épiscopales intervenaient, mais dès que
quelque hérésie s’y mêlait, l’Inquisition instrumentait.
C’est ce que précisa le pape Alexandre
IV dans sa bulle du 9 décembre 1257. Jean
XXII activa la guerre contre la sorcellerie
qui avait pris un développement inquiétant.
En son nom, le cardinal Guillaume Pierre
Godin ordonna, le 22 avril 1320, à l’inquisiteur
de Toulouse de poursuivre tous les devins,
adorateurs des démons et autres faiseurs de sortilèges,
et en 1330, le pape lui-même remit aux
inquisiteurs des provinces de Toulouse et de Narbonne
la répression de toutes ces pratiques criminelles :
invocation des démons et conclusion
avec eux de pactes sacrilèges, fabrication et
baptême de petites images de cire, envoûtements
et autres pratiques de sorcellerie, profanation
des sacrements de l’Église et surtout de l’Eucharistie,
dans les pratiques de magie. « Le pontife
ne distinguait plus entre la superstition
et l’hérésie ; tout était désormais considéré
comme des attentats contre la foi, et c’est le
châtiment des hérétiques qui était désormais
réservé à tous les sectateurs de la sorcellerie. »
Les nombreux cas de sorcellerie qui figurent dans
le Bullaire de l’Inquisition française nous prouvent
combien grande sur ce terrain était l’activité
des inquisiteurs stimulés par les papes.


Le 28 juillet 1319, Jean XXII ordonnait à
l’évêque de Pamiers, Jacques Fournier, qui faisait
fonction d’inquisiteur dans son diocèse, de
poursuivre « trois enfants de Bélial », Pierre
Azéma, prêtre, Pierre Ricard, de l’ordre des
Carmes et Galharde Enquede, de Montgaillard,
inculpés de fabrication d’images superstitieuses,
d’incantations, de consultations de démons, de
fascinations, de maléfices et autres pratiques superstitieuses.
Nous ne connaissons pas les péripéties
de ce procès, mais on sait qu’un moine,
Pierre Ricard, fut condamné pour sorcellerie, à
Pamiers, le 17 janvier 1329. En juin 1320, un
prêtre était inculpé de sorcellerie avec plusieurs
complices et détenu à Carcassonne ; le pape enjoignit
au sénéchal de les remettre à deux de ses
familiers, Gailhard de Mazerolles et Pierre
de la Penne, qui les lui remettraient pour être
jugés, avec les pièces du procès fait à Carcassonne.


Le procès de Jean l’Archevêque, sire de Parthenay,
qui fut commencé par l’inquisiteur de
Tours et passionna l’opinion par les incidents
qui s’y mêlèrent, était un procès de sorcellerie.
On l’accusait de fabrication d’images
de cire et d’incantations diaboliques pour
gagner les faveurs d’une dame. En 1327, c’était
un moine cistercien de Valmagne au diocèse
d’Agde, Raymond Miquel, qui était accusé
d’adorer le démon. Jean XXII évoqua le procès
à la curie et demanda à l’évêque de Béziers
d’y faire conduire ce moine sous bonne garde.


L’inquisiteur de Paris, Aubert de Châlons,
rivalisait de zèle avec ses collègues du Midi.
En 1330, il intenta une poursuite à maître
Anselme de Gênes, chirurgien à Paris, et à
Réginald de Cravant, clerc du diocèse d’Auxerre
pour hérésie et sorcellerie.


Avant de succéder, en 1334, à Jean XXII,
Jacques Fournier comme évêque de Pamiers puis
de Mirepoix, avait fait plus que de s’intéresser à
l’Inquisition ; il avait été inquisiteur en même
temps qu’évêque et il s’était occupé des sorciers
et des occultistes. Il n’est donc pas étonnant que,
devenu pape sous le nom de Benoît XII, il ait
donné une attention toute particulière à ces
questions de magie. Le 24 avril 1335, il demandait
à l’évêque de Paris, Guillaume de Chanac
de lui envoyer tout le dossier d’un clerc originaire
de L’Hay, Garin, incarcéré par ordre de
Hugues de Besançon, prédécesseur de Chanac,
et inculpé « super diversis horrendis sortilegiis,
maleficiis et erroribus. » Sur les terres du comte
de Foix, Gaston II, auxquelles il continuait de
s’intéresser particulièrement, il faisait arrêter
Pierre de Coarraze, Nicolas de Saint-Boé, Lespaylier
de Solas et Divinus de Salies, vivement
suspects de maléfices et invocations aux démons,
et il demandait qu’on les lui envoyât
en Avignon. Ils y étaient encore en prison
l’année suivante ; l’inquisiteur Guillaume Lombard
poursuivait leur procès.


Les montagnes de Béarn et de Bigorre devaient
abonder en sorciers et en magiciens si nous en
jugeons par les lettres qu’écrivait à leur sujet
Benoît XII au comte de Foix et à l’évêque de
Tarbes.


Il se passait des choses aussi étranges dans
les montagnes de Limoux et de Pamiers. Un
clerc de Rieux, Guillaume de Mousset, dit le
bâtard de Mousset, et plusieurs cisterciens de
l’abbaye voisine de Boulbonne, Raymond Fenouil,
Arnaud Gifre, Bernard Aynier et Bertrand
de Cahuzac, se livraient à l’alchimie pour qu’elle
révélât un trésor à leur cupidité. Mousset
leur apprit qu’il connaissait près de Limoux une
montagne enchantée dans les flancs de laquelle
il y avait un trésor enchanté, gardé par une
magicienne.


Pour parvenir à cette montagne, gagner cette
magicienne et enlever ce trésor, il fallait une
statue de cire parlante que l’on devait baptiser.
Cette statue, achetée par Guillaume, fut
apportée à Pamiers, chez un certain Pierre
Garaud et de chez Garaud, Raymond Fenouil
la transporta lui-même au monastère de Boulbonne,
où il la posa sur l’autel de Sainte-Catherine.
Les moines qui n’étaient pas dans le secret
l’y laissèrent, puis Raymond la rapporta à
Pamiers chez Garaud. Ces religieux poussèrent
l’audace jusqu’à confier à leur abbé Durand la
statue enfermée dans une corbeille avec neuf
aiguilles qui devaient servir à la transpercer.
Raymond Fenouil garda plusieurs jours un
rituel contenant le formulaire du baptême ; il
le tenait d’un clerc de l’église de Montaut,
auquel il demanda du Saint-Chrême de cette
église, sans pouvoir d’ailleurs l’obtenir. Qu’advint-il
de la statue de cire, des aiguilles et
du baptême ? le fit-on et eut-on du Saint-Chrême ?
mais surtout que devinrent la montagne
enchantée, le trésor et la magicienne ? Nous ne le
savons pas, car la lettre de Benoît XII ne parle
que d’une enquête à faire sur ces faits, encore
plus projetés que réalisés. Une lettre écrite, six
mois après, par le pape à l’abbé de Boulbonne
(23 juillet 1340) pour l’exciter à mener rondement
le procès, ne nous renseigne pas davantage.


Sous Alexandre V, eut lieu un procès de magie
qui était aussi curieux. Quoique bons catholiques,
croyant à tous les articles de la foi, allant
à la messe et recevant leur Créateur, une fois
l’an, trois citoyens de Narbonne Pierre Olive,
Jean Guillem et Arnaud Peynore exposaient
au pape qu’ils avaient eu recours à un nécromancien ;
mais c’était pour le bien commun. Ils
voulaient, par des incantations, rectifier le
cours de l’Aude qui longeait la Cité de Narbonne
et passait sous le pont qui l’unit au Bourg, afin
d’éviter de dangereuses incursions de l’Aude
dans la ville ; ce qui nous prouve, en passant,
que le cours d’eau était déjà un torrent, en 1411
et même bien longtemps avant.


Il fallait, pour y parvenir, briser un gros rocher
qui obstruait le cours de la rivière et pour cette
œuvre difficile mais utile, nos trois citoyens
comptaient que le nécromancien leur procurerait
le puissant concours du démon.


Mais l’Inquisition veillait à l’observation
des bulles d’Alexandre IV et de Jean XXII ;
elle cita en sa maison de la Cité de Carcassonne
les trois citoyens de Narbonne. Obéissants, « ut
filii obedientie », ils s’y rendirent tous les trois
unanimiter : mais ils étaient aussi procéduriers
qu’obéissants et quand l’inquisiteur les eut
interrogés ils ne voulurent pas répondre, l’official
de Narbonne étant seul qualifié pour connaître
l’affaire, puisque aucune hérésie ne s’y
trouvait impliquée.


L’inquisiteur ne fut pas de cet avis et il
commença par extorquer aux comparants de
l’argent pour payer la procédure déjà engagée.
Mais ceux-ci n’entendaient pas payer toujours,
en attendant que l’official et l’inquisiteur s’étant
mis d’accord, l’affaire pût être réglée, et ils
demandaient au pape de trancher la question de
compétence. Alexandre V se montra débonnaire,
plus assurément que ne l’eussent été
Benoît XII et Jean XXII : il chargea l’abbé de
Saint-Gilles de prononcer entre l’inquisiteur et
l’official, et puis, d’absoudre ad cautelam les
trois Narbonnais de la sentence d’excommunication,
si elle tombait sur eux de l’official ou de
l’inquisiteur.


Cette lettre d’Alexandre V, comme celle de
Martin V introduisant un Juif parmi les probi
viri dans les procès inquisitoriaux où leurs coreligionnaires
étaient impliqués, marquent un
singulier adoucissement de l’Inquisition. Elle
est à son déclin vers 1430 et si elle persiste
encore, condamnant encore des Fraticelli, en
Italie, et Jeanne d’Arc, en France, ce n’est pas
d’elle ni même de l’Église qu’elle tire sa vie,
mais du pouvoir civil qui l’a accaparée pour
en faire, à son profit, un instrument de domination.





CHAPITRE VII

L’INQUISITION ASSERVIE PAR LE
POUVOIR CIVIL


Sommaire. — Philippe le Bel et l’Inquisition méridionale. — Bernard
Délicieux. — Le procès des
Templiers et l’Inquisition de France. — Le cardinal
Bérenger Frédol. — Les Templiers à la question. — Procès
inquisitoriaux au XIVe siècle. — Hugues
Aubriot. — Procès de Jeanne d’Arc : Cauchon,
les Anglais et l’Inquisition.



L’établissement et le fonctionnement de l’Inquisition,
au XIIIe siècle, avaient suscité de
sérieuses oppositions non seulement de la part des
hérétiques, déclarés ou cachés, qu’elle menaçait
directement, mais aussi de populations qui, même
orthodoxes, avaient des relations avec les hérétiques,
de magistrats civils qui voyaient à
côté d’eux une organisation aussi redoutable,
prétendant disposer d’eux, et même de communes
craignant pour l’indépendance du pouvoir civil,
la toute-puissance de cette nouvelle institution.
De là des conflits et des troubles qui jalonnent,
en France et en Italie surtout, mais aussi en
d’autres pays, l’histoire de l’Inquisition.


Elle ne fonctionnait régulièrement que depuis
huit ans lorsqu’à la suite d’exécutions ordonnées
par les inquisiteurs Arnaud Cathala et Guillaume
Pelhisso, plus de 300 personnes se révoltèrent
contre eux à Albi. Deux ans après (1235), à
Toulouse, les consuls eux-mêmes se mirent à la
tête de leurs concitoyens pour expulser les Frères
Prêcheurs et l’inquisiteur ; on fit de même à
Narbonne où le couvent dominicain fut envahi
et les registres de l’Inquisition déchirés. Une
intervention de Grégoire IX auprès du comte
Raymond VII, ramena les Prêcheurs à Toulouse
en 1237.


Vers 1280, à Carcassonne, se forma contre
l’Inquisition une violente opposition au sein de
la bourgeoisie qui craignait pour les libertés
communales et la liberté individuelle de chacun
surtout depuis que quiconque s’opposait à la
volonté des inquisiteurs, était considéré comme
fauteur d’hérésie ou même hérétique et tombait
sous la menace des peines réservées à ces catégories
de personnes. Sous la conduite d’un haut
dignitaire de l’Église, apparenté à la haute bourgeoisie
de la ville, Sanche Morlane, archidiacre
de Carcassonne, se noua un complot ayant pour
objet de prendre et saisir les registres des inquisiteurs
sur lesquels figuraient nombre de suspects
pouvant, à ce titre, monter quelque jour
sur le bûcher. Le projet fut éventé et l’un des
conspirateurs avoua ; des poursuites furent
engagées par l’Inquisiteur. Mis en cause,
l’archidiacre paya d’audace et porta plainte au
pape ; d’autre part, les consuls en appelèrent
au roi. Sanche Morlane et les consuls reprochaient
à l’Inquisition de ne pas se limiter aux
poursuites contre les hérétiques, mais d’établir
un régime de suspects en menaçant quiconque
ne lui était pas dévoué.


Ces plaintes fournirent à Philippe le Bel l’occasion
qu’il cherchait d’intervenir. Fier de son
autorité royale et désireux de la défendre contre
toute immixtion pontificale, comme allait le
prouver son violent conflit avec Boniface VIII,
il ne pouvait pas voir d’un bon œil ces tribunaux
inquisitoriaux portant des jugements redoutables
au nom de l’autorité spirituelle et obligeant,
sous peine d’excommunication, l’autorité
temporelle à les exécuter sans discussion. La
domination du Saint-Siège que redoutait le roi,
n’avait pas d’instrument plus redoutable que
l’Inquisition, surtout depuis que le Catharisme
étant définitivement vaincu, elle avait
singulièrement étendu ses attributions et son
action.


Abolir l’Inquisition était difficile ; à le tenter
on risquait de passer pour fauteur d’hérésie. Plus
habile, Philippe le Bel crut que le mieux était de
mettre sur elle la main du roi, en la contrôlant,
en prenant une part de plus en plus grande à
ses jugements, en discutant leur exécution ;
et lorsque ce serait accompli, faire un pas de
plus et l’asservir au pouvoir royal pour faire
de cette institution de la toute-puissance pontificale
l’instrument des volontés royales. Les
abus de l’Inquisition, dénoncés par la bourgeoisie
et même le clergé séculier, allaient être
exploités dans ce sens par Philippe le Bel.


Accueillant la plainte des consuls de Carcassonne,
il fit défense à son sénéchal d’emprisonner
personne à la demande des inquisiteurs à moins
que ce ne fussent des hérétiques manifestes.
Bientôt après, il annonça la prochaine arrivée
en Languedoc d’enquêteurs royaux qui remédieraient
aux abus. Puis, il décréta qu’aucun juif
converti ne pourrait être arrêté comme hérétique
ou relaps, sur réquisition des inquisiteurs,
sans que les motifs de l’arrestation eussent été
examinés par le sénéchal ou le bailli royal
(1295).


Cette dernière mesure, extension des deux
premières, équivalait à imposer l’exequatur
royal comme condition préliminaire de toute
poursuite inquisitoriale.


Gardons-nous d’expliquer cette politique par
le désir de modérer les rigueurs de l’Inquisition
ou de rendre plus libres les consciences. Ces
sentiments étaient étrangers à Philippe le Bel,
quelque « moderne » qu’on le suppose ; il ne
recula jamais devant la brutalité quand il la
crut utile à son gouvernement et, d’autre part,
il était, non moins que son aïeul Saint Louis, le
défenseur zélé de l’orthodoxie catholique. Ce qui
le prouve c’est que, à plusieurs reprises, il manda
à son sénéchal de Carcassonne de prendre des
mesures de rigueur contre les juifs, les faisant
tous arrêter et jeter hors du royaume, en 1306,
et menaçant de mort ceux d’entre eux qui y
rentreraient. Ce même prince qui, en 1295, faisait
mine de vouloir modérer l’Inquisition, devait,
en 1304, en renforcer la puissance et proscrire
comme séditieuse toute ligue formée contre les
Inquisiteurs. L’intervention de Philippe le Bel
n’avait donc que des mobiles politiques.


Le pape Boniface VIII comprit la gravité de
cette mainmise du pouvoir royal sur l’Inquisition
et pour montrer à quel point il la repoussait,
il ordonna, en octobre 1297, à l’inquisiteur de
Carcassonne d’entamer des poursuites pour crime
d’hérésie à plusieurs fonctionnaires royaux de
Béziers. Ainsi le conflit qui mettait aux prises
le pape et le roi, au sujet de la levée des décimes,
se compliquait d’un autre conflit à propos de
l’Inquisition.


Ce désaccord sembla s’apaiser l’année suivante.
Pour prix de certaines concessions pontificales
dans le domaine politique et fiscal, Philippe le
Bel renonça momentanément à ses empiètements
sur l’Inquisition. Dans le sixième livre (le Sexte)
qu’il ajouta, le 3 mars 1298, au Corpus juris
canonici, Boniface VIII réclama comme un droit
absolu de l’Église de requérir le concours sans
condition des fonctionnaires séculiers à l’action
inquisitoriale, et par conséquent, condamna
implicitement les prétentions qu’avait émises
Philippe le Bel, en 1295, de ne faire exécuter les
sentences de l’Inquisition que lorsque, examinées
par lui, elles auraient eu son approbation.
Or loin de protester contre cette bulle pontificale
à laquelle Boniface VIII attachait une
telle importance qu’il l’avait insérée dans le
Code même de l’Église universelle, le roi ordonna
à ses officiers de la respecter scrupuleusement
(6 et 15 septembre 1298).


L’une des conséquences immédiates de ces
deux actes fut la soumission des Carcassonnais
qui, sous la direction de deux légistes, Guillaume
Garric et Guillaume Brunet, maintenaient
la vive opposition qu’avait dirigée contre l’Inquisition,
les années précédentes, l’archidiacre
Sanche Morlane. Dans une assemblée, réunissant
les évêques, les abbés, les inquisiteurs
de Toulouse et de Carcassonne et des « gens du
roi » tels que Jean de Burlas, maître des arbalétriers
et Lambert de Thury, seigneur de Saissac
et lieutenant du sénéchal, ce dernier obtint de
l’inquisiteur Nicolas d’Abbeville le pardon des
habitants de Carcassonne. Douze des meneurs,
anciens consuls, avocats et notaires, reçurent des
pénitences ; la ville dut ériger dans le couvent des
Prêcheurs une chapelle en l’honneur de Saint-Louis,
récemment canonisé, et les excommunications
portées par l’inquisiteur furent levées.
En somme, Philippe le Bel abandonnait ceux
dont, quatre ans auparavant, il avait encouragé
la résistance. Ainsi le comprirent les légistes carcassonnais
et en particulier Guillaume Garric et
Castel Fabre, qui avaient été sévèrement punis
par l’Inquisiteur.


Cette entente entre Philippe le Bel et Boniface
VIII fut de courte durée ; en 1300, commencèrent
entre eux des négociations difficiles à
propos de l’évêque de Pamiers, Bernard de
Saisset, dont le roi poursuivait le procès malgré
le pape. Aussi le roi reprit-il ses entreprises
contre l’Inquisition, avec l’aide dévouée d’un
certain nombre de légats et de prélats. L’un des
plus acharnés fut un membre du conseil du roi
qui devait devenir, en plusieurs affaires graves,
le bras droit de Philippe le Bel, Guillaume de
Nogaret. Il avait des raisons particulières de
haïr l’Inquisition : il appartenait à une famille
de cathares de la région de Carcassonne ; son
grand-père avait été brûlé comme hérétique et si
la législation spirituelle et civile frappant d’incapacité
les fils et petits-fils d’hérétiques avait
été observée, il n’aurait pas pu occuper les charges
importantes qu’il détenait et toutes celles
dont la confiance du roi allait le combler.


Les prélats du Languedoc furent, avec des
nuances, partisans du roi, le soutenant les
uns discrètement, les autres plus ouvertement
contre le pape et les inquisiteurs. Leur métropolitain,
Gilles Aycelin, archevêque de Narbonne,
était le chancelier de Philippe le Bel.
Ce fut à plusieurs de ces évêques que le roi
confia la surveillance de l’Inquisition. Dans
son procès, Bernard Délicieux déclara qu’en
1300, Gaucelm, évêque de Maguelone, et Bérenger
Frédol, évêque de Béziers, étaient délégués par
le roi et les prélats pour examiner les procès
de l’Inquisition, « erant deputati per regem et
praelatos et suum consilium ad videndum processus
dictorum inquisitorum. »


Ce changement de front du pouvoir royal
ranima l’opposition contre l’Inquisition ; elle
trouva un chef actif et énergique dans la personne
d’un frère Mineur du couvent de Narbonne,
Bernard Délicieux. Une députation conduite
par lui partit pour Senlis où résidait la
Cour ; elle apportait au roi les doléances des populations
d’Albi, de Carcassonne et de Toulouse
contre l’Inquisition. C’était le moment où le
procès de l’évêque de Pamiers mettait de nouveau
aux prises Philippe le Bel et Boniface VIII. Aussi
le roi accueillit-il avec faveur la députation dont
Délicieux fut le porte-parole. L’évêque d’Albi,
Bernard de Castanet, dénoncé comme ayant
pris part aux cruautés de l’Inquisition, fut condamné
à une amende de 2.000 livres ; le roi
exigea et obtint des dominicains la révocation
de l’inquisiteur toulousain Foulques de Saint-Georges,
accusé de rigueurs excessives par la
députation.


Puis survinrent plusieurs ordonnances qui,
sous prétexte de combattre les abus, mettaient
l’Inquisition sous le contrôle des évêques et
du roi. Le 7 décembre 1301, Philippe le Bel
rappelant que la prison inquisitoriale de Toulouse
lui appartenait, décidait que son geôlier
serait nommé par l’évêque et à son défaut, par
le sénéchal ; que l’inquisiteur ne pourrait incarcérer
personne sans l’approbation de l’évêque,
de deux Mineurs, de deux Prêcheurs, de deux
archidiacres et d’autres personnages ecclésiastiques
avec lesquels il délibérerait.


Cependant le conflit devenait aigu entre
Boniface VIII et Philippe le Bel. Par ses bulles
Salvator mundi et Ausculta fili, le pape proclamait
ses droits sur le roi et dressait la liste de ses
attentats contre les libertés de l’Église et de son
peuple. Bientôt après, il convoquait un concile
à Rome pour le 1er novembre 1302 afin de délibérer
« sur la réformation du royaume et la correction
du roi ». Ce dernier devançait le concile,
en réunissant, le 10 avril 1302, à Notre-Dame
de Paris, les représentants de tous les ordres qui
affirmèrent leur attachement au roi dans des
déclarations qui furent envoyées à Rome. En
novembre 1302, la décrétale Unam sanctam
proclamait le droit de contrôle du pape sur le
gouvernement royal et bientôt, parvenaient des
menaces d’excommunication pour le roi et
d’interdit pour le royaume. Le 7 mars 1303,
Guillaume de Nogaret recevait mission de
conduire la lutte et elle devenait encore plus
âpre ; quelques jours après, ce descendant de
cathare faisait le procès de Boniface VIII
devant une assemblée réunissant au Louvre
prélats et seigneurs. Le 14 juin, le roi ayant
été excommunié, appel était fait au concile
universel contre le pape dont on demandait
le jugement et Guillaume de Nogaret et Sciarra
Colonna organisaient l’expédition en Italie qui
devait aboutir, le 7 septembre, à l’odieux attentat
d’Anagni suivi, un mois après (11 octobre),
de la mort de Boniface VIII.


C’est parallèlement à ces faits que se poursuivait,
dans le Midi de la France, la campagne
contre l’Inquisition. Bernard Délicieux parcourut
le Languedoc pour prêcher une sorte de
croisade contre elle ; à Alet, Caunes, Gaillac et
Rabasteins, il souleva les populations par son
éloquence de tribun. A Carcassonne, le 3 août
1303, il convoqua les habitants dans le cloître
des Frères Mineurs et à la suite de sa harangue,
la foule se porta contre les maisons des amis de
l’Inquisition et les pillèrent. Peu de temps
après, le vidame d’Amiens Jean de Picquigny
et Richard Leneveu, enquêteurs royaux pour
le Languedoc, vinrent à Carcassonne. Le
peuple allant à leur rencontre les conduisit au
couvent des Mineurs où étaient déjà réunis les
députés de Cordes, d’Albi et d’autres villes ;
on les supplia de confier aux consuls la garde
des prisonniers de l’Inquisition et ils y consentirent ;
et tandis que l’on vidait ainsi les
prisons de l’Inquisition, la foule toujours excitée
par Bernard Délicieux, se portait une fois
de plus contre le couvent des Prêcheurs.


Excommunié, pour cela, par l’inquisiteur de
Carcassonne, Geoffroy d’Abluses, le vidame
d’Amiens retourna à Paris pour en référer au roi.
Délicieux qui l’accompagnait toujours, essaya
de gagner l’appui de la reine Jeanne dont le
confesseur était franciscain ; mais le roi avant
de se prononcer voulut faire un voyage en Languedoc.
Il parcourut le pays accompagné par
Guillaume de Nogaret, de retour de son expédition
d’Agnani ; il fut harangué par les délégués
de Carcassonne, de Cordes et d’Albi. Son
voyage eut pour effet l’ordonnance royale publiée
à Toulouse le 13 janvier 1304.


Philippe le Bel, y déclarait, dans le préambule,
« qu’informé par les habitants de Carcassonne,
d’Albi et de quelques autres villes du pays du
scandale survenu à l’occasion des procès inquisitoriaux,
d’où il pouvait survenir des troubles
dans l’État, et voulant que l’office d’inquisiteur
fût exercé à la louange de Dieu et pour l’accroissement
de la foi, il avait jugé bon de se rendre
lui-même dans le pays tant pour rétablir la paix
et la tranquillité que pour réformer les abus. Il
rappelait les conférences qu’il avait eues, sur ce
sujet, avec les prélats, les princes et les barons
du pays, avec Guillaume Peyre, provincial et
vice-gérant de l’ordre des Prêcheurs, enfin avec
les inquisiteurs. Il avait résolu de faire visiter les
prisonniers de l’Inquisition par des commissaires
royaux accompagnés des inquisiteurs,
« non pas, avait-il soin de préciser, que nous
voulions en cela usurper sur la juridiction ecclésiastique
ou y mettre obstacle, mais pour apaiser
le peuple, éviter le scandale et les périls
et faire en sorte que l’office d’inquisiteur soit
mieux et plus efficacement exercé. »


Cette ordonnance, concluant à la visite des
prisons de l’Inquisition par les gens du roi et
élargissant le rôle qui appartenait aux évêques
dans la répression de l’hérésie, fut une déception
pour Bernard Délicieux et ses partisans. Ils
avaient cru que le roi détruirait l’Inquisition ;
or il ne voulait que l’aménager à son usage,
en la soumettant à son contrôle et en y établissant
les évêques dont il se croyait, non sans raison,
plus sûr que des dominicains. Cette déception
se traduisit par un complot dirigé par Bernard
Délicieux et qui avait pour objet de faire
passer Carcassonne au pouvoir de l’infant de
Majorque, fils du roi d’Aragon, procès qui amena
Délicieux, en accusé cette fois, devant l’Inquisition
qui lui fut indulgente.


La mort de Boniface VIII facilita la tâche de
Philippe le Bel. Le nouveau pape Benoît XI
montra quelque résistance. Il était dominicain
et à ce titre, attaché à l’Inquisition. Lorsque le
vidame d’Amiens se présenta devant lui, à
Pérouse, pour recevoir l’absolution de l’excommunication
lancée contre lui par l’Inquisition,
Benoît XI eut un accès de colère : « Allez, chassez
ce patarin de l’église, tandis qu’on y célèbre
l’office divin ! » dit-il au maréchal du palais qui
l’assistait (17 mai 1304). Le pape étant mort peu
après (7 juillet), Bernard de Castanet, évêque
d’Albi, Geoffroy d’Abluses, inquisiteur de Carcassonne,
et Guillaume de Morières, inquisiteur
de Toulouse, firent dresser, le 3 novembre
suivant, par Jean, évêque élu du Spolète, un
acte constatant que Jean de Picquigny n’avait
pas pu recevoir l’absolution du pape défunt.


Les habitants de l’Albigeois ne se laissèrent
pas décourager et ils eurent pour interprètes à la
curie les chapitres de Sainte-Cécile et de Saint-Salvy
d’Albi, l’abbé et le monastère de Gaillac.
Prenant parti contre leur évêque, Bernard de
Castanet, qui était à Pérouse pour prêter son
appui à l’Inquisition, ces chanoines et ces religieux
envoyèrent une supplique au Sacré-Collège
gouvernant l’Église, sede vacante, après la
mort de Benoît XI. Ils le suppliaient de s’interposer
entre leur pays et l’inquisiteur, en mettant
fin par une sage décision à des décisions
préjudiciables au public et à l’Église : « Nostra
patria quantis sit exposita praecipitiis et ruinis
propter questiones et dissensiones quibus ad
invicem se collidunt patria et inquisitores hereticae
pravitatis, novit Ille qui nichil ignorat. »


Le pape qui fut laborieusement élu par le
conclave, Clément V, n’avait pas la fermeté de
Boniface VIII ni même de Benoît XI ; son
pontificat marqua le triomphe de Philippe le
Bel, en particulier dans l’affaire de l’Inquisition.
Dès le 12 mars 1306, il chargea le cardinal
de Saint-Vital, Pierre Taillefer de la Chapelle,
ancien évêque de Toulouse, et le cardinal
de Saints Nérée et Achillée, Bérenger
Frédol, évêque de Béziers, d’ouvrir contre Castanet
et les inquisiteurs l’enquête que demandaient
les habitants d’Albi et de Cordes.


Le choix des deux enquêteurs était significatif.
Bérenger Frédol était, depuis plusieurs
années, l’ami de Bernard Délicieux ; ce religieux,
arrêté par ordre de Clément V, à la demande de
Philippe le Bel qui le trouvait trop agité, pouvait
toujours compter sur la protection, à la
curie, du cardinal. Il lui dut tout d’abord, une
prison très douce, puis son élargissement. Les
prisonniers de l’Inquisition étaient assurés de
la sympathie de l’ami de Bernard Délicieux.


Après une séance toute protocolaire dans
laquelle furent examinés les pouvoirs et les procurations,
les deux cardinaux visitèrent les prisons
de l’Inquisition de Carcassonne. Dans les
geôles inférieures ils trouvèrent 40 « emmurés »,
presque tous de l’Albigeois ; après avoir reçu
leurs doléances, « ils donnèrent immédiatement
l’ordre de transporter plusieurs prisonniers
ou malades dans les cachots supérieurs,
dès que ces cachots auraient été mis en état.
Ils décidèrent que toutes les provisions envoyées
aux détenus leur seraient intégralement remises,
que l’évêque de Carcassonne et l’inquisiteur
pourraient leur accorder la permission de se
tenir et de se promener per carrerias muri largi,
c’est-à-dire dans les rues bordant la prison.
Au gardien principal préposé par l’Inquisition,
ils adjoignirent un second gardien qui serait
nommé par l’évêque de Carcassonne. Enfin,
ils ordonnaient la restitution et le remplacement
de tous les agents. Chaque cachot aurait
deux clefs, une pour chaque gardien. » Des
mesures semblables furent prises à Albi.
L’année suivante, Castanet, évêque d’Albi,
était déclaré suspens au spirituel et au temporel.


Le pape trouva que Bérenger Frédol avait
été trop favorable aux ennemis de l’Inquisition,
et rendant ses pouvoirs à Castanet, il le transféra
au Puy. Bérenger eut sa revanche au concile
de Vienne. Il prit certainement une grande
part à la rédaction de la constitution Multorum
querela que promulgua le Concile et qui fut
insérée dans l’appendice au Corpus juris canonici
appelé Clementines. Cette constitution,
comme le voulaient Philippe le Bel, les prélats
et les adversaires de l’Inquisition, donnait aux
Ordinaires un rôle important dans le fonctionnement
du Saint-Office. L’inquisiteur ne pouvait
pas instrumenter sans eux ; les prisons
étaient sous leur surveillance et ils prenaient
une part importante aux délibérations et aux
sentences du tribunal. L’Inquisition devenait
mixte, épiscopale presque autant que papale,
et par les évêques entrait dans ces tribunaux
l’influence du souverain qui avait barre sur
l’épiscopat beaucoup plus que sur les ordres
religieux. Cette constitution était la traduction
ecclésiastique de ces ordonnances de Philippe
le Bel contre lesquelles Boniface VIII avait protesté
et qu’approuvaient, moins de dix ans
après sa mort, son successeur Clément V et le
concile œcuménique.


Du jour où l’Inquisition fut ainsi soumise à
l’influence de Philippe le Bel, elle prit un caractère
de plus en plus politique et, menée par un
pouvoir civil qui s’imposait au pouvoir spirituel
lui-même, elle fut entre les mains des rois sans
scrupule un terrible instrument de domination
et de tyrannie.


C’est ce que nous montre le procès des Templiers.


Il est fort probable que la destruction de
l’ordre du Temple fut l’une des conditions qui
furent mises par Philippe le Bel à l’élection de
Clément V. Le roi de France était, d’une part,
effrayé de l’influence politique que les Templiers
tiraient de leurs immenses richesses et
d’autre part, toujours besogneux lui-même, il
désirait vivement s’enrichir de leurs dépouilles.
Il suffisait pour cela de les faire condamner
comme hérétiques puisque les législations canonique
et civile s’entendaient pour frapper de
la peine de confiscation le crime d’hérésie.
Comme l’Inquisition était le tribunal compétent
en cette matière, Philippe le Bel décida
de leur faire faire un procès inquisitorial.


Clément V avait été élu le 5 juin 1305 ; or
le 5 novembre 1306, il annonçait à Philippe
le Bel l’envoi de deux cardinaux munis de sa
pleine confiance qui prendraient part à un
important conseil tenu par le roi. Cet envoi supposait
donc une invitation à lui adressée au moins
quelques semaines auparavant. Les événements
qui suivirent prouvent que parmi les affaires
graves qui allaient être discutées et qui, d’après
les paroles mêmes du pape, intéressaient la chrétienté
mais plus particulièrement la France, et
tenaient à cœur au pape autant qu’au roi, figurait
celle des Templiers.


Les cardinaux envoyés par le pape étaient
Bérenger Frédol, qui s’occupait de l’Inquisition
à Carcassonne et à Albi, et Étienne de Suisi,
cardinal de Saint-Cyriaque in Thermis.


Bérenger Frédol avait déjà donné à Philippe
le Bel tant de gages de sa soumission qu’il était
bien l’homme qu’il fallait dans la circonstance.
Après avoir été si avant dans la faveur de Boniface
VIII que ce pape lui avait confié la rédaction
du Sexte, il avait adhéré au terrible réquisitoire
de Guillaume de Plaisians contre lui et, le 3
juillet 1303, avec les deux évêques d’Agde et de
Lodève qui ne faisaient que le suivre, il avait
signé une déclaration publique d’union avec le
roi contre Boniface VIII, et d’appel contre ce
dernier au concile universel. Au lendemain
d’Anagni, il était à côté de Philippe le Bel et de
Nogaret lui-même dans la tournée qu’ils firent
dans le Midi. Plus tard, il devait être mêlé à
l’absolution de Nogaret et, en décembre 1310,
Clément V le présentait comme « un ami du roi
et fort au courant de ses affaires ». Cette amitié,
il la poussa bien loin lorsque, au cours de l’enquête
ordonnée par Clément V sur les accusations
portées contre Boniface VIII, devant la commission
qui la dirigeait et dont il faisait partie, il se
porta garant de la pureté d’intention du roi et
affirma « n’avoir jamais entendu parler de l’arrestation
du seigneur Boniface, ni en présence du
roi d’insulte à faire au dit Boniface, ni n’avoir
entendu de la part du roi ni en paroles ni en
fait, rien de contraire aux bienséances contre
ledit seigneur Boniface. »


De tout cela nous pouvons conclure que Bérenger
Frédol, évêque de Béziers, cardinal prêtre
des SS. Nérée et Achillée, puis cardinal évêque de
Tusculum, était l’homme du roi.


Nous ne savons pas ce qui se passa dans le
conseil extraordinaire de fin 1306, mais l’année
suivante, les faits se précipitèrent grâce à un
homme d’Église qui était encore plus l’homme
du roi ; et cet homme d’Église était l’inquisiteur
de France lui-même, Guillaume de Paris.


Lorsque le roi de France lui eut confié la direction
de sa conscience avec tous les problèmes
qu’elle posait, ce religieux dominicain était déjà
probablement l’« inquisiteur général du royaume »
et quand on connaît la politique de Philippe le
Bel, il est permis de croire que l’une des raisons
de son choix, ce fut de s’annexer en la personne
de son confesseur l’Inquisition. Quoi qu’il en
soit, dit M. Félix Lajard, dans la notice sur
Guillaume de Paris, qu’il a écrite pour l’Histoire
littéraire de la France, dans l’affaire des Templiers,
« trop disposé peut-être à seconder les
intentions de son royal pénitent, le grand inquisiteur
se montra l’homme du roi plus que le
ministre du Saint-Siège, dont il tenait les pouvoirs,
et sans attendre l’autorisation du pape, il
se mit à l’œuvre. » En même temps que le roi
envoyait à ses officiers l’ordre de s’assurer de la
personne de tous les Templiers demeurant dans
le ressort de leurs gouvernements ou de leurs
bailliages, Guillaume, par une circulaire du
22 septembre 1307, donnait commission aux
inquisiteurs de Toulouse et de Carcassonne, aux
prieurs, sous-prieurs et lecteurs de l’ordre des
Frères Prêcheurs, dans tout le royaume d’interroger
les Templiers sur les crimes dont ils
étaient accusés.


Il est même à remarquer que, par un zèle vraiment
excessif, il déclarait prendre lui-même
l’initiative d’un acte qui lui était demandé par
le roi ; l’inquisition qu’il ordonnait ainsi, il la
faisait par une faveur spéciale du roi. Lui-même
instrumenta aussitôt contre plusieurs
Templiers pris dans le coup de filet général du
roi, à Troyes, à Bayeux et à Paris dans le Temple
même ; du 19 octobre au 24 novembre, il en
interrogea 138 ; le dernier jour, le maître de
l’Ordre, Jacques Molay, comparut devant lui.


Il avait reçu des instructions du roi qu’il
communiqua à tous ses délégués dans la France
entière. Les commissaires du roi devaient d’abord
se saisir des biens de l’Ordre et en faire l’inventaire,
mettre les chevaliers sous une sûre et
bonne garde, puis les interroger. Ce n’est
qu’après ce premier interrogatoire fait par les
gens du roi que l’inquisiteur et ses commissaires
commenceraient leurs interrogatoires « par torture,
s’il en était besoin ». Pour exercer une
forte pression sur les inculpés, les inquisiteurs
devaient les mettre dans l’alternative d’être
absous et relaxés, s’ils avouaient, ou d’être mis
à mort s’ils persistaient dans leurs dénégations.


Guillaume de Paris et ses délégués tinrent le
plus grand compte de ces instructions, comme le
prouvent les procès-verbaux de leurs procédures
qui ont été plusieurs fois publiés. Ils nous décrivent
les interrogatoires faits en Champagne,
Normandie, Quercy, Bigorre et Languedoc.
Guillaume de Paris instrumenta à Paris, dans la
maison même du Temple, en présence d’autres
religieux, de conseillers du roi tels que Simon
de Montigny, de greffiers, de bourreaux et d’un
nombreux public.


La torture fut administrée avec cruauté.
Vingt-cinq Templiers moururent des suites de
leurs supplices ; ceux qui n’y furent pas condamnés
furent préparés aux aveux par le régime
du pain et de l’eau, auquel ils furent soumis pendant
le mois qui précéda leur comparution.
Malgré tout, quelques-uns n’avouèrent rien et
défendirent jusqu’au bout l’honneur de leur
Ordre. La plupart avouèrent, les uns d’avoir
profané la croix, d’autres d’avoir pratiqué la
sodomie, d’autres enfin d’avoir renié le Christ
et accompli des rites sataniques.


Les commissaires de Guillaume de Paris procédèrent
de même. « A force de géhennes », ils
obtinrent les aveux qu’exigeait le roi. Mais dans
la suite, la plupart des accusés rétractèrent leurs
aveux, sans doute lorsqu’ils eurent la conviction
que leur condamnation était déjà faite,
parce qu’elle était nécessaire au roi. « Nos
frères, écrivaient en 1310 plusieurs Templiers,
ont dit ce que voulaient leurs bourreaux. »
« Avez-vous été torturé ? demandait-on, en
1310, au frère Ponsard de Gisi. — Oui, trois
mois avant ma confession, on m’a lié les mains
derrière le dos si serré que le sang jaillissait
des ongles et on m’a mis dans une fosse attaché
avec une longe. Si on me fait subir encore
de pareilles tortures je nierai tout ce que je
dis maintenant, je dirai tout ce qu’on voudra.
Je suis prêt à subir des supplices pourvu qu’ils
soient courts ; qu’on me coupe la tête, qu’on me
fasse bouillir pour l’honneur de l’Ordre, mais je
ne peux pas supporter des supplices à petit feu,
comme ceux qui m’ont été infligés depuis plus
de deux ans en prison. »


Lorsque, au printemps de 1308, le maître
général de l’Ordre, Jacques Molay, comparut en
présence d’une foule considérable réunie dans
une église de Paris, devant les commissaires du
pape, le cardinal Bérenger Frédol lui rappela les
aveux qu’il avait faits au cours de son interrogatoire
par l’inquisiteur, le 24 novembre précédent.
« Molay découvrit ses membres décharnés,
excoriés et fouillés par les instruments de torture,
et ses os mis à nu. Ce geste expliquait
éloquemment comment on avait pu lui faire dire
à lui et aux frères qui l’entouraient tout ce qu’on
avait voulu lui faire dire, et il avait crié à la foule
son innocence et celle des Templiers. A ce spectacle
les deux cardinaux (Bérenger Frédol et
Étienne de Suisi) avaient, sans prononcer une
parole, versé des larmes et renoncé à porter la
sentence que le pape leur avait donné mission
de prononcer. » En 1310, dans la seule ville de
Paris, 546 Templiers emprisonnés, dont plusieurs
avaient fait des aveux, déclaraient vouloir
défendre l’Ordre, parce qu’ils n’y avaient
jamais vu aucun mal.


Mais les aveux obtenus en 1307 par l’inquisiteur
et ses commissaires étaient toujours là,
mettant ceux qui les avaient faits dans l’alternative
d’être punis gravement pour les crimes
dont ils s’étaient accusés ou d’être brûlés comme
relaps, s’ils reniaient leur confession. Ces aveux
furent mis à profit jusqu’à la condamnation
suprême des chevaliers et de leur Ordre. Le pape
Clément V les rappelait lorsqu’il évoquait à lui
l’affaire, nommant pour remplacer les inquisiteurs
des commissaires enquêteurs apostoliques.
Ils furent allégués dans les réunions solennelles
qui eurent lieu devant le pape et à Paris à l’occasion
des Templiers ; enfin les agents de Philippe
le Bel et le plus important de tous Bérenger
Frédol, cardinal de Tusculum, les apportèrent
devant le concile de Vienne pour obtenir des
Pères la suppression de l’Ordre, prélude du
supplice de ses principaux religieux.


Avec l’inquisiteur confesseur du roi, le meneur
principal de tout le procès fut l’homme qui, à
Anagni, avait porté un coup terrible à la papauté
et que Frédol se préparait à absoudre, le légiste
qui, en ébranlant le droit canon, exaltait le droit
monarchique, Guillaume de Nogaret.


Ce fut en effet pour le conduire qu’il avait reçu
la garde du sceau royal, le 22 septembre 1307 ;
car ce fut au lendemain même de sa nomination,
que fut décidée par le roi l’arrestation de
tous les Templiers (13 octobre 1307).


Guillaume de Nogaret était encore dépassé par
un autre légiste, Pierre du Bois. Celui-ci semble
avoir eu l’idée de faire porter sur tous les biens
ecclésiastiques, même sur ceux du pape, la sentence
de confiscation qui se préparait contre le
patrimoine du Temple ; c’est Renan qui l’a fait
remarquer. « Faire du roi de France le chef de
la chrétienté, sous prétexte de croisade, lui
mettre entre les mains les possessions temporelles
de la papauté, une partie des revenus
ecclésiastiques et surtout les biens des ordres
voués à la guerre sainte, voilà le projet avoué de
la petite école secrète dont du Bois était l’utopiste
et dont Nogaret fut l’homme d’action. »


Retourner ainsi l’Inquisition contre la Papauté,
en faire contre elle l’instrument de la
royauté, n’était pas une entreprise banale.


Clément V, dont l’intelligence était supérieure
au caractère, voyait la solidarité qui existait
entre l’Église et les Templiers, menacés également
par l’impérialisme politique et la fiscalité
de Philippe le Bel ; il se rendait compte, d’autre
part, que les accusations lancées par Guillaume
de Nogaret, petit-fils d’hérétiques, et peut-être
hérétique lui-même, de cœur sinon d’esprit,
contre la foi et les mœurs du Temple, n’étaient
qu’un prétexte pour le spolier et le supprimer.
Aussi essaya-t-il de détourner le procès dont le
projet lui avait été communiqué apparemment
à la fin de 1306, à la suite du fameux conseil
secret où il avait député les cardinaux Bérenger
Frédol et Étienne de Suisi.


A la suppression projetée du Temple il opposa
un projet de fusion des Hospitaliers et des Templiers
dont le programme d’action et les règles
avaient tant d’analogie. Il appela auprès de lui
les maîtres des deux Milices et demanda à celui
du Temple, sur ce sujet, un mémoire qui a été
conservé. Ce n’était pas ce que voulait le roi ;
aussi coupant court au contre-projet pontifical
en préparation, il découvrit brusquement son
plan. Clément V crut pouvoir en arrêter l’exécution
en gagnant du temps et la mort dans l’âme,
« non sine magna cordis amaritudine, anxietate
et turbatione », il consentit à une enquête sur les
Templiers. Philippe le Bel transforma aussitôt
l’enquête en un procès confié à Nogaret et à
l’inquisiteur de France, Guillaume de Paris.


Le premier, par l’arrestation générale des
Templiers, le 13 octobre 1307, le second, par la
commission générale d’instruire qu’il donna
le 22 septembre 1307, et l’instruction qu’il poursuivit
jusqu’au 24 novembre, soit en personne,
soit par les commissaires qu’il avait délégués
dans la France entière, mirent le pape devant le
fait accompli : l’ouverture du procès, les interrogatoires
des Templiers et les aveux qui en étaient
résultés.


En apprenant toutes ces nouvelles, le pape
éprouva un sentiment de colère et d’indignation
qui lui dicta sa lettre du 27 octobre 1308 à
Philippe le Bel et l’envoi au roi des deux cardinaux
Bérenger Frédol et Étienne de Suisi,
chargés de prendre sous leur garde les personnes
et les biens des Templiers. Clément V
annonçait ainsi l’intention de diriger lui-même
l’enquête et il en dessaisissait l’Inquisition quelques
semaines après (déc. 1308). Philippe le Bel
lui fit une réponse cauteleuse d’où il résulta que
les prisonniers seraient toujours à la disposition
de l’Église, mais demeureraient dans les prisons
royales et que, d’autre part, leurs biens ne serviraient
qu’aux besoins de la Terre Sainte mais
seraient séquestrés et administrés par Bérenger,
l’homme du roi. Le procès entrait, dès lors,
dans une phase diplomatique.


Pour réduire les velléités de résistance de
Clément V, le roi usa envers lui de procédés d’intimidation
constituant un vrai chantage ; il
le fit menacer d’une campagne de pamphlets.
« Que le pape prenne garde ! écrivait son âme
damnée, le légiste du Bois, il est simoniaque ;
il donne par affection du sang, les bénéfices de la
Sainte Église à ses proches parents ; il est pire
que Boniface qui n’a pas commis autant de
passe-droits ; il faut que cela cesse ! »


Devant ces menaces, Clément V céda et
renvoya l’affaire des Templiers à un prochain
concile œcuménique ; en attendant, pour fournir
des éclaircissements et des dossiers à l’auguste
assemblée qu’il allait convoquer, il nomma des
commissaires apostoliques à la tête desquels il
mit toujours Bérenger Frédol, pour poursuivre
l’enquête sur les Templiers. Nous ne la suivrons
pas, car l’Inquisition n’y jouait aucun rôle
officiel. Mais toute l’affaire avait été montée
par elle d’accord avec « les gens du roi » et sur
les instructions de Philippe le Bel.


Ainsi créée par les Souverains Pontifes, moins
d’un siècle auparavant, pour instruire en leur
nom les procès d’hérésie, cette institution était
déjà devenue un instrument de règne aux mains
du roi de France. C’est ce que reconnaît l’un de
ses récents historiens, M. Ch.-V. Langlois écrivant
dans l’Histoire de France de Lavisse : « Il
n’a pas tenu au Garde des Sceaux de 1307 (Guillaume
de Nogaret) que l’Inquisition politique,
à la mode des pays du Midi, des princes guelfes
d’Italie et des « Rois catholiques » d’Espagne,
ne s’acclimatât chez nous. »


On ne saurait mieux dire que Philippe le Bel
et Nogaret sont les précurseurs authentiques de
Philippe II et de Torquemada.


Au cours du XIVe siècle, les rois de France
firent de l’Inquisition, qui était tout d’abord un
tribunal essentiellement religieux et pontifical,
une juridiction bâtarde ecclésiastique et canonique
par la composition de son personnel, mais
séculière et légiste par ses rapports avec les
Parlements, les « gens du roi » et l’influence
prépondérante qu’exerçait sur sa marche la
Couronne.


On le vit bien, en 1322, lorsque comparut
devant l’Inquisiteur de Toulouse Amiel de Lautrec,
abbé de Saint-Sernin. Il y était cité, non
plus par l’inquisiteur, mais par le procureur du
roi et, lorsqu’il fut acquitté par elle, le procureur
du roi fit appel non pas devant le pape,
chef suprême de l’Inquisition, mais devant la
Cour royale la plus haute, le Parlement de Paris.


Lorsqu’en 1329, Guillaume de Villars, commissaire
du roi, s’empara des Registres de l’Inquisition,
le chef de cette dernière protesta non
pas auprès de la Curie, mais auprès du Parlement
considéré comme une sorte de tribunal
d’appel de l’Inquisition.


La diminution de puissance que subit la
papauté pendant son séjour à Avignon, et bien
plus encore pendant le grand schisme, accentua
l’asservissement de l’Inquisition à la monarchie
des Valois. En 1385, à Reims, l’archevêque et
les magistrats municipaux se disputant la connaissance
du crime d’hérésie, finirent par signer
entre eux une transaction, sans même penser
qu’il existait, à côté d’eux, dans Reims, une
Inquisition qui avait reçu du pape la mission de
réprimer le blasphème et l’hérésie.


Pendant le grand schisme, l’Université de
Paris finit par supplanter complètement le Saint-Office
dans l’examen des doctrines et la connaissance
des crimes d’hérésie. En 1362, prêchant à
Châlons dans la cathédrale, puis dans les
églises de Notre-Dame de Vallibus et de Saint-Alpin,
le dominicain Jean dit l’Eschacier avait
combattu la croyance à l’Immaculée Conception
et la même doctrine malsonnante avait été
aussi enseignée par un autre dominicain, Jacques
de Bosco. Ils furent dénoncés par maître
Nicolas de Vertus, augustin, et Jean de Saint-Médard,
l’un et l’autre professeurs de théologie,
et par plusieurs autres personnages ecclésiastiques
et laïques.


Une enquête fut faite aussitôt, au nom de
l’évêque, par Galhard Frozin, vicaire général,
et frère Nicolas de Vassy, dominicain, subdélégué
dans la ville et le diocèse de Châlons
de l’inquisiteur général de France. Devant le
chapitre, les deux inculpés reconnurent la vérité
de l’accusation et ils furent condamnés au nom
de l’évêque et de l’inquisiteur, agissant ensemble
d’après la procédure du concile de Vienne.


Mais lorsqu’en 1387, un dominicain du couvent
Saint-Jacques de Paris, Jean de Montson,
eut professé les mêmes doctrines, ce ne fut plus
l’inquisiteur qui le condamna, mais l’Université
de Paris qui poursuivit tous les Frères Prêcheurs
de Paris, ou d’ailleurs qui avaient adhéré
à son opinion. C’est elle qui, appuyée par l’évêque
et le Chapitre de Paris, mena l’affaire avec
une telle vigueur que tous les principaux partisans
de Montson et lui-même furent excommuniés
par trois cardinaux au nom du pape
d’Avignon, Clément VII. Au cours de ce procès,
l’Inquisition n’intervint pas et cependant
il s’agissait d’un religieux de l’ordre qui avait
la charge de l’Inquisition ; ce qui nous indique
à quel point l’Université l’avait supplantée
dans son rôle de gardienne, contre toutes les
hérésies, de l’orthodoxie.


En réalité, elle n’avait plus de vraie vie que
celle que lui donnait le gouvernement royal ou le
parti au pouvoir lorsque, pour mieux perdre un
adversaire, ils estimaient utile de le faire tomber
sous une condamnation pour hérésie portée par
le Saint-Office. Nous en voyons un cas curieux
dans le procès qui fut fait par l’Inquisition, en
1381, à l’ancien prévôt de Paris, Hugues Aubriot.


Le 21 janvier 1381, Aymeric de Magnac,
évêque de Paris, Pierre Godefroy, official de la
curie épiscopale, et le dominicain Jacques de
Morey, inquisiteur de France, le citèrent devant
le tribunal de l’Inquisition sous l’inculpation
« d’hérésie, de bougrerie, d’être sodomite et
faux chrétien ». Après avoir essayé de résister
en s’appuyant sur la Cour, Aubriot se constitua
prisonnier le 1er février suivant.


L’accusation fut soutenue avec acharnement
par les délégués de l’Université de Paris, tandis
que le duc de Bourgogne, Philippe le Hardi,
oncle du jeune roi Charles VI, plusieurs nobles
de Bourgogne et le premier président du Parlement,
Philibert Paillart, le défendaient.


Finalement, le vendredi 17 mai 1381, devant
le grand portail de Notre-Dame, sur un échafaud
élevé pour la circonstance, Aubriot dut faire
amende honorable en présence de 40.000 personnes,
parmi lesquelles il y avait de nombreux
étudiants ; puis il fut condamné à la prison perpétuelle
par l’inquisiteur et ramené dans les
cachots de l’évêché. Au mois de mars suivant
(1382) l’insurrection des Maillotins le délivra
et il s’enfuit auprès du pape d’Avignon, Clément
VII, qui cassa la sentence de l’inquisiteur
et le laissa en liberté.


Par la nature des crimes visés comme par la
qualité des juges, cette cause semble intéresser
la foi et les mœurs ; en réalité, si l’on considère
les antécédents du prévôt, ses ennemis, les circonstances
de son arrestation et de sa condamnation,
on voit que l’Inquisition fut contre lui
l’instrument d’un parti et lui fit un procès
politique.


Aubriot avait été nommé prévôt royal de
Paris, lorsque, après la tentative manquée
d’Étienne Marcel, Charles V avait supprimé la
charge élective de prévôt des marchands pour
placer à la tête de la capitale un fonctionnaire
royal nommé par lui et ne relevant que de
lui. Pendant tout le règne de Charles V, il avait
réfréné les aspirations communales des Parisiens
soutenus par l’Université et il avait été
l’homme du roi. Or il avait eu parfois la main
dure et à plusieurs reprises, maîtres et étudiants
avaient porté plainte contre lui au souverain.


Après la mort de Charles V (1380), sa puissance
ne fut plus la même. Pendant la minorité
du jeune Charles VI, le pouvoir passa aux
princes, frères du feu roi qui s’empressèrent de
renvoyer les petites gens avec lesquelles Charles
V avait gouverné. Le chancelier Pierre d’Orgemont
dut se retirer, dès septembre 1380,
suivi bientôt de Jean Le Mercier, ancien trésorier
des guerres et conseiller des aides.


Le moment sembla propice à l’Université pour
satisfaire ses rancunes contre le prévôt royal.
Elle commença par le traduire devant le Parlement
de Paris, en se plaignant des violences
qu’elle avait subies, de sa part, le jour des obsèques
de Charles V ; mais s’étant aperçue de la
faveur que lui témoignaient plusieurs membres
de cette cour souveraine et surtout son président,
Paillart, Bourguignon comme lui, elle crut
plus habile de porter l’attaque devant l’Inquisition ;
et elle lui intenta un procès d’hérésie.


De ce simple exposé il ressort que la mise
en accusation de Hugues Aubriot, son jugement,
sa condamnation et sa réhabilitation
furent provoqués par la politique. C’était le
prévôt de Paris, hostile à ses privilèges et immunités
que l’Université poursuivait avec tant de
haine ; c’était l’ami de Charles V que réhabilitait
Clément VII. Dans cette affaire, comme
dans celle des Templiers, l’Inquisition avait
été l’instrument de haines politiques et non la
gardienne de l’orthodoxie.


Le procès de Jeanne d’Arc est une nouvelle
preuve de l’asservissement au pouvoir civil de
l’Inquisition sur son déclin ; il rappelle, sur
plusieurs points, celui des Templiers.


Quand Jean de Luxembourg se fut fait livrer
Jeanne d’Arc par le bâtard de Wandomme qui
l’avait faite prisonnière à Compiègne, il refusa
tout d’abord de la livrer aux Anglais, l’Université
de Paris la réclamant de son côté pour
l’Ordinaire. Mais l’Ordinaire du lieu sur lequel
la Pucelle avait été prise, Cauchon, évêque de
Beauvais, insista pour qu’elle fût livrée aux
Anglais et Jean de Luxembourg la vendit pour
10.000 florins. Qu’allaient faire les Anglais de
cette femme qui leur avait fait tant de mal
et qu’ils avaient tenu à avoir en leur pouvoir ?


Ils auraient pu la mettre à mort en invoquant
n’importe quel prétexte ; ils aimèrent
mieux lui faire faire un procès religieux aboutissant
à une condamnation canonique portée
au nom de l’Église et de Dieu lui-même ; car
cette condamnation ferait tomber ce prestige
merveilleux que la foi lui avait donné ; cette
envoyée de Dieu, dépositaire des secrets du
ciel, dont les foules baisaient les habits, ne
serait plus, après sa condamnation, qu’une
aventurière, en rupture de ban, déclarée coupable
par l’Église d’avoir violé les lois les plus
élémentaires de la morale divine et humaine.


Pour monter ce procès, ils avaient un homme
tout trouvé, l’Ordinaire du lieu où Jeanne avait
été prise, prélat tout dévoué à l’Angleterre,
Pierre Cauchon, évêque de Beauvais.


Il avait été toujours du parti bourguignon.
En 1413, chanoine de Reims et de Beauvais,
il s’était mis, à Paris, à la tête de l’émeute cabochienne.
En 1414, il avait été, au concile de
Constance, l’ambassadeur de Jean-sans-Peur,
duc de Bourgogne, et y avait pris la défense
du franciscain Jean Petit, l’apologiste de l’assassinat
du duc d’Orléans. Il avait été comblé
de bénéfices par l’intervention de l’Université
de Paris, entièrement acquise au parti bourguignon.
Élu évêque de Beauvais, sur la recommandation
de l’Université, il fut installé dans
son diocèse par Philippe le Bon, duc de Bourgogne.
Lorsque le traité de Troyes eut fait du
roi d’Angleterre l’héritier présomptif du roi
de France, il servit le parti anglais ; ce qui lui
valut d’être à la fois l’exécuteur testamentaire
de Charles VI et le conseiller du jeune roi
d’Angleterre, Henri VI. Lorsque les Français
entrèrent à Beauvais (1429) il se retira à Rouen
où il faisait partie du grand conseil du duc de
Bedford, régent d’Angleterre et vice-roi de Normandie.


Les Anglais ne pouvaient pas confier à un
prélat plus dévoué à leurs intérêts le procès
de Jeanne d’Arc. Il en accepta la direction en
se faisant donner par le chapitre de Rouen,
le siège étant vacant, le pouvoir d’exercer à
Rouen sa juridiction d’évêque de Beauvais
sur Jeanne d’Arc (28 décembre 1430).


L’Inquisition s’était déjà intéressée à l’affaire.
En apprenant que la Pucelle avait été faite
prisonnière et était aux mains du duc de Bourgogne,
deux agents de l’Inquisiteur de France,
Le Fourreur et Hébert, avaient écrit à ce dernier
pour lui demander qu’on la fît comparaître
devant eux. « Usant des droits de notre office,
de l’autorité à nous commise par le Saint-Siège
de Rome, nous requérons instamment et enjoignons,
en faveur de la foi catholique, sous les
peines de droit, au dessusdit et à toute personne,
de quelque état, condition, prééminence
et autorité qu’elle soit, le plus tôt que sûrement
et convenablement se pourra faire, d’envoyer
et amener prisonnière par devers nous
la dite Jeanne soupçonnée véhémentement de
plusieurs crimes sentant l’hérésie, afin de comparaître
devant nous contre le procureur de
la sainte Inquisition et pour répondre et procéder
comme de raison, au bon conseil, faveur
et aide des bons docteurs et maîtres de l’Université
de Paris et autres notables étant par
de çà. »


D’après ce texte, dès le 26 mai 1430, l’Inquisition
de France avait manifesté son intention
de juger elle-même Jeanne à Paris avec les
lumières et le concours des maîtres de l’Université.
C’était donc en opposition formelle à
cette prétention que Cauchon instituait le procès
à Rouen, avec l’autorisation du Chapitre
de cette ville.


Il le poursuivit pendant plusieurs audiences,
nommant des assesseurs, ordonnant des enquêtes
préparatoires sans paraître se soucier de
l’Inquisition. La première séance ayant eu lieu le
9 janvier, ce ne fut que le 17 février, l’après-midi,
que le vicaire général de l’Inquisition à
Rouen fut invité par Cauchon à prendre part
au procès. « Ce même jour de lundi, vers quatre
heures de l’après-midi, sur notre requête, comparut
dans notre maison d’habitation vénérable
et discrète personne maître Jean Le
Maistre, de l’ordre des frères Prêcheurs, vicaire
du seigneur inquisiteur du royaume de France
et par lui député en la cité et diocèse de
Rouen. »


L’inquisiteur de France était alors Jean
Graverent prieur du couvent Saint-Jacques de
Paris. Au moment où s’ouvrait le procès de
Jeanne, il en instruisait lui-même un autre à
Coutances, celui de Jean Le Couvreur, bourgeois
de Saint-Lô ; c’est pourquoi Cauchon
appelait à sa place son délégué à Rouen, Jean
Le Maistre.


Celui-ci semble avoir été peu empressé à
répondre à l’appel de Cauchon. Il allégua que
le procès relevant du diocèse de Beauvais, et
ne se faisant à Rouen que par une permission
spéciale de chapitre, il se demandait s’il pouvait
y prendre part n’ayant aucune délégation de
l’Inquisiteur pour Beauvais : Cauchon dut
demander à Graverent pour Le Maistre une
délégation spéciale pour le procès de Jeanne et
il l’obtint ; aussi Le Maistre assista désormais
aux audiences et prit part à la condamnation.


Ainsi le procès de Jeanne fut bien un procès
inquisitorial dirigé d’après les prescriptions du
concile de Vienne par l’Ordinaire, Cauchon,
et l’inquisiteur Jean Le Maistre. Or ce qui
frappe, quand on lit le procès-verbal du procès,
c’est le rôle de second plan qu’y joue le vice-inquisiteur.
C’est l’évêque de Beauvais qui
dirige tous les débats et mène l’affaire et Jeanne
le proclama elle-même, lorsqu’elle lui lança cette
apostrophe : « Évêque, c’est par vous que je
meurs ! » Dans les procès-verbaux des séances,
Jean Le Maistre est mentionné simplement,
sans rang spécial, au milieu des assesseurs et
des docteurs formant le tribunal. Lorsque, le
13 mars 1431, ayant reçu commission régulière
de Graverent, il a désigné le promoteur et le
notaire de l’Inquisition chargés de suivre avec
lui le procès, Jean Le Maistre choisit ceux-là
mêmes qui avaient été déjà institués, à ce titre,
par Cauchon : comme promoteur, d’Estivet,
chanoine de Bayeux et de Beauvais, homme de
confiance de son évêque, et Jean Massieu comme
notaire. Ce fut seulement dans « le procès
d’office » lequel commença le 26 mars que le tribunal
fut dit présidé par Cauchon et par le
vicaire de l’Inquisiteur. La citation à entendre
la sentence définitive fut faite au nom de l’un
et de l’autre et le jugement également rendu
par l’un et par l’autre.


Ce qui est encore plus évident que le rôle
secondaire du vice-inquisiteur dans un procès
essentiellement inquisitorial, c’est l’influence
qu’y exerça le pouvoir civil représenté par le
duc de Bedford. Sans doute, il n’y parut pas
officiellement, mais il le dirigeait par Cauchon
qui joua dans le procès de Jeanne d’Arc le même
rôle que l’inquisiteur Guillaume de Paris et le
cardinal Bérenger Frédol dans celui des Templiers.
C’est ce que proclame l’un de nos historiens
qui se sont occupés de cette affaire et qui
a une tendance marquée à en atténuer non
l’injustice, mais l’irrégularité, M. Pierre Champion.
« C’est le conseil anglais de Bedford,
écrit-il, qui désigna Cauchon afin qu’il réclamât
Jeanne comme sorcière, et qui fournit les
10.000 livres nécessaires à son achat. Encore
que Bedford n’ait paru qu’une fois dans le
procès et dans une singulière attitude pour
un noble duc, encore qu’il semblât avoir passé
la main au cardinal Beaufort, ce prélat violent
et orthodoxe, il n’est pas douteux que Bedford
ait conduit personnellement toute l’affaire. On
reconnaît partout son esprit puissant ; on
retrouve ses créatures parmi les juges : Pasquier
de Vaux, son chapelain, Jean Ponchon,
qui représentera le chapitre de Rouen en son
nom, Jean Bruillot qui le haranguera afin qu’il
ne sacrifiât pas le chapitre de Rouen à ses chers
Carmes… Quand on voit le gouvernement
anglais acheter à un prix considérable la Pucelle
aux Bourguignons, faire les frais du procès,
quand on sait que le 3 janvier 1431 le conseil
écrit : « C’est notre intention de revoir et
reprendre par devers nous icelle Jeanne, si elle
n’était pas convaincue et atteinte des cas susdits »,
il est hors de doute que l’affaire que les
Anglais feront instruire le sera bien en leur
nom. »


Les cas de pression gouvernementale sur les
juges qui n’étaient pas assez zélés sont prouvés ;
un témoin Houppeville a dit des juges
que « les uns agirent en faveur des Anglais et
les autres par crainte. »


L’évêque de Beauvais se proclama lui-même
l’agent direct du gouvernement anglais, lorsque,
répondant à Jeanne qui le récusait, il
déclara cyniquement : « Le roi a ordonné que
je fasse votre procès et je le ferai ! »


Il suffit de citer cette parole pour montrer
à quel point, au XVe siècle, l’Inquisition était
devenue une institution plus gouvernementale
que religieuse.





TABLE DES MATIÈRES





	Introduction
	7


	Chapitre I. — LE CATHARISME AU
XIIe SIÈCLE
	21


	Le dualisme cathare. — Christologie
cathare. — Morale individuelle et
sociale. — Nirvana des Parfaits. — Horreur
de la famille. — Doctrines
anarchistes. — Répression par les gouvernements
païens et chrétiens antérieurs
à l’Inquisition. — Le catharisme
tout puissant dans le Midi de la France. — Les
moyens d’action. — Parfaits et
Croyants. — Faiblesse du catholicisme
persécuté
	21


	Chapitre II. — L’ÉTABLISSEMENT DE
L’INQUISITION
	66


	Missions cisterciennes impuissantes. — Saint
Dominique. — La Croisade des
Albigeois. — La répression de l’hérésie
par le pouvoir civil et l’Église avant
l’Inquisition. — Constitution de Vérone. — Le
concile de Toulouse. — Règlements
de l’Inquisition toulousaine. — Prêcheurs
et Mineurs. — Manuels
des Inquisiteurs
	66


	Chapitre III. — LE FONCTIONNEMENT
DE L’INQUISITION
	91


	Les édits de foi et de grâce. — Constitution
du tribunal inquisitorial ou
Saint-Office. — Les inculpés. — Les
Inquisiteurs et leurs auxiliaires. — Dénonciations
et témoignages. — La
défense ; avocats, procureurs, témoins
à décharge. — Les prud’hommes ou
boni viri. — La torture. — Les sentences
inquisitoriales. — Les auto-da-fé. — Pénitences
du Saint-Office. — Peines
afflictives. — Le bras séculier et le
bûcher. — Procès et condamnations
posthumes. — Proportion de ces
peines. — Adoucissements et commutations
de peines. — Grâces et amnisties
	91


	Chapitre IV. — L’INQUISITION EN
FRANCE ET DANS LE MONDE
CHRÉTIEN AU XIIe SIÈCLE. — CATHARES
ET VAUDOIS
	142


	L’hérésie cathare dans le Nord de la
France. — Établissement de l’Inquisition
en France, en Aragon et Castille,
en Italie. — Saint Pierre martyr. — L’Inquisition
dans l’Empire germanique. — Les
Vaudois ; leurs doctrines,
leur organisation. — L’Inquisition en
Dauphiné. — L’inquisiteur Français
Borrel. — L’Inquisition en Corse
	142


	Chapitre V. — L’INQUISITION AU XIVe
SIÈCLE. — SPIRITUELS, BEGHARDS
ET LOLLARDS
	170


	Joachim de Flore. — Les Spirituels
de l’ordre franciscain. — L’Inquisition
contre les Spirituels et les Fraticelli
dans le Midi de la France. — Dans
l’Empire germanique : Louis de Bavière. — L’Inquisition
contre les Béguins en
France, en Espagne, en Italie. — Les
Lollards : Wicklef et Jean Huss ; leurs
doctrines antisociales déchaînant les
guerres sociales. — L’Inquisition contre
les Lollards et les Hussites
	170


	Chapitre VI. — L’INQUISITION AU
XIVe SIÈCLE. — JUIFS ET SORCIERS
	200


	Les juifs et l’Église. — L’Inquisition
contre les Juifs relaps. — Sorcellerie et
Magie. — L’Inquisition contre la sorcellerie
	200


	Chapitre VII. — L’INQUISITION ASSERVIE
PAR LE POUVOIR CIVIL
	214


	Philippe le Bel et l’Inquisition méridionale. — Bernard
Délicieux. — Le
procès des Templiers et l’Inquisition
de France. — Le cardinal Bérenger
Frédol. — Les Templiers à la question. — Procès
inquisitoriaux au XIVe siècle. — Hugues
Aubriot. — Procès de Jeanne
d’Arc : Cauchon, les Anglais et l’Inquisition
	214










ACHEVÉ D’IMPRIMER SUR LES PRESSES DE

L’IMPRIMERIE MODERNE

177, ROUTE DE CHATILLON, A MONTROUGE,

LE TRENTE-ET-UN JANVIER

MIL NEUF CENT VINGT NEUF.







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK L'INQUISITION MÉDIÉVALE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/2399141303935373429_cover.jpg
COLLECTION LA VIE CHRETIENNE”

publiée sous la dir on de HMAURICE BRILLANT

L' INQUISITION
MEDIEVALE

PAR
JEAN GUIRAUD

A PARIS
CHEZ BERNARD GRASSET





