
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Aristoteles' Zielkunde

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Aristoteles' Zielkunde


Author: Aristotle


Translator: J. M. Fraenkel



Release date: December 14, 2024 [eBook #74894]


Language: Dutch


Original publication: Groningen: J. B. Wolters, 1919


Credits: The Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net/ for Project Gutenberg (from scans kindly made available by the Koninklijke Bibliotheek, The Hague)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK ARISTOTELES' ZIELKUNDE ***



















ARISTOTELES’ ZIELKUNDE










Oorspronkelijke titelpagina.









Aristoteles’ Zielkunde

MET EEN INLEIDING, KORTE OVERZICHTEN EN VERKLARENDE AANTEEKENINGEN



DOOR 

Dr. J. M. FRAENKEL 

 BIJ J. B. WOLTERS’ U. M.—GRONINGEN, DEN HAAG, 1919 



[5]



INLEIDING.




Wanneer wij na de lezing van Plato voor het eerst kennis maken met het traktaat van
Aristoteles over de ziel, dan kost het ons moeite onze teleurstelling te verbergen.
Al zochten wij niet de bekoring van de kunst van Plato, die uit denken en schoonheid
één leven schept en onze ziel ἠρέμα ἀνάγει ἄνω „zachtkens omhoog voert”—toen wij ons verplaatsten van het tooneel naar de grijze
collegekamer, rekenden wij op een regelmatige en volledige uiteenzetting van het onderwerp
en aangezien de vorm van het traktaat niets aantrekkelijker is dan die onzer hedendaagsche
wetenschappelijke geschriften, verwachtten wij evenveel wetenschappelijkheid.


Hierin worden we dan in velerlei opzicht teleurgesteld. Aristoteles is gedrongen en
daardoor vaak duister, gebruikt voortdurend wijsgeerige termen wier oorsprong hij
niet aangeeft; het verband begeeft ons dikwijls en de wetenschap die hier voor Plato’s
kunst en verhevenheid in de plaats treedt, verschijnt in nog onontwikkelde vorm.


Bij Plato moet men naar wetenschappelijkheid nog niet vragen; zijn Sokrates, zijn
wijsheid, levert hymnen op Apollo, ὁμόδουλος τῶν κυκνῶν „medeslaaf van de zwanen” (Phaedo 85 B); weliswaar heeft Aristoteles in alle wetenschap
van hem geleerd, maar de wetenschap komt eerst in Aristoteles tot stand. We behoeven
dan ook [6]eigenlijk niet om Aristoteles’ traktaat te begrijpen, te vragen wat Plato over de
ziel geleeraard heeft.


Plato leert nergens stelselmatig over de ziel, al zijn Theaetetus Phaedo Republiek
en Timaeus vol van haar. Want hoe spreekt b.v. de Phaedo, het drama van Sokrates’
onsterfelijkheidsvertrouwen, over de ziel? De onderscheiding—heet het—van het zintuigelijk
waarnemen (het onware kennen) en het denken der ideeën (het ware weten) voert tot
het wezen van de ziel, (65 D) en het wezen der ziel doet zich kennen als het blijvende
in den kringloop van ontstaan en vergaan (72 D). Het denken verder is de wetenschap,
die in aanleg, blijkens de ervaring van het leeren (73 A) met de ziel gegeven is en
die door stelselmatige herinnering tot stand wordt gebracht. Zij betreft de idee,
het algemeene, blijvende, onveranderlijke, waarnaar de waarnemingen verwijzen, en
dat aan de waarnemingen voorafgaat. Dat wezenlijke heeft de ziel tot grondslag (76
E), die tevens de grondslag is van het leven (77 D). Zoo is de ziel als onzichtbare
grondslag het niet-samengestelde (78 C); zij is het goddelijke, onsterfelijke, alleen
denkbare, het eenvormige, ondeelbare, altijd met zichzelf eenzelvige (80 B), geen
harmonie van stoffelijke elementen (86 B) of product (87 B), en niet slechts noodzakelijke
bestaansvoorwaarde (99 B) maar de ware oorzaak van het leven, als grondslag van het
leven even onverdelgbaar als het leven zelf (104).


Zoo is de psychologie van den Phaedo; in dien trant spreken ook de andere dialogen;
het is moeilijk en hard dat alles te ontleden en ’t is, zooals gezegd is, niet noodig
in deze inleiding. Aristoteles heeft het leerstellige [7]van Plato in zijn eigen verband opgenomen, en dit zal voor zoover noodig bij deze
vertaling toegelicht worden; de toon van zijn kritiek is soms grimmig: τὰ γὰρ εἴδη χαιρέτω. τερετίσματά τε γάρ ἐστι etc. „de Ideeën laat ik daar, dat is klinkklank” zegt hij (Anal. Post. I 83 a 32 vgl. Met. 991 a 20), maar wel begrijpelijk als van den wetenschappelijke tegenover den theosoof.
Want Aristoteles’ denken is stelselmatig, hij staat in het teeken der wetenschap en
wat boven gezegd is, dat de wetenschap bij hem nog onontwikkeld is, dat is juist het
bewijs van zijn wetenschappelijkheid; hij moet veel zeggen wat wij met meer kennis zeggen; want phantasie en kunst zijn voor alle
tijden, maar oude wetenschap vergaat in nieuwe.


Met dit besef evenwel staan wij niet op den bodem van de moderne beschouwing omtrent
Aristoteles; „an keiner Philosophie (hat) die neuere Zeit sich so vergangen als an ihr (d.i. aan de Aristotelische)” zegt Hegel’s Gesch. der Phil. (p. 468 ed. Bolland). Daar is E. Zeller’s uitvoerig werk, die in zijn slotbeschouwing
(p. 801) zegt dat daargelaten de absolute waarheid van A.’s leer (waarover hij niet
wil spreken) hij en anderen moeten erkennen, dat het A. niet gelukt is de leidende
gezichtspunten van zijn systeem zonder tegenspraak te verbinden. Waarvan dan zeker
een staaltje is wat p. 312 „een hoogst ingrijpende tegenspraak in ’t systeem van den
Philosoof” heet, dat n.l. A. nu eens het enkele ding dan weer het Algemeene de ware
substantie (οὐσία) noemt. De onverzoenlijkheid van die tegenspraak staat voor Zeller vast. Toch weet
hij wel dat A., anders dan Plato, het Algemeene niet op zichzelf stelt, niet scheidt
[8]van het Enkele, maar daarin het wezen van het Enkele vindt: in zoover kan het Algemeene
naar de gelegenheid vordert het ware heeten. Doch tegenover die eenzijdigheid staat
met gelijk recht, die welke het Enkele het ware noemt, juist omdat het andere te zeggen
ook eenzijdigheid is. Geen van beide op zichzelf is waar of onwaar of het ware—als
men ’t ware zeggen wil, dan kan men naar omstandigheden ’t Enkele zoowel als ’t Algemeene het ware noemen.
Dat doet A. geen liefhebber van eenzijdigheid, die b.v. in ’t begin der Metaphysica
de wetenschap het hoogste noemende, erkent dat de ervaring zonder wetenschap even
goed en soms beter is. Het Aristotelische systeem, voorbeeldig voor het Hegelsche,
is werkelijkheidssysteem en vindt de werkelijkheid in de volledigheid. „Als men in
iedere richting philosofeert,” zoo zegt A. Polit. 1279 b 12 „en niet alleen naar de praktijk ziet, is het gepast niets voorbij te zien of
weg te laten, maar de waarheid omtrent alles duidelijk te maken.” Bewegelijkheid is
de philosophie van A., zooals zij is het principe van de natuur (Phys. 253 b 5 ἡ φύσις ἀρχὴ τῆς κινήσεως vgl. 192 b 20).


Voor Zeller is dus A.’s systeem een (gebrekkige) leer, die haar tijd gehad heeft.
Gewoonlijk echter wordt een ander oordeel over A. uitgesproken. Hoor R. D. Hicks, de verdienstelijke uitgever van ons traktaat voor de Cambridge University (1907) in zijn inleiding p. L n. 1 „Van onze hoogere kennis uit kunnen wij ons vergunnen
te glimlachen over de naïeve onnoozelheid, de brutale vermetelheid, die beweert den groei te verklaren zonder
iets te weten van cellen, die gevoel en beweging bespreekt zonder kennis van de natuur
en de functies [9]der zenuwen en die vuur als een element behandelt in zalige onwetendheid van de chemische
verbrandingsverschijnselen.” Lewes Aristoteles p. 223 (vert. van Carus): „zijn geest, die noodwendig tot ongerijmdheden
moest vervallen, als hij over warmte theoretiseerde zonder thermometer en over physica
zonder kennis der bewegingswetten, stijgt tot bewonderenswaardige hoogte wanneer hij
de hoogere algemeenheden van het leven en den geest behandelt.” Hem citeert met instemming
Rudolf Eucken, iemand van naam en groote kennis op dit gebied, wiens oordeel en behandeling typisch
mogen heeten: zie „die Methode der Aristot. Forschung” (1872) Schlusswort p. 584 vlg. Hij zegt dat hij zijn beschouwing zooveel mogelijk historisch gehouden
heeft en dan A. voortreffelijk acht; maar dat verder de waarde van de methode toch
ook nog te beoordeelen is. En oordeelende blijkt hem dat op ’t eerste gezicht A. niet van waarde is voor onzen tijd, dan alleen door zijn fouten—de fouten van een grooten
geest—die wij kunnen leeren vermijden en waardoor wij onze zekerheid meer kunnen beseffen.
Maar, zegt hij, dat maakt de vereering van de nieuweren voor A. nog niet begrijpelijk.
Die moet gegrond zijn op de blijvende beteekenis van zijn methode van onderzoek en
in ’t bizonder op zijn streven om met en door de nauwkeurige studie van de onderdeelen
tot een geheel van wereldverklaring te komen. En hierin vindt de hoofdzakelijk kritische
richting van de nieuwere philosophie de aanvulling, die zij misschien behoeft; want
kritiek is niet het laatste doel, maar dàt is alleen door vereenigend denken te bereiken.


Alzoo spreekt Eucken—heen en weer, zoodat wij [10]met zijn oordeel denzelfde graad van moeite hebben als hij zelf met Aristoteles—wel
is waar niet dezelfde soort van moeite. Hij zegt wel iets, dat wij begrijpen; hij
waardeert het vereenigend denken van A., maar wij vernemen niet—waar het op aankomt—of
die vereeniging, dat geheel van wereldverklaring, bevredigend tot stand gekomen is
en zoo ja, hoe dat in zijn werk gegaan is bij A.’s gebrekkige methode; zoo neen, wat
er eigenlijk van houdbaar is.


De onrust nu zelf van zulk een onbepaald oordeel als van Eucken en zoovelen doet ons
beseften dat in hun beschouwing het begrip zich nog niet heeft gevonden. Dit geldt
van den heelen A., dit geldt van de Anima. Ik heb gezegd hoe gebrekkig en zwak dat
geschrift is; maar het schijnt toch zeer gewaardeerd te worden; waarom anders die
prachtige uitgaven van Trendlenburg, Rodier, Hicks—Duitsch, Fransch, Engelsch?


Laten we dan nauwkeuriger nagaan wat van het geschrift te denken is.


Het is schetsmatig, nergens uitvoerig of geordend; wij erkennen het en hetzelfde geldt
van al het voornaamste Aristotelische. Maar door alles loopt een draad; zooals te
verwachten was bij den 3o in de rij; want Sokrates begint, Plato zet voort en A. voltooit. Daarom is zijn philosophie
systeem in den waren zin, zelfvoltooiing van het begrip („voortgaande heeft de zaak
zelf hen den weg gebaand en door de waarheid zelve genoodigd zochten zij verder” zegt
hij Met. 984 a 19 b 10 van de oude denkers). En toch ook weer niet; want wij moeten uit de geschriften
het systeem eerst halen, het verspreidde [11]samenvatten, toevoegsels afscheiden, samenhang herstellen, kortom het begrip er in
brengen.


Doch eerst moet men vertrouwen in het Aristotelische hebben en wekken, zooals hijzelf
vertrouwen heeft in het menschelijk denken—„de aanleg van de menschen, zegt hij (Rhet.
1355 a 15) is voldoende voor het ware en in ’t meeste treffen zij de waarheid.”—„Alle menschen—zoo
begint de Metaphysica—streven van nature naar het weten; dat bewijst de lust in het
gewaarworden; immers ook afgezien van het nut geven de gewaarwordingen voldoening
en in ’t bizonder die door de oogen. Want niet alleen om te handelen, maar ook zonder
dat wij iets willen doen, verkiezen wij het gezicht boven alle andere gewaarwordingen.
Hiervan is de oorzaak dat die gewaarwording ons ’t meest doet kennen en vele onderscheidingen
mogelijk maakt.”


Dit vertrouwen in de wetenschap doet A. kennen als een denker voor wien de werkelijkheid
redelijk en het redelijke ook werkelijk is en het bepaalt de houding tegenover zijn
meester en voorganger Plato. Hierbij een toelichtend staaltje. Plato in zijn dialoog
„Gorgias” ontzegt der rhetorica den naam van kunst omdat zij niet op de waarheid maar
op den schijn gericht is „protegit haec sontes, immeritosque premit” (zij beschermt schuldigen en verdrukt onschuldigen) zooals Ovidius zegt. Aristoteles
merkt op (Rhet. 1354 a 4 etc.).


„Alle menschen hebben in zekeren zin deel aan beide (nl. aan rhetorica en dialektiek),
want zij beproeven allen tot op een zekere hoogte te toetsen, rekenschap te geven, te verdedigen en aan te vallen. De groote menigte doet dit òf op goed geluk
af òf door gewoonte [12]en aard. Daar het dus op beide wijzen gaat, is het duidelijk dat men er ook methode
in kan brengen; want het is mogelijk de oorzaak na te gaan, waardoor op beide wijzen
het succes volgt: en dit na te gaan zal ieder toegeven het werk van kunst te zijn.”


En op ’t eind van het hoofdstuk (1355 b 2).


„Het argument dat wie onrechtvaardig de woordkunst gebruikt, groot nadeel stichten
kan, geldt voor alle goed (behalve de deugd) en in ’t bizonder voor het nuttigste
als kracht, gezondheid, rijkdom, veldheerstalent; daarmede kan men bij rechtvaardig
gebruik ’t grootste nut doen, bij onrechtvaardig het grootste kwaad stichten”—en op
deze wijze zet A. de bewering van Plato op zij of terecht. Veel meer dergelijke rake
kritiek, die tevens methode en begrip is, leveren de Politica op Plato’s beide staatkundige
werken, en de Metaphysica op zijn Ideeënleer; maar daarover wil ik niet uitwijden.


In de tweede plaats wordt ons vertrouwen versterkt door de bevinding dat de werken
van A. zóó samenhangen, dat het niet geheel mogelijk is uit den inhoud te zien wat
het eerst, wat het laatst geschreven is; op elk punt schijnt het geheele systeem present
te zijn, zooals dat ook bij Hegel gaat. Ons traktaat b.v. is zeker later dan het tot
een ander deel der leer behoorende boek over de dialektische gezichtspunten („Topica”),
maar toch staat Top. 111 b 4 over de beweging der ziel hetzelfde als in de Anima. De uitgevers hebben dan de
gewoonte bij elke plaats alle anderen van denzelfden inhoud te citeeren; zoo wordt
hun commentaar lijvig, maar van de eenheid van het Aristotelische systeem gewagen
zij niet.


Dus beantwoorden zij b.v. de vraag niet of A. verband [13]stelt tusschen de abstracte denkleer van zijn logica („het Organon”) en zijn Metaphysica.
Dat dit wèl het geval is, kan blijken uit Metaphys. 1034 a 37 waar van een betoog dat de wording uit het zijn voortkomt, het slot luidt: „zooals bij de sluitredenen het principe van allen het
wezen is—want uit het begrip zijn de sluitredenen—zoo hier (uit het zijn) de wordingen.” De modernen die uitdrukkingen
als οὐσία en λόγος „wezen, begrip, zijn” verstarren en waar A. onderscheidt gescheiden houden, ontnemen
zich daarmede de mogelijkheid om te begrijpen. Plaatsen nu als de geciteerde zijn
er meer; b.v. Met. 1014 b 1; die moeten ons dienen als leiddraad om in het geschrijf het systeem te volgen.
Een algemeene inleiding, zooals door lateren voor A. wél gemaakt zijn maar dan op
hún manier, bestaat er niet en toch wordt iets algemeens van dien aard, ’t zij als
geschreven, ’t zij mondeling, vaak voorondersteld in de bestaande werken. De tijd
heeft nog veel wonderlijker omgesprongen met de wijsheid van A. dan met Hegel. Er
is geen grooter verschil denkbaar dan tusschen de ongeveer volkomen overlevering van
de dialogen van Plato en de toevallige stukken en brokken die Aristotelisch zijn en
heeten.


Maar alles is uit één geest: in dien geest moet ik ook ons traktaat behandelen anders
dan in den aanvang, toen ik de gewone beschouwingswijze volgde alleen wat eerlijker
of nog eenzijdiger dan deze zich gewoonlijk uitspreekt.


Wanneer de verschillende boeken die de geschiedenis der philosophie behandelen bij
Aristoteles en Hegel komen, raken ook de degelijksten de kluts kwijt: bij deze twee
[14]vindt eenzijdige kritiek van „hoofd”punten geen baat; al is die kritiek zoo welwillend
als in ’t geval van A. bij Eucken, die bij elke bestrijding tevens een verontschuldiging
voegt en met het geheel verlegen blijft, zooals we zagen. Ik wil trachten naar vermogen
het begrip in A.’s geschrift na te gaan als volgt.


Het boek de Anima begint met de opmerking dat de studie der ziel boven andere studiën
gewichtig is doordat zij overgang vormt tusschen de algemeene waarheid en de natuur—geest,
ziel en leven alzoo. Gewichtig en evenzeer moeilijk, omdat met het onderwerp tevens
de methode en de grondslagen van het onderzoek behandeld moeten worden. Hierdoor worden
wij er op voorbereid dat de ziel niet van uit eenig meer of min bewust van te voren bepaald standpunt zal bestudeerd worden;
op hetzelfde wijzen de volgende algemeene vraagpunten en vooral de zinsnede: „Wie
immers nu wetenschappelijk spreken over de ziel, lijken alleen de menschelijke ziel
na te gaan”. Ten slotte staat dat de studie der ziel kan zijn de studie van de waarneembaarheden
en denkbaarheden als zoodanig, want van het begrip komt men tot de wetten der ervaring,
maar omgekeerd is de ervaring op te nemen als kenbron van het begrip. De ware wezensdefinitie
moet van de verschijnselen rekenschap geven en de ziel is niet geestelijk zonder meer,
maar zij heeft blijkens de aandoeningen ook een natuurlijken kant, zij is niet als
lijn of vlak.


De rest van het boek dient om in de theorieën van de voorgangers kaf en koren te onderscheiden; dat A. dit doet van zijn eigen
systeem uit en dat de modernen hem dit verwijten kan ons naar wat wij gehoord hebben
[15]even weinig bevreemden als dat bij Hegel de geschiedenis der Philosophie er anders
uitziet dan in de overige philosophiegeschiedenissen en dat de modernen Hegel dit
verwijten. Zoo zegt Enrico Soulier in een boek over Eraclito Efesio (Roma 1885) p. 33: „costrurre a priori la storia del pensiero filosofico, come volle Hegel, cioè ridurre
la sostanza dei sistemi diversi ad una mera successione di categorie logiche necessarie,
sarebbe dunque volere annientare in ciascun sistema la particolarità che lo distingue.”


De schrijver drukt zich onnauwkeurig uit: hij bedoelt dat Hegel door de substantie
van de verschillende systemen te maken tot een simpele opeenvolging van logische kategorieën
afziet van de bijkomstigheden van elk systeem. Dat keurt hij af. Evenzoo Eucken p. 12: „Wenn A. … durch die geschichtliche Betrachtung eine Bekräftigung der eignen Anschauungen
erstrebt und dabei den eignen Standpunkt als einen abgeschlossenen voraussetzt, so
kann er natürlich die Vorgänger nicht unbefangen betrachten, er wird vielmehr in den
Fehler verfallen, seine eignen Gesichtspunkte in sie hineinzutragen enz. enz.… Dass
er aber den eignen Standpunkt also zum massgebenden auch für seine Vorgänger macht,
dazu trug ohne Zweifel eben die Ansicht bei, dass … seine Philosophie die geistige
Bewegung abzuschliessen bestimmt sei. Eine solche Überzeugung konnte ihn dazu verleiten
den eignen Standpunkt für den absoluten zu halten und darnach alle geschichtlichen
Erscheinungen zu messen.” Maar als 3o in de opvolging der Voor-Sokratische, Platonische en eigen philosophie én als man
der wetenschap die het zoeken der [16]waarheid geen zinneloosheid (πετόμενα διώκειν) noemt (Met. 1009 b 38) had A. inderdaad terecht deze opvatting en dat geeft hem het recht of legt hem
de plicht op in zijn voltooidheid van de bizonderheden der voorgangers af te zien,
wat zeker niet geoorloofd is, als ’t gaat om de beschrijving van eenig systeem op
zichzelf genomen.


Ook ik kan in deze beschouwing weer afzien van deze Aristotelische kritiek, die voornamelijk
Plato en zijn onmiddellijken opvolger Speusippos geldt; alleen neem ik enkele passages op, die opbouwend zijn,
zooals dat de beweging die de ziel geeft geen natuurlijke maar een geestelijke moet
heeten en dat de eenheid van den geest en de gedachte geen natuurlijke maar een eenheid
als die des getals is; en stukken als „Deze ongerijmdheid” en „uit het gezegde blijkt”
(vertaling p. 53 en 56). Afgezien van deze en dergelijke plaatsen is verder het eerste
boek gewijd aan op zij- en terechtzetting van de δόγματα τῶν προτέρων (de meeningen der vroegeren) die vaak, om met Xenophanes te spreken—slechts πλάσματα (verzinsels) blijken.


Daarom moet methodisch onderzocht worden en begint het 2o boek met de algemeene bepaling van alle ziel: „de eerste (d.i. aanvankelijke) entelechie
van een bewerktuigd natuurlijk lichaam.” Wat de entelechie is—in de Anima wordt de
term als bekend voorondersteld; ’t door A. gemaakte woord moet „voltooidheid” beteekenen—dat
had Hermolaüs Barbarus (Hegel Gesch. der Phil. p. 472 Boll.) niet aan den Duivel moeten vragen; A. zelf
zegt 3 tekstregels na zijn definitie, dat de entelechie is het ware ééne en het ware zijn, die het levend wezen [17]tot één maakt, één uit en in onderscheid van stof en vorm. Laten wij zeggen: de Aristotelische definitie van ziel luidt: de ziel is de aanvankelijke zelfbepaling
van het bewerktuigde natuurlijke. Het natuurlijke definieert dan A. als datgene, wat
beginsel van beweging en stilstand in zichzelf heeft—en dus als datgene, wat ziel heeft; en we hebben dus welbeschouwd hier te doen met een cirkelredeneering in de
bepaling. Edoch, wij deinzen daarvoor niet terug; wie zelfbepaling begrijpt, begrijpt
ook cirkelredeneering in de bepaling; want zelfbepaling is ook cirkelredeneering,
eenheid van het bepalende en het bepaalde in zelfbewerking of terugkeer tot zichzelf.


Het wezen van de ziel wordt dan voorloopig verduidelijkt door de vergelijking die
het gezicht de ziel van het oog noemt. Hieruit volgt dat de ziel niet te scheiden
is van het lichaam, behalve wanneer wij werkingen van haar kennen die van geen lichamelijk
orgaan afhangen of wanneer de ziel moet genomen worden als leider van het lichamelijk
geheel in de verhouding van stuurman tot schip.


Van de gegeven definitie zal dan verderop verklaard worden, dat zij niets leert omtrent
het bizondere en op zichzelf evenmin bevredigt als men in de meetkunde tevreden kan
zijn met een algemeene bepaling van figuur, zonder te letten op 3-hoek, 4-hoek enz.
Let men op de ervaring, die zegt dat de ziel de oorzaak van het leven is—dan is leven
om te beginnen voeding, groei en ’t tegendeel; verder plaatselijke beweging, gewaarwording,
denken. Van deze vermogens is het threptikon, het onderhoudende, voor ’t leven de
grondslag [18]en ’t noodzakelijke: de andere, de gewaarwording, de plaatselijke beweging, het denken
treden op met den voortgang van het levende. Evenzoo is in de gewaarwording de eerste,
de tastzin, de noodzakelijke; de anderen treden op in overeenstemming met de algemeene
vermogens. Planten hebben alleen de voedende ziel, dieren op zijn minst nog bovendien
den tastzin. Zoo is er een uitbreiding van het psychische met het levend wezen, waarvan
reden moet worden gegeven. Levende planten en sommige dieren blijken splitsbaar zonder
wezensverandering: zoo blijkt het voedende en het gewaarwordende en daarmede het voorstellende
en begeerende—en dus, al het zielige, voorloopig afgezien van den geest—met het levende
lichamelijke samen te gaan en onafscheidelijk te zijn. Die functiën moeten dus in
hun opvolging onderzocht worden om tot het ware begrip van de ziel te komen en de
functiën worden bepaald uit hun uitwerksel, de voedende uit voeding, de gewaarwordende
uit het waarneembare, de denkende uit het denkbare. De algemeenste functie, de voedende,
heeft betrekking op voeding en voortplanting en daardoor reeds is het natuurlijk levende
boven het natuurlijke zonder meer uit en heeft elk in verschillende graden deel aan
het eeuwige, goddelijke, waarnaar al het natuurlijke streeft. [Zoo is dan de ziel
het wezen van het lichaam als oorzaak van het leven, het doel van het lichaam dat van nature voor de ziel is bewerktuigd, bewust of onbewust; en
ten slotte de oorzaak van de beweging en de verandering, die aan de gewaarwording
vast zit. Daardoor is de mechanische opvatting betreffende de voeding van Empedokles
weerlegd, alsook [19]van hen, die de voeding tot verbranding herleiden]. Bij de voeding doet zich de vraag
op, of het gelijke voor het gelijke of het tegengestelde voor het tegengestelde voedsel
is. Aan den eenen kant verandert het voedsel door de voeding en is het dus het ongelijke;
aan den anderen kant, als oorzaak van de groei, is het het gelijke. Het blijkt dus
dat beide opvattingen gelden naar gelang men voedsel noemt het aanvankelijke, onverteerde
of het aangeeigende, verteerde. Voedsel is noodzakelijk, niet bijkomstig, verbonden
aan het begrip van het bezielde, omdat alleen het bezielde lichaam gevoed wordt. Het
voedsel als zoodanig is te onderscheiden van hetgeen wasdom veroorzaakt; want het
betreft niet de grootte maar het wezen zelf van het levende wezen en het heeft als
doel de voortplanting; daarom behoort de voedende ziel de voortplantende te heeten.
Zooals hand én stuurriem in verschillenden zin bij het sturen werken, zoo is in de
voeding bij het voedsel de warmte noodzakelijk die het doet verteeren; dus heeft al
het bezielde warmte. Het omtrent het voedsel gezegde is bedoeld als schets; de bizonderheden
komen elders ter sprake.


Bij de gewaarwording herhaalt zich de vraag omtrent gelijkheid of tegenstelling, die
elders behandeld wordt en komt verder de vraag op, waarom men de gewaarwordingen zelf
niet gewaarwordt en voorwerpen van buiten noodig zijn, terwijl toch de elementen,
die men in de voorwerpen gewaarwordt, in de zintuigen aanwezig zijn. Dus zijn de elementen
in de zintuigen alleen naar mogelijkheid, niet in werkzaamheid, zooals het brandbare
het vuur-in-werkelijkheid noodig heeft om te branden. [20]Daarom moet men onderscheiden tusschen gewaarworden naar mogelijkheid en werkzaamheid.
En die onderscheiding lost ook de 1o vraag omtrent gelijkheid of tegenstelling op. Naar mogelijkheid lijdt het tegengestelde
door het tegengestelde, naar werkelijkheid het gelijke door het gelijke. De onderscheiding
tusschen mogelijkheid en werkzaamheid moet nog verdiept worden. De mensch is naar
mogelijkheid b.v. taalkundig, als geschikt voor wetenschap; ook taalkundig als bezittende
de taalkunde; en eindelijk of in werkzaamheid taalkundig als bestudeerende en kennende
een bepaald punt van taalkunde. De eerste twee wijzen—beide naar mogelijkheid—staan
niet gelijk; de eerste alleen kan verandering, soms omslaan, heeten.


Zoo is ook het ondergaan der werking niet éénduidig; het is deels vernietiging, deels
voltooiing b.v. wanneer het denkende denkt of de bouwmeester bouwt. Dat bij het denken
niet, bij het gewaarworden wèl voorwerpen van buiten noodig zijn, komt omdat deze
de enkelheden betreft, het denken het algemeene dat van zelf in de ziel aanwezig is.
Daarom kan men wel denken, maar niet gewaar worden wanneer men wil en betreffen ook
de wetenschappen der gewaarwordingen de enkelheden die van buiten komen.


Als slotsom blijft dat het gewaarwordende naar mogelijkheid is wat het waarneembare
in werkzaamheid is; het gewaarwordende ondergaat het waarneembare als het niet gelijke,
maar is er aan gelijk gemaakt gewaargeworden hebbende. Het waarneembare is in 3erlei
zin: óf het aan elke gewaarwording alleen eigene (zooals kleur aan gezicht), waaromtrent
geen vergissing [21]mogelijk is; óf de algemeene waarneembaarheden: beweging, stilstand, getal, figuur,
grootte (want beweging b.v. is waarneembaar én door den tastzin én door ’t gezicht);
óf de bijkomstige waarneembaarheden b.v. dat het witte, dat ik zie, een bepaalde persoon
is; dat heeft voor de gewaarwording als zoodanig geen belang. Van het niet-bijkomstige
maar op zichzelf waarneembare is het eigene of bizondere het eigenlijke, waarvan het
wezen van elke gewaarwording afhangt.


Dan volgt in de rest van het boek de behandeling van de verschillende gewaarwordingen;
waarop ik niet inga; ook hier is meer te begrijpen van het algemeene dan de behandeling
der modernen in Aristoteles opmerkt. Een enkel staaltje: de samenhang tusschen gewaarworden
en denken op ’t eind. Wij worden, staat er bij de behandeling van den tastzin, alleen
gewaar wat meer of minder warm of koud enz. is dan wijzelf; dus fungeert de gewaarwording
als een midden en wordt oordeelend; want het midden is het oordeelende; het wordt nl. tegenover elk van beide uitersten
het andere uiterste. Men ziet hier tevens weer het verband bij A. tusschen logica
(immers het midden is ook in de sluitrede het oordeelende) en wat men gewoonlijk ontologie
noemt.


Het slot van boek 2 zegt dat de gewaarwording is wat de vormen zonder de stof (andersgezegd
wat de waarheid) aan de waarneembaarheden opneemt; naar ’t begrip te onderscheiden
van het waarneembare doordat zij geen grootheid is, maar een verhouding van en vermogen
in een grootheid; verhouding die verstoord kan worden door overmaat van het waarneembare,
waardoor de [22]gewaarwordingsorganen vernietigd worden als de toon bij te sterke spanning der snaren.
Daarom nemen de planten niet waar, al bezitten zij een begin van tastzin: zij hebben
geen onderscheidend midden en nemen niet vorm zonder stof aan. Zooals de gewaarwording
is voor het waarneembare, zoo is het waarneembare ook alleen voor de gewaarwording—te
weten het in werkzaamheid waarneembare, zooals hij elders er bijvoegt.


Het 3e boek begint met de aanvulling en toelichting van het behandelde over de gewaarwording;
wij moeten dit voorbij gaan. Het 3e hoofdstuk bespreekt de 3e functie van de ziel,
het denken. De vóór-Socratici en nog anderen onderscheidden het ten onrechte niet
van het gewaarworden en meenden tevens dat het gelijke door het gelijke waargenomen
en gekend werd; zoodat voor hen óf alle verschijnselen waarheid waren of alleen in
het ongelijke het bedrog mogelijk was; terwijl toch waarheid en bedrog omtrent het
tegengestelde één en hetzelfde zijn, ieder levend wezen gewaarwordt, maar weinige
denken en het denken, niet de gewaarwording als zoodanig foutief kan zijn.


De voorstelling (φαντασία) staat tusschen gewaarwording en denken in en is iets anders dan beiden; want voorstellen
is willekeurig, denken is aan waarheid of leugen gebonden; het laatste werkt onmiddellijk op het gevoel in (het denken van ’t schrikwekkende veroorzaakt schrik), het eerste
indirekt, als het zien van een schilderij. Gewaarwording is zij niet; want voorstelling
is in werkzaamheid ook in den slaap, gewaarwording niet; gewaarwording is naar mogelijkheid
of in werkzaamheid [23]steeds aanwezig, voorstelling niet; in werkzaamheid zijn ze ook niet hetzelfde, want
niet alle dieren hebben voorstelling; gewaarwordingen zijn altijd waar, voorstellingen
grootendeels onwaar. Voorstelling is niet weten of begrip, want er is ook valsche
voorstelling; niet meening, want daarmede is overtuiging verbonden die de dieren missen,
die toch veelal voorstelling hebben; niet meening met of door gewaarwording of verbinding
van ’t een en ’t ander. Maar daar de voorstelling toch met de gewaarwording verbonden
is, behoort zij tot een soort van gewaarwording die niet als de eigenlijke steeds
waar is, maar tot de werkelijkheid van die gemeenschappelijke gewaarwording (als beweging
en grootte) die het bijkomstige betreft, die waar en valsch kan zijn, ’t laatste vooral
wanneer het waarneembare verwijderd is. De voorstellingen beklijven en gelijken de
gewaarwordingen en zijn voor de dieren de gronden van vele handelingen en voor de
menschen wanneer door hartstocht of ziekte of slaap het verstand omhuld is.


Wat het denken is, komt nu ter sprake. Het verhoudt zich tot de denkbaarheden als
het gewaarworden tot de waarneembaarheden en moet dus allen kunnen bevatten; dus moet
de geest, zooals Anaxagoras zegt, zelf rein zijn en is in werkzaamheid niets, voordat
men denkt. Het eigenlijke denkbare is het zuivere begrip en dat is in de dingen als
zoodanig en op zich zelf alleen naar mogelijkheid aanwezig: de geest of het denken
is de ware werkelijkheid der dingen. Zoo is in den geest zelf te onderscheiden de
geest als het werkzame, zooals in de natuur het licht dat de kleuren zichtbaar maakt,
en [24]de geest als het in mogelijkheid zijnde, de passieve; het eerste is dan het eeuwige
dat ons bewustzijn overschrijdt. Dan komt de gedachte ter sprake, de eenheid waartoe
door den geest het vele wordt gebracht; de gedachte berust op de voorstellingen. Tot
de gedachten heeft de geest dezelfde verhouding als tot de werktuigen de hand, het
werktuig par excellence, dat de anderen eerst tot werktuigen maakt. Het slot van het
traktaat behandelt den praktischen geest, waarvan plaatselijke beweging, begeerte
en streven uitgaan en den grond van de opeenvolging der zielsvermogens in verband
met de lichamelijkheden.


Zoo is in hoofdzaak de inhoud van A.’s zielkunde; in kleinere geschriften (de zoog. „Parva naturalia”) worden bizonderheden uitgewerkt. Wie daarin mist de behandeling van de natuurlijke
zijde van de ziel, verhouding van hersenen of hart tot het denken, functie der zenuwen
en afzonderlijke organen, miskent de taak van de zielkunde zooals van de wijsbegeerte
in ’t geheel. Zij bevat geen beschrijving van pathologische of normale verschijnselen
in voorondersteld verband van veroorzaking, maar volgt in alle betrekkelijkheden,
die liggen tusschen natuur en geest, de zelfontvouwing van het begrip dat ook volgens
ons traktaat alle dingen omvat (ἡ ψυχὴ τὰ ὄντα πώς ἐστι).


Dit begrijpen blijft onder alle vermeerdering van bizondere wetenschap de taak van
de algemeene, de wetenschap des Begrips, die A. gegrondvest en in een zekere mate
voltooid heeft en Hegel zegt terecht:


„Würde es Ernst mit der Philosophie, so wäre nichts würdiger als über Aristoteles Vorlesungen
zu halten” [25](Gesch. der Phil. p. 408 ed. Bolland). De moeilijkheden, die de studie van A. den
beginner oplevert, zal ik voor ons geschrift in de vertaling zelf trachten te verlichten
en in deze inleiding door eene




UITEENZETTING BETREFFENDE DE TERMINOLOGIE.




1) Het begrip (Zeller II2 3o dr. p. 207 n. 2) wordt uitgedrukt door οὐσία, εἶδος, λόγος, τὸ τί ἐστι, τὸ τί ἦν εἶναι. De laatste term in onderscheiding van den voorlaatsten, spreekt het begrip uit niet zooals men
er mede begint, niet in zijn aanvankelijke onmiddellijkheid, maar als het door redeneering—zegge door zichzelf—bereikte, naar de Grieksche spreekmanier
door het imperfekt, die b.v. ook in het ὅπερ ἔδει ἀποδειχθῆναι „quod erat demonstrandum” van de wiskundigen geldt. Alzoo vatten wij τὸ τί ἦν εἶναι als het begrip van het wezen. „Τοῦτ’ ἄρ’ ἦν” zegt men, als men „des Pudels Kern”, het wezen van iets, erkent, τί ἦν; wanneer men naar ’t wezen vraagt en τὸ τί ἦν εἶναι is de gestelde wezenlijkheid, het Wezen.


Zoo staat in dit traktaat 412 b 201: ἡ ψυχή … οὐσία ἡ κατὰ τὸν λόγον. τοῦτο δὲ τὸ τί ἦν εἶναι τῷ τοιῳδὶ σώματι d.i. de ziel is de begripszijde, het wezen, van het bepaalde lichaam—en verderop:
zooals het gezicht is de begripszijde van het oog. Zoo 419 a 9 τοῦτο γὰρ ἦν αὐτῷ τὸ χρώματι εἶναι „dit is het wezen van kleur” 424 a 31 τοῦτο δ’ ἦν ἡ αἴσθησις „dit is het wezen der gewaarwording”; zoo staat Metaph. 983 a 27 τὸ τί ἦν εἶναι synoniem met [26]ἡ οὐσία als het eerste der principes (αἴτια) en Metaph. 1012 b 14 λέγω δ’ οὐσίαν ἄνευ ὕλης τὸ τί ἦν εἶναι „met het τί ἦν εἶναι bedoel ik het wezen zonder de stof.”


Het bepaalde begrip wordt uitgedrukt volgens de formule τό τινι εἶναι, b.v. in de geciteerde plaats (412 b 13) τὸ πελέκει εἶναι „het wezen van een bijl” en 419 a 9: τὸ χρώματι εἶναι „het wezen van een kleur”; waarin de datief „het op iets gericht zijn”, de voltooide ontwikkeling van het begrip aanduidt, datgene, waartoe het begrip zelf
de strekking heeft zich te ontwikkelen.


2) De term τὸ τί ἦν εἶναι ziet af van de toevalligheid der verschijning, die in de algemeene term τὸ τί ἐστι niet afgescheiden wordt; van daar dat, terwijl Analyt. Post. I 79 a 38 staat τὸ τί ἐστι τῶν καθόλου ἐστίν „τ.τ.ἐ. betreft het algemeene”, in de Metaph. 1028 a 17 de vraag naar τὸ τί ἐστι beantwoord wordt met ἄνθρωπος ἢ θεός. Maar τὸ τί ἦν εἶναι οὐκ ἔχει ὕλην „het τί ἦν εἶναι is begrip afgezien van de stof” (Metaph. 1074 a 33). Het onderscheid tusschen beide termen wordt evenals elders bij A. in dit traktaat
verduidelijkt door de verhouding van τὸ σιμόν en τὸ κοῖλον 429 b 13 ἡ σὰρξ οὐκ ἄνευ τῆς ὕλης, ἀλλ’ ὥσπερ τὸ σιμόν, τόδε ἐν τῷδε; „het vleesch is niet zonder de stof, maar als het wipneuzige, belichaamde vorm”
Metaph. 1025 b 32 τὸ μὲν σιμὸν συνειλημμένον ἐστὶ μετὰ τῆς ὕλης. ἔστι γὰρ τὸ μὲν σιμὸν κοίλη ῥίς, ἡ
δὲ κοιλότης ἄνευ ὕλης αἰσθητῆς. „Het wipneuzige is samengevat met de stof; want het wipneuzige is holle neus, maar
de holheid is zonder waarneembare stof.” Τὸ τί ἐστι staat tot τὸ τί ἦν εἶναι als τὸ σιμόν tot τὸ κοῖλον.


3) Zooals wij in de sub 1) geciteerde plaats (412 b 20) zagen, geldt ook het woord λόγος voor „begrip”: οὐσία ἡ [27]κατὰ τὸν λόγον. Zoo staat het tegenover τὰ φαινόμενα 418 b 24 (de verschijnselen) of τὰ τινά Metaph. 103 b 34 (de dingen) en tegenover ἡ ὕλη (de stof) en is dan synoniem met τὸ εἶδος of ἡ μορφή (de vorm) 403 b 1 τὴν ὕλην ⁓ τὸ εἶδος καὶ τὸν λόγον en 414 a 9 μορφὴ καὶ εἶδός τι καὶ λόγος en verderop λόγος τις ἂν εἴη καὶ εἶδος, ἀλλ’ οὐχ ὕλη. En staat in ons tractaat 412 a 10 τὸ δὲ εἶδος ἐντελέχεια 415 b 14 heet het: τοῦ δυνάμει ὄντος λόγος ἡ ἐντελέχεια en 412 b 16 is ὁ λόγος synoniem met τὸ τί ἦν εἶναι, het wezen. Ten derde staat λόγος tegenover αἴσθησις (waarneming) Metaph. 986 b 32 Phys. 189 a 7. Voorzeker behoort λόγος tot de πολλαχῶς λεγόμενα „de woorden van velerlei beteekenis”, zooals A. zegt. Behalve in het alledaagsche
gebruik voor „woord, spraak, uiting, mededeeling”—ook wel in tegenstelling tot de
gedachte, de daad, het feit—en voor redevoering, verhandeling, verhaal of fabel” en
dergelijke, dient het meer philosophisch voor „redeneering” 407 a 25 λ. πᾶς ὁρισμὸς ἢ ἀπόδειξις (alle λόγος is definitie of bewijs), voor „definitie” (400 b 2 eigenlijk λόγος ὁριστικός 413 a 14; zoo vaak b.v. ὁ λόγος τῆς οὐσίας of τοῦ τί ἦν εἶναι), voor „oordeel, rekenschap, rede” (zoo φύσις ἔθος λόγος aanleg, gewoonte, rede) en voor „verhouding”; zoo is volgens 426 a 27–b 7 zoowel het waarnemende als het waargenomen-wordende en de waarneming λόγος, verhouding.


Deze uitvoerigere bespreking van λόγος, omdat dit woord voorbeeldig is voor de moeilijkheid der oude talen, vooral van het
Grieksch. Wel is waar zijn ook in de nieuwe talen de woorden niet van één beteekenis,
maar het voortgezette gebruik beperkt steeds meer de onbepaalde afwisseling der beteekenissen.
Dit geldt meer van de zaaknamen [28]dan van de afgetrokkenheden: maar in ’t Grieksch zijn deze nog veel meer onbepaald.
We zagen dat A. én λόγος tegenover αἴσθησις stelt én de αἴσθησις een λόγος noemt. Het begrip op zichzelf, waarvan bij Plato nog weinig sprake is, worstelt bij
A. om zichzelf te vatten.


4) We kunnen korter zijn met εἶδος, dat behalve „uiterlijk, gedaante” logisch de soort, het onderdeel van het geslacht,
aanwijst; voorts metaphysisch in ’t algemeen, synoniem met μορφή en λόγος, „het bepalende”, de „vorm” tegenover de ὕλη, de stof, zie 412 a 7 vlg.: de οὐσία vervalt in ὕλη en μορφὴ καὶ εἶδος en het uit beiden voortkomend geheel. Daarom is εἶδος ook uitdrukking voor de Platonische „ideeën (ἰδέαι). Τὸ εἶδος moet meer οὐσίa heeten dan ἡ ὕλη (Metaph. 1029 a 29) als het algemeen bepalende tegenover het onbepaalde algemeene, het kenbare tegenover
het onmiddellijke, aanvankelijke en daarom kan het alomvattende, de geest (ὁ νοῦς) heeten „het begrip der begrippen” (εἶδος εἰδῶν 432 a 2), zooals de hand „het werktuig der werktuigen”.


5) Na wat boven over λόγος gezegd is, behoeft het niet te verwonderen, dat het meest algemeene woord ἡ οὐσία groote verlegenheden baart, zóó dat Zeller (II3 p. 312) en anderen in de Aristotelische bepaling van dit begrip „een defekt en diepingrijpende
tegenspraak in het systeem van den philosoof” moeten vaststellen. Niemand heeft bezwaar
tegen het gebruik van οὐσία voor „vermogen”, of voor „het aanzijn, de waarheid, het wezen” zooals Plato en verderen
het woord gebruiken voor wat bij de vóór-Sokratische denkers φύσις heette; zoo 407 b 1 εἰ δ’ ἐστὶν ἡ κίνησις αὐτῆς μὴ οὐσία, παρὰ φύσιν ἄν κινοῖτο „als haar beweging niet haar wezen [29]is, dan is die onnatuurlijk”. Maar staat οὐσία als „het eigenlijke, het eigen zijn, de substantie” tegenover „de bijkomstigheden”
(τὰ συμβεβηκότα, de accidentia 402 a 8), dan vraagt men: wat is voor A. de substantie? Zij is in de rij der algemeene begrippen (kategorieën) de eerste, grond van alle anderen, maar waarvan
geldt zij? Van het enkele—τὸ καθ’ ἕκαστον ἡ οὐσία heet het telkens—of van het begrip, het wezen, als principe en oorzaak (ἀρχή τις καὶ αἰτία) van het aanzijn der dingen? Zoo van het enkele, dan is er geen kennis van en het
begrip, het kenbare, is dan niet het ware; want dat is dan het enkele. Dat is het
bezwaar van Zeller en de meesten. Maar men heeft aan te nemen dat A.’s philosophie
in dezen wel onderscheidt, maar niet scheidt. Wanneer hij vaak (zooals 412 a 7 vlg.) van de οὐσία spreekt eenerzijds als ὕλη, anderdeels als μορφὴ καὶ εἶδος en ten derde als τὸ ἐκ τούτων (wat uit beiden voorkomt) en de natuurlijke dingen, de elementen (τὰ φυσικὰ σώματα) de eigenlijkste οὐσία noemt, dan blijkt de οὐσία het alomvattende vooronderstelde algemeene te zijn, dat wel is waar alleen als het
enkele werkelijk voorkomt, maar zóó dat de waarheid er aan alleen het begrijpelijke,
het begrip d.i. het algemeene is. Dus stelt A. een eenheid van tegendeelen, waartoe
hij komt van de alledaagsche ervaring der enkele dingen uit; van daar het veelvuldige
οὐσίαι δὲ δοκοῦσιν εἶναι… („pleegt men te noemen”). Een voorbeeld ter verduidelijking: een woord is innerlijk,
van wege zijn beteekenis, het algemeene, uiterlijk („deze klank en niet die klank”) het enkele; beide zijden kunnen οὐσίαι heeten, in klankleer (phonetiek, geldt als οὐσία de uiterlijke, in beteekenisleer [30](semantiek) de innerlijke zijde; als de meer ware geldt de innerlijke van het standpunt
van den geest; de natuur geeft het onmiddellijke, onbewuste, waarmee men ook kan beginnen doch alleen om het op te heffen tot het
geestelijke, dat aanvang en einde in éénen is.


6) De οὐσία is de eerste in de rij der κατηγορίαι, ook genoemd γένη (402 a 23) of τὰ πρῶτα (Metaph. 1034 b 9), der kategorieën of algemeenste begrippen, waarvan A. er 8 of 10 optelt, niet opstelt
of althans niet duidelijk maakt dat er deze, zooveel en zoo moeten zijn in de νόησις νοήσεως (Metaphys. 1074 b 34) „als het begrip zichzelf begrijpt.” Hetgeen eerst bij Hegel bereikt is2 en daardoor is de eisch der redeleer bevredigd. De 8 kategorieën van A. zijn: οὐσία (substantie, quidditas), hoeveelheid, hoedanigheid, betrekking, plaats, tijd, doen,
lijden: verder de 2 κεῖσθαι (liggen) ἔχειν (hebben), die ik hier alleen noem.


7) Wij hebben de οὐσία hooren noemen ἀρχή τις καὶ αἰτία „principium et causa” (Zeller 327 vlg.) Zulke tweeledige uitdrukkingen gebruikt A. dikwijls b.v. hier
in ’t begin 402 a 7 θεωρῆσαι καὶ γνῶναι τήν τε φύσιν … καὶ τὴν οὐσίαν („na te gaan en te begrijpen haar natuur en haar wezen”). Zij zijn van Homerus af
een in ’t Grieksch veel voorkomende wending om de volledigheid aan te geven: de aangehaalde
uitdrukking komt in alledaagsch gebruik voor bij Demosthenes „over den Vrede” § 15
ἡ ἀρχὴ καὶ ἡ αἰτία τοῦ πολέμου „de oorsprong en de oorzaak van den oorlog”, in ’t Latijn bij Tacitus, Historiæ II:
1 struebat iam fortuna … initia causasque imperio „de fortuin bereidde reeds de beginselen en oorzaken voor [31]een keizerschap” etc. Zoo neemt het alledaagsch gebruik uitdrukkingen der philosophen
halfbewust over. De philosophie houdt zich bezig met het bepalen van τὰ πρῶτα αἴτια καὶ τὰς ἀρχάς „de eerste beginselen (Metaph. 981 b 28). Bij de vóór-Sokratische denkers waren deze meer of minder van stoffelijken aard
(ὑλικαί), waarom dan ook nog 410 a 19 (Metaph. 983 b 10) op hun standpunt van στοιχεῖα (elementen) καὶ ἀρχαὶ ἴδιαι gesproken wordt. Bij A. heeten de elementen (τὰ φυσικὰ σώματα, τὰ στοιχεῖα) de ἀρχαὶ van de andere lichamen (412 a 12); maar wanneer de ziel als ἀρχὴ καὶ αἰτία τοῦ ζῶντος σώματος bepaald wordt (415 b 8), dan staat de ἀρχή tegenover de ὕλη als 430 a 18 τιμιώτερον ἡ ἀρχὴ τῆς ὕλης „voortreffelijker is de ἀ. dan de ὕ. Evenzoo in den aanhef van het traktaat „de ziel is om zoo te zeggen het principe
van het levende”, „om zoo te zeggen”, want de ware ἀρχή is niet de ziel (ψυχή) maar de νοῦς of ὁ θεός Metaph. 1072 a 30 en ’t heele 7o hoofdstuk. Ἀρχή beteekent ook grond van het kenvermogen (402 a 21): denken er zijn vallen bij A. nog meestal uiteen. De zoogen. denkwet, het principium contradictionis, is een ἀρχή en voor de verschillende onderzoekingen gelden verschillende ἀρχαί (402 a 21). Dus is het begrip wijder dan dat van αἰτία, waarmede ἀρχή synoniem is.


8) De causae (αἱ αἰτίαι of τὰ αἴτια) stelt A. gewoonlijk ten getale van vier op die tot één herleid kunnen worden: de
causa formalis (ἡ οὐσία καὶ τὸ τί ἦν εἶναι), materialis (ἡ ὕλη καὶ τὸ ὑποκείμενον) efficiens (ὅθεν ἡ ἀρχὴ τῆς κινήσεως) en finalis (τὸ οὗ ἕνεκα καὶ τἀγαθόν) Metaph. 983 a 27–32 Zeller II2 p. 327 vlg. Zoo is aan het kunstwerk wezenlijk (c. form.) de vorm, die de kunst geeft;
materieel, [32]de stof of het voorloopige, vooronderstelde, naar vorming strevende, efficiënt de kunst des kunstenaars en finaal (de schoonheid van) het geheel. Bij het verschijnsel
vallen deze momenten het meest uiteen, behalve vorm en stof; in het wezen zijn zij
één. Daarom is het volledige onderzoek naar de causae het geheel der philosophie (Metaph.
982 b 9: „de wetenschap moet de beschouwing zijn van de eerste beginselen en gronden”).


9) De verhouding tusschen het stof- en vormmoment, tusschen ἡ ὕλη of τὸ ὑποκείμενον en het εἶδος, welke ook in ’t algemeen geldt, wordt nader begrepen als die van mogelijkheid (δύναμις) en werkzaamheid (ἐνέργεια) Metaph. 1014 a 8. Het algemeene geheel, als eenheid van het onbepaalde en het bepalende, het lijdende
en werkende, stof en vorm en het bizondere of reeds bepaalde onderscheidt zich naar
mogelijkheid en werkzaamheid; in het algemeene eerste (in ’t onbepaalde, het lijdende,
de stof) ligt de mogelijkheid van de werkzaamheid van het andere (het bepalende, het
werkende, de vorm) vgl. 414 a 11); en het bizondere is óf in aanleg óf ontwikkeld. Zooals in ’t algemeen de ὕλη mogelijkheid of aanleg is voor de verwerkelijking van het εἶδος, zoo is elke lagere vorm van de ziel in den telkens hoogeren δυνάμει „naar mogelijkheid” aanwezig, naar wij zeggen „opgeheven en bewaard” (414 b 29) en tot het lijf zelf staat de ziel als ἐνέργεια tegenover δύναμις (412 a 20). Deze onderscheiding, reeds bij Plato aangegeven (Theaetetus), geldt eerst bij
A. stelselmatig; zij is het die aan de leer de eenheid en bewegelijkheid geeft, die
het kenmerk van de waarheid is.


10) T.a.p. (412 a 21) is sprake van ἐντελέχεια. De vorming van dit woord, van het adjektief ἐντελεχής d.i. ἔχον [33]τὸ ἐντελές (voltooidheidhebbende) als νουνεχής voor ἔχων νοῦν is na veler pogingen eindelijk verklaard door Herman Diels in Kuhn’s Zeitschrift
1916 p. 201 door vergelijking met ἐντελόμισθος bij Demosth. c. Polyclem 18 „die volledig loon heeft.” De term is veelal synoniem
met ἐνέργεια (zie No. 9) b.v. 417 a 9 τοῦ ἐντελεχείᾳ πυρὸς ὄντος „van het vuur dat in werkzaamheid is” en evenzoo in het geheele 5o hoofdstuk van het 2o boek. De werkzaamheid is echter slechts een zijde van het geheel der entelechie.
Zooals de Part. Anim. II 646 a 20 staat dat de elementen er zijn voor de gelijkdeelige, deze voor de ongelijkdeelige
of organische deelen des lichaams, ταῦτα γὰρ ἤδη τὸ τέλος ἔχει καὶ τὸ πέρας „want deze vormen het doel en de voltooiing,” zoo wordt de ziel eene ἐντελέχεια des lichaams genoemd, zijnde deze vorm (εἶδος) tegenover de stof. Want τὸ εἶδος ἐντελέχεια (412 a 10) en τοῦ δυνάμει ὄντος λόγος ἡ ἐντελέχεια (415 b 14) „(de ziel of) de entelechie is het begrip van het naar mogelijkheid zijnde.” Zoo verklaart een scholium (oude aanteekening)
terecht ἐντελέχεια door τελειότης en wordt er mede bedoeld de voltooidheid van het begrip in elke verhouding. Tegenover
τὸ δυνάμει ὄν valt zij samen met de ἐνέργεια, ten opzichte van het begrip op zichzelf duidt zij de volstrektheid, de alomvattendheid,
de voltooidheid aan, als 431 a 3 ἐξ ἐντελεχείᾳ ὄντος πάντα τὰ γιγνόμενα „alles wat wordt, wordt uit wat in voltooidheid is,” 412 b 9 τὸ κυρίως ἡ ἐντελέχεια „het ware (zijn) is de entelechie.” Van daar Metaph. 1039 a 7 ἡ ἐντελέχεια χωρίζει „de entelechie stelt op zichzelf, sluit verdere bepaling uit” zoodat het niet aangaat
met de scholastici als bij een bizonderheid nadere bepaling der entelechie te vragen.
De laatst geciteerde [34]plaats doet denken dat het begrip van het voor-zich-zijn, de terugkeer van het begrip
tot zichzelf met ἐντελέχεια aangeduid wordt.


11) De overige termen, die in het traktaat voorkomen: ἀπόδειξις (deductief bewijs) διαίρεσις (analyse ontleding) συλλογισμός (ook συμπέρασμα), ὑπόληψις (opvatting), φαντασία (voorstelling uit zintuigelijk waarnemen), στέρησις (ontzegging, ontstentenis) ἕξις (bezit, toestand, eigenschap) zijn duidelijk uit het verband.






Hiermede vertrouw ik deze vertaling aan de belangstellenden toe, slechts een poging
om van de diepzinzinnigheid van het oorspronkelijke besef te geven. Wanneer ik aan
Hegel’s bovenvermelde aanmaning op mijn wijze heb gehoorzaamd, dan vertrouw ik, al
zijn er na Aristoteles en Hegel beiden vele nieuwe philosophieën geweest, niet slechts
philologisch werk te hebben verricht.


Dr. J. M. FRAENKEL.


Utrecht, 31 Jan. 1919.
[35] 












1 Zie ook beneden. ↑




2 en zuiverder in Prof. Bolland’s logica. ↑














ARISTOTELES’ ZIELKUNDE.








402a1—22. Voortreffelijkheid der zielkunde boven andere studieën doordat de ziel overgang
vormt tusschen de waarheid in ’t algemeen en de natuur. Haar onderwerp in ’t algemeen.
Hare moeilijkheid omdat met het onderwerp tevens de methode van wijsgeerig onderzoek
en de grondslagen van het onderzoek moeten gevonden worden.


402a. Als wij het weten iets schoons en kostbaars achten en de eene wetenschap meer dan
de andere of door hare nauwkeurige methode of omdat haar onderwerp beter en belangwekkender
is, stellen wij met recht om beide redenen de zielkunde voorop. De kennis der ziel
zal ook voor alle waarheid veel bijdragen en voornamelijk voor de (kennis der) natuur;
want de ziel is, zoo te zeggen, het principe1 der levende wezens. Wij zoeken hare natuur en wezen te leeren kennen en dan verder
hare eigenschappen; sommige daarvan denkt men zich als aan de ziel op zich zelf eigen,
andere zullen door haar ook aan ’t levend geheel behooren. t Is in alle opzichten
allermoeilijkst eenige zekere kennis omtrent haar te erlangen. Want daar de vraag
omtrent het wezen ook voorkomt in vele andere gevallen, zou men allicht denken aan
één methode voor alles, waarvan wij het wezen willen leeren kennen—zooals afleiding
[36]geldt voor de tot het wezen behoorende eigenschappen2—en dan zou men dus die methode moeten zoeken. Wanneer de eene en algemeene methode
betreffende het wezen ontbreekt, wordt de behandeling nog moeilijker, want dan zal
men de voor elk geval geldige manier moeten krijgen. En als het blijkt of die afleiding
is of ontleding3, of ook eenige andere methode, brengt de vraag nog moeilijkheden en dwalingen genoeg,
waarvan het onderzoek moet uitgaan; want de elementen van verschillende dingen zijn
verschillend, zooals van getallen en vlakken4.


402 a 23—b 16. Algemeene vragen: 1. Tot welke der kategorieën behoort de ziel? 2. Is zij mogelijkheid of werkzaamheid. 3. Gedeeld of ondeelbaar?
4. Zijn alle zielen gelijksoortig? Zoo niet, geldt het onderscheid het geslacht of
alleen de soort? 5. Is er één algemeene bepaling voor ziel, levend wezen en dergelijke
algemeenheden? 6. Als de ziel gedeeld is, moet men beginnen met het geheel of met
de deelen? 7. Hoe onderscheiden zich de deelen? 8. Moet men eerst de werking der deelen
onderzoeken en nog eerder hun voorwerpen?


Vooreerst zat men wel moeten bepalen tot welke kategorie5 de ziel behoort, tot die der substantie, der [37]hoedanigheid, der hoeveelheid of tot een andere der onderscheiden kategorieën. Voorts—wat niet weinig verschilt—of zij aanleg is dan veeleer een zekere werkzaamheid6. 402b. Ook moet men nagaan of zij deelbaar of ongedeeld is en of alle ziel gelijksoortig
is of niet; en zoo niet, of zij dan naar soort of naar geslacht onderscheiden zijn.
Wie immers nu wetenschappelijk spreken over de ziel, lijken alleen de menschelijke
ziel na te gaan.


Wij dienen er op te letten, evenals bij andere algemeene begrippen, of van de ziel
één definitie geldt, zooals van levend wezen, dan of die met elke ziel wisselt, zooals
van paard, hond, mensch en god, terwijl dan het levend wezen in ’t algemeen niets
meer is dat een abstractie7.


Verder als er niet van meerdere zielen sprake kan zijn, maar van deelen (van ééne),
of men ’t onderzoek beginnen moet met de heele ziel of met de deelen. Ook is het moeilijk
te bepalen wat het verschil is tusschen de deelen onderling en of men eerst de deelen
moet na gaan of hun verrichtingen bijv. het denken of den geest, het waarnemen of
het waarnemingsvermogen enz.8. Zoo men moet beginnen met de verrichtingen, dan zou men weer kunnen vragen of men
niet nog eerder de objecten moet nagaan bijv. het waarneembare vóór het waarnemingsvermogen
en de denkbaarheid vóór den geest.
[38]

402 b 16—403 a 2. (Want verrichting en voorwerp kunnen het wezen doen kennen). Men
kan door het wezen de eigenschappen onderzoeken of omgekeerd steunen op de ervaring
der eigenschappen voor de bepaling van het wezen en de bepaling van het wezen (aanvang
van het bewijs) die niets omtrent de eigenschappen leert, is zinledig.


Blijkbaar is niet slechts de kennis van het wezen van nut tot het begrijpen van de
gronden van de eigenschappen der dingen—zooals in de wiskunde het begrip van het rechte
en kromme of van lijn en vlak tot het inzicht aan hoeveel rechten de hoeken van den
driehoek gelijk zijn—maar omgekeerd strekken ook de eigenschappen grootelijks tot
de kennis van het wezen; want wanneer wij uit de voorstelling omtrent de eigenschappen,
allen of de meesten, rede kunnen staan zullen wij ook het best over het wezen kunnen
spreken. 403a. Daar alle bewijs9 uitgaat van het wezen, zijn wezensbepalingen die niet tot de kennis der eigenschappen
leiden, ja niet eens licht gissingen dienaangaande mogelijk maken, blijkbaar samen
niets dan ijdele woord-definities.


403 a 3—b 19. De aandoeningen, ook wel het denken, zijn in verband met de stof; dus
houdt de zielkunde verband met de natuurleer. Excurs: onderscheid in de opvatting
van het voorwerp tusschen den natuurkundige, den kunstenaar, den wiskundige en den
begripskundige.
[39]

Betreffende de aandoeningen der ziel kan men onzeker zijn of allen aan het dragende
gemeen zijn of dat er ook eenige aan de ziel op zichzelf eigen is; dit is wel noodzakelijk
na te gaan, maar niet gemakkelijk. De ziel schijnt in de meeste gevallen niets zonder
het lichaam te ondergaan of te doen, als bij toorn, gerustheid, begeerte en gewaarwording
in ’t algemeen. Het denken lijkt wel het meest het eigene te zijn, maar indien ook
dit voorstelling is of van voorstelling vergezeld moet zijn, kan ook het denken niet
zonder lichaam voorkomen. Is nu eenig doen of ondergaan van de ziel haar eigen, dan
zou zij gescheiden kunnen worden; is er niets haar eigen, dan is zij niet scheidbaar
en gaat het daarmee als met de rechte (lijn) die, als recht onder andere eigenschappen deze heeft den koperen bol in een punt te raken; het is
echter niet het rechte gescheiden dat zoo raakt, immers het is onscheidbaar, daar
het altijd met eenig lichaam verbonden is10. Ook alle aandoeningen der ziel lijken het lichaam mede te betreffen, drift, zachtzinnigheid,
vrees, medelijden, gerustheid, ook vreugde en liefde en haat, want hun optreden werkt
tegelijk op ’t lichaam in. Een teeken hiervan is dat terwijl men soms bij aanwezigheid
van krachtige en zich opdringende aandoeningen in ’t geheel niet geraakt wordt of
ontstelt, [40]men soms door geringe en zwakke gedreven wordt, wanneer het lichaam tiert en in een toestand is als bij toorn. Nog duidelijker (teeken) is dit, dat zonder dat iets vreeswekkends aanwezig is,
de verschijnselen van vrees getoond worden11. Als het zoo is, dan zijn de aandoeningen blijkbaar verhoudingen in stoffelijkheden.
Dus moeten de definities zóó luiden, dat bijv. toorn is de inwerking op een bepaald
lichaam of lichaamsdeel of vermogen door een bepaalde oorzaak en met een bepaalde
strekking. En daarom is het de taak reeds van den natuurkundige de ziel, althans de
zoodanige, na te gaan.—De definities van den natuurkundige en den redekundige zullen
in elk van deze gevallen verschillen, bijv. toorn zal de een definieeren als streven
naar wederkeerige krenking of iets dergelijks, de ander als verhitting van het warme
hartebloed. 403b. De laatste geeft het stoffelijke aan, de eerste ’t wezen en het begrip. Want dit
is ’t begrip van de zaak, maar dat moet werkelijk worden in een bepaalde stof. Zoo
is het begrip van huis dat het is een beschutting tegen ondergang door wind en regen
en hitte; de ander noemt het steenen, tichels en hout, de derde noemt het: in deze
materialen de vorm12 met een bepaalde strekking. Wie van dezen heeft de natuurkundige te heeten? Die de
stof behandelt zonder kennis van het begrip of die alleen het begrip behandelt? Veeleer
die beiden vereenigt. Hoe dan met elk van de twee anderen? Geen behandelt de van de
stof onscheidbare eigenschappen als ongescheiden13, [41]maar de natuurkundige alle doen en lijden van een bepaald lichaam en een bepaalde
stof; van die bepaalde stof afziende werkt niet hij, maar ten deele soms de kunstenaar,
bijv. de timmerman of de dokter; eveneens het onscheidbare, wat bij wijze van afgetrokkenheid,
maar niet aan een bepaald lichaam verbonden gedacht wordt, behandelt de wiskundige,
en als gescheiden (het wezen op zichzelf) de metaphysicus. Maar laat ons terugkeeren
van deze uitwijding. Wij zeiden dat de aandoeningen der ziel, in zooverre zij eigenschappen
heeft als moed en vrees, niet af te scheiden zijn van de stof bij levende wezens en
anders zijn dan lijn en vlak.


403b 19—405b 30. De leeringen der vroegeren: de ziel het bewegende, het zichzelf bewegende;
Democritus, Leucippus, de Pythagoreërs, Anaxagoras. De ziel uit de elementen, het
kennende en waarnemende; Empedocles, Plato. De elementen stoffelijk, onstoffelijk
of gemengd, één of meer. Democritus, Anaxagoras, Thales, Diogenes e.a., Heraclitus,
Alcmaeon, Hippo, Critias. Samenvatting: de ziel is het bewegende, waarnemende, onstoffelijke,
te herleiden tot de elementen, meer of één, uit tegendeelen of een daarvan. Etymologie.


Bij het onderzoek over de ziel is het noodig onder het stellen der verlegenheden,
die in den voortgang hun oplossing moeten vinden, de meeningen der voorgangers betreffende
de ziel er bij op te nemen om het [42]goede te aanvaarden en hun fouten te vermijden. Wij beginnen het onderzoek met aan
te geven wat de ziel naar men zegt van nature ’t meest eigen is. Het bezielde dan
onderscheidt zich in twee opzichten voornamelijk van het onbezielde, door beweging
en gewaarwording. Deze twee opvattingen ongeveer over de ziel hebben wij ook van de
voorgangers geleerd; sommigen dan noemen de ziel het voornamelijk en eigenlijk bewegende.
En aangezien zij meenden dat wat zelf niet bewogen werd niet iets anders kan bewegen,
vatten zij de ziel op als iets dat bewogen wordt.


404a. Daarom noemt Demokritos haar iets van vuur en warmte, want terwijl er oneindig vele
schemen of atomen zijn14, zooals de zoogenaamde stofjes in de lucht, die in de zonnestralen door de vensters
zichtbaar worden, noemt hij hun mengeling de elementen van de heele natuur—evenzoo
Leukippos—en daaronder de bolvormige vuur en ziel, omdat zulke vormsels het meest
door alles heen kunnen dringen en zij de rest bewegen, terwijl ze ook zelf bewogen
worden, volgens hun opvatting dat de ziel is wat aan de levende wezens de beweging
verschaft. Dat daarom ook de ademhaling het werk van het leven is, want dat terwijl
de atmosfeer de lichamen samendringt en de atomen uitperst, die door dat ze zelf nooit
in rust zijn aan de levende wezens de beweging verschaffen, er van buiten hulp komt
door het binnenkomen van andere dergelijke atomen bij het ademhalen; [43]want dat deze ook de uitstooting van de in de levende wezens aanwezige atomen beletten,
het samendringen en verstijven keerende; en dat men leeft, zoolang men dat kan doen.
Ook wat de Pythagoreërs zeggen schijnt denzelfde zin te hebben: eenigen van hen zeiden
dat de ziel was de stofjes in de lucht, anderen wat deze beweegt. Hierover is gezegd
dat zij voortdurend in beweging blijken ook bij volkomen windstilte. Op hetzelfde
komen neer die de ziel het zich zelf bewegende noemen; want al deze lijken te meenen
dat de beweging het meest eigen is aan de ziel en dat alle andere dingen bewogen worden
door de ziel en deze door zichzelf, omdat zij van niets waarnemen dat het beweging
geeft of het wordt ook zelf bewogen. Eveneens noemt Anaxagoras de ziel het bewegende
en wie anders heeft gezegd dat de geest het heelal heeft bewogen15, evenwel niet geheel zooals Demokritos. Deze immers noemt zonder meer ziel en geest
hetzelfde en volgens hem is het ware het verschijnsel, waarom Homerus juist dicht:
„Hektor lag buiten denken”16. (Ilias Ο245 vgl. Odys. κ374). Hij weet dus niet van den geest als een vermogen omtrent de waarheid, maar noemt
ziel en geest hetzelfde.


404b. Anaxagoras is hierover minder duidelijk; dikwijls immers spreekt hij van den geest
als de oorzaak van de rechte ordening, doch elders noemt hij den geest de ziel, zeggende
dat hij in alle levende wezens aanwezig is, groote en kleine, hooge en lage. Echter
schijnt [44]niet de als denkend bedoelde geest bij alle levende wezens gelijkelijk aanwezig te
zijn, ja niet eens bij alle menschen.


Zij nu die op de beweging van het bezielde het oog richten, vatten de ziel als het
meest bewegende; die letten op het kennen en waarnemen der dingen, noemen de ziel
de elementen, die er meerdere aannemen, die meerderen, die één aannemen dit eene.
Zoo stelt Empedokles de ziel samen uit alle elementen zóó dat elk element ook ziel
is, in deze verzen:



„Aarde zien we met aarde en water zien we met water 

Lucht doet ons godd’lijke lucht en vuur het verdelgende vuur zien 

Liefde met liefde en met haat aanschouwen we ’t bittere haten.” 



Op dezelfde wijze stelt Plato in den Timaeus de ziel uit de elementen samen, zeggende
dat het gelijke door het gelijke gekend wordt en dat de dingen uit de elementen bestaan17. Een soortgelijke bepaling werd gegeven in de philosophische voordrachten, het levende
wezen op zichzelf18 samengesteld uit het begrip op zichzelf van het ééne en het begrip van lengte, breedte
en diepte en het overige desgelijks. Of nog anders: de geest het ééne, ’t weten de
twee—immers met één richting heeft het één eindpunt—het getal van het vlak de meening,
dat van het lichaam de gewaarwording, want de getallen [45]werden genoemd de ideeën zelf en de bestaansgronden en zij bestaan toch uit de elementen19. De dingen worden deels door den geest, deels door ’t weten, deels door de meening,
deels door de gewaarwording beoordeeld en deze getallen zijn de ideeën der dingen. Daar nu de ziel ook het bewegende scheen evenals het kennende hebben
eenigen hun definitie uit beiden samengevlochten, die de ziel noemden een zichzelf
bewegend getal. Er is verschil van opvatting welke en hoevele de principes zijn, vooral
tusschen het stellen van stoffelijke of onstoffelijke en de vermenging van de eenen
en de anderen. 405a. Wat het aantal betreft, sommigen noemen één principe, anderen meerderen. Hiermee
overeenstemmend definieeren zij de ziel, want zij noemen haar niet onbegrijpelijk
dát element dat van nature ’t bewegelijke is. Derhalve hebben sommigen verklaard dat
de ziel vuur is; immers dit is het fijnste en onstoffelijkste element en het ondergaat
beweging en beweegt het andere onmiddellijk. Demokritos geeft nog helderder uiteenzetting waarom beide omstandigheden (van de
ziel gelden); de ziel is namelijk volgens hem hetzelfde als de geest en behoort tot
de ondeelbare elementen, die dan bewegelijk zijn door hun kleinheid en figuur; van
de figuren noemt hij het bewegelijkst het bolvormige en zoodanig is dan de geest en
het vuur. Anaxagoras schijnt ziel en geest te onderscheiden, zooals wij boven zeiden,
maar in de behandeling zijn beiden bij hem één natuur; toch stelt hij den geest allermeest
als ’t principe, als hij namelijk [46]zegt dat van alle dingen alleen de geest eenvoudig, onvermengd en rein is. Kennen
en bewegen beiden schrijft hij toe aan hetzelfde principe, als hij zegt dat de geest
het Al heeft bewogen. Volgens de overleveringen omtrent hem schijnt ook Thales de
ziel als iets bewegends opgevat te hebben, immers hij zeide dat de (magneet)steen
een ziel heeft omdat zij ’t ijzer beweegt. Diogenes evenals eenige anderen noemt de
ziel lucht, in de meening dat die het fijnste van alles is en principe; en dat daardoor
de ziel kent en beweegt, kent in zooverre zij element is en uit haar als oorsprong
het overige is, en beweeglijk inzoover zij het fijnste is. Ook Herakleitos zegt dat
het principe ziel is, immers ziel noemt hij de uitdamping, waaruit hij het andere
vormt; en ’t meest onstoffelijk en steeds vloeiend; en wat bewogen wordt wordt dan
volgens hem gekend door wat bewogen wordt. Hij evenals de meesten meenden dat de dingen
in beweging zijn. Overeenstemmend met dezen schijnt de meening van Alkmaion over de
ziel; hij zegt nl.: dat de ziel onsterfelijk is doordat zij gelijkt op ’t onsterfelijke,
en dat dit haar toekomt als altijd bewogen, want dat ook al de goddelijke dingen altijddoor
bewogen worden, maan, zon, sterren en de heele hemel. 405b. Sommige groveren, zooals Hippon, hebben de ziel water genoemd; zij lijken tot die
overtuiging gekomen doordat aller zaad vochtig is. Immers hij bestrijdt degenen die
de ziel bloed noemen, omdat het zaad geen bloed is en het zaad is de ziel in aanleg.
Anderen als Kritias, spreken van ’t bloed, meenende dat de gewaarwording het meest
aan de ziel eigen is en dat deze aanwezig is door de natuur van het bloed. Alle elementen
hebben dus hun [47]verdediger gevonden, behalve de aarde; die heeft niemand tot ziel verklaard, behalve
alwie de ziel uit alle elementen samengesteld of alles ziel acht.


Allen ongeveer bepalen de ziel naar drie zijden, beweging, gewaarwording, onstoffelijkheid
en elk dier bepalingen houdt verband met de principes. Derhalve stellen zij, die het
kennen als bepaling geven, de ziel als een element of als samengesteld uit de elementen,
op één na20, onderling overeenstemmend in de opvatting dat het gelijke door het gelijke gekend
wordt; want aangezien de ziel alle dingen erkent, stellen zij haar samen uit alle
elementen. Die dus één principe en één element aannemen, stellen ook de ziel als één
bijv. vuur of lucht; die meerdere principes aannemen, stellen ook een veelheid in
de ziel. Anaxagoras alleen noemt den geest onaangedaan en met niets van het andere
iets gemeen hebbend. Als hij zoo is, hoe hij dan zal kennen en door welke oorzaak,
dat heeft A. niet gezegd noch blijkt het uit wat hij zegt. Zij die in de principes
tegenstellingen zien, achten ook de ziel uit de tegenstellingen gevormd; zij die één
zijde van de tegenstellingen als principe aannemen bijv. het warme of het koude of
iets dergelijks, stellen overeenkomstig de ziel als een daarvan. Zoo dan volgen zij
’t spoor van de woorden: de eenen spreken van ’t warme, omdat daarnaar ook het leven genoemd is; de anderen van het koude, zeggende dat het ademhalen en de afkoeling aan de ziel den naam geeft (ζεῖν-ζῆν ἀναψύχεσθαι, καταψύχω-ψυχή). Dit alzoo is wat ons geleerd is over de ziel met de gronden waarop de meeningen
steunen.
[48]

406 a 1—407b 26. Heeft de ziel van nature eigen (niet bijkomstige) beweging? Neen,
want die vooronderstelt plaats; stelt als mogelijk dwangbeweging en rust, maakt haar
tot een element en verplaatsbaar, heft haar bijkomstige beweging op en brengt haar
buiten zichzelf. Kritiek van Democritus en Plato’s Timaeus. De besproken theorieën behandelen eenzijdig de ziel afgescheiden
van het lichaam.


406a. Eerst nu moeten wij de beweging onderzoeken; want misschien is het niet slechts
onjuist dat het wezen der ziel zoodanig iets is, dat zichzelf beweegt of kan bewegen,
zooals sommigen zeggen, maar is het onmogelijk dat zij beweging heeft. Dat het nu
niet noodzakelijk is dat het bewegende zelf bewogen wordt, is vroeger21 gezegd. Beweging is tweeërlei; alles nl. beweegt òf betrekkelijk òf op zichzelf, het eerste, al wat beweegt doordat
het zich in ’t bewegende bevindt, als de schippers, immers hun beweging is niet gelijksoortig
met die van het schip; dit toch beweegt op zichzelf, zij doordat ze zich bevinden
in het bewegende. Wat uitkomt bij de onderdeelen: want de eigen beweging der voeten
is het loopen en zoo ook van de menschen en die hebben de schippers dan niet. Terwijl
nu beweging in tweeërlei zin gezegd wordt, onderzoeken wij nu of de ziel op zichzelf
beweegt en aan beweging deel heeft. Er zijn vier bewegingen: verplaatsing, verandering,
afneming en groei; een of meer daarvan zal de ziel moeten hebben of allen. Is haar
beweging geen bijkomstigheid, [49]dan heeft zij haar van nature en heeft zij daarmede ook een plaats; want alle genoemde
bewegingen geschieden op een plaats. Is het wezen van de ziel daarin gelegen dat zij
zichzelf beweegt, dan is haar beweging geen bijkomstigheid, zooals bij het witte of
3 el lange; ook hierin immers is beweging, maar die is bijkomstig; het lichaam nl.
waarmee zij verbonden zijn, beweegt. Zoo is er dan ook van hen geen plaats, zooals
van de ziel wèl, als beweging van nature haar deel is. En verder als zij van nature
beweegt, zou zij ook door geweld kunnen bewogen worden en omgekeerd. Hetzelfde geldt
van de rust; de ziel zou dan plaatsen hebben van natuurlijke of gewelddadige beweging
en rust. Maar welke de gewelddadige bewegingen en rust der ziel zijn, dat zal men
zich niet licht zelfs maar kunnen verbeelden. Gaat verder de beweging der ziel naar
boven, dan moet zij vuur zijn, naar beneden, aarde—want dit zijn de bewegingen van
die lichamen—en overeenkomstig is de betrekking tot de tusschenliggende elementen.
Voorts daar zij het lichaam blijkt te bewegen, is het aannemelijk dat zij haar eigen
bewegingen aan het lichaam meedeelt en dus omgekeerd naar waarheid te zeggen, dat
de beweging van het lichaam ook de hare is. 406b. De beweging van het lichaam is plaatsverandering; dus zou ook de ziel op de wijze
van het lichaam geheel of gedeeltelijk zich verplaatsen. Is dit mogelijk dan zou zij
ook uit en weer in kunnen gaan en bij gevolg zouden de dooden kunnen opstaan. De bijkomstige
beweging zou zij van iets anders kunnen ontvangen; zoo wanneer het levend wezen met
geweld gestooten wordt. Maar behalve in dier voege moet datgene, welks wezen zelfbeweging
is, [50]niet door iets anders bewogen worden, evenmin als het goede op zichzelf of door zichzelf
om of door iets anders moet zijn. En van de ziel zou men toch zeggen, dat zij voornamelijk
door de waarneembaarheden bewogen wordt, àls zij bewogen wordt. Maar voorwaar ook
indien zij zichzelf beweegt, wordt zij toch ook bewogen en daar alle beweging wat
bewogen wordt doet uittreden in de beweging, zou de ziel ook uit haar wezen moeten
uitgaan22, als zij niet bijkomstig zichzelf beweegt, maar de beweging tot haar eigen wezen
op zichzelf behoort. Sommigen zeggen ook dat de ziel het lichaam waarin zij is haar
eigen beweging meedeelt, zooals Demokritos in overeenstemming met den blijspeldichter
Philippos, die Daidalos de houten Aphrodite laat maken en bewegen doordat hij er kwikzilver
ingoot; desgelijks zegt ook Demokritos dat de bewegende ondeelbare bollen doordat
ze van nature nooit in stilstand zijn het geheele lichaam meesleepen en bewegen. Wij
vragen dan of ditzelfde ook de rust zal veroorzaken. Hoe dat zou gaan, is moeilijk
of liever onmogelijk te zeggen. Welbeschouwd schijnt de ziel niet zóó het levend wezen
te bewegen maar door iets als bedoeling en gedachte.


Op dezelfde wijs beschouwt ook de natuurleer van den Timaios23 de beweging die de ziel aan ’t lichaam meedeelt; door haar eigen beweging beweegt
zij het lichaam, waarmede zij verbonden is. Terwijl zij samengesteld is uit de elementen
en ingedeeld naar harmonische verhouding, opdat zij aangeboren gewaarwording van harmonie
hebbe en het heelal zich harmonisch bewege, [51]heeft (de demiurg) haar rechte baan tot een kring omgebogen en den eenen kring in
twee gesplitst hebbende, die bij twee punten verbonden zijn, heeft hij weder den eenen
in zeven kringen gesplitst, daar (volgens Plato) de hemelbewegingen die der ziel zijn.
407a. Vooreerst nu is het niet behoorlijk de ziel een grootte te noemen; blijkbaar nl.
bedoelt hij met de Alziel zooiets als wat men wel24 den geest noemt en niet iets als de gewaarwordende of de begeerende ziel, want hun
beweging is geen kringloop; de geest is één en aaneen als het denken en het denken
is de gedachten, welke één zijn bij opeenvolging als het getal maar niet als de grootte;
daarom is ook de geest niet zóó aaneen, maar óf ondeelbaar óf niet als een grootte
aaneen. En hoe ook zal hij denken als hij grootte is? Met eenig deel van zichzelf?
Een deel dat grootte heeft of puntsgewijze is, als men een punt ook een deel moet
noemen. Gaat het puntsgewijze, dan komt blijkbaar de gedachte nooit tot stand, daar
de punten eindeloos zijn; en gaat het met grootte dan zal men dikwijls of eindeloos
veel malen hetzelfde denken, maar het blijkt dat het ook eenmaal mogelijk is25. Als voldoende is de aanraking met eenig deel, waartoe is dan kringbeweging noodig
of moet er in ’t geheel van een grootte sprake zijn? Wanneer het denken aanraking
door den geheelen kring vereischt, wat doet dan de aanraking met de deelen? En verder
hoe kan men het gedeelde denken [52]met het ongedeelde of omgekeerd? Het is noodzakelijk dat de geest de gezegde kring
is, want de beweging van den geest is het denken, van den kring de draaiing; is nu
het denken de draaiing, dan moet de geest de kring zijn welks zoodanige draaiing het denken is. Maar wat zal het zijn dat de geest altijd door denkt?—immers de draaiing duurt altijd door. Maar de gedachten van toegepaste wetenschap hebben grenzen, want
zij allen beoogen iets buiten zich; en de theoretische overwegingen hebben eveneens
hun grenzen in de redeneeringen, zijnde allen òf definitie òf bewijs; het bewijs nu
gaat van een onderstelling uit en heeft op eenige wijze zijn einde in de sluitrede
of de gevolgtrekking; en als zij niet afloopen, zoo keeren zij toch niet terug tot
het uitgangspunt, maar gaan voorwaarts met toevoeging telkens van middenterm en conclusie;
terwijl de draaiing weer tot ’t begin ombuigt. De definities zijn allen begrensd.
Gebeurt verder dezelfde draaiing dikwijls dan zal men dikwijls hetzelfde moeten denken.
Verder lijkt de gedachte meer op een rust en halt dan op beweging; desgelijks de sluitrede.
407b. Voorzeker is ook niet gelukzalig wat niet gemakkelijk gaat maar met geweld; indien
nu de beweging der ziel haar wezen niet is, dan wordt zij tegen haar natuur bewogen26. Bezwaarlijk is het ook (voor den geest) onafscheidelijk gemengd te zijn met het
lichaam; ja zelfs verwerpelijk, als het werkelijk voor den geest beter is zonder het
lichaam te zijn, zooals Plato pleegt te zeggen, waarmee dan velen instemmen. Onduidelijk
blijft ook de oorzaak van de kringbeweging [53]des heelals, want noch is het wezen der ziel oorzaak der kringbeweging, maar die is
haar bijkomstig, noch is het lichaam oorzaak, maar veeleer is de ziel oorzaak voor
’t lichaam. En eindelijk ontbreekt ook het bewijs waarom het dienstig is, terwijl
toch de godheid daarom de kringbeweging aan de ziel moest geven omdat het haar dienstiger
is te bewegen dan te rusten en zóó te bewegen en niet anders.


Maar daar dergelijk onderzoek in een andere wetenschap meer thuis hoort, willen wij
het thans daarlaten. Deze ongerijmdheid deelt Plato’s redeneering met de meesten over
de ziel, dat zij n.l. de ziel verbinden met en stellen in het lichaam zonder de bepaling
erbij te voegen van de oorzaak (dier verbinding) en van de verhouding van ’t lichaam.
En dat mag toch een eisch heeten; want door de gemeenschap is het eene werkend, het
andere lijdend en wordt het eene bewogen terwijl het andere beweegt en deze verhoudingen
gelden nimmer voor onverschillige dingen onderling. Maar zij beproeven alleen te bepalen
wat de ziel is, doch geven er verder geen bepaling bij van het lichaam dat de ziel
moet opnemen, alsof het mogelijk ware dat naar de verhalen der Pythagoreërs een ziel,
welke ook, haar intrek nam in ’t eerste ’t beste lichaam. Neen, elk lichaam moet wel
eigen gestalte en vorm27 hebben. ’t Is hetzelfde alsof men zeide dat de timmerkunst fluiten betrok; want de
kunst moet haar (eigen) werktuigen en de ziel het lichaam gebruiken.
[54]

407 b 27—408 a 28. De ziel is geen harmonie, zooals velen gelooven: noch harmonie
als samenstelling van deelen noch als de verhouding in de samenstelling. Bezwaren
tegen Empedocles, die de ziel uit al de elementen maakt en elk element als verhouding
denkt en tevens de φιλία (liefde) oorzaak der verbinding doet zijn, dus iets buiten de verbinding zelve. Maar
hoe dan te denken over de scheiding van ziel en lichaam?


Ook is een andere meening geleerd over de ziel die bij velen niet minder geloof vindt
dan eenige andere der behandelden en die ook in de tot gemeen goed gemaakte besprekingen28 een soort van proces heeft doorstaan. Men zegt nl. dat zij een zekere harmonie is;
dat immers de harmonie een menging en samenvoeging van tegendeelen is en dat het lichaam
samengesteld is uit tegendeelen. Evenwel de harmonie is een verhouding van de gemengden
of een samenvoeging en de ziel kan geen van beiden zijn. Verder is bewegen geen eigenschap
van harmonie en dat schrijven allen wel ongeveer ’t meest aan de ziel toe. Het past
meer bij gezondheid van harmonie te spreken en in ’t algemeen bij de lichamelijke
deugden dan bij de ziel. Het duidelijkst blijkt (de ongelijkheid) wanneer men zou
beproeven het doen en lijden der ziel op een harmonie over te brengen—dat is moeilijk
te harmonieeren. Voorts als wij spreken van harmonie in twee gevallen en wel eigenlijk
bij de grootheden die beweging en plaats hebben hun samenvoeging zóódanig dat zij
niets gelijksoortigs kan opnemen en [55]ten tweede ook de verhouding van de gemengden—nu, dan zijn geen van beide opvattingen
(voor de ziel) aannemelijk en die van de harmonische samenvoeging der lichaamsdeelen
laat zich al te gemakkelijk weerleggen. Want er zijn vele samenvoegingen der deelen
en op vele wijzen; van welk deel of hoe moet men nu aannemen dat de geest een samenvoeging
is of de gewaarwording of de begeerte? Even ongerijmd is de meening dat de ziel de
verhouding van de menging is; want de verhouding bij de vermenging der elementen is
niet dezelfde voor vleesch en been. Waaruit volgt dat men vele zielen zal hebben en
door het heele lichaam heen, als alles bestaat uit het mengsel der elementen en de
verhouding der menging harmonie en ziel is. Hierover zou men ook Empedocles rekenschap
kunnen vragen, die zegt dat elk der deelen naar een bepaalde verhouding (der elementen)
ingericht is; is nu de verhouding de ziel of komt deze als iets nieuws in de deelen?
Is verder de liefde de oorzaak van onverschillig welke menging of van die naar de
juiste verhouding? En is deze de verhouding of iets anders daarnevens? Dat alles zijn
daarbij verlegenheden. En als de ziel iets anders dan de menging is, waarom wordt
zij dan vernietigd met het bestaan van het vleesch en van de andere deelen van het
levend wezen? Bovendien indien niet ieder der deelen een ziel heeft, en indien de
ziel niet is de verhouding der menging, wat wordt dan eigenlijk vernietigd als de
ziel weg gaat?


408 a 29—b 29. Van beweging der ziel spreekt men minder juist, wanneer het juiste
is lichamelijke beweging [56]van haar uitgaande of tot haar strekkende, als bij gewaarwording of herinnering; de
werkzaamheid ook van den geest lijdt van ziekte en ouderdom, dus van ’t lichamelijke,
maar de geest zelf is een zelfstandigheid.


Uit het gezegde nu blijkt dat de ziel onmogelijk harmonie kan zijn noch kringbeweging
kan hebben. Wel kan zij, zooals gezegd is, bijkomstig bewogen worden en zichzelf bewegen,
zoo b.v. dat datgene bewogen wordt, waarin zij is en wel door de ziel bewogen wordt,
anders is ruimtelijke beweging voor haar onmogelijk. 408b. Met meer grond zou men over hare beweging kunnen redekavelen uit dergelijke overwegingen,
dat men zegt dat de ziel smart en vreugde ondervindt, gerust is of vreest, voorts
toornig wordt, waarneemt en denkt; want dat alles zullen bewegingen zijn. En dus zou
men meenen dat zij bewogen wordt, maar dat is niet noodzakelijk. Want al zijn ook
werkelijk smart, vreugde en denken bewegingen en is elk daarvan bewogen worden, bewogen
worden door de ziel—b.v. toornig worden of vreezen zulk een beweging van het hart,
denken (beweging) van dit wellicht of van iets anders—en gebeurt dit bij eenige ervan
door verplaatsende beweging, bij anderen door verandering van hoedanigheid (bij welke
en welke verandering is hier niet de vraag); dan is het zeggen dat de ziel toornig
wordt, zoo, alsof men zeide dat de ziel weeft of bouwt. Het lijkt wel beter niet te
zeggen dat de ziel medelijden heeft of leert of denkt, maar de mensch met zijn ziel
en wel omdat de beweging niet in haar is, maar soms tot aan haar, soms van haar uit
b.v. de gewaarwording van deze voorwerpen hier uitgaande tot [57]aan haar, de herinnering van haar uit naar de bewegingen of stilstanden in de zintuigen.
De geest schijnt (in den mensch) te zijn een zelfstandigheid, die onvernietigbaar
is. Anders moest hij vooral vernietigd worden door de verduistering in den ouderdom;
doch denkelijk geldt hier hetzelfde als bij de zintuigen; als de grijsaard eens zúlk
een oog kreeg, dan zou hij kunnen zien als een jongeling. Alzoo heeft de ouderdom
niet tot oorzaak eenig ondervinden van de ziel, maar van ’t lichaam waarin zij is,
zooals bij dronkenschap en ziekte. Zoo kwijnt dan het denken en studeeren doordat
iets anders inwendig afbreuk lijdt, maar zelf is het onaantastbaar. Het denken, beminnen
en haten tasten niet den geest aan, maar dat bepaalde, dat hem bevat in zoover het
hem bevat. Gaat daarom dat (bevattende) te loor, dan houdt herinneren29 en beminnen op; want die behoorden niet aan den geest, maar aan het geheel, dat verloren
is. De geest echter lijkt wel iets goddelijkers en onaangedaan.


408 b 30—409 b 18. (Xenokrates’) leer der ziel als zelfbewegend getal.


Uit deze beschouwingen dus blijkt dat het niet mogelijk is dat de ziel bewogen wordt
en als zij in ’t geheel niet bewogen wordt, dan natuurlijk ook niet door zich zelf.
Verreweg het ongerijmds van de beweringen is die, dat de ziel een zichzelf bewegend
getal is; want wie dat zeggen hebben vooreerst de onmogelijkheden die uit de beweging
voortkomen en dan nog bizondere uit de stelling dat zij getal is. Hoe toch moet men
denken [58]een eenheid, die bewogen wordt, door wat en hoe, daar zij ongedeeld en ononderscheiden
is? Is zij immers bewegend en bewogen dan moet er onderscheid in zijn. En dan: aangezien
naar men zegt de beweging van een lijn een vlak, die van een punt een lijn maakt,
zoo zullen ook de bewegingen van de eenheden lijnen zijn; het punt is nl. een eenheid
met plaats en het getal van de ziel is dan zeker ergens en heeft een plaats. Verder:
als men van een getal een getal of een eenheid aftrekt, dan blijft er een ander getal
over; maar de planten en vele dieren blijven na verdeeling leven en blijken dan soortelijk
dezelfde ziel te houden. Men zou ook evengoed als van eenheden kunnen spreken van
molekels; want als men de bolletjes van Demokritos terugbrengt tot punten, zoodat
slechts de veelheid blijft, moet daarin zijn het onderscheid van bewegen en bewogen
worden evenals in het aaneengesloten geheel; dat onderscheid immers hangt niet samen
met het verschil van grootte of kleinheid, maar het is er om het aantal. Dus moet
er iets zijn dat de eenheden bewegen kan. Wanneer nu in het levend wezen het bewegende
de ziel is, dan is zij het ook in het getal en dus zou de ziel niet zijn het bewegende
en wat bewogen wordt, maar alleen het bewegende. Hoe kan dat dan een eenheid zijn?
Er moet dan toch een onderscheid zijn tusschen haar en de andere (eenheden). En welk
onderscheid kan een eenheid-punt hebben behalve van plaats? Zijn nu de punten in het
lichaam verschillend van de eenheden, dan zullen de eenheden op dezelfde plaats zijn
(met de punten); want elke zal de plaats van een punt innemen. Echter wat belet dat,
zoo er twee, dan ook [59]eindeloos vele op dezelfde plaats zijn? Want dingen wier plaats ongescheiden is, zijn zelf ook ongescheiden.
En indien de punten in ’t lichaam het getal van de ziel zijn of indien het getal van
de punten in ’t lichaam de ziel is, waarom hebben dan niet alle lichamen een ziel?
Punten moeten er toch in allen zijn en wel eindeloos vele. En dan hoe is het mogelijk
dat de punten gescheiden en afgescheiden worden van ’t lichaam, terwijl toch niet
de lijnen zich laten verdeelen in punten?


Zooals gezegd is, stemmen zij eenerzijds overeen met hen die de ziel iets fijns lichamelijks
noemen, anderzijds is er een bizondere ongerijmdheid doordat zij als Demokritos de
beweging laten uitgaan van de ziel.


409b. Want daar toch de ziel in het geheele gewaarwordende lichaam is, moeten er twee
lichamen op dezelfde plaats zijn, als de ziel een lichaam is; die de ziel een getal
noemen, moeten aannemen dat in het eene punt vele punten zijn of dat elk lichaam een
ziel heeft, wanneer niet het er in zijnd getal verschillend is en iets anders dan
het getal van de in de lichamen zijnde punten. Ook is een gevolgtrekking dat het levend
wezen bewogen wordt door het getal, zooals wij zeiden dat ook Demokritos het laat
bewegen; want welk verschil maakt het te spreken van kleine bolletjes of groote eenheden
of in ’t geheel van bewegende eenheden? Op beide wijzen toch is noodzakelijk de beweging
van ’t levend wezen door hen veroorzaakt doordat zij bewogen worden. Die dus beweging
en getal samenvlechten leiden tot die en vele dergelijke gevolgen. Zoo iets kan immers
niet slechts geen definitie van de ziel zijn, maar zelfs geen bijkomstigheid. Dit
blijkt als men zou beproeven op grond van [60]die bewering rekenschap te geven van ’t lijden en doen van de ziel, b.v. van redeneeringen,
gewaarwordingen, vreugden, smarten enz. Immers die beweringen geven, zooals wij vroeger
zeiden, niet eens licht grond tot gissingen30.


409 b 19—410 b 15. De ziel, het waarnemende, uit de elementen, zóó dat het gelijke het gelijke waarneemt. Bezwaren tegen deze
theorie en tegen Empedokles.


Drie wijzen zijn geleerd waarop men de ziel definieert: als ’t bij uitstek bewegende
doordat zij zich zelf beweegt; als het fijnste of meest onlichamelijke lichaam; de
moeilijkheden en tegenspraken die zich hierbij voordoen hebben wij in hoofdzaak besproken
en er blijft over na te gaan hoe het staat met de bewering dat de ziel uit de elementen
bestaat. Dat zegt men, opdat zij de dingen zal waarnemen en elk ding zal kennen, maar
vele onmogelijkheden [61]volgen uit die redeneering noodzakelijk. Men stelt n.l. dat het gelijke het gelijke
kent, de ziel als ’t ware de dingen noemende. Maar dat zijn niet alleen deze (de elementen)
maar nog vele anderen of liever tallooze die er uit samengesteld zijn. Toegegeven
dat de ziel kent en waarneemt de elk ding samenstellende elementen; waardoor zal zij
echter het geheel kennen of waarnemen, b.v. god, mensch, vleesch of been en desgelijks
elk ander samenstel? Want ieder daarvan is niet uit de elementen willekeurig, maar
in een bepaalde verhouding en samenstelling, zooals Empedokles omtrent gebeente zegt:
„De vriendelijke aarde nam in den ruimen smeltkroes twee achtste deelen glanzend vocht
en vier deelen Hephaestus: zoo ontstonden de witte beenderen”31.


Het helpt dus niets dat de elementen in de ziel zijn, indien niet ook de verhoudingen
en de samenvoeging er in zijn; elk element immers zal het gelijke erkennen, maar niets
het gebeente of den mensch, zoo niet deze ook er in zijn—onmogelijkheid die geen betoog
behoeft; want wie kan twijfelen of er in de ziel een steen of mensch is? Evenzoo zal
niets het goede en ’t omgekeerde erkennen; en zoo ook met ’t andere. Verder wordt
er van het zijnde in vele beteekenissen gesproken: als substantie, hoeveelheid, hoedanigheid
of eenige andere der onderscheiden kategorieën; zal nu de ziel uit allen bestaan of
niet? Maar het blijkt niet dat er elementen zijn die aan alle kategorieën gemeenschappelijk
zijn. Dan alleen uit de substantie-elementen? Hoe kent zij [62]dan al het andere? Of zal men aannemen dat er van elke kategorie eigen elementen en
principes zijn en dat de ziel daaruit bestaat? Dan zal er hoeveelheid, hoedanigheid
en substantie (in) zijn. Maar het is onmogelijk dat uit hoeveelheids-elementen een
substantie, niet een hoeveelheid is. Die dus de ziel uit alle elementen samenstellen
treffen deze en meer dergelijke bezwaren. Het is ook ongerijmd te zeggen dat het gelijke
onaandoenlijk is voor het gelijke en dat het gelijke het gelijke waarneemt en door
het gelijke het gelijke kent, terwijl men het waarnemen een lijden en bewogen worden
noemt en desgelijks het denken en kennen. Van de vele verlegenheden en moeilijkheden
die het geeft om met Empedokles te zeggen dat alle dingen door de stoffelijke elementen
gekend worden, en bovendien het gelijke door het gelijke, is één aanwijzing wat nu gezegd wordt: alles nl. wat in de lichamen der levende
wezens zonder meer aarde is, als gebeente, spieren, haren, blijken niets waar te nemen
en dus ook niet het gelijke, wat toch behoorde. Bovendien zal elk der elementen meer
onkunde dan begrip hebben; want elk zal één ding kennen maar vele dingen niet kennen
nl. al de andere. Empedokles moet besluiten dat de godheid het onwijst is; hij toch
alleen kent één element, de strijd32 niet; wel alle sterfelijke dingen, die immers uit alle elementen bestaan. Waarom
in ’t geheel hebben niet alle dingen een ziel, daar elk ding of een element is of
uit een of meer of alle elementen bestaat, zóó dat het een of eenige of alle [63]dingen moet kennen? Ook zou men de vraag kunnen opwerpen wat het wel is dat in de
elementen de eenheid maakt; want zij gelijken de stof en dat samenhoudende, wat het
ook zij, is het krachtigste; maar het is onmogelijk dat er iets krachtigers zou zijn
dan de ziel of dat voorgaat; nog onmogelijker dan de geest; die moet redelijkerwijze
de eerste en heerschend uitteraard zijn; maar zij zeggen dat de elementen de eersten
der dingen zijn.


410 b 16—411 a 23. Deze opvatting omtrent de ziel en die van de ziel als het bewegende
omvatten niet alle ziel noch eenige in haar geheel; bij beperking van de eerste tot
denken en waarnemen evenmin. Bezwaren tegen de Orphische leer omtrent de ziel als
deel van de Alziel door inademing opgenomen. De ziel behoeft om te kennen niet uit
alle elementen te bestaan, maar slechts uit de eene helft der tegengestelde. Thales’
Alziel.


Allen zoowel die zeggen dat de ziel uit de elementen is om het kennen en gewaarworden
van de dingen, als die haar het allerbewegelijkste noemen, spreken niet over elke
ziel. Want eensdeels is niet al wat gewaarwordt bewegend;33 aangezien sommige levende wezens aan hun plaats gebonden blijken; en toch geeft de
ziel wel deze beweging in ’t bizonder aan het levende wezen. ’t Zelfde geldt van wie
den geest en het gewaarwordingsvermogen uit de elementen doen bestaan; want het blijkt
dat de planten leven zonder beweging en waarneming en dat vele dieren geen verstand
hebben. [64]Als men dit ook zou toestaan dat men den geest en desgelijks het waarnemingsvermogen
een deel van de ziel noemt, dan spreken zij toch niet gemeenschappelijk over alle
ziel noch over eenige in haar geheel. Dit geldt ook van de opvatting in de zoogenaamde
Orphische verzen: dat de ziel uit het heelal intreedt bij het ademhalen, gedragen
door de winden. Dan kan dit niet uitkomen voor de planten en voor eenige dieren, daar
niet allen ademhalen; maar dit hebben zij, die zoo meenen, niet opgemerkt. En als
men de ziel uit de elementen moet doen bestaan, behoeft het geenszins te zijn uit
alle; want van de tegendeelen is de eene helft voldoende om zichzelf te beoordeelen
en het tegendeel. Immers door het rechte kennen wij dit zelf en het kromme, want over
beiden oordeelt het richtsnoer, maar het kromme noch over zich zelf noch over het
rechte. Ook zeggen sommigen dat de ziel in het heelal gemengd is, van waar misschien
ook Thales meende dat alles vol van goden was. Dit baart eenige verlegenheden; waarom
toch maakt de ziel in de lucht of het vuur geen levend wezen, maar wel in de mengselen
en dat nog wel als zij in de eersten beter moet zijn? Verder zou men moeten vragen
waarom de ziel in de lucht beter en onsterfelijker is dan die in de levende wezens.
In beide gevallen komt men tot iets ongerijmds en onredelijks; immers het vuur of
de lucht een levend wezen te noemen is erg onredelijk en geen levende wezens aan te
nemen als de ziel er in is, is ongerijmd. Het schijnt dat zij meenen dat de ziel in
deze (elementen) is, omdat het geheel gelijksoortig is met de deelen; zoodat zij ook
moeten zeggen dat de ziel gelijksoortig is met haar deelen, als [65]de levende wezens bezield worden doordat een deel van de atmosfeer in hen afgezonderd
wordt. Maar als de lucht na verdeeling gelijksoortig en de ziel ongelijksoortig van
deelen is, zal er blijkbaar iets van haar aanwezig zijn en iets anders niet. Alzoo
moet de ziel óf gelijksoortig van deelen zijn of niet in elk willekeurig deel van
’t geheel daar zijn.


411 a 24—b 30. Kritiek van de leer der soortelijk onderscheiden zielsdeelen. De ziel
blijft één na verdeeling van het lichaam bij planten en sommige insecten; die ziel
is dan het principe dat planten en dieren gemeen hebben.


Uit het gezegde blijkt dus dat het kenvermogen der ziel niet tot grond heeft dat zij
uit de elementen bestaat en dat van een beweging der ziel niet goed of waar gesproken
wordt. Daar nu het kennen tot de ziel behoort en het gewaarworden en meenen en verder
het begeeren en willen en de neigingen in ’t geheel en ook de plaatselijke beweging
voor de levende wezens uit de ziel voortkomt en bovendien groei, rijpheid en neergang,
komt de vraag op of dit alles tot de heele ziel behoort, of wij met de heele ziel
denken, gewaarworden, bewegen en al ’t andere doen en lijden of dat er verschillende
deelen met verschillende werking zijn? 411b. En het leven eindelijk, ligt dat in een van de deelen of in meer of in allen of
heeft het nog een anderen grond? Sommigen dan zeggen dat de ziel deelen heeft en dat
een deel denkt, een ander begeert. Wat is het dan toch wel, dat de ziel samenhoudt
als zij gedeeld is? Toch wel niet het lichaam; omgekeerd zal veeleer de ziel het lichaam
samenhouden; immers als de ziel uitgetreden [66]is, „verwaait en vergaat”34 het lichaam. Als dus iets anders haar één maakt, dan is dàt eigenlijk de ziel en
daarvan zal men weer moeten vragen of het één of meerledig is. Is het één, waarom
dan niet van ’t begin af ook de ziel één? Is het gedeeld, dan moet de redeneering
weer naar het samenhoudende daarvan vragen en gaat zij zoo voort in ’t eindelooze.
Men zou ook kunnen vragen omtrent de deelen der ziel, welk vermogen elk deel in het
lichaam heeft. Immers indien de heele ziel het geheele lichaam samenhoudt, moet ook
elk deel een deel van het lichaam samenhouden. Dat lijkt iets onmogelijks; welk deel
toch de geest samenhoudt of hoe, valt moeilijk zelfs te verzinnen. Het blijkt ook
dat de planten bij verdeeling leven en onder de dieren eenige insecten, zóó dat de deelen dezelfde ziel hebben soortelijk, ofschoon niet numeriek; want
elk van de helften hebben gewaarwording en plaatselijke beweging een tijd lang. Dat
het niet blijvend is, is niet vreemd; want zij hebben niet de organen om hun wezen
te handhaven. Maar desniettemin hebben elk der helften alle deelen van de ziel en
de deelzielen zijn soortgelijk onderling en met de geheele ziel, tegenover elkaar
als of zij (de deelzielen) niet zelfstandig zijn, tegenover de geheele ziel zóó dat
die deelbaar is. Ook lijkt het principe in de planten een soort ziel; want dit alleen
is gemeenschappelijk aan dieren en planten en het bestaat gescheiden van het principe
der gewaarwording, maar niets heeft gewaarwording zonder dit principe.


Einde van boek I.
[67]

411 b 31—412 b 9. Algemeene definitie: de ziel is de eerste (voorloopige) werkelijkheid
van een natuurlijk bewerktuigd lichaam. Deze werkelijkheid is de ware eenheid van
ziel en lichaam.


412a. Wat de vroegeren omtrent de ziel geleerd hebben, daaromtrent volsta het gezegde;
laat ons als van ’t begin af terugkeeren en trachten de ziel te bepalen en de algemeenste
definitie er van op te geven. Wij noemen dan een kategorie der dingen de substantie
en van deze spreken wij eenerzijds als stof, wat op zichzelf niet iets bepaalds is,
anderzijds als vorm en gestalte, naar welke eerst van iets bepaalds sprake is; als
derde noemen we wat uit beiden voortkomt. De stof is mogelijkheid, de vorm werkelijkheid35 en dat in tweevoudigen zin, deels zooals de kennis, deels zooals het studeeren. Substanties
in den eigenlijksten zin zijn de lichamen en van deze de natuurlijke; want die zijn
de Principes van de anderen. De natuurlijke lichamen zijn levend of levenloos; leven
is zelfonderhouding, groei en afname. Dus is elk natuurlijk, levend, lichaam substantie
en wel als de samengestelde. Daar nu ook van een zoodanig geheel, nl. een levend lichaam,
sprake is, is het niet het lichaam dat de ziel is; want het lichaam is geen op een
voorondersteld iets betrokken zijn, maar verhoudt zich veeleer als vooronderstelde
en stof. Derhalve moet de ziel substantie zijn als vorm van een natuurlijk lichaam,
dat naar mogelijkheid leven heeft. Die substantie is werkelijkheid. De ziel is dus
van een zoodanig lichaam de werkelijkheid. Deze is tweevoudig, deels zooals de kennis,
[68]deels zooals het studeeren. Blijkbaar dus zooals de kennis; want in ’t aanzijn van
de ziel is én slaap én waken; het waken is overeenkomstig met het uitoefenen, de slaap
met het bezitten zonder werkzaamheid; als verschijnsel is bij den enkeling de kennis
voorafgaand. Derhalve is de ziel de eerste werkelijkheid van een natuurlijk lichaam
dat naar mogelijkheid leven heeft. Een zoodanig lichaam is dat, wat bewerktuigd is.
Organen zijn ook de deelen der planten, maar gansch eenvoudige: zoo is het blad omhulsel
van de vruchtwand, de vruchtwand van de vrucht; de wortels zijn overeenkomstig met
den mond, want beiden nemen het voedsel op. 412b. Moet men dus een voor alle ziel gemeenschappelijke definitie geven dan is zij de
eerste werkelijkheid van een natuurlijk, bewerktuigd, lichaam. Daarom moet men ook
niet vragen of de ziel en het lichaam één is, evenmin als van de was en de figuur
of in ’t algemeen van de stof van elk ding en datgene waarvan de stof grondslag is.
Want terwijl men van „één” en „zijn” spreekt in verscheiden zin, is het eigenlijke
de werkelijkheid.


412b 10—413 a 10. De ziel het wezen van het lichaam, als het gezicht het wezen van
het oog en de gewaarwording van het heele gewaarwordende lichaam. Het naar mogelijkheid
levende is niet het doode, noch is de ziel meer dan in aanleg het werkzame. Scheiding
van ziel en lichaam. Ziel en lichaam als schipper en schip?


Wat nu de ziel is, is in ’t algemeen gezegd nl. substantie naar het begrip beschouwd. En dat is het wezen voor het bepaald lichaam. Stel dat een werktuig b.v. een bijl een natuurlijk lichaam
was, dan zou immers het [69]bijlwezen zijn substantie zijn en de ziel zou dàt zijn; van deze gescheiden zou het
alleen nog in naam een bijl zijn. Maar nu is het een bijl; immers niet bij een zoodanig
lichaam is het wezen en het begrip de ziel, maar van een bepaald natuurlijk lichaam
dat het principe van beweging en rust in zichzelf heeft. Men moet het gezegde ook
bij de onderdeelen nagaan. Als ’t oog een levend wezen was, dan zou ’t gezicht daarvan
de ziel zijn, want dat is de substantie van ’t oog naar het begrip beschouwd. Het
oog is de stof van het gezicht; ontbreekt dit dan is het geen oog meer behalve in
naam, als ’t steenen oog of ’t geschilderde. Wat nu van ’t deel geldt moet men toepassen
op ’t geheele levende lichaam; want zooals ’t deel (van ’t gewaarworden) staat tot
’t (lichaams)deel, zoo de geheele gewaarwording tegenover het heele gewaarwordende
lichaam als zoodanig. Niet wat de ziel verloren heeft, heeft naar mogelijkheid de
strekking tot leven, maar wat de ziel heeft; het zaad en de vrucht is naar mogelijkheid
het bepaalde lichaam. 413a. En zooals het snijden en het aanschouwen, zoo is ook het waken de werkelijkheid,
zooals het gezicht en de kracht van het werktuig, de ziel; en het lichaam is het naar
mogelijkheid zijnde; maar zooals het oog de pupil mét het gezicht is, zoo hier een
levend wezen de ziel mét het lichaam. Dat nu de ziel niet gescheiden is van ’t lichaam,
of als zij deelbaar is, deelen van haar, is duidelijk; want van eenige (zielsdeelen)
is de werkelijkheid bij de deelen (des lichaams) zelf behoorend; niets intusschen
belet de scheiding bij sommige deelen, doordat die geen werkelijkheid van eenig lichaam
zijn. Bovendien is nog niet duidelijk of niet de ziel zóó [70]de werkelijkheid des lichaams is als de schipper van een schip. Zoo nu moeten in ’t
algemeen de bepalingen en omtrekken van de ziel zijn.


413 a 11—414 a 3. Eisch voor de ware definitie: zij moet van de ervaring tot het begrip
voeren. De ziel is het kenmerk van het leven. Het leven is op zijn minst zelfonderhoud,
groei en afname, als bij de planten; bij de dieren komt er gewaarwording bij en daarvan
allereerst de tastzin; beiden om nader te bespreken reden. De vermogens en hun onderdeelen
bestaan trapsgewijze, de verderen niet zonder de eersten. Bij verdeeling van planten
en insecten blijft de ziel één met hare vermogens; die zijn dus niet zelfstandig,
behalve misschien het denkvermogen. Alleen in begrip zijn de vermogens te scheiden.


Daar uit het meer bekende maar dat onduidelijk is voortkomt het duidelijke en wat
naar ’t begrip meer kenbaarheid heeft, moeten wij weer beproeven op die wijs haar
wezen na te gaan; immers de definitie moet niet alleen het „dat” uitdrukken, zooals
de meeste definities doen, maar moeten ook de oorzaak inhouden en doen blijken. Nu
lijken de definities wel conclusies van de sluitredenen b.v. kwadraatmaken is het
maken van een gelijkzijdige rechthoek gelijk aan een ongelijkzijdigen. Zulk een definitie
is de conclusie van de sluitrede; maar de (def.) die kwadraatmaking noemt het vinden
van een gemiddelde noemt de oorzaak van de zaak. Als uitgangspunt van het onderzoek
dan nemen wij dat het bezielde van het onbezielde onderscheiden is door het leven.
Wanneer van de meerdere opvattingen die het woord [71]leven heeft er maar één in het ding aanwezig is, zeggen wij dat het leeft, zooals
verstand, gewaarwording, plaatselijke beweging en rust, ook inwerking door voeding
en afname en groei. Daarom spreekt men ook van leven bij alle planten; immers die
blijken in zich een vermogen en principe te hebben zoodanig dat zij afnemen en aangroeien
in de tegengestelde richtingen; want niet naar boven alleen groeien zij en niet naar
onder, maar gelijkelijk in beide richtingen en overal heen voeden zij zich en leven
voortdurend, zoolang zij voedsel kunnen nemen. Dit vermogen kan van de anderen afgescheiden
worden, de anderen niet hiervan in de sterfelijke wezens. Dit blijkt bij de gewassen,
die geen ander zielsvermogen hebben. 413b. Het leven nu bezitten de levende wezens door dit principe, maar met de gewaarwording
eerst is er sprake van het dier: immers ook wat zich niet beweegt noch van plaats
verandert, maar gewaarwording heeft, noemen wij dier en niet slechts levend wezen.
Van gewaarwording bezitten allereerst allen tastzin. Zooals het voedingsvermogen kan
afgescheiden worden van den tastzin en alle gewaarwording, zoo de tastzin van de andere
gewaarwordingen. Het voedende noemen wij het zoodanige deel van de ziel, dat ook de
gewassen toekomt; al de dieren blijken den tastzin te bezitten; door welke oorzaak
het eene en het andere zoo is, zal later ter sprake komen.


Nu willen wij ons hiertoe bepalen, dat de ziel van de genoemde vermogens de bron is
en zich daarnaar onderscheidt als ’t voedende, gewaarwordende, denkende en de beweging.
Of elk daarvan ziel of deel der ziel is, en zoo deel, scheidbaar alleen in begrip
of ook in plaats, dat is betreffende [72]sommigen dier vermogens niet moeilijk te zien, maar eenigen geven bezwaar. Zooals
immers bij de planten eenigen bij verdeeling blijken te leven, gescheiden van elkaar,
en de ziel dus daarin in werkelijkheid één is in elke plant, maar is mogelijkheid
meervoudig, hetzelfde zien wij in andere onderscheidingen van de ziel gebeuren bij
de gelede dieren als zij doorgesneden worden; immers elk van beide deelen heeft gewaarwording
en plaatselijke beweging en met gewaarwording immers ook voorstelling en streven;
want waar gewaarwording is, is ook smart en vreugde en waar deze zijn is noodzakelijk
ook begeerte. Wat den geest betreft en het denkvermogen is nog niets gebleken, maar
het lijkt een ander soort van ziel te zijn en dit alleen kan afgescheiden bestaan
als het eeuwige afgescheiden van het vergankelijke. De overige deelen van de ziel
zijn, zooals uit het gezegde blijkt, niet afscheidbaar, gelijk sommigen36 zeggen, maar wèl verschillend volgens het begrip; want gewaarwording hebben en vermogen
tot oordeelen is verschillend, daar toch gewaarworden verschilt van oordeelen. En
hetzelfde geldt van elk van de andere genoemde vermogens. En verder hebben eenige
der levende wezens al deze vermogens, sommige sommigen er van en eenigen slechts één—en
hierin zal het onderscheid tusschen de levende wezens gevonden worden—; de oorzaak
hiervan moeten wij later nagaan. 414a. Hetzelfde geldt voor de gewaarwordingen; sommigen bezitten allen, anderen eenigen,
anderen alleen de noodzakelijkste, den tastzin.
[73]

414 a 4—28. De ziel, als eigenlijke bron van het leven, is vorm, niet stof en vorm
van een bepaald lichaam, zooals de vorm in ’t algemeen een eigen stof vooronderstelt.


Datgene nu waardoor wij leven en gewaarworden laat zich op twee wijzen bespreken evenals
datgene waardoor wij weten (aan de eene kant wetenschap, aan de andere de ziel; want
door elk van deze beiden zeggen wij te weten); en evenzeer is datgene, waardoor wij
gezond zijn, aan de eene kant gezondheid, aan den anderen een deel of ’t geheel van
’t lichaam. Naardien nu de wetenschap en de gezondheid vorm en gestalte en begrip
en om zoo te zeggen werkelijkheid van het opnemende is, de eerste de werkelijkheid
van het voorkennis-geschikte, de andere van het op-de-gezondheid-betrekkinghebbende
(daar namelijk in het lijdende en aangedane de werkelijkheid van het werkende is)
en de ziel datgene is waardoor wij leven en gewaarworden en denken in eigenlijken
zin, is dus de ziel een begrip en gestalte, maar niet stof en substraat. Daar substantie,
zooals wij zeiden, drieërlei beteekent, eensdeels vorm, anderdeels stof, eindelijk beider samenstel en hiervan
de stof mogelijkheid, de vorm werkelijkheid en beider samenstel het bezielde is, is
niet het lichaam de werkelijkheid van de ziel, maar deze die van een bepaald lichaam.
En daarom oordeelen zij juist, die meenen dat de ziel niet zonder lichaam is, maar
ook geen lichaam; want zij is geen lichaam maar verbonden met het lichaam en is daarom
in een lichaam aanwezig en in een bepaald lichaam, niet zooals de vroegeren haar in
een lichaam voegden zonder nadere bepaling in welk en hoedanig [74]lichaam, ofschoon ook volgens de ervaring niet iets willekeurigs iets wat dan ook
opneemt. Zoo is het ook in overeenstemming met het begrip; want de werkelijkheid van
ieder ding pleegt te komen in wat de mogelijkheid inhoudt en in de bijbehoorende stof.
Dat de ziel nu een werkelijkheid is en begrip van datgene wat de mogelijkheid heeft
om het resultaat te zijn, is hieruit duidelijk.


414 a 29—415 a 13. De vermogens van de ziel van het eenvoudigste tot het hoogste—van
het voedingsvermogen tot het denken—vormen een reeks, waarnaar de levende wezens onderscheiden
worden. De algemeene definitie voldoet bij ziel evenmin als bij figuur; de volgorde
moet begrepen en elk zielsvermogen afzonderlijk behandeld worden en nog in ’t bizonder
de denkende geest.


Van de vermogens der ziel hebben sommigen alle genoemden zooals wij zeiden, anderen
eenigen, eenigen slechts één. Als vermogens noemden wij het voedende, het strevende,
het gewaarwordende, het plaatselijk bewegende, het denkende.


De planten hebben alleen het voedingsvermogen, anderen dit en het gewaarwordingsvermogen.
Hebben zij dit, dan ook het streefvermogen; want streven is begeerte en drang en willen
en alle dieren hebben althans één gewaarwording, den tastzin; voor wat gewaarwording
heeft, geldt vreugde en smart en ’t aangename en smartelijke en voor wat die gelden,
daarvoor geldt ook de begeerte; want dat is het streven naar ’t aangename. Ook hebben
zij gewaarwording van het voedsel; want de tastzin is de gewaarwording van het voedsel;
[75]want alle levende wezens worden door ’t drooge, natte, warme en koude gevoed en daarvan
is de tastzin de gewaarwording; zij betreft de andere waarneembaarheden bijkomstig.
Immers tot voeding draagt niets bij geluid noch kleur noch reuk en de smaak is iets
van de tastbaarheden. Honger en dorst is begeerte, honger naar ’t droge en warme,
dorst naar het koude en natte en de smaak is als iets dat dezen kruidt. Later zal
dit verduidelijkt worden; nu bepalen wij ons hiertoe, dat de dieren die tastzin hebben
ook streven bezitten. Omtrent de voorstelling is niets uitgemaakt en dat moet later
nagegaan worden. Eenigen hebben bovendien de plaatselijke beweging, anderen het denkvermogen
en den geest, als de menschen en wat verder zoodanig is of hooger.


Dus is het duidelijk dat er op dezelfde wijze één definitie van ziel kan zijn als
van figuur; want hier is geen figuur buiten driehoek enz., noch dáár ziel buiten de
genoemden. Er is ook bij de figuren een gemeenschappelijke definitie mogelijk, die
op allen zal passen maar aan geen figuur eigen zal zijn; evenzoo bij de gezegde zielen.
Daarom is het dwaas hierbij en bij andere dingen de gemeenschappelijke definitie te
zoeken, die bij geen der wezens eigenlijk zal behooren, noch betrekking heeft op het
eigene en verenkelde soort en die wèl zoo is, daar te laten. Bij de figuren en de
ziel is dezelfde verhouding; steeds is in het volgende in mogelijkheid aanwezig het
vroegere bij de figuren en bij de bezielde wezens, zooals in den vierhoek de driehoek,
in het gewaarwordingsvermogen het voedingsvermogen. Dus moet men afzonderlijk nagaan
wat de ziel [76]van elk wezen is, b.v. wat die van een plant, van een mensch of dier is. En waarom
ze zich zoo in opeenvolging verhouden moet men nagaan. 415 a. Want zonder het voedingsvermogen bestaat het gewaarwordingsvermogen niet, maar van
het gewaarwordingsvermogen is het voedingsvermogen afgescheiden in de planten. Wederom
is zonder den tastzin geen andere gewaarwording aanwezig, wel tastzin zonder de anderen;
want vele dieren hebben noch gezicht noch gehoor noch gewaarwording van reuk. En van
die gewaarwording bezitten hebben sommigen het plaatselijk bewegingsvermogen, anderen
niet. Als laatste hebben het kleinste aantal begrip en verstand; want de eindige wezens
die begrip bezitten hebben ook al de overige vermogens, maar die elk daarvan bezitten
hebben niet allen begrip, maar sommigen niet eens voorstelling, terwijl anderen alleen
daarop leven. Over de beschouwende geest geldt een andere redeneering. Het blijkt
dus dat de redeneering over elk van deze (vermogens) ook de meest geldige omtrent
de ziel is.


415 a 14—b 7. De vermogens komen na hun werkingen en deze na hun uitwerksel. Het eerste
en de grondslag is de voeding en voortplanting, die de band vormt tusschen het eindige
en het eeuwige.


Het is noodzakelijk wanneer men hiernaar onderzoek doet, omtrent elk der (vermogens)
te bepalen wat het is en zoo verder omtrent de volgende en de overige dingen na te
gaan. Als men moet zeggen wat elk er van is b.v. wat het denk-, of gewaarwordings-
of voedingsvermogen is, moet men nog eerder zeggen wat het denken [77]of gewaarworden is; want vóór de vermogens zijn naar het begrip de verwerkelijkingen
en verrichtingen. Als dat zoo is, en men nog eerder dan deze de objecten moet nagegaan
hebben, moet men eerst omtrent dezen bepalen om dezelfde reden, nl. omtrent voeding,
het waarneembare en het denkbare. Alzoo moet eerst over voeding en voortplanting gesproken
worden, immers de voedende ziel bezitten ook de anderen en dit is het eerste en gemeenschappelijkste
vermogen van de ziel, waarop bij allen het leven berust. De verrichtingen daarvan
zijn zich voortplanten en voedsel gebruiken; immers de natuurlijkste verrichting van
de levende wezens, voor zoover zij volledig en niet defekten zijn, of van zelf ontstaan,
is het maken van een ander naar zijn eigen aard, een dier een dier, een plant een
plant, opdat zij het eeuwige en goddelijke deelen naar vermogen; want daarnaar streeft
alles en daarom verricht alles alle handelingen volgens de natuur. 415b. Het „daarom” is tweevoudig, eensdeels (de zaak) waarom, anderdeels (de persoon) waarvoor37. Daar het (enkele) nu niet het eeuwige en goddelijke ononderbroken deelachtig kan
zijn doordat geen eindig ding één en hetzelfde kan blijven, neemt alles er aan deel
zooals het kan, het eene meer het andere minder en wat blijft is niet het enkele zelf
maar het zoodanige, niet naar getal maar naar wezen één.


415 b 8—416 a 18. De ziel is principe van beweging, doel en wezen van ’t levende lichaam.
Op een doel wijzen de organen. Verandering en groei en afname betreffen de ziel: kritiek
van Empedocles’ mechanisme. Voeding [78]is ook niet verbranding zonder meer, want die mist de zelfbepaling.


De ziel is van het levende lichaam oorzaak en principe woorden van meer dan één beteekenis;
en overeenkomstig is de ziel oorzaak naar de drie onderscheiden wijzen, want zij is
de bron van de beweging, en het doel; en als het wezen van de bezielde lichamen is
de ziel oorzaak. Het laatste wordt ingezien omdat voor alles het wezen de oorzaak
is van het zijn, en voor de levende wezens het zijn leven is en daarvan de ziel oorzaak en principe is. Bovendien is de werkelijkheid (de ziel) het begrip
van wat naar mogelijkheid is. ’t Is duidelijk dat ook als doel de ziel oorzaak is;
want zooals de geest om iets handelt, op dezelfde wijze ook de natuur en dat is haar
doel. Zoodanig iets is bij de levende wezens de ziel, ook naar de natuur beschouwd;
want al de natuurlijke lichamen zijn werktuigen der ziel, en zooals bij de dieren
zoo ook bij de planten, als zijnde ter wille van de ziel. Het „terwille van” is tweevoudig, eensdeels de zaak waarom, anderdeels de persoon
waarvoor. En verder is ook de bron van de plaatselijke beweging ziel; maar niet alle levende
wezens bezitten dit vermogen. Ook verandering en groei betreft de ziel; immers de
gewaarwording is wel een zekere verandering en niets heeft gewaarwording zonder ziel.
Evenzoo staat het met groei en afname; immers niets neemt af of groeit van nature
zonder voeding en niets wordt gevoed dat niet aan leven deel heeft. Hier is Empedokles
af te keuren wanneer hij zegt dat door bijvoeging de planten hun groei krijgen, terwijl zij naar onderen wortel schieten [79]doordat zoo de natuurlijke beweging van de aarde is en naar boven (klimmen) doordat
het vuur die richting neemt. 416a. Want hij spreekt verkeerd van naar boven en naar onderen; immers boven en onder
beteekenen niet hetzelfde voor elk ding als voor het geheel, maar als het hoofd van
de dieren zoo verhouden zich de wortels van de planten, als men de organen anderen
of dezelfde moet noemen naar hun werking. En bovendien, wat is het dat het vuur en
de aarde, die tegengestelde richtingen zoeken, samenhoudt? Want is er niets dat tegenhoudt,
dan zullen ze uiteengerukt worden; is er wèl iets, dan is dat de ziel en de oorzaak
van het groeien en de voeding. Sommigen meenen dat de natuur van het vuur op zichzelf
oorzaak van de voeding en de groei is; immers het blijkt het eenige van de lichamen
of elementen dat vanzelf gevoed wordt en groeit en dus zou men ook bij de planten
en de dieren daaraan die werking moeten toeschrijven. Echter is het wel in zekeren
zin medeoorzaak, maar niet eenvoudig oorzaak, wat veeleer de ziel is; want de groei
van het vuur gaat onbepaald door zoolang er brandstof is, maar alle natuurlijk samengestelde
lichamen hebben een grens en bepaling van grootte en wasdom; dit zijn dingen van de
ziel maar niet van vuur en veeleer van begrip dan van stof.







416 a 19-b 31. Voeding werking van tegendeelen op elkaar of van gelijk op gelijk?
Vooronderstelt bezield zijn en is te onderscheiden van wasdom, maar leidt tot de voortplanting,
die dus doel is van de eerste (eenvoudigste) ziel. Bij voeding is de verwerkende warmte
voorondersteld als de hand bij het sturen.
[80]

Daar hetzelfde vermogen van de ziel voedings- en voortplantingsvermogen is, is het
noodig ook eerst omtrent voeding te spreken, want door die verrichting onderscheidt
zich dit vermogen van de anderen. Men meent dat de voeding is tegendeel met tegendeel,
maar niet elk met elk, maar die tegendeelen die niet alleen ontstaan uit elkander
hebben maar ook wasdom; immers vele dingen ontstaan uit elkaar die niet allen bepaalde
grootheden zijn, zooals het gezonde uit het zieke. Ook de bepaalde grootheden blijken
niet evenzeer voor elkander voeding te zijn, maar het water wèl voor het vuur, het
vuur echter voedt het water niet. Onder de enkelvoudige lichamen nu zijn deze (tegendeelen)
wel eenerzijds voeding, anderzijds wat gevoed wordt. De moeilijkheid doet zich voor
dat volgens de eenen het gelijke door het gelijke gevoed wordt alsook groeit, de anderen
denken, zooals gezegd is, omgekeerd het tegendeel door het tegendeel, daar het gelijke
geen werking ondervindt van het gelijke en het voedsel verandert en verteerd wordt:
en de verandering gaat bij alles naar het tegengestelde of het midden (neutrale).
416b. Verder ondervindt het voedsel werking van wat gevoed wordt, maar niet omgekeerd,
evenals de timmerman niet van de stof maar de stof van hem, en de timmerman verandert
alleen van rust tot bedrijvigheid. Maar of het voedsel het laatst bijkomende is of
het eerste, dat maakt onderscheid. Zoo beide, maar het eerst bijkomende als onverteerd,
het laatste als verteerd, dan kan men in beiderlei zin over het voedsel spreken; in
zoover het onverteerd is, wordt het tegendeel door het tegendeel gevoed, in zoover
het verteerd is, het gelijke door het gelijke. Dus blijkt [81]dat beiden in zeker opzicht juist en niet juist spreken. Daar niets zich voedt dat
geen deel heeft aan leven, is het bezielde lichaam als zoodanig hetgeen gevoed wordt
en het voedsel heeft niet slechts een bijkomstige betrekking tot het bezielde. Het
begrip van voeding en bewerking van groei is niet hetzelfde; in zoover n.l. het bezielde
een grootheid is, geldt bewerking van groei, inzoover het een bepaald iets en wezen
is, voeding; want deze handhaaft het wezen en iets bestaat zoolang het gevoed wordt
en de voeding veroorzaakt de wording, niet van hetgeen gevoed wordt, maar van zijnsgelijke;
want zijn wezen bestaat reeds en niets verwekt zichzelf maar handhaaft zich. Dus is
het zoodanige zielsprincipe het vermogen dat den bezitter handhaaft in zijn wezen
en het voedsel brengt dat vermogen tot bedrijvigheid. Daarom is zonder voedsel geen
bestaan mogelijk. Als wij drie onderscheiden, wat gevoed wordt, waardoor het gevoed
wordt en het voedende, is het voedende de eerste ziel, wat gevoed wordt het deze bezittende
lichaam, waardoor het gevoed wordt het voedsel. Daar men naar het doel alles behoort
te noemen en het doel is de verwekking van zijnsgelijke, is de eerste ziel datgene
wat het zijnsgelijke verwekken kan. „Waardoor het gevoed wordt” is tweevoudig, evenals
waardoor men stuurt, en de hand en het roer, het eene bewegende en bewogen wordende,
het andere alleen bewogen wordende. Alle voedsel nu moet noodzakelijk verteerd kunnen
worden, en het is de warmte die de vertering bewerkt; daarom heeft elk bezield wezen
warmte. In omtrek nu is hiermede gezegd wat voeding is, uitvoeriger [82]moet later de zaak verduidelijkt worden in de daarover handelende geschriften38.


416 b 32—418 a 6. Van voeding tot gewaarwording komende, eerst over deze in ’t algemeen
als een verandering. Hierbij dezelfde vraag als bij de voeding en voorts waarom zij
niet inwendig werkt maar objecten vereischt. Zij is alleen naar mogelijkheid. Onderscheidingen in de mogelijkheid,
bij doen en lijden of veranderen—veranderen tot vernietiging of tot verwezenlijking.
Dit onderscheid is niet met een woord te noemen. De gewaarwording betreft het enkele,
anders dan de kennis die het algemeene betreft; dit laatste is in de ziel, het eerste
is van buiten. De verhouding van zintuig en waarneembaarheid als tusschen mogelijkheid
en werkzaamheid lost ook de eerste vraag naar ’t gelijke of ’t ongelijke op.


Na deze uiteenzetting willen wij over alle waarneming in ’t algemeen spreken. De gewaarwording
gaat door ’t bewogen worden en lijden, zooals gezegd is; want zij is een zekere verandering.
Maar sommigen zeggen dat ook het gelijke van het gelijke inwerking lijdt; hoe dit
mogelijk of onmogelijk is hebben wij in de algemeene besprekingen omtrent ’t doen en lijden39 gezegd. Er doet zich een moeilijkheid voor, waarom er ook van de gewaarwordingen
zelf geen gewaarwording is en waarom (de zintuigen) zonder de dingen van buiten geen
gewaarwording tot stand brengen, terwijl ze vuur, aarde en de andere elementen inhouden,
waarop de gewaarwording [83]zich richt, op hen zelf of op hun bijkomstigheden. Het is dus duidelijk dat het zintuig
niet in bedrijvigheid is, maar slechts in mogelijkheid. Dus is het er mede zoo, gelijk
het brandbare niet brandt op zich zelf zonder het verbrandende; anders zou het zichzelf
verbranden en niet het vuur in werkelijkheid noodig hebben. Daar wij op tweeërlei
wijze spreken van gewaarworden (want wij zeggen dat hetgeen naar mogelijkheid hoort
en ziet, hoort en ziet, ook als het slaapt, evenals hetgeen nu bedrijvig is), spreekt
men ook op tweeërlei wijze van de gewaarwording, eenerzijds als naar vermogen, anderzijds
als in bedrijvigheid en evenzeer van het gewaarworden, naar vermogen en in werkzaamheid.
Laten wij nu eerst spreken alsof het inwerking lijden en het bewogen worden en het
werkzaam zijn hetzelfde is; want de beweging is een zekere werkzaamheid, die echter
onvoltooid is40, zooals elders gezegd is. Alles lijdt inwerking en wordt bewogen door het bewerkende
en in werkzaamheid zijnde; daarom laat zich zeggen dat het inwerking lijdt van het
gelijke alsook van het ongelijke, zooals wij zeiden; want de inwerking lijdt het ongelijke,
maar die geleden hebbende is het gelijk.


Ook moeten wij onderscheiding maken omtrent vermogen en werkelijkheid; nu immers spreken
wij er zonder onderscheid over. Er is iets kundig op die wijze, zooals wij een mensch
kundig noemen omdat de mensch behoort tot de kundigen en de kennis hebbenden; ook
op die wijze, zooals wij kundig noemen hem die de spraakleer kent; ieder van deze
beiden bezit het vermogen [84]niet op dezelfde wijze, maar de een omdat zijn soort en stof dusdanig is, de andere
omdat hij, als hij wil in staat is tot kennisuitoefening, als niets van buiten het
belet; die nu aan de uitoefening is, is kundig in werkelijkheid en in eigenlijken zin kennende
deze A. De beide eersten nu zijn naar mogelijkheid kundig, maar de een is veranderd
door leering en misschien uit de tegengestelde toestand omgeslagen, maar anders die
uit het bezitten van de gewaarwording of de spraakleer zonder uitoefening tot het uitoefenen overgaat.


417b. Ook het inwerking ondergaan is niet eenvoudig, maar het eene is een zekere vernietiging
door zijn tegendeel, het andere veeleer een bestendiging van het in mogelijkheid zijnde
door het in werkelijkheid zijnde en dat zoo eraan gelijk is als mogelijkheid zich
verhoudt tot werkelijkheid; want dat wat de kunde heeft wordt kennisnemend, wat òf
geen verandering is (immers de toename is tot eigen voleinding en tot werkelijkheid) òf een ander soort van verandering. Daarom moet men niet zeggen dat het denkende
in het denken verandert evenmin als de bouwmeester wanneer hij bouwt. Wat nu tot werkelijkheid
voert uit hetgeen in mogelijkheid is moet betreffende het denken en beseffen niet
leering heeten maar anders; maar wat uit den staat van mogelijkheid leert en kennis
krijgt door wat in werkelijkheid en onderwijzend is, daarvan moet men niet zeggen
dat het lijdt of twee wijzen aannemen van verandering, de verandering tot de ontstentenis
en die tot de gesteldheid en wezenlijkheid. Voor het gewaarwordingsvermogen is de
eerste verandering door het verwekkende, wanneer het verwekt is, verhoudt het zich
reeds als [85]kunde en het gewaarworden41. En het gewaarworden in bedrijvigheid wordt gezegd evenals het kennisnemen, maar
het verschilt doordat bij het gewaarworden de oorzaken van de bedrijvigheid van buiten
komen, het zichtbare en het hoorbare, en eveneens de overige waarneembaarheden. De
oorzaak hiervan is dat de gewaarwording in werkzaamheid de enkele dingen betreft,
de kunde de algemeenheden; deze laatsten zijn op zekere wijze in de ziel zelf. Daarom
staat het denken in eigen macht wanneer men wil, gewaarworden niet in eigen macht;
immers het is noodig dat het waarneembare aanwezig is. Hetzelfde is het geval met
de wetenschappen betreffende de waarneembaarheden en door dezelfde oorzaak, omdat
de waarneembaarheden zijn de enkele dingen van buiten.


Maar hierover hebben wij later gelegenheid tot duidelijker uiteenzetting. Nu gelde
deze bepaling dat hetgeen als in mogelijkheid genoemd wordt niet enkelvoudig is, maar
eenerzijds zooals men zegt dat het kind veldheer kan zijn, anderzijds zooals men het
van hem, die de militaire leeftijd heeft zegt en dat zoo zich ook het gewaarwordingsvermogen
verhoudt. 418a. Daar het onderscheid hiervan geen naam heeft, maar het als onderscheid en als welk
onderscheid bepaald is, moet men noodzakelijk het lijden en veranderen als de geldige
benamingen gebruiken. Het gewaarwordingsvermogen is in mogelijkheid zooals het waarneembare
reeds in werkelijkheid is, gelijk gezegd is. Het ondergaat inwerking als het niet
gelijke, maar na de inwerking is het gelijk gemaakt en is zooals het andere.
[86]

418 a 7—a 25. Waarneembaarheid: algemeene, eigene, bijkomstige. De eigene zijn de
eigenlijke, waarnaar het wezen van de gewaarwording bepaald is.


6. Bij elke gewaarwording moeten wij over het waarneembare eerst spreken. Van het
waarneembare spreekt men in drieërlei zin; hierbij neemt men twee dingen eigenlijk
waar, één bijkomstiglijk. Van de twee is het eene eigen aan elke gewaarwording, het
andere gemeenschappelijk aan allen. Eigen noem ik dat, wat men met een andere gewaarwording
niet kan waarnemen en waaromtrent men zich niet kan vergissen, als het gezicht tegenover
de kleur, het gehoor tegenover het geluid en de smaakzin tegenover de smaak. De tastzin
laat meerdere onderscheidingen gelden; toch oordeelt elke (zin) over déze dingen en
vergist zich niet dat er kleur of geluid is, maar wat het gekleurde is of waar, of
wat het geluidgevende is of waar. Dergelijke dingen nu zijn eigen aan elke (zin),
gemeenschappelijk zijn beweging, rust, getal, vorm en grootte; want dergelijke zijn
aan geen zin eigen, maar gemeenschappelijk aan allen. Immers voor den tastzin is een
zekere beweging waarneembaar en voor het gezicht. Van bijkomstiglijk waarneembaar
spreekt men b.v. wanneer het witte de zoon van Diares is; want dat neemt men bijkomstiglijk
waar, omdat het witte dit als bijkomstigheid heeft, wat men waarneemt. Daarom ondervindt
men in zooverre geen inwerking van het waarneembare. Van de eigenlijke waarneembaarheden
zijn de eigene de waarneembaarheden in waren zin en die, waarop elke gewaarwording
in haar wezen betrekking heeft.
[87]

418 a 26—419 b 3. Zichtbaarheid: kleur en iets nameloos. Kleur en licht. Licht werkzaamheid
van het doorschijnende (aether). Kritiek op Empedocles’ beweging van het licht. Phosforescentie.
Kleur is de inwerking op het actueel doorschijnende d.i. op het licht als middenstof.
Kritiek op Demokritos. De middenstof is ook vereischt bij geluid en reuk, schijnbaar
niet bij tastzin en smaak. Bij reuk iets dat water en lucht gemeen hebben.


Het is het zichtbare, waarop het gezicht betrekking heeft. Het zichtbare is kleur
en wat door een omschrijving is te zeggen maar geen naam heeft; in het vervolg zal
wel blijken wat wij bedoelen. Het zichtbare dan is de kleur. Dat is wat behoort bij
het zelfstandig zichtbare; zelfstandig niet naar ’t begrip42, maar omdat het in zichzelf de oorzaak heeft van zijn zichtbaarheid. Alle kleur beweegt
hetgeen in werkelijkheid doorschijnend is en dat is haar wezen. 418b. Daarom is zij niet zichtbaar zonder licht maar wordt alle kleur van alles in licht
gezien. Daarom moeten wij eerst over het wezen van het licht spreken. Er is dan iets
doorschijnends. Doorschijnend noem ik wat wel zichtbaar is, maar niet zelfstandig
zichtbaar eenvoudig gezegd, maar door vreemde kleur. Zoodanig is lucht en water en
vele vaste lichamen; want niet als water of lucht zijn zij doorschijnend, maar omdat
dezelfde natuur in deze beiden aanwezig is als in het eeuwige bovenaardsche lichaam43. Licht is de werkzaamheid daarvan, van het doorschijnende als zoodanig. [88]Waarin dit in mogelijkheid is, is ook de duisternis44. Het licht is als de kleur van het doorschijnende, wanneer het in werkelijkheid doorschijnend is door vuur of iets zoodanigs als het bovenaardsche lichaam; want
ook dit heeft iets dat een en hetzelfde is. Dus, wat het doorschijnende en wat het
licht is, is gezegd, dat het noch vuur noch in ’t geheel een lichaam, noch een uitvloeiing
van eenig lichaam is (want in dat geval zou het óok een zeker lichaam zijn), maar
de aanwezigheid van vuur of iets zoodanigs in het doorschijnende; immers het is niet
mogelijk dat twee lichamen tegelijk in dezelfde ruimte zijn. En het licht is het tegendeel
van de duisternis; de duisternis is de ontstentenis van dusdanige geaardheid bij het doorschijnende, dus is blijkbaar
ook de aanwezigheid er van het licht. Empedocles en wie verder zoo gezegd heeft leert
niet juist dat het licht zich beweegt en te eeniger tijd tusschen de aarde en ’t hemelruim
komt, buiten onze waarneming; want dat strijdt met de klaarheid van het begrip en
met de verschijnselen; want in een kleine ruimte zou het aan de waarneming kunnen
ontgaan; maar voor de afstand van zonsopgang tot zonsondergang is die eisch te kras.
Wat kleur aanneemt is het ongekleurde, voor ’t geluid het geluidlooze. Kleurloos is
het doorschijnende en het onzichtbare of nauwlijks zichtbare, zooals zal zijn het
duistere. Zoodanig is het doorschijnende, maar niet wanneer het in werkelijkheid maar
wanneer het in mogelijkheid doorschijnend is; want ’t zelfde wezen is nu duisternis,
dan licht. 419a. Niet alle dingen zijn zichtbaar in ’t licht, maar alleen [89]de eigen kleur van alles; immers eenige dingen worden niet gezien in ’t licht, maar laten zich waarnemen in de duisternis, zooals de vuurachtige en
stralende verschijnselen (die gezamenlijk geen naam hebben) als paddestoelen, hoorn,
vischkoppen, schubben en oogen; maar van niets daarvan ziet men de eigen kleur. Door
welke oorzaak nu deze dingen gezien worden blijft hier onbesproken; nu blijkt zooveel
dat wat in ’t licht gezien wordt, kleur is; daarom ook wordt die niet gezien zonder
licht; want dat was het wezen van de kleur dat zij bewerkt het in werkzaamheid doorschijnende
en de werkelijkheid van het doorschijnende is het licht. Een duidelijk teeken hiervan
is dat, als men het gekleurde op het oog zelf houdt, men het niet zal zien, maar de
kleur bewerkt het doorschijnende b.v. de lucht en daardoor als samenhangend geheel
wordt op het zintuig ingewerkt. Want hierin vergist Demokritos zich als hij meent
dat, wanneer de tusschenruimte ledig was, ook een mier in den hemel duidelijk zou
gezien worden; want dat is onmogelijk. Immers het zien geschiedt doordat de zin iets
ondergaat, dit kan niet gebeuren door de kleur zelf die gezien wordt; dus blijft er
over dat het door de middenstof gebeurt, zoodat er noodzakelijk een middenstof moet
zijn, maar wanneer de ruimte ledig is, zal er niet alleen niet duidelijk, maar in
’t geheel niets gezien worden.


Waarom het nu noodzakelijk is dat de kleur in ’t licht gezien wordt, is gezegd. Vuur
wordt in beiden, in duisternis en in licht, gezien eveneens met noodzakelijkheid;
want het doorschijnende wordt daardoor doorschijnend. Dezelfde redeneering geldt voor
geluid en reuk; want [90]niets daarvan verwekt de gewaarwording wanneer het het zintuig aanraakt, maar door
reuk en geluid wordt de middenstof bewerkt en daardoor elk van beide zintuigen, maar
wanneer men het geluidgevende of riekende op het zintuig zelf plaatst, verwekt het
geen gewaarwording. Met tastzin en smaak staat het evenzoo, ofschoon het niet zoo
schijnt; later zal blijken waardoor. De middenstof voor geluiden is de lucht, voor
reuk heeft zij geen naam; want zooals het doorschijnende voor kleur, zoo is het voor
wat zich laat ruiken een gemeenschappelijk iets bij lucht en water, dat in deze beide
aanwezig is; immers ook de waterdieren blijken reukgewaarwording te bezitten. Maar
de mensch en de ademhalende landdieren kunnen niet ruiken zonder ademhalen. 419b. De oorzaak ook hiervan zal later besproken worden.


419 b 4—421 a 6. Geluid, gehoor en stem (bezield geluid). Beteekenis van hoog en laag.


Nu willen wij eerst over geluid en gehoor handelen. Geluid is tweevoudig, eensdeels
geluid in werkzaamheid, anderdeels in mogelijkheid; want sommige dingen noemen wij
geluidloos, als spons, wol, andere niet geluidloos b.v. koper en al wat vast en glad
is, omdat het het vermogen heeft geluid te geven. Dat is tusschen zich en het gehoor
een geluid in werkzaamheid te maken. Het geluid in werkzaamheid gebeurt steeds van
iets tegen iets en in iets; want het is de slag die ’t geluid maakt en daarom is ’t
ook onmogelijk dat er geluid ontstaat wanneer er maar één ding is; immers hetgeen
slaat is iets anders dan wat geslagen wordt; dus wat geluid geeft doet dat [91]tegen iets (slaande) en ’t slaan is niet zonder beweging. Zooals wij zeiden ontstaat
geluid niet door den slag van willekeurige dingen; immers wol die geslagen wordt maakt
geen geluid, maar wel koper en al wat glad en hol is; koper omdat het glad is; het
holle maakt door de terugkaatsing vele slagen na de eerste, daar datgene wat bewogen
wordt er niet kan uitgaan. Ook hoort men in lucht en water, maar minder. Niet van
de lucht of het water hangt het geluid af, maar er moet een slag van vaste lichamen
zijn tegen elkaar en tegen de lucht en dit gebeurt, wanneer de lucht die geslagen
wordt standhoudt en niet vervloeit. Daarom, wanneer de lucht snel en hard wordt geslagen,
geeft zij geluid; want de beweging van het zweepen moet de breking van de lucht voorkomen,
zooals wanneer men een hoop of kring van dwarrelend zand zou slaan, die in snelle
beweging is. Weerklank ontstaat, wanneer van de lucht die bijeengehouden wordt doordat
het vat haar afscheidt en verhindert gebroken te worden, de lucht teruggestooten wordt
als een bal. Het lijkt dat er altijd weerklank is, maar niet duidelijk; immers het
gaat met het geluid als met het licht; want ook het licht wordt altijd weerkaatst—anders
zou er niet overal licht zijn, maar duisternis buiten wat de zon beschijnt—maar het
wordt niet zóó weerkaatst als van water of koper of iets anders glads, dat het schaduw
maakt, waardoor wij het licht onderscheiden. Terecht acht men het ledige datgene,
waarvan het hooren afhangt. Immers de lucht is wel het ledige en die maakt dat men
hoort, wanneer zij als één en samenhangend bewogen wordt. Maar doordat zij ijl is,
klinkt zij niet wanneer het geslagene niet glad is. In [92]dat geval wordt zij één [en] in samenhang45 door het oppervlak; want het oppervlak van het gladde is één.


Geluidgevend nu is wat de aaneengesloten luchteenheid tot aan ’t gehoor beweegt. Het
gehoor is van nature verbonden met de lucht; doordat het in de lucht is, wordt bij
beweging van de buitenlucht de lucht er in bewogen. Daarom heeft het levend wezen
niet overal gehoor noch dringt de lucht overal door; immers het deel dat bewogen moet
worden en bezield is heeft niet overal lucht. De lucht zelf nu is zonder geluid door
haar onvastheid; maar wanneer zij verhinderd wordt te breken dan is haar beweging
geluid. De lucht in de ooren is ingebouwd met ’t oog op onbewegelijkheid, opdat men
nauwkeurig al de onderscheidingen der beweging zal waarnemen. Daarom hooren wij ook
in water, omdat het niet indringt tot de met ’t gehoor verbonden lucht zelf, zelfs
niet in de ooren door de windingen. Wanneer dit gebeurt, hoort men niet, en ook niet
wanneer het trommelvlies aangedaan is zooals de menbraan van de pupil. Maar juist
een teeken van het wel of niet hooren is dat altijd het oor ruischt als de hoorn;
want steeds heeft de lucht in de ooren een eigen beweging; maar het geluid is vreemd
en niet eigen. En daarom zegt men dat men hoort met het ledige en ruischende, omdat
wij hooren met wat begrensde lucht heeft. Is hetgeen geslagen wordt of het slaande
wat klinkt? Veeleer beiden, maar op verschillende wijze; want het geluid is de beweging
van wat kan bewogen worden op die wijze als hetgeen van de gladde oppervlakken [93]afgestooten wordt, wanneer men ze aanstoot. Niet dus alles, zooals gezegd is, klinkt
wanneer het geslagen wordt en slaat b.v. wanneer iemand een naald met een naald treft;
maar wat geslagen wordt moet effen zijn, zoodat de lucht vereenigd afgestooten wordt
en trilt. De onderscheidingen der geluidgevende dingen komen uit in het geluid in
werkzaamheid; want zooals zonder licht de kleuren niet gezien worden, zoo blijkt ook
zonder geluid het hooge en ’t lage niet46. Deze benamingen zijn overgebracht van de tastbaarheden; immers het scherpe treft
de waarneming in weinig tijd diep, het zware in veel tijd weinig diep. Nu is niet
het scherpe snel, het zware traag, maar van het eerste wordt de beweging door de snelheid
zoodanig, van het tweede door de traagheid. 420b. En er schijnt overeenkomst te bestaan met het scherpe en stompe bij den tastzin;
want het scherpe steekt, om zoo te zeggen, ’t stompe stoot, doordat het eene in weinig
tijd beweegt, het andere in veel tijd, zoodat bijkomstiglijk ’t eene snel, ’t andere
traag is.


Dit zij nu omtrent geluid vastgesteld. De stem is een bepaald geluid van het bezielde;
want van het onbezielde heeft niets een stem, maar men spreekt in beeld van de stem
van fluit b.v. en lier en de andere onbezielde dingen die volume, toon en voordracht
hebben; want het lijkt dat ook de stem die heeft. Vele dieren hebben geen stem, zooals
de bloedelooze en van die bloed hebben de visschen. Dit heeft ook zijn grond, daar
immers het geluid een bepaalde beweging van de lucht is. Maar die naar men zegt stem
hebben, zooals de [94]visschen in den Acheloûs, maken geluid met hun kieuwen of iets anders zoodanigs. Stem
is het geluid van een dier, niet elk47 en niet met een willekeurig lichaamsdeel. Maar daar alle geluid ontstaat doordat
iets slaat tegen iets en in iets en dat is de lucht, kan met reden alleen datgene
stem uitten dat de lucht opneemt. Immers de lucht bij de ademhaling gebruikt de natuur
op dit punt voor twee verrichtingen, evenals de tong voor den smaak en het spreken,
van welke de smaak is iets noodzakelijks, (die daarom ook bij meerderen aanwezig is)
terwijl de spraak voor het hoogere is. Zoo gebruikt zij ook de adem voor de inwendige
warmte als iets noodzakelijks (de oorzaak zal elders ter sprake komen) en voor de
stem opdat het hoogere aanwezig zij. Het orgaan voor de ademhaling is de luchtpijp;
waarvoor dit lichaamsdeel ook is, dat is de long, want in dit lichaamsdeel hebben
de landdieren het meeste warmte van allen. Ook de hartstreek heeft in de eerste plaats
de ademhaling noodig. Daarom is het noodzakelijk dat door de inademing de lucht binnen
komt. Dus is de stoot van de ingeademde lucht bewerkt door de ziel in die deelen tegen
de zoogenaamde luchtpijp, de stem. Want zooals wij zeiden is niet ieder geluid van
een dier stem (want men kan met de tong geluid maken en zooals bij hoesten), maar
het stootende moet bezield zijn en vergezeld zijn van eenige voorstelling, want de
stem is een geluid met beteekenis; en de stem is niet ’t geluid van de ingeademde
lucht, zooals de hoest, maar daarmede stoot men de lucht in de luchtpijp tegen deze.
421a. Een bewijs [95]is dat men geen stem kan uiten bij in- of uitademing, maar als men den adem inhoudt;
want daardoor veroorzaakt die den adem inhoudt de beweging. Ook blijkt waardoor de
visschen stom zijn, doordat zij nl. geen luchtpijp hebben. Dat lichaamsdeel missen
zij omdat zij de lucht niet opnemen noch inademen. De reden nu waarom dit zoo is,
behoort in een andere behandeling.


421 a 7—422 a 7. De reuk, overeenkomst met de smaak. Onderscheidingen, Middenstof,
Bizonderheid bij de menschelijke reukgewaarwording. De reuk betreft het droge.


Over den reuk en het ruikbare is de bepaling minder gemakkelijk dan bij het behandelde;
want de aard van de reuk is niet zoo duidelijk als het geluid of de kleur, de oorzaak
is dat wij deze gewaarwording niet nauwkeurig bezitten maar minder dan vele dieren;
want de mensch ruikt slecht en heeft geen reukgewaarwording zonder gevoel van afkeer
of genot, daar blijkbaar het zintuig niet nauwkeurig is. Het is aannemelijk dat op
deze wijze ook de staroogigen de kleuren gewaarworden en de onderscheiden der kleuren
hen alleen blijken doordat zij al of niet vrees verwekken; zoo neemt ook het menschelijk
geslacht de reuken waar. Want de reuk schijnt overeenkomst te hebben met de smaak
en de soorten van de smaken met die van de reuk, maar wij hebben nauwkeurigen smaak
omdat deze een soort tastzin is en de mensch die gewaarwording ’t nauwkeurigst heeft;
want in de andere gewaarwordingen blijft de mensch bij velen van de dieren achter,
maar in den tastzin bezit hij de andere ver overtreffende nauwkeurigheid. Daarom is
hij ook het verstandigste der levende wezens. Een [96]bewijs is dat ook onder het menschelijk geslacht het onderscheid van aanleg van dat
zintuig afhangt en van niets anders; want de hardvleezigen zijn slecht van aanleg
voor ’t denken, de zachtvleezigen goed. Zooals bij smaken de eene zoet, de andere
bitter is, zoo ook bij de reuken. Maar sommige dingen hebben overeenkomstigen reuk
en smaak b.v. zoete reuk en zoete smaak, andere omgekeerd. Eveneens is er bittere,
wrange, zure en zoete reuk; maar, gelijk wij zeiden, doordat de reuken in hun onderscheid
niet zeer duidelijk zijn, zooals de smaken, hebben zij daaraan hun namen ontleend
naar de gelijksoortigheid der zaken; nl. de zoete van saffraan en honig, de bittere van thym en dergelijke en zoo de anderen. 421b. Evenals bij het gehoor en iedere gewaarwording, deze het hoorbare betreft en het
onhoorbare, gene het zichtbare en het onzichtbare, zoo betreft de reuk het reukbare
en onreukbare. Het onreukbare is deels gezegd van wat in ’t geheel geen reuk kan hebben,
deels van wat weinig of slechte reuk heeft. Evenzoo spreekt men ook van wat geen smaak
heeft.


Ook de reuk gaat door een middenstof als lucht of water; want ook de waterdieren blijken
reukgewaarwordingen te hebben, de bloedige evenals de bloedelooze, zooals ook de dieren
in de lucht; want eenigen van dezen komen van verre op het voedsel af waarvan zij
de reuk krijgen. Daarom doet zich een moeilijkheid voor dat, terwijl alles gelijkelijk
ruikt, de mensch wèl bij inademing, maar niet wanneer hij uitademt of zijn adem inhoudt,
noch van verre noch van dichtbij, zelfs niet wanneer het voorwerp binnen op het neusgat
wordt geplaatst. En dat hetgeen op het zintuig zelf geplaatst [97]wordt onwaarneembaar wordt is aan alle zintuigen gemeen, maar dat zonder inademing
geen (reuk)waarneming plaats vindt is een bizonderheid bij de menschen, die bij proefneming
blijkt; dus zouden de bloedelooze dieren, daar zij niet inademen, eenige andere gewaarwording
bezitten naast de bekenden. Dit is echter onmogelijk, daar zij immers de reuk waarnemen,
want de waarneming van het riekende, het wel- of kwalijk riekende, is de reuk. Ook
blijken zij vernietigd te worden door dezelfde sterke reuken als de mensch, zooals
van asphalt, zwavel en dergelijke. Ruiken dus is noodzakelijk, maar niet met inademen.
Het lijkt dat dit zintuig bij de menschen tegenover dat van de andere dieren verschilt
zooals de oogen tegenover die der staroogigen; want de oogen van den mensch hebben
als een schut of hulsel de oogleden, die men moet bewegen en optrekken om te zien;
de staroogigen hebben niets zoodanigs, maar zien onmiddellijk wat zich in het doorschijnende bevindt: zoo lijkt ook het reukzintuig bij den eenen
onbedekt te zijn als ’t oog, en bij hen die de lucht opnemen een bedeksel te hebben
dat bij inademen opengaat terwijl de aderen en porieën zich verwijden. 422a. En daarom ruiken de inademende dieren niet in het water, want zij moeten door inademen
ruiken en dat is onmogelijk in het water. De reuk betreft het droge, zooals de smaak
het vochtige; het reukzintuig is naar mogelijkheid zoodanig48.


422 a 8—b 16. Smaak. Geen middenstof, als bij den tastzin. Betreft het vochtige. Onderscheidingen
van smaken.
[98]

Het voorwerp van de smaak is iets tastbaars en dat is de oorzaak waarom het niet waarneembaar
is door het midden, dat een vreemd lichaam is; immers hetzelfde geldt van den tastzin.
En het lichaam waarin de smaak is, het proefbare, is in ’t vochtige als zijn materie
en dat is iets tastbaars. Daarom ook indien we in ’t water waren zouden wij het daarin
geworpen zoete waarnemen; maar dan zou onze gewaarwording niet gaan door den middenstof,
maar doordat het zoete met het natte vermengd werd evenals bij den drank. De kleur
wordt niet zoo gezien, door het vermengd worden noch door de uitvloeiingen. Aan de
middenstof (bij het zien) beantwoordt (bij de smaak) niets; maar zooals het zichtbare
de kleur is, zoo het proefbare de smaak. Niets verwekt smaakgewaarwording zonder vochtigheid,
maar het heeft in werkzaamheid of naar mogelijkheid vochtigheid, zooals het zoute;
want dat is zelf licht smeltbaar en doet de tong mede aan door ’t smelten. Zooals
het gezicht betreft het zichtbare en onzichtbare (immers de duisternis is onzichtbaar,
maar ook die onderscheidt het gezicht) en bovendien het te zeer schitterende (want
ook dat is onzichtbaar maar op andere wijze dan de duisternis) en tevens het gehoor
gaat over geluid en stilte, waarvan het eene hoorbaar het andere onhoorbaar is, en
over groot geluid, evenals het gezicht over het schitterende (want zooals het geringe
geluid onhoorbaar is, zoo op een zekere wijze ook het groote en gewelddadige) en men
eenerzijds van het volstrekt onzichtbare spreekt, zooals in andere gevallen van het
onmogelijke, anderzijds van ’t niet waarneembare dan, wanneer iets wat zijn natuur
meebrengt niet of in onvoldoende mate bezit, [99]zooals het voet- en pitlooze; zoo betreft dan ook de smaak het proefbare en niet proefbare,
dat is hetgeen weinig of slechte smaak heeft of een smaak die den zin vernietigt.
De grondslag zal zijn het drinkbare en ondrinkbare; want beiden zijn een smaak, maar
het laatste een slechte en die den zin bederft, het eerste naar de natuur. Het gemeenschappelijke
van tastzin en smaak is het drinkbare. 422b. Daar het proefbare vochtig is moet het dit betreffende zintuig noch in werkelijkheid
vochtig zijn, noch buiten de mogelijkheid zijn vochtig te worden. Want de smaak ondervindt
iets van het proefbare als zoodanig. Dus moet het zintuig van de smaak bevochtigd
worden terwijl het niet nat is, maar nat kan worden zonder vernietiging. Een bewijs
is dat de tong niet waarneemt wanneer zij verdroogd noch wanneer zij te vochtig is;
want dan is de aanraking met het eerstkomende vochtige, zooals wanneer men na vooraf
een sterke smaak geproefd te hebben een andere proeft en zooals den zieken alles bitter
voorkomt omdat zij met de tong vol van dergelijke vochtigheid waarnemen. De soorten
van de smaak zijn, zooals bij de kleuren, als enkelvoudig tegengesteld, het zoete
en het bittere, aansluitend bij het eerste het vettige, bij het andere het zoute,
daartusschen het scherpe en strenge en wrange en zure; dat zijn ongeveer de onderscheidingen
van de smaken. Dus het smaakzintuig is wat in mogelijkheid zoodanig is, het proefbare
wat het zintuig in werkelijkheid zoo maakt.


422 b 17—424 a 16. Tastzin. Verschil in de waarneembaarheden daarbij en bij de andere
zinnen en omtrent [100]het midden—dat bij den tastzin met het lichaam één is; bij de tong is tastzin en smaak
hetzelfde. Er moet bij den tastzin evenzeer een midden zijn als bij de anderen, wil
de werkzaamheid mogelijk zijn. Maar anders dan bij de anderen wordt het zintuig tegelijk
met het midden—niet dóór het midden—aangedaan.—De waarneembaarheid verwerkelijkt het
naar mogelijkheid aan haar gelijke tastzintuig; het zintuig treedt als gemiddelde
op tegenover de tastbaarheden en wordt dus oordeelend—en neemt het tastbare en ’t
niet tastbare waar.


Over het tastbare en den tastzin geldt dezelfde redeneering; want als de tastzin niet
één gewaarwording is maar meerdere, dan moeten ook de tastbaarheden meerdere zijn.
Er is te vragen of zij meerdere gewaarwordingen zijn dan wel ééne en wat het zintuig
van den tastzin is, het vleesch en het daarmede overeenkomstige in de andere dingen
of niet, maar dat dit de middenstof is en het eigenlijke zintuig iets anders inwendigs.
Want iedere gewaarwording betreft één tegenstelling b.v. gezicht wit en zwart, gehoor
hoog en laag en smaak bitter en zoet; maar in het tastbare zijn vele tegenstellingen,
warm en koud, droog en vochtig, hard en zacht enz. Deze vraag vindt een zekere oplossing
doordat ook bij de andere gewaarwordingen meerdere tegenstellingen bestaan, zooals
bij de stem niet alleen hoog en laag maar ook luid en zacht, vloeiend en ruw en andere
dergelijke. Ook bij kleur zijn andere dergelijke onderscheidingen. Maar wat het eene
is dat de grondslag vormt, zooals bij gehoor geluid, dat is bij den tastzin niet duidelijk.
[101]

423a. Of het zintuig inwendig is of niet, maar onmiddellijk het vleesch, dat wordt niet
uitgemaakt doordat de gewaarwording tegelijk met de aanraking komt. Immers ook wanneer
men om het vleesch iets van een vlies spande, merkt men evenzeer de gewaarwording
terstond bij de aanraking; en toch is het duidelijk dat daarin het zintuig niet is;
en ware het aangegroeid, dan zou de gewaarwording nog sneller doordringen. Daarom
schijnt het zoodanige deel van het lichaam zoo te zijn alsof de lucht in een kring
om ons heen gegroeid was; want dan zouden wij meenen met één midden geluid kleur en
reuk waar te nemen en gezicht gehoor en reuk zouden één gewaarwording schijnen: Maar
nu doordat datgene, waardoor heen de bewegingen geschieden, gescheiden is (van het
lichaam), blijken de gezegde zintuigen verschillend te zijn. Bij den tastzin is dit
nu onduidelijk; immers het is onmogelijk dat het bezielde lichaam uit lucht of water
bestaat, want er moet iets vasts zijn. Er blijft over dat het gemengd is uit aarde
en die dingen49, zooals het vleesch, en wat daarmee overeenkomstig is, bedoelt te zijn; zoodat noodzakelijk
ook het lichaam is het midden van den tastzin, dat aangegroeid is, waardoor de gewaarwordingen
gaan, die meerderen zijn. Dat zij meerderen zijn bewijst de aanraking bij de tong;
want zij neemt alle tastbaarheden met haar zelfde deel waar als de smaak. Als nu ook
het overige vleesch de smaak waarnam, dan zou de smaak en de tastzin een en dezelfde
gewaarwording schijnen; nu zijn zij twee doordat zij niet onderling te verwisselen
zijn.
[102]

Hier doet zich een moeilijkheid voor. Als ieder lichaam diepte heeft als derde afmeting,
en twee lichamen waartusschen eenig lichaam is, elkaar niet kunnen aanraken, en het
natte niet zonder lichaam is noch het bevochtigde, maar het noodzakelijk water is
of water heeft; en wat elkaar aanraakt in ’t water, terwijl de uiteinden niet droog
zijn, noodzakelijk water tusschenbeide heeft dat de uiteinden dekt; zoo dit waar is,
dan kan het een het ander niet aanraken in het water en op dezelfde wijze ook in de
lucht (want de lucht is tegenover de in haar zijnde dingen als het water tot de daarin
zijnde dingen, maar wij merken dat minder, evenals ook de dieren in het water, wanneer
wat vochtig is het vochtige aanraakt). 423b. Gaat dus de waarneming van alles op dezelfde wijze of bij verschillende dingen verschillend,
zooals men maar aanneemt dat de smaak en de tastzin door aanraking en de anderen gescheiden
waarnemen? Niet alzoo, maar ook het harde en zachte nemen wij door andere (middenstoffen)
waar evenals het geluidgevende, het zichtbare en het ruikbare, maar deze van verre,
de eersten van dichtbij. Daarom merken wij het niet, immers wij nemen alles waar door
de middenstof, maar bij die gewaarwordingen merken wij het niet. En toch, zooals wij
ook vroeger zeiden, ook indien wij door een vlies alle tastbaarheden waarnamen zonder
te merken dat het afscheidt, zouden wij ons zoo verhouden als nu in ’t water en in
de lucht; want wij meenen nu de dingen zelf aan te raken zonder dat er een middenstof
is. Maar het tastbare onderscheidt zich van de zichtbaarheden en geluidgevende dingen
doordat wij die gewaarworden door een inwerking van de middenstof op ons, [103]maar de tastbaarheden niet door toedoen van de middenstof maar daarmede tegelijk,
zooals die een stoot krijgt door zijn schild heen; immers niet het schild krijgt en
geeft den stoot, maar beiden (persoon en schild) krijgen hem tegelijk. In ’t geheel
lijkt het dat vleesch en de tong zich tegenover het zintuig zoo verhoudt als de lucht
en het water tot het gezicht en ’t gehoor en de reuk. Wanneer het zintuig zelf aangeraakt
wordt, kan er noch bij de laatsten noch bij het eersten waarneming zijn b.v. wanneer
men eenig wit lichaam onmiddellijk op het oog legt. Hieruit blijkt dat het gewaarwordingsvermogen bij het tastbare inwendig
is. Want dan geldt hetzelfde als voor de andere (zinnen); immers wanneer de waarneembaarheden
op het zintuig gelegd worden heeft geen gewaarwording plaats, maar wanneer ze op het
vleesch gelegd worden, wèl; dus is het vleesch de middenstof van den tastzin.


Tastbaar nu zijn de onderscheidingen van het lichaam als zoodanig; ik bedoel de onderscheidingen
tusschen de elementen, warm, koud droog en nat, waarover wij vroeger hebben gesproken
in het geschrift over de elementen50. Het dezen betreffende tastzintuig, dat, waarin de gewaarwording die tasten heet
eigenlijk aanwezig is, is het lichaamsdeel dat in mogelijkheid dusdanig is; want gewaarworden
is iets ondergaan. 424a. Dus hetgeen dit naar werkzaamheid aan zichzelf gelijk maakt, werkt daarop in terwijl
dit naar mogelijkheid dusdanig is. Daarom nemen wij het even warme en koude of harde
en zachte niet waar, maar de overmaat, daar de waarneming als [104]een midden is tusschen de tegenstelling in de waarneembaarheden. En daarom beoordeelt
(de waarneming) de waarneembaarheden. Want het midden is oordeelkundig, want het verhoudt
zich tot elk van beide tegendeelen als hun tegendeel en zooals wat wit en zwart zal
waarnemen geen van beide in werkzaamheid moet zijn en beiden in mogelijkheid (evenzoo
bij de andere) zoo moet bij den tastzin (het waarnemende) noch warm noch koud (zijn).
Zooals verder het gezicht in zekeren zin het zichtbare en het onzichtbare betrof en
eveneens de andere de tegenstellingen waarnamen, zoo betreft ook de tastzin het tastbare
en ontastbare; ontastbaar is de tastbaarheid die zeer geringe onderscheiding biedt,
zooals de lucht, en de overmaat onder de tastbaarheden zooals de vernietigende. Zoo
is nu elk der gewaarwording in omtrek behandeld.


424 a 17—b 18. Gewaarwording in ’t algemeen betreft de vormen, niet de materie. Het
waarnemende verschilt in wezen van het object, doordat het geen grootheid maar een verhouding aan de grootheid is, die daarom vernietigbaar
is en niet bij planten voorkomt. De waarneembaarheid is er alleen voor het betreffende
vermogen, ook bij tastzin en reuk.


In ’t algemeen moet men betreffende alle gewaarwording begrijpen dat de gewaarwording
is hetgeen de waarneembare vormen aanneemt zonder de materie, zooals de was het merk
van den ring opneemt zonder het ijzer en het goud en het gouden of koperen merk aanneemt
maar niet als goud of koper; eveneens wordt de waarneming van ieder aangedaan door
hetgeen kleur [105]of smaak of geluid heeft, maar niet in zoover elk van die dingen (iets) maar iets
zoodanigs genoemd wordt en naar het begrip. En het zintuig is allereerst datgene,
waarin het zoodanige vermogen is. In aanzijn nu is het hetzelfde, maar in begrip iets
anders; want het waarnemende is een grootheid, maar het begrip van het waarnemend-zijn
en de waarneming is niet grootheid maar een verhouding en vermogen van de grootheid.
Hieruit blijkt ook waarom toch de overmaat der waarneembaarheden de zintuigen vernietigen;
immers wanneer de beweging van het zintuig te sterk is, wordt de verhouding (d.w.z.
de waarneming) opgeheven evenals ook het accoord en de toon, wanneer de snaren sterk
getokkeld worden; en waarom de planten niet waarnemen die iets van ziel hebben en
iets ondergaan van de tastbaarheden zelve, immers zij worden koud en warm; de oorzaak
is nl. dat zij geen middentoestand hebben noch zulk een principe dat de vormen van
de waarneembaarheden kan opnemen, maar zij ondergaan ze met de stof. 424b. Men zou kunnen vragen of datgene wat niet kan ruiken iets ondergaat van de reuk
of van de kleur wat niet kan zien, en evenzoo bij de anderen. Maar wanneer het ruikbare
de reuk is, bewerkt de reuk, zoo iets, het ruiken; dus kan niets wat niet kan ruiken
iets ondergaan van de reuk en hetzelfde geldt van de anderen, noch iets van wat wèl
kan, anders dan in zoover elk het bepaalde waarnemingsvermogen heeft. Ook blijkt dit
aldus. Noch licht of duisternis noch geluid noch reuk doet de lichamen aan maar hun
dragers, b.v. de lucht met donder splijt het hout. Maar wèl doen de tastbaarheden
en de smaken de lichamen aan; want waardoor [106]zouden anders de onbezielde lichamen aangedaan en veranderd worden? Doen dan soms
ook die anderen (nl. licht, geluid, reuk) aan of is niet elk lichaam vatbaar voor
inwerking door reuk en geluid en die aangedaan worden zijn onbepaald en houden geen
stand, zooals de lucht; want die riekt als op eenige wijze aangedaan. Wat dan is ruiken
anders dan iets ondergaan? Of is ruiken ook waarnemen, maar de lucht die aangedaan
is, wordt in korten tijd waarneembaar (niet waarnemend.)


Eind van boek II.


424 b 22—425 b 11. Niet meer dan 5 zinnen mogelijk (de tastzin en die wier elementen
water en lucht zijn). Geen bizondere zin voor de gemeenschappelijke waarneembaarheden.
Waarom meerdere gewaarwordingen.


Dat er geen andere gewaarwording is behalve de vijf—gezicht, gehoor, reuk, smaak,
tastzin—kan men hieruit gelooven. Namelijk van alles, waarvan de gewaarwording tastzin
is, hebben wij werkelijk gewaarwording (want alle gevallen van het tastbare als zoodanig
zijn voor ons door den tastzin waarneembaar); voorts is het noodzakelijk dat, wanneer
een gewaarwording ontbreekt, ons ook een zintuig ontbreekt; wat wij door onmiddellijke
aanraking waarnemen is door den tastzin waarneembaar, dien wij werkelijk bezitten,
wat wij niet onmiddellijk maar door middenstof waarnemen, nemen wij waar door de elementen
als lucht en water. Nu is het zoo gesteld dat als wij door één midden [107]meerdere ongelijksoortige waarneembaarheden waarnemen, hij die het overeenkomstige
zintuig heeft, noodzakelijk beide moet kunnen waarnemen (als b.v. het zintuig uit
lucht is en de lucht de middenstof is voor geluid en kleur); als er meer middenstoffen
voor dezelfde gewaarwording zijn b.v. voor kleur lucht en water (want beide zijn doorschijnend),
zal degeen die slechts een van beide middenstoffen heeft, waarnemen wat door beiden
gaat. 425a. En alleen uit deze twee der elementen zijn de zintuigen, uit lucht en water; (want
de pupil is van water, het gehoor van lucht, de reuk van elk van beiden); het vuur
behoort tot geen zintuig of gemeenschappelijk tot allen (want niets is tot waarnemen
in staat zonder warmte); aarde of tot geen zintuig of is ’t meest met den tastzin
bizonderlijk gemengd; zoodat er overblijft dat er geen zintuig is buiten water en
lucht. Deze bezitten werkelijk eenige levende wezens en dus bezitten alle gewaarwordingen
de niet onvoltooide of gebrekkige wezens; want ook de mol blijkt onder de huid oogen
te hebben. Dus als er niet een ander lichaam is of een eigenschap tot geen der aardsche
lichamen behoorende, dan ontbreekt er geen gewaarwording.


Verder kan er ook geen bizonder zintuig zijn van het gemeenschappelijke dat wij met
iedere waarneming bijkomstig waarnemen, als beweging, stilstand, vorm, grootte, getal
en eenheid; al deze nl. nemen wij door beweging waar, zooals grootte door beweging
en dus ook vorm, want de vorm is een grootte; en het rustende door het niet bewegen;
het getal door de ontkenning van het aanéén zijn en door de bizondere waarnemingen;
want elke waarneming neemt één ding waar. Het is [108]dus duidelijk dat er van geen enkele van deze een eigen gewaarwording zijn kan b.v.
van beweging; want het zal zoo zijn, zooals wij nu met het gezicht het zoete waarnemen.
Dit komt omdat wij van beiden gewaarwording hebben waardoor wij ook wanneer zij samenvallen
ze tegelijk kennen; zoo niet, dan zouden wij het alleen bijkomstiglijk waarnemen,
zooals den zoon van Kleon niet als zoon van Kleon maar als wit en dit (witte) heeft
als bijkomstigheid zoon van Kleon te zijn. Van het gemeenschappelijke hebben wij stellig
een gemeenschappelijke, niet bijkomstige, gewaarwording, die dus niet een eigene is;
want anders zouden wij ze niet waarnemen dan zooals gezegd is betreffende het zien
van Kleon’s zoon. De bij elkaar als eigen behoorende waarneembaarheden nemen de gewaarwordingen
bijkomstiglijk waar, niet als die enkelen zoodanig, maar in zoover de gewaarwording
één is, wanneer zij tegelijk hetzelfde betreft b.v. van gal als bitter en geel; want
het is niet het werk van een andere gewaarwording te zeggen dat beiden één zijn; daarom
vergist men zich ook en meent men, wanneer iets geel is, dat het gal is. 425b. Men zou kunnen vragen waarom wij meerdere gewaarwordingen en niet eene alleen hebben.
Wellicht opdat de als algemeenheden met de gewaarwordingen verbondene ons niet zouden
ontgaan, als beweging, grootte en getal; want indien alleen het gezicht er was en
dat het witte betrof, zou van alles veel ontgaan en hetzelfde schijnen doordat tegelijk
kleur en grootte met elkaar verbonden waren. Maar daar nu ook in een andere waarneembaarheid
de algemeenheden aanwezig zijn, wordt het duidelijk dat elk van dezen iets anders
is.
[109]

424 b 12—427 a 16. Gewaarwording van de waarneembaarheid gaat gepaard met die welke
zichzelve betreft. Gewaarwording in werkzaamheid is hetzelfde als het waarneembare
in werkelijkheid en werkzaam in het naar mogelijkheid waarneembare. Dit laatste blijft
ook zonder de gewaarwording in werkzaamheid. Gewaarwording is evenals accoord een
verhouding van het zintuig en het waarneembare, die verstoord kan worden door overmaat.
Het gemengde geeft meer genot in de gewaarwording dan het eenvoudige. Onderscheiding
van gelijktijdige ongelijksoortige waarneembaarheden door één gewaarwording, die gelijkheid
en verschil tegelijk waarneemt zooals het punt één of twee is.


Daar wij gewaarworden dat wij zien en hooren, moet men door het gezicht waarnemen
dat men ziet of door een andere gewaarwording. Maar dan betreft dezelfde waarneming
het gezicht en de voorwerpelijke kleur en zoo zullen twee waarnemingen bij hetzelfde
voorwerp zijn of de waarneming zal zichzelf betreffen. Neemt men aan dat de gewaarwording
van het gezicht een andere is, dan komt men tot eindeloosheid of eenige waarneming
zal zichzelf betreffen. Dus moet men dat van de eerste waarneming laten gelden. Hier
is de moeilijkheid dat, als gezichtswaarneming zien is er wat gezien wordt kleur of
het kleurhoudende is, wanneer men het ziende ziet, het eerste ziende kleur moet hebben.
Dus blijkt dat gezichtswaarneming hebben niet één is; immers ook wanneer wij niet
zien, oordeelen wij met het gezicht en de duisternis en het licht, maar niet op gelijke
wijze. Verder is ook het ziende in zekeren zin gekleurd; want [110]het zintuig neemt elk der waarneembaarheden op zonder de stof. Daarom zijn ook wanneer
de waarneembaarheden verwijderd zijn de waarnemingen en beelden in de zintuigen.


In de werkzaamheid zijn het waarneembare en de waarneming een en hetzelfde, in het
begrip niet. B.v. het geluid en het gehoor in werkzaamheid; men kan nl. gehoor hebben
zonder te hooren en wat geluid heeft maakt niet steeds geluid. Maar wanneer wat kan
hooren en wat geluid kan geven in werkzaamheid is, dan komt tegelijk het gehoor in
werkzaamheid en het geluid in werkzaamheid; het eene kan men hooring ἄκουσις en het andere geluiding ψόφησις noemen.


426a. Indien nu de beweging en de bewerking en inwerking ligt in wat bewerkt wordt, moet
ook het geluid en het gehoor in werkzaamheid liggen in wat de mogelijkheid bezit;
want de werkzaamheid van het bewerkende en bewegende ligt in het lijdende; daarom
is het niet noodzakelijk dat het bewegende bewogen wordt. De werkzaamheid nu van het
geluid hebbende is geluid of geluiding, van het gehoorhebbende gehoor of hooring;
want gehoor is tweeërlei en geluid en hetzelfde geldt van de andere waarnemingen en waarneembaarheden. Namelijk
zooals de bewerking en de inwerking ligt in het lijdende en niet in het bewerkende,
zoo ligt ook de werkzaamheid van het waarneembare en het waarneming hebbende in het
waarneming hebbende. Maar bij eenige is er een woord voor b.v. de geluiding en de
hooring, bij eenige is een van beide nameloos; men spreekt van aanschouwing als het
gezicht in werkzaamheid is, maar de werkzaamheid van de kleur is [111]zonder naam, en het smaken is de werkzaamheid van het smaak hebbende, maar die van
(’t voorwerp van) de smaak is zonder naam. Daar in werkzaamheid het waarneembare en
het waarneminghebbende één is, maar in begrip onderscheiden, moeten noodzakelijk het
gehoor en geluid in dien zin tegelijk te loor gaan en behouden blijven, evenzoo ’t
voorwerp van smaak en het smaken enz., doch niet noodzakelijk wat in mogelijkheid
zoo is; maar de vroegere natuurkundigen dwaalden in hun meening dat niets wit of zwart
zonder gezicht, noch voorwerp van smaak was zonder smaken. Immers in een zin hadden
zij gelijk, in een anderen zin dwaalden zij: want terwijl men in tweeërlei zin spreekt van de gewaarwording en het waarneembare, deels als van dingen in mogelijkheid,
deels in werkzaamheid, geldt het gezegde van de laatsten, maar geldt niet van de eersten.
Maar zij spraken in volstrekten zin over wat niet ononderscheiden geldt.


Als het accoord een stemklank is, en de stemklank en het gehoor in een opzicht één
(in een ander niet één) en het accoord een verhouding is, moet ook het gehoor een
verhouding zijn. En daarom ook vernietigt elke overmaat, zoowel het hooge als het
lage, het gehoor; eveneens in de smaken de smaak en in de kleuren het zeer schitterende
of duistere het gezicht en bij den reuk de sterke reuk, zoo de zoete als de bittere,
omdat de gewaarwording een verhouding is. 426b. Daarom geven wel ook de waarneembaarheden wanneer zij zuiver en ongemengd in de
verhouding komen genot, als het zure of zoete of zoute; dan immers geven zij genot;
maar [112]in ’t geheel meer het gemengde, het accoord51, dan het hooge of het lage. Voor den tastzin is het aangename wat verwarmd of verkoeld
kan worden en de gewaarwording is de verhouding; bij overmaat is er pijn of vernietiging.


Elke waarneming nu betreft het voorwerpelijke waarneembare en is aanwezig in het zintuig
als zoodanig en beoordeelt de onderscheiden van het voorwerpelijke waarneembare, b.v.
wit en zwart het gezicht, zoet en en bitter de smaak enz. Daar wij ook het witte en
het zoete en iedere andere waarneembaarheid met iedere andere vergelijken, waardoor
dan nemen wij hun onderscheid waar? Noodwendiglijk door waarneming, aangezien het
waarneembaarheden zijn. Hieruit blijkt ook dat het vleesch niet het eigenlijke zintuig
is; want dan zou noodzakelijkerwijze het vergelijkende het ding zelf moeten aanraken.
Maar het is ook niet mogelijk met afzonderlijke zintuigen te oordeelen dat het zoete
iets anders is dan het witte, maar noodzakelijk moeten beiden voor één enkel (zintuig)
duidelijk zijn. Want anders zou ook indien ik het eene en gij het andere zoudt waarnemen,
duidelijk zijn dat de beide voorwerpen verschillend zijn. Maar het ééne moet zeggen
dat het iets anders is; want het zoete is iets anders dan het witte. Het is blijkbaar
hetzelfde, wat zoo zegt en zooals het zegt, zoo ook denkt het en wordt het gewaar.
Het blijkt dus nu dat het niet mogelijk is met verschillende zintuigen de verschillende
waarneembaarheden te oordeelen; dat het evenmin mogelijk is in verschillende tijden,
blijkt [113]hieruit. Zooals namelijk hetzelfde zegt dat het goede iets anders is dan het kwade,
zoo ook wanneer het zegt dat het eene en het andere iets anders zijn, is het „wanneer”
geen bijkomstigheid, d.w.z. dat ik nu zeg, dat het iets anders is, maar niet dat het nu iets anders is; maar nu zegt men dat het zoo is en dat het nu zoo is, dus tegelijk.
En dus ongescheiden en in ongescheiden tijd. Evenwel het is onmogelijk dat hetzelfde
tegelijk tegengestelde bewegingen ondergaat als ongedeeld en in ongedeelden tijd.
Want iets zoets brengt deze beweging in de gewaarwording of het denken, het bittere
de tegengestelde en het witte een andere. 427a. Is dus niet het oordeelende tegelijkertijd en in getal ongedeeld en onscheidbaar,
maar in begrip onderscheiden? Dan is het dus eenerzijds het gedeelde dat de gedeelden
waarneemt, anderzijds zooals het als ongedeeld is; immers in begrip gedeeld, naar
plaats en getal ongedeeld. Is dit wel mogelijk? Immers in mogelijkheid zijn de tegendeelen
hetzelfde en ongedeeld (ofschoon niet in het begrip), maar in werkzaamheid gedeeld
en het is niet mogelijk dat iets tegelijk wit en zwart is, dus ook niet dat iets de
vormen daarvan opneemt, als dat waarnemen en denken is. Maar dit verhoudt zich zooals
wat sommigen het punt noemen, het eene als twee en in zooverre gedeeld. In zoover
nu het ongedeeld is, is het oordeelende een en tegelijkertijd, in zoover het gedeeld
is, is het niet één; immers men gebruikt twee keer hetzelfde punt tegelijk; in zoover
men nu het grenspunt als twee gebruikt, zijn het twee die oordeelen en gescheiden
als met in zekeren zin gescheiden waarneming; in zooverre het punt één is, oordeelt
men met één en [114]tegelijk52. Over het principe nu volgens hetwelk het levend wezen gewaarwording heeft, mogen
zulke bepalingen gelden.


427 a 17—b 26. Onderscheid tusschen gewaarworden, denken en voorstelling.


Naar twee onderscheidingen wordt hoofdzakelijk de ziel bepaald, naar plaatselijke
beweging en naar het denken en het oordeelen en waarnemen. Ook het begrijpen en denken
schijnt een waarnemen te zijn (want in deze beiden oordeelt en kent de ziel eenig
ding). En de ouden noemen zeker het denken en waarnemen hetzelfde, zooals ook Empedokles
heeft gezegd: „naar het aanwezige groeit de gedachte bij de menschen” en elders: „van
daar overkomt het hen ook steeds anderssoortige dingen te denken” en hetzelfde bedoelt
ook het Homerische: „zoodanig toch is de geest”53. Deze allen immers achten het denken evenals het waarnemen van lichamelijken aard
en dat men met het gelijke waarneemt en denkt het gelijke, zooals wij in den aanvang
uiteen hebben gezet. 427b. Echter hadden zij tevens ook over de dwaling moeten spreken, die immers aan de levende
wezens meer eigen is en daarin verblijft de ziel den meesten tijd. Dus is het noodzakelijk
dat of, zooals sommigen zeggen, alle verschijnselen waar zijn of dat de aanraking
van het ongelijke dwaling is, want dat staat tegenover het kennen van het gelijke
door het gelijke; en ook is de dwaling en het weten betreffende de tegendeelen hetzelfde.
Echter blijkt dat het waarnemen [115]en het denken niet hetzelfde zijn. Want het eerste bezitten alle dieren, het laatste
weinigen. Maar ook het begrijpen, dat juist en onjuist kan zijn, juist als verstand,
wetenschap en ware meening, onjuist als het omgekeerde daarvan, ook dat is niet hetzelfde
als het waarnemen; want de waarneming betreffende de eigen waarneembaarheden is altijd
waar en is aanwezig bij alle dieren, maar denken kan men ook onwaar en niemand heeft
het die ook niet rede bezit; want voorstelling is iets anders dan waarneming en begrip,
en zij (de voorstelling) wordt niet zonder waarneming en zonder haar is er geen opvatting.
Dat de voorstelling54 niet zelf begrip en opvatting is, is duidelijk. Want dit gebeuren (van de voorstelling)
is van onzen wil afhankelijk (want men kan zich iets voor oogen stellen, zooals zij
die in de geheugenkunst door beelden iets vasthouden), maar niet het meenen, want
(daarbij) moet men òf onwaar òf waar zijn. Bovendien wanneer wij iets ergs of vreeselijks
meenen, ondergaan wij onmiddellijk die gewaarwording tevens en eveneens bij het bemoedigende;
bij de voorstelling verhouden wij ons zoo alsof wij het vreeselijke of bemoedigende
geschilderd aanschouwden. Er zijn ook van de opvatting zelf onderscheidingen, wetenschap,
meening, verstand en hun tegendeelen; over het onderscheid daartusschen moet elders
gesproken worden.


427 b 27–429 a 9. Voorstelling, een vermogen van oordeelen, is niet gewaarwording;
ook niet kennis of begrip. Evenmin is zij meening met of door gewaarwording [116]of verbinding van ’t eene en ’t andere b.v. voorstelling van en meening omtrent de
grootte van de zon. De voorstelling is een beweging uit die der gewaarwording in werkzaamheid
voortkomende, welke beweging vooral bij de algemeene bijkomstige gewaarwordingen valsch
kan zijn, vooral als het voorwerp ver verwijderd is. Naam en werking der voorstelling.


Het denken, iets anders dan het waarnemen, is deels voorstelling deels opvatting;
na de bepaling van de voorstelling, moeten wij spreken over het andere. 428a. Als dan de voorstelling datgene is dat in ons een beeld doet opkomen, en niet overdrachtelijk
is bedoeld, dan is zij een vermogen of gesteldheid van diegenen, volgens dewelke wij
oordeelen, waar of onwaar. Dezulke zijn gewaarwording, meening, wetenschap, begrip.
Dat de voorstelling nu niet gewaarwording is, blijkt hieruit dat gewaarwording of
mogelijkheid of werkzaamheid is b.v. gezicht en aanschouwing, maar voorstelling is
dààr, ook zonder dat een van beiden aanwezig is, zooals bij droomen. Verder is gewaarwording
altijd aanwezig, voorstelling niet. Als zij in werkzaamheid hetzelfde waren, zouden
alle dieren voorstelling kunnen hebben, doch dit is niet aan te nemen b.v. bij een
mier, bij of worm. Verder zijn de gewaarwordingen altijd waar, de meeste voorstellingen
onwaar. Vervolgens zeggen wij ook niet, wanneer wij nauwkeurig in het waarneembare
werkzaam zijn „dit schijnt ons een mensch”, maar veeleer wanneer wij niet duidelijk gewaarworden. En ook zooals
wij vroeger zeiden, verschijnen gezichten ook als men de oogen sluit. Maar ook kan
zij geen zijn van die [117]altijd waar zijn, als wetenschap of begrip; want er is ook onware voorstelling. Er
blijft dus over na te gaan of zij meening is; want meening is en waar en onwaar. Maar
met meening gaat geloof samen (want het is onmogelijk bij meening niet te gelooven
wat men meent) en geloof heeft geen dier, maar in velen is voorstelling. [Verder gaat
elke meening vergezeld van geloof, geloof van overtuigd zijn, overtuiging van rede;
van de dieren hebben sommigen wel voorstelling, maar geen rede]. Het blijkt verder
dat voorstelling ook niet meening met of door gewaarwording of vereeniging van meening
en gewaarwording kan zijn om genoemde redenen en hierom: natuurlijk betreft de meening
niet iets anders, maar datgene dat ook de waarneming betreft nl. uit de meening en
de waarneming van het witte komt als hun vereeniging de voorstelling, immers niet
uit de meening van het goede en de waarneming van het witte: zoo is dan het zich voorstellen
het meenen van wat men niet bijkomstig waarneemt. 428b. Maar in de voorstelling zijn ook onwaarheden waaromtrent men tegelijk een ware opvatting
heeft b.v. de zon stelt men zich voor als van één voet middellijn, maar men is overtuigd
dat zij grooter is dan de aarde; waaruit dus volgt dat men òf zijn ware meening heeft
verloren, die men had, terwijl het voorwerp onveranderd blijft, zonder die vergeten
te zijn of bewustelijk veranderd te hebben òf als men haar nog heeft, dan moet noodzakelijk
dezelfde meening waar en onwaar zijn. Maar zij werd onwaar, zoo dikwijls men niet bemerkte dat het voorwerp omsloeg55. Alzoo is de [118]voorstelling noch een van deze noch uit deze (gewaarwording, meening) voortkomend.


Maar het is mogelijk dat wanneer een ding bewogen wordt daardoor een ander bewogen
wordt en de voorstelling schijnt een beweging te zijn en niet zonder waarneming te
gebeuren maar bij waarnemenden en betreffende hetgeen waarneembaar is; en het is mogelijk
dat een beweging ontstaat door de werkzaamheid der waarneming, die noodzakelijk overeenkomstig
moet zijn met de waarneming. Zoo is dan deze beweging niet mogelijk zonder waarneming
noch kan zij aanwezig zijn bij wie niet waarnemen en door haar kan het subjekt veel
doen en lijden en zij kan waar en onwaar zijn. Dit volgt hieruit. De waarneming van
de eigen waarneembaarheden is waar of heeft het minst onwaarheid. Daarna de waarneming
van deze dingen als bijkomstigheden; hierin kan men zich dan bedriegen: dat nl. iets
wit is, daarin bedriegt men zich niet; dat het witte dit of iets anders is, daarin
wèl. Ten derde de waarneming van de algemeene bepalingen die de bijkomstigheden vergezellen
als de eigen waarneembaarheden aanwezig zijn, zooals beweging en grootte [die bijkomstigheden
zijn van de waarneembaarheden]; hieromtrent kan men zich in de waarneming dan het
meest bedriegen. De beweging voortkomend uit de werkzaamheid der waarneming moet verschillen
bij elk van die drie waarnemingen. En de eerste is als de waarneming er bij is, waar,
de [119]anderen kunnen én bij aan- én bij afwezigheid (der waarneming) onwaar zijn, vooral
wanneer de waarneembaarheid ver verwijderd is. 429a. Als dus de voorstelling niets anders is56 dan is zij een beweging door de werkzaamheid der waarneming opgewekt. Daar het gezicht
in de eerste plaats waarneming is, heeft zij ook haar naam van φάος (licht) gekregen, daar men zonder licht niet zien kan. En omdat de voorstellingen
bijblijven en overeenkomstig zijn aan de gewaarwordingen, handelen de levende wezens
vaak daarnaar, deels doordat ze geen verstand hebben als de dieren, deels doordat
het verstand soms bedekt wordt door hartstocht, of ziekten of slaap, als bij de menschen.
Zooveel nu over de voorstelling, wat zij is en waardoor zij is.


429 a 10-b 9. Het denkvermogen of de geest, onbepaald, vatbaar voor alle vormen, in
mogelijkheid alle denkbaarheden en zuiver, is in zijn wezen mogelijkheid, en dus niet
lichamelijk bepaald. De onbepaaldheid der zintuigen bij zinnelijke gewaarwording is
niet volstrekt, als die van den geest. Op zichzelf betrokken is de geest ook nog in
mogelijkheid.


Over het deel van de ziel waardoor de ziel kent en denkt moet men ’t onderscheid nagaan
of het scheidbaar is dan wel onscheidbaar naar grootte maar niet naar ’t begrip en
hoe eigenlijk het denken tot stand komt. Alsnu het denken is als het waarnemen, dan
is het iets ondergaan door het denkbare of iets dergelijks. Dus moet het onaangedaan
zijn, geschikt om den vorm te [120]vatten en naar mogelijkheid iets zoodanigs maar niet dit ding en zooals het waarnemingsvermogen
tegenover de waarneembaarheden zoo moet de geest zich verhouden tot de denkbaarheden.
Dus moet de geest, daar hij alles denkt, onvermengd zijn, zooals Anaxagoras zegt,
opdat hij beheersche d.w.z. opdat hij kenne; want het vreemde dat zich bijtoont hindert
en verspert; dus heeft de geest geen andere natuur dan dat hij iets in mogelijkheid
is. Het geest genoemde deel van de ziel (geest noem ik dat waarmee de ziel denkt en
opvat) is dus in werkzaamheid niets van de dingen alvorens te denken. Daarom heeft
het ook geen zin dat hij vermengd is met het lichaam; want dan zou hij bepaald worden,
koud of warm, of hij zou ook een zintuig hebben, zooals het waarnemingsvermogen, en
toch heeft hij er geen. En die de ziel de plaats der vormen noemen, doen niet verkeerd,
doch niet de heele ziel maar de denkende en de vormen niet in werkzaamheid maar in
mogelijkheid. Dat het onaangedaan zijn van het waarnemingsvermogen en het denkvermogen
niet gelijksoortig is, blijkt bij de zintuigen en de waarneming. 429b. Want de waarneming kan niet waarnemen na het in hooge mate waarneembare b.v. geluid
na sterke geluiden of na sterke kleuren en reuken zien of ruiken; maar de geest, wanneer
hij iets zeer denkbaars denkt, denkt niet minder de mindere denkbaarheden maar veeleer
meer; want het waarnemingsvermogen is niet zonder lichaam, maar de geest is gescheiden.
Wanneer hij zóó alles wordt, zooals men spreekt van de in werkzaamheid kundige (dit
gebeurt wanneer hij door zichzelf tot werkzaamheid kan komen), zoo is hij ook dan
in zeker opzicht in mogelijkheid, maar [121]maar niet zooals voordat hij geleerd of gevonden heeft; en ook zichzelf kan hij dan
denken.


429 b 10–430 a 9. Het onmiddellijke, het mathematische, het begrip staan verschillend
tegenover den geest. Als onaangedaan en zuiver en zichzelf denkend is de geest alles
in mogelijkheid, niets in werkelijkheid vóór zijn werking, als een onbeschreven blad.
Denken en begrip zijn hetzelfde; het zakelijke is begrip in mogelijkheid, afgezien
van de stof.


Daar grootte en het begrip van grootte, water en ’t begrip van water te onderscheiden
is (zoo ook bij vele andere dingen, doch niet bij allen, want bij sommigen is het
hetzelfde) oordeelt men het begrip van vleesch en het vleesch ook met iets anders
of met iets in andere verhouding; want het vleesch is niet zonder de materie maar
als het stompneuzige, bepaalde vorm in bepaalde materie. Met het waarnemingsvermogen
nu oordeelt men over het warme en koude en die elementen waarvan het vleesch een bepaalde
verhouding is; het begrip van vleesch met iets anders óf iets gescheidens óf dat is
als de verhouding van de gebroken lijn tot zichzelf als gestrekte. Verder bij de wiskundige
dingen het rechte als het stompneuzige, want het is gebonden aan uitgebreidheid; maar
het begrip, als het begrip van het rechte en het rechte verschillend zijn, is iets
anders; laat het zijn tweeheid. Dus oordeelt men het met iets anders of dat zich anders
verhoudt. En zooals dus in ’t geheel de zaken gescheiden zijn van de materie, zoo
ook gaat het met den geest. Men kan vragen, als de geest eenvoudig is en onaangedaan
en met niets iets [122]gemeen heeft, zooals Anaxagoras zegt, hoe hij dan zal denken, indien het denken is
iets ondergaan. Want in zoover twee dingen iets gemeen hebben, is het eene werkend
het andere lijdend. Bovendien, (is er de verlegenheid), als hij zelf denkbaar is.
Want dan moet of bij de andere dingen geest aanwezig zijn, als de geest zelf niet
om iets anders denkbaar is en het denkbare één is in soort, òf de geest moet iets
gemengds hebben dat hem denkbaar maakt als de andere dingen. Maar het lijden in iets
gemeenschappelijks is vroeger onderscheiden, dat de geest in zekeren zin naar mogelijkheid
de denkbaarheden is, maar niets in werkelijkheid voordat hij denkt. 430a. Men begrijpe het zoo als op een schrijftafel, waarop niets in werkelijkheid geschreven is; wat
het geval is bij den geest. En zelf is hij denkbaar zooals de denkbaarheden. Want
bij de dingen zonder materie is het denkende en het gedachte hetzelfde; want de theoretische
kennis en wat zoo gekend wordt is hetzelfde. De oorzaak dat men niet altijd denkt
moet nagegaan worden. In de materieele dingen is in mogelijkheid elk der denkbaarheden.
Dus bezitten zij geen geest (want de geest is de mogelijkheid der zoodanige dingen
zonder hun materie) maar de geest bezit wel het denkbare.


430 a 10–a 25. Als in de geheele natuur, zoo ook in den geest onderscheiding van materie
en vorm, passieve en actieve geest. De actieve een gesteldheid als ’t licht, naar
wezen werkzaamheid, zelfstandig, onaangedaan, zuiver en alleen onsterfelijk en eeuwig
zichzelf. Die kan niet omvat worden door het sterfelijk bewustzijn, want de actieve
geest denkt niets zonder het sterfelijk bewustzijn, dat eenheid van lijden en werken
is.
[123]

Daar er, evenals in de heele natuur, iets is eenerzijds materie voor elk soort (dat
is wat in mogelijkheid al de dingen van die soort is) anderzijds het veroorzakende
en bewerkende doordat het alle dingen maakt, (zooals de verhouding is tusschen de
kunst en de materie), zoo moeten ook in de ziel deze onderscheidingen aanwezig zijn.
En zoodanig is de eene geest door alles te worden, de andere door alles te maken,
als een gesteldheid, gelijk het licht; want op een zekere wijze maakt ook het licht
de kleuren naar mogelijkheid tot kleuren in werkzaamheid. En deze geest is gescheiden,
onaangedaan en ongemengd, van wezen werkzaamheid zijnde. Want altijd is hooger het
bewerkende dan het lijdende en het principe dan de stof. En de kennis in werkzaamheid
is hetzelfde als de zaak; (de kennis naar mogelijkheid gaat in tijd vooraf bij den
enkele, maar in ’t geheel ook niet in tijd) en deze geest denkt niet nu wèl, dan niet.
Op zichzelf is hij alleen dat wat hij is en dat alleen is onsterfelijk en eeuwig.
Wij hebben er geen bewustzijn van, omdat dit onaangedaan is en de lijdende geest vergankelijk is en (de actieve
geest) zonder deze niets denkt.







430 a 26–b 30. Bij denken van het ongedeelde geen waarheid of onwaarheid; dat komt
eerst in de verbinding; het verbindende is de geest. Denken van het ongedeelde naar
aantal of naar de soort. Denken van het negatieve en de tegenstelling en van wat geen
tegenstelling heeft. Oordeel is waar of onwaar, begrip van het wezen steeds waar,
als het zien van het eigenlijk zichtbare.
[124]

6. Het begrip nu der ongedeeldheden betreft die dingen, waaromtrent geen onwaarheid
is. Die, waarin van waarheid en onwaarheid sprake is, zijn dan een verbinding van
begrippen als een éénheid vormende, zooals Empedokles zeide: „gelijk van velen hoofden
zonder hals ontsproten” die dan door de liefde verbonden werden, zoo worden ook deze
gescheiden zijnde verbonden, zooals het onderling onmeetbaar zijn en de diagonaal;
wanneer er sprake is van in ’t verleden of in de toekomst, denkt men er den tijd bij
en stelt dien samen. 430b. Want de onwaarheid ligt altijd in de verbinding; immers noemt men het witte niet
wit, dan heeft men het niet witte verbonden. Men kan ook alles scheiding noemen. Maar
zeker is niet alleen ’t ware of onware dat Kleon wit is, maar ook dat hij wit was
of zijn zal. Dat wat de eenheid bewerkt is bij alles de geest. Aangezien het ondeelbare
tweevoudiglijk geldt, of naar mogelijkheid of in werkzaamheid, belet niets te denken
het ondeelbare, wanneer men denkt de lengte (die is nl. ondeelbaar in werkzaamheid)
ook in ondeelbaren tijd: want de tijd is deelbaar en ondeelbaar overeenkomstig de
lengte. Nu kan men niet zeggen wat men in elk van beide helften denkt; want die bestaan
slechts, als de verdeeling niet geschiedt, in mogelijkheid. Denkt men elk van beide
helften afzonderlijk, dan verdeelt men ook tegelijk de tijd en dan denkt men (lengte)
als lengten. Denkt men (lengte) als uit beide (helften) dan denkt men ook in den tijd
voor beiden. Wat niet als grootte maar soortelijk ondeelbaar is, denkt men in ondeelbare
tijd en met ’t ondeelbare van de ziel; maar bijkomstiglijk en niet zooals die vorigen,
zijn deelbaar waarmee men denkt en de [125]tijd waarin men denkt; want ook in dezen is iets ondeelbaars, maar misschien niet
gescheiden, (’t zelfde) dat de tijd en de lengte één maakt. En dat is evenzoo in alle
uitgebreidheid van tijd en lengte. Het punt en alle verdeeling en wat zoo ondeelbaar
is, wordt verduidelijkt als de ontkenning. En de redeneering is gelijk voor de andere
dingen b.v. hoe men het booze of het zwarte kent; nl. men kent het zoo te zeggen door
het tegengestelde. Het kennende moet in mogelijkheid zijn en eenheid hebben. Als eenige
der oorzaken geen tegendeel heeft, kent zij zichzelf en is in werkzaamheid en gescheiden.
Het oordeel spreekt iets uit van iets, zooals de bevestiging en is altijd waar of
onwaar; het begrip niet altijd, maar het begrip van het ding naar zijn wezen is waar
en niet eenige bepaling omtrent iets; maar zooals het zien van het eigenlijke waar
is, maar niet altijd waar of het witte een mensch is of niet, zoo verhouden zich de
onstoffelijkheden.


431 a 1–431 b 1. Het door het waarneembare in werkzaamheid gebrachte waarnemingsvermogen,
leidt tot streven en vermijden; voor het denkvermogen zijn de voorstellingen als waarneembaarheden.
Er is een centraliteit van waarneming. Die oordeelt ook over ongelijksoortige eigenschappen
in éénen.


431a. De kennis in werkzaamheid is hetzelfde als de zaak. Die in mogelijkheid is naar
tijd eerder in den eenen maar in ’t geheel ook niet in tijd; want alles wat wordt
komt voort uit wat in werkelijkheid is. Het blijkt dat het waarneembare het waarnemingsvermogen
uit mogelijkheid [126]tot werkzaamheid brengt, want het lijdt of verandert niet. Daarom is dit een ander
soort van beweging; immers de beweging was de werkzaamheid van het onvoltooide, maar
de volstrekte werkzaamheid, die van het voltooide, is een andere. Het waarnemen nu
komt overeen met het zeggen en denken alleen; wanneer men het aangename of onaangename
(waarneemt), overeenkomstig met beaming of ontkenning, streeft men na of vermijdt;
en genot en smart gevoelen is werkzaam zijn met het waarnemend gemiddelde ten opzichte
van het goede of het kwade als zoodanig. En het vermijden en de nastreving zijn in
werkzaamheid hetzelfde en het streefvermogen en ’t vermijdingsvermogen zijn niet verschillend
noch onderling noch van het waarnemingsvermogen, maar het begrip verschilt. Voor de
denkende ziel zijn de voorstellingen als waarnemingen; wanneer zij bij goed of kwaad
beaamt of ontkent, vermijdt zij of streeft zij na. Daarom denkt de ziel nooit zonder
voorstelling. En zooals de lucht de pupil op bepaalde wijze aandoet en deze iets anders
en het gehoor evenzoo, en het laatste één is en één gemiddelde, maar het begrip daarvan
veelvoudig57… Waarmee men beoordeelt het verschil van zoet en warm, is ook vroeger gezegd, en
’t kan ook zóó gezegd worden. Het is nl. een eenheid, zooals ook de grens. En deze, één zijnde als door verhouding en naar aantal, verhouden zich tot elk van
beiden als die tot elkaar; want wat verschilt het te vragen hoe men de ongelijksoortige dingen beoordeelt [127]of de tegendeelen als wit en zwart: laat als wit (A) zich verhoudt tot zwart (B) zoo
C staan tot D, dus ook omgekeerd. Als dus C D bij één ding aanwezig is, zal het zich
verhouden als A B, één en het zelfde, maar naar begrip niet hetzelfde en ’t andere
eveneens. Dezelfde redeneering geldt als A het zoete is en B het witte.


431 b 2–19. Denken en voorstelling met of zonder waarneming, met of zonder handeling.
Denken van het afgetrokkene. De geest in werkzaamheid is één met zijn objecten.


De begrippen nu denkt het denkvermogen in de voorstellingen en als daarin (verkeerende)
onderscheidt zich voor ’t denkvermogen het nastreefbare en vermijdbare en buiten de
waarneming wanneer het in de voorstellingen verkeert, wordt het bewogen b.v. van het
signaal waarnemende het vuur, erkent het door de algemeene zin de beweging ziende,
dat er een vijand is. Anders berekent en overweegt het door de voorstellingen of gedachten
in de ziel als ziende de toekomstige dingen tegenover de aanwezige; en wanneer het
zooals dààr zegt het aangename of onaangename, zoo vermijdt het hier of streeft na
en in ’t geheel bij het handelen. En ook hetgeen zonder handeling is, het ware en
onware, is in ’t zelfde geslacht met het goede en kwade, maar het verschilt als volstrekt
of betrekkelijk. De afgetrokkenheden denkt het zooals men het wipneuzige zou denken
als wipneuzig niet gescheiden, maar als hol, zou men het als men het in werkzaamheid
dacht, zonder het vleesch denken waarin de holheid is; zoo denkt het de wiskundige
dingen die ongescheiden zijn als gescheiden, [128]wanneer men geene denkt. In ’t geheel is de geest in werkzaamheid de zaken. Of het
mogelijk is iets gescheidens te denken zelf niet gescheiden zijnde van grootte of
niet, moet later nagegaan worden.


431 b 20–432 a 14. De ziel is als ’t ware de voorwerpen, waarneembaarheden en denkbaarheden
als vormen; de ziel is de vorm der vormen als de hand het werktuig der werktuigen.
De denkbaarheden zijn in de waarneembaarheden. Waarneming en voorstelling zijn noodzakelijk
voor het begrijpen; maar voorstelling en gedachte zijn niet hetzelfde.


8. Wanneer wij nu het gezegde omtrent de ziel samenvatten, zullen wij zeggen dat de
ziel zoo te zeggen de dingen is; want al de dingen zijn of waarneembaarheden of denkbaarheden
en de kennis is als ’t ware de kenbaarheden, de waarneming de waarneembaarheden; de
nadere bepaling hiervan moet men zoeken. De kennis nu en de waarneming verdeelen zich
over de dingen, die in mogelijkheid over mogelijkheden, die in werkelijkheid over
werkelijkheden. Van de ziel is het waarnemingsvermogen en het kenvermogen in mogelijkheid
hetzelfde, het eene het kenbare ’t ander het waarneembare. Dit moeten of de dingen
zelf of de vormen zijn. Nu zijn het niet de dingen zelf, want niet de steen is in
de ziel, maar de vorm; zoodat de ziel is als de hand; immers ook de hand is als het
werktuig der werktuigen en de geest is de vorm der vormen en de waarneming de vorm
der waarneembaarheden. 432a. Daar er geenerlei ding is buiten de waarneembare grootheden (en) gescheiden, zijn
de denkbaarheden in de waarneembare [129]vormen, de als afgetrokkenheden gezegde en alles wat toestanden en bewerkingen van
de waarneembaarheden zijn. En daarom is ’t onmogelijk zonder iets waar te nemen iets
te leeren of te begrijpen en wanneer men bespiegelt is het noodzakelijk met voorstelling
te bespiegelen; want de voorstellingen zijn als waargenomen dingen doch zonder materie.
De voorstelling is iets anders dan beaming of ontkenning; want de waarheid of onwaarheid
is een samenvoeging van begrippen. Maar wat zal het verschil zijn tusschen de eerste
begrippen en de voorstellingen zijn? Veeleer zijn ook de andere geen voorstellingen,
maar niet zonder voorstellingen.


432 a 15–433 a 30. Plaatselijke beweging en zielsdeelen. Streefvermogen met gedachte
of voorstelling bron van de plaatselijke beweging en in de eerste plaats het streefvermogen,
dat zich richt op het als mogelijk goed zich voordoende.


9. Daar de ziel der levende wezens door twee vermogens bepaald is, door het oordeelsvermogen,
wat het werk is van denken en waarneming en bovendien door de plaatselijke beweging,
zij over waarneming en geest dit bepaald, en moeten wij nagaan wat wel in de ziel
het bewegende is, of het is een bepaald deel der ziel, gescheiden naar grootte of
in begrip, of de heele ziel en zoo eenig bepaald deel, of het een bizonder deel is
naast die gewoonlijk genoemd worden en die gezegd zijn of een daarvan. Wij hebben
alvast de moeilijkheid hoe men van zielsdeelen moet spreken en van hoevele. Immers
zij lijken in zeker opzicht onbepaald vele en [130]niet alleen die welke sommigen58 onderscheiden, het redelijke, hartstochtelijke en begeerende, of zooals anderen het
redelijke en onredelijke; want in vergelijking met de verschillen waardoor zij deze
deelen onderscheiden, zullen andere verder uit elkaar blijken te staan dan deze, waarover
hier ook gesproken is, het voedingsvermogen, dat ook de gewassen en alle dieren hebben
en het waarnemingsvermogen, dat men niet licht of onredelijk of redelijk kan noemen.
Verder het voorstellingsvermogen dat in ’t begrip van allen verschilt, maar waarvan
het zeer moeilijk is te zeggen met welk van deze het één is of verschilt, als men
gescheiden deelen van de ziel aanneemt. 432b. Bovendien het streefvermogen, dat en in begrip en in werking als van allen verschillend
geldt. Dan is het ongerijmd dit uiteen te rukken; immers in het redelijke ligt de
wil en in het niet-redelijke de begeerte en de hartstocht; wanneer de ziel driedeelig
is, komt in elk deel het streefvermogen. Eindelijk datgene waarvan nu sprake is, wat
is het dat de plaatselijke beweging aan het levende wezen geeft? Want de beweging
van groei en afname, die bij allen aanwezig is, zal voortkomen uit het bij allen aanwezige
voortbrengings- en voedingsvermogen; over in- en uitademing, slaap en waken moeten
wij later handelen59; want ook daarbij doen zich vele vragen voor. Maar wij moeten nagaan omtrent de plaatselijke
beweging, wat het is dat aan het levende wezen de beweging van het gaan geeft. Blijkbaar
niet het voedingsvermogen; want deze beweging heeft steeds een doel en is vergezeld
[131]van voorstelling of streven; want zonder streven of vermijden is er geen andere beweging
dan door geweld. Bovendien zouden dan ook de gewassen bewegingsvermogen hebben en
eenig orgaan voor deze beweging. Evenmin het waarnemingsvermogen; immers vele dieren
hebben wel waarneming maar zijn rustend en onbewegelijk steeds door. Aangenomen nu
dat de natuur niets doelloos maakt noch iets noodzakelijks weglaat behalve in de gebrekkigheden
en onvoltooidheden; de zoodanige levende wezens nu zijn voltooid en geen gebrekkigheden,
waarvoor het bewijs is dat zij teelkracht hebben en wasdom en afname; zoo zouden zij
dus ook de organen voor den gang moeten hebben. Maar ook het denkvermogen en de zoogenaamde geest is niet het bewegende; want de bespiegelende geest denkt niets betreffende
handeling en zegt niets omtrent wat te vermijden of na te jagen is, terwijl de beweging
altijd is van iets vermijden of najagen. Maar zelfs niet als hij iets zoodanigs beschouwt,
beveelt hij tegelijk na te jagen of te vermijden b.v. dikwijls bedenkt hij iets vreeswekkends
of aangenaams, zonder dat hij gelast te vreezen, maar het hart komt in beweging of,
bij het aangename, eenig ander deel. 433a. Verder ook als de geest gelast en de gedachte beveelt iets te vermijden of na te
jagen, wordt men (daardoor) niet bewogen maar handelt naar de begeerte, gelijk de
losbandige. En in ’t algemeen zien wij, dat hij die de geneeskunde verstaat, niet
geneest als zijnde iets anders beslissend bij het doen volgens de wetenschap, maar
niet de wetenschap. Maar ook is het niet het streefvermogen dat die beweging beheerscht;
immers de zelfbeheerschenden doen ondanks streven en [132]begeeren niet dat, waartoe zij neiging hebben, maar volgens den (redelijken) geest.


Het blijkt echter dat deze twee bewegen, of streefvermogen of geest, als men de voorstelling
een soort van denken noemt; want velen volgen tegen de kennis de voorstellingen en
de andere dieren bezitten geen denken of overweging, maar voorstelling. Dus zijn ’t
deze beiden die de plaatselijke beweging geven, geest en streefvermogen, nl. de met
een doel overwegende, praktische geest; deze verschilt van de theoretische door het
doel. Ook elk streefvermogen betreft een doel; immers het doel van het streven is
het begin van de praktische geest en het eind daarvan is ’t begin van de handeling.
Dus blijken redelijkerwijze deze twee de bewegenden, streefvermogen en praktische
gedachte; want het nagestreefde beweegt en daardoor de gedachte, omdat het nagestreefde
haar begin is. Ook wanneer de voorstelling beweegt, doet zij dit niet zonder streven.
Dus is het één ding dat beweegt, het streefvermogen. Want indien twee, begrip en streven,
bewogen, zouden zij dit uit een gemeenschappelijken vorm doen. Nu echter blijkt het
begrip niet te bewegen zonder streven; want de wil is streven, en wanneer men naar
de overweging bewogen wordt, wordt men ook naar den wil bewogen. Het streven beweegt
tegen de overweging, want de begeerte is een zeker streven. Alle begrip nu is juist;
streven en voorstelling zoowel juist als niet juist. Derhalve is het altijd het nagestreefde
dat beweegt, maar dit is of het goede of wat goed lijkt, en niet al het goede maar
het goede van de praktijk. Dit is wat de mogelijkheid toelaat van anderszijn.
[133]

433 a 31–b 30. Weerstrevingen bij streven weerspreken niet de eenheid in het streefvermogen.
Verband met het lichamelijke. Rust bij de beweging. Het streefvermogen oorzaak van
de plaatselijke beweging in verband met voorstelling uit gedachte of gewaarwording.


433b. Het blijkt nu dat het zoodanige zielsvermogen, het zoogenaamde streven, beweegt.
Die de ziel in deelen verdeelen, krijgen, wanneer ze naar de vermogens verdeelen en
scheiden, vele deelen, voedingsvermogen, waarnemingsvermogen, denkvermogen, beraadslagingsen
streefvermogen; want het onderscheid tusschen dezen is grooter dan tusschen de begeerte
en de hartstocht60. Daar strevingen voorkomen met elkaar in strijd, en dit gebeurt wanneer de rede en
de begeerten in strijd zijn en bij hen, die waarneming van tijd hebben (want de geest
verzet zich wegens de toekomst, de begeerte gelast om het oogenblikkelijke61; immers het oogenblikkelijk aangename lijkt volstrekt aangenaam en volstrekt goed,
doordat men de toekomst niet ziet), zoo is naar vorm het bewegende één, het streefvermogen
als zoodanig en allereerst het nagestreefde (want dit beweegt zonder bewogen te worden
door gedacht of voorgesteld te worden), maar naar aantal zijn de bewegenden meer.
Daar er drie zijn, een het bewegende, het tweede waardoor het beweegt en verder het
derde wat bewogen wordt, en het bewegende is dubbel, deels onbewogen deels bewegend
en bewogen wordend; zoo is het onbewogene het goede van de praktijk, het bewegende
en bewogen [134]wordende het streefvermogen (want het strevende als zoodanig wordt bewogen en het
streven als werkzaamheid is een beweging) en het bewogen wordende het levende wezen,
en het werktuig eindelijk waarmede het streven beweegt is lichamelijk; derhalve moet
dat onderzocht worden bij de gemeenschappelijke verrichtingen van ziel en lichaam.
Nu, in hoofdzaak gezegd, is het door organen bewegende daar waar begin en einde hetzelfde
is, zooals het gewricht; want daar is het gebogene en het holle ’t eene einde ’t andere
begin; daarom rust het eene en het andere wordt bewogen, naar begrip verschillend
maar in uitgebreidheid ongescheiden; want alles wordt door stoot en trek bewogen.
Daarom moet er als (’t middelpunt) in een cirkel iets rusten, en daarvan moet de beweging
beginnen. In ’t geheel dus, zooals gezegd is, is het levende wezen als voorzien van
streefvermogen voorzien van ’t vermogen van zelfbeweging; het bezit van streefvermogen
is niet zonder voorstelling; alle voorstelling is of verstandelijk of uit de gewaarwording.
Deze is ook het deel van de andere levende wezens.


433 b 31–434 a 21. Streven en redeneering in wederzijdsche verhouding en weerstreving
in het streven. Het bizondere, niet het algemeene, uitgangspunt van het streven.


Wij moeten ook nagaan wat het bewegende is bij de onvolmaakte wezens die alleen den
tastzin als gewaarwording hebben, of deze voorstelling en begeerte kunnen hebben of
niet. 434a. Het blijkt dat zij voor smart en genot plaats hebben. Met deze moeten zij noodzakelijk
ook begeerte hebben. Maar hoe zouden [135]zij voorstelling kunnen hebben? Of zooals zij zich onbepaald bewegen, zoo zijn er
ook deze vermogens in aanwezig maar onbepaald. De op gewaarwording berustende voorstelling
nu is, zooals gezegd is, ook in de andere levende wezens aanwezig, die uit de overweging
voortkomt, in de met rede begaafden; want de keus tusschen twee handelingen is ten
slotte het werk van redeneering en maakt een maatstaf noodzakelijk, want men zoekt
het grootere. Dus kan zij uit meerdere voorstellingen er één maken. En dit is de oorzaak
dat zij zonder oordeelskracht lijkt, omdat zij het oordeel uit de sluitrede niet heeft,
wel omgekeerd dat haar. Daarom heeft het streven niet de oordeelskracht, soms echter
overtreft het die en beweegt den wil; soms deze het streven, soms als de bal het eene
streven het andere62, wanneer er losbandigheid is; van nature is altijd de hoogere heerschend en beweegt;
zoodat er ten slotte drie bewegingen gelden. Het wetende wordt niet bewogen maar rust.
Daar opvatting en begrip deels het algemeene deels het bizondere betreft, (de eerste
nl. zegt dat de zoodanige het zoodanige moet doen, de tweede: dit nu is zoodanig en
ik ben een zoodanige), is het ten slotte deze meening die beweegt, niet de algemeene; of beiden,
maar de eene meer rustende, de andere niet.


434 a 22–435 b 25. Rangorde in de zielsvermogens en overeenkomstige bepaaldheid des
lichaams. De tastzin als het algemeenste vereischt het samengesteld-zijn van het lichaam
en zij is zelf noodzakelijk voor het bestaan, de andere zinnen voor het hoogere.
[136]

De voedende ziel moet noodzakelijk alles hebben wat leeft en ziel heeft63 van de geboorte af en tot den ondergang; want het is noodzakelijk dat het geborene
groeit en hoogtepunt en ondergang heeft en dit is onmogelijk zonder voeding; dus moet
noodzakelijk de voedingskracht aanwezig zijn in alles wat groeit en afneemt. Gewaarwording
is niet noodzakelijk in alle levende wezens; want alle wier lichaam enkelvoudig is,
kunnen geen tastzin hebben, noch die de vormen niet kunnen opnemen zonder de materie.
Maar het dier moet noodzakelijk gewaarwording hebben, indien de natuur niets doelloos
maakt. Want alle natuurlijke dingen strekken tot iets of zijn bijkomstigheden van
de doelbeoogende dingen. Indien dus elk lichaam dat loopen kan, als het geen gewaarwording
bezat, zou omkomen en zijn voltooiing niet zou bereiken, wat het werk van de natuur
is; immers hoe zal het zich voeden? 434b. De rustende immers hebben datgene waaruit zij gegroeid zijn (als voedingsbodem).
Ook is het niet mogelijk dat een lichaam een ziel en oordeelende geest heeft maar
geen gewaarwording bezit, wanneer het niet rustend is en iets gewordens is. Want waarom
zou het die hebben? Of is ’t belang van de ziel of van ’t lichaam. In ’t gestelde
geval geen van beiden; want de ziel zal toch niet kunnen denken en ’t lichaam niet
meer kunnen bestaan daardoor. Dus heeft geen lichaam, dat niet rustend is, een ziel
zonder gewaarwording.


Verder als het lichaam gewaarwording heeft, moet het of enkelvoudig of gemengd zijn.
Maar het kan niet [137]enkelvoudig zijn, want dan kan het geen tastzin hebben, die het noodzakelijk moet
hebben. Dit blijkt uit het volgende. Daar immers het levende wezen een bezield lichaam
is en alle lichaam tastbaar, d.i. waarneembaar voor den tastzin is, moet ook het lichaam
van het levende wezen tastgevoel hebben als het in stand zal blijven. Want de andere
gewaarwordingen als reuk, gezicht, gehoor gaan door middenstoffen, maar als er aanraking
is zonder gewaarwording, zal het wezen niet in staat zijn het eene te vermijden het
andere te nemen en in dat geval zal het zich niet kunnen handhaven. Daarom ook is
de smaak als een tastgevoel, want zij betreft het voedsel en het voedsel is het tastbare
lichaam. Geluid en kleur en reuk voeden niet noch veroorzaken groei of afname. Dus
moet ook de smaak een tastgevoel zijn, omdat zij de gewaarwording van het tastbare
en voedende is; deze nu zijn noodzakelijk voor het levende wezen en het is duidelijk
dat zonder tastgevoel geen levend wezen kan zijn. De anderen zijn voor het hoogere
en moeten dan ook niet voor een willekeurig soort aanwezig zijn maar voor sommigen,
als voor het voortgaande; want indien dit zich zal handhaven moet het niet alleen
bij aanraking maar ook op afstand gewaarworden. Dit is mogelijk, wanneer het gewaarwording
heeft door de middenstof, doordat deze door het waarneembare aangedaan wordt en het
levend wezen door de middenstof. Want zooals het plaatselijk bewegende tot een bepaald
punt doet veranderen en het stootende iets anders doet stooten en de beweging in het
midden is en het eerste stoot zonder gestooten te worden, het laatste alleen gestooten
[138]wordt zonder te stooten en het midden beiden, terwijl het midden veelvoudig is, zoo
is het ook met verandering, behalve dat die plaats heeft terwijl het voorwerp zijn
plaats bewaart, zooals indien men (iets) in was doopt, de was zoover bewogen wordt
als het indoopen gaat; een steen in ’t geheel niet, maar ’t water ver door en de lucht
wordt het verst bewogen en doet aan en wordt aangedaan als hij blijft en één is. 435a. Daarom is het betreffende weerkaatsing beter (te zeggen), niet dat het gezicht uitgaande
weerkaatst wordt, maar dat de lucht door den vorm en kleur aangedaan wordt tot zoover
hij één is. Op het gladde is hij één; daarom beweegt weder deze het gezicht, even
alsof het merk in de was doorgevoerd werd tot aan het einde.


Dat het lichaam van het levende wezen niet enkelvoudig kan zijn b.v. van vuur of lucht,
is duidelijk. Want zonder tastgevoel kan het geen andere gewaarwording hebben; want
alle bezield lichaam bezit tastzin, zooals gezegd is. De andere elementen behalve
aarde kunnen zintuigen zijn, en allen bewerken de waarneming door iets anders, de
middenstoffen. De tastzin vereischt de aanraking van de dingen zelf en heeft daardoor
dien naam. Evenwel ook de andere zintuigen nemen door aanraking waar, maar door iets
anders heen, de tastzin blijkt alleen door zichzelf waar te nemen. Dus kan geen lichaam
van het levend wezen uit dergelijke elementen zijn. Ook niet van aarde. Want de tastzin
betreft alle tastbaarheden als een gemiddelde en het zintuig neemt niet alleen de
verschillen van aarde op, maar ook van warm en koud en alle andere tastbaarheden.
En daarom [139]nemen wij door beenderen, haren en dergelijke deelen niet waar omdat die van aarde
zijn. 435b. En de planten hebben daardoor geen waarneming omdat zij van aarde zijn; maar zonder
tastzin kan geen andere gewaarwording aanwezig zijn en dat zintuig is noch van aarde
noch van een ander element. Het blijkt nu dat beroofd van deze waarneming alleen de
levende wezens noodzakelijk moeten sterven; want het is niet mogelijk dat een niet-levend
wezen deze heeft noch is het noodzakelijk dat een levend wezen een andere behalve
deze heeft. En daarom vernietigen de andere waarneembaarheden door overmaat het levende
wezen niet, als kleur en geluid en reuk, maar alleen de zintuigen, behalve bijkomstiglijk
als b.v. met het geluid tegelijk stoot en slag komt en door gezichten en reuk andere
dingen bewogen worden die door aanraking vernietigen. Ook de smaak vernietigt in zoover
hij tevens als aanrakend werken kan. Maar de overmaat der tastbaarheden als warme
koude en harde dingen vernietigt het levende wezen; want de overmaat van elke waarneembaarheid
vernietigt het zintuig, dus ook het tastbare den tastzin en daardoor is het leven
bepaald, want er is aangetoond dat zonder tastzin het levend wezen niet kan bestaan.
Daarom vernietigt de overmaat der tastbaarheden niet alleen het zintuig, maar ook
het levende wezen, omdat het noodzakelijk dezen zin alleen moet bezitten. De andere
gewaarwordingen heeft het levend wezen, zooals gezegd is, niet om het bestaan maar
om het hoogere, als gezicht omdat het in lucht en water, of in ’t algemeen in het
doorschijnende is en moet zien, smaak om het [140]aangename en onaangename in het voedsel waar te nemen en te begeeren en aangedaan
te worden, gehoor om een mededeeling te ontvangen, de tong om aan een ander een mededeeling
te doen64.


EINDE.












1 Inleiding No. 7. ↑




2 B.v. die der meetkundige figuren. ↑




3 Afleiding als in de meetkunde; ontleding naar geslacht soort en het enkele, als in
Plato’s Sophista en Politicus. ↑




4 Bij de behandeling der getallen gaat men uit van de eenheid, het gescheidene; bij
de vlakken van de lijn, het samenhangende. ↑




5 Inl. No. 6. ↑




6 Inl. No. 9. ↑




7 Naar ’t Grieksche idioom ἤ τις ἢ οὐδείς („bijna niemand”) vertaal ik zoo hier ἤτοι οὐθέν ἐστιν ἢ ὕστερον. ↑




8 „Evenzoo ook bij de andere (vermogens)” zegt A. uitvoeriger, hier en elders. ↑




9 Bewijs (ἀπόδειξις) gaat uit van het begrip en brengt het tot stand (Zeller die Phil. der Gr. II 2 p.
233 3e dr.). ↑




10 Het rechte op zichzelf komt niet voor; als ’t raken zal, moet het voorkomen d.i. aan
een lichaam verschijnen. De dan mogelijke verhouding van het belichaamde rechte tegenover
den koperen bol, is als raakverhouding op zichzelf genomen—d.i. afgezien van de stof van lichaam
en bol—eigenschap van het rechte op zichzelf. Zoo kan de ziel, ook niet gescheiden van het lichaam, toch eigenschappen op zich zelf hebben. ↑




11 Zie 432 b 29 vlg. ↑




12 Inl. No. 4. ↑




13 De geheel bizondere eigenschappen van een enkel voorwerp, die niet als algemeenheden
te behandelen zijn. ↑




14 Hierachter staat in de handschriften: „hij noemt de bolvormige vuur en ziel”, verkeerd
uit een aan ’t volgende ontleende randaanteekening ingevoegd. In ’t volgende moet
uit Cod. V „vuur” opgenomen worden. ↑




15 Hermotimus van Clazomenae (Metaph. 984 b 19). ↑




16 Moet zijn: buiten waarneming; bedwelmd door den slag. ↑




17 Zie beneden. ↑




18 D.i. de wereld als denkbaarheid, die „het overige”—dus de ziel ook—omvat. Zóó in de
mondelinge voordrachten van Plato. ↑




19 Dit alles naar ’t laatste stadium van het Platonisme, waarin idee en getal vereenzelvigd
werd en van het getal de eenheid en de onbepaalde 2(veelheid) de elementen zijn. ↑




20 Anaxagoras. ↑




21 Slaat misschien op ’t einde van p. 403b of eerder op de Physica (256 b 23 vlg.) ↑




22 D.i. vernietigd worden, volgens Philoponus. ↑




23 Plato Tim. p. 34 B enz. ↑




24 Oneigenlijke naamgeving duidt A. vaak aan door bijvoeging van het tegenwoordig deelwoord
„καλούμενος” „genoemd wordend”. ↑




25 Beter zin krijgt men door voorvoeging der ontkenning (οὐ): „Het blijkt niet ook éénmaal mogelijk” (nl. hetzelfde te denken). ↑




26 Misschien worden de laatste twee zinnen, beter omgezet. ↑




27 Inl. 4. ↑




28 Slaat waarschijnlijk op den Eudemus, een verloren dialoog van Aristoteles (Zeller
III p. 112 n. 3). ↑




29 Of: bewustzijn. ↑




30 Tegen Xenokrates’ bepaling van de ziel als een zelfbewegend getal voert A. aan:


1. het getal, als eenheid (monade) is ononderscheiden: de zielsmonade moet onderscheiding
hebben van bewegen en bewogen worden.


2. Zielsmonade in het lichaam is als een punt: bij beweging alzoo dus lijn, vlak enz.


3. Getal verandert bij bewerking; ziel bij bewerking van het zielige niet steeds b.v.
bij planten en lagere diersoorten.


4. De Demokritische molekels worden bewogen en hierin ligt niet haar verschil met
monaden; die dus ook onderscheiden zouden moeten zijn.


5. Zijn lichaamspunten en monaden onderscheidden dan zullen toch steeds 1 punt en
1 monade samen zijn, dus twee (of dan ook wel eindeloos velen) op één plaats zijn.


6. Volgens X. zou alles bezield moeten zijn.


7. Scheiding van ziel en lichaam is volgens hem onbegrijpelijk. ↑




31 Uit 2 deelen aarde 2 water en 4 vuur. ↑




32 Liefde (φιλία) en Strijd (νεῖκος) zijn bij Empedokles de krachten die het Al (de Sphaira) vereenigen en scheiden. ↑




33 Elk van beide theorieën is gebrekkig en de beiden omvattende betreft niet alle ziel. ↑




34 Woorden van Plato (Phaedo 80 C). ↑




35 Inl. 9. ↑




36 Plato. Tim. 69 D. ↑




37 Beneden dezelfde zin bij de ziel als doel, waarbij de persoon voorop staat; hier de
zaak: de eeuwigheid. ↑




38 Bestaan niet meer van Aristoteles. ↑




39 Slaat op het geschrift ‘Over worden en vergaan,’ 323b 18 vlg. ↑




40 Bij de afzonderlijke momenten der beweging. ↑




41 Ik lees ἐπιστήμη i. pl. v. den 4o. naamval. ↑




42 De zichtbaarheid is niet het wezen van het ding, noch kenmerk, noch grond van de definitie. ↑




43 De aether. ↑




44 Beneden: „dezelfde natuur is nu eens duisternis dan weer licht” (418 b 31). ↑




45 Lees καὶ ἅμα. ↑




46 Hiervoor zegt het grieksch: het scherpe en ’t zware. ↑




47 „Niet elk” moet ingelast worden (beneden 29). ↑




48 N.l. droog. ↑




49 nl. lucht en water. ↑




50 Zie „over worden en vergaan” II c. 2 en 3. ↑




51 Lees het lidwoord vóór συμφωνία. ↑




52 Ik lees ᾗ δὲ (ἕν) ἑνὶ καὶ ἅμα. ↑




53 Odyss. σ136 sq. „… als de dag, dien Zeus aanbrengt”. ↑




54 Lees: (ἡ φαντασία) αὐτή. ↑




55 Omtrent de grootte van de zon is voorstelling met meening in strijd. Waren zij identiek,
dan zou men zijn ware meening [118]verloren moeten hebben of (voorstelling en) meening tegelijk waar en onwaar moeten
zijn. Maar als ’t voorwerp ongemerkt verandert, dan wordt alleen de meening onwaar, niet de gewaarwording tevens. Voorstelling
is dus niet vereeniging van gewaarwording en meening. ↑




56 Iets uitgelaten als onecht. ↑




57 Deze zin over de centraliteit van waarneming is defect vgl. 426 b 12 etc. Het volgende is onduidelijk. „Verhouding” (ἀνάλογον) staat voor overeenkomstigheid. ↑




58 Slaat op Plato. ↑




59 In de zoogen. Parva naturalia. ↑




60 Bij Plato. ↑




61 Lees: ἀνθέλκει, κελεύει δ’ ἡ ἐπιθυμία. ↑




62 Ingevoegd: ὅτε δὲ vóór ὥσπερ σφαῖρα vgl. 419 b 27. ↑




63 Lees ἔχῃ met enkele H S S. en Bekker. ↑




64 Vgl. 420 b 18–20. ↑















Colofon

Codering

Dit boek is weergegeven in oorspronkelijke schrijfwijze. Afgebroken woorden aan het
einde van de regel zijn stilzwijgend hersteld. Kennelijke zetfouten in het origineel
zijn verbeterd. Deze verbeteringen zijn aangegeven in de colofon aan het einde van
dit boek.

Verbeteringen

De volgende 64 verbeteringen zijn aangebracht in de tekst:



	Bladzijde
	Bron
	Verbetering
	Bewerkingsafstand



	7
	Ideëen
	Ideeën
	2 / 0



	7
	
[Niet in bron]

	(
	1



	8
	naieve
	naïeve
	1 / 0



	9
	methode
	Methode
	1



	10, 29, 30
	rei
	rij
	2



	11
	te te
	te
	3



	14, 24
	A’s
	A.’s
	1



	14
	theoriën
	theorieën
	1



	15
	
[Niet in bron]

	„
	1



	16
	onmiddelijken
	onmiddellijken
	1



	22, 45, 97, 103
	onmiddelijk
	onmiddellijk
	1



	25
	onmiddelijkheid
	onmiddellijkheid
	1



	26, 26
	
[Niet in bron]

	”
	1



	27
	418b
	418 b
	1



	27
	ἧν
	ἦν
	1 / 0



	28, 30
	onmiddelijke
	onmiddellijke
	1



	28
	407b
	407 b
	1



	29
	και
	καὶ
	1 / 0



	30
	b9
	b 9
	1



	31
	402a
	402 a
	1



	32
	efficient
	efficiënt
	1 / 0



	32
	412a
	412 a
	1



	33
	γαρ
	γὰρ
	1 / 0



	33
	415b
	415 b
	1



	34
	
[Niet in bron]

	,
	1



	36, 37
	kategoriën
	kategorieën
	1



	37
	ἤ τις ἤο ὐδείς
	ἤ τις ἢ οὐδείς
	3 / 2



	43
	κ. 374
	κ374
	2



	45, 45
	ideën
	ideeën
	1



	48
	Demokritus
	Democritus
	1



	48
	tweëerlei
	tweeërlei
	2 / 0



	52, 52
	draaing
	draaiing
	1



	59
	dezelde
	dezelfde
	1



	60
	waarnemde
	waarnemende
	2



	66
	insekten
	insecten
	1



	73
	drieerlei
	drieërlei
	1 / 0



	78
	„
	
[Verwijderd]

	1



	82, 127
	objekten
	objecten
	1



	84
	bezittten
	bezitten
	1



	84
	
[Niet in bron]

	)
	1



	88
	werkelijkhied
	werkelijkheid
	2



	88
	duistenis
	duisternis
	1



	89
	gezin
	gezien
	1



	96
	.
	,
	1



	104
	objekt
	object
	1



	110, 111
	tweeerlei
	tweeërlei
	1 / 0



	113
	er
	en
	1



	114
	,
	.
	1



	122
	403
	430
	2



	135
	(
	
[Verwijderd]

	1



	140
	
[Niet in bron]

	.
	1















*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK ARISTOTELES' ZIELKUNDE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/8396492139640538083_new-cover.jpg
ARISTOTELES’
ZIELKUNDE

]. M. FRAENKEL
1919





