
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of A travers la Russie boréale

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: A travers la Russie boréale


Author: Charles Rabot



Release date: February 5, 2025 [eBook #75299]


Language: French


Original publication: Paris: Hachette, 1894


Credits: Laurent Vogel, Pierre Lacaze and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This book was produced from images made available by the HathiTrust Digital Library.)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK A TRAVERS LA RUSSIE BORÉALE ***





A TRAVERS


LA RUSSIE BORÉALE



  
  M. CHARLES RABOT EN COSTUME DE ROUTE.








CHARLES RABOT


A TRAVERS

LA RUSSIE BORÉALE


OUVRAGE CONTENANT 61 GRAVURES



  



PARIS

LIBRAIRIE HACHETTE ET Cie

79, BOULEVARD SAINT-GERMAIN, 79

1894

Droits de traduction et de reproduction réservés.









A TRAVERS




LA RUSSIE BORÉALE






CHAPITRE I




DE PÉTERSBOURG A KAZAN




Routes conduisant à la Petchora.—Le Volga.—Mouvement
de la navigation.—Iaroslav.—Vologda.—Nijni-Novgorod.—Les
populations finnoises du Volga.—Les Bulgares.—Lutte
des Finnois contre les Russes.—La colonisation
slave.—Les Tatars.





Qui a bu boira, affirme un proverbe; qui a voyagé
voyagera, pourrait-on dire non moins justement.
Revenu depuis dix mois du Grönland, l'inaction me
pesait. La nostalgie des pays du Nord m'avait pris,
de ces pays où j'ai passé heureux tant d'étés dans le
désert des montagnes et dans le silence des forêts.
Elles sont si belles, si grandioses, ces solitudes
mortes, si étranges dans leur fugitive parure d'éclatantes
colorations, qu'elles laissent toujours l'envie
cuisante de les revoir.


Après avoir exploré la Laponie, mes recherches
m'avaient conduit en 1885 sur les bords de la mer
Blanche. Pour continuer les études d'histoire naturelle
et d'ethnographie commencées dans ces voyages,
il me restait à aborder les régions situées à l'est de
cette mer: le bassin de la Petchora, l'Oural septentrional
et la Sibérie.


Avant la relation de notre exploration, indiquons
rapidement l'aspect de ces pays.


La Petchora, que nous proposons de descendre
jusqu'aux abords du cercle polaire, est un des fleuves
les plus grandioses d'Europe. La longueur de son
cours est évaluée à 1 483 kilomètres[1] et la superficie
de son bassin aux deux tiers de celle de la France.
Seuls le Volga, le Don et le Dnièpr ont un développement
supérieur. Ce vaste territoire, comme toute
la zone boréale de l'ancien continent, présente deux
aspects très différents. Le long de la côte de l'océan
Glacial s'étend l'immense solitude des toundras, vastes
plaines dépouillées d'arbres, marécageuses, continuant
dans l'intérieur du continent l'uniformité de la
mer qu'elles bordent. En arrière de ce désert commence
la grande forêt de la Russie septentrionale.
Sur des milliers de kilomètres s'étend une futaie
ininterrompue d'arbres verts. A la monotonie aride
de la toundra fait suite une uniformité verte, non
moins triste et non moins poignante. Par le paysage,
par la nature de ses produits et par la rigueur de
son climat, le bassin de la Petchora appartient déjà
au nord asiatique, et avec juste raison un naturaliste
anglais a donné à cette région le surnom de
Sibérie européenne. Vous passez l'Oural, un instant
le pays devient intéressant par le spectacle de montagnes
pittoresques, puis, de l'autre côté de la
chaîne, vous retombez dans une plaine pareille à celle
du versant européen, avec la même forêt et de mêmes
grands fleuves. Dans le bassin de l'Obi comme dans
celui de la Petchora, partout c'est le même aspect.
Vous parcourez des centaines de kilomètres et il vous
semble toujours être au même endroit. C'est l'infini
en monotonie. Tout l'intérêt du voyage est dans
l'étude des habitants.




[1] Strelbitzky.





N'ayant rien appris de la civilisation, les indigènes
de ces régions boréales offrent le spectacle de l'existence
menée par nos ancêtres préhistoriques. En examinant
les instruments en os qu'ils fabriquent, on
comprend ceux que les fouilles mettent au jour dans
nos pays, et à la lumière de cette comparaison les objets
de l'âge de la pierre perdent leur anonyme. Pour
mieux comprendre l'homme des temps géologiques,
nous irons une fois de plus étudier les primitifs, les
Zyrianes de la Petchora et les Ostiaks de l'Oural. Dans
la nature, tout se modifie, les animaux, les pierres,
les plantes; l'homme sauvage seul ne change pas.


Une fois le plan de l'exploration approuvé par le
Ministre de l'instruction publique, je sollicitai les
bons offices du gouvernement impérial. Le succès
d'une expédition en Russie dépend de la qualité de
vos recommandations; avec l'appui des fonctionnaires
tout devient aisé, sans leur concours les difficultés
restent invincibles. A la demande du service des missions
scientifiques toujours soucieux d'assurer le
succès de ses collaborateurs, le gouvernement impérial
voulut bien m'accorder son appui. En même
temps, la Société de Géographie de Saint-Pétersbourg
me promit son puissant patronage avec une amabilité
dont je lui garde une profonde reconnaissance. Que
MM. de Séménov et Gregoriev, président et secrétaire
général de cette importante association scientifique,
veuillent bien agréer ici l'expression de mes
remerciements. A leurs judicieux conseils et à leur
bienveillante intervention je dois la réalisation de
mon programme.


Pour atteindre la Petchora, trois routes s'offrent
au choix du voyageur.


La première part d'Arkhangelsk, passe par Pinéga,
Mézène, et débouche dans la Petchora à Oust-Zylma.
D'Arkhangelsk à Oust-Zylma, le pays et les indigènes
sont peu intéressants, et à partir de cette dernière
ville on doit remonter la Petchora à contre-courant
pour atteindre l'Oural: d'où fatigues et perte de
temps.


La seconde route a pour point de départ Vologda;
elle suit la Soukona, puis la Vytchégda jusqu'à
Oust-Syssoltsk, traverse ensuite une région marécageuse
sur une mauvaise chaussée. Avec les lourds
bagages que l'on traîne avec soi au début d'un voyage,
cet itinéraire n'est guère pratique.


La troisième route est tracée par le Volga[2], puis
par la Kama et ses affluents jusqu'à Tcherdine. Ces
rivières forment une partie de la grande artère
commerciale de la Russie et amènent le plus aisément
du monde à 300 kilomètres seulement de la
vallée supérieure de la Petchora. Et cette dernière
distance est facilement parcourue sur des cours d'eau,
puis sur un étroit portage. Cette route est la plus
facile et en même temps la plus intéressante de toutes
celles aboutissant à la Petchora. Vous traversez la
partie active de la Russie et au milieu de ce mouvement
vous rencontrez des populations figées dans un
passé vieux de plusieurs siècles. Les indigènes de la
Russie orientale ont conservé leurs costumes archaïques,
leurs usages particuliers, même leurs pratiques
païennes. Il y a là des gens intéressants, dont
l'étude est une introduction nécessaire à celle des
Zyrianes et des Ostiaks, leurs cousins germains. Pour
toutes ces raisons, je me décidai à prendre la route du
Volga, et le 19 juin 1890 je quittai Saint-Pétersbourg,
à destination de Rybinsk, par le chemin de fer de
Moscou.




[2] Suivant l'usage français nous écrivons le Volga. En russe,
on sait que le nom de ce fleuve est, au contraire, féminin.





Après vingt-trois heures de route, nous arrivons à
destination. Autour de la gare une grande plaine
mélancolique; pas un mouvement de terrain indiquant
le voisinage d'un fleuve. Nous montons en voiture,
traversons au galop la ville, puis tout à coup
nous voici sur le bord d'un énorme trou rempli d'eau.
La terre est fendue là brusquement en une large
crevasse au fond de laquelle traîne une rivière. C'est
le Volga.


Le fleuve est tout obstrué d'énormes chalands et le
bleu du ciel rayé de centaines de mâts. On dirait une
forêt ébranchée poussée au milieu de l'eau. Nous nous
embarquons, le vapeur part et la file des bateaux s'allonge
toujours; on la croit terminée et un peu plus loin
elle recommence. Au delà du port le paquebot croise
des remorqueurs tirant une escadrille de pesantes
barques; après apparaissent de longs trains de bois
avec de petites maisonnettes et une nombreuse population,
hameaux flottant à la surface du fleuve,
puis ce sont des barges aux formes lourdes et massives
comme devait en avoir l'arche de Noé. Sans
cesse, jour et nuit, la procession de bateaux monte le
Volga, apportant les blés de la Russie centrale, le sel
et les poissons de la Caspienne, les fers de l'Oural,
les denrées de la Sibérie et de la Perse, les marchandises
du Nord et du Midi. En moyenne, chaque année,
14 000 bateaux montés par 300 000 hommes circulent
sur le haut fleuve pendant les six mois de navigation.
Comme une marée montante, l'Asie pénètre par le
Volga à travers la Russie jusqu'à 300 kilomètres de
Pétersbourg. Spectacle absolument nouveau pour
nous autres Occidentaux; la vue de ce mouvement
donne la sensation d'une autre partie du monde, vous
devinez l'approche de l'Asie.


Quelques heures après avoir quitté Rybinsk, je
débarquai à Iaroslav pour me rendre le lendemain
à Vologda. Mon itinéraire sur la Petchora traversant
la partie orientale de l'immense gouvernement dont
cette ville est le chef-lieu, on m'avait recommandé
d'aller présenter mes devoirs au gouverneur. De
Iaroslav à Vologda c'est un voyage de 300 kilomètres,
une simple excursion pour les Russes, habitués à ne
compter les distances que par 1 000 kilomètres.


Le trajet se fait par un chemin de fer à voie étroite.
Un seul train par jour circule dans chaque sens, la
vitesse du convoi est de 19 kilomètres à l'heure,
jugez du trafic du pays et de l'agrément du voyage.


Après avoir roulé pendant onze heures avec une
lenteur de sommeil, j'aperçois tout à coup au bout
d'une plaine trente-cinq tours, dômes et minarets qui
émergent du sol comme de la pleine mer. C'est Vologda.
Pour 18 000 habitants la ville compte 54 églises.
C'est une des plus fortes proportions que l'on trouve
en Russie, où Dieu sait si les églises sont nombreuses.


Les villes russes, il faudrait toujours les regarder
de loin, et ne jamais y entrer. A distance, leur panorama
d'églises multicolores les fait paraître magnifiques;
lorsque vous y pénétrez, vous n'y trouvez
qu'un grand village.


Vologda est située sur les bords de la Vologda,
affluent de la Soukona qui se jette elle-même dans
la Dvina du Nord. De Vologda à Arkhangelsk, ces
rivières forment une voie fluviale parcourue par des
paquebots pendant la belle saison. Souvent la baisse
des eaux arrête la navigation; aux personnes qui
voudraient entreprendre ce voyage on doit par suite
conseiller de le faire au plus tard dans la première
quinzaine de juillet.


Le gouverneur de Vologda me fit un fort aimable
accueil. Il eut la bonté de me remettre un otkrytyilist,
c'est-à-dire une lettre générale de recommandation
pour les autorités de la province, et de prescrire
l'envoi d'un ouriadnik (gendarme de campagne) à ma
rencontre sur la Petchora. La présence de ce soldat
aurait pour effet d'aplanir toutes difficultés s'il s'en
présentait.


De retour à Iaroslav, je continuai ma route sur le
Volga. Jusqu'à Nijni-Novgorod la navigation dure
trente-cinq heures.


Toujours la même impression. Le paysage n'est
pas grandiose, il ne frappe pas, mais à chaque instant,
l'attention est attirée par une scène amusante
ou par un motif de croquis gai ou curieux.


Au coucher du soleil le panorama devient extraordinaire.
Sur un ciel pourpre s'enlèvent en vigueur
les églises éparses dans la campagne. Les dorures
des dômes semblent en feu, et à travers les croisillons
des campaniles apparaissent des pans de ciel rouge
comme de gros cierges allumés appliqués sur les
murailles blanches.


Le 25 juin au matin, voici Nijni-Novgorod, cette
ville fameuse dont le nom éveille dans l'imagination
une fantasmagorie de scènes pittoresques.


Le soleil est de feu, le ciel d'un bleu éclatant, et
partout des blancheurs vibrantes. Devant nous se
dresse une colline de remparts, de tours, de clochetons
et de minarets, tout cela d'un relief extraordinaire
sous la lumière éblouissante. A droite c'est une
plaine de maisons basses, dominée par une énorme
cathédrale rouge, étincelante d'or et de reflets métalliques;
autour, deux fleuves, le Volga et l'Oka,
larges chacun d'un kilomètre, et peuplés de bateaux.


Devant le port, les rues sont sales, mal pavées,
bordées de constructions en briques badigeonnées à
la chaux. Nulle part un magasin de quelque apparence,
nulle part un restaurant ayant bon air; rien
que des échoppes et des cabarets. Ici nous sommes
dans la partie active de Nijni et l'on pourrait se
croire dans un faubourg. A part les luxueux étalages
de Pétersbourg et de Moscou, je n'ai vu en Russie
aucun magasin comparable à ceux de nos plus modestes
villes de province. Ne croyez pas pourtant ces
boutiques mal approvisionnées: telle échoppe d'aspect
misérable renferme pour des centaines de mille
francs de marchandises.


Partout l'animation est grande. Dans la foule, peu
ou point de chapeaux, rien que des casquettes. Voici
des marchands, tout de noir vêtus, avec une grande
et ample lévite, des moujiks avec la traditionnelle
chemise rouge, des Tatars coiffés de bonnets en peau
de mouton, des marchands de poissons secs, d'autres
chargés de chapelets de biscuits, des mendiants
déguenillés, des nonnes, et au milieu de cette cohue
un va-et-vient incessant de drochki et de véhicules
bizarres. En Russie, quiconque a quelques sous en
poche va en voiture.


Sur la presqu'île entre le Volga et l'Oka, est située
la ville de la foire. A ce mot de foire, ne vous représentez
pas un fouillis pittoresque de baraques,
d'échoppes et de cirques en plein vent. Rien de plus
banal que cette ville, un vaste damier de maisons
basses disposées au rez-de-chaussée en magasins,
avec des églises, des hôtels, des restaurants de toute
catégorie, des théâtres, des cafés-concerts et le reste.
Pour le moment, tout est désert. C'est un quartier
habité seulement quelques semaines, et le reste du
temps abandonné.


La foire est ouverte le 25 juillet, par un service
divin, et close officiellement le 6 septembre; mais
l'évacuation des marchandises n'est guère achevée
avant le 20.


Le chiffre des affaires qui se traitent à Nijni
pendant cette période d'un mois et demi varie de
625 à 750 millions de francs. C'est, comme on le sait,
le principal événement dans la vie économique de la
Russie. A Irbit, dans la Sibérie occidentale, au mois
de février, se tient une seconde foire, moins importante,
mais encore très fréquentée.


De Nijni rayonnent de nombreuses lignes de navigation
sur le Volga et ses affluents. Quatre compagnies
font le service jusqu'à Astrakane; trois vont à
Perm par la Kama, une à Oufa par la Kama et la
Bielaya, une également à Viatka par la Kama et la
Viatka. Enfin, de Nijni des vapeurs remontent l'Oka
jusqu'à Riazane. Ces différentes rivières qui s'embranchent
sur le Volga, comme des rameaux sur un
tronc, portent la vie à un territoire dont la superficie
est triple de celle de la France. Sans le Volga, la
Russie aurait été un désert fermé à la colonisation.


Tous les vapeurs du Volga et de la Kama font
escale à Kazan; j'avais donc le choix. La meilleure
compagnie est celle de Caucase et Mercure. Ses steamers
du type américain offrent le luxe et le confort
des grands paquebots. Ces superbes vapeurs sont
commandés, m'a-t-on dit, par des officiers de la marine
impériale, un gage de sécurité dont les gens
prudents ne doivent pas faire fi. La navigation sur
le Volga est souvent dangereuse en automne lorsque
les eaux sont basses. Pendant mon séjour en Russie,
plusieurs naufrages suivis de morts d'hommes ont
eu lieu sur ce fleuve.


Pour me rendre à Kazan, je pris la compagnie
Samoliote qui a le service de la poste.


Le prix du passage de Nijni à Kazan, pour une distance
de 400 kilomètres, est seulement de 6 roubles;
en payant le prix de deux billets, j'ai la jouissance
exclusive d'une spacieuse cabine établie sur le pont.
En Russie les tarifs des transports sont très bas et
calculés en raison inverse des distances. Ainsi de
Nijni à Perm, pour un voyage de 1 700 kilomètres, il
n'en coûte en troisième que 3 roubles, 9 francs au
cours d'alors.


A partir de Nijni-Novgorod le paysage est indifférent.
Le Volga devient large de 1 000 à 1 500 mètres,
avec des eaux jaune sale. La rive droite présente
généralement des escarpements, rebords du ravin
creusé par le fleuve; à gauche, ce ne sont qu'îles de
sable, prairies et terres basses.


Aux environs de Nijni commence la région finnoise.
Le bassin moyen du Volga est une mosaïque
de races. Grande route ouverte entre la Russie centrale
et l'Asie, ce fleuve a été suivi par les peuples
qui marchaient vers l'Occident et ceux qui voulaient
s'ouvrir le chemin de l'Orient. Chaque invasion a
amené dans le pays une race nouvelle, et chaque race
s'est ensuite établie au milieu de ses voisins. Vous
trouvez ainsi côte à côte des Finnois, des Tatars
et des Russes. Chacun de ces différents peuples n'est
point cantonné dans un territoire nettement délimité:
à côté d'un groupe finnois vous rencontrez un
village tatar et au milieu des Musulmans des Russes.
Comme de puissants torrents, les grands courants
des invasions passées par la vallée du Volga ont
rompu la masse compacte des populations primitives,
et de l'ancien niveau humain il ne reste que des
témoins pareils à ces collines isolées au milieu des
plaines, vestiges d'antiques formations géologiques.


Dans la région que nous traversons, le substratum
ethnique a été formé par les Finnois et par les Bulgares.
Ce dernier peuple a aujourd'hui disparu;
mais grand a été son rôle, et durable a été son
influence sur les populations. Il a constitué le premier
centre de civilisation dans la Russie orientale.


Les Bulgares habitaient la région de Kazan et probablement
s'étendaient dans la vallée inférieure de
la Kama. Les ruines de Bolgar, leur capitale, se trouvent
près du village Ousspenskoyé, sur la rive gauche
du Volga, à 7 kilomètres du fleuve, un peu en aval
de son confluent avec la Kama.


Le moine Nestor, le Grégoire de Tours de la Russie,
mentionne simplement les Bulgares. Tous les renseignements
que nous possédons sur ces anciens habitants
de la vallée du Volga viennent des Arabes, avec
lesquels il a été en contact dès le Xe siècle.


Les Bulgares étaient un peuple commerçant, en
possession du monopole des échanges entre l'Europe
et l'Asie centrale, comme l'ont aujourd'hui les Russes.
Aux Arabes ils fournissaient les marchandises du
Nord, et aux Finnois celles d'Asie, que ceux-ci transportaient
ensuite en Occident.


Du pays des Bulgares pour parvenir dans l'Europe
occidentale, les marchandises d'Orient suivaient deux
routes différentes. Une partie remontait la Kama, puis,
par l'intermédiaire des Permiens, descendait la Dvina
ou la Petchora et atteignait l'océan Glacial, d'où les
Normands les transportaient par mer en Occident. La
découverte de monnaies sassanides, indo-bactrianes,
koufiques, anglo-saxonnes, germaniques, et d'objets
indous ou chinois dans la vallée de la Kama a permis
de jalonner cet ancien itinéraire du commerce de
l'Orient. La seconde route était tracée par le haut
Volga et exploitée par les Mériens, les ancêtres des
Tchérémisses. Par cette voie les produits de l'Asie
parvenaient à Novgorod.


Les Normands sont venus jusqu'à Bolgar. Heyd
n'hésite pas à reconnaître des Scandinaves dans de
prétendus marchands russes descendus en bateaux
par le Volga[3].




[3] «Ce nom (de Russe), qu'ils se donnaient eux-mêmes, leur
stature haute et élancée, leurs usages singuliers que décrit
Ibn Fosslan pour les avoir vus lui-même en 920, tout cela
démontre suffisamment, écrit le savant historien, qu'il ne
s'agit pas ici de ces tribus slaves auxquelles le nom de Russes
n'a été donné que par la suite des temps, mais de tribus scandinaves.»
Heyd, Histoire du commerce du Levant au moyen âge.
Leipzig. Harrassowitz.





Des traces d'influence scandinave sont encore aujourd'hui
reconnaissables chez les Tchérémisses,
comme nous l'expliquerons plus loin. Il faut donc
agrandir considérablement vers l'est la zone de pénétration
des anciens Normands.





Les Bulgares vendaient aux Arabes des nattes en
écorce de tilleul, industrie encore actuellement répandue
dans la vallée du Volga, du miel et de la cire
fournis par les Finnois, grands éleveurs d'abeilles, de
l'ambre venu des bords de la Baltique par l'intermédiaire
des Scandinaves et des Mériens, enfin de l'ivoire
de mammouth et des fourrures du Nord apportés par
les Permiens. Ce dernier commerce prit une très grande
importance après que Zobeïda, femme d'Aroun al-Raschid,
eut mis à la mode en Orient les pelisses de
zibeline et d'hermine. Il y a dix siècles, comme aujourd'hui,
la mode était souveraine. Les Arabes achetaient
en outre des peaux de loutres, de castors, de martes
et de renards noirs. Ce dernier article était expédié
jusqu'en Espagne. En échange de ces pelleteries, les
Asiatiques apportaient à Bolgar des pierres précieuses,
des perles de verre, des étoffes de soie, des
bijoux et probablement aussi des kauris (Cypræa
moneta) qui leur venaient des Indes par caravanes.
Dès cette époque les Finnois du Volga employaient ce
coquillage comme bijoux[4]. Enfin, les habitants de la
vallée moyenne du Volga expédiaient du blé dans le
nord-ouest de la Russie. En 1229, les Bulgares sauvèrent
la Russie sousdalienne d'une famine terrible
par leurs envois de céréales.




[4] Dans les tombes des Mériens, le comte Ouvarov a trouvé
des kauris.





Le commerce n'attirait pas seul les Arabes sur le
Volga; les curieux y venaient aussi pour jouir du
spectacle, absolument étrange pour les Orientaux,
d'un pays où, durant l'été, une pâle clarté prolonge
le crépuscule jusqu'à l'aurore. La longueur du jour
en été et sa brièveté en hiver sont mentionnés par
tous les auteurs arabes comme des phénomènes
absolument extraordinaires[5]. Suivant la pittoresque
expression du savant colonel Yule, Bolgar était pour
le monde arabe ce qu'est Hammerfest pour les touristes
du XIXe siècle.




[5] Voir la Géographie d'Edrisi, traduite par Jaubert, 1840,
et Voyages d'Ibn Batoutah.





Frappé par la haute civilisation des Arabes, Almas,
fils de Silkah, roi de Bolgar, envoya à Bagdad en 921
des ambassadeurs chargés de lui amener des savants
versés dans l'étude du Coran et des architectes pour
élever des mosquées et des forteresses. Le khalife
répondit à sa demande en lui envoyant Sohoussen
el-Rassi et Akmed ibn Fosslan, celui-là même qui
nous a laissé de précieux renseignements sur Bolgar.


Almas se convertit[6] à l'islamisme, ses sujets suivirent
son exemple, et jusqu'en 1573 la vallée moyenne
du Volga fit partie du monde musulman. C'est la
région la plus septentrionale où ait pénétré l'influence
arabe. Avec le zèle des néophytes, les Bulgares essayèrent
de faire des prosélytes parmi les Slaves, et tentèrent
de convertir à leur foi Vladimir, qui devait introduire
parmi ses sujets le christianisme byzantin.




[6] D'après la chronique de Kaswing, la conversion des Bulgares
à l'islamisme n'aurait eu lieu que dans la première
moitié du XIIe siècle; suivant Ibn Fosslan, elle remonterait à 922.
Cette dernière date nous paraît la plus vraisemblable. Edrisi,
qui vécut dans la première moitié du XIIe siècle, mentionne déjà
à cette époque l'existence d'une grande mosquée à Bolgar.





D'après les historiens arabes, Bolgar est restée une
bourgade, une sorte de station de nomades[7] jusqu'en
1236, époque à laquelle elle fut prise par les Tatars,
conduits par Souboudaï Bagadour. Alors commence
une période tatare dans l'histoire du pays. Elle ne fut
pas dépourvue de prospérité, et de cette époque datent
peut-être les édifices dont les ruines subsistent aujourd'hui.
A cette date les Bulgares semblent être
arrivés à un degré de civilisation supérieur à celui
auquel étaient parvenus les Russes. Sous la direction
des Arabes ils étaient devenus des architectes habiles
et les princes de Sousdalie les appelaient dans leurs
États pour y construire des palais et des églises.
En 1300 Bolgar fut de nouveau prise par les Tatars.
Pour punir les habitants d'avoir oublié les préceptes
du Coran, les envahisseurs saccagèrent la ville et
massacrèrent en partie la population. Ce fut le coup
de grâce; désormais Kazan, fondé au milieu du
XIIIe siècle par un neveu de Gengis Khan, allait prendre
dans la vallée du Volga la place de Bolgar.




[7] Saveljew, Ueber den Handel der Wolgaischen Bulgaren
im neunten und zehnten Jahrhundert. Erman's Archiv, VI.





A quelle race appartenaient ces Bulgares? C'est
une question très controversée. D'après certains
auteurs, les Bulgares seraient des Finnois; une nombreuse
population appartenant à cette race ne se
trouve-t-elle pas encore dans le pays; suivant d'autres,
ils seraient les ancêtres des Slaves. Les crânes
découverts à Bolgar présentent une grande analogie
avec ceux des tumuli du gouvernement de Moscou
datant du VIIIe au Xe siècle et qui sont attribués aux
Slaves[8]. M. Chpilevsky voit au contraire dans les
Tatars de Kazan et les Tchouvaches les descendants
des Bulgares, les uns avec le caractère plus spécialement
turc, les autres avec le caractère plus particulièrement
finnois[9].




[8] Maliev.







[9] Rambaud, le Congrès de Kazan, in Revue scientifique, 1879.
A cet excellent article nous avons fait de nombreux emprunts
pour ce résumé historique.








Profonde a été l'influence exercée par les Bulgares
sur les populations finnoises. Ils leur ont appris l'art
de construire des maisons, l'agriculture et l'industrie
pastorale. Ils ont été les premiers éducateurs des
Tchérémisses.


Si les Bulgares ont aujourd'hui disparu, fondus dans
les autres races, en revanche très nombreuses sont
restées les populations finnoises dans la région du
Volga. Leur effectif peut être évalué à 1 500 000, et sur
ce nombre 594 000 appartiennent au gouvernement
de Kazan. Ces Finnois sont désignés sous le nom de
Finnois du Volga, pour les distinguer de ceux de la
Baltique et du groupe permien. On les divise en trois
races: les Mordvines, les Tchérémisses et les Tchouvaches,
ces derniers plus ou moins métissés suivant
les régions.


Sur la rive droite du Volga sont établis les Mordva
ou Mordvines, dans les gouvernements de Nijni-Novgorod,
Penza, Simbirsk et Saratov. Rittich évalue
leur nombre à 791 954, Maïnov à 1 148 800. Ils ont
été profondément modifiés par l'influence russe. Au
témoignage de Maïnov, pas moins de 300 000 Mordvines
ont complètement oublié leur langue maternelle
et ne parlent plus aujourd'hui que le russe[10].




[10] Ignatius, les Peuples Finno-Ougriens. Journal de la Société
de statistique de Paris, 1886, no 2.





Au nord et au nord-est des Mordvines habitent les
Tchérémisses. Leur nombre est également assez difficile
à fixer, les évaluations présentent des différences
de 70 000. Certains documents évaluent le
chiffre de ces Finnois à 329 364[11], d'autres à 259 745[12].




[11] Kalendar Voljskago Viestnika na 1883 god. Kazan, 1888.







[12] Ignatius, loc. cit. Ce chiffre est également adopté par
M. Sommier (Note di viaggio, Florence, 1889).







A notre avis, leur effectif doit être au moins de 300 000.


Cette population est fractionnée en trois groupes
d'inégale importance. Sur la rive droite du Volga,
autour de Kosmodémiansk et de Tchéboksari, se
trouve, à côté des Tchouvaches, un îlot comptant
42 000 individus[13]. Ce sont les Tchérémisses de montagnes,
ainsi appelés en raison de la nature élevée de
la rive qu'ils habitent, par opposition aux Tchérémisses
des prairies, établis sur la rive gauche ordinairement
basse. Au nord-est, dans le triangle dessiné
par le Volga, la Vétlouga et la Viatka, à cheval sur
les gouvernements de Kazan, de Kostroma et de
Viatka, se rencontre le groupe le plus compact de
ces Finnois. Ils sont là environ 183 000[14]. 5 460 habitent
en outre le gouvernement de Nijni-Novgorod.
Le troisième groupe tchérémisse se trouve plus à
l'est, complètement isolé, dans l'Oural et le gouvernement
d'Oufa. Il compte de 50 000 à 70 000 individus.




[13] J.-N. Smirnov, Tchérémissis, Kazan, 1889.







[14] Id. ibid.





La dispersion actuelle des Tchérémisses est le
résultat d'un exode de ce peuple vers le nord-est.


La vallée moyenne de l'Oka et la rive droite du
Volga jusqu'à la Soura ont été le berceau primitif des
Tchérémisses[15]. L'arrondissement de Sousdal (gouvernement
de Vladimir) est le territoire le plus occidental
où des traces de ces Finnois aient été constatées[16].
Dans le gouvernement de Nijni-Novgorod,
de nombreux noms de lieu dont le sens ne peut être
expliqué que par la langue tchérémisse témoignent
de l'ancienne occupation du pays par ce peuple. Au
XVIe siècle, des Tchérémisses étaient encore établis
dans les limites de cette province.




[15] Id. ibid.







[16] Dans le gouvernement de Vladimir se trouvent deux
villages portant le nom caractéristique de Tchérémisk.





Sous la poussée des Mordvines, ces Finnois quittèrent
les vallées de l'Oka et de la Soura et partirent
à la recherche de nouvelles terres. Un groupe, passant
le Volga, remonta la Vétlouga, pour se diriger
vers la Viatka. Une autre fraction du peuple tchérémisse
longea la rive droite du Volga, puis traversa
le fleuve et alla s'établir dans le nord du gouvernement
actuel de Kazan.


A la fin du XVe siècle, les Tchérémisses avaient
atteint la région qu'ils occupent actuellement, laissant
sur la rive droite du Volga une arrière-garde, aujourd'hui
fortement entamée.


Cette migration s'est effectuée par étapes, et dans
chaque étape les émigrants ont séjourné longtemps.


Les traditions des Tchérémisses ont conservé le
souvenir de ces déplacements. Les habitants du district
de Tsarévokoktchaïsk racontent que leurs ancêtres
étaient originaires de la vallée de la Soura, et
ceux du district de Kosmodémiansk que leurs pères
habitaient jadis à l'ouest de cette rivière dans le gouvernement
de Nijni-Novgorod. Très caractéristique
est la prière des Tchérémisses du gouvernement de
Kostroma dans laquelle ils demandent aux dieux de
leur donner autant de blé qu'il y a de sable dans le
Volga. Cette invocation remonte sans aucun doute au
temps reculé où les ancêtres de la population actuelle
habitaient les bords du fleuve[17].




[17] Cet historique des migrations de peuple tchérémisse est
résumé d'après l'excellent ouvrage de M. Smirnov, Tchérémissis,
que nous aurons souvent l'occasion de citer.





Du noyau tchérémisse refoulé au nord du Volga
se détacha au XVIIe siècle un groupe nombreux envoyé
par le gouvernement russe pour coloniser le pays
des Bachkirs. Telle a été l'origine de l'îlot tchérémisse
du gouvernement d'Oufa.


Dans la vallée du Volga, sur la rive droite du fleuve,
à côté des Tchérémisses, habitent les Tchouvaches.
Les auteurs ne sont pas d'accord sur la place de cette
race dans les classifications ethnologiques; les uns
la regardent comme un rameau turc modifié par l'influence
finnoise; les autres, comme des Finnois tatarisés.
Comme nous le dirons plus loin en détail,
autour de Tsevilsk les Tchouvaches ont assez bien
conservé le caractère finnois; ceux qui habitent plus
au sud ont, au contraire, adopté la civilisation turque.
L'effectif de cette race est évalué à 550 000, disséminés
dans les gouvernements de Kazan, Simbirsk et
Saratov. Le groupe le plus important massé autour
de Tsevilsk compte environ 450 000 individus.


En bloc les Finnois du Volga peuvent être évalués
actuellement à 1 500 000. A cet effectif, si on ajoute
le groupe permien, c'est-à-dire les Votiaks, les Permiaks
et les Zyrianes, puis les Caréliens et les Lapons
du gouvernement d'Arkhangelsk, enfin les Finnois
de Finlande et ceux des provinces Baltiques, on
arrive à un total de 4 millions et demi de Finnois
établis dans la Russie septentrionale. Au milieu de la
grande masse slave, ces différentes races sont aujourd'hui
éparses comme des îlots témoins d'un continent
disparu, mais aux premiers âges de l'histoire elles
formaient un groupe compact et continu de l'Oural à
la Baltique.


Au nord, les Tchoudes Zavolotskaïens, les ancêtres
des Caréliens actuels, reliaient le groupe permien à
celui de Finlande. D'un autre côté, dans le bassin du
haut Volga, les Finnois étaient rattachés à leurs congénères
des bords de la Baltique par des peuples
aujourd'hui disparus, les Vesses, les Muroniens et
les Mériens dont l'origine finnoise a été mise en
lumière par les belles recherches des savants russes,
notamment du comte Ouvarov. Les Vesses étaient
établis autour du Bielozero, dans cette région aux
eaux indécises, qui commande l'accès du bassin du
Volga et de celui de la Dvina. Les Muroniens, dont le
nom s'est conservé jusqu'à nos jours dans celui de
la ville de Murom, occupaient la vallée de l'Oka;
entre ces deux peuples habitaient les Mériens, les
ancêtres des Tchérémisses[18] dans les gouvernements
de Iaroslav et de Vladimir, autour du lac de Péréslav
et de Rostov; de ce centre ils rayonnaient dans les
gouvernements de Moscou, de Tver, de Kostroma,
de Nijni-Novgorod, de Riazane et de Toula. Ainsi,
toute la Russie septentrionale et une grande partie
de la Russie centrale, notamment la région voisine
de Moscou, le centre actuel du monde slave, ont été
occupées par des races finnoises, à une époque relativement
rapprochée[19].




[18] Dans un fort intéressant mémoire (Sur la parenté ou les
rapports des Mériens et des Tchérémisses, en russe) M. T. Smirnov
démontre l'étroite parenté des deux peuples à l'aide de la
philologie, ainsi que l'avait déjà indiqué Castren. Comme les
Tchérémisses actuels, les anciens Mériens portaient des vêtements
ornés de galons et en guise de bijoux des colliers de
monnaie (Ouvarov).







[19] Veské, Slaviano-finskiia koultournyia otnochéniia po dannim
yazika, Kazan, 1890.





Dans cette partie de l'Empire des tsars s'est produit
un phénomène ethnologique semblable à celui dont
l'Allemagne du Nord a été le théâtre. De même que
les Slaves, habitants primitifs du Brandebourg et de
la Prusse, ont été absorbés par les Allemands, de
même les Finnois d'une partie de la Russie ont disparu
sous la pression des Slaves. Longtemps on a pensé
que cette substitution d'une race à une autre s'était
produite pacifiquement, qu'il y avait eu lente infiltration
d'un peuple dans l'autre. L'étude des anciens
documents montre, au contraire, que les premiers
rapports des Slaves et des Finnois furent loin d'être
pacifiques. Entre les envahisseurs et les envahis, les
luttes furent très vives. Lorsque les Novgorodiens pénétrèrent
dans le pays des Tchoudes Zavolotskaïens, ils
rencontrèrent une résistance acharnée des indigènes.
En 1078, Gleb Sviatolovitch, prince de Novgorod, fut
tué dans une rencontre avec ces Finnois. Le peuple a
conservé dans ses légendes le souvenir des combats
soutenus par les indigènes contre les envahisseurs[20].




[20] Dans le gouvernement de Vologda, des excavations portent
le nom caractéristique de poghibelnitsy (mot à mot: endroit
où l'on meurt). Au-dessus de ces trous les Tchoudes élevaient,
au moyen de troncs d'arbres, des terre-pleins et du haut de
ces forteresses se défendaient énergiquement. La lutte devenait-elle
inégale, ils coupaient les pieux qui soutenaient l'édifice
et s'ensevelissaient sous les décombres, préférant la mort
à l'esclavage, absolument comme des héros de l'antiquité.
Annuaire du gouvernement de Vologda. Lieux dits. Livre très
intéressant.





Les Mériens résistèrent également aux Novgorodiens.
Les noms de localités dont les racines évoquent
des idées de guerre et de carnage, très nombreux dans
la région occupée jadis par ce peuple, témoignent
de ces luttes. Leurs descendants les Tchérémisses,
aujourd'hui si paisibles, alliés aux Tatars, ont vigoureusement
résisté aux Russes. Après la chute de Kazan
ils reconnurent la suprématie de Moscou; mais cette
soumission fut de courte durée. En 1572 eut lieu un
premier soulèvement. La répression énergique qui
suivit ne découragea pas les Finnois; dix ans, puis
vingt ans plus tard, ils se révoltèrent de nouveau.
Un demi-siècle seulement après la prise de Kazan,
les Tchérémisses acceptèrent définitivement la domination
russe. Encore, de temps à autre, des séditions
éclatèrent-elles. En 1609 par exemple, ils incendièrent
le ville de Tsévilsk[21].




[21] J.-N. Smirnov, loc. cit.





Une fois la résistance des populations finnoises
brisée, les colons russes arrivèrent; à leur contact
les allogènes se fondirent et perdirent jusqu'au souvenir
de leur origine et de leur nationalité.


Deux conditions particulières ont favorisé la colonisation
russe en pays finnois. Tout d'abord la nature
même de la région. Les peuples qui habitent des
plaines résistent moins que les montagnards à l'assimilation.
D'autre part, le paysan russe est un
merveilleux colon. Il n'a pas grandes prétentions,
le brave moujik, il ne se présente pas comme le
représentant orgueilleux d'une race supérieure, il
n'affiche aucun mépris pour les races inférieures
au milieu desquelles il vit. Son état social diffère peu
de celui de ses voisins: autant de conditions qui
facilitent la fusion. Avec quelle rapidité s'est faite
cette fusion, une fois les premières luttes terminées,
une légende mordvine en témoigne dans une histoire
naïve. Le grand-prince de Sousdal, Georges II, le fondateur
de Nijni-Novgorod, descendait le Volga, racontent
les Mordvines, lorsqu'il vit sur une montagne
de la rive droite les indigènes occupés à sacrifier à
leurs dieux. A la vue du cortège princier, les anciens
de la peuplade envoyèrent de suite des jeunes gens
offrir au maître de la viande et de la bière. En
route, les envoyés mangèrent et burent l'offrande
destinée au grand-prince et en place lui présentèrent
de la terre et de l'eau. Georges considéra ce présent
comme le signe de la soumission des indigènes et
continua sa route. Dans les endroits où il jetait une
pincée de cette terre, il naissait un bourg russe; là
où il en jetait une poignée, surgissait une ville.
Ainsi, conclut la légende, la terre des Mordvines fut
soumise aux Russes[22].




[22] A. Rambaud, d'après M. Melnikov, loc. cit., in Revue scientifique,
17 mai 1879.





La fusion des deux races slave et finnoise a marqué
les Russes d'une empreinte profonde, indélébile, à la
fois physique et morale. Les Scythes, les ancêtres
des Slaves, d'après le professeur Bogdanov, avaient
le crâne allongé. A mesure que l'on approche de
l'époque actuelle, cette forme se modifie, et aujourd'hui
les crânes courts dominent parmi les Russes.
D'après M. Sommier, le savant voyageur italien, dont
les travaux sur l'ethnologie de la Russie font autorité,
cette modification ostéologique provient en
partie de l'union des Slaves aux Finnois[23].




[23] S. Sommier, Un Estate in Siberia. Lœscher, Florence, 1885.





Tous les voyageurs sont d'accord pour reconnaître
aux Finnois un entêtement invincible. Quand ils ont
dit non, inutile d'insister, on perdrait son temps[24].
Dans l'amalgame des deux races les Slaves ont hérité
de cette ténacité dans les entreprises qui fait leur
gloire et leur force sur les champs de bataille.




[24] S. Sommier, Note di viaggio. Florence.





A côté des Finnois, les Tatars forment un élément
important dans la population du gouvernement de
Kazan. Sous le nom de Tatar, les Russes désignent
les différentes tribus de race turque et de religion
musulmane établies sur le territoire européen de
l'empire. Dans leur bouche, Tatar est synonyme de
Mahométan. Actuellement l'effectif de ces croyants
dans la Russie d'Europe est d'environ deux millions
et demi, un million et demi dans le bassin du Volga
et le reste en Crimée.


Les Tatars sont les débris des invasions mongoles
restés sur le sol russe. Séparés de leurs vainqueurs
par la religion et par l'organisation de la famille, les
vaincus ne se sont point fondus avec leurs nouveaux
maîtres et dans la formation de la nationalité russe
n'ont point constitué un élément aussi important que
les Finnois.


Cependant leur influence n'a pas été sans importance
sur les Slaves. Sur les populations finnoises du
Volga, elle a été beaucoup plus marquée. Dans cette
partie de l'Europe s'est produit un phénomène d'assimilation
semblable à celui qui se passe aujourd'hui
en Afrique, où les Musulmans élèvent les peuplades
fétichistes à un état de civilisation relativement supérieur.
Les Tatars ont été les premiers éducateurs des
populations finnoises.


Les différentes tribus de race turque éparses dans
la Russie ont des origines très diverses; aussi pour
les reconnaître a-t-on l'habitude de joindre à la dénomination
générique de Tatars le nom de la région
où ils sont établis. On distingue ainsi les Tatars de
Riazane, d'Astrakane, de Kazan, etc.


Les Tatars de Kazan sont des Turcs mélangés
d'éléments mongols. On observe surtout des yeux
bridés et des pommettes saillantes dans les classes
inférieures; les gens aisés ont, au contraire, un type
aryen assez marqué, dû à des unions fréquentes avec
des coreligionnaires boukhares[25]. Ces musulmans se
donnent le nom de Bourgarliks; dans leur pensée ils
seraient les descendants des anciens Bulgares. Ce
sont, pour la plupart, des gens intelligents, sobres,
honnêtes, économes et de relations sûres. Leur force
musculaire est très grande, et sous ce rapport plusieurs
portefaix tatars jouissent d'une réputation
légendaire. Tous ont les oreilles très écartées de la
tête, déformation produite par l'usage de lourds
bonnets en peau de mouton.




[25] Sommier, Note di viaggio.





Le gouvernement de Kazan ne renferme pas moins
de 638 000 Tatars, la plupart établis dans la partie
nord-est de la province. Dans les arrondissements de
Mamadyche, Tétiouche et Tsarévokoktchaïsk, ils se
trouvent en nombre supérieur aux Russes.


Mieux que toute description, une courte statistique
fait ressortir le kaléidoscope des races établies autour
de Kazan. A côté des 638 000 Tatars vous rencontrez
850 000 Russes et 594 400 Finnois appartenant à trois
tribus distinctes. Ajoutez à cela quelques milliers
d'Allemands, de Polonais et de Juifs. Il y a là comme
un résumé vivant des principales populations de
l'Empire.







CHAPITRE II




KAZAN




L'Asie en Europe.—Progrès de l'industrie russe.—Climat de
Kazan.—Le faubourg tatar.—Vêtement des Tatars.—Politique
des Russes à l'égard des musulmans; ses résultats.





Dix-huit heures après avoir quitté Nijni, le vapeur
entre dans une immense plaine. Plaine d'eau à droite,
animée par le va-et-vient incessant de vapeurs; plaine
de verdure à gauche, brouillée d'une buée de chaleur.
Dans cette brume, sur une colline violette lointaine,
apparaît Kazan.


En débarquant vous avez une sensation d'Asie. Sur
la berge grouille une foule de portefaix tatars, de
mendiants déguenillés, de femmes en jupes roses,
jaunes ou vertes; un arc-en-ciel humain tremblote
devant vos yeux. Foule autour d'échoppes en plein
vent garnies de fruits éclatants de coloration, foule
autour de véhicules bizarres avec leurs douga multicolores
placées comme des diadèmes au-dessus
de la tête des chevaux, foule sur les pontons, devant
les magasins, autour des cabarets; partout une multitude
affairée et gesticulante, avec des bonnets en
peau de mouton, des calottes, des casquettes, des
kaftans noirs ou bleus, et des touloupes grises de
crasse.



  
  Scène dans une rue de Kazan.




Vous débarquez et aussitôt vingt bras se disputent
vos bagages; vous fuyez ces importuns, pour tomber
au milieu de mendiants qui tâchent d'émouvoir votre
pitié par de profondes révérences et par des signes
de croix. C'est un tumulte et un coudoiement auxquels
vous n'échappez qu'en sautant en voiture.


Le drojki roule lentement sur une épaisse couche
de poussière, tourne un coin de rue, et au bout d'une
plaine luisante de flaques d'eau vous apercevez sur
une colline un hérissement de clochetons, de tours,
de minarets, de coupoles, tout cela blanc et brillant,
comme une cristallisation de sucre candi sur un ciel
bleu. On a la vision d'une cité d'Orient.


Sept kilomètres séparent Kazan du Volga, sept kilomètres
de bouts de ville et de campagne entremêlés
de flaques d'eau.


La route suit la Kazanka, gravit un monticule, et
nous voici à Kazan, où Mme Vieuille, propriétaire de
l'hôtel de France, nous fait le meilleur accueil.


M. Mislavsky, professeur agrégé à la Faculté de
médecine, me réserve également la plus cordiale
réception; grâce à son inépuisable obligeance et à son
amabilité de tous les instants, Kazan est resté un de
mes meilleurs souvenirs de voyage. A un autre titre,
M. Mislavsky a droit à toute ma reconnaissance. Je
ne pouvais songer à mettre à exécution mes projets
d'exploration sans le concours d'un Russe, et avant
mon arrivée cet excellent ami avait eu la bonté de
m'assurer pour le reste du voyage la société d'un
jeune étudiant de l'Université, M. Alexis Carlovitch
Boyanus. Vigoureux, intelligent, débrouillard, plein
d'entrain, avec cela très bien élevé, Boyanus a été
pour moi un agréable compagnon autant qu'un précieux
collaborateur, et ce serait injustice de ma part
de ne pas rapporter en grande partie à son zèle le
succès de l'expédition. Le meilleur éloge que je
puisse faire de lui, c'est qu'après avoir voyagé trois
mois ensemble nous nous sommes quittés et nous
sommes restés bons amis.


Kazan est la ville la plus importante de la Russie
orientale, avec une population de 142 000 habitants[26],
une industrie prospère de cuirs et de savon, et une
université importante.




[26] D'après le recensement de 1886.





Kazan se compose de trois parties, la ville russe,
le Kremlin et le faubourg tatar. La principale artère,
la Vosskressenskaya, est une large rue bordée de
maisons basses; au bout se trouve l'Université, un
magnifique établissement scientifique dont les laboratoires
spacieux exciteraient l'envie de nos savants.
Sous le rapport de la bâtisse administrative, la Russie
n'est pas en retard, loin de là. L'Université de Kazan
compte des professeurs dont le nom fait autorité dans
toute l'Europe, et sous leurs auspices se publie un
important périodique[27].




[27] Troudy obchtchestva estestvoïspytatéleï pri imperatorskom
Kazanskom ouniversitetié.





Non loin de l'Université est installée, dans un joli
bâtiment en bois de style russe, une fort curieuse
exposition. Depuis plusieurs années les différentes
provinces de la Russie organisent à tour de rôle des
expositions régionales du plus haut intérêt. La première
impression en parcourant les galeries bien
remplies est celle de la puissance et de la vitalité
de l'industrie nationale. Depuis dix ans, les progrès
réalisés sont considérables, surtout dans les articles
de luxe. Actuellement la Russie peut se suffire à elle-même
et bientôt pourra faire concurrence aux autres
pays sur les marchés du monde. Le bas prix de la
main-d'œuvre lui assure dès aujourd'hui un avantage
marqué. Les amateurs de pittoresque regretteront
cependant l'abandon du style indigène pour les
dessins et les formes occidentales. Les modèles d'orfèvrerie
viennent de France; les cuillers à thé russes,
si recherchées à Paris, sont ici dédaignées par la
mode. Maintenant également plus de ces pittoresques
cotonnades si originales de dessin et de couleurs,
dont la vue était un plaisir pour les yeux; actuellement
les filateurs moscovites ne reproduisent plus
que les scènes banales de nos mauvais papiers peints.


J'aurais volontiers passé toute la journée à l'exposition,
mais sous ces bâtiments en bois la chaleur
était étouffante. Pendant mon séjour à Kazan le
thermomètre ne s'éleva pas au-dessus de +27° et
la température moyenne ne dépassa pas +20°, la
chaleur aurait donc été très supportable, si les maisons
avaient offert un peu de fraîcheur. Mais dans
ce pays où, l'hiver, la température s'abaisse à -34°,
toutes les précautions sont prises contre le froid
et non contre le soleil. Les doubles fenêtres de ma
chambre étaient fixées aux murs, hermétiquement
closes; pour aérer la pièce on ne pouvait ouvrir
qu'un petit carreau. Avec cela point de persiennes;
par suite la chambre a toujours la température d'une
serre chaude. De plus les maisons sont couvertes de
feuilles de tôle, qui n'entretiennent pas précisément
le frais dans les habitations.



  
  Scène dans une rue de Kazan.




A cette époque, Kazan, comme toute la région du
Volga moyen et inférieur, est une fournaise. Un
mois plus tard, le thermomètre s'élevait, à l'ombre,
à +37°,6, et à 9 heures du soir marquait encore
+30°,2. En juillet 1890, la température moyenne
s'est élevée à +24°.


Par de pareils temps le seul endroit agréable est
le bain, d'autant qu'en Russie ces établissements
sont installés avec un confort inconnu dans nos pays.
Vous avez la jouissance de deux pièces, une étuve
avec baignoire et appareil à douches et à côté un
salon avec des divans. Vous pouvez rester là tout
le temps que vous voulez, y habiter même; personne
ne viendra vous importuner. Toute la nuit,
l'établissement est ouvert et vous y trouvez à boire,
à manger et le reste. Les bains sont les cafés de la
Russie.


Le principal monument de Kazan est le Kremlin. Le
Kremlin n'est point, comme on le croit généralement,
le palais des tsars à Moscou; chaque ville importante,
comme Nijni, comme Kazan, a son Kremlin, qui est la
forteresse de la ville. Place de défense, il est naturellement
toujours situé sur la hauteur, et ses remparts
renferment tout ce qui doit être mis à l'abri
de l'ennemi, les églises, les trésors, les administrations.
A Kazan, c'est une ville dans une ville, avec
des cathédrales, des monastères et des palais. L'enceinte
est formée par un mur en briques, crépi à
la chaux, hérissé de tours et de créneaux à la lombarde;
par-dessus cette fortification émerge un
fouillis de dômes, de clochers, d'édifices pittoresques
dominé par un minaret bizarre. On dirait un gigantesque
bonnet de magicien posé sur le sol ou une
énorme lunette placée à terre par le gros bout. C'est
la tour de Soumbeka, remontant, croit-on, à la domination
des khans musulmans. D'après la légende,
la princesse tatare Soumbeka se serait précipitée du
sommet du minaret au moment de l'entrée des Russes
dans Kazan, pour ne pas survivre à la honte de la
défaite. Le fait est, paraît-il, inexact; la prétendue
héroïne serait morte trois ans avant la prise de la
ville, mais, en dépit des historiens, la légende vit toujours
dans la mémoire des indigènes. Quelle chose
maussade, l'histoire, elle veut effacer tous les actes
qui embellissent la vie des peuples.


Du Kremlin et de la ville russe une pente rapide
conduit à la ville tatare. Les descendants des anciens
maîtres du pays sont aujourd'hui relégués dans un
faubourg.


Ici nous sommes en Orient. Dans les rues une foule
aux longs vêtements flottants, bariolée de couleurs
criardes et partout des enseignes en caractères arabes;
les minarets des mosquées complètent l'illusion. Mais
c'est un Orient peu pittoresque. Rien que des maisons
en briques, sans décoration et sans style. A l'intérieur
comme à l'extérieur, les mosquées ne présentent
non plus aucun intérêt. Avec leurs grands murs
nus, leur haute chaire en bois, très simple, leur
grand jour cru, elles ressemblent à des temples protestants.


Au point de vue politique, les Tatars de Kazan sont
particulièrement intéressants pour les Français.


A étudier ces musulmans et le régime qui leur est
appliqué par le gouvernement impérial il y a pour
nous matière à enseignement. Les Russes ont fait
une expérience dont nous pourrions profiter pour
l'administration de l'Algérie. Depuis que l'opinion
publique se préoccupe de l'avenir de notre grande
colonie africaine, ni les rapports, ni les beaux discours,
ni les livres n'ont manqué pour éclairer notre
jugement. Sur ce sujet tout le monde se croit compétent
et chacun a sa recette pour assurer le bonheur
de l'Algérie. D'après les uns, on doit encourager
la colonisation européenne, dépouiller et refouler
l'Arabe; selon les autres, la sécurité de la colonie
ne peut être assurée que par l'assimilation des indigènes,
et pour arriver à ce résultat n'a-t-on pas
proposé de leur accorder le suffrage universel, et un
brave sénateur est tout étonné que l'Arabe ne veuille
pas de ces droits du citoyen. Un grain de mil ferait
mieux son affaire. Ce serait certes un recueil drolatique
que celui de toutes les réformes proposées
pour donner la prospérité à l'Algérie et pour tenter
l'assimilation des Arabes. C'est que tout cela n'est
que rêveries de gens ignorant les populations primitives.
Nos réformateurs jugent les musulmans avec
leurs idées d'hommes civilisés et avec leur cerveau
brouillé de théories politiques.


Voyons les Tatars de Kazan.


De ces musulmans les uns sont agriculteurs, les
autres commerçants. Les premiers, nous a-t-il paru,
cultivent leurs terres aussi bien que les Russes. Ceux
de ces Turcs adonnés au commerce sont gens fort
industrieux. La plupart des marchands ambulants
qui grouillent dans les rues et sur les ports des
villes du Volga sont des Tatars. Grâce à leur esprit
d'économie, un certain nombre d'entre eux s'élèvent
au-dessus de la condition de colporteurs; à Kazan,
plusieurs musulmans sont des commerçants notables,
possesseurs d'une fort jolie fortune. Par leur
travail ces Turcs peuvent monter dans la hiérarchie
sociale tout comme les autres races.


D'autre part, ces mahométans comprennent notre
civilisation et se montrent susceptibles de culture
intellectuelle. Les fils de quelques riches marchands
suivent les cours de l'Université, et tous les préparateurs
de cet important établissement scientifique
sont des Tatars. Et ces braves gens exercent leurs
fonctions avec une intelligence et un zèle auxquels
les professeurs russes sont unanimes à rendre hommage.


Le clergé musulman n'est pas non plus réfractaire
à nos idées et quelques-uns de ses membres sont des
savants. Un mollah a pris part au congrès archéologique
de Kazan en 1877 et y a lu un mémoire sur
l'histoire de Bolgar et de Kazan. Sous ce rapport,
l'anecdote suivante me paraît significative. Accompagné
de M. Mislavski, je photographiais un jour
autour d'une mosquée, lorsque survint un mollah. On
me présente à lui et on lui explique le but scientifique
de mon voyage. Le prêtre musulman m'invite
alors à venir le lendemain à la mosquée et à prendre
une vue de l'intérieur pendant la prière. «Cela
intéressera, ajouta-t-il, les Parisiens de voir la manière
dont nous prions.» La loi de Mahomet défend
aux fidèles de laisser reproduire l'image de leurs
traits, et pour cette raison la photographie n'est pas
vue par eux d'un bon œil. Le brave mollah, il est vrai,
avait tourné la difficulté, car ce ne fut pas précisément
la figure qu'exposèrent à l'objectif les croyants
en prière. C'était du reste un homme fort intelligent,
instruit, et très au courant de l'action de la France
dans les pays musulmans.


Chez ces mahométans aucun fanatisme religieux.
Ce sont des gens qui professent le mahométisme,
absolument comme d'autres sont catholiques ou protestants.
Enfin, au contact des Russes, une des principales
barrières qui séparent l'Islam de notre civilisation
est tombée. La plupart de ces Tatars sont
monogames, et dans la petite colonie musulmane de
l'Université les femmes ont la même situation que
dans notre société. Ne croyez pas que ces mahométans
ont renoncé à la polygamie par économie, même
les gens riches n'ont pour la plupart qu'une femme.
Un soir, au Jardin d'été, je vis arriver un général
donnant le bras à une sémillante petite femme très
bien habillée, C'était M. et Mme Schamyl. Le fils de
l'adversaire implacable des Russes, de l'Abd-el-Kader
du Caucase, est général dans l'armée impériale; après
avoir épousé la fille d'un riche négociant tatar, il
vit ici paisiblement. Mme Schamyl circule, le visage
découvert, coiffée d'une petite capote et est habillée
par une couturière française.


A tous ceux qui déclarent les musulmans incapables
de comprendre nos idées, à tous les faiseurs de
plans d'organisation pour l'Algérie, je conseille un
voyage à Kazan. Comme l'a dit très justement le
capitaine Binger, dont personne ne peut méconnaître
la haute compétence en cette matière, «dans les couvées
soumises directement à l'influence des idées
européennes, celles-ci affaiblissent considérablement
le sentiment religieux, transforment et modernisent
l'Islam[28]».




[28] Binger, Islamisme, Esclavage et Christianisme, Société
d'Éditions scientifiques. Paris, 1891.





Cette assimilation des musulmans de la Russie
orientale s'est faite tout naturellement. Le gouvernement
impérial ne s'est point mis en frais d'imagination
pour choisir une politique à l'égard des
Tatars. Son système consiste simplement à les
traiter avec justice.






  
  Intérieur d'une mosquée pendant la prière.







Après la conquête et au XVIIIe siècle, un certain
nombre de mahométans furent convertis par force au
catholicisme grec. Il y a encore une cinquantaine
d'années, les fonctionnaires s'efforçaient de faire du
prosélytisme parmi les Tatars. La haute autorité de
l'empereur a mis fin à ces persécutions. Le résultat
obtenu n'était pas du reste très satisfaisant; de l'avis
de tous, les Tatars convertis ont une moralité bien
inférieure à celle de leurs frères restés musulmans.
Aujourd'hui les musulmans ne sont plus inquiétés,
ils sont traités par les pouvoirs civils et judiciaires
sur le même pied que les Russes, et pour obtenir
justice et protection auprès des fonctionnaires, la
nationalité tatare n'est point un motif d'infériorité.
Mais l'agent le plus actif d'assimilation a été le paysan
russe. Le brave moujik ne regarde pas le musulman
comme un être inférieur, pour lui ce n'est pas un
ennemi, comme l'Arabe pour le colon français; il n'affiche
à son égard ni mépris ni convoitise et jamais
il n'aurait l'idée de le maltraiter pour le seul plaisir
de faire le mal, comme ces Algériens qui ne manquent
pas d'envoyer un coup de fouet aux Arabes qu'ils
rencontrent dans la campagne. Les Russes appartenant
aux classes élevées sont unanimes à rendre
hommage aux qualités des Tatars. A leurs yeux ce
sont des sujets russes au même titre que les autres,
mais seulement professant une religion différente.


Et ne croyez pas cette assimilation superficielle.
J'ai entendu un Tatar déplorer l'exécution du major
Panitza dans les mêmes termes qu'aurait pu le faire
un panslaviste. Les Russes ont su communiquer
leurs sentiments politiques à leurs sujets musulmans
de Kazan.


Cette assimilation des Tatars a une importance
politique de premier ordre. La Russie orientale ne
compte pas moins de trois millions de mahométans,
Tatars, Bachkirs, Kirghizes, et ces mahométans sont
en relations suivies avec les foyers de fanatisme musulman
de l'Asie centrale. Supposez la guerre sainte
éclatant dans la Transcaspie, ne pourrait-elle pas
avoir son contre-coup jusque sur les bords du Volga,
si par une sage politique le gouvernement impérial
ne s'était assuré de la fidélité de ses sujets tatars?







CHAPITRE III




EXCURSION AU PAYS DES TCHÉRÉMISSES




Aspect de la contrée.—Costumes et architecture tchérémisses.—Traces
d'influence scandinave.—Industries.—Mariage.—Art
indigène.





Jusqu'ici notre voyage a été une promenade en
bateau à vapeur; maintenant nous abandonnons
les routes battues pour aller visiter les populations
finnoises des environs de Kazan.


Nous commençons par les Tchérémisses, et, le
1er juillet, nous partons pour Parate, village occupé
par ces Finnois à 35 verstes de Kazan. Très amusant
notre véhicule, une plétionka, le type de voiture le
plus répandu dans cette partie de la Russie. Une
grande corbeille en osier; point de ressorts ni de
sièges; en place une épaisse couche de foin sur
laquelle s'étendent les voyageurs.


Au sortir de la ville, un mouvement étrange et
coloré de voitures, de cavaliers, de piétons. C'est un
va-et-vient de personnages rouges, noirs, blancs,
jaunes, en relief sur un ciel bleu vibrant de lumière.



  
  Village de Parate.




La route court à travers de grandes plaines fertiles
cernées dans le lointain par une raie de collines violettes;
paysage à larges horizons dont la vue laisse
l'impression vague de la mer. Au-dessus de la nappe
jaune des céréales émergent des poteaux rouges surmontés
d'images sacrées, emblèmes des saints protecteurs
des moissons. Sous l'aveuglante lumière ils
brillent comme des miroirs à alouettes et constellent
de paillettes lumineuses l'étendue tranquille des blés.


De distance en distance s'ouvre un ravin à moitié
rempli d'eau. La voiture dégringole au fond de la
crevasse, passe à gué, puis remonte péniblement
l'autre versant. Par-dessus ces ravins existent bien
des ponts, mais l'été, l'administration les barre, dans
une pensée d'économie. En temps d'inondation seulement
ils sont livrés à la circulation. Pour le moment,
ces passerelles ont cependant une utilité. Au
milieu de la plaine brûlée par le soleil elles forment
un abri ombreux. En ces journées de juillet, la température
devient ici étouffante, une chaleur blanche
et sèche.


Après plusieurs heures de route, voici le village
de Parate, moitié russe, moitié tchérémisse. Aucune
différence extérieure ne distingue les maisons tchérémisses
des isbas russes. Toutes sont construites sur
le même plan, on dirait une cité ouvrière. Dans la
longue rue circulent des êtres étranges tout de blanc
vêtus; à la lueur mourante du crépuscule, on croit
voir passer des fantômes. Ce sont des Tchérémisses
qui rentrent des champs.


A la vue de ces gens, la première impression est
celle de l'étonnement, d'un étonnement profond dont
la sensation persiste encore au moment où j'écris
ces lignes. Depuis le Volga nous avons été préparés
par des transitions lentes à l'impression d'Asie que
nous a laissée Kazan, mais ici le saut est si brusque,
si profond que nous en sommes abasourdis. D'un des
centres les plus importants de l'Empire, nous sommes
tombés tout d'un coup au milieu d'une population
primitive. Ici nous sommes, semble-t-il, à mille lieues
de Kazan, hors de la Russie, hors d'Europe. Costumes,
langue, religion, tout chez ces Tchérémisses est différent
de chez les Russes. Il y a là deux races juxtaposées,
étrangères l'une à l'autre, l'une qui suit le
mouvement de la civilisation, l'autre figée dans un
passé de plusieurs siècles.


Très simple est le costume des Tchérémisses: pour
les hommes, un pantalon et une blouse en toile
blanche[29], des souliers en écorce, et en place de bas
des morceaux de toile ou de drap. Non moins sommaire
est le costume des femmes: un petit caleçon
en toile blanche (iolache) que prolongent des jambières
également en toile ou en drap noir (chtré),
serrées autour des mollets par des cordelettes en
écorce, enfin une longue chemise blanche (toghour),
fermée sur la poitrine par une fibule en cuivre et
serrée à la taille par une ceinture. Ce vêtement très
simple devient un des plus pittoresques que l'esprit
féminin ait inventés par les ornements curieux dont
il est garni. Toutes les blouses des femmes sont
chamarrées de broderies et couvertes de colliers, de
plastrons, d'écharpes, de pièces de monnaie et de
coquillages. Tout cela n'est ni gracieux, ni élégant,
mais l'effet est absolument extraordinaire.




[29] Les chemises des hommes sont ornées d'un petit liséré
de broderies.





Là malheureusement comme partout ailleurs, la
civilisation a amené la décadence de l'art indigène.
Les cotonnades russes pénètrent chez ces Finnois,
et sous l'empire d'idées religieuses absurdes, les
femmes tchérémisses tendent à abandonner les ornements
de leur costume national. Les convertis regardent
comme un péché de porter des vêtements brodés[30].
Et ces idées ne trouvent que trop de crédit
parmi les indigènes, au grand préjudice du pittoresque.
A Parate et dans les environs, les broderies
forment un dessin géométrique, une série de denticules
serrés, disposé par bandes autour de l'ouverture
de la poitrine, sur les manches, et au bas de la robe;
elles sont en fil de coton, et de couleur carmin foncé.
Les jours de fête, les femmes endossent des chemises
à broderies rouges rehaussées de vert. Dans d'autres
districts, la soie est employée à la place du coton[31].
Pendant l'hiver, hommes et femmes sont vêtus de
longs kaftans tissés par eux. Dans les grandes circonstances,
les femmes endossent un manteau de drap
noir orné d'un large col rabattu garni de rubans
d'argent, de pièces de monnaie et de coquillages.




[30] Smirnov, loc. cit.







[31] Ibid.





A Parate et dans les villages environnants, la coiffure
des femmes est une longue serviette étroite,
brodée, flottant autour du cou et fixée sur la nuque
par un ruban passant sur le sommet de la tête. Cette
coiffure, appelée charpane, n'est portée que par les
femmes mariées; les jeunes filles vont nu-tête, la
chevelure divisée derrière la tête en deux tresses
garnies de vieux boutons, de morceaux de cuivre, de
coquillages (kauris) et de pièces de monnaie.



  
  Femmes Tchérémisses.




Les Tchérémisses ont emprunté le charpane à leurs
voisins d'au delà du Volga, les Tchouvaches, aussi ne
l'observe-t-on qu'aux environs de Kazan. Dans la
partie ouest du district de Tsarévokoktchaïsk et dans
les districts de Vétlouga et de Iaransk, les Finnoises
portent une énorme coiffure en écorce de bouleau
recouverte d'une serviette brodée, semblable à un
shako de caricature. En avançant vers l'est, on rencontre
chez les Tchérémisses une autre coiffure, qui
a le nom euphonique de chienaschiavouchio suivant
M. Sommier, ou de chimachobitch d'après M. Smirnov,
réservé, comme le charpane, aux femmes mariées.
C'est une longue serviette en forme de bonnet de
police, dont une corne se trouve au-dessus du front
et dont la partie postérieure descend très bas dans le
dos. Les femmes de cette région divisent également
leur chevelure en deux tresses, l'une cachée sous la
chienaschiavouchio, l'autre entortillée sur le front en
forme de corne pour soutenir la pointe du bonnet.
Cette coiffure répond à une superstition; dans les
clans tchérémisses établis près de l'Oural, les femmes
mariées ne doivent laisser voir leur chevelure à aucun
homme de leur race[32].




[32] Sommier, Note di viaggio, Florence, 1889.





Le costume des femmes tchérémisses est rehaussé
d'ornements formés de pièces de monnaie et de ces
jolis coquillages des mers de l'Inde connus sous le
nom de kauris ou de porcelaine (Cypræa moneta)[33].
Ces Finnoises portent au cou et sur la tête leur fortune
entière, 100, 150 ou 200 francs, quelquefois
même plus. Tout l'argent qu'elles parviennent à économiser,
elles en garnissent leurs vêtements. Les
femmes sont des tirelires ambulantes, et ce n'est que
pressées par la plus extrême nécessité qu'elles se décident
à détacher de leurs colliers quelques pièces, les
vieilles surtout, qui ont à leurs yeux la valeur de
talismans. Il n'est pas rare de trouver sur une Tchérémisse
des monnaies très anciennes. Pour un antiquaire,
ces femmes offrent l'intérêt d'un cabinet de
médailles. C'est du reste le seul qu'elles présentent.
Parmi les cinq ou six cents femmes tchérémisses que
j'ai vues, pas une n'était jolie, même passable.




[33] Une des écharpes que j'ai acquises est bordée de Cypræa
moneta var. icterina, d'après la détermination de M. Dautzenberg.





Autour de la nuque les femmes mariées suspendent
au charpane une chaînette de verroterie, chargée
de pièces de 20 kopeks (bouïgoltsia). A celle que j'ai
achetée, il y avait pour 18 francs de numéraire.
Leurs boucles d'oreilles sont également formées de
trois pièces de 20 kopeks. En outre, quelques femmes
s'accrochent le long des joues des paquets de fil de
cuivre ou d'argent recourbés à leur extrémité; leur
visage se trouve ainsi armé d'une paire de griffes.
Qui s'y frotte s'y pique. D'autres se parent de larges
cercles de métal; la quincaillerie est à la mode dans
le pays. De plus, celles qui en ont les moyens portent
autour du cou des colliers et des plastrons de
pièces d'argent. Outre les pièces d'argent, les femmes
tchérémisses emploient les kauris (Cypræa moneta)
comme ornements[34].




[34] Les kauris sont récoltés dans l'océan Indien, surtout
aux Maldives et sur la côte orientale d'Afrique aux environs
de Zanzibar, puis de là expédiés principalement aux Indes
et sur la côte du golfe de Guinée. Au pied de l'Himalaya les
femmes du Sikkim ornent leur costume de ce coquillage.
Telle est du reste la demande de cet article qu'en une seule
année il a été importé en Angleterre 60 000 kilogrammes de
kauris; la majeure partie a été réexpédiée aux nègres du golfe
de Benin.





L'usage de mollusques appartenant au genre
Cypræa comme bijou ou comme monnaie remonte à
une haute antiquité. Une cyprée a été découverte
dans les ruines de Babylone, et dès les temps préhistoriques
les Finnois de la Russie orientale ont fait
servir ce coquillage à l'ornementation de leurs vêtements.
Dans les tumuli des anciens Mériens, le comte
Ouvarov a découvert deux kauris.


Les jeunes filles tchérémisses portent des colliers
de cyprées, et en grande toilette les femmes mariées
se parent de deux larges écharpes entièrement bordées
de ces petits coquillages. Les ceintures, les
plastrons, les tresses des cheveux, sont également
ornés de kauris. Représentez-vous ces chemises blanches,
chamarrées de broderies délicatement nuancées,
étincelantes de reflets argentins, toutes brillantes
de nacre, et vous comprendrez que ce costume si
simple devient un des plus curieux que l'ingéniosité
féminine ait imaginés.


Dès notre arrivée à Parate, nous nous occupons
d'acheter des vêtements et des ornements, mais au
début les transactions sont lentes. On se défie de
nous. Même ici, près d'une grande ville, les Tchérémisses
sont d'une sauvagerie extraordinaire. La venue
d'un étranger leur inspire plus d'appréhension qu'au
Lapon ou à l'Eskimo du Grönland. Russes et Tchérémisses
vivent pourtant en bonne harmonie et entre
les deux races des unions se produisent. D'autre part
le gouvernement essaie d'élever ces Finnois au niveau
des paysans slaves. Des écoles sont ouvertes dans
lesquelles l'enseignement est donné en tchérémisse,
en même temps la connaissance du russe vulgarisée.
Néanmoins un certain nombre d'hommes et la plupart
des femmes ignorent cette langue. De longtemps
la fusion entre les deux races ne sera pas obtenue.





Le paysan russe auquel nous demandons l'hospitalité
nous reçoit cordialement. «La France est
amie de notre empereur», dit-il à Boyanus, et en
amis il nous accueille. Dans ces campagnes n'arrive
aucun journal, aucun bruit du monde extérieur,
néanmoins par une lente infiltration les sentiments
de sympathie pour notre pays ont pénétré
jusque dans les masses les plus profondes du peuple
russe.



  
  Tchérémisse aux champs.




Nous dînons frugalement d'œufs et de fraises,
arrosés d'excellent thé, puis nous nous couchons
sur le plancher recouvert d'une toile caoutchoutée.
Désormais pendant plusieurs mois ce sera notre lit.
Au début il semble bien un peu dur, mais après
quelques jours d'accoutumance nous y dormirons à
poings fermés. En même temps nous mangerons
avec nos doigts et nous n'éprouverons plus le besoin
de nous laver. Nous aurons perdu toutes les habitudes
des gens civilisés; nous serons redevenus des primitifs
comme les Tchérémisses. La civilisation est un
vernis très léger, qui s'écaille rapidement.


Le lendemain, visite de plusieurs villages tchérémisses.


Toujours le même paysage: de grandes plaines
déchirées de vallons d'érosion. Au printemps, lors de
la fonte des neiges, ces ravins sont agrandis par le
ruissellement, et l'été chaque orage augmente encore
leur largeur aux dépens des champs environnants.
Dans cette région, les eaux produisent des effets de
dénudation comme dans les Alpes. Maintenant au
fond de ces ravins il n'y a plus qu'un maigre ruisseau
alimenté par des sources. Souvent leur débit, insuffisant
pour donner naissance à un cours d'eau, ne forme
que quelques mares boueuses. Nulle part ailleurs on
ne trouve d'eau. Pour cette raison tous les villages
sont construits sur le bord de ces ravins. Quelques-uns
de ces vallons ont une profondeur de 15 à 20 mètres.
Sur aucun point de leurs pentes n'apparaît la
roche en place.


Nous traversons un village tchérémisse; à quelques
kilomètres de là, un second, habité par des Tatars;
un peu plus loin, une bourgade russe. Très pittoresque
est le village musulman d'Ourasli avec sa
petite mosquée en bois perchée sur une colline. Si
elle n'était surmontée du croissant, on la prendrait
pour une modeste église de nos campagnes. Bientôt
après voici une église grecque, et tout près de là un
bois sacré où les Finnois viennent faire des sacrifices.
Sur un espace de quelques kilomètres vous rencontrez
des représentants de trois races et des zélateurs
de trois religions différentes, et tout ce monde vit
dans la plus parfaite harmonie, païens, musulmans,
catholiques grecs. Ces pauvres gens, que l'on traite
de barbares, donnent aux nations civilisées l'exemple
de la tolérance religieuse.



  
  Mosquée d'Ourasli.




A midi, nous arrivons dans un village entièrement
habité par des Tchérémisses. Même aspect qu'à
Parate, mais ici les constructions sont plus typiques.


Chaque maison renferme deux habitations, une
d'hiver et une d'été (kouda). La kouda est une construction
spéciale aux Finnois de cette région. C'est
un cube surmonté d'un cône. A cette baraque en
bois ne se trouvent que deux ouvertures, la porte et,
dans le toit, un trou pour laisser passer la fumée du
foyer établi entre des pierres au milieu de l'unique
pièce de la maison. A l'intérieur, le long des murs,
sont établis des bancs et des étagères garnies d'ustensiles
de cuisine.


Quelques fermes renferment des spécimens encore
plus anciens de l'architecture indigène. Vous voyez
dans un coin de l'aire un appareil conique de perches
dressées au-dessus d'un trou. Actuellement cette
construction sert de séchoir pour les céréales; on
allume du feu dans la cavité, et sur les perches on
entasse les gerbes. Dans le cours des âges cet édicule
a changé de destination, primitivement il servait
d'habitation, c'est le premier abri imaginé par les
Tchérémisses, comme au reste par toutes les autres
tribus finnoises. Examinez les kota des Finlandais,
les huttes et les tentes des Lapons, les tchioumes des
Ostiaks, toutes dérivent du même type primitif de
construction: un cône formé de perches dressées; le
revêtement de ces diverses habitations seul diffère
suivant les régions et les races. Les Tchérémisses ont
appris des Turco-Mongols l'art d'élever des maisons;
avant, ils vivaient l'hiver dans des trous surmontés
d'un toit couvert de terre.





Les Tchérémisses, comme tous les Finnois et les
Russes, ont l'habitude de prendre chaque semaine
un bain de vapeur, et toute habitation comporte une
étuve. Très simple en est l'installation: une méchante
baraque en bois, des bancs et un tas de pierres
amoncelées au-dessus d'un fourneau. Pour produire
la vapeur on fait rougir ces pierres, sur lesquelles on
jette de l'eau. Dans ces hammams primitifs,
le massage est remplacé par des
flagellations avec de petits bouquets
de branches de bouleau et des aspersions
d'eau froide.



  
  Cuiller tchérémisse.




Dans le mobilier tchérémisse signalons
un tabouret dont le siège est fait
de lanières d'écorce. On le trouve également
chez les Tchouvaches et les
Zyrianes. A noter également des cuillers
en bois ornées sur le manche de
figures d'animaux, qui ont au plus haut degré le
cachet norvégien. A l'exposition de Kazan, la collection
tchérémisse renfermait des sièges formés d'un
cylindre en bois, des plats également en bois, avec
des têtes d'animaux et des anses relevées, tous objets
présentant la plus frappante ressemblance avec les
produits de l'industrie scandinave. Les Scandinaves
qui fréquentaient les marchés de Bolgar ont laissé
des traces évidentes de leur séjour parmi les populations
du Volga.


Le village où nous nous trouvons, comme tous ceux
que nous avons visités, grouille de marmaille. Les
Tchérémisses sont très prolifiques; les familles de
neuf enfants ne sont pas rares, et d'autre part la mortalité
infantile est moindre parmi eux que chez les
Russes. Depuis 1811 la population tchérémisse a
augmenté de 30 pour 100 dans la région au nord
de Kazan[35].




[35] Smirnov, loc. cit.





Les Tchérémisses sont un peuple d'agriculteurs.
Ils sont en outre grands éleveurs d'abeilles. La cire
est employée à la fabrication des bougies nécessaires
pour les cérémonies religieuses et une partie du miel
à celle d'une boisson fermentée appelée piouré. Une
superstition bizarre défend aux Finnois de vendre
des essaims[36].




[36] Id., ibid.





Aux produits de l'agriculture, les Tchérémisses
ajoutent ceux de la chasse et de la pêche. Ils poursuivent
principalement les palmipèdes, le lièvre et
l'écureuil, dont ils vendent la peau aux Tatars. Lors
de notre voyage (1890), la dépouille de ce petit ruminant
valait 20 kopeks, soit environ 60 centimes. Les
Finnois du Volga emploient aujourd'hui le fusil; au
commencement du siècle, un grand nombre se servaient
encore d'arcs et de flèches. Dans un village
tchérémisse, M. Smirnov a acquis une flèche terminée
par une gibbosité dans laquelle était fixée,
suppose-t-il, une pointe en pierre[37].




[37] Sans doute une flèche destinée à la chasse des animaux
à fourrure et arrondie pour ne pas endommager les peaux,
comme en emploient les Ostiaks.





Très curieuse est leur embarcation. Un simple
tronc d'arbre creusé dont les bords sont exhaussés
par deux planches. Les pirogues des Indiens ne sont
pas plus primitives.





Le lendemain nous quittons définitivement Parate
pour aller visiter un village païen situé très loin dans
la campagne, à l'écart des chemins battus.






  
  Cithare tchérémisse.




A notre arrivée, tout le monde est en liesse, un
mariage va être célébré prochainement, le fiancé est
venu rendre visite à sa future épouse et pour fêter cet
heureux événement bon nombre de gens ont bu plus
que de raison, le fiancé tout le premier. L'eau-de-vie
joue un rôle très important dans la conclusion des
mariages et c'est par des libations que la jeune fille
marque son consentement à l'union projetée. Dans
l'arrondissement de Vétlouga, raconte M. Smirnov,
lorsqu'un jeune homme a fait choix d'une femme, il
se rend à son domicile accompagné d'un compère, le
svatoune (littéralement: épouseur, marieur), chargé
de débattre les conditions de l'hymen. Tous deux sont
munis de bouteilles. «Nous sommes venus faire boire
la fille», disent-ils aux parents en entrant dans leur
maison; en même temps le jeune homme présente
à la jeune fille une bouteille de vodka (eau-de-vie de
grain). Consent-elle à l'union, elle accepte la bouteille
et en offre immédiatement une rasade au jeune
homme. Celui-ci lui présente à son tour un verre, et
une fois qu'elle a bu, la jeune fille régale ses parents
et le svatoune. C'est maintenant à ce dernier de parler,
mais, avant d'entamer la discussion des questions d'intérêt,
nouvelles libations. Quand tout est conclu, la
fiancée reconduit son futur époux dans la cour en
lui offrant de nouveau à boire, juste à ce moment
de la cérémonie nous arrivons. La fiancée accompagne
toute souriante le jeune homme à sa pletionka;
évidemment c'est un mariage d'inclination, le futur
est complètement ivre.


Dans cette région, depuis un siècle tous les indigènes
sont monogames. Actuellement, seuls les Tchérémisses
des arrondissements de Krasnoufimsk (gouvernement
de Perm) et de Birsk (gouvernement
d'Oufa) possèdent des harems, encore la plupart
n'ont-ils que deux femmes. A ces deux femmes et
aux enfants qui en sont issus la coutume reconnaît
des droits égaux.


Chez les Tchérémisses, le mariage était encore
opéré au XVIIIe siècle par le rapt. Aujourd'hui cette coutume
barbare n'est plus pratiquée que par les Tchérémisses
orientaux, qui, moins soumis à l'influence
slave, ont mieux conservé les anciens usages. Généralement
il y a accord préalable entre le ravisseur et
la jeune fille; parfois cependant se produisent de véritables
rapts accompagnés de violence et suivis de tentatives
de suicide de la part de la jeune fille violentée.


Sous l'influence musulmane, cette pratique sauvage
a été remplacée presque partout par l'achat de
la jeune fille. Le futur époux achète sa fiancée,
comme il achèterait une tête de bétail. Ici le prix
d'une femme, le kalim, varie de 5 à 100 roubles,
quelquefois moins: des filles pauvres sont cédées
par leurs parents pour quelques bouteilles d'eau-de-vie.
Que la future soit jolie ou laide, qu'elle ait
ou non toutes les qualités d'une bonne maîtresse
de maison, peu importe pour la fixation du kalim.
Tout dépend de la fortune du futur et des conditions
qu'il pose pour la dot. Est-il riche et peu exigeant,
d'autre part les parents désirent-ils se débarrasser
de leur fille, le kalim sera naturellement de faible
valeur.



  
  Femmes tchérémisses au puits.




Actuellement la vente de la fiancée n'est plus qu'un
symbole exprimant le consentement des parties, et le
kalim est rendu au futur sous forme de dot. Cette
dot consiste en vêtements, ornements, pièces d'argent
et quelquefois en animaux domestiques.





Chez les Tchérémisses convertis, les mariages sont
naturellement célébrés à l'église, mais la cérémonie
est toujours suivie de pratiques païennes. Dans l'arrondissement
de Kosmodémiansk, au retour de
l'église, les époux sont conduits dans la kouda. Là,
au bout d'une baguette pointue, on leur offre un
gâteau consacré à l'esprit de la maison, et chacun
doit en manger un morceau. M. Smirnov, auquel nous
empruntons ce renseignement, voit dans cette coutume
l'admission de l'épouse au culte des dieux de
la maison dans laquelle elle entre. A l'appui de cette
explication, il cite un autre usage. Une fois arrivée
dans sa nouvelle demeure, l'épouse revêt de suite
les vêtements de femme mariée et va puiser de
l'eau, accompagnée de toutes les jeunes filles du
cortège. Avant de remplir ses seaux, elle lance dans
la fontaine trois perles de verre ou une pièce de
monnaie, pour bien disposer en sa faveur l'esprit de
l'eau, qui pourrait lui jeter quelque maléfice, à elle
étrangère.


Les Tchérémisses ont une civilisation primitive qui
leur est propre. Dans les arts du dessin, les broderies
exécutées par les femmes sont, comme nous l'avons
dit plus haut, des chefs-d'œuvre d'ornementation. Ces
travaux d'aiguille, aussi chatoyants par l'harmonie des
teintes que par la vivacité des couleurs, décèlent de
véritables artistes, et les pauvres Finnoises n'emploient
jamais de modèles. Ces broderies sont le
produit de leur imagination et chaque district a ses
dessins particuliers. Les ornements de la chemise
servent ainsi en quelque sorte de passeport aux
femmes tchérémisses en indiquant leur lieu d'origine.
De plus, ces Finnois ont su inventer des instruments
de musique, une cithare, une cornemuse et
un tambour. Les accords que les Tchérémisses tirent
de ces instruments sont loin d'être harmonieux: ils
chantent en majeur et l'accompagnement est en
mineur[38]. Une fois les musiciens en train, cela devient
un bacchanal épouvantable: aussi chaque fois qu'un
orchestre tchérémisse se faisait entendre, fallait-il
entraver avec soin les chevaux qui se trouvaient dans
la cour.




[38] Sommier, loc. cit.





Après avoir passé toute la journée au milieu des
Tchérémisses païens, nous repartons le soir même
pour Kazan. Une agréable fraîcheur a succédé à la
chaleur étouffante de la journée et c'est plaisir de
courir la campagne à la rapide allure des excellents
chevaux russes. Doucement bercés par le mouvement
de la pletionka, nous nous endormons bientôt
pour ne nous réveiller qu'aux portes de Kazan. A ce
moment le soleil se lève radieux dans un ciel d'un
bleu merveilleusement nuancé. Les dômes, les campaniles
multicolores étincellent de lumière, leur
masse enveloppée d'une légère gaze de vapeurs matinales
semble flotter en l'air; dans le demi-réveil,
cette vision semble un rêve.







CHAPITRE IV




LE PAGANISME EN EUROPE




La religion tchérémisse.—Ses dieux.—Prière tchérémisse.—Bois
sacrés.—Clergé tchérémisse.—Sacrifices.—Fêtes
religieuses.—Rites funéraires.





La région que nous venons de parcourir, située
aux portes d'une des plus grandes villes de la Russie,
est un des derniers centres de paganisme demeurés
en Europe. Aujourd'hui encore la vallée moyenne du
Volga renferme pour le moins un million de païens.
En dépit des efforts du clergé longtemps appuyés par
le pouvoir séculier, la plupart des Tchérémisses sont
restés fidèles à la religion de leurs ancêtres. Officiellement
ils ont bien été convertis et vous voyez un
grand nombre d'entre eux porter autour du cou la
croix comme de bons orthodoxes et assister aux exercices
du culte, mais cela ne les empêche pas de sacrifier
en cachette aux faux dieux. Même chez les convertis
persistent les anciennes croyances; dans leurs
idées religieuses, les saints du paradis orthodoxe ont
simplement pris place à côté des divinités de l'Olympe
indigène, et en leur honneur ils font des sacrifices
pareils à ceux qu'ils offraient jadis à leurs divinités.
Catholicisme et paganisme se trouvent ainsi intimement
mêlés dans les idées des Tchérémisses. Un très
grand nombre d'entre eux sont restés païens, et
demeurent attachés à leurs antiques croyances. Ces
Finnois sont d'ailleurs sceptiques sur les avantages
du catholicisme grec. Un Tchérémisse de l'Oural,
auquel M. Sommier vantait les pompes de l'église
orthodoxe, lui répondit: «Ma foi, je ne tiens pas
à changer de religion; avec leurs chants et leurs
cierges les Russes n'obtiennent pas davantage de
leurs dieux que nous n'en obtenons des nôtres par
des sacrifices dans les bois[39]».




[39] Note di viaggio.





Vis-à-vis des étrangers les Tchérémisses sont naturellement
très réservés pour tout ce qui concerne
leur religion. Ils nous ont cependant conduits dans
leurs bois sacrés, mais se sont bornés à de vagues
explications sur leurs croyances. Les quelques renseignements
que nous avons recueillis nous ont montré
le grand intérêt de ce sujet peu connu; et pour
compléter le tableau de la vie des Tchérémisses
esquissé dans le chapitre précédent, nous avons
emprunté à deux ouvrages russes la description des
cérémonies religieuses de ces Finnois. Les détails
qui suivent sont extraits soit de la belle étude du
professeur J.-N. Smirnov[40], à laquelle nous avons fait
déjà de nombreux emprunts, soit de la traduction,
due au regretté M. Dozon, d'une brochure publiée
sur ce sujet par le curé Iakovliev[41].




[40] Le travail de M. Smirnov n'a pas été traduit.







[41] Cérémonies religieuses et coutumes des Tchérémisses, par
A. Dozon.—Recueil de textes et de traductions, publié par les
professeurs de l'École des langues orientales vivantes à l'occasion
du VIIIe Congrès international des orientalistes, tenu à
Stockholm en 1889, t. II. Paris, 1889.








Les Tchérémisses ont passé successivement par les
trois phases habituelles du développement des conceptions
religieuses: le fétichisme, l'animisme et
l'anthropomorphisme.


Le vocable iouma, employé aujourd'hui pour désigner
les divinités, signifie au sens propre le ciel. La
voûte céleste était donc primitivement l'objet des
adorations de ces Finnois, et ce n'est que plus tard,
par extension, que ce mot a été appliqué aux divinités.
Ce nom plus ou moins modifié est commun
à toutes les langues finnoises; ce culte remonte donc
vraisemblablement à l'époque lointaine où les différentes
tribus finnoises, aujourd'hui éparses, étaient
réunies dans la même région au pied de l'Altaï.


De l'adoration des phénomènes naturels et du fétichisme
grossier, les Tchérémisses ont passé par une
lente évolution à l'animisme. Leurs croyances actuelles
conservent des traces du culte primitif. Encore
aujourd'hui ils adorent les pierres, les montagnes,
les arbres, mais à toutes ces choses inanimées ils
supposent un esprit, et c'est à cet esprit qu'ils adressent
leurs hommages.


Dans leurs idées, un génie bienfaisant habite les
arbres, et un faisceau de branches préserve une
maison de tout mauvais sort.


Chez ces Finnois peu de manifestations du culte des
animaux. Un seul exemple est cité par M. Smirnov.
Dans l'arrondissement de Krasnoufimsk (gouvernement
de Perm), pour obtenir la guérison d'un malade,
on attache dans la partie la plus haute de la kouda
un sac renfermant les débris d'un animal domestique
auquel on adresse des prières. Ce sac devient une
relique.


A côté de cet animisme se rencontrent, dans les
croyances des Tchérémisses, des traces d'anthropomorphisme.
Ils croient le tonnerre et l'éclair des
frères inséparables et leur donnent pour compagnon
le vent. De plus ils représentent les dieux du
froid et du givre sous les traits de vieillards et de
vieilles femmes. D'autre part, à leurs divinités ils
donnent les titres de mère, de grand-père, leur attribuant
en quelque sorte une organisation familiale
semblable à la leur. Suivant toute probabilité, les
prédications des missionnaires grecs et surtout le
culte des icones, qui tient une si large place dans le
catholicisme orthodoxe, ont développé l'anthropomorphisme
chez ces Finnois.


Les Tchérémisses reconnaissent deux catégories
d'esprits: des dieux (iouma) et des génies (keremet).


Vivant dans la dépendance immédiate des éléments,
ces Finnois croient les forces brutes de la
nature au service d'êtres surnaturels. Le froid, le
vent, la pluie, obéissent, croient-ils, à des esprits,
et de ces êtres surnaturels dépend leur bien-être.
A titre d'exemple, voici quelques-unes de leurs divinités:
le grand dieu du jour brillant, le grand dieu
du jour «matériel», les grands dieux créateurs
du soleil, de la lune et des étoiles, le grand dieu
souverain des vents, l'aïeul du givre, les grands
souverains de l'eau, de la terre, des récoltes, le
grand dieu multiplicateur des abeilles, et l'on pourrait
continuer ainsi pendant longtemps. Le Panthéon
des Tchérémisses des prairies ne comprend
pas moins de 140 divinités. Parmi ces dieux, nous
devons signaler le grand dieu du tsar et le créateur
du dieu du tsar. En l'honneur de l'Empereur les
Tchérémisses leur adressent des prières et accomplissent
des sacrifices.


Ces 140 divinités ne portent pas toutes le titre de
dieu (iouma), les unes ont celui de mère (ava), de
grand-père et de grand'mère (koubaï, kougozaï), de
maître de maison (ia, oza), de souverain (one) et de
créateur (pouïrcho).


La hiérarchie entre tous ces dieux n'est pas clairement
établie; sur ce point, les Tchérémisses ont
des idées très vagues, et, suivant les localités, telle
ou telle divinité porte le nom de mère ou de iouma.
D'après M. Smirnov, les ioumas seraient supérieurs
à tous les autres.


«Les dieux, croient les Tchérémisses, ont à leur
disposition les forces qui rendent les hommes heureux
ou malheureux, et pour se les rendre favorables les
fidèles doivent leur faire des prières et des sacrifices[42].»
C'est en somme l'égoïsme érigé en religion.
Dans leurs prières, aucune règle de morale; leur seule
préoccupation est d'assurer leur bien-être et la sauvegarde
de leurs propriétés. Les fonctions qu'ils
supposent aux dieux sont à cet égard particulièrement
significatives. Une certaine divinité, Kioudourtché-kougou-iouma,
donne la pluie, la fertilité et
garde les animaux domestiques. Si on néglige de lui
faire des sacrifices, elle fait périr le bétail et détruit
les moissons par la sécheresse et la grêle. Toulkougou-iouma
protège les maisons de l'incendie: de
là nécessité de lui faire des offrandes pour se garder
du feu. Un dieu qu'il faut également bien traiter est
celui des vents; sans cela, gare les récoltes. On pourrait
multiplier les exemples. La prière suivante[43] est
à cet égard caractéristique. C'est le «Donnez-nous
notre pain quotidien» des Tchérémisses, et lors de
chaque cérémonie ils répètent cette longue oraison:




[42] Smirnov, loc. cit.







[43] Dans cette prière nous avons suivi presque en tous points
la version de M. Dozon, nous bornant à quelques modifications
de détail d'après la leçon donnée par M. Smirnov. Les
nombreuses répétitions contenues dans cette oraison sont particulières,
comme on sait, à la poésie finnoise.





«Au grand dieu nous offrons un pain entier. Nous
versons une canette pleine de bière, nous allumons
un grand cierge d'argent en l'honneur du grand dieu.
Nous demandons au grand dieu: la santé, l'accroissement
de la famille et du bétail, une belle récolte,
la santé et l'union de la famille. Que le grand dieu
entende notre prière et nous accorde la prospérité
demandée.


«Dans cette espérance, nous envoyons le bétail
paître en liberté dans les champs; grand dieu bon!
donne au bétail santé et tranquillité. Dieu grand et
bon! dispense au bétail nourriture et boisson abondantes.


«Quand nous envoyons le bétail dans les champs,
grand dieu! garde-le des vents nuisibles, des ravins
profonds, de la boue profonde, du mauvais œil et de
la mauvaise langue, des maléfices du sorcier, de tous
les ennemis de son repos, des loups, des ours et de
tous les animaux de proie.


«Dieu grand et bon! rends prolifique le bétail stérile,
rends gras les animaux maigres, rends plantureux les
pâturages. Dieu grand et bon! rends-nous heureux en
multipliant toute espèce de bétail.


«Quand, à l'époque où commencent les travaux
du printemps, nous sortirons dans les champs pour
labourer, et lorsque nous sèmerons, grand dieu! rends
larges les racines des grains, solides leurs tiges, et
leurs épis pleins comme des boutons d'argent. Grand
dieu! donne à ces blés des pluies chaudes, des nuits
calmes, préserve-les du froid et des grêles glacées
et des ouragans; préserve-les de la sécheresse, grand
dieu!»


La prière contient ensuite une longue série d'invocations
au dieu pour lui demander une bonne récolte,
et abondance en pain, abeilles, miel, gibier et poissons.
Après cela, le dieu est supplié d'accorder assez
de nourriture, une fois les contributions payées, pour
manger avec tous les parents et soixante-dix familles
amies. Les fidèles demandent également au dieu de
protéger le transport de leurs marchandises contre
les brigands tatars et russes et de leur faire rencontrer
au bazar des marchands vendant à bon marché
et achetant cher.


La fin de la prière est particulièrement poétique:


«Dieu grand et bon! nous implorons de toi l'abondance
en abeilles. Rends fortes les ailes des abeilles.
Quand elles vont volant par la rosée du matin, fais
qu'elles rencontrent des fruits excellents. Lorsque,
dans la cour de la maison, nous établirons des ruches,
multiplie les abeilles, et accorde-leur abondance de
miel. Alors que, marchant dans la forêt, nous suivrons
les marques laissées par nos grands-pères et nos
arrière-grands-pères (pour découvrir les ruches sauvages),
nous grimperons en sautant à la façon du
pivert, nous nous laisserons dévaler après avoir
recueilli des rayons de miel aussi gros que des miches
de pain; donne aux abeilles abondance.


«Dieu grand et bon! quand nous sortirons dans la
plaine, là tu as des coqs de bruyère, là tu as des
gelinottes, là tu as toute sorte d'oiseaux, fais-nous-les
rencontrer, accorde-nous abondance d'oiseaux. Dieu
grand et bon! de même que le soleil brille, que la
lune se lève, que la mer, quand le flot a monté,
demeure pleine; de même accorde-nous abondance en
toute sorte de blés, abondance de famille, abondance
de bétail, abondance de monnaie et d'argent, toute
espèce d'abondances accorde-nous.


«Aide-nous à rire en gazouillant comme l'hirondelle,
en étendant nos jours comme la soie, en jouant
à la façon de la forêt (?) en nous réjouissant à la façon
des montagnes (?).


«Nous sommes jeunes et la jeunesse est étourdie.
Peut-être ce qu'il fallait dire d'abord nous l'avons
dit à la fin, et ce qu'il fallait dire en dernier nous
l'avons dit d'abord; donne-nous raison et intelligence,
politesse, santé, paix.


«Aide-nous à vivre bien, maintiens notre vie dans
le bien-être, ajoute beaucoup d'années à notre vie.»


Les bois sont les temples des Tchérémisses. A certaines
parties des forêts et à certains bosquets, ils
attribuent un caractère sacré, et c'est là qu'ils célèbrent
leurs principales cérémonies. Dans ce choix
se révèle l'esprit poétique commun à toutes les races
finnoises. Une belle futaie n'est-elle pas le plus magnifique
des temples? Dans ces bois sacrés, défense
de couper un arbre, même une branche, et si quelque
chrétien vient à transgresser cette prescription, il
court de grands risques.


Lorsqu'un bois sacré a été profané, un sacrifice
purificatoire est immédiatement accompli. On apporte
dans le sanctuaire une volaille domestique, et on la
torture jusqu'à ce que mort s'ensuive. Après l'avoir
plumée et fait cuire, on la jette sur le brasier en appelant
sur le coupable la malédiction divine: «Découvre
celui qui a abattu cet arbre, crient les Tchérémisses,
et donne-lui la mort comme à cet oiseau».


Au cours de notre excursion nous avons visité deux
sanctuaires tchérémisses. L'un était une belle futaie
de tilleuls et de chênes, perchée sur une colline au-dessus
d'un vallon plein de fraîcheur. Un poète n'eût
pas mieux choisi, dans ces campagnes brûlées, une
retraite pour y rêver. Sur la lisière du bois était
planté un poteau surmonté d'une image orthodoxe
protectrice des récoltes. A côté s'ouvrait au milieu
de la futaie un étroit sentier à moitié embroussaillé.
Nous nous y engageons; à peine avons-nous fait
quelques pas que voici le sol couvert d'ossements
d'animaux domestiques, notamment de crânes de
moutons et de veaux. Aux arbres du sentier sont
suspendues des boîtes en écorce de bouleau et de
tilleul renfermant des ossements. Un jeune chêne
porte la dépouille d'un lièvre, offrande de quelque
chasseur. Cette allée d'ex-voto conduit à une clairière
qui forme le sanctuaire. Devant un chêne à moitié
mort se trouve un foyer sur lequel on a fait récemment
brûler les os d'un animal; la tête est encore
intacte. Au tronc de l'arbre sont fixés deux petits
cierges, et à toutes les branches voisines sont accrochées
des offrandes comme sur les bords du sentier.
Un peu plus loin se trouve une seconde clairière,
pareille à la première.


Le second lieu sacré que j'ai visité était un bouquet
de tilleuls et de sapins, isolé dans les champs, à
quelques centaines de mètres d'un village. Au milieu
était disposé un foyer surmonté d'une traverse pour
supporter les marmites destinées au repas sacré.


De même que dans la plupart des religions il existe
des temples et des oratoires particuliers, pareillement
les Tchérémisses ont des bois où ils accomplissent
les sacrifices publics, et d'autres réservés à l'usage
des familles.


Quand un Tchérémisse se marie, il plante dans la
forêt plusieurs arbres qu'il consacre à différents dieux.
Ainsi se forment les bosquets particuliers.


Il y a d'autre part une seconde division à signaler
dans ces lieux sacrés. Les uns sont consacrés aux
dieux, les autres aux esprits (keremet). Aux yeux
des indigènes ce serait un sacrilège d'invoquer les
keremet et même de prononcer leurs noms dans un
bois réservé à l'adoration des ioumas.


La plupart des voyageurs donnent à ces sanctuaires
le nom de keremet, confondant ainsi le temple
avec le dieu. Cette expression est du reste comprise
des indigènes dans ce sens. D'après Iakoliev, les
Tchérémisses les appelleraient jumo oto (bosquet
divin) et, suivant M. Smirnov, kiouçote.


Les kiouçotes ne sont pas réservés spécialement à
tel ou tel dieu, on y célèbre des cérémonies en l'honneur
de toutes les divinités indistinctement. Mais
généralement quelques arbres sont consacrés à certains
dieux. Les différentes cérémonies religieuses,
prières et sacrifices, sont accomplies sous la direction
de vieillards (karte) qui ont en quelque sorte, dans la
société tchérémisse, le caractère de prêtres. Ils récitent
les prières, invoquent les dieux et président les
sacrifices; ils ont des aides appelés ousso, chargés de
tuer les animaux. Pour chaque fête et pour chaque
dieu, la population élit un karte particulier.


Le vendredi est le jour consacré au culte par ces
Finnois.


Dans la religion tchérémisse comme dans toutes
celles qui ne relèvent pas du rationalisme, l'offrande,
croient les fidèles, est le plus sûr moyen de gagner
la protection des dieux, et pour obtenir l'accomplissement
de leurs vœux, les Finnois accomplissent des
sacrifices en l'honneur des divinités. Naturellement
l'offrande est en rapport avec l'importance du désir
dont on sollicite la réalisation, et la place occupée
par le dieu dans la hiérarchie divine. Ainsi aux
ioumas on offre un cheval, au pouïrcho un bœuf, à
la mère du iouma une vache, le skatché scoukché doit
se contenter d'un canard ou d'une oie. Pour que le
sacrifice ait l'effet voulu, il est nécessaire que le dieu
auquel il est offert manifeste auparavant son acceptation,
et afin de préjuger les intentions divines, les
fidèles procèdent à deux épreuves. Si du plomb en
fusion, en tombant, dessine grossièrement la silhouette
de l'animal que l'on a l'intention d'abattre, c'est que
le sacrifice est agréable. Dans le bois, avant de tuer
la victime, on l'asperge d'eau en prononçant la prière
suivante: «Grand dieu! secoue l'animal qui t'est
offert, regarde-le et accepte-le maintenant qu'il est
purifié de toute impureté». Si la bête se trémousse
au contact de l'eau versée sur elle, le sacrifice est
agréé par les dieux. Demeure-t-elle impassible, on
recommence l'opération; si pendant cinq ou six
aspersions, l'animal est toujours resté immobile, on
va en chercher une autre. Le noir est, croient les indigènes,
désagréable aux dieux et jamais on ne sacrifie
un animal de cette couleur. Les Tchérémisses du
gouvernement d'Oufa augurent de la direction de
la fumée du brasier allumé pour la cérémonie si l'offrande
est agréable. La fumée monte-t-elle droit vers
le ciel, le dieu accepte le sacrifice; il le refuse si, au
contraire, elle se répand au-dessus du sol.






  
  Femmes tchérémisses battant le blé.







La cérémonie religieuse consiste en un repas sacré.
L'animal est abattu par l'ousso, puis cuit et mangé
par les assistants. En l'honneur du dieu on fait simplement
brûler quelques petits morceaux de chair
et les os. Jadis les Tchérémisses offraient l'animal
entier à la divinité, maintenant ils sont devenus plus
économes. Au lieu de faire la dépense d'une tête de
bétail, les fidèles se contentent souvent d'apporter
au dieu quelques morceaux du bœuf ou de la vache
abattu pour la consommation. Dans quelques districts
même le sacrifice a lieu simplement en effigie. En
place d'un cheval ou d'une vache, les Tchérémisses
offrent à leurs divinités des gâteaux ayant la forme de
ces animaux. Durant l'agape sacrée, les fidèles boivent
de l'hydromel, de la bière et de l'eau-de-vie, et la
cérémonie religieuse devient bientôt une beuverie
répugnante.


Le récit d'un savant russe, M. Kouznetzov, qui a pu
assister à une fête célébrée en l'honneur des ancêtres,
n'est guère édifiant: «Sur une natte d'écorce,
étendue par terre à côté du bûcher, écrit-il, se trouvait
une auge remplie d'énormes quartiers de viande
de cheval bouillie, à côté étaient déposés un sac de
sel et deux ou trois grands pains. Aussitôt arrivés, les
Tchérémisses puisaient à pleines mains des morceaux
de viande qu'ils avalaient en quelques minutes.
L'appétit des indigènes était pantagruélique; les quartiers
de cheval et les pains disparaissaient rapidement
et en même temps les fidèles lampaient sans
arrêter. Aussi lors de pareilles fêtes plusieurs assistants
tombent-ils malades et souvent vont rejoindre
dans l'autre monde ceux dont ils célébraient la commémoration
par ce festin.»


Plusieurs explications de ces sacrifices ont été proposées.
D'après certains auteurs, les Tchérémisses
croient que les dieux mènent dans un autre monde
la même existence que les hommes ici-bas et par suite
qu'ils ont besoin d'animaux domestiques. En tuant
un cheval ou une vache, l'âme qu'ils supposent à cette
bête rendra aux divinités les mêmes services que
l'animal sur cette terre. D'après d'autres auteurs, ces
sacrifices sont accomplis pour assurer l'alimentation
des divinités. Les dieux, tout comme les hommes,
ont besoin de nourriture, et les Tchérémisses se
croient obligés de subvenir à leurs besoins. Chaque
fois qu'ils prennent un repas dans les champs ou à la
maison, ils jettent à terre un morceau pour les dieux.
Mais à ces êtres surnaturels l'arome des mets suffit
pour satisfaire leur appétit; dans les sacrifices importants,
les fidèles mangent donc la chair de l'animal.
Les Finnois ont une casuistique digne d'un peuple
très élevé en civilisation.


Les hommes supposent toujours aux dieux leurs
défauts, et quoique les Tchérémisses m'aient paru
honnêtes, ils n'ont pas une très grande confiance
dans la loyauté de leurs divinités. Aussi, de crainte
qu'après un sacrifice les ioumas ne soient pas satisfaits
et redemandent de nouvelles victimes, le karte s'écrie
en s'adressant aux dieux: «Ne dites pas maintenant
que vous avez bu et mangé sans savoir qui vous l'offrait».
A cet effet on suspend à un arbre du bois
sacré une image en plomb représentant l'animal
sacrifié, destinée à attester que la divinité avait manifesté
à l'avance son acceptation. C'est la quittance
du sacrifice. Si après cela le dieu tourmente le fidèle
pour obtenir une nouvelle offrande, il n'a point à se
préoccuper de cette demande. Il est en règle vis-à-vis
de lui.





Les cérémonies religieuses des Tchérémisses sont
publiques ou privées. Les solennités publiques sont
organisées par la commune entière et tous les habitants
y participent. Lorsque des calamités ravagent
le pays, des cérémonies extraordinaires sont célébrées
pour apaiser les dieux.


«En pareille circonstance, écrit M. Dozon, on cherche
parmi les vieillards quelqu'un qui aurait eu en
songe une révélation. Après avoir convoqué les autres
vieillards de sa commune, il leur fait savoir que,
d'après un avertissement reçu en rêve, les Tchérémisses,
pour mettre fin à la calamité qui les afflige,
doivent s'assembler et offrir à tels et tels dieux telles
et telles victimes. Les anciens, obéissant à cette manifestation
divine, supputent la dépense nécessaire,
en répartissent le montant par villages et par maisons,
fixent le jour de la solennité et y convoquent
les habitants.»


Les fêtes communales sont: celle du printemps,
l'aga-païrem, le çurem, la fête des récoltes, celle de
l'esprit de la terre et celle des morts. Ces cérémonies
sont l'occasion de réunions populaires, très nombreuses.
A ces solennités parfois assistent 6 ou
7 000 Tchérémisses venus de tous les environs. Le
nombre des animaux sacrifiés est naturellement en
rapport avec le nombre des fidèles. En 1879, rapporte
M. Smirnov, lors d'une fête, pas moins de 300 têtes
de bétail ont été abattues.


La fête du printemps (kugeçy, d'après Iakoliev;
Chochoum-païrem, d'après M. Smirnov) se célèbre
dans les maisons vers la Pâques grecque et dure deux
jours. Deux kartes et le maître de maison jettent dans
le poêle des gâteaux et de la bière, après avoir dit
une prière. Une nouvelle oraison est ensuite récitée,
après quoi les trois compères vident un pot de bière
et avalent un morceau de crêpe.


Ils invoquent ensuite toute la série des dieux, en
recommençant chaque fois les mêmes rites; jugez si,
après ces libations, prêtres et fidèles ne doivent pas
être plus qu'émus, et on n'est encore qu'au début
de la fête. Les prières terminées, les kartes bénissent
le maître et la maîtresse de maison, en prononçant
les paroles suivantes: «Puisse le grand dieu bon,
le grand dieu de la Pâques, le grand destinateur du
sort, nous accorder nombreuse famille, santé, paix,
accroissement du bétail, et abondance de toute sorte;
que la mère de l'abondance, la mère des récoltes, du
blé, vous apporte l'abondance d'au delà du Volga,
d'au delà des montagnes, d'au delà de la mer; soyez
riches, ayez neuf fils et sept filles, que votre bétail
se multiplie, que votre maison soit riche, ayez beaucoup
de bâtiments, que le dieu vous comble de toute
espèce d'abondance! Vivez de nombreuses années,
demeurez en vie jusqu'à ce que vos cheveux blanchissent
et vos barbes soient grises!»


Après cette bénédiction, le maître et la maîtresse
de maison boivent un nouveau pot de bière, et tous
les assistants les imitent. Cette libation générale est
suivie d'une seconde, puis les kartes prononcent une
dernière oraison. Toute l'assemblée se transporte
ensuite dans une autre maison où la même cérémonie
recommence. Cette solennité bachique se continue
dans une douzaine d'habitations, et l'ivresse
est générale.


Le lendemain a lieu un repas composé de viande
de cheval, le mets le plus apprécié des Tchérémisses;
après cela suivent des divertissements avec musique
et danse. Les assistants se partagent en couples en
ayant soin que jamais un mari ne soit associé à sa
femme, puis chacun successivement marche une sorte
de pas en buvant et en jetant de la bière.


La deuxième fête communale est celle de la charrue,
l'aga-païrem. Elle est célébrée en l'honneur des
dieux dont le concours assure une bonne récolte, tels
que les dieux du soleil, de la lune, des étoiles. La cérémonie
a lieu dans les champs et consiste comme les
autres en ripailles. Tous les fidèles réunis, on fiche
en terre des pieux auxquels on suspend des lanternes
allumées, puis on met le feu à un bûcher. D'après
Iakoliev, la cérémonie de l'aga-païrem se compose
des mêmes rites que celles décrites plus haut. Les
prières achevées, les vieillards et les kartes s'assoient
sur un banc que l'on dresse pour la circonstance, et
sur un second vis-à-vis du premier les femmes des
prêtres. «Les hommes apportent aux kartes un pot
de bière, et déposent devant chacun d'eux un œuf,
une crêpe, un pâté et un échaudé; les femmes offrent
les mêmes victuailles aux femmes des kartes.»


A cette occasion, dans le district de Tsarévokoktchaïsk,
les femmes mariées depuis le dernier aga-païrem
sont bénies par les kartes. Au plus âgé de
ces vieillards elles offrent chacune un broc de bière
et deux œufs. Après que le bonhomme a appelé sur
elles la protection des dieux, celui-ci leur remet
à son tour des œufs, qu'elles mettent sur leur sein,
sans doute comme symbole de la fécondité. Tout
le monde retourne ensuite en cortège au village, et
s'en va de maison en maison. A la porte de chaque
habitation la procession est reçue par le chef de
famille, ce dernier offre au karte différentes victuailles,
puis le prêtre bénit le maître de la maison;
après cela, nouvelle collation, et l'on continue ainsi de
maison en maison, jusqu'à ce que tous les fidèles
soient ivres morts. La fête dure cinq jours, et pendant
tout ce temps la bombance est générale.


Par le récit de toutes ces libations on comprend
que les Tchérémisses se montrent réfractaires à la
religion grecque, dont une des principales règles est
l'abstinence.


Durant ces festins, les jeunes garçons jouent sur
les aires avec des œufs rouges; ce jeu, pensent-ils,
a la vertu de faire croître les grains de blé et de les
rendre pleins comme des œufs.


Une troisième fête est célébrée en automne pour
remercier les dieux de la récolte et invoquer leur
secours à la chasse.


Un peu plus tard, en octobre ou novembre, chaque
village sacrifie un bœuf à l'esprit de la terre afin
qu'il accorde l'abondance l'année suivante.


D'après Iakoliev, les Tchérémisses célèbrent du
21 au 25 décembre une fête pour demander aux
dieux la multiplication du bétail. Les indigènes forment
sur l'aire de petits monticules de neige qui
sont censés représenter des monceaux de blé, puis
sur la table de leur maison des tas de pièces d'un
kopek pour figurer une fortune considérable. Après
cela les enfants vont secouer les pommiers couverts
de neige en criant qu'il tombe une quantité de
fruits, puis pénètrent dans la bergerie. «Puissent
les brebis mettre bas deux agneaux et se multiplier!»
disent-ils en touchant le sabot de chaque brebis, et ces
paroles, croient les Tchérémisses, assurent la multiplication
du bétail.


Au repas de famille on sert de petits pâtés de
viande dans lesquels ont été introduits des kopeks
et des licols minuscules. Un pâté avec une pièce de
monnaie présage la fortune, et l'assistant qui a un
gâteau avec un licol pense être assuré d'une grande
richesse en bétail.


Après une des fêtes de l'été a lieu la cérémonie de
l'expulsion du chaïtan (diable), le sourem. Les indigènes
frappent à coups de bâton les murs de l'habitation,
pour en expulser le mauvais génie. Une
fois le diable sorti de la maison, ils allument de
grands feux par-dessus lesquels ils sautent pour
débarrasser leurs vêtements du mauvais esprit. Afin
de faire sortir le chaïtan de terre ils enfoncent des
couteaux en terre. Dans le district de Tsarévokoktchaïsk
les enfants frappent avec des fouets le mobilier
de l'habitation. Par ce bruit on espère mettre en
fuite les diables et les obliger à se réfugier dans la
forêt voisine. Inutile d'ajouter que pour pareille
peine les gamins reçoivent des friandises; sans une
agape, point de cérémonie au pays des Tchérémisses.


La fête est suivie d'une course de chevaux.


Une cérémonie publique annuelle a lieu pour renouveler
les rameaux protecteurs des maisons. Un soir
de printemps, tous les hommes du village montent
à cheval, vont de maison en maison recueillir les
vieux bouquets et partent ensuite les jeter dans les
champs. Après quoi ils se dirigent vers la forêt,
coupent des branchages et les rapportent au village
où a lieu la distribution. Une fois munie de son
rameau, chaque maison se trouve désormais à l'abri
du mauvais esprit.


Outre ces fêtes périodiques, ont lieu des cérémonies
publiques à des intervalles indéterminés. Ce
sont des ripailles offertes aux frais du mir[44] en l'honneur
des dieux, des morts, des eaux, du feu, de la
terre, et de l'argent.




[44] Commune.





Les cérémonies religieuses privées sont celles relatives
au mariage et à la mort des membres de la
famille ou celles célébrées pour l'obtention d'un vœu
particulier. Ainsi lorsqu'un Tchérémisse voit que son
blé a mauvaise apparence, il fait une offrande à une
des divinités protectrices de l'agriculture.


C'est également aux keremets que sont offerts la
plupart des sacrifices domestiques. Pour obtenir la
guérison d'un malade on fait, par exemple, un
sacrifice à un de ces esprits. En pareille circonstance,
nous a-t-on raconté, on promet au keremet de brûler
des fagots en son honneur. C'est une superstition
partagée par bien des peuples qui se croient plus
élevés en civilisation que les Tchérémisses. «Les
keremets, écrit M. Dozon, jouissent d'un crédit égal
à celui des dieux et il est assez difficile de reconnaître
en quoi leur culte diffère de celui rendu aux dieux.»


Une des principales cérémonies domestiques est
le sacrifice annuel fait à l'esprit de la maison. Après
les travaux d'automne, on dépose dans le souterrain
de l'habitation des aliments en priant l'esprit de
rendre la maison heureuse.


A la même époque, le jour où l'on mange les premiers
pains faits avec de la farine nouvelle, pour
remercier le soleil d'avoir mûri la récolte, le chef de
famille procède à une petite cérémonie. Il s'en va
dans la cour et, se tournant vers le soleil, élève au-dessus
de la tête un plat rempli de pain.


Avant le mariage a lieu un petit sacrifice; une fois
les parties d'accord relativement au kalim, elles
jettent quelques-uns des gâteaux apportés par le
fiancé dans un feu allumé à cet effet.





Les funérailles et le culte des morts sont également
l'occasion de cérémonies bachiques.


Le cadavre, préalablement lavé et revêtu d'habits
propres, est déposé dans une bière percée d'une petite
ouverture, sans doute pour que l'esprit du mort
puisse respirer. Sur des tombes de Lapons russes
nous avons également observé une petite fenêtre
analogue à celle ménagée dans la bière tchérémisse[45].
Pour ces primitifs la tombe est une demeure. Dans le
cercueil on dépose des morceaux de toile, de petites
bougies en cire, une écuelle dans laquelle on place
quelques morceaux de crêpe et dans laquelle on verse
de l'eau-de-vie, en prononçant les paroles suivantes:
«Que cette crêpe arrive jusqu'à toi, ne pars pas sans
boire ni manger, toi qui as faim».




[45] Si le corps n'est pas enfermé dans une bière, la tombe est
percée d'une petite fenêtre. (S. Sommier, Note di viaggio.)





Au moment où le cortège quitte la maison mortuaire,
une poule est égorgée. Avant de le descendre
en terre, on coiffe le mort d'un bonnet, on lui met
des gants et on dépose sur sa poitrine trois crêpes et
une pièce d'un kopek, en disant: «Que cet argent
te serve à acheter la terre». Dans les idées des Tchérémisses
le mort doit mener dans un autre monde la
même existence qu'ici-bas, croyance fort ancienne que
l'on retrouve chez les peuples de l'antiquité. D'après
des renseignements donnés à M. Sommier par un
Tchérémisse de Kosmodémiansk, cet argent serait destiné
à acheter le juge siégeant dans l'autre monde.
Les pelles qui ont servi à creuser la tombe et les
cordes employées à descendre le cercueil sont abandonnées
sur le lieu de sépulture. Si le mort est un
enfant, on dépose son berceau sur la tombe.





De retour à la maison, tous les assistants se mettent
à table. A ce festin un membre de la famille vêtu des
défroques du mort représente le défunt. Pendant ce
repas et tous ceux qui suivent quarante jours durant,
une écuelle contenant une petite portion des aliments
servis sera placée en l'honneur de celui que la famille
a perdu[46].




[46] Nous retrouverons la même coutume chez les Ostiaks.
Voir plus loin, p. 237.





En mémoire du défunt trois autres cérémonies ont
lieu le troisième, le septième et le quarantième jour
après le décès. Cette dernière est la plus importante.
Au coucher du soleil, la famille se rend à la tombe,
dépose sur le sol un pain, y répand de l'eau-de-vie
et invite le mort à se rendre à la fête préparée en
son honneur.


De retour à la maison, les membres du cortège
crient à la personne venue au-devant d'eux: «Nous
ramenons comme convive un tel, faites-lui bon accueil,
invitez-le à entrer dans l'habitation». Immédiatement
on appelle le mort en le priant de venir
prendre place au festin préparé. Aussitôt les convives
à table, le karte allume une chandelle près de
l'écuelle du défunt, puis verse des aliments et du
liquide dans l'écuelle de celui en l'honneur duquel a
lieu la cérémonie, en prononçant les paroles suivantes:
«Que ce régal, nourriture et boisson, arrive jusqu'à
toi; puisses-tu avoir beaucoup à boire et à manger».
Après cela les voisins viennent apporter en l'honneur
du défunt différentes victuailles, et chaque fois le karte
nomme au mort la personne qui lui fait ce cadeau.
Pendant ce temps les musiciens jouent de la cornemuse
et de la harpe.





Une fois le repas terminé, les convives vont briser
dans la cour l'écuelle du défunt. Cela fait, un individu
qui en a reçu mandat du mort avant d'expirer, revêt
ses habits et reste dehors sur l'escalier pendant que
les autres rentrent. Lui donnant alors le nom du mort,
on l'invite à venir festoyer. «Après avoir passé la
nuit, ajoute-t-on, tu repartiras demain à l'aube.» Une
nouvelle agape recommence, pendant laquelle le
représentant du défunt est traité comme le défunt
lui-même l'était de son vivant. La fête se termine par
des danses.


Outre ces rites funéraires, les Tchérémisses ont trois
fêtes en l'honneur des morts; toutes trois consistent
en ripailles. Les cérémonies mortuaires n'éveillent
chez ces Finnois aucune idée triste; leur seule ambition
ici-bas est un pain quotidien abondant, et aux
morts comme à leurs dieux ils supposent les mêmes
désirs et les mêmes besoins. Leur culte est, en un
mot, celui de l'estomac.







CHAPITRE V




LES TCHOUVACHES




La poussière en Russie.—Architecture tchouvache.—La foire
de Tsévilsk.—Costume des Tchouvaches.—Visite à un lieu
de sacrifice.—Croyances et superstitions des Tchouvaches.





A quatre heures du matin nous sommes à Kazan.
Quelques heures de sommeil et nous voici de nouveau
frais et dispos avec le projet de partir le soir
même pour le pays des Tchouvaches.


Le principal groupe de ces Finnois est cantonné
sur la rive droite du Volga dans les arrondissements
de Tsévilsk et de Tchéboksari. En amont de Kazan,
sur la rive droite du Volga, derrière une mince ligne
de colonies russes, ces Finnois forment un noyau compact
de plus de 500 000 individus.


De Kazan à Tchéboksari c'est un petit voyage de
120 verstes par le Volga. A minuit nous sommes au
port, mais point de vapeur. Une, deux heures se passent,
rien ne vient. En France, les voyageurs pesteraient,
interrogeraient les employés et s'emporteraient
contre l'administration. Ici tout le monde reste
calme et résigné, le Russe a l'habitude d'attendre.
La nuit est magnifique, une de ces nuits d'Orient
chaudes et lumineuses avec une grosse lune toute
jaune. Devant nous s'ouvre le large fossé noir du
fleuve, ponctué de fanaux. On dirait une ville flottante.
Pas un souffle de vent, un air mort; de la
berge sablonneuse sortent des bouffées de chaleur
comme d'un feu souterrain. Parfois au milieu du
grand silence un clapotement d'eau amorti, fugitif,
comme un demi-réveil après un profond sommeil.
On a la sensation du repos de toutes choses après la
cuisson de la journée. A trois heures le paquebot
arrive et de suite nous embarquons.


Dès dix heures du matin la chaleur est accablante,
avec un vent desséchant. A 1 heure de l'après-midi,
+32° à l'ombre avec une pression de 749. Pendant
notre séjour dans cette région le baromètre est resté
très bas; la chaleur n'en était que plus sensible. Dans
ma cabine, située à l'ombre et bien ventilée, couché
sur le sofa, je sue comme une fontaine.


Dans l'après-midi, arrivée à Tchéboksari (5 000 habitants,
tous Russes), sans intérêt, comme toutes les
petites villes de Russie. A la maison de poste on nous
donne un bouge pour déposer nos bagages; nulle
part ici il n'existe d'auberge de campagne, comme
dans nos pays de l'Europe occidentale. Quand nous
sortons, le patron ferme la porte avec un cadenas
et nous en remet la clé. On ne se fie pas à l'honnêteté
du voisin. Depuis mon arrivée en Russie, que
d'histoires de voleurs ne m'a-t-on point racontées: à
croire les indigènes, on serait exposé à chaque instant
à être dévalisé; en cela comme en beaucoup de
choses il faut faire une part très large à l'exagération
slave. La Russie vaut mieux que ne le disent les
Russes.





Le soir même nous partons en plétionka, conduits
par un Tchouvache. Pas brillant notre attelage, deux
pauvres biques qui s'en vont trottinant, sans rien de
l'allure vive habituelle aux chevaux russes. «Plus
vite!» crions-nous à notre cocher tchouvache, et le
bonhomme de nous expliquer en mauvais russe que ses
chevaux ont déjà fourni une trotte de 85 kilomètres et
que pour arriver au gîte il leur reste à parcourir 21 kilomètres.
Pour toute nourriture pendant cette longue
étape les pauvres bêtes n'ont brouté qu'un peu
d'herbe sur les bords de la route. «On n'a faim que
lorsqu'on a l'habitude de manger», ajoute philosophiquement
notre automédon.


Ici bêtes et gens sont d'une résistance surprenante.
Aussi facilement qu'ils absorbent des repas
pantagruéliques, les Russes se serrent le ventre.
Repus ou à jeun, ils marchent avec une égale endurance.
Pendant toute une journée un cavalier galopera;
un morceau de pain et quelques verres de thé
suffiront à sa nourriture, et sa monture se contentera
d'un peu d'herbe. Le cheval russe est le meilleur cheval
du monde et le Russe l'Européen le plus endurci à la
fatigue et aux privations. Jugez, par suite, de la force
de l'armée: c'est le meilleur instrument de guerre
existant actuellement.


Aujourd'hui les exploits de nos grands-pères pendant
les guerres de la Révolution et de l'Empire nous
sont un sujet d'étonnement. Leurs marches rapides
à travers l'Europe, leur résistance à la faim et aux
privations de tout genre, donnent l'idée d'une autre
virilité que la nôtre. Tout cela nous paraît extraordinaire
à nous autres affaiblis par le bien-être. Le
peuple russe laisse la même impression. Ce sont des
gens d'il y a un siècle, habitués, comme nos grands-pères,
dès leur enfance à tous les efforts de la vie
physique.


Toujours le même aspect, des plaines largement
ondulées, couvertes de moissons. On passe un boursouflement
et de l'autre côté c'est le même spectacle.
Pays quelconque, sans caractère, qui pourrait aussi
bien se trouver en France qu'en Russie. Seule la
poussière est spéciale à cette partie de l'Europe. Sur
ces terres très légères, le moindre vent soulève des
tourbillons de fines particules. Aujourd'hui le ciel
en est gris; lorsque ces nuages tombent, on est aveuglé
et suffoqué. En Russie, il existe deux éléments
supplémentaires: la poussière et la boue. Qui n'a vu
que nos pays ne peut se faire une idée de leur importance
dans l'Europe orientale.


Le pays est très habité. Comme les Tchérémisses,
les Tchouvaches vivent en de petits hameaux épars
au milieu des plaines. Quinze, vingt maisons entourées
par des plantations de bouleaux, toujours sur le
bord d'un ravin où traîne un ruisseau vaseux. En
dehors de ces ruisselets, point d'eau dans la plaine.


Notre étape se termine au village tchouvache
d'Abachévo. Dans chacune des bourgades situées en
dehors des routes postales, il y a une maison dont
le propriétaire a charge de loger les voyageurs. Cette
hospitalité est très simple, cependant le logement
est beaucoup plus propre que dans les affreux cabarets
des petites villes. La maison où nous avons
pris gîte se distingue même sous ce rapport; les
bancs et la table de la chambre principale ont été
lavés et les murs grattés. Notre hôte, du reste, a
des habitudes de propreté étonnantes pour un Tchouvache:
s'étant noirci les mains avec du charbon, il
se lave immédiatement.





Très simple l'habitation tchouvache: une maisonnette
en bois précédée d'un petit perron couvert
d'un toit à deux auvents. Au milieu un couloir ouvrant
à gauche sur un magasin à blé, à droite sur la
chambre de famille, occupée en grande partie par
le poêle russe traditionnel. Devant la maison, une cour
rectangulaire bordée de hangars, d'étables, de magasins,
et séparée de la rue par une clôture. Derrière
chaque habitation s'étend un jardin. C'est en somme
la même architecture que chez les Tchérémisses.



  
  Village d'Abachévo.




Le lendemain, en route pour Tsévilsk. A quelques
kilomètres d'Abachévo, la plaine verse dans un fond
où se trouve Tsévilsk. De loin la ville est signalée
par une nuée de poussière produite par le mouvement
de la foire. Il y a là 5 à 6 000 Tchouvaches réunis
sur un espace de quelques hectares. Chaque matin,
des villages environnants arrivent en foule les indigènes;
ils s'amusent là toute la journée, et, le soir
venu, retournent chez eux pour recommencer le lendemain
jusqu'à la fin de la fête. C'est le même spectacle
que dans nos pays: des animaux que l'on vend
et que l'on achète, des lignes de baraques où l'on
débite de la cotonnade, des verroteries, de la ferraille,
de l'épicerie, etc., enfin des chevaux de bois.


Autour de l'appareil, foule compacte. Il y a d'abord
les gens qui se donnent le luxe de faire un tour sur
la mécanique, puis il y a ceux qui, moyennant
finance, ont été admis dans l'enceinte d'une palissade
au plaisir de contempler les heureux de cette
terre montés sur les chevaux de bois, enfin, par
derrière, une masse compacte regarde ceux qui
voient quelque chose.


Mais bientôt nous faisons concurrence aux saltimbanques.
Nous installons les appareils de photographie
et invitons les assistants à venir poser. De
tous côtés on accourt; pour maintenir l'ordre autour
de nous, l'aide de deux agents de police n'est
pas de trop.


Comme le montrent les photographies ci-contre,
les costumes des Tchouvaches présentent une très
grande ressemblance avec ceux des Tchérémisses.
Le vêtement des hommes est le même, et celui des
femmes ne diffère de ceux que nous avons vus de
l'autre côté du Volga que par des détails d'ornementation.



  
  Tchouvaches de Tsévilsk.




Les femmes tchouvaches ont, comme les Tchérémisses,
un costume masculin, un petit pantalon et
une chemise-jupe en toile, généralement blanche,
ornée de broderies en soie rouge et de rubans également
rouges, du moins aux environs de Tsévilsk[47].
Toutes portent un tablier bordé dans le bas de broderies
multicolores. Très curieuse est leur coiffure.
Pour les jeunes filles, c'est une toque en cuir, agrémentée
de dessins géométriques formés de perles de
verre de différentes couleurs avec une garniture de
petits disques d'argent simulant d'anciennes monnaies.
Une jugulaire chargée de pièces d'argent maintient
la coiffure. Les femmes mariées ont la nuque et
le cou enveloppés d'une serviette (sorbane) assez semblable
au charpane tchérémisse et dont les deux pans
tombent dans le dos comme ceux d'une écharpe.
Par-dessus, les riches portent un bonnet cylindrique
orné de disques d'argent et de pièces de
monnaie, auquel est suspendue par derrière une longue
bande d'étoffe garnie aussi de pièces d'argent.
Sur certaines de ces coiffures il y a pour 300 francs
de numéraire, et les femmes aisées en ont bien pour
une somme égale autour du cou et sur la poitrine.
Toutes ont un collier de pièces d'argent, et, attachée
au col de la chemise, une bande d'étoffe garnie
de numéraire, enfin sur la poitrine un ou deux
plastrons couverts de petits disques ou de vieilles
pièces d'argent. Ajoutez à cela d'autres colliers et
des pendeloques de kauris ou de perles de verre,
ballottant sur la poitrine et dans le dos. Pour terminer
la description des toilettes tchouvaches signalons
la ceinture des femmes, ornée sur les côtés de
glands en laine rouge, de kauris, et garnie à la chute
du dos d'une sorte de croupière. Sur les hanches les
élégantes attachent de longs cordonnets chargés de
morceaux de cuivre, très bruyants. Lorsque marchent
des femmes parées de ces singuliers bijoux, vous croiriez
qu'on remue un magasin de vieille ferraille. Jugez
de l'aspect pittoresque de la foire avec tous ces costumes
bizarres.




[47] Du temps de Pallas, les broderies étaient rouges, bleues
ou noires. Aujourd'hui encore les couleurs varient suivant les
districts.






  
  Tchouvaches de Tsévilsk.




Hommes et femmes sont grands et vigoureux.
Tous laissent l'impression d'une race vivace. Beaucoup
de femmes ont conservé le type finnois bien
accusé. Ici du moins les Tchouvaches paraissent
s'être peu mêlés aux Tatars. On nous montre cependant
dans la foule des métis tchouvaches tatars que
l'on appelle ici Metchériaks[48]. Des unions ont lieu également
entre ces Finnois et les paysans russes. Dans
le voisinage des villes, les Tchouvaches abandonnent
leurs costumes pour adopter les vêtements de leurs
voisins slaves, les différences extérieures s'effacent
ainsi peu à peu entre les races, et lentement Russes
et Finnois se fondent ensemble au grand dommage
du pittoresque. Le jour de la fusion complète est
heureusement encore éloigné.




[48] Les Metchériaks sont une petite tribu turque de la Russie
orientale.





Dans la soirée nous quittons Tsévilsk pour aller
passer la nuit dans un hameau voisin. L'ispravnik,
d'une obligeance parfaite, nous fait accompagner par
un agent de police parlant tchouvache. Précaution
qui n'est point inutile: parmi les indigènes, l'usage
du russe n'est pas encore très répandu, beaucoup
d'hommes le comprennent à peine et la plupart des
femmes n'en entendent pas un mot.






  
  Femmes tchouvaches vues de dos.







Excité par la présence du gendarme, notre cocher
enlève ses chevaux et en vingt-cinq minutes nous fait
parcourir sept kilomètres. C'est plaisir de galoper à
travers ces plaines à la douce fraîcheur du soir. Il
semble que vous reveniez à la vie après la prostration
de la journée étouffante; cela fait l'effet d'un
bain.


Dès notre arrivée au village, s'ouvre un marché
très actif. Nous achetons des sorbanes, des chemises
de femme, des ceintures, des ornements, des bonnets,
bref toute une collection ethnographique. Ces
transactions nous permettent de faire connaissance
avec les Tchouvaches et nous servent en quelque
sorte de préambule pour arriver à la question principale.
Aux environs du village se trouve un lieu de
sacrifice où les indigènes vont faire leurs dévotions
et il s'agit de décider quelque habitant à nous y
conduire.


Les Tchouvaches ont été convertis au catholicisme
grec. Mais sur eux comme sur les Tchérémisses cette
conversion n'a pas produit grand résultat. En fait,
le plus grand nombre de ces indigènes sont restés
fidèles à leurs anciennes croyances, et sur cette
rive du Volga on compte pour le moins encore
500 000 païens.


L'administration civile connaît les pratiques idolâtres
des Tchouvaches, mais fort sagement se désintéresse
de tout prosélytisme parmi ces païens. Ce
serait inutilement exciter des haines et retarder
l'assimilation de la population.


La promesse d'un pourboire et les représentations
énergiques de l'agent eurent promptement raison
des scrupules d'un indigène, et bientôt sous sa conduite
nous voici en route pour le sanctuaire. Le
guide nous fait marcher à travers un petit bois, afin
de dissimuler notre marche aux Tchouvaches qui
travaillent dans la plaine. Évidemment il redoute
quelque mauvais traitement si ses coreligionnaires
viennent à apprendre notre visite. Le bonhomme
retrouve seulement son sang-froid lorsqu'il voit que
nous nous bornons à photographier le lieu du sacrifice,
sans toucher à quoi que ce soit.


Ce lieu de sacrifice est situé à un kilomètre et demi
du village, dans un large et profond ravin parsemé
de taillis de chênes[49]. C'est une réunion de cuisines
en plein vent. Il y a d'abord un grand échafaudage
long de 10 mètres, garni de 29 crochets en bois pour
suspendre les marmites; en dessous, on voit les traces
encore fraîches de 41 foyers. A côté se trouvent deux
autres échafaudages beaucoup moins longs, l'un
garni de deux crochets, l'autre d'un seul, sans doute
des autels particuliers.




[49] D'après Pallas, les lieux de sacrifice des Tchouvaches seraient
toujours situés au milieu de bouquets d'arbres et dans le voisinage
d'une source ou d'un ruisseau.





Les femmes, nous a-t-on dit, n'assistent pas aux
grands sacrifices, à moins qu'elles ne soient veuves
et qu'elles n'aient point de fils âgé pour les représenter
à la cérémonie. Si le renseignement est vrai,
ce serait un emprunt aux idées musulmanes.


Comme leurs voisins tchérémisses, les Tchouvaches
sont animistes, leur imagination peuple le monde
extérieur d'esprits dont l'homme doit s'assurer le
concours pour vivre heureux et dans l'abondance,
et le moyen employé pour se concilier la faveur
de ces êtres surnaturels est de leur faire des sacrifices.


Nous n'avons vu aucune représentation anthropomorphe
de ces divinités et nous ignorons s'il en
existe. Au congrès archéologique de Kazan en 1878
fut présentée une idole tchouvache, «une simple
planchette de bois, grossièrement taillée à la hache,
sans aucune trace de dessin». C'était la représentation
du dieu Melym-Khousia, adoré aux environs
de Tchéboksari. Melym-Khousia habitait jadis chez
les Tchérémisses sur la «montagne qui produit du
miel», raconte M. A. Rambaud[50]. Un beau jour il
quitta sa demeure pour aller s'établir sur la rive
droite du Volga, au village de Masslovoya, chez un
Tchouvache ancien soldat, nommé Ivan. En homme
avisé, Ivan tira un fructueux parti de l'honneur que
lui faisait le dieu. Il lui accorda l'hospitalité, et
aussitôt de tous les environs les indigènes vinrent
implorer Melym-Khousia. Pour s'assurer son secours,
les uns lui offraient de l'argent, les autres de la
volaille, toutes offrandes qu'Ivan n'avait garde de
laisser perdre, c'était autant de boni pour lui. Quand
le zèle des fidèles devenait moins ardent, le rusé
compère s'en allait faire des tournées aux environs,
menaçant les habitants de la colère de Melym-Khousia,
s'ils ne le traitaient pas mieux. Et les Tchouvaches
d'accourir et Ivan de faire de bonnes affaires.
Le dieu indigène faisait ainsi une concurrence très
préjudiciable à un sanctuaire orthodoxe voisin dédié
à saint Nicolas. Personne ne venait plus implorer
le saint grec, et un beau jour la police avertie vint
saisir le dieu tchouvache et le transporta de son
sanctuaire au musée ethnographique de Kazan.
L'histoire date de la fin de 1870.




[50] Le Congrès de Kazan, in Revue scientifique.






  
  Lieu de sacrifice tchouvache.




La religion des Tchouvaches comporte des fêtes
publiques[51] et des cérémonies privées; toutes consistent
en ripailles. Dans les grandes solennités ou
pour obtenir la réalisation d'un désir qui leur tient
au cœur, les indigènes immolent des chevaux et du
gros bétail; pour les petits sacrifices ils tuent des
volailles, principalement des oies. Jamais ils n'immolent
de porcs; à leurs yeux c'est un animal impur.
Avant de procéder au sacrifice, raconte Pallas[52], les
fidèles soumettent l'animal à plusieurs épreuves
pareilles à celles en usage chez les Tchérémisses, pour
s'assurer que le dieu accepte l'offrande.




[51] D'après Pallas, en septembre a lieu un sacrifice pour
remercier les dieux de la récolte.







[52] Voyages de M. P. S. Pallas en différentes provinces de
l'Empire russe et dans l'Asie septentrionale, traduits de l'allemand
par M. Gauthier de la Peyrence. Paris, 1789.





Les Tchouvaches mettent en pratique le dicton:
charité bien ordonnée commence par soi-même. Ils
mangent la chair des victimes sacrifiées et en l'honneur
des dieux se contentent de faire brûler les os.
Dans les cérémonies publiques la direction du culte,
si l'on peut s'exprimer ainsi, et la charge d'immoler
les animaux appartiennent à des prêtres appelés
iomzi, dont la situation paraît équivalente à celle des
kartes chez les Tchérémisses. En tous temps le iomzi
jouit d'un certain prestige auprès de ses compatriotes,
joignant au sacerdoce les professions de
rebouteur et de charlatan.


Les fêtes publiques portent le nom de simik; elles
durent généralement plusieurs jours. Un jour les
habitants d'un village sacrifient et de tous les environs
on vient prendre part à l'agape sacrée, puis le lendemain
c'est au tour d'un autre hameau de régaler les
hommes en l'honneur des dieux. Les différents villages
s'offrent ainsi une série de tournées.


Pendant toute la durée des fêtes, les Tchouvaches
ne doivent pas travailler, même en cas d'urgence.
Ceux qui transgressent cette défense risquent une
correction; il y a quelques années, un indigène aurait
été tué pour n'avoir point respecté cette coutume.
Du 24 au 29 juin les indigènes célèbrent une grande
fête. Quelque temps auparavant, le jeudi qui précède
la Trinité du calendrier russe, a lieu la commémoration
des morts. La cérémonie consiste en ripailles et
beuveries; ce jour-là, nous disait l'ispravnik de Tsévilsk,
le cimetière devient un cabaret.



  
  Chaise tchouvache.




Les sacrifices privés sont faits en vue d'obtenir la
guérison d'un malade ou à l'occasion des principaux
événements de la vie domestique, naissance, mariage.
Ainsi, après que la demande du jeune homme a été
agréée par la jeune fille, celui-ci rend grâce aux dieux,
en faisant un petit sacrifice à la première bifurcation
qu'il rencontre sur sa route. Il répand, par exemple,
sur le sol de l'eau-de-vie.


Voici maintenant une recette de médecine populaire
qui nous a été communiquée par les Tchouvaches.
Elle remplace pour eux les pastilles Géraudel.
Si elle n'est pas efficace, elle se recommande par sa simplicité.
Êtes-vous enrhumé, vous n'avez qu'à jeter des
œufs dans un puits et vous êtes débarrassé de votre toux.


Tous les peuples d'origine finnoise ont pour l'ours
une sorte de vénération et supposent à cet animal
un pouvoir surnaturel. Les Tchouvaches partagent
ces superstitions et attribuent aux excréments de
maître Martin le pouvoir de purifier l'endroit où il
les dépose. Aussi, lorsque des saltimbanques promènent
dans la campagne quelques-uns de ces animaux,
ne manquent-ils pas de les faire entrer dans
la cour de leurs habitations.


Chez les Tchouvaches nous n'avons observé qu'un
seul instrument de musique, une cithare pareille à
celle des Tchérémisses. Leur danse consiste en sautillements
accompagnés de battements de mains.


Le 7 juillet, nous revenons sur le Volga à Soundéri,
ou Marjinskii, petite ville située en aval de Tchéboksari.
En attendant le vapeur qui doit nous transporter
à Kazan, nous allons visiter Kakchamar, village habité
par des Tchérémisses de montagnes, bien qu'il soit
situé sur la rive des prairies.


On traverse en bac le Volga, divisé en deux bras par
un îlot constitué de fines particules sablonneuses,
puis on court à travers une riante campagne fraîche
et ombreuse. Les habitants de Kakchamar ne présentent
aucune différence appréciable avec les Tchérémisses
que nous avons vus jusqu'ici, ils nous semblent
seulement avoir plus subi l'influence russe que
leurs congénères des environs de Tsarévokoktchaïsk.
Les broderies qui ornent les vêtements des femmes
sont sans art et sans caractère.


Nous passons une partie de la nuit sur le ponton
de Soundéri à attendre le vapeur. C'est demain grande
fête à Kazan. Tous les ans à pareille époque, on transporte
la célèbre image de Notre-Dame de Kazan d'un
couvent situé aux environs de la ville, dans l'une des
églises du Kremlin, où elle demeure quelque temps.
Cette icone jouit d'une grande réputation dans toute
la Russie, et de très loin une foule de fidèles vient
assister à la procession. Lorsque le paquebot arrive
à Soundéri, il est déjà bondé d'une foule de pèlerins.


Le lendemain, à notre arrivée à Kazan, une foule
compacte garnit les talus des remparts du Kremlin
le long desquels doit passer la procession. De loin
la masse rouge des femmes fait l'effet d'un immense
champ de coquelicots. Il est neuf heures du matin et
le cortège ne passera qu'à midi, néanmoins tout le
monde attend calme et résigné, sous un soleil ardent
de 35° à 40° et sous une pluie de poussière!


Aujourd'hui nous voyons Kazan sous un de ses
mauvais côtés. La poussière tombe dru, comme une
ondée; au lieu d'eau c'est du sable qui tombe du ciel.


J'aurais vivement désiré voir le défilé de la procession,
mais pour cela il eût fallu rester tête nue sous
un soleil flamboyant. Je n'assistai qu'à la fin de la
cérémonie, et bien m'en prit: à plus de 200 mètres de
la procession il fallait se découvrir, et à l'ombre le
thermomètre s'élevait à +27°. Néanmoins aucun des
pieux assistants ne paraissait s'apercevoir de la chaleur.
La foi protège de tout!


Avec cette foule de fidèles, impossible de trouver
un coin dans un hôtel. Le bon Latif, le préparateur
de M. Mislavsky, m'offrit l'hospitalité dans son sous-sol
de l'Université sur un canapé en bois. Ce fut ma
première bonne nuit en Russie et le lendemain j'étais
frais et dispos pour le voyage de Perm.







CHAPITRE VI




LES PERMIAKS




La Kama.—Perm.—Les Permiaks.—Costumes et habitations
de ces indigènes.





Les plaines ensoleillées de Kazan et leur grouillement
multicolore de races diverses sont maintenant
loin de nous. Nous avons quitté la région asiatique
du Volga pour nous diriger vers Tcherdine, point de
départ de notre exploration projetée dans le bassin
de la Petchora.


De Kazan à Tcherdine c'est une navigation de
1 400 kilomètres, la distance de Paris à Dantzig.
On descend le Volga sur une centaine de verstes, et
le reste du trajet se fait par son affluent, la Kama,
presque aussi important que le fleuve lui-même.


En Russie, les fleuves, comme toutes choses d'ailleurs,
sont hors de proportions avec ce que nous
sommes habitués à voir. La Kama, par exemple, est
d'un tiers plus longue que le Rhin, et de simples
rivières telles que ses affluents, la Bielaya et la Viatka,
ont un développement de cours dépassant celui de
la Loire et de la Seine.





Tour à tour, suivant les saisons, chaussées de glace
ou «chemins qui marchent», ces grands cours d'eau
sont les principales routes du pays; mais leurs variations
rapides du régime en rendent la viabilité précaire.
Après la débâcle qui a lieu en mai, la fonte des
neiges détermine une inondation considérable; les
rivières deviennent des mers d'eau douce. A cette
époque le Volga est large d'une vingtaine de kilomètres,
puis l'eau baisse rapidement, elle tombe
pour ainsi dire, et dès le milieu d'août la navigation
devient très difficile. A notre retour de Sibérie, au
milieu de septembre, à la suite d'un été particulièrement
sec, les vapeurs, même ceux de faible tonnage,
ne circulaient sur le Volga et la Kama que très difficilement;
partout ailleurs les services étaient interrompus.


Sur la Kama, dont le bassin s'étend très loin dans
les régions humides du nord, pareille baisse des eaux
est accidentelle, elle est au contraire habituelle sur
les autres fleuves de la Russie orientale. Toutes les
conditions nécessaires au maintien d'un débit abondant
font défaut dans cette région; le sol sablonneux
facilite les infiltrations, les pluies sont rares, et sous
le soleil ardent de l'été l'évaporation est considérable.


Dans la vallée de la Kama, toujours des paysages
boisés avec des fuites d'horizons lointains, bleuis par
la masse des arbres. Ce ne sont plus, comme dans
nos régions, des paysages limités, donnant la sensation
de quelque chose de précis, de borné, ici
c'est l'infini. Le sol est plus accidenté qu'aux environs
de Kazan, des collines lointaines apparaissent,
et la rive droite est formée de terrasses sablonneuses
ou argileuses hautes en certains endroits d'une quarantaine
de mètres. A la base de ces escarpements
sourdent des sources dont le suintement détermine
dans l'épaisseur de la masse argileuse la formation
de petits canons et de ravins. Ailleurs elles produisent
des éboulements. Le lent travail de ces veines
d'eau souterraines contribue à élargir le lit de la
Kama aux dépens des terres environnantes.


Depuis les temps historiques le cours inférieur de
la Kama s'est déplacé de plusieurs kilomètres vers
l'ouest. Près du village de Sergievskoé, situé sur la
rive gauche de la rivière, et voisin de son embouchure
dans le Volga, se trouve, à une distance de
10 kilomètres de la rive actuelle, un hameau appelé
Vieille Kama. D'après M. Maltsev, «l'aspect des lieux
indique l'emplacement d'un ancien lit de rivière:
toute la dépression est occupée par des buissons et
des plantes marécageuses; la berge de gauche se
prolonge jusqu'à la ville de Spassk, bâtie près des
ruines de l'ancienne Bolgar[53]». Certains auteurs
arabes rapportent d'ailleurs que la Kama coulait près
de Bolgar, qui en est actuellement distant d'une
vingtaine de kilomètres à vol d'oiseau. L'étude du
terrain confirme les documents historiques, la plaine
située au nord des ruines de Bolgar est constituée
par des alluvions[54].




[53] Rambaud, le Congrès de Kazan, in Revue scientifique du
3 mai 1879.







[54] Ibid.






  
  Remorqueur sur la Kama.




Sur la Kama la navigation est beaucoup moins
active que sur le Volga, bien que ce soit la route principale
de Sibérie. Cette immense dépendance de
l'empire russe n'a pas encore une grande importance
économique. La Sibérie si riche et si fertile dans sa
partie méridionale, comme nous l'exposerons plus
loin, n'exporte en Europe qu'une très faible partie de
ses produits, faute de voies de communication, et la
Russie n'expédie au delà de l'Oural qu'une petite
quantité de marchandises. Sur la Kama nous croisons
seulement quelques vapeurs; fréquemment nous
rencontrons d'immenses trains de bois, véritables
îles flottantes. Les produits des vastes forêts sont
expédiés dans la région des steppes.


Ce pays laisse l'impression d'un désert. De loin en
loin, un village de masures noires dominé par le
hérissement multicolore d'une église. Avec leurs
dômes verts ou leurs cinq clochetons bleus, et leurs
murailles blanches, ces églises donnent de la valeur
au paysage sans intérêt. Ce sont les points d'orgue
du tableau.


Tous les trois ou quatre cents kilomètres, une ville
ou plutôt ce qu'on est convenu d'appeler une ville en
Russie, Tchistopol, Sarapoul, chef-lieu d'un vaste district
habité par les Votiaks, une des peuplades finnoises
du groupe permien. Après une navigation de
soixante heures nous sommes à Perm, au terme de
la première partie du voyage.


Nous voici à l'extrémité orientale de l'Europe, au
seuil de l'Asie. Si l'on tient compte de sa position par
rapport à l'Oural, Perm est la dernière ville d'Europe;
mais, comme le dit très justement M. Cotteau, pour
démontrer que la domination de la Russie s'étend à
la fois sur l'Europe et l'Asie, le gouvernement impérial
n'a tenu aucun compte des limites naturelles
acceptées de tout temps par les géographes[55] et a fait
passer à l'est de l'Oural, au commencement de la
plaine sibérienne, la frontière orientale de la province
de Perm.




[55] E. Cotteau, De Paris au Japon à travers la Sibérie. Hachette,
1883.






  
  Marché de Perm.




Très gai l'aspect de la ville, avec la gare monumentale
du chemin de fer de l'Oural construite dans un
joli style oriental, à côté un superbe palais étale ses
colonnades et son fronton, plus loin des églises élèvent
leurs dômes pittoresques, tout cela disséminé
au milieu de la verdure devant le large fleuve. Derrière
cette rangée d'édifices il n'y a qu'un village.


Aujourd'hui, 12 juillet, température étouffante. A
une heure de l'après-midi, le thermomètre marque
à l'ombre +25° et la pression est seulement de 741.
Il y a six semaines, à la fin de mai il gelait la nuit.
Ici la température peut descendre à -36° et s'élever
à +30°. En 1890, pendant trois mois seulement, en
juin, juillet et août, le thermomètre ne s'est point
abaissé au-dessous du point de congélation. Le 5 septembre,
s'est produite la première gelée.


Le lendemain, départ de Perm. Nous nous embarquons
de nouveau sur la Kama à destination de
Tcherdine avec le projet de faire en route une escale
pour visiter les Permiaks.


Au delà de Perm, paysage très pittoresque. Tantôt
les berges s'escarpent en hautes terrasses couronnées
de bois, tantôt elles s'abaissent, découvrant de riantes
perspectives de champs cultivés et de forêts. Par
endroits dans ce cadre de verdure la rivière s'élargit
en forme de lac, d'un bord à l'autre la distance est
bien d'un kilomètre, et nous sommes ici à plus de
200 lieues de l'embouchure de la Kama!


Le soleil est éclatant, le ciel d'un bleu immaculé;
n'importe ce rayonnement de lumière aveuglante, la
masse compacte des arbres verts donne au pays un
aspect septentrional; si on ne sent pas encore la fraîcheur
du nord, on la devine. Le pays est plus joli,
plus agréable à l'œil que la vallée du Volga, mais
il étonne moins. C'est une contrée comme une
autre.


14 juillet.—A sept heures du matin nous débarquons
à la station de Pogevo, située à proximité de la
région occupée par les Permiaks.


Les Permiaks appartiennent à la grande famille
finnoise, et constituent le groupe permien avec les
Votiaks de la Kama et les Zyrianes de la Petchora.


Ce seraient, au témoignage des historiens, les plus
anciens habitants du nord-est de la Russie[56]. Ils
auraient apporté de l'Altaï l'art d'exploiter les mines,
et des traces d'excavations que les indigènes attribuent
aux Tchoudes légendaires seraient l'œuvre
des anciens Permiaks[57]. Mais, comme le fait très justement
observer M. Deniker, les anthropologistes
n'ont point comparé leurs crânes à ceux des Tchoudes;
par suite, la parenté entre les deux peuples n'a pu
être établie avec certitude.




[56] Deniker, Esquisse anthropologique des Permiaks (compte
rendu de l'ouvrage de M. Maliev, in Archives slaves de biologie.
Paris, 1887, t. III, fascicule 3).







[57] Des trous de mines attribués aux Tchoudes se rencontrent
dans la vallée supérieure de la Tchoussovaya, autour des
sources de la Sosva et sur les bords du Vagran (cercle de Bogoslov).
Les traces de ces exploitations ont été trouvées près des
gisements actuellement les plus riches. (Aspelin, De la civilisation
préhistorique des peuples permiens. Leyde, 1879.)





D'après le dernier recensement (1885), les Permiaks
seraient au nombre de 90 000, la plupart établis dans
la partie septentrionale du gouvernement de Perm
(arrondissements de Solikamsk et de Tcherdine). En
dehors de ces circonscriptions, on en trouve une
dizaine de mille dans le gouvernement de Viatka
(arr. de Slobodsk et de Glasov) et quelques petits
clans sporadiques dans l'Oural.


Dans le gouvernement de Perm, un des groupes
permiaks les plus compacts occupe la longue vallée
de l'Inva, tributaire de droite de la Kama. En poussant
dans cette direction nous espérons trouver une
population caractéristique.


A Pogevo nous louons une pletionka et maintenant
fouette cocher! Malgré l'heure matinale, la chaleur
est déjà très forte, pas un souffle d'air et sur la route
blanche le soleil tape ferme.


A neuf heures du matin nous voici à Maïlkora (distance:
18 kilomètres, grand village de 5 000 habitants
aggloméré autour d'un haut fourneau appartenant
au prince Demidov. Nous changeons de voiture et de
chevaux, puis repartons aussitôt pour Kouproz. Nouvelle
étape de 22 kilomètres, parcourue en 2 heures
15 minutes.


A deux kilomètres au delà de Maïlkora commence
la région habitée par les Permiaks. A première vue
ces indigènes se distinguent des Russes par la couleur
bleue de leur costume. Le bleu est la couleur
favorite de ces Finnois. Hommes et femmes portent
des vêtements de cette teinte, et leurs ustensiles de
ménage sont également presque tous barbouillés de
cette couleur. Les Finnois de Finlande, établis dans
la Norvège septentrionale, partagent cette prédilection
des Permiaks pour le bleu[58].




[58] Friis, En Sommer i Finmarken. Kristiania.





Bien que nous suivions une route fréquentée, tous
les indigènes ne parlent pas russe, la plupart des
femmes ignorent cette langue. L'assimilation est
donc encore loin d'être complète.






  
  Maison et types permiaks.







A signaler chez les Permiaks leurs maisons, très
différentes de celles des Russes. Elles sont beaucoup
plus hautes que les isbas. Quelques-unes ont deux
étages, constructions que l'on ne trouve chez les
Russes que dans des villages riches. L'habitation
permiake caractéristique, la kirkou, ne comporte
qu'un étage, situé à quatre ou cinq mètres au-dessus
du sol. On y accède par un perron de deux ou trois
marches couvert, puis par un escalier appliqué le
long de la façade et également surmonté d'un toit.
Au sommet de cet escalier se trouve un carré entouré
de bancs, où les indigènes aiment à se reposer. La
porte d'entrée conduit dans un couloir sur lequel
ouvrent les deux pièces de l'habitation. Par derrière
s'étend une cour couverte surmontée d'un grenier.


A midi, nous arrivons à Kouproz littéralement
abrutis par l'ardeur du soleil et nous décidons d'attendre
la fraîcheur pour nous remettre en route.


Le smotritel (maître de poste), interrogé par Boyanus
sur les mœurs des indigènes, affirme avec hauteur
qu'«il ne va pas au bois». Traduisez qu'il ne fait plus
de sacrifices païens. Mais s'il a renoncé aux faux
dieux, sa réponse autorise à croire que d'autres les
adorent encore en cachette. Sur ce point, impossible
d'avoir une réponse précise du bonhomme. En tous
pays, des paysans ne vont pas trahir leurs secrets
devant des étrangers.


Dès le XIVe siècle, les Permiaks ont été convertis
par saint Stéphane, évêque de la Permie. A cette
époque les indigènes manifestaient une hostilité
marquée contre les Slaves et repoussaient avec énergie
toutes les nouveautés importées dans le pays par
les étrangers. «Ils rejetaient particulièrement l'emploi
des caractères russes, qui n'avaient servi jusqu'alors
qu'à transmettre des ordres tyranniques[59].»
Pour vaincre ces répugnances, saint Stéphane créa
une liturgie en langue indigène et un alphabet avec
des caractères depuis longtemps en usage dans le
pays et qui, paraît-il, présentent une grande ressemblance
avec les runes scandinaves. D'après certains
archéologues russes, cet apôtre aurait composé des
livres sacrés à l'aide de ces caractères, mais en dépit
des recherches les plus minutieuses on n'a réussi
jusqu'ici à découvrir aucun de ces documents.




[59] A. Rambaud, le Congrès de Kazan, in Revue scientifique,
2e série, 8e année, no 46.





Quoique convertis depuis cinq siècles, les Permiaks
ont conservé certaines pratiques païennes. L'Église
grecque a adopté ces cérémonies en en modifiant
simplement le sens. Au lieu d'être organisées en
l'honneur des dieux du paganisme finnois, elles sont
maintenant consacrées aux saints du paradis orthodoxe.
La principale consiste dans le sacrifice de taureaux
de trois ans. Elle se célèbre le 30 août, jour
des saints Florus et Laurus, devant une ancienne
chapelle à eux consacrée et située au village de Bolchaïa-Kotcha
(district de Tcherdine). Quelle que soit
la distance à laquelle il demeure de ce sanctuaire, le
Permiak qui a fait un vœu ne recule jamais devant le
voyage. Un de ces Finnois désire-t-il obtenir la guérison
d'un malade, écarter quelques malheurs de sa
famille, il jure de sacrifier un taureau si son souhait
se réalise. La victime doit être âgée de trois ans au
moment du sacrifice et ne présenter aucun défaut.


Avant la cérémonie, les pèlerins allument des
cierges devant les images sacrées de la chapelle et
suspendent, autour du christ de l'iconostase, des rouleaux
de toile en guise d'ex-voto. Une fois le signal
du sacrifice donné par le carillon de l'oratoire, aidé
de ses parents et amis, chacun s'occupe à lier les
jambes de son taureau et à le coucher par terre,
mais à celui qui a prononcé le vœu incombe l'obligation
de frapper la victime. Pour cela les Permiaks se
servent d'un mauvais petit couteau, et souvent ce
n'est qu'après de longs efforts qu'ils réussissent à
immoler l'animal. Le spectacle devient atroce, les
malheureuses bêtes blessées se débattent, essaient
de se relever, beuglent, aspergent de sang les assistants,
et les environs de la chapelle deviennent un
champ de carnage immonde.


Les animaux abattus sont immédiatement dépecés.
Les têtes sont offertes à la chapelle et entassées
par le bedeau dans un petit hangar voisin de
l'édicule sacré. Au pope on réserve les filets, aux
pauvres on donne la poitrine, et le reste de la viande
est incontinent cuit et mangé par les assistants. La
cérémonie religieuse se transforme en une ripaille
générale et en une beuverie répugnante[60]. Ainsi le
christianisme des Permiaks ne diffère guère du paganisme
des Tchérémisses. Les croyances des deux
peuples sont identiques, l'étiquette seule diffère.




[60] Ces renseignements sur les pratiques païennes des Permiaks
sont empruntés à un fort intéressant travail de feu
M. Malakhov, publié dans le Bulletin de la Société ouralienne
d'amateurs des sciences naturelles, t. II, liv. I. Ekaterinbourg, 1887.





Au témoignage de Maliev, les Permiaks vénèrent
encore de petites idoles en métal, représentant des
oiseaux, un ours, l'animal sacré des anciens Finnois,
et des figurines humaines. A Koudimgkor une femme
nous a vendu plusieurs de ces fétiches, pour lesquels
elle ne paraissait pas avoir une grande vénération.





A six heures moins un quart, nous quittons Kouproz,
en route pour Koudimgkor, situé à 59 kilomètres
de là. Maintenant que la chaleur est passée, l'étape est
charmante. On traverse de grands bois pleins de fraîcheur
et d'aromes balsamiques, puis des prairies et
des champs cultivés, gagnés depuis peu aux dépens
de la forêt. Des troncs carbonisés indiquent un défrichement
récent par le procédé du brûlage commun
à tous les Finnois. Au sommet d'un plissement de
la plaine se découvre un panorama extraordinaire.
Deux lignes d'ondulations molles encadrent une
plaine infinie, un horizon de mer derrière lequel le
globe du soleil disparaît rouge et net comme en plein
océan. Lentement la lumière jaune du couchant
blanchit, puis jusqu'à l'aurore une pâle clarté remplit
le ciel. Ni jour, ni nuit, cette lueur qui semble
tomber d'une lune démesurée. Sous cette lumière
mourante les traits du paysage restent précis, les
lointains s'agrandissent, la forêt devient toute violette.
Au-dessus de la rivière fument des brouillards
blancs; la terre semble morte, on a la vision d'un
paysage planétaire, d'un monde inanimé, la sensation
de quelque chose d'extra-terrestre.


De loin en loin, des hameaux de deux ou trois maisons
perdues au milieu des champs. La population
est ici plus disséminée que dans les régions de race
slave. Les Permiaks recherchent l'isolement, comme
tous les Finnois.


A Koudimgkor, déception complète. Les habitants
de ce village, que l'on nous avait représentés comme
les Permiaks les plus caractérisés, ressemblent à
tous ceux rencontrés sur la route. Les femmes portent
le sarafane russe et de leur ancien costume
n'ont conservé qu'un petit bonnet en étoffe orné de
dessins en verroterie. Seuls quelques enfants sont
vêtus d'une blouse bleue bordée de petites broderies
rouges. Les Permiaks, tout au moins dans la région
visitée par nous, semblent avoir perdu l'art de la broderie.
En chemin nous n'avons pu acheter que trois
ceintures tissées par les indigènes; l'une verte,
rehaussée de rouge, est d'un dessin charmant.


Jadis les Permiaks ont été des artistes en orfèvrerie,
mais cet art indigène paraît
également perdu, et aujourd'hui
il est difficile d'en trouver
des spécimens. A Koudimgkor
nous avons pu cependant acheter
une paire de boucles d'oreilles
d'un travail très soigné.


Ces indigènes vivent de l'élevage
du bétail et d'agriculture.
Comme les Finnois de Finlande,
ils emploient la faucille pour
couper le foin. C'est un des
rares instruments qu'ils aient
conservé de leurs ancêtres.



  
  Boucle d'oreilles permiake.




A Koudimgkor comme dans tous les autres villages,
la population enfantine est très nombreuse.
Les Permiaks sont une race très prolifique. D'après
Maliev, en deux ans, de 1883 à 1885, leur proportion
par rapport aux Russes dans le district de Solykamsk
a monté de 48,91 pour 100 à 51,11. L'effectif de
chaque famille serait de 6,61, nombre supérieur à
celui des Russes habitant dans le voisinage (5,27).
Cet accroissement rapide des Permiaks est dû en
partie à la liberté laissée aux jeunes filles. Chez ce
peuple comme chez les Eskimos du Grönland, les
hommes paraissent tenir en médiocre estime la virginité
de leurs fiancées. D'après une vieille coutume,
au moment de la célébration du mariage, la future
épouse, si elle est encore vierge, doit déposer un
ruban rouge sur les pages de l'évangile ouvert. Or,
dit-on, deux ou trois jeunes filles seulement sur cent
sont en droit d'accomplir ce rite. Comme excuse
on allègue que les femmes permiakes ne se marient
guère avant vingt-cinq ans. Après le mariage elles
rachètent, dit-on, leurs erreurs passées par une conduite
exemplaire[61].




[61] Deniker, loc. cit.





Les indigènes de Koudimgkor nous affirmèrent
qu'un peu plus loin au nord habitaient des Permiaks
peu modifiés par l'influence russe. Depuis les
plaines du Volga nous connaissions ce racontar.
Dans le pays des Tchérémisses, lorsque nous demandions
aux indigènes de nous indiquer un village
habité par des païens, ils nous parlaient toujours de
hameau plus éloigné, et dès que nous arrivions à
cet endroit les habitants étaient unanimes à affirmer
que nous devions aller plus loin pour trouver
des indigènes intéressants. Maintenant l'été avance,
il n'y a plus de temps à perdre, et, comme demain un
vapeur à destination de Tcherdine passe à Pochevo,
nous parcourons en une nuit les vingt-cinq lieues
qui nous séparent de la Kama.


Le 16 juillet, à neuf heures du matin, nous nous
embarquons de nouveau; le lendemain matin voici
enfin Tcherdine, le point de départ de notre exploration
projetée dans le bassin de la Petchora. Pour
y arriver nous avons dû traverser toute l'Europe de
l'ouest à l'est et parcourir 6 000 kilomètres. Nous
sommes maintenant plus près des frontières de Chine
que de France.







CHAPITRE VII




DE TCHERDINE A LA PETCHORA




La Kolva.—La Vogoulka.—Les moustiques.—Les embâcles
de bois.—Le portage entre Vogoulka et Petchora.—Les
Zyrianes.





Tcherdine est une petite ville de 4 000 habitants,
pittoresquement perchée au-dessus de la vallée de la
Kolva. Ici pour la première fois depuis Kazan, changement
de décors dans le paysage. Au loin, derrière
une immensité bleue de forêts, s'élève la haute cime
du Poloudov Kamen (524 m.), dernier renflement de
l'Oural. Au milieu de la platitude générale elle fait
l'effet d'une île élevée sortant de la mer. Depuis
Perm nous suivons le pied de l'Oural, ici pour la première
fois nous l'apercevons.


A Tcherdine commence notre exploration. Désormais
plus de routes ni de moyens réguliers de transport.
A travers la région déserte qui s'étend jusqu'à
la Petchora, sur une distance de 300 kilomètres, le
chemin est tracé par un long réseau de rivières tributaires
de la Kama. C'est d'abord la Kolva, puis la Vitcherka
et la Bérésovka, ensuite la Ielovka et enfin la
Vogoulka. Ce dernier cours d'eau conduit les barques
à six kilomètres seulement de la Volosnitsa, affluent
navigable de la Petchora. De la Kama à la Petchora
s'étend ainsi une ligne navigable presque continue,
grande route naturelle ouverte au milieu de ces solitudes.


Au moment de notre arrivée à Tcherdine, un des
principaux négociants de la ville, M. Souslov, allait
mettre en route un vapeur pour conduire deux ingénieurs
à la Petchora; avec une amabilité dont nous
ne saurions lui être trop reconnaissant, il nous offre
le passage sur son steamer et l'hospitalité dans sa maison.
Inconnus, nous sommes partout accueillis en amis.


A sept heures du soir nous partons pour Kamgort en
pletionka, village à 21 kilomètres au nord de Tcherdine,
où habite M. Souslov et où est mouillé son vapeur.


Dans ce pays de hiérarchie, où chacun est étiqueté
sous une rubrique, M. Souslov appartient à la classe
des paysans, mais ne croyez pas du tout que ce soit
un laboureur. En France il serait un bourgeois important
et compterait parmi les notables du pays.
Le jour encore lointain où se formera en Russie une
classe moyenne, c'est parmi ces paysans aisés et
intelligents qu'elle se recrutera. Beaucoup sont gens
d'initiative et ne craignent pas de se lancer dans de
grandes entreprises fécondes pour le développement
de la Russie. Un simple paysan du gouvernement
d'Orembourg n'a-t-il pas installé un des premiers
centres de l'industrie russe dans le Turkestan, tout
comme M. Souslov crée ici une importante route
commerciale? Et on pourrait multiplier les exemples
de cette activité.


Chez M. Souslov une réception enthousiaste nous
attend, une vraie réception russe. Pendant quatre
heures on boit et on mange sans arrêt. Pour pouvoir
répondre aux politesses des habitants, un voyageur
doit avant tout avoir la tête solide.


A une heure du matin, départ. Des brumes légères
fument au-dessus de la Kolva et noient les contours
de la forêt. Par endroits la silhouette noire d'un grand
sapin perce le brouillard avec des airs de fantôme
grandi par la réfraction, puis tout redevient blanc,
diaphane, aérien comme si l'on naviguait au milieu
des nuages.


18 juillet.—Continuation de la navigation sur la
Kolva. La rivière coule claire et rapide entre de jolies
collines boisées. Çà et là la masse verdâtre des pins
est noircie par des bouquets de cembro, les premiers
que nous ayons observés; à côté de ces taches
foncées blanchissent comme une neige légère des
plaques de lichen de rennes. A onze heures du matin,
arrêt à Vetlane pour une excursion à Neyrop, village
situé à 4 kilomètres de la Kolva.


Neyrop est une localité historique. Sur l'ordre de
Boris Goudounov, l'oncle de Michel Romanov fut conduit
ici et enfermé dans un trou qui fut muré par-dessus
lui. L'air et le jour n'arrivaient au prisonnier
que par une petite ouverture à travers laquelle les
enfants lui faisaient parvenir des vivres. Une chapelle
a été érigée au-dessus du caveau; on y conserve
pieusement les lourdes chaînes dont était chargé le
malheureux prince[62].




[62] Ces chaînes pèsent, paraît-il, 48 kilogr.





Plusieurs maisons sont construites sur le type des
habitations permiakes (kirkou) de Koudimgkor, et
pour couper le foin les indigènes se servent de la
faucille. L'élément finnois forme évidemment ici une
bonne part de la population, comme du reste dans
tout l'arrondissement de Tcherdine, mais aujourd'hui
les habitants ont perdu le souvenir de leur origine
et se disent Russes.



  
  La Kolva.




A Vetlane, la rive gauche de la Kolva s'élève en
un bel escarpement calcaire haut de 60 à 80 mètres; à
trois kilomètres de là, même accident de terrain sur la
rive droite. La rivière coule ici dans une sorte d'étranglement.
C'est la première fois, depuis notre entrée
en Russie, que nous observons la roche en place.


A six heures du soir, le vapeur abandonne la Kolva
pour s'engager dans son affluent de gauche, la Vitcherka.
Sur cette rivière peu ou point de courant
et partout une profondeur relativement grande. Près
du confluent il y a, me dit-on, six mètres d'eau. Sur
la Kolva, au contraire, des bancs rendent la navigation
difficile. La Vitcherka, large d'une dizaine de
mètres, coule tantôt entre des marais, tantôt entre
des terrasses de sable et d'argile. Le long de ces
berges se produisent des glissements qui entraînent
dans l'eau des bouquets d'arbres. A chaque instant le
vapeur croise des bois flottants ou évite des amoncellements
d'arbres tombés des rives.


Le lendemain matin, nous rencontrons une équipe
d'ouvriers occupés à débarrasser la rivière des arbres
qui l'obstruent. Pour créer une voie commerciale
facile entre la Kama et la Petchora, le ministre des
voies et communications fait procéder en ce moment
au curage de la Vitcherka et de ses affluents et sous-affluents.



  
  La caravane sur la Bérésovka.




Toujours le même paysage, des bois marécageux
au milieu desquels la rivière circule comme une
avenue couverte d'eau. Plus loin la Vitcherka s'élargit
en un lac, le Tchoussovskoé ozero. Au bout de la
nappe d'eau on ne voit qu'une mince bande de terre
verte qui a l'air de flotter entre le ciel et l'eau, tellement
le pays est plat. De tous côtés, des saulaies
avec des marais, des terres tremblantes; tout cela
reluisant de lumière sous un ciel magnifique. Ce
paysage laisse la même impression de grandeur
triste que la campagne romaine.


Au delà du Tchoussovskoé ozero, mauvaise nouvelle:
la profondeur de la Bérésovka diminue rapidement,
on n'avance plus que très lentement, en
sondant à l'avant avec une perche. A un moment, le
vapeur est obligé de stopper, il n'a plus sous la quille
que quelques centimètres d'eau. Il faut maintenant
poursuivre le voyage dans les canots que nous avons
pris en remorque, et d'ici le portage la distance est,
affirment les indigènes, de 100 kilomètres; 100 kilomètres
à parcourir à la rame, au milieu de marais!


Nous empilons en hâte les bagages dans les canots,
et maintenant aux avirons. D'une embarcation à
l'autre les équipages s'excitent par des plaisanteries
et par des cris, c'est à qui prendra la tête de la flottille,
puis quand, essoufflés, les vainqueurs ralentissent
leur vitesse, d'autres plus ménagers de leurs
forces repartent de plus bel et essaient de les dépasser.
Tout le monde alors de rire et de hurler. Le
paysan russe n'est ni triste ni silencieux, comme on
le représente généralement. C'est que la plupart des
voyageurs l'ont vu dans les villes ou sur les vapeurs
du Volga. Discret et timoré, le moujik se tient sur
la réserve dans ce milieu qui lui est étranger, mais
voyagez avec lui à la campagne, il devient un compagnon
enjoué et agréable.


Encore des marais, des saulaies, ou bien une terrasse
sablonneuse couverte par la forêt sans fin
d'arbres verts.





Dès que le soleil baisse, de ces marécages s'élèvent
des nuées de moustiques. Autour de chacun de nous
une centaine de ces insectes, pour le moins, susurrent
leur musique énervante. Les bateliers s'enveloppent
la tête de mouchoirs et nous nous coiffons
de moustiquaires américaines, grands filets en tarlatane
tendus sur des ressorts, en forme de nasses à
poisson; des gants épais et des bottes complètent
l'équipement. Impossible de laisser à découvert la
moindre partie du corps et nécessité absolue de fermer
hermétiquement toutes les ouvertures des vêtements;
avec la température lourde que nous supportons
il serait pourtant si agréable d'avoir la figure à
l'air! En dépit de la chaleur, pendant des semaines,
jour et nuit, en plein air comme dans les maisons
il faudra conserver la moustiquaire sur la tête. Avec
cela il n'est pas très facile de manger. Avant de se
mettre quelque chose sous la dent c'est toute une
manœuvre. Il faut d'abord écarter les insectes d'un
coup de mouchoir, relever ensuite prestement le
voile et avaler à la hâte un gros morceau. Quelle
que soit la rapidité des mouvements, des moustiques
réussissent toujours à se glisser sous le filet; pour
chaque bouchée vous pouvez compter sur deux ou
trois piqûres au moins. Notez que nous sommes
maintenant à la fin de juillet et que depuis une
quinzaine les moustiques ont diminué. En pleine
saison qu'est-ce que cela doit être?


Dans la soirée nous rencontrons une barge, habitation
flottante de l'ingénieur chargé des travaux de
curage. A bord les plus minutieuses précautions
sont prises pour arrêter les moustiques: partout ce
ne sont que doubles portes, portières de mousseline
et moustiquaires, devant l'entrée fume un feu tourbeux;
mais bien souvent, paraît-il, tout cela devient
inutile.


L'installation des ouvriers est très curieuse. Ces
pauvres gens ont pour gîtes de véritables habitations
de troglodytes. Dans la hauteur de la berge sablonneuse
ils ont creusé des cavités auxquelles on accède
par un trou garni d'un linteau en bois pour soutenir
le plafond et fermé par une nappe en écorce de tilleul.
Ces abris, d'un usage courant en Russie, doivent être
une survivance de l'époque préhistorique dans ces
pays où les cavernes manquent par suite de l'absence
de la roche en place à la surface du sol. Les Tchoudes,
répandus jadis dans la région forestière du nord,
habitaient des trous creusés en terre; dans le gouvernement
d'Arkhangelsk, des cavernes de ce genre
sont très fréquentes et portent encore aujourd'hui
le nom de Tchoudskiia pechtcheri[63] (cavernes des
Tchoudes).




[63] Alex. G. Schrenk, Reise nach dem Nordosten des europäischen
Russlands durch die Tundren der Samoyeden zum Arktischen
Uralgebirge. Dorpat, 1848, vol. I, p. 372.





A minuit, nous arrivons à Oust-Ielovka, hameau
situé à l'embouchure de la Ielovka dans la Bérésovka.
Rien que des entrepôts appartenant à des marchands
de Tcherdine et un magasin de farines où les indigènes
viennent s'approvisionner pendant l'hiver. Actuellement
Oust-Ielovka n'est occupé que par une famille,
seuls habitants rencontrés depuis le Tchoussovskoé
ozero sur une distance d'une vingtaine de kilomètres,
et leurs plus proches voisins demeurent à 60 kilomètres
de là, au portage entre la Petchora et la Vogoulka.
Après un maigre souper nous nous étendons sur le
plancher d'une chambre surchauffée par le poêle de la
maison. Impossible d'aérer, à cause des moustiques,
et sur les planches qui nous servent de lit grouillent
des troupes compactes de punaises. Bast! en comparaison
du moustique, la punaise est un insecte sympathique.


Nous sommeillons trois heures, puis de nouveau
en route. A quelques centaines de mètres d'Oust-Ielovka
voici la Vogoulka, affluent de la Ielovka, le
dernier rameau du réseau fluvial que nous remontons.
Un méchant ruisseau sans profondeur, large de quelques
mètres, égout des tourbières environnantes.
Pas de vue; à droite, à gauche, des marais, des
fourrés de bouleaux et de saules, précédant la grande
forêt sèche de conifères, le bor, comme l'appellent
les Russes. Pas un habitant, pas un animal, pas un
oiseau, c'est une solitude morne, poignante avec le
ciel nuageux d'aujourd'hui.


Aucun souffle d'air, et une chaleur grise, humide,
accablante. A midi T. = + 29°. Par un temps
pareil et dans ces marécages les moustiques deviennent
terribles. Nos voiles sont insuffisants à nous
protéger, et, pour chasser les essaims les plus compacts,
nous devons allumer un feu fumeux dans
la marmite au fond de l'embarcation. Pas d'autre
alternative, ou se laisser piquer sans trêve ni merci
ou passer à l'état de jambon. Pour allumer ces feux,
les indigènes recueillent des champignons poussés
sur le tronc des bouleaux; en brûlant ils dégagent
une odeur pénétrante qui a, dit-on, la vertu d'éloigner
les moustiques, mais aujourd'hui on a beau
activer le feu, la fumée paraît avoir perdu toute
vertu.


A chaque instant les canots touchent ou sont arrêtés
par des amoncellements de souches et de branches
mortes. Comme la Witcherka et la Bérésovka, la
rivière est encombrée d'arbres. D'après les renseignements
que m'a donnés un membre de la mission
occupée au curage de ces rivières, seulement
en deux points de la Bérésovka on n'aurait pas retiré
moins de 27 000 mètres cubes de bois mort. Un grand
nombre de cours d'eau de la Sibérie et du nord-est
de la Russie présentent de pareilles embâcles. Ahlqvist
raconte[64] avoir employé vingt-quatre heures pour
parcourir 11 kilomètres sur une rivière du versant
oriental de l'Oural encombrée d'arbres morts. A
40 kilomètres de son embouchure, la rivière Pich,
affluent de droite de la Petchora, devient inaccessible
aux barques par suite d'embarras d'arbres. En
1847, l'expédition d'Hoffmann fut arrêtée par des
enchevêtrements de bois sur le Volok, affluent de
l'Ilytche, conduisant à un portage entre cette rivière
et le Potcherem. Ne pouvant détruire cette barricade
par la hache ou le feu, l'expédition dut battre en
retraite[65]. De pareils embarras existent également,
sur une échelle beaucoup plus grandiose, dans le
bassin du Mississipi et dans la région forestière du
Canada. Un cours d'eau de ce dernier pays porte le
nom caractéristique de Rivière des Barricades. Au
commencement du siècle, l'Atchafalaya, l'Ouachita,
affluents du Mississipi, étaient complètement cachés
par des amas d'arbres sur une grande partie de leur
cours; en plusieurs endroits on pouvait les traverser
sans reconnaître qu'on franchissait des rivières[66].
Dans la région que nous parcourons, ces débris de
végétaux n'atteignent point une puissance aussi considérable,
mais ils occupent parfois une surface assez
étendue, relativement à l'importance des cours d'eau.
Au milieu de ces marais les rivières changent souvent
de cours, et, sur les différents lits qu'elles abandonnent
successivement, laissent des amas d'arbres, que
les tourbes viennent ensuite recouvrir. L'étude de
ces dépôts serait d'un grand intérêt pour la question
si importante de la formation de la houille.




[64] Ahlqvist, Unter Wogulen und Ostjaken. Helsingfors, 1885.







[65] Hofmann, Der nördliche Ural und das Küstengebirge Pae-Choi.
Saint-Pétersbourg, 1856, vol. II, p. 69.







[66] Reclus, la Terre, d'après Lyell, Second Visit to the U. S.





A une heure de l'après-midi, arrêt pour laisser
reposer les bateliers. Voilà huit heures que ces braves
gens travaillent énergiquement. Les équipages préparent
une sorte de thé avec des feuilles de fraisier
pendant que nous faisons cuire un canard abattu la
veille. Avec deux branches fourchues, et la baguette
en fer de ma carabine Gras, la broche est installée, on
la tourne cinq ou six fois et le volatile est rôti suivant
les règles de l'art, sur les bords de la Vogoulka.


A quatre heures, en route de nouveau. La Vogoulka,
devenue très étroite, coule sous une charmille de
saules: cela serait idyllique sans les moustiques et
sans l'humidité qui nous envahit. Nous sommes littéralement
dans l'eau: pluie sur le dos, jambes dans
l'eau, qui remplit les embarcations plus ou moins disloquées
par de nombreux échouages, et avec cela
bénédiction continuelle que les bateliers nous envoient
avec les gaffes.


A six heures, nous arrivons au lieu dit Vechtomorskaya
Pristane. L'agent de police et deux hommes
débarquent pour aller chercher les chevaux à la station
située sur le portage entre la Vogoulka et la Petchora
et les amener ensuite à Poupavaïa Pristane,
point où s'arrêtent les embarcations. Désireux de
me dégourdir les jambes, je me joins à eux. Il y a,
dit-on, une piste, les gens affirment la connaître, et
ce sera plaisir de se promener dans la forêt, après
être resté quatorze heures en canot; de plus, à cette
heure de la journée, on peut trouver du gibier, et le
garde-manger est maintenant une grosse préoccupation.


Nous traversons péniblement un large marais; au
bout les guides paraissent hésitants, et dix minutes
après s'arrêtent, ils ont perdu la piste. Nous tournons
dans tous les sens, sans trouver aucune trace.
Nous sommes bel et bien égarés, point de soleil, point
de boussole, de tous côtés la forêt uniforme, et avec
cela pas de vivres. Pour nous tirer de là, il faut
rejoindre à tout prix la Vogoulka et ensuite la suivre
jusqu'à ce que nous ayons rattrapé nos compagnons.
Mais allez donc retrouver, au milieu de ces marais,
un ruisseau à moitié caché sous les arbres. Chacun
de nous avance dans une direction donnée en restant
toujours à portée de voix et en scrutant soigneusement
le terrain. Une heure se passe en recherches
longues et pleines d'anxiété; rien n'est signalé et le
découragement s'empare de nos gens. L'agent de
police se trouve mal; tout à coup un cri: un éclaireur
vient de découvrir enfin la Vogoulka. Nous sommes
sauvés, mais l'émotion a été grosse.


Le long de la rivière, point de sentier, il faut passer
des saulaies coupées de fondrières, traverser de
hautes herbes, sauter des trous, escalader des amas
d'arbres déracinés enchevêtrés les uns dans les autres,
partout des fossés masqués par la verdure, et pourtant
personne ne tombe et ne fait de faux pas. En
pareille circonstance il y a des grâces spéciales. En
outre, au milieu de ces marais pensez si les moustiques
sont nombreux, et pas moyen de porter de
moustiquaires. Après une heure et demie de cet exercice
gymnastique nous rejoignons nos compagnons
et bientôt arrivons à Poupavaïa Pristane, trempés
comme si nous étions tombés à l'eau, et couverts de
boutons comme si nous avions eu la petite vérole.


A Poupavaïa Pristane la Vogoulka n'est séparée de
la Volosnitsa, affluent navigable de la Petchora, que
par une langue de terre, basse, large de 6 kilomètres.
A travers la forêt, une large tranchée a été pratiquée,
et une sorte de route construite pour permettre de
traîner les embarcations d'une rivière à l'autre. Au
milieu de l'isthme habite un paysan russe chez lequel
on trouve des chevaux nécessaires pour effectuer les
transports à travers le portage. A peine débarqué,
un ingénieur part à la recherche de cet ermite pendant
que le reste de la troupe établit le bivouac. Un
grand feu est allumé; tout le monde s'étend autour,
le nez dans la fumée pour se protéger contre les moustiques
et l'humidité des marais. A chaque minute
les chevaux peuvent arriver et dans cette pensée on
n'ose mettre la marmite sur le feu. On a faim pourtant
et toutes les demi-heures on prend une collation
ou une tournée pour combattre l'humidité et passer
le temps. Après neuf heures d'attente, à six heures
du matin arrivent les véhicules destinés au transport
des bagages, sous la conduite d'un cocher
bancal. Le bonhomme est coiffé d'une casquette
rouge, et dans le dos lui pend un énorme foulard
écarlate, le tout destiné à écarter les moustiques. Les
insectes, affirment les indigènes, fuient les étoffes de
couleur rouge ou blanche; le noir, au contraire, les
attirerait.


La station est située à trois kilomètres seulement
de Poupavaïa Pristane, deux pauvres maisonnettes
perdues dans la solitude de la forêt.





Après un somme sur le plancher, nous nous remettons
en marche. Au lieu de gagner la Volonitsa, nous
prendrons à gauche à travers bois pour arriver directement
à la Petchora à Iaktchinskaya Pristane.


Les bagages sont chargés sur deux traîneaux (narte)
en bois dont le siège est très élevé, les seuls véhicules
capables de circuler sur ces terrains spongieux.
Trois chevaux sont attelés en flèche à une narte, deux
seulement à l'autre, puis la caravane se met en selle.


Le sentier que nous suivons est large tout au plus
d'un mètre, coupé de racines d'arbres. N'importe, on
trotte toujours; à droite et à gauche émergent des
troncs d'arbres sur lesquels on s'empalerait si le
cheval tombait, mais les chevaux russes ont le
pied sûr comme les mulets des Alpes. Bientôt le sol
devient tremblant devant un ruisseau fangeux, en
guise de pont on a jeté en travers deux madriers, et
sans broncher, les montures traversent ce passage
scabreux. Un peu plus loin, nos bêtes tendent le cou
vers le sol, le flairent bruyamment, puis avancent
avec précaution un pied après l'autre; la terre est
couverte d'une belle herbe drue et haute, on dirait
un petit pré bien gras. Le cheval fait encore quelques
pas, et patatras le voilà dans la vase jusqu'aux jarrets.
Ce pâturage fleuri cache une abominable fondrière,
et il y en a comme cela quatre ou cinq échelonnés le
long de la route. Cela distrait de la monotonie du
paysage.


Un grand vide se fait à travers la forêt. Un incendie,
allumé probablement par la foudre, a dévasté
les bois, traçant une vaste clairière; des troncs calcinés
gisent étendus avec des airs de squelettes grimaçants;
le sol brûlé par le feu a une teinte de
lèpre; au-dessus de petits tas de charbon s'élèvent
des fumerolles bleues, comme la buée d'un encens.
De pareils accidents sont très fréquents dans ces
régions; chaque été, en Russie et en Sibérie, des
incendies détruisent des milliers d'hectares de forêts.



  
  DE LA PETCHORA A L'OB

Feuille 1

Croquis à la Boussole du Cours de la Petchora par Ch. RABOT

1890.




La terre s'enfle légèrement; un boursouflement du
sol de trois ou quatre mètres marque la ligne de partage
des eaux entre le bassin de la Kama et celui de
la Petchora, entre les tributaires de la Caspienne et
ceux de l'océan Glacial; au delà nous traversons à
gué la Volonitsa.


Encore quelques marais fangeux, puis le sol se raffermit,
les bois s'éclaircissent, la lumière devient
plus vive. Au bout de l'avenue apparaît une grande
allée bleue, c'est la Petchora, large comme la Seine
à Paris, ici à plus de 1 300 kilomètres de son embouchure.
Quel plaisir de contempler ce paysage égayé
par le mouvement de l'eau courante après être resté
trois jours dans une forêt morne et indifférente.


Iaktchinskaya Pristane, situé sur la rive droite du
fleuve et non sur la rive gauche, comme l'indiquent
les cartes, semble de loin un bourg important. Vous
arrivez et quel n'est pas votre étonnement d'y trouver
la solitude la plus absolue. Nulle part âme qui vive,
toutes les maisons sont fermées, pour le moment
une seule est habitée. Iaktchinskaya Pristane est simplement
un lieu de foire et l'entrepôt du commerce
de la Petchora. Cette localité est occupée seulement
au moment du marché et à l'époque des transports,
le reste du temps elle n'est habitée que par le gardien
des magasins.


Le commerce sur la Petchora a beaucoup plus d'importance
qu'on ne serait tenté de le croire au premier
abord. Dans cet immense bassin fluvial, grand à peu
près comme la France, vit une centaine de mille d'habitants
qui ne communiquent avec le reste du monde
que par ce fleuve. Chasseurs et pêcheurs, ils ont besoin
de céréales, que ne produit point la terre qu'ils habitent,
et d'objets manufacturés, qu'ils ne savent point
fabriquer. En échange ils donnent des pelleteries et
du poisson. Les négociants de Tcherdine ont en quelque
sorte le monopole des affaires sur les bords de
la Petchora. En décembre et janvier les marchandises
sont transportées par terre à Iaktchinskaya
Pristane, puis aux premiers jours de mai, après la
débâcle, chargées sur des barques qui vont les disperser
dans l'immense rameau fluvial dont la Petchora
est le tronc. Vers le 15 août, une partie de cette
flottille, la caravane de printemps, comme on l'appelle,
remonte à Iaktchinskaya Pristane, rapportant le poisson
pris par les Zyrianes après la débâcle; les autres
bateaux, la caravane d'automne, reviennent dans les
premiers jours d'octobre, principalement avec des
cargaisons de saumons. Toutes ces marchandises
restent renfermées dans les magasins du port jusqu'à
l'époque où le traînage permet de les conduire
facilement à Tcherdine.


Pendant l'hiver 1881-1882, de Iaktchinskaya Pristane
on a expédié sur la Kama et de là dans la Russie
900 tonnes de divers poissons et 32 tonnes et demie
de saumon. Cette année-là, cette dernière pêche n'avait
pas été heureuse, d'ordinaire elle produit de 130 à
160 tonnes de ce poisson, particulièrement estimé par
les gourmets russes[67].




[67] Ermilov, Poïzdka na Petchorou. Arkhangelsk. 1888.





A la fin de décembre se tient à Iaktchinskaya Pristane
une foire importante. On y vient même d'Arkhangelsk,
située à plus de 800 lieues de là. C'est principalement
un marché de fourrures. Les indigènes
apportent les produits de leur chasse en paiement
des marchandises qu'ils ont reçues à crédit l'été précédent,
et en même temps font de nouveaux achats.
Tout ce commerce se fait sans argent, par troc, absolument
comme au Xe siècle, du temps que les Bulgares
trafiquaient avec les Permiens. Depuis neuf
siècles les mœurs des habitants ne se sont pas modifiées.
D'autre part les transactions ne sont pas libres.
Étant toujours débiteurs des marchands, les Zyrianes
cèdent toutes leurs pelleteries à leurs créanciers pour
les rembourser de leurs avances. Un étranger leur
offrirait-il de leurs marchandises un meilleur prix que
leur acheteur attitré, ils refuseraient de la lui céder,
de crainte de perdre crédit chez leurs prêteurs. Les
marchands de Tcherdine tiennent ainsi la population
de la Petchora dans une dépendance complète.
Naturellement ces négociants cotent très haut leurs
marchandises, 8 à 10 roubles (24 à 30 francs) les
16 kilogrammes de farine de seigle, et très bas celles
des indigènes, de manière à faire pencher toujours la
balance en leur faveur. Profiter de la naïveté et de
l'ignorance des races inférieures pour les voler, n'est-ce
pas ce qu'on appelle en langage noble leur apporter
les bienfaits de la civilisation? D'année en
année le Zyriane s'endette ainsi de plus en plus.
Presque tous les habitants des bords de la Petchora
sont débiteurs des gens de Tcherdine et quelques-uns
même pour des sommes importantes, 2 à 3 000 francs,
un joli denier pour des gens qui n'ont ni sou ni maille.
Ces pratiques commerciales sont du reste générales
dans le Nord. En Sibérie, à la foire d'Obdorsk les
marchands russes emploient les mêmes procédés à
l'égard des Ostiaks et des Samoyèdes, et les Norvégiens
agissent de même à l'égard des Lapons. En tout
pays l'homme civilisé a les mêmes appétits.


A Iaktchinskaya Pristane nous rencontrons l'ouriadnik
Eulampy Arseniev Popov. D'après les ordres
que le gouverneur de Vologda a eu l'amabilité de
donner, il doit nous accompagner sur la Petchora,
non point que les indigènes soient malveillants, mais
afin de nous épargner tout ennui pour le recrutement
des rameurs. Par suite de circonstances imprévues,
Popov nous a accompagnés jusqu'en Sibérie. Dans la
mesure de ses moyens, ce brave homme a été pour
moi un auxiliaire très précieux, et je ne saurais trop
rendre hommage à son intelligence et à sa profonde
honnêteté. Popov était Zyriane et avait toutes les
qualités de sa race.


Maintenant la route s'ouvre facile. Nous n'avons
qu'à nous laisser tranquillement porter par la Petchora
et bientôt nous arriverons en vue de l'Oural.
C'est une nouvelle navigation de plus de cent cinquante
lieues, facile et agréable sur ce beau fleuve.


Le soir de notre arrivée à Iaktchinskaya Pristane,
nous nous remettons en marche, et le lendemain
matin à trois heures nous atteignons le hameau
d'Oust-Pojeg[68].




[68] Mammaly, en langue zyriane.





De suite Boyanus va demander l'hospitalité dans la
maison que l'on nous dit être la plus propre. Le
khozaïne[69], quoique troublé dans son sommeil, ne
nous en reçoit pas moins très amicalement. Ces
braves paysans font toujours mon admiration. Vous
arrivez chez eux au beau milieu de la nuit, vous bouleversez
tout leur intérieur, et toujours ils se montrent
aimables et empressés. La complaisance et la douceur
sont le fond de leur caractère. Notre hôte nous
abandonne deux pièces. Le mobilier en est sommaire:
une table, des bancs, un lit formé de planches
clouées au mur. Point de literie, nos couvertures
et la tente, étendues sur le bois, la remplacent. Par-dessus
nous disposons une grande tente moustiquaire,
et à la porte de la chambre est allumé un feu
fumeux dans un vase; grâce à ces précautions nous
serons à l'abri des moustiques. Voilà la quatrième
nuit que nous passons sans sommeil, je vous laisse à
penser si nous dormons à poings fermés.




[69] Maître de maison.





Le village d'Oust-Pojeg[70] est situé sur la rive gauche
de la Petchora, à 700 mètres environ en aval du confluent
de la rivière Pojeg[71], dans une boucle du
fleuve.




[70] 98 habitants, tous Zyrianes.







[71] La carte de l'état-major russe (feuille 124) place à tort
Oust-Pojeg sur la rive droite de la Petchora et en amont de
l'embouchure du Pojeg.





Durant notre séjour à Oust-Pojeg, tout le temps un
beau soleil et une température élevée, trop élevée
même à notre gré. Le 26 juillet, de neuf heures du
matin à huit heures du soir, le thermomètre s'est
maintenu à + 26° à l'ombre; le matin au soleil, il
marquait + 33°. Pour un pays froid c'est un peu
chaud. Avec une pareille température les maisons de
bois deviennent des fours, et impossible de les ventiler,
sans risquer de laisser pénétrer des essaims de
moustiques. L'excès de chaleur est, après tout, préférable
aux morsures de ces maudits insectes.



  
  Départ des faneuses d'Oust-Pojeg.




Sur la Petchora, comme sur le Volga, l'intérêt du
voyage est dans l'étude de la population. Les Zyrianes,
que nous rencontrons pour la première fois, à Oust-Pojeg,
ne sont ni aussi primitifs ni aussi originaux
que les Tchérémisses et les Tchouvaches, mais n'en
sont pas moins intéressants par certains côtés.


Leur civilisation est plus élevée que celle des Finnois
du Volga, mais, vivant au milieu de forêts vierges,
sous un climat qui interdit pour ainsi dire toute culture,
ils ont dû rester à l'état de chasseurs, tandis que
leurs cousins germains des environs de Kazan, habitant
des pays plus favorisés, sont devenus agriculteurs.


Les Zyrianes sont disséminés dans la partie orientale
des gouvernements d'Arkhangelsk et de Vologda,
ainsi que dans l'extrême nord du gouvernement de
Perm[72]. Quelques clans sporadiques se trouvent en
outre en Sibérie dans le bassin inférieur de l'Obi.




[72] Oust-Pojeg se trouve à la frontière de ce dernier département.





Ces indigènes habitent de petits villages égrenés le
long des cours d'eau. Les groupes les plus compacts
se rencontrent dans la vallée supérieure de la Petchora[73],
sur les rives de son affluent l'Ischma, et de la
Witchegda, tributaire de la Dvina, enfin dans la partie
supérieure du Mezen et de la Vachka. Ischma est la
capitale des Zyrianes. D'après les statistiques, sujettes
à caution ici plus que partout ailleurs, l'effectif de
ces Finnois serait de 95 000[74], disséminés sur un territoire
immense[75].




[73] La carte ethnographique de Rittich indique à tort la
haute vallée de la Petchora comme habitée par des Russes.
Depuis Oust-Pojeg jusqu'à Oust-Chtchougor, la population
n'est composée que de Zyrianes.







[74] Ermilov, loc. cit.







[75] Les statistiques ci-jointes des trois communes (volost) de
Troïtskoïé Petchorskoïé, Savinoborskoïé, et Oust-Chtchougor,
qui constituent le territoire que nous avons traversé en descendant
la Petchora, montrent la dispersion de la population
dans cette région.









  
  Zyrianes.







Liste des localités habitées dans le volost
(canton) de Troïtskoïé Petchorskoïé.



	
	Têtes imposables.



	Village paroissial de Troïtskoïé Petchorskoïé (siélo)
	280



	Derevnia Oust-Ilytch
	45



	— Poktchinskaïa
	144



	Skoliapovskaïa 
	47



	Kodatchinskaïa 
	42



	Soïvinskaïa
	13 *



	Porog 
	 4



	Pilia Stav 
	 10 *



	Griché Stav 
	 8 *



	Oust-Liaga 
	15



	Koghil-Ous  
	9 *



	Maximovo
	9 *



	Mort Ior
	7 *



	Gord Mou 
	15 *



	Sariou-Oust
	20 *



	Kodatchdinekost
	7



	Iag-ty-di
	2 *



	Marko-Lasta
	3 *



	
	---



	
	680





Les localités marquées d'un astérisque sont situées sur les
bords de l'Ilytch, les autres sur les rives de la Petchora.


Cette statistique est établie d'après le dernier recensement,
qui remonte à une dizaine d'années. Actuellement la population
du district s'élève à 2 101 (936 hommes, 1 165 femmes).



Liste des localités habitées dans le volost de Savinoborskoïé.




	
	Distance en verstes 

au chef-lieu

de la commune
	Hommes
	Femmes



	Village parois. de Savinoborskoïé
	
	53
	76



	Derevnia Mitrofanovskaïa
	63
	31
	55



	— Ovinino
	50
	17
	24



	Evtyghinskaïa
	40
	12
	12



	 Taïninskaïa
	 25
	 30
	 36



	 Rémino
	 15
	 11
	 10



	 Pyrédinskaïa
	 7
	 59
	 78



	 Kouzdibomskaïa
	 20
	 35
	 49



	 Doutovo
	 30
	 28
	 20



	 Lemty
	 40
	 24
	 40



	 Lemty-boj
	 47
	 37
	 38



	 Colonie Viatskii
	 35
	 1
	 1



	
	
	---	---



	
	
	338	 439





Tous ces villages et hameaux sont situés sur les bords de la
Petchora.





Liste des localités dans le volost d'Oust-Chtchougor.




	
	Hommes.
	Femmes.



	Village paroissial d'Oust-Chtchougor
	67
	65



	Derevnia Lébiajskaïa
	4
	5



	— Voukhtylskaïa
	5
	10



	— Podtcherskaïa
	128
	136



	— Boïarskii Iag
	20
	16



	— Oust-Soplias
	12
	22



	— Oust-Voïa
	12
	17



	— Bérézovka
	20
	29



	— Pozorika
	60
	80



	— Boris Dikost
	33
	34



	
	---
	---



	Population actuelle
	361
	475





Toutes ces localités sont situées sur les bords de la Petchora.


Les villages avec une église portent en russe le nom de
siélo et les autres celui de derevnia.


Les Zyrianes, du moins tous ceux que nous avons
rencontrés, soumis depuis des siècles à l'influence
slave, sont presque complètement russifiés. Sous ce
rapport ils peuvent se comparer à leurs voisins les
Caréliens, néanmoins chez eux le sentiment de leur
individualité ethnique reste vivant. Quand vous les
interrogez sur leur nationalité, ils vous répondent
toujours avec un sentiment d'orgueil qu'ils sont
Zyrianes.


Ces indigènes sont très proches parents des Permiaks,
et ne forment en réalité avec eux qu'une seule
et même population. La division des Finnois établis
dans les hauts bassins de la Kama et de la Petchora,
en deux races distinctes, les Zyrianes et les Permiaks,
est absolument arbitraire. Les deux populations parlent
une langue presque semblable, présentent les
mêmes caractères physiques, enfin, dans leur idiome,
se donnent le même nom. En langue indigène Zyrianes
et Permiaks s'appellent Komy mort (peuple de la
Kama), preuve évidente que les premiers ont habité
jadis la vallée de la Kama à côté des seconds et ont
ensuite émigré vers le nord. D'après Sjögren, le nom
de Zyrianes dériverait du vocable finnois syrjä, signifiant
limite ou frontière: ce serait donc la tribu établie
aux confins de la région, étymologie que confirme
la topographie.


Les Zyrianes les plus caractérisés que nous ayons
rencontrés sont les habitants d'Oust-Pojeg. L'usage
de la langue russe leur est encore peu familier,
aux femmes surtout.


A l'inverse de ce que l'on observe généralement,
seuls les hommes ont conservé en partie le costume
national. L'été, tous sont vêtus d'un pantalon et d'une
blouse-chemise en toile blanche. L'hiver, ils endossent
un long et épais kaftan blanc et par-dessus un louzane,
lorsqu'ils vont à la chasse. Ce dernier vêtement,
spécial aux Zyrianes, est un plastron double tombant
par devant et par derrière jusqu'à la ceinture, autour
de laquelle il est fixé par des courroies, et qui laisse
les bras complètement libres. Figurez-vous une très
longue bavette carrée descendant jusqu'au ventre.
Le louzane est en laine grossière, décorée de raies
noires et blanches; dans le dos est appliquée une
courroie servant à porter la hache du chasseur.
A Oust-Chtchougor des gamins d'une quinzaine
d'années étaient vêtus de blouses en toile blanche
munies d'un capuchon pour les préserver des moustiques,
semblables à l'anourak des Eskimos.


L'hiver, les indigènes sont coiffés d'un bonnet,
présentant le même dessin que le louzane. L'été, la
plupart ont la casquette noire des Russes. Les Zyrianes
sont chaussés de bottes basses en cuir, qu'ils
confectionnent eux-mêmes. Comme les Tchérémisses
et les Tchouvaches, en place de chaussettes
ils s'entourent les pieds de morceaux de toile, et,
ainsi que les Lapons, mettent une couche de joncs sur
la semelle de leurs bottes[76].




[76] Ces chaussures portent le nom de kom, vocable que l'on
peut rapprocher du mot lapon komager, employé par ce dernier
peuple pour désigner les mocassins.






  
  Maison de bains zyriane.




Toutes les femmes portent le sarafane. Pour les
travaux de la maison elles endossent souvent un
caraco en grosse toile carmin foncé. En hiver les
indigènes portent des bas et des gants en laine de
différentes couleurs, dessinant des denticules et des
losanges d'un effet très agréable à l'œil. C'est la seule
trace d'art indigène observée chez les Zyrianes.


Les habitations zyrianes (kerka) présentent une
très grande ressemblance avec celles des Permiaks.
C'est la même architecture et la même disposition
intérieure: deux pièces occupant chacune une moitié
de la maison, et ouvrant sur un vestibule (posvod)
auquel accède un escalier couvert, accoté à la façade;
par derrière, une cour surmontée d'un grenier. Les
pièces de l'habitation sont généralement divisées
jusqu'à mi-hauteur en deux parties par une cloison.
Quelques maisons ont un type moins particulier; en
place d'escalier, elles ont un simple perron de trois
ou quatre marches et sont situées par suite à une
moindre hauteur au-dessus du sol.



  
  Zyriane.




Chaque habitation a une maison de bains[77] (poulchiane)
et une glacière, une cave profonde pour conserver
le laitage et le poisson frais. Comme type de
construction spécial à cette région nous devons également
signaler un magasin isolé au-dessus du sol
par quatre ou six piliers pour tenir les provisions à
l'abri des rongeurs. C'est la même architecture que
celle du stabbur norvégien. En été, lors de la fenaison
et de la pêche, les Zyrianes s'absentent souvent durant
plusieurs semaines. Pour se mettre à l'abri pendant
ces excursions ils édifient des appentis en écorce de
bouleau, appelés tchioume. Les différentes constructions
zyrianes sont, bien entendu, en bois. Elles sont
d'abord plus chaudes que celles en pierre, et dans
tout le pays on ne trouve pas le moindre affleurement
rocheux.




[77] Très simple est la maison de bains: un petit vestibule
garni de bancs, puis une pièce également bordée de bancs
et d'une sorte d'estrade élevée.





Les habitants d'Oust-Pojeg et en général les
Zyrianes de la Petchora supérieure sont tour à tour,
suivant les saisons, agriculteurs, chasseurs ou pêcheurs.
Sous un climat aussi rude que celui de cette
région la culture ne fournit que des ressources précaires
et insuffisantes. Survienne une gelée en août,
la récolte est perdue; même dans les bonnes années,
elle ne peut donner le pain quotidien aux indigènes,
et les pauvres gens mourraient de faim l'hiver si la
chasse et la pêche ne leur fournissaient les moyens
d'acheter de la farine aux marchands de Tcherdine.



  
  Paysage de la haute Petchora et piège à prendre les coqs de bruyère.




A Oust-Pojeg et dans la vallée supérieure de la Petchora,
on cultive quelques carrés de seigle, d'orge[78],
de pommes de terre, de choux et de raves[79]. Les instruments
aratoires employés par les Zyrianes sont
la charrue à bêche[80] (soka) et une herse avec dents
en bois. Aux produits de cette agriculture primitive
les indigènes ajoutent ceux de l'élevage du bétail. Ils
ont des chevaux, des vaches, des moutons, mais
point de chèvres ni de porcs[81]. A Oust-Pojeg une vache
vaut environ 50 francs, un cheval 100 francs, une
brebis 3 fr. 50 à 5 francs, une poule 1 fr. 50 et un
chien de chasse de 12 à 18 francs. Jugez par ces prix
de la valeur de l'argent dans ce désert.




[78] Dans le bassin de la Petchora, la limite septentrionale
des céréales passe un peu au-dessous de 66° de lat. N. A Oust-Oussa,
l'orge vient à maturité et quelquefois le seigle (Schrenk,
Reise nach dem Nordosten des europäischen Russlands, etc.
Dorpat, 1848 et 1854). Dans le volost d'Oust-Chtchougor il n'y
a cependant aucune culture.







[79] Le village possède 70 hectares et demi de terres cultivables.







[80] Instrument également en usage dans la vallée du Volga.







[81] Statistique du bétail dans les cantons de Troïtskoïé Petchorskoïé,
de Savinoborskoïé et d'Oust-Chtchougor (1889):




	
	Bêtes à cornes.
	Chevaux.
	Moutons.



	Troïtskoïé Petchorskoïé
	587
	357
	1 167



	Savinoborskoïé
	476
	229
	1 191



	Oust-Chtchougor
	340
	214
	1 605








Jadis la chasse procurait aux Zyrianes le plus clair
de leur revenu, mais aujourd'hui le gibier a, paraît-il,
beaucoup diminué, surtout les lagopèdes. Ces
oiseaux, racontent les indigènes, ont été poussés
vers le nord par les vents du sud, qui, affirment-ils,
soufflent depuis plusieurs années, et ont été noyés
dans l'océan Glacial[82].




[82] Ermilov, loc. cit.





Actuellement un bon chasseur tue par an: 150 écureuils,
100 gelinottes et 200 coqs de bruyère[83]. Un
assez joli tableau! A l'écureuil surtout, les Zyrianes
font une guerre acharnée; la dépouille de ce rongeur
constitue le principal article de leurs échanges
avec les marchands russes. Dans la région de la Petchora,
cette peau est pour ainsi dire l'unité monétaire.
Demandez à un indigène le prix d'une denrée
ou d'un objet, le plus souvent il vous répondra tant
de peaux d'écureuil, et ce n'est qu'après avoir longtemps
réfléchi qu'il vous indiquera sa valeur en
argent.




[83] Ermilov, loc. cit.





Statistique des produits de la chasse en 1889.





	Troïtskoïé Petchorskoïé.
		



		
	Valeur en roubles.



	Écureuils
	12 000
	2 520



	Autres animaux à fourrure (hermines, zibelines, lièvres, ours)
	539
	427




	Gelinottes
	10 000
	2 000



	Autres oiseaux
	1 000
	200




	Savinoborskoïé.
		



	Écureuils
	3 600
	680



	Autres animaux à fourrure (hermines, zibelines, lièvres, ours)
	13
	91



	Gelinottes
	4 000
	800



	Autres oiseaux
	415
	130



	Oust-Chtchougor.
		



	Écureuils
	2 115
	1 830





Il y a deux périodes de chasse: l'une en automne,
du commencement d'octobre au milieu de décembre,
et l'autre au printemps, de février à avril.


Les Zyrianes sont très habiles tireurs, bien que
leurs fusils ne soient pas précisément du dernier
modèle. Celui figuré ci-après montre l'état de l'armurerie
sur les bords de la Petchora. Pour faire
tomber le chien on doit déclencher un os accroché à
un clou. L'hiver l'armement du chasseur est complété
par une paire de patins à neige[84].




[84] Ces patins mesurent une longueur de 1m,62 et une largeur
de 0m,145. Ils sont donc très différents des ski norvégiens,
longs parfois de 3 mètres et larges de 7 centimètres.





Les Zyrianes capturent le coq de bruyère à l'aide
de pièges qui écrasent l'oiseau. Dans
le but de ménager la poudre, denrée
rare et chère dans ces pays, ils ont
imaginé une grande variété de ces engins,
d'une ingéniosité remarquable[85].
Les habitants de quelques villages disposent
sur le bord des cours d'eau des
nids artificiels afin de récolter des œufs
de palmipèdes. Quelquefois ils les font
couver par des poules et se procurent
ainsi des canards domestiques.




[85] Un grand nombre de ces pièges sont figurés dans l'ouvrage
d'Hoffmann, Der Nördliche Ural und das Küstengebirge
Pae-Choi.






  
  Fusil zyriane.




Une chasse curieuse est celle faite
aux palmipèdes lors de la mue. Trois
ou quatre chasseurs montés dans des
barques descendent une rivière en pourchassant
devant eux les canards incapables
de s'envoler. Rencontrent-ils
un affluent, les Zyrianes l'explorent
également et en chassent les oiseaux
vers le gros de la bande, resté dans le
cours d'eau principal. La descente de
la rivière dure quelquefois plusieurs
jours; pour ne pas amaigrir les oiseaux
par la fatigue, les chasseurs les laissent
reposer la nuit dans des endroits
qu'ils ont au préalable reconnus. Une
fois arrivés à l'embouchure du cours
d'eau, les Zyrianes poussent la troupe
de volatiles vers un immense filet disposé
à cet effet sur la rive et les obligent
à s'y engouffrer. Par ce moyen on peut capturer
de 1 500 à 2 000 oiseaux[86].




[86] Schrenk, loc. cit., p. 264.





La pêche la plus lucrative sur les bords de la Petchora
est celle du saumon. Les habitants d'Oust-Pojeg
en prennent de 200 à 240 kilogrammes, valant de 4
à 10 roubles les 16 kilogrammes[87]. Elle se fait de la
fin de juin à septembre; les autres poissons[88] sont
capturés au printemps et en automne[89]. Les Zyrianes
pêchent au flambeau, tendent des filets fixes[90], ou
obstruent les rivières par des barrages de filets au
milieu desquels ils placent des nasses en osier.
Comme les Lapons et les Finnois de Finlande, ils
emploient, en place de flotteurs, des palettes en bois
et des morceaux d'écorce de bouleau et, en guise de
plombs, des pierres enveloppées d'écorce ou des morceaux
d'argile cuite.




[87] Les 16 kilogrammes de S. lavaretus valent 2 roubles.







[88] Ces espèces sont: le Salmo lavaretus, le C. Leucichthys
Gylden, le S. Thymallus, la perche, le brochet, la lotte commune,
le Thymallus vexillifer, l'Acerina cernua et le Squalius
grislagine L.







[89] Produits de la pêche en 1889.




		
	Valant.



	Volost de Troïtskoïé Petchorskoïé
	1 920 kilogr.
	216 roubles.



	Volost de Savinoborskoïé
	2 680 —
	360 —



	Volost d'Oust-Chtchougor
	1 600 —
	











[90] Ces filets portent le nom de koulam et ont une longueur
moyenne de 5 mètres.





Dans le nord du bassin de la Petchora, sur les
toundras riveraines de l'océan Glacial, un certain
nombre de Zyrianes sont pasteurs de rennes et par
suite astreints à la vie nomade[91]. Dans le district de
Poustosersk ils possèdent les troupeaux les plus nombreux,
qu'ils ont acquis aux dépens des Samoyèdes.
Au delà de l'Oural nous avons rencontré plusieurs de
ces Finnois propriétaires de milliers de rennes, qu'ils
faisaient garder par des Ostiaks.




[91] La plupart sont originaires d'Ischma. Ils vivent dans des
tentes, couvertes l'été d'écorce de bouleau et l'hiver de peaux
de renne.





Les Zyrianes forment une population vigoureuse
et intelligente, particulièrement douée pour le commerce.
Durant l'hiver un grand nombre vont trafiquer
avec les Ostiaks au delà de l'Oural. Dans ces
transactions ils affirment leur supériorité intellectuelle
par un manque complet de scrupules. L'acheteur
se présente toujours avec des bouteilles d'eau-de-vie;
une fois le vendeur enivré, il lui donne, en
échange de belles fourrures, de la ferraille clinquante,
très appréciée des Ostiaks. Il vend par exemple
1 fr. 50 des boutons en cuivre qui valent bien un
centime. Dans les idées de ces Finnois comme de
beaucoup de gens civilisés, le commerce c'est le vol
autorisé. Mais entre eux et avec les voyageurs, les
Zyrianes sont d'une scrupuleuse honnêteté. Chez ces
indigènes l'usage des serrures est inconnu, tout est
ouvert à tout venant et jamais rien n'est pris. La
langue zyriane n'aurait même, dit-on, aucun vocable
pour désigner l'idée de vol. Dans les cabanes situées
sur le bord des rivières ils placent en évidence des
vivres à la disposition des passants, et ceux qui en
ont besoin les prennent après en avoir déposé scrupuleusement
le prix habituel.


Privés pour ainsi dire de toute communication
avec les pays manufacturiers, les Zyrianes fabriquent
eux-mêmes leurs ustensiles de ménage. Le bois et
l'écorce sont les seules matières premières qu'ils
aient à leur disposition; aujourd'hui encore le fer est
rare et cher dans ce pays. C'est l'âge du bois. Les
assiettes et les tasses sont en pin; avec l'écorce du
bouleau les indigènes confectionnent des sacs, des
seaux, des bouteilles servant de salières, des cordes
et des corbeilles. Leur mobilier présente une très
grande analogie avec celui des Finnois de Finlande.



  
  Plat zyriane. 

Plat zyriane.
 Salière zyriane.





Chez les Zyrianes, aucune trace de paganisme.
Depuis longtemps ils ont été convertis au catholicisme
grec; un grand nombre appartiennent toutefois
aux sectes dissidentes. Dans ces pays sans voies
de communication le raskol a trouvé un asile à peu
près inviolable contre la persécution. Certain village
habité par des vieux-croyants se trouve à plus de
230 kilomètres de l'église paroissiale, et sur toute
cette distance pas de route. Les schismatiques peuvent
ainsi vivre dans la paix la plus complète. En
tout pays les déserts sont l'asile de la liberté.







CHAPITRE VIII




LA PETCHORA




Description générale du fleuve.—Importance historique de
cette région.—La Permie et la Iougrie.—Commerce des
Arabes et des Byzantins dans ces régions.—La Petchora
route d'exportation pour le commerce de l'Orient.—Les
Normands.—Traces d'influence scandinave relevées chez
les Permiaks et les Zyrianes.—Arrivée des Novgorodiens.—Les
Anglais à l'embouchure de la Petchora.—Avenir de
la région de la Petchora.





La Petchora, que nous allons descendre jusqu'aux
abords du cercle polaire, prend sa source dans l'Oural
par 62° 11, de lat. N. Jusqu'au confluent de la Volosnitsa
elle coule torrentueuse entre des berges percées
de grottes: d'où son nom de Petchora. Petchora
est la forme slavone du vocable russe Pechtchéra
(caverne)[92]. Cette partie du fleuve, appelée Petite Petchora,
n'est point navigable[93].




[92] Schrenk, loc. cit.







[93] D'après J.-Ch. Stuckenberg (Hydrographie des russischen
Reichs, IIe vol. Saint-Pétersbourg, 1884), la Petite Petchora s'étendrait
jusqu'au confluent de la Mouïlva.





Au delà de la Volosnitsa commence la Grande Petchora.
Dans sa partie supérieure elle n'est accessible
aux barges que lors des hautes eaux du printemps.
Plus en aval, en été, la navigation n'est pas non
plus toujours facile. Entre Troïtskoïé Petchorskoïé
et Oust-Chtchougor, notre vapeur échoua à différentes
reprises, bien qu'il fût à fond plat. Le milieu
d'août est l'époque des plus basses eaux; dans les
premiers jours de septembre, le niveau remonte sous
l'influence des pluies d'automne.


Durant cinq mois, dans la partie méridionale du
bassin et seulement pendant quatre dans la région
nord, la navigation est possible. A Iaktchinskaya
Pristane, la débâcle se produit à la fin d'avril ou au
commencement de mai, et dès les premiers jours
d'octobre le fleuve se recouvre de glace. Sept mois
d'hiver, deux mois et demi de froid, et dix semaines
d'été, tel est le climat de cette région. Certaines
années le thermomètre ne reste toujours au-dessus
de zéro que pendant deux mois, en juillet et août.
Durant la courte période estivale la chaleur s'élève
à + 26°, et en hiver le froid atteint - 44°. L'écart
entre les températures extrêmes est de 70°!


A la fonte des neiges la Petchora éprouve une crue
considérable. A Iaktchinskaya Pristane, le niveau des
eaux resserrées entre de hautes berges s'élève d'une
quinzaine de mètres; à Oust-Pojeg, où la rivière est
très large, la hauteur de la crue ne dépasse guère
6 à 7 mètres et à Troïtskoïé Petchorskoïé 5 à 8 m. 50.


A la fin de l'époque quaternaire la Petchora a eu,
comme les autres rivières du nord, un débit beaucoup
plus considérable qu'aujourd'hui. Sur tout le
cours du fleuve une ligne presque continue de deux
terrasses marque les variations de niveau subies par
le fleuve depuis cette période géologique[94]. La position
et la hauteur de ces anciennes berges sont très
variables. A Iaktchinskaya Pristane, sur la rive gauche,
à 10 mètres au-dessous de la surface normale de la
plaine, est située une terrasse dominant d'une dizaine
de mètres la berge actuelle du fleuve. A Oust-Pojeg,
sur la rive droite, la plus haute terrasse atteint 35 mètres,
la plus basse s'élève seulement de 6 à 7 mètres
au-dessus des eaux. A Troïtskoïé Petchorskoïé, la
première ligne d'ancien niveau sur laquelle est bâti le
village se trouve à une douzaine de mètres au-dessus
du fleuve; la seconde, surmontée par l'église, est plus
élevée d'une vingtaine de mètres. A Podcherem, les
deux terrasses se trouvent respectivement à 10 et
20 mètres au-dessus du niveau actuel. La hauteur
des terrasses semble donc croître à mesure que l'on
avance vers le nord.




[94] Sur la Kolva et la Poza, Schrenk signale également l'existence
de deux terrasses très nettes situées de 100 à 200 ou 300
«brasses» l'une de l'autre.





Dans la région de la Petchora que nous avons parcourue,
nous n'avons point observé la prédominance
d'une berge élevée sur la rive droite, comme dans
les vallées des grands fleuves de Sibérie coulant dans
une direction voisine du méridien. En maints endroits
la rive droite de la Petchora est basse tandis que sur
le bord opposé s'élèvent de hautes terrasses. Sur la
berge basse s'étend généralement à une petite distance
du fleuve une suite de nappes d'eau marécageuses
formant une ligne de fausses rivières.


Depuis Iaktchinskaya Pristane jusqu'à Oust-Chtchougor,
nulle part nous n'avons reconnu la présence de
la roche en place. Partout les berges sont constituées
par des sables renfermant des strates de graviers.
Par endroits ces sables plus ou moins agglutinés
par un ciment ferrugineux prennent l'aspect de
grès.


Aujourd'hui inutile et à l'écart du grand mouvement
des échanges, le bassin de la Petchora a été
jadis un des centres commerciaux les plus importants
de l'Europe et une des principales voies historiques
de la Russie. Dans cette région actuellement délaissée
ont passé les peuples les plus divers. Par le sud sont
venus les Arabes, par le nord les Normands, et plus
tard ce grand fleuve et ses affluents de droite ont
conduit les Slaves en Sibérie avant la conquête de
Iermak.


A ces mouvements de peuples la nature avait elle-même
tracé la route. Examinez une carte, et au
premier coup d'œil vous êtes frappé par l'enchevêtrement
des divers bassins fluviaux de la Russie orientale.
Entre les affluents du Volga et ceux de la Dvina
ou de la Petchora, nulle part une colline, nulle part
un relief du sol; partout des terres basses à travers
lesquelles il est facile de traîner un canot d'une
rivière à l'autre, partout des isthmes étroits, de ces
portages qui ont été les voies historiques de la Russie.
Dans le Nord russe comme au Canada, les portages
ont tracé les voies à la colonisation. A l'existence
de ces isthmes les régions inclinées vers l'océan Glacial
doivent leur union au grand empire slave. Sans
cette particularité topographique, les immensités du
gouvernement d'Arkhangelsk auraient été fermées à
l'influence russe et seraient restées un désert pareil
aux parties les plus reculées de la Sibérie.


Dans le nord du gouvernement de Perm, entre le
bassin de la Caspienne et les grands fleuves tributaires
de l'océan Glacial, trois portages établissent
des communications: celui entre la Vogoulka et la
Petchora, que nous avons suivi, celui des Keltma,
aboutissant à la Dvina[95], et l'isthme séparant un affluent
de la Bérésovka d'un tributaire de la Vitchegda.
D'autre part, en de nombreux points, les affluents de
la Petchora et de la Dvina se rejoignent presque et
permettent de passer sans trop de difficultés d'un
bassin dans l'autre.




[95] Sous le règne de la grande Catherine fut décidé et sous
celui d'Alexandre Ier fut creusé un canal unissant ces deux
cours d'eau. L'exécution de ce travail a été particulièrement
importante pour l'histoire naturelle en permettant le mélange
de la faune du Volga à celle du nord. Par cette voie les sterlets
ont pénétré dans le bassin de la Dvina. (Schrenk, loc. cit.)





Si bien desservie qu'elle fût par des routes naturelles,
la région de la Petchora n'aurait point eu
d'histoire sans sa prodigieuse richesse en animaux à
fourrure. Dans l'immense forêt qui couvre le pays,
zibelines, loutres, martres, petit-gris, renards noirs,
blancs ou bleus, pullulaient jadis plus nombreux
alors qu'aujourd'hui et Dieu sait pourtant s'ils y sont
encore abondants. Ces animaux, les indigènes les
poursuivaient avec acharnement, comme le font de
nos jours les Zyrianes, pour se procurer les pelleteries,
qu'ils vendaient ensuite aux peuples du nord
et du midi. Aux produits de la chasse les habitants
de la région de la Petchora ajoutaient d'autres fourrures,
qu'ils se procuraient chez les peuplades établies
plus au nord et à l'est de l'Oural. De très bonne heure
les Finnois de la Petchora ont traversé l'Oural septentrional
et sont allés commercer dans le bassin de
l'Obi.


Dans les premiers documents de l'histoire russe
les régions septentrionales d'Europe et d'Asie portent
les noms de Permie et de Iougrie.


Durant le moyen âge et même durant une partie
des temps modernes, ces contrées passaient pour un
Eldorado septentrional. C'était le pays des fourrures
comme, il y a quelques années, les territoires voisins
de la baie d'Hudson, et, de tous les côtés, les peuples
les plus divers venaient y chercher de précieuses pelleteries:
les Arabes, les Mongols, les Byzantins, les
Normands, les Novgorodiens.


Du temps de la splendeur de Bolgar les marchands
arabes qui venaient trafiquer sur le Volga pénétrèrent
dans la Permie[96]. Les renseignements contenus dans
les géographes musulmans montrent qu'ils ont eu connaissance
de la région de la Petchora et même de la
partie la plus septentrionale. Le pays des Ténèbres,
d'Ibn Batoutah, situé à quarante jours de Bolgar, est
évidemment cette contrée.




[96] Près de Perm, des monnaies arabes et koufiques ont été
découvertes.





La réputation de la Permie devint rapidement universelle.
Les annalistes byzantins et slaves comme
les géographes arabes relatent tous la prodigieuse
richesse de ces pays du Nord en fourrures précieuses.
Le récit de Marco Polo montre d'autre part les relations
des Mongols avec les peuples de la Iougrie.


Par l'intermédiaire des Novgorodiens les riches
pelleteries de la Permie et de la Iougrie arrivaient
jusqu'à Byzance, et d'autre part de magnifiques produits
de l'art grec parvenaient aux Permiens[97].




[97] Dans le gouvernement de Perm, des fouilles ont mis à
jour de superbes vases en argent du style byzantin le plus
pur. (Aspelin, loc. cit.)





En même temps que les Permiens commerçaient
avec les pays d'Orient, ils entretenaient des relations
suivies avec les Normands que leur humeur aventureuse
avait conduits jusqu'à la mer Blanche. Dans les
sagas scandinaves ces Finnois sont désignés sous le
nom de Bjarmes et leur pays sous celui de Bjarmland.
Le Bjarmland comprenait tout le nord-est de la
Russie, le littoral de la mer Blanche, le bassin de la
Dvina et de la Petchora et une partie de la vallée de
la Kama. Sous un même nom, les Norvégiens désignaient
le pays des Tchoudes Zavolotskaïens et la
Permie des annalistes slaves. Dans les anciens documents
scandinaves, la mer Blanche porte le nom de
Gandvig et la Dvina celui de Wimr.


Les Normands remontèrent la Dvina et, soit par
les portages de la Poza, soit par ceux de la Vitchegda,
atteignirent la Petchora et la région avoisinant la
Kama. Eux aussi étaient attirés dans cette région
lointaine de la Russie par le désir de se procurer
de belles fourrures. Outre les pelleteries, les Scandinaves
achetaient dans le Bjarmland des marchandises
d'Orient que les Permiens recevaient des Arabes et
des Bulgares. Bientôt à travers ces solitudes s'ouvrit
une route d'exportation pour le commerce de l'Asie.
Les Permiens transportaient les marchandises à travers
la région des portages, puis descendaient la
Petchora ou la Dvina pour les remettre aux Scandinaves,
qui les portaient ensuite dans l'Europe occidentale[98].
La plus grande partie de ce trafic devait
se faire par la Dvina en empruntant le portage des
Keltma et celui entre la Bérésovka et le Nem, de
préférence à la route beaucoup plus longue de la
Petchora. Alors comme aujourd'hui, c'était de Tcherdine
que partaient les caravanes de marchandises
destinées aux Normands. Sur la Dvina l'entrepôt de
ce commerce était Kolmogor[99], l'Holmgaard des Scandinaves,
situé à 47 milles de la mer Blanche, à une
petite distance en aval du confluent de la Pinéga.




[98] Rasmussen, Essai historique et géographique sur le commerce
et les relations des Arabes et des Persans avec la Russie et la
Scandinavie durant le moyen âge. Journal de la Société asiatique,
t. V, 1824. «Les marchandises, en remontant le Volga et la
Kama, étaient transportées de la Bulgarie à Tcherdine, ancienne
ville commerciale sur la Kolva. Les Bjarmiens apportaient les
produits de l'Asie méridionale et ceux de leur propre pays à la
Petchora et à la mer Glaciale; ils recevaient en échange des
fourrures pour les habitants de l'Asie méridionale. Là ils trouvaient
les Scandinaves qui faisaient voile pour le Bjarmland,
c'est-à-dire la Permie, maintenant le pays d'Arkhangel.»







[99] Le premier document faisant mention de cette localité
est une lettre du grand-duc Ivan Ivanovitch (1355-1359) au
poradnik (gouverneur de la Dvina), mais, bien avant l'arrivée
des Russes dans cette région, il y avait là un établissement
florissant fréquenté par les Scandinaves et les Permiens. Early
Voyages and Travels to Russia and Persia by Anthony Jenkinson,
etc. Printed for the Hakluyt Society, vol. I, p. 23, n. 1.





Le premier texte relatif aux incursions des Normands
dans la mer Blanche est le récit du voyage
d'Othère, accompli au IXe siècle, que nous a conservé
le roi d'Angleterre Alfred dans sa version du livre de
Paul Orose, De miseria mundi. Mais bien avant cette
date, dès le IIIe siècle, les Scandinaves auraient atteint
la mer Blanche[100]. Si Othère a eu l'honneur d'être considéré
comme le découvreur de cette région, cela
tient à ce que, plus heureux que d'autres aventuriers,
la relation de son expédition a été préservée de
l'oubli grâce au roi Alfred.




[100] J.-Ch. Stuckenberg, loc. cit.





Les voyages des Normands au Bjarmland n'eurent
pas toujours un caractère pacifique. Sur les bords de
la mer Blanche comme ailleurs, les Scandinaves se
comportèrent souvent en pirates et rançonnèrent les
populations. La saga d'Harald Haarfager (IXe siècle)
mentionne, par exemple, une grande victoire remportée
par Eirik Haraldson sur les Bjarmes, et sous
Olaf le Saint un certain Thore pilla l'idole de Iumala,
la divinité des Bjarmes, statue couverte d'or et d'argent,
racontent les légendes.


A partir de 1217 les Scandinaves cessèrent leurs
voyages dans le Bjarmland, et, de cette époque jusqu'au
voyage de l'Anglais Chancelor en 1553, la mer
Blanche et la Dvina cessèrent d'être une des routes
d'exportation de la Russie.


Les expéditions des Normands sur les bords de la
mer Blanche sont un fait historique certain, attesté
par de nombreux documents, mais aucun texte ne
mentionne leur pénétration jusqu'au centre de la
Permie et l'existence d'une ancienne route de commerce
entre Tcherdine et Kolmogor. Tchoulkov,
Storch, Strahlenberg, Rasmussen, H. Muller, Sjögren,
pour ne citer que les principaux historiens,
relatent tous les relations des Permiens avec les
Scandinaves par la Dvina ou la Petchora, sans citer,
il est vrai, aucune preuve[101]. Récemment l'archéologue
finlandais Aspelin a révoqué en doute ce fait qui
semblait acquis, sans, lui aussi, fournir la démonstration
de son opinion. Dans cette discussion l'ethnographie
vient au secours de l'histoire; en l'absence
de documents écrits, les traces d'influence scandinave
relevées par nous chez les Permiaks et les Zyrianes
permettent d'affirmer que les Normands ont pénétré
jusque dans la Permie méridionale. Les Permiens ont
eu avec eux des relations assez fréquentes pour que
des unions aient pu se produire et qu'ils aient adopté
une partie de la civilisation scandinave.




[101] Tchoulkov, Geschichte des Russischen Commerzes, IV, 6,
p. 405, 407.





Les Permiaks, par exemple, ont des salières en
bois, en forme d'oiseau, présentant une grande analogie
de forme avec des ustensiles du
même genre que fabriquent encore aujourd'hui
les paysans scandinaves. D'autre
part, chez les Zyrianes on trouve des
bâtons couverts de signes géométriques
servant de calendriers, offrant une grande
similitude avec les anciens calendriers
norvégiens. Sur celui figuré ci-contre
d'après la gravure insérée dans le travail
de M. Kouznetzov[102], les jours de la semaine
sont indiqués par un trait horizontal, les
dimanches par une croix, les jours de
jeûne par un trait oblique, les dimanches
pour lesquels le jeûne est prescrit par une
croix oblique, et les fêtes par des points[103].




[102] H.-J. Kouznetsov, Priroda i jiteli vostotchnago
sklona sievernago Ourala, in Izviéstia imperatorskago
rousskago geografitcheskago obchtchestva,
t. XXII, 1887. Saint-Pétersbourg.







[103] Le calendrier reproduit ci-contre indique
les fêtes suivantes: 1er août (jour du Sauveur),
6 août (Transfiguration), 15 août (l'Assomption),
29 août (la Décapitation de saint Jean-Baptiste),
1er septembre (fête de saint Simon le Stylite),
8 septembre (Nativité de la Vierge), 14 septembre (Érection de
la Croix) (les dates sont celles du vieux style). Les autres mois
sont tracés sur les différentes faces du bâton. Les jours écoulés
sont indiqués par une entaille.






  
  Salière permiake.—D'après une photographie exécutée
sur l'original (Mus. Guimet) et communiquée par la 

Revue Encyclopédique





  
  Calendrier zyriane.







Enfin les affinités anthropologiques des Zyrianes
actuels et des Norvégiens[104] ont été mises en évidence
par M. Sommier. De l'avis de ce savant voyageur les
Zyrianes sont des Finnois germanisés par l'influence
normande.




[104] S. Sommier, Un Estate in Siberia. Florence, 1883.





Les portages qui relient le bassin de la Dvina à celui
de la Petchora ont conduit les Slaves dans cette dernière
région.


A la fin du IXe siècle ou au commencement du Xe,
les Novgorodiens pénétrèrent dans le bassin de la
Dvina, habité par les Tchoudes Zavolotchskaïens, et
de là s'avancèrent vers le pays des fourrures situé
plus à l'est, dont l'existence leur avait été révélée par
les Finnois du Volga. Pour se procurer de précieuses
pelleteries ils avaient été jusque-là obligés de les
acheter aux Bolgares; en gens avisés, ils préféraient
les obtenir eux-mêmes.


Dès le commencement du XIe siècle les Slaves
atteignirent la Petchora et tentèrent de traverser
l'Oural pour atteindre la fameuse Iougrie. En 1032,
ils essayèrent de franchir les «Portes de Fer», mais
furent battus par les Iougriens. Parmi les historiens,
l'identification de ce passage a fait l'objet de longues
discussions ennuyeuses, comme toutes les dissertations
de ce genre. Suivant les uns, ce nom s'appliquerait
au détroit de Vaïgatche, qui sépare l'île de ce
nom du continent, d'après les autres, et c'est l'explication
la plus plausible, il désigne une passe de l'Oural,
peut-être celle formée par la vallée de Chtchougor[105].




[105] A une petite distance du confluent de la Petchora et de la
Chtchougor, se rencontre un défilé appelé encore aujourd'hui
les Portes de Fer (Ouldor-Kyrta en zyriane). D'après Sjögren,
le passage dont il est question ici serait situé, au contraire,
beaucoup plus à l'ouest, entre la Syssola et la Vodtcha.








A la fin du XIe siècle, en 1096, la région de la Petchora
était tributaire de Novgorod; quelques années
plus tard la Iougrie le devint également; mais cet
établissement fut de courte durée. Moins d'un siècle
plus tard, en 1187, les indigènes se soulevèrent et
massacrèrent les représentants de la grande république
non seulement dans la Iougrie, mais encore
dans les pays à l'ouest de l'Oural septentrional,
jusque dans le Zavolotche. Désormais, pendant bien
des années, ces régions furent perdues pour Novgorod.
En 1193, la république fit une nouvelle tentative
infructueuse pour rétablir son autorité dans ces
pays. Cet insuccès ne découragea pas les Novgorodiens,
et, en 1264, la Iougrie et le «volost de la
Petchora» étaient redevenus leurs tributaires[106].




[106] S. Sommier, Sirieni, Ostiacchi e Samoiedi dell'Ob. Florence,
1887.





Après la soumission de Novgorod à Ivan le Grand,
la Iougrie dut payer tribut aux princes de Moscou,
mais ce ne fut pas sans résistance de la part des
indigènes. En 1465 et 1483, Ivan envoya des armées
au delà de l'Oural. La seconde expédition passa les
monts, probablement par le seuil d'Iékatérinebourg,
prit la ville de Sibir, descendit l'Irtich, puis l'Ob et
ne se retira qu'après avoir obtenu la soumission des
Ostiaks. L'année suivante, les princes iougriens vinrent
à Moscou présenter leurs hommages au Grand-Prince[107].
Cette armée fraya la route que devait suivre
Iermak un siècle plus tard.




[107] S. Sommier, ibid.





En 1499 eut lieu une troisième expédition en Iougrie.
L'armée, forte de 4 000 hommes, tous montés
sur des patins, partit des bouches de la Petchora,
le 21 novembre, et, après deux semaines de marche,
atteignit l'Oural. Au passage des monts elle culbuta
une troupe de Samoyèdes et atteignit bientôt sur
la haute Sygva la place forte de Liapine, dont elle
s'empara. Divisés en deux corps, les envahisseurs se
rendirent maîtres successivement de plus de quarante
places fortifiées en faisant un grand nombre
de prisonniers. L'autorité du grand-prince de Moscou
était définitivement établie dans la Iougrie.


Pour arriver à Liapine, l'armée russe remonta la
vallée de la Chtchougor. Pendant le moyen âge cette
route a été très fréquentée; c'est le seul passage de
l'Oural mentionné par Herberstein. Par cette voie
passait le commerce entre la Moscovie et la Iougrie,
et les Slaves pénétraient en Sibérie jusqu'à l'Obi. A
la fin du XVIe siècle, une fois que Iermak eut franchi
l'Oural central, la vallée de la Chtchougor fut peu à
peu abandonnée. La dépression par laquelle passe
aujourd'hui le chemin de fer de Perm à Tioumen
devint la grande route de Sibérie, et les passages du
nord ne servirent plus qu'aux chasseurs indigènes
et aux nomades. La région de la Petchora cessa d'être
la voie du transit entre la Russie et les pays à fourrures
de l'Asie septentrionale.


A cette époque, une nouvelle période d'activité
s'ouvre pour la Russie septentrionale. En 1553,
l'Anglais Chancelor atteignait la mer Blanche et par
la Dvina arrivait à la cour d'Ivan le Grand. Des
relations commerciales et diplomatiques s'établirent
bientôt par cette voie entre le tsar et la reine d'Angleterre.
Comme au temps des Normands, la Dvina
devint la grande route du commerce entre le nord
de l'Europe et les pays d'Orient. Par cette voie
septentrionale les premiers Anglais pénétrèrent en
Asie centrale. En 1557, Jenkinson, employé de la
Muscovy Company, compagnie anglaise fondée pour
exploiter le commerce de la Russie, gagna la mer
Blanche, de là, par la Dvina, le Volga et la Caspienne
parvint à Samarcande.


Des Français prirent également part au commerce
de la mer Blanche. En 1580, un certain Jehan Sauvage,
marchand de Dieppe, visita Vardö en Norvège
et les ports de la mer Blanche, Kolmogor et
Saint-Nicolas[108]. Six ans plus tard, le tsar Féodor, successeur
d'Ivan le Terrible, dans une lettre à Henri III[109],
concède aux marchands français le droit de «fréquenter
avec toute espèce de marchandise le havre
de Colmagret (Kolmogor)». L'année suivante fut signé
un traité de commerce entre le tsar et des marchands
parisiens, très avantageux pour ces derniers. Nos compatriotes
avaient le droit de venir commercer «avecq
navires à Colmogrote (Kolmogor), à Neufchateau
de Arconge (Arkhangelsk), Volgueda (Vologda)», etc.,
«en payant seullement la moitiée des droicz moinz de
ce que payent les austres estrangers en toutes noz
villes susdites».




[108] Monastère situé sur l'emplacement actuel d'Arkhangelsk.







[109] Recueil des instructions données aux ambassadeurs et ministres
de France depuis les traités de Westphalie jusqu'à la Révolution
française.—Russie, avec une introduction et des notes,
par Alfred Rambaud, t. I. Paris, 1890.





Une fois en possession de la majeure partie du commerce
de la mer Blanche, la Muscovy Company voulut
pousser plus loin et atteindre le pays à fourrures dont
ses agents entendaient parler à Kolmogor et à Arkhangelsk.





En 1611, elle envoya un navire commandé par le
capitaine James Vadun à l'embouchure de la Petchora.


Le commerce du pays parut aux marins anglais
plein de promesses. «Que n'avons-nous des représentants
à Poustosersk, à Oust-Zylma, à Perm, écrivait
Richard Finch, agent de la Compagnie à Thomas
Smith, président de cette association, nous ferions
d'excellentes affaires en achetant en hiver des pelleteries[110].»
Deux membres de l'expédition, Josias Logan
et William Persglove, hivernèrent à Poustosersk; trois
ans plus tard, William Goosden, second du navire, y
passa également un hiver.




[110] Reise und Aufenthalt den Engländer im Petchora-Lande,
in den Jahren 1611-1615, in Alexander G. Schrenk, loc. cit.
vol. II.





Les renseignements recueillis par les représentants
de la Muscovy Company sont très intéressants. Ils
nous montrent qu'à cette époque la navigation était
très active sur la Petchora et sur l'océan Glacial.
Chaque été, un grand nombre de bateaux partaient
de Kolmogor, Mezen, Poustosersk à destination de
Mangazeï, situé dans l'estuaire de l'Obi. Tous ces
bâtiments se rendaient dans la baie de Kara, puis de
là atteignaient l'Obi, en traversant la presqu'île de
Ialmal par des portages.


Une fois que les Russes furent parvenus à la Baltique
et à la mer Noire, la Russie septentrionale perdit
toute importance économique. La route de la Dvina
fut délaissée et la Petchora ne servit plus qu'au commerce
local. Grâce à l'heureuse initiative de M. Souslov,
ce beau fleuve redeviendra bientôt une des voies
d'exportation de la Russie orientale comme aux temps
des Normands. Sous la direction de cet homme intelligent,
un chemin de fer à voie étroite sera, dans quelques
années, construit à travers l'étroite langue de
terre séparant les affluents de la Kama de la Petchora.
Une fois sur ce dernier fleuve, les marchandises seront
transportées par des vapeurs jusqu'à l'océan Glacial.
M. Souslov possède déjà trois steamers sur la Petchora,
un sur la Kolva et un navire de mer qui, en 1889, a
transporté à Pétersbourg des marchandises de cette
région.


Le gouvernement russe, comprenant toute l'importance
de l'entreprise, fait approfondir les tributaires
de la Kama aboutissant au chemin de fer projeté,
la Vitcherka et la Bérésovka. Lorsque ces travaux
seront terminés, la Petchora, cette belle artère fluviale
jusqu'ici inutile, servira à transporter à peu de
frais une partie des blés du Volga et des produits de
l'Asie centrale jusqu'à l'océan Glacial, où pendant
quatre mois et demi la navigation est ouverte avec le
reste de l'Europe. En même temps, comme nous l'expliquerons
plus loin en détail, M. Sibiriakov a fait
ouvrir une route à travers l'Oural pour exporter en
Europe les produits du bassin de l'Obi. C'est bien à
tort que l'on n'attribue aucune importance économique
à la Russie septentrionale. On croit toujours
cette région couverte de neiges éternelles et la mer
qui la borde encombrée de glaces. Dans l'état actuel,
la Russie n'a pas, au contraire, de meilleure côte que
celle de la Laponie, toujours ouverte à la navigation,
et la Petchora est le seul fleuve permettant de conduire
facilement les produits de la Russie orientale à
la mer.







CHAPITRE IX




DESCENTE DE LA PETCHORA
D'OUST-POJEG A OUST-CHTCHOUGOR




Les rapides.—La forêt.—Un village zyriane.





Après un arrêt de quatre jours à Oust-Pojeg, nous
reprenons notre navigation sur la Petchora, toujours
en canot; dans ces pays c'est le seul moyen de locomotion.


Le temps est magnifique, le ciel bleu comme sur
les bords de la Méditerranée, et une lumière rutilante
fait étinceler de reflets métalliques les aiguilles des
pins. Dans tout l'espace rayonne une clarté aveuglante.
Pour se garantir de la chaleur, une ombrelle
devient même nécessaire. A 2 h. 30 du soir, le thermomètre
s'élève à + 33°.


Sous cette splendeur d'été c'est plaisir de naviguer
sur ce beau fleuve, doucement porté par le courant.
Pas un être vivant, pas un bruit, pas une sensation
violente, tout est uniforme et silencieux, et ce calme
des choses mortes endort l'être entier. Isolé du monde,
vous n'avez ici ni tracas, ni ennui; vous vivez tranquille
dans une animalité heureuse. Du soleil et des
vivres, avec cela la béatitude est parfaite en voyage.





Mais soudain voici une sourde rumeur d'eau en
mouvement: nous approchons des porog (rapides).
Le fleuve clapote bruyamment contre des pierres,
puis dévale en tourbillons sur une distance de
200 mètres. L'équipage s'arrête quelques minutes
pour examiner le passage: c'est qu'il ne faut pas
heurter quelque caillou, et maintenant en avant! Les
bateliers donnent à l'embarcation une vitesse supérieure
à celle du courant afin de pouvoir gouverner;
en quelques secondes le tourbillon est franchi.


Cinq kilomètres plus loin, nouveau rapide un peu
plus difficile que le précédent, puis deux autres petits
courants, et nous arrivons au hameau de Porog,
situé à 20 kilomètres d'Oust-Pojeg.


Partout le même paysage: la forêt, toujours la
forêt, composée en majeure partie de mélèzes et de
sapins. Le bouleau et le pin sont moins abondants,
et le cembro rare. Tous ces bois, qui se trouvent dans
d'excellentes conditions d'exploitation, ont été à
peine entamés par la hache des bûcherons. Pour le
jour où les forêts de la Russie centrale seront complètement
défrichées, il y a là une précieuse réserve.


Aux différentes heures du jour, la belle lumière
du Nord donne à ces bois des teintes diverses. Uniforme
dans ses lignes, le paysage devient varié
dans ses aspects. Le soir, à la clarté du crépuscule,
on se croirait dans le pays chanté par les ballades des
poètes; le large fleuve coule sans bruit, et par toute
la nature règne un silence qui fait sentir la solitude.


A 11 heures du soir, nous abordons à une île boisée,
la première que nous ayons rencontrée sur la Petchora
(Ielovik Ostrov en russe, Voradi en zyriane)[111].
Le campement est installé sur une plage. L'air tiède
est embaumé des aromes de la forêt, et une lune éclatante
argente le paysage. Sans les moustiques,
comme on aimerait à rêver aux étoiles dans ce
calme! mais ces maudits insectes gâtent le plaisir du
voyage.




[111] Glossaire topographique zyriane: Di, île; Io, cours d'eau
navigable; Ieul, ruisseau non navigable; Chor, petit ruisseau;
Ti, lac; Kirta, escarpement; Iag, forêt sèche; Niour, marais;
Kocht, rapide; Kouzlane, section d'une rivière sans courant;
Is, pic dépassant la limite supérieure de la végétation forestière;
Parma, montagne de forme arrondie en partie couverte
de forêts.





Le lendemain, à 11 heures seulement, départ après
un violent orage. Température: + 24°. On ne grelotte
pas précisément dans les pays du Nord.


Toujours la forêt; de loin en loin une cabane inhabitée,
et aux coudes principaux du fleuve des croix
grecques tortillent leurs branches bizarres avec des
airs macabres. En passant devant ces croix, les
Zyrianes ont l'habitude de déposer un caillou en
guise d'ex-voto (Schrenk).


Dans la soirée nous arrivons à Oust-Ilytch, village
bâti, comme son nom l'indique[112], à l'embouchure de
l'Ilytch dans la Petchora. L'affluent est aussi important
que le fleuve, et après avoir reçu ses eaux, la
Petchora double de largeur.




[112] Oust, embouchure en russe.





Oust-Ilytch compte environ 180 habitants, tous
Zyrianes[113].




[113] 32 maisons. Nombre des animaux domestiques du village:
100 vaches, 100 chevaux, 200 moutons.





Le lendemain 28 juillet, continuation de la navigation
sur la Petchora. A 10 kilomètres d'Oust-Ilytch,
on rencontre le hameau de Laga. Population: 25 à
30 habitants. Sur la distance de 127 kilomètres qui
sépare Oust-Pojeg de Troïtskoïé, Porog, Oust-Ilytch et
Laga sont les seules localités habitées, et le chiffre des
indigènes ne dépasse pas 230. A droite et à gauche
de la Petchora, c'est la solitude sur des centaines de
kilomètres.



  
  Tchioume zyriane.




Dans la journée nous rencontrons des faucheurs
zyrianes. Pour augmenter leur provision de fourrage
ils sont venus faner une clairière ici, à plus de 15 kilomètres
de leur habitation. Les indigènes connaissent
tous les bouts de prairies naturelles épars au milieu
des bois et n'ont garde de perdre leur produit.


Aujourd'hui point de soleil. La forêt de pins a un
air de cimetière. Pendant dix heures nous naviguons
dans une tristesse oppressante; le soir, les lourds
nuages s'étirent en longues banderoles et un ciel pur
apparaît rempli d'une lumière mourante. Plus de
vent, plus de clapotement d'eau; dans ce silence
agrandi par le vague de la lueur crépusculaire, au
fond de l'horizon violet, se dresse une rangée de collines,
pareille dans son isolement à une chaîne de
montagnes superbes. Sur ces monticules brille comme
un phare la coupole dorée d'une église; à la nuit
tombante, cette lumière nous guide vers Troïtskoïé
(Mouïlva en zyriane), où se termine notre étape.


Dans ce désert, Troïtskoïé passe pour une capitale,
c'est un siélo, c'est-à-dire un village paroissial[114], et le
chef-lieu d'un volost, circonscription correspondant à
peu près à notre canton.




[114] Les villages sans église sont appelés en russe derevnia.





Le village est divisé en deux parties. Sur la rive
droite de la Mouïlva se trouve le faubourg, habité
par des dissidents, et de l'autre côté la principale
agglomération, formée par les orthodoxes. Les deux
quartiers présentent le même désordre: c'est un
fouillis de constructions bâties sans plan, au hasard.
Les Zyrianes paraissent avoir l'horreur des alignements,
si chers aux Russes.



  
  Troïtskoïé Petchorskoïé (Mouïlva).




A Troïtskoïé, plus de 300 kilomètres nous séparent
encore d'Oust-Chtchougor, terme de notre navigation
sur la Petchora. Une pénible navigation à la rame ne
constitue pas précisément une partie de plaisir, surtout
sur un cours d'eau monotone comme la Petchora.
Aussi quelle n'est pas notre satisfaction d'apprendre
qu'un vapeur va descendre le fleuve jusqu'à Poustosersk
et que nous pourrons y prendre passage.



  
  Magasin syriane.




Le 29 juillet dans la soirée, nous nous embarquons,
et, le 1er août, à une heure du matin, nous arrivons à
Oust-Chtchougor, où la plus aimable hospitalité nous
est donnée à la factorerie de M. Sibiriakov. Sur ce
long trajet, partout le même paysage: la forêt monotone,
avec de rares villages espacés à de grandes distances.
Un des plus importants, celui de Podtcherem,
se trouve sur la rive droite de la Petchora, au confluent
même de la Podtcherem, et non sur la berge
gauche, ainsi que l'indique la carte de l'état-major
russe. Les seules distractions du voyage sont les fréquents
échouages du vapeur.







CHAPITRE X




NAVIGATION SUR LA CHTCHOUGOR.—TRAVERSÉE
DE L'OURAL SEPTENTRIONAL




Les passes de l'Oural.—La route Sibiriakov.—Les rapides
de la Chtchougor.—Ascensions dans l'Oural.





Arrivé à Oust-Chtchougor, il nous restait à accomplir
la partie la plus difficile du voyage, la traversée
de l'Oural septentrional.



  
  La Petchora à Oust-Chtchougor.




Développé en éventail dans sa partie sud, entre les
tributaires de la Kama et les affluents des grands
fleuves sibériens, l'Oural s'amincit à mesure qu'il
s'étend vers le nord. Dans la région où nous nous
trouvons, son épaisseur est faible, bien que ce soit
précisément là que se dressent les points culminants
de la chaîne septentrionale, le Sabli-Is et le Telpos-Is.
Des premiers mamelons élevés au-dessus de la vallée
de la Chtchougor aux derniers renflements dominant
la plaine sibérienne, la distance ne dépasse guère
100 kilomètres, et nulle part une arête abrupte.
Partout de hautes collines isolées par de larges
dépressions, partout le passage serait facile sans
d'immenses marais. Les marais, voilà la grosse difficulté
dans l'Oural septentrional. Sur des distances
énormes vous ne rencontrez pas un pouce de terre
ferme. D'Oust-Chtchougor à l'Oural s'étend une forêt
marécageuse large d'une trentaine de lieues, coupée
de profondes rivières. Quel obstacle présentent à la
marche ces marécages, voici un fait qui le prouvera
mieux que toute description. Il y a quelques années,
à la suite d'un automne pluvieux, la grande route
impériale construite à travers l'Oural méridional de
Perm à Tioumen devint impraticable; les voitures
restaient enlizées dans la boue, et à Iékatérinebourg,
la grande ville de la région, les rues formaient des
bourbiers où les passants risquaient de se noyer.
Les communications étaient si dangereuses que les
établissements d'instruction publique durent être
fermés. Iékatérinebourg est situé dans une partie
sèche de l'Oural. Jugez ce que peut être l'état du sol
dans la région où nous sommes, sans chemin et couverte
en tous temps de marais! L'été, les marécages
empêchent pour ainsi dire toute communication entre
les deux versants de la chaîne septentrionale. L'hiver
seulement, une fois ces terres tremblantes solidifiées
par la gelée et recouvertes d'une épaisse couche de
neige, leur traversée devient facile. Dans les pays du
nord, l'hiver est la période d'activité, la saison des
transports et des foires. Sur la neige durcie par le
froid, patineurs et traîneaux glissent alors rapidement,
sans danger de s'embourber ou d'être arrêtés
par les rivières. Terre et eau ne forment plus qu'une
nappe cristalline dure et résistante.



  
  DE LA PETCHORA A L'OB
 Feuille 2

Croquis à la Boussole du Cours de la Petchora 

de la Chougor et de la Sygva par Ch. RABOT

1890.




Pour le naturaliste, l'été est, au contraire, l'époque
des voyages. Le précepte qui recommande de parcourir
en hiver les pays froids a été inventé par
des gens sédentaires. Quel travail pourrait faire un
voyageur alors que le sol est recouvert d'un uniforme
linceul! Impossible d'exécuter le moindre relèvement
topographique. Sous l'épais manteau de neige, allez
donc distinguer un lac, une rivière, de la terre ferme!
Allez donc faire des collections d'histoire naturelle
alors que le sol est enfoui sous la neige!


A travers les marécages de l'Oural les seules routes
praticables sont celles tracées par les cours d'eau.
Prenez une carte, vous voyez que les sources de la
Petchora et de ses tributaires de droite ne sont distantes
que de quelques kilomètres des cours d'eau
sibériens. Partout les affluents de la Petchora ne
sont séparés de ceux de l'Obi que par des isthmes
étroits. Entre les deux versants de la chaîne s'étendent
des lignes d'eau presque continues, routes naturelles
d'Europe en Asie.


Des sources de la Petchora à l'océan Glacial, l'Oural
septentrional est ainsi traversé par quatre passages
principaux.


Le plus méridional suit le cours supérieur de la
Petchora et conduit dans la haute vallée de la Sosva.


Plus au nord, l'Ilytch, puis son tributaire, l'Iogra-Laga,
amènent également près des sources de la
Sosva.


Le troisième et le plus important de ces passages
est formé par la Chtchougor et débouche dans la
haute vallée de la Sygva, sous-affluent de l'Obi.


Enfin, à la limite méridionale des toundras, l'Oussa
permet d'atteindre soit le Voïkar, soit le Sob, affluents
de l'Obi.


Ces différents passages ont été pratiqués de bonne
heure par les indigènes et les Russes, comme nous
l'avons expliqué au chapitre précédent.


Aujourd'hui, grâce à l'heureuse initiative de M. Sibiriakov,
ils pourront devenir un des débouchés de
la Sibérie.





Dans le chapitre précédent je citais l'exemple de
M. Souslov, qui travaille à créer une nouvelle route
d'exportation pour les produits de la Russie orientale;
voici maintenant un négociant qui, depuis quatorze
ans, consacre les revenus d'une immense fortune
à ouvrir des débouchés au commerce de Sibérie.
C'est qu'en Russie l'initiative privée est grande et
qu'en matière de colonisation les Russes n'attendent
pas l'impulsion du gouvernement. A cet égard nous
pourrions prendre d'eux d'excellentes leçons.


La Sibérie n'est pas du tout un vaste désert de
neige comme on le croit généralement. Tout au contraire,
elle renferme des immensités d'une merveilleuse
fécondité; c'est même une des plus belles
régions agricoles de la terre: mais, faute de voies
d'exportation, ses produits sont jusqu'ici restés inutiles.
A la création pour ces richesses de routes vers
la mer M. Sibiriakov consacre libéralement une partie
de ses énormes revenus. Tout d'abord, après les explorations
du célèbre Nordenskiöld dans l'océan Glacial,
le généreux Sibérien essaya d'établir des communications
maritimes entre les ports d'Europe et l'embouchure
du Iénisséi. Le succès ne répondit pas aux
efforts. Les glaces brisèrent ou arrêtèrent les navires.
M. Sibiriakov sacrifia sans résultat plusieurs millions
dans l'entreprise. Pour un nabab comme lui, la
perte était légère. Immédiatement il dirigea ses
recherches d'un autre côté et s'occupa de tracer
une route à travers l'Oural septentrional, reliant le
bassin de l'Obi à celui de la Petchora. Sur le versant
asiatique, par l'Obi, puis par la Sosva et la Sygva,
des vapeurs arrivent facilement à Liapine, à 40 kilomètres
seulement de la base des montagnes. De là à
la Petchora la distance à vol d'oiseau n'est que de
200 kilomètres, dont 70 ou 80 en montagnes. C'est à
travers cette région que M. Sibiriakov a fait ouvrir
une route.


Les premiers travaux furent exécutés en partant
d'Oranez sur la Petchora, mais ce tracé fut bientôt
abandonné pour un second à travers la vallée de la
Chtchougor. La route part du port Sibiriakov, situé
sur la rive droite de la Petchora, à une petite distance
du confluent de la Chtchougor, et de là rejoint
Liapine. Malheureusement dans cette région, montagnes
et forêts ne forment qu'un immense marécage.
Impossible d'établir une chaussée, impossible
par suite de faire passer une voiture. Aussi M. Sibiriakov
a, dit-on, l'intention d'abandonner cette route
et d'en faire construire une troisième, dans la vallée
de l'Ilytch, où le terrain est plus sec. Telle quelle,
la voie tracée a néanmoins une grande importance
comme route d'hiver. L'été, des vapeurs amènent
des marchandises de Sibérie par la Sygva[115] jusqu'à
Liapine, puis, dès que les terres tremblantes sont
raffermies par la gelée et recouvertes d'un macadam
de neige, elles sont conduites sur les bords de la Petchora,
d'où, l'été suivant, elles peuvent être exportées
en Europe par mer.




[115] La baisse rapide des eaux arrête très tôt la navigation
sur cette rivière. En 1890, dès le 10 août, Liapine n'était plus
accessible qu'à des barques.





Durant l'hiver de 1886, 640 tonnes de marchandises
ont été amenées de Sibérie à la Petchora par
la voie d'Oranez, et, l'hiver 1889-1890, 247 tonnes
par la nouvelle route. Maintenant que les travaux
sont achevés dans la vallée de la Chtchougor, le mouvement
commercial augmentera d'année en année.
Pour le bassin de la Petchora, cette voie est dès aujourd'hui
d'une utilité capitale. Par la Chtchougor les
céréales arrivent facilement et à bon marché dans
cette région. Grâce à ce ravitaillement, la disette n'y
est plus à craindre. Une nombreuse population,
jusque-là exposée aux souffrances de la famine, est
assurée maintenant du pain quotidien, d'autant plus
qu'en généreux philanthrope M. Sibiriakov vend le blé
importé à prix coûtant. Avant l'ouverture de la route
le sac de blé (144 kilog.) valait 40 francs; aujourd'hui
il n'est plus payé que 25 francs[116].




[116] Les frais de transport de Tobolsk à la factorerie Sibiriekov
sur la Petchora (dist. 2 500 kil. environ) sont de 35 kopeks par
poud (1 fr. 25 par 16 kil., en évaluant le rouble à 3 fr., cours
aujourd'hui beaucoup trop élevé, 1892). Ermilov, loc. cit.






  
  La forêt près d'Oust-Chtchougor.




M. Sibiriakov ne borne pas sa généreuse activité à
ces grands travaux d'utilité publique, c'est de plus
un bienfaiteur éclairé des sciences, et à un grand
nombre d'expéditions scientifiques il a apporté dans
une large mesure le concours de ses libéralités. Est-il
besoin de rappeler que, de concert avec le roi de
Suède et M. Oscar Dickson, il a fait les frais de la
mémorable expédition de la Véga? Aussi, informé
par l'aimable gouverneur de Tobolsk, le général Troïnitsky,
de mon arrivée prochaine dans l'Oural, ce
généreux mécène expédia à ses agents l'ordre de
me donner la plus large hospitalité dans ses factoreries
et d'envoyer au-devant de moi la caravane
nécessaire pour la traversée des montagnes. Sans
ce bienveillant concours, le passage aurait été une
très grosse opération, peut-être même eût-il été
impossible.


Le 31 juillet, à trois heures du matin, nous débarquons
à la factorerie Sibiriakov d'Oust-Chtchougor.
La journée est employée à des recherches d'histoire
naturelle et à l'organisation de la caravane pour
remonter la Chtchougor jusqu'à Volokovka, au centre
de l'Oural, la route étant en ce moment impraticable.
Le 1er août, à six heures du soir, nous quittons le
village avec un équipage de quatre vigoureux gaillards.
Notre embarcation est une lodka, grande baleinière
surmontée à l'arrière d'une petite cabine en
forme de cercueil comme celle des gondoles vénitiennes.
Cette cahute, longue de 2 m. 10 et large de
0 m. 90, sera notre habitation pendant plus d'une
semaine. Les caisses de bagages entassées dans l'intérieur
forment le lit; en avant se trouve le salon,
un petit espace demeuré libre autour d'une grande
boîte servant de table. Devant la porte, sur une large
pierre plate, brûle un feu fumeux pour écarter les
moustiques. En somme, excellente installation.


A peine entrée dans la Chtchougor, la lodka est
repoussée par un courant de foudre. La rivière, large
comme le grand bras de la Seine autour de la Cité,
dévale avec une rapidité vertigineuse. Aussitôt deux
hommes sautent à terre et halent le canot à la cordelle,
pendant que le reste de l'équipage demeuré à
bord pousse avec des gaffes. C'est ainsi que nous
remonterons toute la Chtchougor! De son embouchure
à Volokovka, la rivière a partout un cours aussi torrentueux;
pour avancer contre ce tourbillon, point
d'autre ressource que de haler le canot. Dans les
endroits faciles on parcourt 3 kilomètres à l'heure.
Plus haut, en travers du courant, des amoncellements
de blocs forment digue, et par les brèches la
masse d'eau se précipite tumultueuse. Jusqu'à Volokovka
il y a bien une douzaine de ces rapides. Pour
les traverser, l'équipage lance l'embarcation au milieu
du torrent; de toutes leurs forces les haleurs
tirent la corde pendant que les bateliers restés à
bord étayent le canot avec leurs gaffes. L'embarcation
avance de 2 à 3 mètres au prix d'efforts inouïs.
Aussitôt les bateliers quittent leur premier point
d'appui pour en prendre un second en amont. On
avance ainsi par échelons comme un gymnaste qui
s'élève à la force du poignet sur le revers d'une
échelle. Si une perche cassait ou si le câble se rompait,
nous serions infailliblement roulés et noyés par
ce courant irrésistible. La vie, dit-on, tient à un fil:
la nôtre tenait à une corde en écorce.


2 août.—Le paysage devient intéressant. La
Chtchougor coule tantôt en plaine, tantôt en des
cluses profondes entre de beaux escarpements rocheux
couronnés de forêts[117]. Les berges sont constituées
par des calcaires et des schistes qui doivent
être rapportés à l'étage permien. Les schistes renferment
de nombreuses empreintes de plantes fossiles;
les échantillons que nous avons rapportés sont
malheureusement indéterminables, les plantes ayant
dû séjourner longtemps dans l'eau avant de se déposer,
d'après les renseignements que M. Zeiller, ingénieur
au corps des mines, a eu l'obligeance de me
donner après examen de ces fossiles.




[117] Dans cette région dominent le sapin et le bouleau.





Dans la matinée nous passons les hautes falaises
calcaires d'Ouldor-Kirta (Portes de Fer[118]). Le soir,
derrière la masse bleuâtre des bois, apparaît au loin
un gros nuage violet étendu au-dessus de la forêt:
c'est l'Oural. Désormais nous ne le perdrons plus
de vue.




[118] Hauteur: 30 à 50 m.






  
  Sur la Chtchougor




A dix heures du soir, halte. Pendant quatorze
heures les hommes ont halé l'embarcation, et ce long
et pénible effort nous a fait seulement avancer de
8 tchiumkoss[119], soit 40 kilomètres. La nuit, un ours
vient rôder autour du campement. Le feu du bivouac
l'a éloigné. Quel dommage! depuis dix ans que je parcours
les régions arctiques, jamais je n'ai pu tirer ni
même apercevoir un de ces animaux.




[119] Tchiumkoss, mesure de longueur employée par les Zyrianes,
valant 5 kilomètres d'après les renseignements qui nous ont
été donnés. D'après Schrenk, cette mesure serait également en
usage chez les Tchérémisses, les Tatars et les Votiaks. Sur
les bords de la Petchora et de la Chtchougor, les tchiumkoss
sont marqués par les accidents topographiques, coudes ou
embouchures d'affluent.





3 août.—Temps magnifique. A deux heures le
thermomètre s'élève à + 22°,8. Nous passons devant
le confluent du Patek-Io, l'affluent le plus important
de la Chtchougor[120], et, dans la journée, atteignons la
Chour-Kirta, goulet semblable à l'Ouldor-Kirta. Au
delà, la rivière s'élargit en un petit lac d'une merveilleuse
transparence. Partout la Chtchougor est limpide
comme un cristal[121]. A travers ses eaux vertes,
profondes en certains endroits d'une dizaine de mètres
et même plus, les moindres accidents du fond restent
visibles. Passé ce joli paysage, voici deux tourbillons
terribles dont la traversée nous donne pas mal de
tablature (Syrankocht et Tarachimkocht). Après cet
effort le campement est établi.




[120] C'est un affluent de droite, il serait navigable sur une
longueur de 190 kilomètres.







[121] Sur une distance de plusieurs kilomètres en aval de l'embouchure,
les eaux de la Chtchougor ne se mélangent pas avec
celles de la Petchora; deux bandes d'eau, l'une claire, l'autre
trouble, s'écoulent côte à côte.






  
  La Chour-Kirta




Notre équipage, composé de Zyrianes, est admirable
d'énergie et d'endurance. De solides gaillards, ces
Finnois! quatorze heures durant ils pataugent dans
l'eau, puis, le soir venu, sans même prendre le temps
de sécher leurs vêtements, ils s'endorment sous une
tente, vêtus simplement d'une chemise et d'un pantalon
en toile, et les nuits sont très fraîches. Avec
cela une nourriture frugale de poisson et de pain
noir. De même que tous les Finnois, ce sont de très
habiles bateliers. Parmi eux comme parmi les Lapons
et les Caréliens du gouvernement d'Arkhangelsk, la
marine russe trouverait d'excellentes recrues pour les
équipages de la flotte.


Encore deux rudes journées (4 et 5 août), et le 6
nous arrivons au pied de la Peutchétiouk Parma, un
gros mamelon situé sur la rive gauche de la rivière.
Immédiatement nous partons en faire l'ascension. J'ai
hâte de gravir un sommet pour discerner les traits
du pays; avec cette épaisse forêt qui couvre tout,
impossible de distinguer la véritable position des
accidents de terrain.


Du haut de la Peutchétiouk Parma (490 mètres) le
panorama est très étendu, tout en longueur, comme
une vue en ballon. Vers l'ouest, à perte de vue, une
immensité bleue de forêts ponctuée de lambeaux
miroitants de la Chtchougor, puis lentement la plaine
s'accidente de collines rondes à pentes douces, comme
une mer gonflée par les longues ondulations d'une
grosse houle. En arrière, sublime dans son isolement,
se dresse le puissant massif du Telpos-Is, le plus haut
sommet de cette partie de l'Oural. Une des plus fières
montagnes que j'aie jamais vues, cette cime superbe,
avec ses sommets dentelés dressés à plus de 1 600
mètres à pic. Dans tout ce vaste territoire, étalé à
nos pieds comme une carte en relief, pas une maison,
pas même une hutte, nulle part un habitant. D'Oust-Chtchougor
à Chekour-Ia-Paoul, situé de l'autre côté
de l'Oural, sur une distance de 250 kilomètres, deux
fois seulement nous avons rencontré des hommes:
cette forêt infinie d'arbres verts est une solitude poignante,
funèbre. Une fois la position des points saillants
du paysage relevée, nous dévalons rapidement
pour rejoindre la lodka.


En approchant du Telpos-Is, le paysage devient
grandiose. Au milieu de cette belle nature, la navigation
semble moins pénible; le magnifique panorama
fait oublier les fatigues du voyage. Et pourtant, à
mesure que nous avançons, les difficultés augmentent.
Nous passons trois rapides pour arriver dans
une sorte de lac encombré d'îles marécageuses, où
débouche une rivière importante, le Gloubnik-Io.
Les bateliers s'égarent au milieu de ce dédale. Nous
passons là plus d'un mauvais quart d'heure à faire
des routes diverses, à nous échouer et déséchouer;
et quand les hommes retrouvent enfin le chemin, la
nuit est venue. Juste devant nous s'étend une belle
plage; on ne saurait trouver meilleur emplacement
pour le bivouac. De longtemps nous n'avons eu un
lit aussi moelleux.


La nuit est tiède[122] et lumineuse. Le sommet du
Telpos-Is scintille comme une étoile qui serait tombée
sur terre, et tout au bout de la plaine, sur la lueur
jaune du crépuscule, des montagnes isolées arrondissent
leurs dômes bleus dans le calme profond du
soir. Pas un bruit, on a l'impression du repos. Autour
du feu nous restons longtemps à causer: on se sent
si bien dans cet isolement et dans ce silence!




[122] Température, à 9 heures du soir, + 12°.





7 août.—A quatre heures du matin nous sommes
debout. Il serait pourtant agréable de dormir sous
ce gai soleil! On boit le thé, et les bateliers reprennent
la cordelle. Cinq heures plus tard, voici le
Dourni-Porog, le rapide le plus redoutable de toute
la Chtchougor. Figurez-vous un bout de torrent alpin
encombré de blocs et de fonds pierreux. Après une
heure de travail nous arrivons à l'embouchure du
Dourni-Yeul, dont la vallée, disent nos gens, conduit
au sommet du Telpos-Is.


Dans la mythologie indigène, le Telpos-Is est le
séjour de l'Eole zyriane, et en passant au pied de ce
pic, les bateliers, obéissant à la même superstition
que les marins, défendent de siffler et de crier, de
crainte d'attirer le vent. Telpos-Is signifie en langue
zyriane la pierre du nid du vent. Les naturels regardent
cette montagne comme inaccessible. Dès que
vous approchez du sommet, le diable déchaîne une
tempête et vous culbute dans les précipices. Un
Samoyède ayant voulu gravir ce pic malgré les
remontrances des Zyrianes fut, paraît-il, mis en pièces
par le vent. Chez nos bateliers la curiosité l'emporta
sur la crainte, et trois d'entre eux n'hésitèrent pas à
nous accompagner sur le Telpos-Is. Nous traversons
un marais, puis un bout de forêt, pour arriver à des
monceaux d'énormes blocs éboulés. Le vallon du
Dourni-Yeul est une ruine, la montagne semble avoir
été disloquée par un tremblement de terre. Au milieu
de cette désolation luit un petit lac vert; plus haut
blanchit un petit névé dont la surface adhérente au
sol est une plaque de glace. Plus loin, entre les traînées
de pierres s'étendent de petites alpes ponctuées
de fleurs éclatantes, puis la grande solitude recommence,
grise, nue et morte, s'élevant par étages en
grosses vagues de pierres. Derrière se dresse l'arête
maîtresse du Telpos-Is comme une lame de couteau
ébréchée. Nous avançons jusqu'à l'altitude de 849 mètres,
lorsque soudain le sommet se coiffe de gros
nuages et une lourde pluie d'orage éclate. Rapidement
le temps se fait, comme disent les marins,
apportant d'épaisses brumes. La pluie tombe à torrents,
la retraite devient nécessaire. Au même moment,
de toutes les pierres et de toutes les herbes se lèvent
des nuées de moustiques. En quelques secondes nous
sommes noirs de ces insectes. Impossible de mettre
la moustiquaire. Sur ces blocs branlants il faut ne
pas avoir les yeux brouillés par le mouvement du
voile.



  
  Le Telpos-Is.




Avec des mouchoirs nous nous couvrons le cou,
la partie la plus sensible du corps; lorsque nous
trouvons une pierre solide, nous nous arrêtons une
minute pour nous flageller la figure et faire une confiture
de moustiques. Pendant une heure les souffrances
sont atroces. Chose extraordinaire, en bas
dans le marais les insectes sont beaucoup moins
nombreux. Dans la soirée nous arrivons à la lodka.
Après pareille expédition, combien semble agréable
notre misérable cabanon! Là-dessous on est à l'abri
de la pluie, et un bon feu fumeux éloigne les moustiques.
Nous nous séchons, puis mangeons un souper
frugal. Des vêtements secs et un morceau de pain,
c'est la félicité parfaite en exploration.


8 août.—Continuation de la navigation; le temps
est encore aujourd'hui brumeux, donc inutile de tenter
l'ascension du Telpos-Is. Après notre mésaventure les
Zyrianes sont plus que jamais persuadés de l'inaccessibilité
de la montagne.


Encore un rapide difficile. Au delà s'ouvre une
large vallée ombreuse, bordée de montagnes
chauves[123] doucement ondulées. On dirait un coin du Jura.
Avec ses forêts, ses eaux claires et ses profils mous
et fuyants, cette partie de l'Oural rappelle la Franche-Comté.
Partout il y a de l'air dans le paysage, nulle
part ces encaissements et ces enchevêtrements de
montagnes entassées les unes contre les autres qui
écrasent et arrêtent la perspective comme dans les
Alpes.




[123] La limite supérieure des forêts est située à environ
100 mètres au-dessus de la rivière et la neige descend très bas.





La rivière fait un coude et nous amène dans une
plaine cernée de montagnes. Nous arrivons au terme de
notre navigation à la station de la Volokovka[124], située
au confluent de cette rivière et de la Chtchougor[125].




[124] Le Nak-Sory-Ia des Ostiaks, d'après Hoffmann.







[125] De Volokovka au port Sibiriakov, sur la Petchora, la distance
est de 98 kilomètres par la route et de 243 par la rivière,
d'après les renseignements fournis par les bateliers.





La station se compose de deux maisons en bois.
Le mobilier en est sommaire: dans un coin le traditionnel
poêle russe, deux lits de camp, une table et
un banc. Pour l'Oural, c'est du luxe.


Sur l'ordre de M. Sibiriakov, un iamchtchik (postillon)
nous attend ici depuis un mois avec quatre
chevaux.


Volokovka est un des plus jolis coins que j'aie vus
dans les montagnes du Nord. Tout à l'entour, de
belles eaux courantes, de magnifiques forêts de sapins
et de bouleaux, des montagnes agréables à l'œil; avec
cela, abondance de gibier. Ce serait un charmant
séjour d'été sans les moustiques; heureusement une
baisse subite de la température les a fait disparaître.
Pour toujours nous sommes débarrassés de ces
insectes acharnés.







CHAPITRE XI




LA TRAVERSÉE DE L'OURAL




Les marais.—Ascension dans l'Oural.—Première rencontre
avec les Ostiaks.—Arrivée à Liapine.





Pendant deux jours, temps brumeux et pluvieux.
Une fois les collections d'histoire naturelle terminées,
je prends la résolution de partir immédiatement pour
la Sibérie. Notre provision de pain est d'ailleurs finie,
et maintenant nous devons nous contenter d'une pâte
noire, mal cuite, dont les chiens bien élevés ne voudraient
pas.


Le 10 août, la caravane se met en marche. Boyanus
et moi sommes à cheval; les bagages sont chargés
sur des traîneaux samoyèdes (narte), attelés chacun
d'un cheval qui porte en outre son conducteur.


La route suit la vallée de la Volokovka; c'est une
simple tranchée à travers la forêt. De macadam, pas
plus trace que sur les autres voies de Russie; le sol
forme le chemin, et ici quel sol! Dans les pays du
Nord, les routes sont des pistes plus ou moins larges,
presque toujours marécageuses en été et praticables
seulement l'hiver, lorsque le sol, raffermi par la gelée,
est couvert de neige.






  
  Traversée de l'Oural.







A quelques centaines de pas de la Chtchougor, je
sens mon cheval se dérober sous moi; j'ai la sensation
brusque de me sentir engloutir, et en même temps
je vois les montures de mes compagnons plonger dans
la vase jusqu'à mi-jambes. Nous avançons sur une
marmelade de terre, et sous la moindre pression elle
cède. Avec les chevaux et les traîneaux lourdement
chargés, jugez du pataugis. En certains endroits, les
bêtes enfoncent jusqu'au ventre.


Partout une boue noire, partout des flaques d'eau,
partout des tourbières. On va au pas au gré de sa
monture, toujours prêt cependant à la faire changer
de direction pour éviter les arbres. Merveilleux mon
petit cheval! jamais il ne fait un faux pas sur ce sol
mouvant, jamais il ne butte contre les racines entre-croisées.
Voit-il son devancier patauger, vite il se jette
à droite ou à gauche; aperçoit-il une plaque suspecte,
il la flaire bruyamment pour s'assurer de sa solidité.
Cette intelligente petite bête sait que partout où il
n'y a point de végétation, la fondrière est plus liquide
et elle choisit en conséquence sa route. En plein
marais elle a toujours soin de mettre le pied sur les
touffes saillantes de plantes palustres, l'expérience
lui a appris que ce sont les seuls points solides du
terrain. Par la pratique de l'Oural ces chevaux sont
devenus quelque peu géologues.


La traversée d'un marais fangeux donne les mêmes
sensations qu'une navigation en canot sur une mer
houleuse. Le cheval monte, s'abaisse comme l'embarcation
sur la vague. En pareil cas, il faut lâcher les
étriers, serrer ferme les genoux, empoigner solidement
la crinière d'une main et de l'autre tenir les
rênes, prêt à enlever la monture en cas de faux pas.



  
  La Volokovka.




Pour nous reposer de ces fondrières nous passons
et repassons à gué la Volokovka. Nous la traversons
seize fois. Le lit caillouteux de la rivière est résistant;
en le suivant on est beaucoup plus au sec que dans
le marais: là, pas de crainte de tomber dans quelque
bourbier inattendu. En certains endroits, les berges
sont escarpées; les chevaux attelés aux traîneaux font
un petit saut en avant, puis, une fois à l'eau, donnent
un coup de collier, et, patatras, la narte tombe de
tout son poids dans le torrent. Tant pis pour les plaques
photographiques!


Le paysage est pittoresque, avec une magnifique
forêt encadrée de jolies montagnes, mais nous n'avons
pas le loisir de l'admirer; tout le temps il faut avoir
l'œil ouvert pour éviter une chute dans le bourbier,
se garer d'un arbre ou d'une branche. Enfin, nous voici
dans une sorte de cirque, aux sources de la Volokovka.


Une pente rapide sur un terrain solide conduit à
un petit plateau (494 mètres), le point de partage
des eaux entre le bassin de la Petchora et celui de
l'Obi, la frontière de l'Asie. Nous poussons un joyeux
hourra en l'honneur de la vieille Europe que nous
quittons, et en avant! Mais aussitôt le tangage
recommence. Le plateau culminant du passage est
une vaste tourbière dans laquelle les chevaux restent
enlizés. Ils semblent marcher sur une éponge gonflée
d'eau. C'est une des plus mauvaises parties de la
route. Sur ce sol jaune, des bouleaux morts tortillent
leurs branches blanches avec des silhouettes de squelettes.
Cela a un air de mort, de terre sans vie, de
cimetière de la nature.


Le plateau verse dans un ravin et nous arrivons à
la station de Pérévalski. Pour parcourir 27 kilomètres
nous n'avons pas employé moins de sept heures, et
pas une halte en route. Une rude étape!





La station se compose d'une baraque humide, que
nous remplissons à nous quatre. La cassine s'incline
comme un château de cartes prêt à tomber; ce sol ne
peut rien porter.



  
  Station de Pérévalski.




Le lendemain, avant de poursuivre notre route, nous
allons gravir la Pérévalski-Sobka, une des croupes
dominant l'entonnoir où nous nous trouvons. Toujours
le même aspect: d'abord la forêt, puis, les derniers
arbres dépassés[126], rien que des pierres. Sur un
point seulement, un peu au-dessous du sommet, la
roche apparaît en place: partout ailleurs ce n'est
qu'une ruine.




[126] Limite supérieure de la végétation forestière de l'Oural
dans les vallées de la Chtchougor et de la Sygva: Peutchétiouk
Parma, 490 mètres; Telpos-Is, vallon de Dourn-yeul, 315
et 397 mètres (limite supérieure des bouleaux, 556 mètres);
Pérévalski-Sobka, 481 mètres (limite supérieure des bouleaux,
566 mètres).





Devant nous l'Oural présente une profonde dépression;
il y a là un aplatissement de relief, comme un
gâteau soufflé manqué.


Plus loin, vers le nord, le terrain se relève pour
former un massif alpin; quel est son nom? Impossible
de le savoir; pour notre guide, tout cela c'est
l'inconnu, un pays anonyme, l'Oural; impossible d'en
tirer aucun renseignement.


Vers l'est, c'est-à-dire vers la Sibérie, la chaîne
tombe à pic; au delà de la Pérévalski-Sobka quelques
collines, et après cela une étendue plane sans
limites, on dirait la mer. De ce côté, l'Oural n'est
pas précédé de contreforts comme sur le versant
européen.


A trois heures, nous sommes de retour à la station;
à quatre heures, en selle, et en route! Toujours des
marais, puis des monceaux de pierres éboulées sur
lesquels glissent nos chevaux. Ici la marche est encore
plus lente qu'au milieu des marécages. Les montures
n'osent mettre le pied sur une pierre qu'après l'avoir
flairée pour s'assurer de sa solidité.


Nous suivons une vallée ombreuse entre de belles
collines boisées. Cette partie de l'Oural est la chaîne
la plus pittoresque que j'aie vue: partout de petits
coins frais et riants. Aujourd'hui l'étape est courte,
17 kilomètres seulement, et, à sept heures du soir, la
caravane arrive à la station de Sartonninka.


11 août.—Nous mangeons la dernière bouchée
de la pâte noire décorée par les Zyrianes du nom
de pain. Il faudra donc atteindre ce soir Liapine, et
nous en sommes éloignés de 49 kilomètres. A partir
d'ici la route devient, dit-on, meilleure et l'on change
les traîneaux contre de petites charrettes.


Nous suivons un large abatis pratiqué au milieu
de la forêt. Le terrain monte et descend en longues
ondulations. Tout à coup, à un détour, au bout de la
longue avenue apparaît l'infinie nappe violette de la
plaine sibérienne, toute brillante de lumière. Telle
on voit la Lombardie du sommet des Alpes. Après
cette vision, plus rien que la forêt marécageuse toujours
pareille à elle-même.


A huit heures trente du soir, 15 kilomètres nous
séparent encore de Liapine et la nuit vient, et nous
avons faim. L'estomac est l'organe le plus exigeant et
en même temps le plus important: il détermine les
belles comme les mauvaises actions, la joie comme
la tristesse: aujourd'hui il nous donne un regain
d'énergie. Nous abandonnons les bagages à la garde
de Popov, puis Boyanus et moi lançons nos chevaux,
résolus à arriver coûte que coûte le soir même à
Liapine.


Après une heure de trot, voici enfin du sable, un
sol résistant, on redouble l'allure et nous atteignons
le village ostiak de Chekour-Ia: un tas de misérables
huttes posées sur le bord d'une rivière.


Pas beaux précisément les indigènes: de petits
bonshommes ratatinés, vêtus de peaux sordides, se
démenant avec des allures d'orangs. Nous passons la
rivière, les chevaux à la nage, nous en pirogue. En se
mettant ainsi à l'eau après une longue course, tout
autre que le cheval russe prendrait une fluxion de
poitrine. Lui, il ne s'en porte que mieux; comme son
maître, il est fait à toutes les endurances. Les selles
sont maintenant mouillées, tant mieux, on n'en sera
que plus solide, et au trot! Il y a bien encore des fondrières,
une notamment où les chevaux patouillent
jusqu'au poitrail. Nitchevo, comme disent les Russes,
cela ne fait rien, les maisons de Liapine sont en vue.


Brusquement nos montures font un écart: dans
l'obscurité, elles ont distingué un large trou vaseux,
un bourbier nous sépare de la civilisation; on barbote
encore une fois, enfin à dix heures vingt du soir
nous atteignons la factorerie de Liapine. Un véritable
village. De vastes magasins, des habitations pour les
ouvriers, et une excellente maison pour le maître.
Les agents de M. Sibiriakov nous reçoivent avec la plus
franche cordialité, comme on sait recevoir en Russie.


Une table chargée de victuailles et d'excellents vins
envoyés à notre intention est bientôt dressée. Nous
avons des chaises pour nous asseoir, une lampe nous
éclaire. Après les soucis de la vie matérielle dans le
désert, un luxe asiatique. La civilisation a parfois du
bon, mais pour l'apprécier à toute sa valeur il faut
avoir peiné dans les régions mortes de la terre.







CHAPITRE XII




LES OSTIAKS




Séjour à Liapine.—Le village ostiak de Chekour-Ia.—Habitations,
costumes et vie des indigènes.—A la recherche
des idoles.





Depuis Kazan nous avons parcouru, en commençant
par la fin, le livre vivant de l'histoire de la civilisation.
Pas à pas, en visitant les divers peuples de la
Russie orientale, nous avons suivi le cycle de la lente
évolution du progrès humain. Sur les bords du Volga,
des Finnois encore païens nous ont initiés à la vie
d'agriculteurs primitifs. Dans la vallée de la Petchora,
nous avons ensuite étudié chez les chasseurs zyrianes
une période plus ancienne du développement des
sociétés. Maintenant, avec les Ostiaks, nous arrivons
au chapitre initial de l'histoire de l'homme. Nous
voici au milieu d'une peuplade de chasseurs et de
pêcheurs, frustes de civilisation, armés de flèches et
d'arcs, image vivante de l'homme des premiers âges.
En dégringolant les pentes de l'Oural nous avons
sauté dans un passé vieux de centaines de siècles.
Nous retrouvons ici les temps préhistoriques avec ces
primitifs ignorant l'usage du fer, pareils à nos ancêtres
des temps géologiques.





Les Ostiaks sont des Finno-Ougriens, proches parents
des Hongrois et des Finlandais, venus comme
eux de l'Altaï, mais restés à l'état sauvage, tandis
que leurs frères d'Europe sont devenus des peuples
civilisés. Leur effectif est d'environ 20 000, dispersés
dans le bassin inférieur de l'Obi[127]. Dans le Sud, le
58° de latitude nord marque leur limite, et vers le
nord ils se mêlent aux Samoyèdes sur les toundras
riveraines de l'océan Glacial. L'habitat des Ostiaks
comprend ainsi la plus grande partie du gouvernement
de Tobolsk. Du confluent de l'Obi et de l'Irtich
à Obdorsk ils constituent l'élément principal de la
population. Le long du fleuve ils se trouvent dispersés
par clans entremêlés de quelques colonies
russes, mais, à droite et à gauche de l'Obi, ils
deviennent les seuls habitants. Au sud de Samarovo,
dans le district de Sourgout, se rencontre un second
groupe d'Ostiaks, moins important. Un petit nombre
seulement habite les rives du fleuve, la majorité a
été refoulée dans les vallées des affluents de droite.
Un troisième groupe, encore moins nombreux, est
dispersé dans la partie sud-ouest du gouvernement
de Tobolsk et dans le nord du gouvernement de
Perm. Les hautes vallées de la Konda, de la Tavda,
de la Sosva méridionale et de la Toura renferment
quelques centaines d'Ostiaks très russifiés. Dans le
volost de Kochousk se trouvent les trois clans les
plus méridionaux formés par ces indigènes en
Sibérie[128]. Dans le gouvernement de Perm, les districts
de Verkotourié et de Tcherdine contiennent également
quelques centaines de ces allogènes.




[127] 19 000 Ostiaks et 4 580 Vogoules, d'après Sommier (Un Estate
in Siberia). Cette statistique ne comprend pas les Ostiaks du
Iénisséi, qui appartiennent à une race différente.







[128] Aug. Ahlqvist, Unter Wogulen und Ostiaken, Helsingfors,
1883.





Comme les Eskimos de l'Alaska, comme les Indiens
des États-Unis, et tous les peuples primitifs vivant
en contact de populations plus élevées en civilisation,
les Ostiaks disparaissent. D'année en année leur
effectif décroît. A Midkinskaya iourte, entre Samarovo et Bielagora, en peu de temps la population est
descendue de 27 à 12 individus. D'autre part, dans la
vallée inférieure de l'Irtich ces indigènes, nombreux
lors de l'arrivée des Cosaques d'Iermak, ont aujourd'hui
disparu.


Sous la poussée lente et continue de la colonisation
russe, les Ostiaks ont été refoulés vers les
régions du nord, où le combat pour la vie est plus
rude et plus pénible. L'étendue de leur terrain de
chasse a été peu à peu restreinte, et peu à peu leurs
pêcheries les plus lucratives ont passé aux mains des
Russes. Les ressources des indigènes ont ainsi progressivement
diminué, et cet appauvrissement a eu
pour conséquence naturelle une réceptivité plus
grande des maladies.


Déprimés par la misère, les Ostiaks deviennent
incapables de résister aux épidémies. La diphtérie
et la variole occasionnent parmi eux de nombreux
décès, que ne compense point une forte natalité. Les
femmes ostiakes sont peu fécondes et une mortalité
terrible sévit sur les enfants. D'après Poliakov[129], elle
frapperait les deux tiers et même les trois quarts
des enfants.




[129] Poliakov, Pisma i ottcheti o poutéchéstvii v dolinou r. Obi.
Pétersbourg, 1877.





Enfin, de l'avis de tous les voyageurs, la diminution
des Ostiaks est due en grande partie à l'institution
du kalym. Dans notre société, les filles, lorsqu'elles
se marient, diminuent le patrimoine paternel;
chez les indigènes de l'Obi, elles sont, au contraire,
un capital pour le chef de famille. L'époux
achète la jeune fille à son père, usage évidemment
emprunté par les Ostiaks à leurs voisins les Tatars.
Le kalym ou prix de la fiancée se paye en argent, en
pelleteries ou en rennes. Autrefois les jeunes gens
qui ne pouvaient réunir le capital nécessaire à l'acquisition
d'une femme, demandaient à l'amour son puissant
secours; s'ils réussissaient à inspirer de tendres
sentiments à une jeune fille, ils l'enlevaient; le rapt
rendait le mariage valable. Depuis quelque temps
cette coutume n'est plus suivie; la vente seule opère
le mariage; et comme les jeunes gens assez riches
pour acheter une femme sont rares, le nombre des
unions diminue.


D'après M. Sommier, la valeur du kalym varie de
60 à 250 francs. La plupart des Ostiaks, ne possédant
pas une pareille somme, l'empruntent à des
Russes dans des conditions très onéreuses. Pour
racheter sa dette, le malheureux s'engage, par exemple,
à livrer à son créancier les principaux produits
de sa chasse ou de sa pêche à moitié prix de leur
valeur jusqu'à concurrence de la somme prêtée. Dans
l'aristocratie indigène, le kalym atteint parfois un
capital relativement considérable. Poliakov cite un
kalym comprenant 100 peaux de renards argentés,
2 de castors, 1 de renard noir, 2 marmites en cuivre,
150 rennes, et 11 mètres d'étoffe rouge. En échange,
la fiancée recevait en dot 15 traîneaux chargés de
poisson et de viande, une tente avec plusieurs couchettes,
dont deux garnies de couvertures et draps,
30 clochettes et 15 aunes de courroies en peau d'ours.





Les Ostiaks admettent la polygamie, mais l'institution
du kalym en interdit pour ainsi dire la pratique.
La misère rend les Ostiaks vertueux.


Les ethnographes partagent cette population sibérienne
en deux races distinctes: les Ostiaks et les
Vogoules, les premiers habitant les bords de l'Obi,
les seconds les pentes de l'Oural.


A mon avis, cette distinction doit être rejetée. Les
quelques Slaves établis dans les vallées de la Sygva
et de la Sosva du Nord, comme les indigènes eux-mêmes,
ignorent le nom de Vogoules. Les naturels,
lorsqu'ils parlent russe, se disent Ostiaks, et les
pêcheurs russes ne les connaissent que sous ce nom.
Dans leur langue, les aborigènes n'admettent pas
la classification des ethnographes; de la Sygva à
la Tavda, tous se considèrent comme appartenant à
un seul et même peuple, et dans leur idiome se donnent
le nom commun de Manzi, qu'ils appartiennent
aux tribus ostiakes ou vogoules des savants de cabinet[130].




[130] Sommier, loc. cit.





D'autre part, tous les produits de l'industrie
des prétendus Vogoules sont identiques à ceux des
Ostiaks de l'Obi. Castren, la principale autorité en
matière d'ethnographie finnoise, reconnaît que les
deux peuples ne sont séparés que par des différences
insignifiantes[131]. Enfin, d'après l'anthropologiste russe
Maliev, les crânes ostiaks présentent une ressemblance
presque complète avec ceux des Vogoules.
Entre les deux peuples soi-disant distincts il y a identité
complète de type et d'industrie. Rien n'autorise
par suite à diviser les indigènes de la Sibérie occidentale
en deux races. Les ethnographes en chambre
ont inventé une population qui n'existe pas.




[131] Castren, Etnologiska Föreläsningar, Helsingfors, 1857, p. 136.





Tous les voyageurs qui ont parcouru l'Oural septentrional
partagent cette opinion. Hoffmann n'hésite
pas à affirmer que les Vogoules et les Ostiaks de
Liapine ne forment qu'un seul et même peuple[132].
Avant lui, Müller avait démontré que ces noms
avaient seulement une valeur locale[133]. Plus récemment,
M. Sommier, dont la compétence est absolue,
signale également l'identité des Ostiaks et des
Vogoules. Enfin un voyageur russe, M. V. J. Kouznetsov,
est arrivé à la même conclusion, après avoir
étudié les «Vogoules» de la Losva et de la Sosva
méridionale.




[132] Hoffmann, Der Nördliche Ural und das Küstengebirge Pae-Choi,
p. 50.







[133] «A la fin du moyen âge, après que la Iougrie fut devenue
tributaire du grand-duc de Moscou à la suite de l'incorporation
de la république de Novgorod à ses États, à côté de l'ancien
nom de Iougrie apparurent de nouvelles dénominations telles
que celles de Wogoules ou Wogoulitsch et d'Ostiaks. Au début,
l'ancien nom se conserva à côté des nouveaux, puis, avec
le temps, ne s'appliqua plus qu'à quelques localités. Ainsi
s'explique comment les noms de Iougrie, de Vogoules et d'Ostiaks
ont été employés les uns pour les autres sans y attacher
d'importance.» (Ferdinand-Heinrich Müller, Der Ugrische Volksstamm,
vol. I, p. 112.)





«Dans cette région, écrit-il, la population se divise
en iassatchny (familles soumises au iassak, tribut en
fourrure), Vogoules et Ostiaks. Quelle différence
existe-t-il entre ces deux derniers groupes d'indigènes,
aucun Russe n'a pu me l'indiquer, et moi-même
n'ai pu le découvrir. Les uns comme les autres
parlent la même langue, habitent des huttes construites
sur le même modèle, portent des vêtements
semblables et décorent leurs objets mobiliers des
mêmes ornements[134].» De l'avis de M. Kouznetsov, et
c'est également le nôtre, la seule différence entre les
Vogoules et les Ostiaks est que les premiers ont subi
plus profondément l'influence russe que les seconds.




[134] N.-I. Kouznetsov, Priroda i jiteli vostotchnago sklona siévernago
Ourala. (Izviestia Imperatorskago rousskago geografitcheskago
obchtchestva, t. XXIII, 6, 1887.)





En faveur de la distinction des races, on a invoqué
la différence des langues. L'argument est spécieux.
D'abord les deux idiomes ostiak et vogoule sont très
rapprochés et constituent plutôt deux dialectes que
deux langues. En second lieu, toutes les races peu
nombreuses, dispersées sur de vastes territoires et
fractionnées en groupes isolés, ne maintiennent pas
l'unité de leur langue. Ainsi les Lapons méridionaux,
ceux de Röraas, par exemple, ne comprennent pas
leurs congénères du Finmark, et ces derniers, bien
que limitrophes de la presqu'île de Kola, n'entendent
pas le dialecte de leurs frères russes. On ne divise
pourtant pas les Lapons en races distinctes. Le même
fait s'observe dans le bassin de l'Obi. La langue
ostiake ne comprend, paraît-il, pas moins de trois
dialectes: celui de Liapine, celui de l'Obi et celui de
la Sosva méridionale ou des Vogoules.


Comme le montrent les citations, les savants russes
sont d'accord avec nous pour reconnaître que la classification
des Finnois Ougriens de la Sibérie occidentale
en Ostiaks et Vogoules n'est point justifiée.


Après cette discussion, revenons à notre voyage.
Nous déjeunons longuement, en gens déshabitués au
luxe d'une table, puis nous allons visiter le village
ostiak de Chekour-Ia[135].




[135] Sukker-ia-Paoul de l'Atlas Stieler, Schokurje d'Ahlqvist.
Paoul, hameau indigène.








Figurez-vous une vingtaine de cahutes en bois
éparses dans une clairière. Au centre s'élève un
énorme cornet blanc debout sur le sol. C'est une
tchioume, le premier abri imaginé par ces primitifs.
En Sibérie, où sur des milliers de kilomètres on ne
rencontre pas une roche, pas même une pierre, les
indigènes n'ont pu trouver un gîte dans des cavernes,
comme les habitants préhistoriques de nos pays, et
ont dû improviser des huttes de branchages. Pour
ces constructions, le bois ne leur faisait pas défaut.
Ils ont dressé des cônes de perches, puis les ont
recouverts de l'écorce imperméable du bouleau et
ont ainsi obtenu la tchioume, le grand cornet dressé
au milieu du village. Cet abri est une survivance
des temps préhistoriques. Examinez les tentes des
Lapons, les vieilles huttes (kota) des Finnois de Finlande,
vous serez frappé au premier coup d'œil par
la similitude absolue de ces diverses constructions;
c'est le même type d'architecture, légèrement modifié
par des influences de milieu. Il n'est donc pas téméraire
d'affirmer que cet abri date de cette époque,
vieille de plus de vingt siècles, où les Finnois,
aujourd'hui épars en Europe et en Asie, vivaient
réunis dans la Sibérie méridionale.



  
  Iourte de Chekour-Ia.




A côté de cette tente se trouvent des constructions
moins primitives, des iourtes. Ces baraques, le type
le plus perfectionné de l'architecture ostiake, ne
comprennent qu'une seule pièce[136], précédée d'un
petit vestibule. La plus grande partie de la chambre
est occupée par un lit de camp (paoul), divisé, dans
certaines habitations, en trois compartiments: l'un
réservé au père de famille, le second au fils aîné, et
le troisième aux enfants ou aux pauvres. Dans les
sociétés primitives, tout le monde est charitable, et
toujours ces païens mettent en pratique les principes
de l'Évangile, qu'ils ignorent. Le plus souvent la
iourte renferme simplement deux lits de camp, disposés
face à face sur les côtés, et au fond de la pièce
un banc. Sur ces lits et le long des murs sont placés
des paillassons, ornés de dessins géométriques et
bordés de peaux de poisson, fabriqués par les
femmes avec des plantes palustres[137]. Les Ostiaks
emploient ces nattes en guise de tapis; usage évidemment
emprunté aux Tatars, lorsque, habitant
des contrées plus méridionales, ils se trouvaient
en contact avec les musulmans. Par-dessus cette
sparterie sont étendues en place de matelas de belles
peaux de rennes. Le restant du mobilier se compose
d'étagères pour les ustensiles de ménage et de traverses
comme portemanteaux.




[136] Cette pièce mesure généralement une longueur de 4 mètres
sur une largeur de 3.







[137] Il y a deux espèces de paillassons, l'un tressé avec des
roseaux, blanc et parsemé de dessins noirs, l'autre en plantes
beaucoup plus fines, jaune et sans ornementation.





De ces iourtes, les unes servent d'abri en été, les
autres d'habitations d'hiver, et, par suite, présentent
des différences de construction. Dans la iourte d'été,
le foyer est placé au centre de la chambre, entre des
pierres, et au toit de la baraque est percé un large
trou servant tout à la fois au passage de la fumée et
à l'éclairage de la maison. Avec une pareille ouverture,
la ventilation serait beaucoup trop complète
par des froids de 40 degrés: aussi, dans l'habitation
d'hiver ce foyer est-il supprimé et remplacé par une
cheminée en pisé, dont l'ouverture supérieure peut
être fermée par un morceau d'écorce de bouleau. Cette
maisonnette, comme la tchioume, est généralement
planchéiée; à défaut d'un parquet primitif, le sol est
recouvert d'une nappe d'écorce de pin.


Une vingtaine d'indigènes seulement se trouvent à
Chekour-Ia; pour le moment, le restant de la population
est occupé à la chasse ou à la garde des rennes
sur l'Oural et ne reviendra qu'à la fin de l'automne.
Chekour-Ia est un village d'hiver. A cette époque, le
nombre des habitants s'élève à cent cinquante.



  
  Village de Chekour-Ia.




Par suite des nécessités de la pêche et de la chasse,
les indigènes sont obligés à de fréquents déplacements.
Pour chaque saison ils ont une habitation
dans laquelle tous les ans ils viennent passer un certain
temps. L'hiver, ils résident dans des hameaux
situés au milieu des forêts, et, le reste de l'année,
occupent différentes stations sur les bords des cours
d'eau, suivant les besoins de leur industrie.


Pendant que nous visitons leurs maisons, les habitants
du village se sont assemblés. Dieu! qu'ils sont
laids, ces petits bonshommes déguenillés, jaunis par
la fumée et par la crasse, avec cela puant le poisson à
10 mètres à la ronde. Ajoutons, pour les anthropologistes,
que la plupart des Ostiaks de la Sygva et de
la Sosva sont châtain foncé et ont le système pileux
peu développé. Un très petit nombre sont blonds.


L'été, les hommes sont habillés de toile grossière;
un pantalon, une chemise, une longue blouse
(torkyass), forment toute leur garde-robe; de coiffure,
point; pour chaussure, des bottes en peau de renne
maintenues aux genoux par des cordons attachés à la
ceinture comme les jarretières anglaises. La tige de
ces mocassins est tannée, la semelle seule est garnie
de poils, pour assurer la marche. L'hiver, suivant la
rigueur de la température, les indigènes endossent
une, deux ou trois robes en peau de renne les unes
par-dessus les autres. En place de chemise, ils portent
alors une longue pelisse, dont le poil est tourné vers
l'intérieur (malitsa), et par-dessus, le gus, vêtement
de même forme, mais dont la fourrure est extérieure.
Leur vestiaire est complété par la parka, une houppelande,
également en peau de renne, plus courte et
plus ornée que la malitsa. Dans un pays où la température
descend à 50 degrés au-dessous de zéro, les
vêtements doivent fermer hermétiquement. Gus et
malitsa n'ont par suite d'autre ouverture que celle
nécessaire au passage de la tête. Au col est adapté
un capuchon et aux manches des gants. Sous sa
triple enveloppe de peaux, l'Ostiak ressemble à un
ballot de fourrures.



  
  Hutte (sasskol) ostiake.




Pas très élégant non plus le costume des femmes:
une grande rotonde (sari) en peau d'écureuil ou de
jeune renne ouverte sur le devant et laissant voir
un pantalon également en peau. Comme les musulmanes,
les femmes ostiakes se voilent et à cet effet
portent sur la tête un grand châle de cotonnade
rouge dont elles ramènent les pans. Devant les étrangers,
les femmes peuvent circuler le visage découvert.
La coutume n'est sévèrement observée qu'à
l'égard des membres de la famille. Pratique bizarre,
contradictoire, semble-t-il, puisque dans la société
musulmane l'usage du voile a été imposé aux femmes
pour protéger leur vertu contre les entreprises des
étrangers. Ici, d'ailleurs, aucune aventure à redouter:
la laideur des femmes ostiakes est la sauvegarde
de leurs maris; sur les deux ou trois cents
que nous avons vues, pas une n'était jolie. Leur
chevelure est divisée derrière la tête en deux longues
tresses, et à ces tresses, en guise d'ornements, est
suspendue toute une quincaillerie de vieux boutons
en cuivre, de sonnettes sans battant et de clefs hors
d'usage. Dans ce pays, un marchand de ferraille ferait
d'excellentes affaires. Les femmes ostiakes, tout
comme les nôtres, aiment à faire montre d'une belle
chevelure, et celles qui ne sont pas favorisées sous ce
rapport usent des mêmes artifices que nos élégantes.
Par d'ingénieux agencements de rubans et des intercalations
de crins, les femmes presque chauves savent
donner à leurs tresses une longueur démesurée.


Le costume féminin est complété par une certaine
ceinture (vorep) placée directement sur le corps, sur
l'utilité de laquelle il est inutile de s'étendre dans
ce récit.



  
  Berceau ostiak, d'après une photographie exécutée sur l'original (Musée
Guimet) et communiquée par la Revue Encyclopédique.




Vivant au milieu d'immenses forêts et sur le bord
de cours d'eau, les Ostiaks sont un peuple de chasseurs
et de pêcheurs très intéressant à observer. La
vie de ces pauvres gens est une représentation exacte
de l'existence de nos ancêtres préhistoriques. Un
très petit nombre d'entre eux, habitant la région
à céréales de la Sibérie, ont par suite pu s'élever à
la fonction d'agriculteurs[138].




[138] Aux environs de Pelym, Ahlqvist a rencontré un «Vogoule»
agriculteur.





En été, la pêche est la principale occupation des
Ostiaks.





Très simples sont les engins de ces pauvres gens.
Leurs pirogues sont l'enfance de l'art naval: un
tronc d'arbre creusé, garni de chaque côté d'une
planche fixée par des courroies. Ces frêles embarcations,
les indigènes les manient avec une pagaie en
restant agenouillés ou en se tenant debout au milieu
de l'esquif. Point de bancs: quand le rameur est
fatigué, il s'accroupit, le dos appuyé à une traverse
établie à cet effet à l'arrière de la pirogue. Le moindre
mouvement brusque fait chavirer le canot, mais
l'adresse des bateliers est telle que les accidents sont
très rares. Pour naviguer sur ces embarcations il
faut avoir l'assiette du vélocipédiste ou de l'Eskimo
dans son kayak. Les femmes tout comme les hommes
rament ces pirogues. Leurs pagaies se distinguent
par une certaine recherche d'ornementation. Le
manche, peint en rouge, est découpé de losanges
et percé de deux fentes traversées de petits morceaux
de bois qui s'entre-choquent avec un bruit de
castagnettes.


Les indigènes capturent le poisson à l'aide de nattes
en osier qu'ils tendent en travers des rivières. Quelques-uns,
plus élevés en civilisation, emploient des
filets.


La région occupée par les Ostiaks est un des plus
riches pays de fourrures de la terre. Du temps de
Marco Polo, la réputation de ses pelleteries s'étendait
jusqu'à la Chine. En dépit de la guerre acharnée
qui leur est faite, zibelines[139], petits-gris, renards
abondent dans les forêts vierges de la Sibérie occidentale.
La chasse tient par suite, avec la pêche, la
principale place dans l'économie domestique des indigènes.
Ces produits constituent non seulement la
meilleure part de leur alimentation, mais encore
leurs moyens d'échange avec leurs voisins. C'est en
fourrures précieuses que les Ostiaks acquittent leur
tribut (iassak) aux autorités russes et c'est au moyen
de pelleteries qu'ils acquièrent de la farine, des
cotonnades et surtout de l'eau-de-vie. Dans la vallée
de la Sygva, comme sur les bords de la Petchora, la
peau de l'écureuil est l'unité monétaire. Dans le dialecte
«vogoule», le vocable lin, qui signifie écureuil,
est synonyme de kopek. Le mot grivna (10 kopecks)
se traduit par lou lin (dix écureuils); un rouble, set
lin, cent écureuils. Depuis longtemps la peau de ce
petit ruminant a une valeur de beaucoup supérieure
au kopek, aussi, pour éviter toute confusion, les
indigènes ajoutent au vocable lin celui de doksa,
emprunté aux Tatars, pour bien marquer qu'il s'agit
d'argent et non réellement de pelleteries[140].




[139] D'après Poliakov, la zibeline a été exterminée dans la
région comprise entre Beriosov et Obdorsk.







[140] Ahlqvist, loc. cit.





Le petit-gris est certainement le mammifère le
plus prolifique. Chaque mois d'été, un couple donne
naissance à une douzaine de petits, qui, à leur tour,
deviennent aptes à la reproduction quatre semaines
plus tard. Le célèbre naturaliste russe de Baer a
calculé qu'au bout de dix ans un seul couple de ces
mammifères compterait une descendance de sept
milliards d'individus, à condition que tous vécussent
pendant ce laps de temps[141].




[141] De Baer, in S. Sommier, loc. cit.





L'armement des indigènes est très rudimentaire.
Leur engin le plus perfectionné est le fusil à pierre
et tous emploient encore l'arc et les flèches. Cet arc
est fait très ingénieusement de deux minces lames
de bouleau et de cèdre soigneusement collées. Les
flèches présentent plusieurs formes originales; les
unes, destinées aux animaux de taille moyenne, sont
armées de pointes en fer bifides, les autres présentent
une fine pointe garnie de barbes. D'autres portent
à l'extrémité une boule en os ou en bois, dont
le choc est capable de tuer l'animal sans endommager
la fourrure. Pour capturer le petit-gris et
l'hermine, ces sauvages ont imaginé des pièges très
ingénieux, des espèces d'arbalètes qu'ils fichent en
terre sur les pistes suivies par ces animaux. En passant
à travers une ouverture, les pauvres petites
bêtes déclenchent l'arc et se trouvent prises au cou[142].




[142] Le piège destiné aux hermines se trouve figuré dans plusieurs
ouvrages. Celui employé pour les écureuils n'a pas
encore été représenté.





Le seul animal féroce de cette partie de la Sibérie
est l'ours. Il y a quelques années encore, les Ostiaks
n'hésitaient pas à l'attaquer à l'épieu; aujourd'hui
ils préfèrent, non sans raison, l'emploi du fusil. Mais
malheur au chasseur maladroit, s'il n'est accompagné
de bons chiens qui maintiennent l'animal pendant
qu'il recharge sa mauvaise arme.


Un autre gros gibier est l'élan, le plus grand quadrupède
sauvage du nord de l'ancien continent. Sa
taille atteint celle du cheval. Abondant dans nos régions
à l'époque quaternaire, il ne se trouve plus
aujourd'hui en dehors de la Russie que dans la Prusse
orientale et dans les forêts de la Scandinavie méridionale,
où il est protégé par des lois spéciales.


Cette région est également très riche en gibier à
plume. Partout les coqs de bruyère, les gelinottes,
les lagopèdes se rencontrent à chaque pas. Encore
plus nombreux sont les palmipèdes. Cygnes, oies,
pingouins et canards pullulent sur les cours d'eau,
les lacs et les marécages. Ces palmipèdes n'ont pas
une grande valeur[143]; à Beriosov, la grande ville de la
région, ils se vendent à peine quelques centimes. Ici
la poudre est une denrée chère; ce serait donc jeter
le plomb aux moineaux que de tirer pareil gibier.
Pour le capturer, les Ostiaks dressent sur le bord des
cours d'eau des filets dans lesquels les oiseaux viennent
s'empêtrer la nuit. Avec un pareil engin, deux
hommes peuvent en une séance de guet capturer de
50 à 100 canards[144]. Les plumes et les peaux de ces
oiseaux sont un des articles de commerce du pays,
particulièrement les dépouilles des Colymbus, dont le
plumage gris moucheté est recherché par les fourreurs
d'Europe. Avec les ailes des cygnes et des oies,
les indigènes confectionnent de grands éventails,
qu'ils emploient comme soufflets ou pour écarter les
moustiques.




[143] Prix du gibier à Beriosov: lagopède et canard, de 1 à
3 kopeks; oie, 50 kopeks; coq de bruyère, de 8 à 15 kopeks.







[144] Ahlqvist, loc. cit.





Les gens de Chekour-Ia ne possèdent aujourd'hui
qu'un très petit nombre de rennes, il y a quelques
années une épizootie ayant décimé les troupeaux[145]. Le
plus important compte actuellement 180 têtes[146], et
plusieurs indigènes ont seulement 7 ou 8 animaux.
Ici comme en Laponie, une famille, pour pouvoir
vivre entièrement des produits de l'élevage, doit posséder
au moins 300 bêtes. Dans les premiers jours
d'avril, les rennes sont acheminés vers l'Oural, où ils
passent la belle saison sous la garde de pasteurs
communaux, si une pareille expression peut être
employée dans une société aussi primitive. Comme
les rennes des Lapons, ceux des Ostiaks sont marqués
par leurs propriétaires d'une entaille à l'oreille.




[145] En 1865, une épizootie ravagea la région comprise entre
la Petchora et le Iénisséi, enlevant 150 000 rennes. En 1856, une
semblable épizootie avait déjà tué 10 000 animaux dans le seul
district d'Obdorsk. (Finsch, Reise nach West-Sibirien im Jahre
1876-1877.)







[146] Les Ostiaks vivant uniquement de l'élevage du renne
sont aujourd'hui très peu nombreux. Ils appartiennent pour
la plupart au district d'Obdorsk et errent sur les toundras
riveraines de l'océan Glacial.





Chez les Ostiaks, comme chez la plupart des peuplades
circumpolaires, le renne est un élément important
de l'économie domestique. Sa chaude fourrure
fournit le vêtement et la chaussure, et sa chair les
fins morceaux de l'alimentation. De plus, le renne
est l'animal de trait par excellence de ces régions.
C'est le chameau des déserts glacés du Nord. Sans
lui, ces immenses solitudes seraient pendant neuf
mois de l'année complètement fermées à l'homme.
L'attelage ostiak se compose de deux rennes attelés
de front à un traîneau (narte), et dans cet équipage
le voyageur peut parcourir facilement les infinies
blancheurs des plaines neigeuses sibériennes. En passant,
signalons aux archéologues une pièce curieuse
du harnachement: un chevêtre en os qui ressemble
singulièrement aux fameux bâtons de commandement
préhistoriques.


Cette pièce est un des rares objets en os fabriqués
actuellement par les Ostiaks. Tous leurs ustensiles et
armes sont en bois ou en écorce. Cette population en
est à l'âge du bois.


Dans l'industrie primitive des Ostiaks, l'écorce de
bouleau remplace la faïence. C'est la matière première
de leur vaisselle. Avec cette écorce souple et
imperméable, ils fabriquent des augettes qui leur servent
de plats, des assiettes, des cuillers, des seaux[147].
Les différents ustensiles sont ornés de dessins géométriques
tracés à la pointe d'un mauvais couteau.
Cette décoration consiste en mosaïques jaunes
et blanches, d'une régularité parfaite, formant un
ensemble agréable à l'œil. Les représentations animales
sont rares et toujours d'une exécution inférieure.
Un objet mobilier particulièrement artistique
est un sac en peau de renne servant de nécessaire
aux femmes et décoré d'une mosaïque de fourrures
de différentes couleurs. L'art n'est pas le fruit de
l'éducation; autant que les civilisés, les simples en
ont la conception, et l'expression qu'ils savent donner
à la manifestation de leur pensée est plus touchante
que celle des gens dont le cerveau a été déformé par
les idées reçues.




[147] Le Musée Guimet renferme la série complète des ustensiles
ostiaks. Ce musée contient toute la collection ethnographique
réunie au cours de notre voyage.





Les Ostiaks ont une notion vague de la propreté.
Seuls de tous les peuples sauvages, ils éprouvent
le besoin de s'essuyer les mains. N'ayant point de
linge, ils le remplacent par des fibres de saules. Soigneusement
raclée, cette matière devient souple et
floconneuse comme de l'étoupe. A certaines époques,
elle est employée par les femmes pour leur toilette
intime.


Perdus au milieu des déserts, éloignés de tout
centre de civilisation, les Ostiaks vivent heureux
dans la plus complète ignorance. La plupart ne parlent
point le russe. Seulement sur les bords de l'Obi,
où ils sont en relations fréquentes avec les Slaves,
l'usage de cette langue leur est familier. Quelques-uns
d'entre eux, élevés au monastère de Kondinsk,
dont nous aurons occasion de parler plus loin, savent
lire et écrire. Ceux-là jouissent à cent lieues à la
ronde d'une réputation de savants. Dans leur isolement,
les Ostiaks ne sont cependant pas dépourvus
de moyens de communiquer leurs pensées. Ces sauvages
ont su inventer des signes pour matérialiser
leurs idées. Ils gravent, par exemple, des marques de
propriété sur leurs engins et ustensiles et ont imaginé
des sortes de caractères, analogues aux croix de nos
paysans illettrés, qu'ils apposent en place de signatures
sur les quelques documents officiels que l'administration
exige d'eux[148]. D'autre part, à l'aide de
simples incisions tracées sur les arbres ils expriment
de longues phrases. Sur une entaille faite à un tronc
de pin, raconte M. Kouznetsov, vous distinguez un
pied d'élan presque informe, en dessous quelques
traits horizontaux, et, à côté, de petites barres obliques.
Pareil dessin signifie qu'un élan a été tué à cet
endroit; le nombre des traits horizontaux indique le
nombre des chasseurs, et les petites barres obliques
celui des chiens. Par des hiéroglyphes analogues les
indigènes signalent la capture de tout autre animal.
Les signes ont une signification constante reconnue
de tous et ont par suite la valeur de caractères. C'est
l'enfance de l'écriture.




[148] L'ouvrage souvent cité du Dr Ahlqvist reproduit plusieurs
spécimens de cette écriture.





Les Ostiaks ont été convertis au catholicisme grec,
mais leur conversion est purement nominale. Tous
continuent comme par le passé à sacrifier aux faux
dieux et à immoler des animaux domestiques dans
des bois sacrés (keremetes), devant de grossières
idoles.





Dès mon arrivée à Liapine, je me préoccupai de
visiter un de ces bois, mais les Ostiaks veillaient
avec un soin jaloux sur leurs divinités, le prêtre
orthodoxe du village ayant fait récemment en grande
pompe un autodafé des idoles qu'il avait pu découvrir.


Dans la journée, après de longues recherches, les
guides réussissent enfin à découvrir un keremet absolument
intact, et le lendemain nous nous mettons en
route.


Nous remontons la Sygva. A quelques centaines
de mètres de Liapine elle reçoit une grande rivière
dont nos bateliers ignorent le nom. Au confluent est
établie une tchioume où nous faisons halte, dans l'espérance
de dénicher quelque objet d'ethnographie.
Et en effet voici une construction intéressante, une
écurie primitive destinée à mettre les rennes à
l'abri des moustiques. C'est un abri en clayonnage,
(salikol) couvert en écorce de bouleau, dans lequel
deux animaux peuvent prendre place[149]. Devant l'entrée,
complètement ouverte, sont disposés deux
petits feux fumeux destinés à écarter les insectes.
La tchioume est habitée par un chaman.




[149] Hauteur de l'abri: 1 m. 10; profondeur: 3 m.





Les chamans ont, dans la société ostiake, la position
de prêtres, et sont considérés comme les intermédiaires
entre les dieux et les hommes. Comme tels,
ce sont de véritables diseurs de bonne aventure. Les
naturels leur supposent le don de prédire l'avenir et
la capacité de guérir les maladies. Pour entrer en
communication avec les esprits, les chamans se servent
d'un tambour de basque en peau de renne. Cet instrument
sacré et ces croyances sont communs à toutes
les populations ouralo-altaïques. Au milieu du siècle
dernier, avant leur conversion, les Lapons avaient
encore des tambours magiques[150] et des chamans.
Aujourd'hui les indigènes de la Sibérie septentrionale
ont seuls conservé ces pratiques de sorcellerie.




[150] Les rares tambours magiques lapons conservés dans les
musées d'ethnographie sont pour la plupart oblongs et couverts
de dessins grossiers représentant les esprits. Ceux des Ostiaks
et des Samoyèdes sont ronds et sans ornementation. Les chamans
les font résonner à l'aide d'une baguette en os garnie
de peau de renne.





Après une courte navigation, les bateliers nous
arrêtent brusquement devant un bout de forêt. Nous
débarquons, et un sentier embroussaillé nous conduit
au keremet. Au milieu d'une clairière, une barricade
de pieux surmontés de chiffons, et dans un coin
un petit édicule: voilà le temple et les idoles des indigènes.


Aux âges primitifs, les diverses tribus finnoises
ont eu de pareils sanctuaires. Ainsi les Esthoniens,
qui sont aujourd'hui un peuple civilisé, ont jadis
partagé les croyances des Ostiaks. Suivant un traité
d'idolâtrie composé en 1517 par le moine allemand
Léonard Rubenus, ces Finnois consacraient à leurs
divinités des arbres élevés qu'ils décoraient de pièces
d'étoffes suspendues aux branches[151].




[151] Baudrillart, Dictionnaire général des eaux et forêts, 1823
t. I, p. 6.






  
  Bois sacré ostiak.




La gravure ci-contre, représentation exacte de ce
lieu de sacrifice, dispense de toute description. On
dirait un reposoir, avec d'autant plus de vraisemblance
qu'il est surmonté d'une croix. Une cabane
située à gauche de l'échafaudage de chiffons est
construite sur le même modèle que les njalla des
Lapons[152]. Elle est juchée sur un tronc d'arbre à 1 m. 40
au-dessus du sol; on y accède par une planche garnie
de grossières encoches en guise de marches. Ce
cabanon renferme les images des divinités, deux
grosses poupées formées de guenilles de diverses
couleurs enroulées les unes autour des autres. Le
visage du dieu est fait d'un morceau d'étoffe jaune,
percé de quatre trous figurant le nez, les yeux et la
bouche. A côté de ces idoles sont déposés deux
paquets de flèches entourés de mouchoirs rouges,
de cordons garnis de bagues en cuivre, et de grelots,
un morceau de schiste micacé que ses facettes brillantes
ont dû faire prendre pour quelque pierre précieuse,
enfin des pieds de chevaux. Dans les idées des
Ostiaks, les chevaux sont particulièrement agréables
aux divinités, et lors des grandes fêtes, ils en sacrifient
toujours à leurs dieux. A leurs yeux, le cheval
blanc est un animal sacré.




[152] Petits magasins épars dans les forêts, où ces nomades
font des dépôts de vivres et d'approvisionnements.





Généralement les images des dieux ostiaks sont de
simples morceaux de bois grossièrement entaillés
en forme de figures humaines. De simples incisions
indiquent les yeux et la bouche. D'après Ahlqvist, la
tête de certaines idoles serait garnie de plaques d'argent
ou de plomb. Les indigènes se procureraient ces
métaux par l'entremise des marchands russes, qui
les achèteraient eux-mêmes à la grande foire d'Irbit.


Dans leurs sanctuaires, les Ostiaks déposent en
guise d'ex-voto des fourrures précieuses et des
pièces de monnaie. Il y a trois ans, divers objets
en argent, d'une très grande valeur archéologique,
provenant d'un bois sacré, ont été trouvés chez un
indigène de Liapine. C'étaient cinq assiettes, un plat
carré et deux tablettes ornées de gravures figurant
des scènes de la vie des naturels. L'une des plaques
représentait un pêcheur et un archer tirant des
rennes. Cette orfèvrerie, d'un fini merveilleux et
d'un dessin irréprochable, est, suivant toute vraisemblance,
une œuvre permienne. Ces Finnois ont été
des ouvriers en métaux d'un goût artistique véritablement
étonnant.


La présence de pareilles richesses dans un bois
sacré est, croyons-nous, tout à fait accidentelle. Le
keremet que nous avons visité ne renfermait pas un
seul objet de valeur. En dépit de leurs plus minutieuses
recherches, nos compagnons russes n'y ont
découvert qu'un vieux kopek. Dans le bois sacré de
Mouji, sur les bords de l'Obi, M. Sommier n'a également
trouvé qu'une pièce de monnaie. A Liapine,
Russes et Zyrianes affirment cependant que les
keremets contiennent de véritables fortunes, et plusieurs
d'entre eux passent pour avoir gagné une
somme rondelette au métier de détrousseurs d'idoles.
Que dans ces sanctuaires les Ostiaks déposent des
fourrures de prix, la monnaie courante du pays, à
cela rien d'extraordinaire, mais ils ne peuvent guère
offrir à leurs divinités des pièces d'argent, par l'excellente
raison que le numéraire est presque inconnu
dans ces régions et que même les roubles-papier
ne sont pas communs dans ce pays où tout le commerce
se fait par voie d'échange. En cas de besoin
les Ostiaks reprennent les offrandes faites à leurs
divinités un jour d'abondance. Suivant la pittoresque
expression du voyageur russe Poliakov, les idoles
sont les caisses d'épargne des indigènes. Pendant
leurs déplacements ils confient leur fortune à leurs
dieux. Tous les ustensiles et vêtements qu'ils n'emportent
pas, ils les déposent sur des traîneaux qu'ils
abandonnent dans les keremets.


Les bois sacrés comme celui de Liapine correspondent
à nos églises de village. C'est là que tous
les membres d'un même hameau viennent faire leurs
dévotions. Au-dessus de ces keremets existent des
sanctuaires communs à toute la race ostiake, dont
la réputation attire de loin une foule de pèlerins. Aux
environs de Troïtski, à une cinquantaine de kilomètres
en aval du confluent de l'Obi et de l'Irtich,
habite un dieu particulièrement vénéré, Tourom-asler,
le dieu du confluent de l'Obi et de l'Irtich,
d'après Ahlqvist. Tel est le renom de sainteté du
lieu, que des Samoyèdes n'hésitent pas à entreprendre
des voyages de plus de 1 000 kilomètres pour venir
y implorer les esprits.


A côté de ces divinités publiques, chaque famille
a en outre ses dieux domestiques. Chez les Ostiaks
existe la même hiérarchie religieuse que dans le
monde des anciens, et ce n'est pas le seul rapprochement
que nous pourrions faire dans cet ordre
d'idées. Les dieux lares sont figurés soit par une
petite poupée appelée chiongote, soit par un caillou
dont la forme rappelle vaguement la silhouette de
quelque animal. D'après M. Sommier, les chiongotes
sont consacrées aux parents décédés. Ces sauvages
incultes vivant au jour le jour ont des sentiments qui
ne sont généralement développés que chez les populations
plus élevées en civilisation. Ainsi les morts
sont de leur part l'objet d'un culte touchant. Après
le décès d'un membre de la famille, les survivants
fabriquent une poupée qui est censée représenter le
défunt et qui est traitée comme le serait le mort de
son vivant. Le soir on la couche sous des peaux, le
matin on la lève et on la place devant le feu. On met
devant elle une tabatière, du tabac à fumer, et, lors
des repas, on dépose à ses pieds de la nourriture.
D'après Castren, une autre classe de chiongotes aurait,
dans les croyances des indigènes, des fonctions différentes;
elles seraient les dieux protecteurs du troupeau
de rennes, de la santé de la famille du chasseur
heureux, et comme telles, bien entendu, recevraient
des offrandes.


Chez les Ostiaks comme chez les Finnois du Volga,
les grandes cérémonies religieuses consistent en un
repas sacré. Les indigènes abattent un animal, un
renne ou un cheval, et le mangent devant les idoles
après un simulacre d'offrande aux fétiches. Le chamane
barbouille la bouche du dieu de viande et de
sang, lui verse ensuite de l'eau pour le rafraîchir, et,
si les fidèles possèdent du vodka, quelques gouttes
du précieux liquide terminent le repas symbolique.
La tête et la peau de l'animal sacrifié sont ensuite
suspendues aux arbres. Dans le bois sacré de Liapine,
à côté du reposoir, se trouvait tout un matériel
culinaire: une table, une chaise, une cuve, des écuelles
et des cuillers en bois. A un arbre était suspendu un
tambour magique.


La plus haute divinité des Ostiaks est le dieu du
ciel, Tourom[153], le souverain maître du monde et des
hommes, celui qui, à son gré, déchaîne la tempête et
fait rouler le tonnerre. Dans les croyances des indigènes
ce dieu occupe la même place que Jupiter
dans la mythologie grecque et romaine. Bien que
le plus élevé dans la hiérarchie religieuse des bords
de l'Obi, Tourom n'est point l'objet d'un culte, et en
son honneur on ne fait ni sacrifice ni offrande. Un
peuple habitant au milieu des forêts et pour qui la
pêche est une des principales industries a tout naturellement
peuplé d'esprits les bois et les rivières.
Meang est le dieu de la forêt, Koulji celui des eaux,
et ceux-là sont particulièrement vénérés. Jamais un
Ostiak ne part pour la chasse ou pour la pêche sans
leur promettre une offrande en cas de succès. L'ours
est l'objet d'un culte de la part des indigènes. Les
Ostiaks comme tous les autres peuples finnois manifestent
à son égard une crainte superstitieuse.
L'animal s'offenserait, croient-ils, s'ils l'appelaient
de son nom, et pour éviter sa colère ils le désignent
sous diverses circonlocutions, comme du reste les
Lapons et les Finnois de Finlande. Toujours ils le
nomment le vieux fils de Tourom. Lorsqu'un ours
a été tué, les Ostiaks célèbrent cet événement par
des danses. Cette coutume remonte à une très haute
antiquité. Le Kalevala raconte des réjouissances
analogues en pareille occasion. Jadis l'ours vivait
dans les régions éthérées, mais, bien qu'habitant
le «septième ciel», il s'y ennuyait fort. Sur ses
instances, son père le laissa partir pour la terre,
à condition qu'il n'attaquerait jamais les bons, et
qu'il serait ici-bas le représentant de la justice.
Vivant ou mort, l'ours voit tout et sait tout. Pour
cette raison les indigènes ont l'habitude de jurer
sur sa patte ou sur sa dent en prononçant ces
paroles sacramentelles: «Si je suis un imposteur,
mange-moi». Dans leurs idées ce serment a la plus
haute valeur[154]. Comme fétiches tous les Ostiaks portent
à la ceinture une dent d'ours. Ce morceau d'os a la
vertu de préserver des douleurs dans le dos. En cas
de maladie, les naturels raclent la dent et en avalent
de petits morceaux.




[153] En langue ostiake, touroum signifie à la fois l'air, l'espace
et dieu. En dialecte vogoule, tarom a la même signification.
(Ed. Sayous, Des mots communs aux diverses langues finnoises.
Mémoire manuscrit que le savant professeur de la Faculté de
Besançon a eu l'amabilité de me communiquer.)







[154] Poliakov, loc. cit.





Sur les cours d'eau, les caps et les baies des rivières,
habitent des esprits auxquels les Ostiaks ne manquent
jamais de sacrifier lorsqu'ils passent.


Ainsi, un promontoire de l'estuaire du Nadyme,
dans la baie de l'Obi, est le séjour de la divinité
Émane. Dans les nuits obscures de l'hiver, le dieu
éclaire d'un feu constant la route suivie par les navigateurs;
il a de plus le pouvoir de changer la direction
des vents. Lorsque nous arrivâmes devant cette
pointe, raconte M. Poliakov, le plus vieil Ostiak de
l'équipage remplit une soucoupe d'eau-de-vie, puis
regardant le cap d'un air suppliant, la versa dans
l'eau, et jeta ensuite deux pièces de 10 kopeks et
trois bagues de cuivre. Le sacrifice prit fin après
offrande d'une seconde soucoupe jetée avec le même
cérémonial que la première. Après quoi je dus régaler
d'eau-de-vie les Ostiaks. Tous les environs de ce cap
sont considérés comme tabous[155]. Défense d'y chasser,
d'y cueillir des fruits, et de boire l'eau du fleuve
aux environs.




[155] Les arbres des bois sacrés sont également tabous. Défense
d'y couper même une branche sous les peines les plus sévères.





Pour terminer ce long chapitre relatif aux Ostiaks,
deux mots sur leur état moral. Étant encore naïfs,
ils sont restés sincères, et, demeurés à l'écart de la
civilisation, ils ont gardé l'honnêteté primitive. Les
Ostiaks ignorent l'usage des serrures. Chez eux tout
est ouvert à tout venant et jamais rien n'est pris.





Que de fois dans nos discussions de politique coloniale
n'a-t-on pas fait sonner haut le prétendu devoir
des races supérieures de porter les lumières de la
civilisation aux peuples inférieurs! Ce sont là de pures
déclamations. A notre contact les sauvages prennent
tous nos vices sans acquérir aucune de nos qualités.







CHAPITRE XIII




LA SYGVA ET LA SOSVA




Descente de la Sygva.—Un clan zyriane.—Un prince ostiak.—Danse
des indigènes.—Arrivée à Beriosov.





La traversée de l'Oural était la grosse difficulté de
l'expédition. Cette chaîne de montagnes franchie,
tout devient désormais facile. La route s'ouvre maintenant
aisée et sans fatigue, tracée par de larges
rivières. Dans les régions du nord, en Europe, en
Asie comme en Amérique, les seules voies de communication
sont les cours d'eau. La Sygva et la Sosva
nous conduiront à Beriosov, puis l'Obi nous amènera
à Samorovo, au confluent de ce fleuve et de l'Irtich.
Au total, une navigation à la rame d'environ
1 200 kilomètres.


Notre première étape sera Beriosov, et le 17 août,
dans l'après-midi, nous quittons la factorerie de Liapine.
Nous sommes confortablement installés dans
une spacieuse lodka et nous avons des vivres à discrétion.
Pour obéir aux instructions de M. Sibiriakov,
ses employés ont mis à notre disposition toutes les
ressources des magasins, et au gré de ces braves gens
nous usons avec trop de discrétion de cette hospitalité
si généreusement offerte. Ils voudraient nous
charger de farine, de sucre, de thé; si nous n'y mettions
bon ordre, notre embarcation deviendrait un
entrepôt. Désormais sans souci du vivre ni du couvert,
le voyage sera une partie de plaisir. Boyanus,
notre brave Popov et moi, prenons place dans la
lodka; une seconde transporte un ouriadnik de Beriosov
et un interprète ostiak envoyés à notre rencontre
par les autorités impériales. Fonctionnaires
et simples particuliers rivalisent pour rendre facile
notre exploration.


A deux heures, l'escadrille appareille et, à une
demi-heure de Liapine, s'arrête pour prendre des
rameurs au village de Sarompaoul. Nous irons ainsi
jusqu'à Beriosov de station en station, changeant
chaque fois d'équipe. Les hameaux (paoul) sont
échelonnés le long de la rivière à 15, 20, 30 kilomètres
les uns des autres. Ce sont les seules localités
habitées; à droite, à gauche, s'étend la solitude
absolue, la grande forêt inutile et déserte.


A un kilomètre en aval de Liapine, sur la rive
gauche de la Sygva, se trouvent les ruines très bien
conservées d'une forteresse russe. Dès la fin du
XVe siècle, Liapine était une localité importante, et
elle se trouve mentionnée dans les Notes sur la Russie
d'Herberstein. La carte de Sibérie publiée par Strahlenberg[156]
(1730) indique très exactement à Liapine un
poste russe sous le nom de Gorodok Liapinski. Les
murailles du fort sont encore debout, c'est un blockhaus
en bois, surmonté d'une terrasse d'où les défenseurs
pouvaient répondre aux assaillants.




[156] Nova Descriptio Geographica Tattariæ Magnæ tam orientalis
quam occidentalis in particularibus et generalibus territoriis
una cum delineatione totius imperii Russici imprimis Siberiæ
accurate ostensa. (Reproduction photolithographique publiée par
la Société suédoise d'anthropologie et de géographie. Svenska
sällskapet för Antropologi och Geografi. Geografiska Sektionens
Tidskrift, 1879, vol. I, no 6.)





A notre grand regret, le manque d'instruments ne
nous permit aucune fouille. L'exploration de ces
ruines eût présenté du reste de grosses difficultés.
Dans cette région sibérienne le sol reste éternellement
gelé; à une profondeur de 60 centimètres, le sable
est glacé et prend la consistance de la pierre. Cette
zone, constituée uniquement par des formations arénacées,
forme sur des milliers de kilomètres une
gigantesque glacière souterraine, et dans cette couche
se sont conservés presque intacts les débris du mammouth
et du rhinocéros à narines cloisonnées de la
période quaternaire. Quelques exemplaires ont été
trouvés encore garnis de chair, dont les chiens des
indigènes se sont régalés.


Le musée de l'Académie Impériale des Sciences à
Saint-Pétersbourg renferme un squelette entier de
mammouth. Cet animal, très voisin de l'éléphant
actuel, armé comme lui de deux longues défenses,
abondait dans la Sibérie septentrionale. Aujourd'hui
la recherche de l'ivoire fossile est une des industries
les plus lucratives des indigènes riverains de l'océan
Glacial. En moyenne, les Toungouses de la Léna
recueillent annuellement 16 000 kilogrammes d'ivoire
fossile, représentant environ 200 individus; en 1840,
Middendorf estimait déjà à 20 000 le nombre des
mammouths dont les dépouilles avaient déjà été
exploitées[157]. A la foire d'Obdorsk, en 1881, furent
vendus 570 kilogrammes de dents de mammouth
pour la somme de 1 400 roubles[158]. Les déserts de
Sibérie ont ainsi gardé dans une intégrité absolue
les documents les plus précieux pour l'histoire de la
terre.




[157] Lapparent, les Anciens Glaciers, Paris, 1892.







[158] Sommier, loc. cit.





Par un contraste bizarre, ce sol éternellement
gelé porte la plus belle végétation qui puisse s'épanouir
sous le cercle polaire. Partout la forêt est
touffue, les arbres grands et élancés. Une terre vivante
repose sur cette terre morte.


Cette couche glacée exerce une influence considérable
sur la nature de la Sibérie. Imperméable, elle
maintient marécageuses les strates superficielles du
sol, et produit ainsi les immenses marais de l'Asie
septentrionale. Cette immense glacière située à quelques
centimètres de profondeur est, de plus, une
des causes de la rigueur du climat sibérien. Durant
notre séjour à Liapine, la température était pendant
la journée très agréable avec des maximums de 14°;
mais, dès le coucher du soleil, le thermomètre descendait
brusquement à 5 ou 6 au-dessus de zéro. Un
air glacial semblait sortir de terre.





A 4 kilomètres de Liapine, arrêt au village de
Sarompaoul, habité par des Zyrianes.


De l'Oural à l'Obi sont essaimées de petites colonies
de ces Finnois attirés en Sibérie par la richesse
des pêcheries et l'appât de gains commerciaux. Le
village de Muji, situé à moitié route entre Obdorsk
et Beriosov, est l'établissement zyriane fixe le plus
septentrional en Sibérie. Ces indigènes ont su monopoliser
à leur profit les transactions de la région; aux
Ostiaks ils achètent le produit de leur chasse et de
leur pêche et leur cèdent en échange de la farine et
des objets manufacturés de mauvaise qualité. Intelligents
et par conséquent peu honnêtes, ils réalisent
facilement des profits considérables; ils vendent, par
exemple, aux pauvres pêcheurs ostiaks 1 fr. 50 ou
2 francs de mauvais boutons en cuivre qui ne valent
pas 2 sous. Grâce à ces procédés peu scrupuleux, les
troupeaux de rennes, la principale source de richesse
du pays, ont passé peu à peu des mains des Ostiaks
dans celles des Zyrianes. Les indigènes se sont appauvris,
et les immigrés enrichis. Ainsi un des Zyrianes
de Chekour-Ia nous a avoué posséder 3 000 rennes,
un bon petit capital, cet animal valant de 8 à
28 francs.


Sarampaoul compte une centaine d'habitants, une
grande ville dans ce pays désert! Quelques-uns sont
pasteurs de rennes; le plus grand nombre vit du produit
de la pêche, auquel ils ajoutent les ressources
de l'élevage du bétail. Les habitants possèdent un
troupeau d'environ 70 vaches. Ces Zyrianes habitent
des maisons en bois disposées comme celles de leurs
congénères de la Petchora: un vestibule et des pièces
divisées en trois compartiments par des séparations
en bois.


Nous prenons une équipe de rameurs et aussitôt
après en route. A quelques kilomètres en aval nous
apercevons une dernière fois l'Oural. Sur l'horizon
jaune du couchant les montagnes bleuâtres se détachent
avec une netteté parfaite. On dirait des découpures
bleues collées sur du papier jaune.


A dix heures du soir, nous arrivons à Kossilok,
paoul ostiak, et dans la matinée du 18, à Lokmouspaoul.
A peine débarqués, un Ostiak vient nous serrer
la main avec force démonstrations amicales. Étonnés
d'un pareil sans-gêne de la part d'un indigène, nous
allions le repousser, lorsque l'ouriadnik Reif, faisant
office pour la circonstance de chambellan, nous présente
le personnage, Son Altesse Seigneuriale Dmitri
Tcheskine, prince des Ostiaks de la Sygva. Parmi ces
sauvages habillés de peaux se trouvent, comme dans
toutes les sociétés, des familles de noble origine,
descendants des anciens souverains du pays. Aujourd'hui
cette aristocratie est bien déchue: les princes
ostiaks ne sont plus que des collecteurs d'impôts,
et, d'après M. Sommier, n'auraient conservé de leurs
privilèges politiques que le droit de jugement pour
certains délits commis par les indigènes. Mais, toujours
avisé, le gouvernement de Saint-Pétersbourg a
eu soin de s'attacher ces personnages en leur confirmant
leurs titres. Un bout de papier noirci de
caractères indéchiffrables et quelques cachets ont
fait l'affaire.


Son Altesse nous conduit immédiatement dans sa
iourte et nous fait asseoir à ses côtés sur le lit de
camp placé à gauche de la porte. Chaque fois que
nous entrons dans une hutte en sa compagnie, toujours
le bonhomme s'installe de ce côté: c'est probablement
la place d'honneur dans le cérémonial ostiak.
Le prince ne tarde pas à devenir très communicatif;
il nous tape amicalement sur les genoux, et nous
sourit, tout en se mouchant dans ses doigts. Pour le
remercier de cet excellent accueil, nous lui faisons
présent d'un grand foulard de soie rouge; désireux
de ne pas être en reste de politesse avec nous, immédiatement
Son Altesse m'offre une boîte à allumettes
en corne de renne avec son monogramme.


Le prince est vêtu d'une belle parka en peau de
renne blanc; pour le reste, il était aussi sale que ses
congénères. Son habitation ne diffère pas non plus
de toutes celles que nous avons visitées jusqu'ici.
Dans le coin de la hutte se trouve une malle russe,
que Dmitri s'empresse d'ouvrir pour en extraire des
parchemins. C'est la chancellerie seigneuriale renfermant
les titres nobiliaires. A côté sont suspendus
un vieux sabre de gendarme et une défroque de
laquais de cour, présents du gouvernement impérial.



  
  Dmitri Tcheskine.




L'aimable accueil du prince n'était pas absolument
désintéressé. Son Altesse ne tarda pas à nous faire
part des doléances des indigènes et à solliciter notre
protection. Comme les habitants de tous les pays du
monde, les Ostiaks se plaignent de la lourdeur des
impôts, et le prince nous demande notre appui auprès
du gouverneur de Tobolsk afin d'obtenir une diminution
des charges qui pèsent sur ses sujets.


Dans la circonscription de Liapine, 380 Ostiaks
sont soumis au iassak; par suite d'une erreur de
scribe, les pièces officielles portent leur nombre à 480,
d'où surcroît d'impôt, et Son Altesse serait très désireuse
de soulager les maux de son peuple.


Le prince étant complètement illettré, le brave
Popov s'occupe de rédiger une supplique. La rédaction
en est laborieuse, elle dure deux heures pour le
moins; après quoi, Dmitri appose cérémonieusement
son sceau sur la requête.


Pendant ce travail, Boyanus recueille d'intéressants
renseignements sur le commerce des fourrures. Ici
la peau de petit-gris vaut de 25 à 50 centimes, celle
de zibeline de 10 à 20 francs en moyenne. Dans cette
région le petit-gris est relativement rare; un indigène
en capture au maximum une centaine par an. Sur
les bords de la Sosva il est beaucoup plus abondant;
dans cette vallée un bon chasseur peut en tuer annuellement
un millier.


La rédaction de la supplique terminée, nous nous
remettons en route. Pour nous faire honneur, le
prince tient absolument à nous accompagner. Nous
avons eu l'imprudence de lui offrir de l'eau-de-vie,
et dans l'espoir de recevoir de nouvelles rasades il
désire rester en notre compagnie le plus longtemps
possible. Redoutant la ménagerie qui grouille sur ses
vêtements, nous faisons asseoir le personnage à la
porte de notre petite cabine: mais cette place ne satisfait
pas sa vanité. Pour marquer son rang aux yeux
des rameurs et leur prouver que nous le traitons
d'égal à égal, le prince Dmitri rapproche lentement son
siège de l'entrée de la cahute, puis allonge un pied
dans l'intérieur: il n'a pas ainsi l'air d'être à la
porte. Peu à peu il passe une jambe puis une autre,
ensuite la tête; finalement le sire trouve moyen
de s'installer complètement dans la pièce. Dmitri,
tout fier de sa ruse, rit sous cape. Lorsque à sa mine
réjouie nous éclatons de rire, le bonhomme ne peut
retenir sa joie. Pour lui faire place je suis obligé de
monter sur le toit de l'embarcation.


En passant, signalons la présence sur la rivière
de nombreuses mouettes tridactyles et de guillemots
de Brunnich.


Vers cinq heures du soir nous arrivons à une station
où nous débarquons notre compagnon. Avant de
nous débarrasser du personnage, nous lui offrons
une collation servie dans des assiettes en fer-blanc
et avec des couverts. Ces ustensiles ne laissent pas
d'embarrasser singulièrement le prince; évidemment
la fourchette du père Adam lui paraît plus commode,
mais Son Altesse tient absolument à prendre les
belles manières. Elle a du reste une bien meilleure
éducation que les membres de l'aristocratie ostiake
rencontrés par d'autres voyageurs sur l'Obi. Avant
de nous quitter, Dmitri recommande aux indigènes
de nous conduire rapidement, et en fidèles sujets
ceux-ci rament avec une vigueur qui fait notre étonnement.


Dans la soirée nous atteignons Rakmatia Paoul,
ayant parcouru environ 60 kilomètres en huit heures.
Une bonne étape! Le temps de prendre de nouveaux
rameurs et nous repartons. Le ciel est suffisamment
clair la nuit pour nous permettre de relever
le cours de la rivière. En nous relayant, nous pouvons
travailler tout en marchant. C'est, du reste,
plaisir de veiller par ces belles nuits d'automne.
Dans le ciel clair du Nord les étoiles brillent d'un
éclat extraordinaire, et au milieu de l'obscurité les
troncs blancs des bouleaux ont l'air d'une assemblée
de fantômes devant lesquels nous défilons. Tout
est silencieux. C'est le calme des choses mortes,
et tout l'être est pénétré d'une sensation infinie de
repos.


Comme tous les primitifs, les Ostiaks ont quelques
notions d'astronomie. Ils connaissent la Polaire,
l'étoile qui ne bouge pas, comme ils l'appellent, et
sur elle ils se guident lorsque la nuit les surprend
dans ces forêts où il est si facile de s'égarer.


Les Ostiaks divisent l'année en treize mois, qui
portent des noms rappelant les phénomènes naturels
ou leurs diverses occupations. D'après les uns, elle
commencerait à l'équinoxe du printemps; d'après les
autres, à celui d'automne[159]. C'est en somme le calendrier
révolutionnaire.




[159] Ahlqvist, loc. cit.





Maintenant les nuits sont devenues très fraîches.
Les indigènes ne sentent pas cependant cet abaissement
de la température. Tous sont simplement vêtus
de toile. Habitués à des froids de quarante degrés,
ils éprouvent sans doute une sensation de chaleur
tant que le thermomètre reste au-dessus de zéro.



  
  DE LA PETCHORA A L'OB

Feuille 3

Croquis à la Boussole du Cours de la Sosva par Ch. RABOT

1890.




Quelques rameurs portent une longue chevelure
flottante sur les épaules comme les tout jeunes misses
anglaises. La plupart la divisent au contraire derrière
la tête en deux nattes entourées d'une cordelière
rouge et ornées à leur extrémité de morceaux
d'étoffe. Ces tresses sont en outre attachées l'une à
l'autre sur l'occiput par un cordon également rouge.
Certains indigènes ont des nattes très longues qui
leur descendent parfois jusqu'à la ceinture. Avec
cette coiffure et leur figure imberbe les hommes ne
sont pas toujours faciles à distinguer des femmes.
Des jeunes gens surtout ont l'air de jeunes filles.
Tous ont les doigts couverts de bagues en cuivre. A
propos de la parure, signalons un détail intéressant.
D'après Ahlqvist, les femmes «vogoules» se tatoueraient
les pieds et les mains de traits géométriques.
Cette ornementation n'est pas en usage dans la région
que nous avons visitée[160].




[160] Finsch a observé des tatouages sur une jeune Ostiake
pendant son voyage de Tomsk à Samarovo. (Finsch, loc. cit.)





Le lendemain matin, 19 août, nous atteignons la
Sosva, grande rivière qui dans tout autre pays que
la Sibérie serait un fleuve important.


Sur la Sosva comme sur la Sygva, toujours le même
paysage: une plaine boisée. Pas d'horizon, la vue
est limitée aux deux berges couvertes de forêts. Si,
toutes les trois ou quatre heures, on n'était intéressé
par le spectacle amusant et curieux des stations
indigènes, le voyage serait terrible d'ennui. Ici c'est
le grand désert du Nord, triste et monotone, une
terre inutile, fermée à l'homme. Avec cela, l'air est
lourd, on sent un continent derrière soi. Tout est
uniforme, le sol comme l'aspect du pays. Nulle part
un rocher, une pierre, partout des terrasses sablonneuses
couronnées de tourbières.


Au delà du confluent de la Sosva et de la Sygva
est situé Saxoun Paoul[161], l'agglomération ostiake la
plus importante rencontrée jusqu'ici: 60 habitants
et 12 tchioumes. Les paouls des bords de la Sygva
contiennent deux formes particulières d'habitation,
la tchioume carrée et le sasskol. Le sasskol forme le
passage entre le simple abri en écorce de bouleau et
la maison, entre la tchioume mobile et la iourte fixe.
C'est une hutte rectangulaire couverte d'un toit à
deux auvents, faite de perches et de pieux et entièrement
garnie d'écorce. La disposition interne est
semblable à celle de la iourte. Cette habitation légère
n'est occupée qu'en été. Elle est spéciale aux Ostiaks
de la région ouralienne. Au delà de Sartynia nous ne
l'avons pas observée.




[161] Glossaire topographique ostiak: Saxoun, embouchure;
Toump, île; Ia, rivière ou ruisseau.





A chaque station nous nous arrêtons une ou deux
heures. Il faut d'abord manger; puis, pendant que les
indigènes font leurs préparatifs de départ, nous examinons
le mobilier des huttes et étudions la vie des
naturels, si curieuse et si suggestive. Nous avons sous
les yeux un passé vieux de centaines de siècles, l'enfance
de l'humanité, alors que l'homme tirait toutes
ses ressources de la chasse et de la pêche.


Une scène amusante est le repas des naturels. Le
couvert se compose de deux augettes en écorce
remplies, l'une de poisson bouilli, l'autre d'huile de
poisson et d'un gros pain noir que dédaigneraient
les chiens délicats. Cette huile remplace le beurre
dans la cuisine des indigènes. Autour des deux
plats déposés par terre la famille s'accroupit, et
aussitôt commence la pêche des morceaux. Après
chaque bouchée, les convives boivent un petit coup
d'huile en guise de rafraîchissement. Entre temps
les indigènes se mouchent avec les doigts, puis, après
cette opération, sans même s'essuyer, attrapent dans
le plat un filet de poisson. Le morceau ainsi assaisonné
n'en est que meilleur. Durant l'été, cette soupe
forme pour ainsi dire toute la nourriture des indigènes.
Telle est son importance dans l'économie
domestique que le temps nécessaire à sa cuisson est
l'unité de temps la plus courte des Ostiaks[162].




[162] Ahlqvist.





En hiver, le poisson est également un élément
important de l'alimentation des Ostiaks. A cette
époque, ils le mangent soit sec, soit fumé ou salé, et
ils en absorbent d'énormes quantités. Les indigènes
ont un estomac dont la capacité rivalise avec celui
des Eskimos. Ils peuvent avaler jusqu'à vingt ou
vingt-cinq livres de poisson par jour, et dans un
seul repas quatre ou cinq coqs de bruyère avec une
bonne portion de poisson sec[163]! Le poisson cru est
très apprécié des indigènes. C'est, paraît-il, un
excellent remède contre le scorbut. A chaque station
notre interprète se faisait donner quelques corégones,
qu'il engloutissait incontinent. En un tour de
main il dégageait les filets, s'en remplissait la bouche,
puis au ras des lèvres coupait le morceau.




[163] Poliakov et Ahlqvist.





Jadis la farine était une denrée rare et chère. Depuis
l'établissement des magasins de M. Sibiriakov à Liapine,
son prix a subi une baisse considérable, et
maintenant elle entre dans l'ordinaire de chaque
famille. Les ménagères boulangent grossièrement, et
dans les grands jours préparent une bouillie de farine
de seigle et de poisson qui est, paraît-il, excellente.


Comme tous les peuples sauvages, les Ostiaks sont
omnivores. Ils mangent tous les animaux et oiseaux
qu'ils abattent, même le renard et l'écureuil. Un pâté
de farine et d'écureuil est considéré comme un fin morceau.
Dans la gastronomie indigène, les deux gibiers
les plus appréciés sont l'élan et le renne. La boisson
la plus recherchée est naturellement l'eau-de-vie,
mais sur les bords de la Sygva et de la haute Sosva
elle est rare, heureusement pour la santé des indigènes.
Des Russes les Ostiaks ont pris l'usage du thé,
mais, ne pouvant s'en procurer, le remplacent par
des infusions de Spiræa ulmaria.


Une fois tout notre monde lesté, en route. Nous
voulons arriver ce soir à Sartynia, le seul village
russe de la région, la Capoue de la Sosva aux yeux
des indigènes.


Dans la journée, arrêt à Kokane. Grand mouvement
dans le paoul. Les hommes reviennent de la
pêche et toutes les femmes sont
occupées à préparer la provision
d'hiver. Avec une omoplate
de renne en guise de couteau,
elles ouvrent le poisson,
puis d'un tour de main rapide
enlèvent l'intérieur, le déposent dans un vase, pour
en extraire l'huile, et enfilent ensuite les deux filets
du poisson sur une baguette. Des échafaudages hauts
de plusieurs mètres sont entièrement chargés de
petits poissons brillants[164] comme de l'argent; de loin,
agité par la brise, tout cela scintille comme un énorme
miroir à alouettes.




[164] Coregonus Merkii Gün. Les autres espèces de poissons abondantes
dans la Sosva sont le C. Muksun, le C. Syrok, le C. Cavaretus
Polj et le brochet.






  
  Omoplate de renne, servant de couteau.




Encore une station et, à la nuit tombante, nous
arrivons à Sartynia, le premier hameau russe rencontré
depuis la Petchora. En quarante-huit heures
nous avons parcouru à la rame 290 kilomètres, d'après
les évaluations des indigènes. Le starost ostiak nous
souhaite la bienvenue et nous conduit dans une excellente
maison. Pour la circonstance, cet Ostiak a revêtu
une redingote noire ornée d'une médaille, cadeau
des autorités russes en récompense du zèle avec
lequel il s'est acquitté de ses fonctions pendant je ne
sais combien d'années.


Une église, six ou sept maisons, quelques tchioumes
dispersés sur le bord de la rivière au milieu d'une
clairière, forment la capitale de la vallée de la Sosva.


Le lendemain, c'est grande réjouissance parmi les
indigènes. Moyennant une bonne régalade d'eau-de-vie,
les habitants nous ont promis une représentation
des danses qu'ils exécutent après la mort de l'ours.
De larges distributions ont mis tout le monde de belle
humeur.


Une fois rapporté au village, l'ours, nous raconte-t-on,
est placé sur un banc, après quoi tous les habitants
viennent l'embrasser et déposer sur le cadavre
des ornements comme sur une relique vénérée. On
passe des anneaux à ses griffes et on lui entre des
pièces de monnaie dans les yeux. Après cette cérémonie
commencent les danses, exécutées par des hommes
la figure couverte d'un masque grossier en écorce
de bouleau.


Pas très élégantes, ni très variées ces danses. Un
saut rythmé accompagné de mouvements de bras,
de véritables contorsions d'aliénés: le lecteur en
jugera par la photographie instantanée reproduite
pages 258 et 259[165].




[165] Le personnage de droite est le starost, qui, prenant part à
la danse en qualité de dilettante, n'avait pas mis le masque.





Les naturels exécutent devant nous plusieurs divertissements
chorégraphiques. C'est d'abord la danse
de l'homme et du diable. Deux Ostiaks se poursuivent
en sautillant, le diable cherchant à saisir
l'homme. Après commence la danse du bouleau. Au
milieu de la pelouse, un homme qui figure le bouleau
se plante immobile, tandis que son acolyte
se trémousse en le battant et en essayant de le renverser.
A la fin, l'arbre s'anime, le danseur recule
étonné, puis tombe dans les bras de son partenaire,
en criant: «C'est un homme!» et le divertissement
prend fin. C'est l'art de l'enfance. La représentation
se termine par la danse des chiffons. Comme dans
les exercices précédents, elle ne comporte que deux
danseurs, et la seule différence est qu'ils sautent en
agitant des châles[166].




[166] Ahlqvist a assisté à une danse de l'ours moins primitive.
Elle débuta par un monologue improvisé par un indigène
masqué. Le bonhomme exalta son courage et son habileté de
chasseur, puis se glorifia d'avoir abattu nombre d'animaux
autrement dangereux que celui qu'il venait de tuer. Par des
contorsions grotesques il mima ensuite, aux rires de l'assistance,
l'attitude du chasseur peureux. Après ce prélude les
acteurs représentèrent des scènes de la vie des indigènes.





Pendant la durée de la pantomime, un artiste
indigène joue de la dombra, cithare à cinq cordes.
Ces pauvres gens ont su inventer des instruments
de musique et composer des airs d'une mélancolie
profonde!



  
  Danse ostiake.





  
  Danse ostiake.




Mises en gaîté par l'absorption de nombreux petits
verres, les femmes consentirent, elles aussi, à nous
montrer leurs talents chorégraphiques. Tout d'abord,
elles enfilent les gants de fourrures adaptés aux
manches de leurs robes, puis se couvrent la tête de
leurs châles. Elles semblent prendre à tâche de ne
laisser voir aucune partie de leur visage ou de leur
corps. Ainsi attifées, elles ont tout l'air de grossiers
mannequins. Les ballerines commencent par agiter
les bras et le corps, lentement et avec des mouvements
langoureux qui nous rappellent ceux des
fameuses danseuses javanaises de l'Exposition de
1889. Puis, s'animant peu à peu, elles exécutent un
pas saccadé analogue à celui des hommes, toujours
en prenant des poses orientales. Cette danse est accompagnée
de chants peu harmonieux dont les paroles
sont improvisées. Les femmes célèbrent ainsi le
généreux étranger qui est venu visiter Sartynia et
qui les a libéralement régalées d'eau-de-vie. Un
autre chant est l'éternelle histoire de la femme délaissée.
Un étranger s'était épris d'une jeune indigène,
il l'aimait follement, passionnément; de cet
amour naquit un enfant, puis, un beau jour, le père
prit la fuite. Pourquoi s'est-il sauvé? Sur ces mots
finit le chant.


Les femmes ostiakes ne sont pas aussi naïves que
pourraient le faire croire ces dernières paroles. Sur ce
sujet, la femme de notre interprète Siméon nous fit les
aveux les plus significatifs. Cette Ostiake, digne d'une
société civilisée, proclamait la liberté des amours.
Elle prenait pour un temps un mari dans un paoul,
et, lorsque l'ennui arrivait, elle le quittait pour partir
à la recherche d'un nouvel époux temporaire. L'enfant
né de ses relations avec Siméon était très malade:
«S'il meurt, nous dit-elle très naturellement,
j'abandonne mon mari; c'est un propre à rien.»


En voyage la tâche de l'explorateur est aussi variée
qu'étendue. En marche il relève sa route, note toutes
les particularités topographiques et économiques. Aux
haltes ne croyez pas qu'il puisse se reposer. Il doit
faire des collections d'histoire naturelle, acheter des
objets d'ethnographie, recueillir des renseignements
sur la vie des indigènes, et tous ces renseignements
sont longs à obtenir, et combien divers!





Ce matin nous observions les divertissements des
indigènes, l'après-midi nous étudions le cimetière.
A quelques pas de l'église, dans le calme éternel de
la forêt vierge, sont éparses de petites caisses en bois,
toutes pareilles. Quelques-unes tombent de vétusté,
et l'entre-bâillement des planches laisse apercevoir
des armes et des ustensiles déposés sur la fosse. Les
Ostiaks croient à une autre vie, dans un monde souterrain
où les morts mèneraient la même existence
qu'ici-bas. Pénétrés de cette idée, ils placent sur les
tombes tous les objets nécessaires au défunt pour assurer
sa subsistance. Le cadavre est enseveli complètement
habillé, avec un arc, des flèches, une pipe, une
tabatière, une cuiller, etc. Dans les idées des indigènes,
l'entrée du monde éternel serait située très loin
au nord, au delà de l'embouchure de l'Obi, en plein
océan Glacial. D'ici là le voyage est long. Pour que
le mort puisse effectuer rapidement ce parcours et
puisse ensuite circuler à travers le monde souterrain,
on dépose à côté de la tombe un traîneau, et, après
l'ensevelissement, on tue dans le cimetière le renne
favori du défunt. La tête de l'animal est abandonnée
à côté du véhicule[167].




[167] Poliakov, loc. cit.





Dans la soirée, départ de Sartynia.


21 août.—Dans la matinée, arrivée à Olé-Toump
Paoul. Nous y faisons l'acquisition d'un jouet indigène:
un oiseau en bois articulé. Le mouvement
d'un contrepoids abaisse ou relève alternativement
la tête ou la queue. Sur les boulevards les camelots
en vendent de pareils. Après cela niez donc l'ingéniosité
et l'intelligence des primitifs.


La Sosva est maintenant divisée en plusieurs bras
par de longues îles couvertes de saulaies. Derrière
ces rideaux d'arbres, la rivière s'épanche en larges
marécages boisés. De loin en loin apparaît la berge
sablonneuse. En certains endroits
elle est coupée par une passe étroite
donnant accès dans une sorte de
lac[168] greffé comme une fistule sur
le tronc de la rivière. Ces nappes
d'eau, peu profondes, sont particulièrement
favorables au développement
de la tourbe. Beaucoup de
ces kouria sont même déjà séparées
de la rivière par des cordons littoraux
constitués par des dépôts végétaux.




[168] Kouria en langue indigène; sor en russe.






  
  Jouet ostiak (d'après

une photographie exécutée

sur l'original et

communiquée par la

Revue Encyclopédique).




22 août.—Un temps brumeux,
froid, pluvieux, le crachin du nord.
Nous sommes au milieu d'immenses
marais. La Sosva proprement dite
est large de 500 à 600 mètres, et
derrière des lignes d'oseraies s'étendent
des marécages larges de 8 à
10 kilomètres[169]. Souvent la rangée
d'îles présente une solution de continuité,
et c'est à perte de vue une
plaine de bois inondés. Sur ces
marais s'ébattent des milliers de
palmipèdes; si l'on en avait le temps, quelle belle
chasse au canard on ferait!




[169] Profondeur moyenne, 16 mètres.





A sept heures du soir nous atteignons la station de
Chaïtanskaya, la dernière avant Bériosov. Déjà on
sent le voisinage de la civilisation: il y a ici des meubles
russes et des ustensiles de ménage en métal, du
bétail et des chats.


La pluie cesse, le vent souffle grand frais, et de
suite nous établissons la voilure. La rivière, large de
plusieurs kilomètres, se hérisse de grosses vagues
lourdes; lorsque nous nous éloignons de l'abri protecteur
des îles, le canot roule comme en pleine mer, il
faut alors ouvrir l'œil, avec une embarcation pareille
à notre lodka et des mariniers du genre des Ostiaks.
Vers onze heures du soir, dans le lointain apparaissent
des lumières: voici Bériosov.


Le débarquement n'est pas facile. La Sosva, soulevée
par la tempête, déferle sur la rive en hautes
volutes, et menace de briser les embarcations. On se
croirait en mer. Bientôt des agents de police arrivent
à notre secours et nous conduisent chez le maître
d'école, où un logement nous a été préparé. Le pédagogue
nous reçoit en uniforme, et cérémonieusement
nous introduit dans un gentil salon superbement
éclairé. Des lampes, des bougies, comme tout cela
paraît drôle après plusieurs semaines de désert! On
étend par terre des matelas, un luxe inouï pour nous,
et pour la première fois depuis quarante-cinq jours
nous nous déshabillons et dormons en gens civilisés.







CHAPITRE XIV




L'OBI




Bériosov.—Les marais.—L'Obi.—L'Obi route commerciale.—Arrivée
à Samarovo.





Bériosov, la grande métropole de cette partie de la
Sibérie, est une pauvre petite ville de 1 800 habitants.
Sans commerce, elle doit toute son importance
à la résidence des fonctionnaires. C'est le centre
administratif de ces solitudes, le chef-lieu de l'arrondissement
septentrional du gouvernement de Tobolsk.
Cet arrondissement plus étendu que la France ne
compte cependant que 8 000 habitants. Jugez par
ces chiffres de l'immensité de la Sibérie et de la
faible densité de sa population.


La ville est sans intérêt, comme toutes les bourgades
russes. Des rues boueuses découpent en rectangles
des pâtés de maisons basses et de cours enceintes de
palissades; en avant, un large dépotoir parsemé de
pans de murs et de moellons; au bout, isolées comme
des îles, deux églises. Ces décombres sont les dernières
traces d'un incendie qui, il y a quelques années, a
détruit en partie Bériosov. De pareilles catastrophes
sont habituelles dans ces pays: à part quelques édifices
publics, toutes les maisons sont en bois. Les villes
sibériennes flambent comme des boîtes d'allumettes.


Bériosov[170] est situé au confluent de la Vogoulka et
de la Sosva, sur la haute berge de cette dernière
rivière. De cette éminence le coup d'œil est extraordinaire.




[170] Liste des stations de poste de Bériosov à Samarovo.




	Nom des stations
	Distance en verstes
	Nombre des habitations
	 Population



	
	
	
	Hommes
	Femmes
	Enfants
	Total



	Chaïtanskaya
	23
	4
	16
	5
	21



	Niérémo
		
	15
	4
	6
	25



	Novaia-Iourta
	23
	7
	10
	10



	Lapolevskia (Lapilski de Sommier)
	25
	9
	10
	10
	15
	35



	Argninskaya
	15
	10
	14
	15
	10
	39



	Narikarskaya
	15
	15
	34
	30
	27
	91



	Pérégriobnaya-Strelka
	28
	26
	70
	40
	30
	140



	Kalapanskaia
	23
	
	16
	4
	6
	26



	Tcharkali (sielo)
	22
	»
	»
	»
	»
	»



	Aliechinskaya[A]
	20
	15
	30
	20
	15
	65



	Niziamskaya
	10
	19
	46
	37
	30
	113



	Kondinsk (sielo)
	15
	»
	»
	»
	»
	»



	Noviniskaya
	25
	
	
	
	
	



	Bolchoï-Atlim
	20
	65
	172
	183
	
	355



	Malo-Atlim
	20
	29
	95
	97
	
	192



	Léoutchinskié
	15
	9
	19
	14
	
	33



	Karimkar
	20
	18
	25
	22
	
	47



	Sosnovskaya
	15
	11
	23
	23
	
	46



	Kéontchinskaya
	15
	17
	36
	36
	
	72



	Vorono
	15
	»
	»
	»
	
	»



	Soukoroukovskaya-Iourta
	15
	10
	29
	23
	
	52



	Soukoroukova (sielo)
	10
	»
	»
	»
	
	»



	Iélisarova (sielo)
	20
	»
	»
	»
	
	»



	Bogadaski
	25
	»
	»
	»
	
	»



	Troïtski
	15
	
	
	
	
	



	Bielogora
	20
	
	
	
	
	



	Samarovo (sielo)
	35
	
	
	
	
	



	
	---
	
	
	
	
	



	Total
	516
	
	
	
	
	











[A] Jusqu'à Kondinsk la statistique de la population a été dressée d'après
les renseignements oraux fournis par les indigènes à Boyanus. A partir de
Kondinsk, les chiffres indiqués sont extraits des documents officiels.







A perte de vue, de l'eau, des îles basses, des
lignes d'oseraies et de saulaies; une immense inondation
morne et pesante, laissant l'impression
biblique de la terre après le déluge. De l'autre côté,
des tourbières et des marais. Sous un ciel gris ce
paysage effrayant de tristesse pénètre de découragement
et de désespérance. Au milieu de ces marécages
sans fin, on a la sensation de l'isolement et de
la distance.


Ici, à quelques centaines de kilomètres de l'Europe,
on est plus loin que dans une île perdue de l'Océanie;
on est séparé de notre Occident par une largeur de
continent. La terre isole, tandis que la mer unit. Tous
les quinze jours seulement la poste apporte à Bériosov
des nouvelles vieilles de plus d'un mois! Ajoutez à
cela la rigueur du climat et vous vous rendrez compte
des agréments qu'offre le séjour de Bériosov.


Les premières gelées se produisent à la fin d'août
et les rivières ne sont dégagées de glace que dans
les derniers jours de mai. En décembre, janvier et
février, la température moyenne est de -21°,4 C.;
parfois le thermomètre descend à -56°. Au total,
dix mois de froid; en revanche, pendant le court été
sibérien, la chaleur est parfois pénible. A Bériosov
la température peut s'élever à +34°. Vous figurez-vous
une vie avec neuf mois de neige dans le silence
le plus absolu du monde extérieur!


Dans ces conditions, cette localité était désignée
d'avance comme lieu de détention. Actuellement
quelques nihilistes y sont internés; mais au siècle
précédent, cette triste bourgade a abrité l'exil de
deux grands personnages de l'histoire de Russie,
Mentchikov et Ostermann. Mentchikov, le favori de
Pierre le Grand, devenu régent de l'Empire pendant
la minorité de Pierre II, avait mécontenté la cour
par son ambition et sa hauteur. Il ne rêvait rien
moins que de marier sa fille au jeune tsar, et d'entrer
dans la famille impériale, lorsqu'il fut renversé par
une conspiration de palais. Le puissant favori fut
exilé d'abord dans ses terres, puis à Bériosov, où il
mourut en 1729. Par une vicissitude du sort dont
l'histoire offre de fréquents exemples, le comte
Ostermann, le président de la commission d'enquête
qui avait condamné Mentchikov, fut à son tour banni
dans la même localité où il avait exilé son rival.


Nous séjournons quarante-huit heures à Bériosov.
Après être resté cinq jours dans une étroite cabine
encombrée, on aime à remuer et à se dégourdir
les jambes. Comme partout, les fonctionnaires nous
ménagent la plus cordiale réception. Dès notre
arrivée, l'ispravnik et le docteur viennent nous faire
visite et nous invitent à dîner; tout le monde nous
comble de prévenances. Notre estomac proteste bien
un peu contre ces politesses. Dans ces pays glacés,
les habitants absorbent, sans en être incommodés,
des quantités considérables d'alcool. Dès que vous
arrivez dans une maison, vite le maître de céans
vous offre de l'eau-de-vie, et à Bériosov les usages
de la société vous obligent à en avaler trois verres.
Dans la journée de notre départ nous n'avons pas bu
moins de dix-sept petits verres. En ce pays un voyageur
doit pouvoir porter la toile, comme disent nos
marins.


Le 25 août, à une heure du matin, nous quittons
Bériosov pour remonter l'Obi jusqu'à Samarovo, situé
près du confluent de ce fleuve et de l'Irtich. Là nous
rejoindrons la grande route postale de Sibérie, et un
vapeur venant de Tomsk nous conduira à Tobolsk.
C'est une nouvelle navigation à la rame de plus de
530 kilomètres, à contre-courant: au total, huit jours
de route au moins.


Pour ce voyage, l'ispravnik a l'amabilité de nous
prêter sa lodka, grande embarcation dans laquelle
nous sommes très bien installés. La barque contient
deux cabines: dans l'une, située à l'arrière, le fidèle
Popov trouve place au milieu des bagages; la seconde,
longue de 2 mètres, est notre habitation. Le mobilier
se compose d'un étroit lit de camp, où nous couchons
tête-bêche, de deux bancs et de deux étagères;
enfin, luxe inouï, la cabine est éclairée par deux
petites fenêtres. Lorsqu'il fera mauvais temps, nous
ne serons pas condamnés à vivre dans un trou noir.


A une heure du matin, nous appareillons. L'air est
tiède, le ciel pur brille d'étoiles, et c'est plaisir de
rêver sur le rouf de la cabine.


Dans la matinée, nous nous trouvons dans les
protoks[171]; de tous côtés, des saulaies et des oseraies
inondées. Aucune vue; on navigue au milieu de broussailles
et d'îles basses qui semblent flotter. On dirait
une terre qui n'a pas été séparée d'avec les eaux. Les
cartes placent le confluent de la Sosva et de l'Obi
au nord de Bériosov, mais bien au sud de ce point
les deux fleuves sont déjà réunis et ne forment qu'une
même nappe d'eau divisée par des îles en bras innombrables.
Pour atteindre l'Obi nous remontons ainsi la
Sosva jusqu'à la station de Chaïtanskaya, et de là
faisons route à travers les protoks. De cette station à
celle de Tcharkali, où nous atteindrons la rive droite
du grand fleuve, nous traversons une inondation
large de 125 kilomètres.




[171] Petits bras du fleuve.









  
  Vue prise sur un protok de l'Obi.







Dans l'après-midi nous arrivons au petit Obi, large
de 300 à 400 mètres. Nous le suivons pendant quelque
temps, puis nous rentrons dans les marais. Un archipel
de terres basses occupe le milieu du courant, bordé
par deux grands bras, le petit Obi, le long de la rive
gauche, et le grand Obi à droite. Au printemps l'inondation
couvre toutes les îles, et le fleuve devient une
mer d'eau douce. A cette époque, en certains endroits,
la largeur de la nappe dépasse 45 kilomètres[172].




[172] Sommier, loc. cit.





L'Obi est un des fleuves les plus magnifiques de la
terre. Issu de l'Altaï chinois à peu près sous la même
latitude que Prague, il se jette dans l'océan Glacial
au-dessus du cercle polaire. D'après Latkine, la longueur
de son cours serait de 3 200 verstes; suivant
d'autres auteurs, elle atteindrait 5 000 kilomètres.
A Samarovo, ses dimensions, déjà considérables,
sont doublées par les apports de l'Irtich, affluent
aussi important que le fleuve lui-même. Ce n'est
donc pas sans raison que des géographes considèrent
cette dernière rivière comme le rameau fluvial
le plus important du bassin. Ces deux grandes
artères collectent les eaux d'une région dont la superficie
est égale au tiers de celle de l'Europe. Sur toute
la terre, seul le bassin de l'Amazone dépasse en étendue
celui de l'Obi.


Comme tous les fleuves russes, l'Obi subit une
crue très forte à la fonte des neiges. A Samarovo, sa
hauteur atteint 6 mètres, à Bériosov 5, et à Obdorsk,
situé dans le voisinage de l'estuaire, 6,50 d'après
les renseignements fournis à M. Sommier. A cette
époque, le volume d'eau roulé par l'Obi est énorme.
D'après Finsch, une seconde crue se produit à Barnaul
en juin et en juillet dans le bas fleuve.


Situé dans la zone boréale, débouchant dans une
mer dont le régime des glaces est encore peu connu,
ce fleuve grandiose est resté jusqu'ici inutile au mouvement
des échanges. En moyenne, pendant cent
cinquante jours[173] seulement il est ouvert à la navigation.
A Barnaul, l'Obi est pris par les glaces de la
première quinzaine de novembre au commencement
de mai; à Bériosov, durant sept mois.




[173] Finsch, loc. cit.





Un jour peut-être, malgré la brièveté de sa période
de navigabilité, l'Obi sera une grande route commerciale,
et deviendra la voie d'exportation de la Sibérie
Occidentale. La mer de Kara, qui reçoit les eaux de
ce grand fleuve, a eu longtemps la réputation d'une
des plus dangereuses régions de l'océan Glacial.
Séparée de la mer de Barents[174] par la longue digue de
la Nouvelle-Zemble et de l'île Vaïgatch, soustraite
par suite à l'influence réchauffante du Gulf-Stream
et des vents du sud-ouest, cette mer était, croyait-on,
toujours obstruée par d'épaisses banquises. D'autre
part, les passes donnant accès dans la mer de Kara,
le Matotchkin Char, la Porte de Kara et le Chougor
Char, passaient pour être presque toujours fermées
par les glaces.




[174] On donne ce nom à la partie de l'océan Glacial comprise
entre le Spitzberg, la Nouvelle-Zemble et la Norvège septentrionale.





Les célèbres expéditions de Nordenskiöld ont prouvé
cette erreur, et l'étude des documents antérieurs à
confirmé l'expérience de l'illustre explorateur suédois.
La navigation sur la mer de Kara n'est certes
pas aussi facile que sur la Méditerranée, mais elle ne
présente pas d'obstacles insurmontables pour de
bons marins, comme on le croyait encore récemment.
Certaines années, cette mer est complètement
libre en été, et dès la fin de juillet des navires
ont pu traverser les détroits sans apercevoir une
glace. Très rares sont les étés où les banquises ont
fermé la navigation. En moyenne, d'après les documents
que nous possédons, la traversée de la mer
de Kara paraît assurée à partir du commencement
d'août. En 1876, un navire allemand, le Neptune,
exécuta en deux mois et demi le voyage aller et
retour de Hambourg à l'embouchure de l'Obi. La
même année, un vapeur anglais accomplissait la
même traversée en partant de Newcastle. Dans ces
quinze dernières années, plusieurs bâtiments ont
effectué sans encombre le trajet d'un port d'Europe
à l'embouchure de l'Obi. Les quelques accidents
arrivés ont malheureusement eu pour effet de discréditer
les entreprises, et actuellement les négociants
de la Sibérie occidentale semblent avoir renoncé
à l'exportation de leurs marchandises par
cette voie. Cet abandon ne nous paraît pas justifié.
Les succès obtenus auraient dû faire oublier les accidents
et encourager les efforts. Si cette navigation
doit être reprise, il est absolument indispensable
d'établir dans l'île de Vaïgatch un poste de veilleurs
chargés de surveiller les mouvements des glaces dans
la mer de Kara. Moyennant quelques sacrifices pécuniaires,
il ne sera pas difficile de décider de hardis
marins, quelques chasseurs de phoques norvégiens
par exemple, à hiverner sur cette terre. Leurs observations
fourniraient aux capitaines des navires des
indications utiles sur la position des banquises; grâce
à ces renseignements la navigation deviendrait moins
hasardeuse. En tous cas, les communications entre
l'Obi et l'Europe ne peuvent être entretenues que par
des vapeurs dirigés par de bons marins habitués
aux glaces. Un des grands avantages de cette route
commerciale est l'assurance d'un fret à l'aller et au
retour. La Sibérie manque d'objets manufacturés;
toutes les importations y trouvent donc un débouché
rémunérateur. Pour le fret de retour, les capitaines
n'auront que l'embarras du choix. La Sibérie n'est
pas du tout ce désert éternellement glacé et neigeux
qu'évoque son nom. C'est au contraire un pays
admirablement fécond. Au sud de Tobolsk s'étend
une région agricole d'une fertilité comparable à celle
des fameuses Terres-Noires de la Russie méridionale,
et cette zone s'étend sur des milliers de kilomètres.
Il y a là un immense grenier à blé jusqu'à présent
demeuré inutile. Le jour encore lointain où la Sibérie
sera peuplée, elle deviendra au point de vue agricole
les États-Unis de l'ancien continent et inondera de
ses blés notre vieille Europe. Dans un avenir que
l'initiative russe peut singulièrement rapprocher,
notre agriculture sera menacée d'une nouvelle et
terrible concurrence par les blés de Sibérie. Aujourd'hui,
bien qu'une très infime portion du pays seulement
soit défrichée, la production de la Sibérie
occidentale en céréales est de beaucoup supérieure
à la consommation locale. Transportés par voie fluviale
à l'estuaire de l'Obi, les blés formeraient le
principal fret des navires et dans des conditions de
prix très avantageuses. Ajoutez à cela les produits
des forêts vierges, les cuirs, etc.


Pour éviter aux navires de doubler la longue presqu'île
de Ialmal qui proémine comme un long doigt
au milieu de la mer de Kara, divers projets ont été
mis en avant. Au XVIe siècle, des bateaux russes partaient
de la Petchora, gagnaient l'extrémité supérieure
de la baie de Kara et, de là, par des rivières et
des portages, atteignaient l'Obi, puis l'embouchure
du Tas. Il y a quelques années, on a proposé le
creusement d'un canal entre l'Obi et la baie de Kara.
Après étude du terrain, ce projet a été abandonné.
Plus récemment, il a été question de la construction
d'un chemin de fer à travers cet isthme. Ne connaissant
pas la région, je ne puis me prononcer sur
sa possibilité, mais, d'après les renseignements que
nous possédons sur la nature du sol dans ces pays,
le terrain n'est guère propice à l'établissement d'une
voie ferrée. D'autre part, la traversée de l'Oural septentrional
nécessiterait le creusement de tunnel ou
tout au moins de tranchées. Enfin les marchandises
devraient subir deux transbordements, d'où une élévation
des prix. Or le bon marché est une des conditions
essentielles de la vente des produits de Sibérie
sur les marchés européens.


Les Sibériens fondent aujourd'hui de grandes
espérances sur le Transsibérien, je crains bien qu'ils
ne nourrissent de dangereuses illusions à ce sujet. Le
chemin de fer projeté et déjà commencé est, avant
tout, politique et stratégique. Il augmentera et facilitera
dans une singulière mesure les relations entre
la Russie et la Chine. Si un conflit éclatait avec cette
puissance, il permettrait de rapides mouvements de
troupes, et cet avantage est de la plus haute importance.


En cas de guerre européenne, la frontière sibérienne-chinoise,
longue de plusieurs milliers de kilomètres,
devra être soigneusement observée. Peut-être
les Célestes voudraient-ils profiter de complications
européennes pour créer à la Russie des embarras.
Le prince de Bismarck avait compris avec sa haute
intelligence politique l'importance de la Chine comme
facteur dans les luttes entre les diverses nations
occidentales. Le Ministre d'Allemagne à Péking,
M. Brandt, avait employé au service de cette idée sa
longue connaissance du pays et des hommes. Son
autorité était grande auprès du Tsong-li-yamen, et,
à tort ou à raison, les Européens établis en Extrême-Orient
attribuaient à son influence une longue portée.


Depuis le traité de Kouldja, les rapports entre la
Russie et la Chine sont bons; mais la sûreté des relations
n'est pas précisément la qualité dominante des
Célestes. La construction du Transsibérien enlèvera
à la Russie toute préoccupation de ce côté. A la première
démonstration hostile des Chinois, en quelques
jours pourront être effectués des transports de troupes
qui auparavant auraient exigé des mois. Gouverner,
c'est prévoir, dit-on; les hommes d'État russes sont
prévoyants.


D'autre part, considérable sera l'importance économique
du Transsibérien. Les relations commerciales
entre la Russie et la Chine, déjà si suivies, augmenteront
dans une large mesure. Le transport des thés
de Kiakhta, qui se fait actuellement par caravanes à
travers la Sibérie, s'effectuera désormais par voie
ferrée. Enfin, le chemin de fer sera la grande route
de la colonisation et de la pénétration européenne
en Sibérie. Il agrandira le champ d'exportation des
manufactures russes et élargira le débouché de l'industrie
moscovite. Mais les Sibériens se font illusions
s'ils comptent sur cette route pour expédier
en Europe les produits de leurs terres. Le Transsibérien
ne sera jamais une voie d'exportation pour
la Sibérie. Il transportera en Europe l'or et les
pierres précieuses; de pareilles marchandises peuvent
supporter sans perte d'énormes taxes de transport.
Mais la principale production du sol, les céréales,
sera grevée de frais beaucoup trop considérables
pour une vente avantageuse en Europe. D'autre
part, en admettant même des tarifs très bas, les blés
de Sibérie arriveraient dans la région du Volga et,
venant faire concurrence à ceux de Russie, amèneraient
fatalement une baisse. Le résultat le plus
clair de l'opération serait l'appauvrissement du cultivateur
russe.


Le débouché des céréales sibériennes est l'Europe
septentrionale: la péninsule Scandinave, la Finlande,
le Danemark, l'Allemagne du Nord, etc. La condition
essentielle de leur placement sur ces marchés est
leur bas prix. Les frais de transport doivent donc
être réduits au minimum et par suite être effectués
par eau. Par l'Obi, puis par l'Oural, la Petchora
et la mer Blanche, le blé de Sibérie arrive déjà en
Norvège par la voie d'Arkhangelsk. La route de
M. Sibiriakov augmentera ce mouvement. Mais, longue
et nécessitant deux transbordements, cette voie reste
inférieure à celle de la mer de Kara. De ce côté
devraient se tourner les efforts des hommes d'initiative
si nombreux en Russie et en Sibérie. Ils sont
habitués à vaincre la nature. La persévérance aidée
de sacrifices pécuniaires triompherait sans aucun
doute des difficultés de navigation dans la mer de
Kara.


Après cette longue digression, revenons maintenant
au récit de notre voyage. Dans l'après-midi nous
arrivons à la station de Novaïa-Iourta, située en plein
marais: trois ou quatre cassines entourées d'eau.
Depuis quelques jours seulement l'inondation a
baissé, et le sol est resté détrempé et fangeux. Pour
arriver aux maisons on avance jusqu'à mi-jambes
dans une boue épaisse et tenace. On dirait une habitation
lacustre des temps préhistoriques.


Les Ostiaks de Novaïa-Iourta, comme ceux de la
station précédente de Niérémo, ont un type mongol
accusé. Ils sont noirs, ont la peau bistre et les yeux
fendus obliquement. Des neuf rameurs de Niérémo,
sept présentent des caractères nettement mongoloïdes.
Sur la basse Sosva, dans les paouls voisins de
Bériosov, ce type est également fréquent. Chez les
indigènes des bords de l'Obi la couleur noire paraît
dominante, et nous l'observerons jusqu'à la station
de Soukoroukovskaya, la dernière occupée par les
Ostiaks. Les Samoyèdes ont évidemment remonté par
la grande route du fleuve et se sont mêlés aux naturels.
Depuis Bériosov une observation même superficielle
révèle des modifications sensibles chez les indigènes.
A mesure que nous avançons vers le sud, les
traces d'une influence tatare se révèlent fréquentes
et précises. Les Ostiaks, pendant longtemps en relations
constantes et directes avec les Musulmans, leur
ont emprunté de nombreux usages, tels que celui du
voile chez les femmes et la coutume du kalym. Cette
influence devient très apparente dans l'ornementation
du vêtement des femmes. Les Ostiakes ont pris
de leurs voisines musulmanes un goût très prononcé
pour les parures en verroterie de couleur. Sur les
bords de l'Obi, la perle de verre a une importance
égale à celle du jais en Europe, et les femmes indigènes
savent l'employer à des passementeries aussi
chatoyantes de coloris que régulières de dessin.
Rare dans la région de la Sygva et de la haute
Sosva, cette ornementation devient générale dans la
vallée de l'Obi. Presque toutes les femmes portent
aux manches et au col de leurs tuniques de larges
garnitures de perles de verre. A leurs tresses pendent
des rubans couverts de cette verroterie, et leurs sandales
comme leurs gants sont ornés de broderies de
ce genre.


Depuis Bériosov les Ostiaks sont également profondément
modifiés par le contact des Slaves. Maintenant
les tchioumes deviennent rares et les iourtes
moins primitives. Quelques-unes sont des maisons
avec deux pièces garnies de chaises et de tables.
D'autre part, les vêtements en peau de renne sont
remplacés par des blouses et des pantalons de grosse
toile en fibres d'ortie. A Novaïa-Iourta, les hommes
portent des chemises par-dessus le pantalon à la
mode russe, des kaftans en guenilles, et bientôt nous
verrons des gilets et des casquettes. Comme chaussures,
en place des pimouï, des souliers en cuir de
cheval, et un peu plus bas des bottes. Encore quelques
années et les Ostiaks de cette région seront tous
vêtus de défroques russes. Dans les iourtes, beaucoup
d'ustensiles en métal; l'importance de l'écorce de
bouleau comme matière première diminue. En 1872,
le voyageur russe Poliakov avait trouvé des instruments
en pierre chez les indigènes des bords de
l'Obi; en 1882, d'après la description de M. Sommier,
les Ostiaks avaient encore conservé en grande partie
leur civilisation primitive; depuis, la russification a
fait des progrès très rapides. En dix ans, l'état des
habitants s'est modifié complètement, et il est à
craindre, pour les ethnographes comme pour les amateurs
de pittoresque, que les Ostiaks de l'Obi n'aient
bientôt adopté la civilisation russe. Les Slaves sont
de merveilleux agents d'assimilation; à leur contact,
les races indigènes fondent rapidement. C'est le
peuple colonisateur par excellence.



  
  Village ostiak sur les bords de la Sosva.




Les Ostiaks de cette région tirent toutes leurs
ressources de la pêche. La chasse est pour eux une
occupation secondaire. A mesure que l'on avance
vers le sud, les animaux à fourrures deviennent
rares[175]. Ces indigènes élèvent du bétail et des chevaux[176].
La récolte de foin étant insuffisante pour
l'alimentation de ces animaux durant l'hiver, pendant
cette saison leur nourriture consiste en feuillage
desséché de bouleaux et de saules. A Novaïa-Iourta,
la grande curiosité est un lièvre (Lepus borealis)
apprivoisé que les indigènes nourrissent avec du
poisson.




[175] Dans le volost Kotskaya, au sud de Kondinsk, en 1889, le
rendement de la pêche était de 156 tonnes métriques, pour
une population de 2 280 individus (hommes, femmes et enfants).
Celui de la chasse avait une valeur de 5 000 francs.







[176] Dans le volost de Kondinsk, les indigènes possèdent 535
bêtes à cornes et 850 chevaux; dans celui de Kotskaya, on compte
720 bêtes à cornes et 1140 chevaux.





Au moment du départ, le ciel gris fond en bruine,
la brise se lève mouillée avec un crachin froid et
pénétrant; une tristesse de mort enveloppe un paysage
lugubre. Depuis des semaines nous parcourons
une terre partout pareille; jamais une découverte
de pays imposante, jamais un moment d'admiration,
jamais une vue soulevant l'enthousiasme,
jamais une sensation forte, vibrante qui reste dans
la mémoire comme un point lumineux. Toujours
une monotonie exaspérante, toujours une même
plaine basse, à moitié submergée. La Sibérie ne laisse
aucun souvenir, rien qu'une impression d'ennui. Sur
ce point tous les voyageurs sont d'accord. «Si
vous n'êtes animé par un enthousiasme scientifique,
n'y allez pas», s'écrient en terminant leurs relations
deux auteurs, l'un simple touriste, l'autre savant
distingué.


La nuit venue, l'obscurité est profonde, le temps
absolument bouché, comme disent les marins. Le
jour, la facilité avec laquelle les Ostiaks reconnaissent
la route au milieu de ce dédale de canaux et
d'îles m'est toujours un sujet d'étonnement. Pour
se guider sans boussole à travers ces terres basses,
ces gens doivent posséder la plus merveilleuse mémoire
des localités. Ce soir, la vue dépasse à peine
un rayon de quelques mètres, et pourtant jamais
notre barreur ne fait fausse route. Le bonhomme
trouve son chemin sans y voir.


Par un temps pareil, qu'il semble bon et agréable
le cabanon de la lodka! Notre habitation mesure
2 mètres de long et 1m,10 de haut. Mais là nous
sommes à l'abri, et, éclairé par deux bougies enfoncées
dans des bouteilles, notre chenil prend un
aspect chaud et gai. Tout à coup, dans le grand
silence de la nuit, les rameurs roulent une plainte
rythmée; puis soudain éclate un hurlement furieux,
un beuglement de fauves comme un formidable cri
de guerre. En même temps, des branches battent la
muraille de la cabine. Sommes-nous échoués? Mais
non, nous avançons toujours. Et un second cri part
plus terrible encore que le premier. Du coup, Boyanus
ouvre la porte de la cabine. Qu'y a-t-il? Oh rien. Tout
le monde rit aux éclats. Le courant est rapide, et
pour se donner du courage et aussi pour s'amuser,
les rameurs poussent ces hurlements! Point de plaisir
sans bruit. Toute la nuit notre sommeil est ponctué
de ces rugissements de bêtes.





Le mauvais temps est heureusement de courte
durée; le lendemain, le soleil luit gai et brillant,
emplissant l'air d'une douce tiédeur. Ce sont les derniers
sourires de l'été.


Toute la journée du 26, continuation de la navigation
au milieu des protoks. Dans la soirée nous
atteignons le grand Obi. A lui seul il forme un fleuve
magnifique, large de 2 kilomètres. Après un voyage
de deux jours à travers une uniforme forêt inondée,
voici enfin un paysage nouveau. Au bout de la nappe
d'eau, derrière un premier plan de marécages boisés,
blanchit sur la rive droite une haute terrasse couronnée
de forêts. Taillée à pic, elle se dresse en une
falaise de sable et d'argile à une quarantaine de
mètres au-dessus de l'eau. Dans cette platitude,
pareil monticule fait l'effet d'une haute cime, et
telle est l'impression générale, que les Russes donnent
à cette terrasse le nom de montagne (gora).
Gravissez cet escarpement de sable: au sommet
vous trouvez une immense plaine s'étendant sur
des centaines de kilomètres. Cette plaine est le
niveau normal du pays, le fleuve un large fossé
creusé dans l'épaisseur du sol, et la gora, le talus de
ce fossé. L'escarpement est produit par l'érosion
constante que le fleuve fait subir à la berge. D'après
les observations du célèbre naturaliste russe de
Baer, les cours d'eau de notre hémisphère coulant
dans le sens du méridien entament leur rive orientale
et alluvionnent leur rive occidentale par l'effet de la
rotation terrestre. «Une molécule d'eau qui se dirige
du sud au nord, écrit M. de Lapparent qui d'ailleurs
ne paraît guère accepter la théorie de Baer, rencontre,
dans sa descente, des régions où la vitesse
de rotation est de moins en moins prononcée; elle
doit donc conserver un excès de vitesse dans le sens
où s'accomplit le mouvement diurne de la terre, c'est-à-dire
de l'ouest à l'est, et ce serait cet excès qui
entraînerait de préférence la dégradation des berges
orientales.»



  
  Terrasse sablonneuse de la rive droite de l'Obi.




Ainsi se produit un lent déplacement vers l'est des
fleuves sibériens coulant du sud au nord. Venant
sans cesse frapper la rive droite, les eaux entament
d'une manière continue cette berge, en même temps
qu'elles abandonnent le bord opposé. La grande
masse de l'Obi coule ainsi directement à la base de
la haute terrasse, tandis qu'à gauche la berge se
trouve partout précédée d'une large zone de terres
basses, produit de l'alluvionnement. Le déplacement
de l'Obi vers l'est est un fait reconnu par les indigènes,
comme le prouve le nom de Vieil-Obi (Staraïa
Obi) qu'ils donnent concurremment avec celui de
Petit-Obi au bras gauche du fleuve. Cette branche
est en effet la plus anciennement creusée et à une
époque antérieure a servi de lit au Grand-Obi.


La berge droite du fleuve, constituée par des terrains
détritiques quaternaires comme toute la Sibérie
septentrionale, est très facilement entamable. Nulle
part affleure une assise rocheuse. Partout, de bas en
haut, la gora présente des couches de sable, de graviers
et d'argile empâtant des blocs de pierres[177]. Sur
un terrain d'une aussi faible consistance, l'érosion
se produit naturellement avec des proportions grandioses,
et détermine d'énormes éboulements. Poliakov
évalue à 256 000 mètres cubes le volume d'une chute
de falaise survenue sur la rive droite de l'Irtich.
A 5 verstes au nord de Malo-Atlim, lors de notre passage,
la berge portait les traces d'une rupture fraîche
dont la masse avait dû être considérable.




[177] Les assises ne sont pas partout horizontales. En plusieurs
localités, j'ai observé un pendage des couches et des
stratifications entre-croisées.





Outre le courant du fleuve, les eaux pluviales, les
glaces et le vent contribuent à la dégradation de la
falaise. Le ruissellement des eaux pluviales détermine
la formation de profonds ravins. Sur ce terrain
il produit les mêmes effets dévastateurs que les torrents
sauvages dans les Alpes. Au moment de la
débâcle, poussés violemment par les pressions, des
blocs battent la terrasse sablonneuse, l'attaquent à
coups de bélier, l'ébranlent; la terre se trouve ainsi
préparée à céder à l'action du courant, lorsqu'elle ne
s'éboule pas déjà sous le choc de ces assauts. L'été,
l'air est un agent d'érosion non moins actif que l'eau.
Si ses effets se manifestent dans des proportions moins
grandioses, ils n'en sont pas moins continus. En passant
sur ces falaises, le moindre vent enlève d'énormes
quantités de particules sablonneuses. Par une forte
brise un pulvérin s'élève de la gora, et remplit le
ciel d'une fumée de poussière. A Samarovo, pendant
une tempête, nous respirâmes du sable. Par les
fentes des fenêtres pénétraient des particules terreuses,
et dans l'intérieur des maisons tous les objets
étaient couverts d'une couche arénacée. C'était une
réduction du simoun.


Sous les actions réunies de ces différentes érosions
la dégradation des falaises des fleuves sibériens
est très rapide. Depuis la période historique, qui
commence pour la Sibérie au XVIe siècle, le déplacement
des fleuves vers l'est est parfaitement reconnaissable.
Ainsi, à Démiansk, village russe en amont
de Samarovo, l'emplacement de la première église,
situé, lors de la construction, sur la rive droite de
l'Irtich, se trouve actuellement sur la rive gauche,
et à la place où fut élevée la seconde, coule maintenant
le fleuve. Certaines années, dans cette localité,
la rive droite est rongée sur une largeur de 40 mètres[178].




[178] Sommier, loc. cit.





Ces diverses érosions jettent dans l'Obi une quantité
énorme de particules arénacées. Pour le thé nous
employions l'eau du fleuve, et chaque fois le fond de
nos tasses était rempli d'une couche de sédiments.
La présence de ces sables en suspension donne au
fleuve une couleur jaune très accentuée. Une partie
de ces sables sert à constituer les terres basses comprises
entre le Grand et le Petit-Obi. La formation
de ces dépôts est singulièrement facilitée par les saulaies
dont les îles sont couvertes. Au moment de
l'inondation, ces taillis seuls émergent et permettent
par suite la fixation rapide des sédiments.


Le long de la rive droite, à la base de la falaise,
on observe une ligne de blocs que les éboulements
ont dégagés des couches arénacées. La formation de
cette murette est due à l'action des glaces au moment
de la débâcle. Sur les bords de tous les cours d'eau
et de tous les lacs de Laponie existent de semblables
alignements constitués dans les mêmes conditions.
Lorsque la carapace cristalline se rompt au printemps,
sous la poussée des glaces venant d'amont
les glaçons empiètent sur la rive, repoussent les
pierres disséminées et les accumulent en murettes.


Une autre conséquence de la dégradation de la
berge, et celle-là très importante, est la chute dans le
fleuve de masses considérables d'arbres. Les glissements
de la falaise entraînent dans l'Obi des pans de
forêts que les eaux emportent jusqu'à l'océan Glacial
et que les courants marins dispersent ensuite
sur les terres polaires sous forme de bois flotté. Cette
destruction des forêts par les fleuves est un des phénomènes
les plus actifs de la zone boréale russe.
Nous l'avons observé sur tous les nombreux cours
d'eau parcourus pendant cette exploration, mais sur
aucun il ne se produit avec une amplitude plus grande
que sur l'Obi. Je ne crois pas donner un chiffre exagéré
en évaluant en moyenne le volume des débris
ligneux épars sur la berge droite à un mètre cube
par 10 mètres courants de rive. La distance de
Bériosov à Samarovo est de 546 kilomètres. Par
suite, le cube des bois jonchant la rive droite sur cette
distance sera de 534 063 mètres cubes, et ce chiffre
est un minimum. Toutes les îles sont parsemées de
bois flotté; il n'est pas un point des rives où l'on
n'en trouve.


D'autre part, le Iénisséi, la Léna et toutes les autres
rivières de Sibérie apportent dans l'océan Glacial un
volume de bois non moins considérable. Jugez, par
suite, de l'énorme masse de bois flotté fournie par
les fleuves sibériens. Une fois en mer, les troncs sont
poussés vers l'est par un courant côtier le long du
littoral nord de l'Asie. Arrivés dans les parages de
la Terre de Wrangel, ces bois sont ensuite chassés
par un autre courant vers le nord-ouest, c'est-à-dire
en sens inverse de la direction qu'ils ont suivie
jusque-là. L'existence de ce courant a été révélée par
la dérive de la Jeannette. Pendant deux ans le bâtiment,
retenu prisonnier dans une banquise, fut entraîné
au nord des îles de la Nouvelle-Sibérie par
un mouvement des eaux constant analogue à celui
qui porta le Tegetthoff vers la Terre François-Joseph.
Au delà des îles de la Nouvelle-Sibérie la marche de
ce courant a été mise en lumière par un curieux cas
de flottage. En 1881, la Jeannette se perdit à soixante
milles au nord de l'archipel de la Nouvelle-Sibérie.
Quel ne fut pas l'étonnement deux ans et demi plus
tard, lorsque des épaves authentiques de ce bâtiment
furent retrouvées sur un glaçon à l'extrémité sud-ouest
du Grönland. Le bloc avait été apporté là par
le grand courant polaire qui, après avoir longé la
côte orientale du Grönland et doublé le cap Farvel,
vient se perdre dans le détroit de Davis. Depuis
longtemps ce courant avait été constaté, mais son
origine était toujours demeuré inconnue. Le flottage
des épaves de la Jeannette permet d'établir son trajet
en quelque sorte expérimentalement. Complétée par
les renseignements que l'on possédait déjà sur le
mouvement des eaux autour de la Nouvelle-Zemble
et du Spitzberg, cette découverte révélait le point de
départ du courant polaire grönlandais. Sans aucun
doute il est la continuation du courant des îles de la
Nouvelle-Sibérie. Au delà de cet archipel les eaux
poursuivent leur marche vers le nord-ouest, passent
au nord de la Terre François-Joseph et du Spitzberg,
dans le voisinage du pôle, puis redescendent vers le
sud le long de la côte est du Grönland[179]. Les bois
flottés suivent cet itinéraire. Par des dérivations du
courant une partie est poussée vers le Spitzberg et
la Terre François-Joseph; la plus grande partie arrive
au Grönland où elle échoue; le restant, chassé au
sud du cap Farvel par les vents est ensuite entraîné
par le Gulf-Stream de nouveau vers le Spitzberg et
la Nouvelle-Zemble. Les troncs échoués sur les côtes
du Grönland sont soigneusement recueillis par les
indigènes pour la fabrication de leurs armes et de
leurs embarcations. Ce sont les seuls bois qu'ils puissent
se procurer. Ainsi finalement les produits des
forêts de Sibérie servent à l'industrie des Eskimos.




[179] C'est sur l'existence de ce courant que compte M. Nansen
pour atteindre le Pôle. Le célèbre voyageur norvégien a,
comme on sait, quitté l'Europe, il y a quelques mois, en route
pour les îles de la Nouvelle-Sibérie. De là il pense gagner le
Pôle, poussé par le courant.





Nous voici maintenant sur le Grand Obi. Représentez-vous
une large plaine d'eau bordée à l'est
par une muraille verte égratignée de larges taches
jaunes. De distance en distance, de profonds ravins
déchirent la gora comme des entailles au couteau,
et par toutes ces coupures la forêt descend pareille
à une inondation verte au-dessus de l'inondation
bleue des eaux. Poussée par six vigoureux rameurs,
la lodka avance rapidement sous la pâleur jaunâtre
du couchant. Dans le grand calme enveloppant du
soir, une sensation d'infini vous pénètre. Vers l'ouest,
à perte de vue, les terres confondues avec les eaux
deviennent une immensité océanique. A l'horizon
apparaît simplement une petite raie verte toute basse.
On a une illusion de mer.


Désormais nous suivrons la rive droite du fleuve.
De ce côté notre première étape est le village de
Tcherkali (siélo), où un artiste indigène nous donne
un concert. Les Ostiaks de l'Obi ont imaginé une
harpe à neuf cordes métalliques dont la forme rappelle
grossièrement celle d'un oiseau. La caisse
résonnante forme le corps, la hampe le cou, et le
sommet figure la tête. D'où le nom de liebed (cygne)
donné par les Russes à cet instrument. La harpe
de David devait être aussi primitive. A la tête de
l'instrument pendent de petites guenilles, cadeaux
des danseuses à l'artiste; le nombre de ces morceaux
de drap permet de juger à l'avance la virtuosité
du harpiste. Aux premiers accords tous les
indigènes se rassemblent autour de notre canot, leur
figure s'illumine, pour quelques minutes ils semblent
oublier leur pénible existence. L'air est triste, poignant;
dans le calme du soir il monte comme une
plainte de ces pauvres gens dont la vie est faite tout
entière de souffrances et de privations.


Le lendemain, à travers la grisaille de l'horizon
pluvieux perce un campanile blanc, puis le classique
toit vert des églises grecques et un bloc de
cassines sales. Nous arrivons au village russe de Kondinsk,
la localité la plus importante entre Bériosov
et Samarovo. Il est situé sur la rive montagneuse,
et pour en permettre l'ascension un escalier en bois
a dû être construit. Le village doit toute son importance
à un monastère fondé dans un but de prosélytisme
parmi les indigènes. Quelques jeunes Ostiaks
et Samoyèdes y sont élevés par les moines; arrivés
à l'âge d'homme, les néophytes sont renvoyés parmi
leurs congénères avec mission d'y répandre les
lumières de la religion et de la civilisation. L'institution,
m'a-t-on assuré, n'a pas donné de très bons
résultats.


Les Russes de Kondinsk tirent leurs principales
ressources de la pêche. Pour l'exercice de cette
industrie, ils emploient les mêmes engins que les
Ostiaks. Comme eux, ils montent des pirogues qu'ils
manient avec une adresse extraordinaire, et, comme
eux, emploient de petits filets tendus sur un bâton
et maintenus perpendiculairement dans l'eau par un
poids en pierres. Ce peson est le seul objet en pierre
que nous ayons observé en Sibérie. Au contact des
Russes, les survivances préhistoriques disparaissent
rapidement. A mesure que nous avançons vers le
sud, à part le type ethnique, les différences s'effacent
entre les Slaves et les Ostiaks. Le lendemain, à Malo-Atlim,
nous voyons les dernières tchioumes, et désormais
tous nos rameurs sont vêtus de défroques
russes.



  
  Poids de filet en pierre (d'après une photographie exécutée sur l'original

et communiquée par la Revue Encyclopédique).




Nous continuons à suivre la rive droite. Toujours
la même impression. Par endroits l'immensité océanique
des protoks donne l'illusion de la mer. A perte
de vue ce sont de grandes trouées d'eau scintillante
de lumière avec une mince raie verte à l'horizon.


Dans l'après-midi, en arrivant à une station, un
aigle se lève des oseraies et va se percher tout près
sur le toit d'une iourte ruinée. Vite la carabine, des
cartouches, et j'avance lentement en me défilant
soigneusement. Me voici à bonne portée, je lâche
mon coup de fusil, l'oiseau tombe et en même
temps toute la bande des Ostiaks arrive sur moi
menaçante et hurlante: je venais d'abattre un aigle
apprivoisé, tout comme Tartarin avait tué un lion
mendiant. Le premier moment d'émoi passé, les cris
s'apaisent de suite à la promesse d'un dédommagement
pécuniaire. N'ayant pas encore appris l'art
de rançonner les voyageurs, les Ostiaks se montrèrent
plus accommodants que les Arabes de Daudet.
Pour deux roubles cinquante kopeks, le propriétaire
de l'oiseau se déclara très satisfait. Dès lors, le bonhomme
s'attache à nos pas, il tourne autour de
nous en marmottant d'un air souriant; enfin, s'enhardissant,
il nous propose de tirer un second aigle non
moins apprivoisé, moyennant finances bien entendu.
Sans attendre notre réponse il part à la recherche de
son volatile et bientôt l'apporte par les pattes, ni
plus ni moins qu'un vulgaire dindon. Boyanus se
laisse tenter par les qualités de l'oiseau et nous l'embarquons
dans la lodka de Reif.


29 août.—Dans la matinée nous traversons le
grand Obi pour suivre la rive gauche. A sept heures,
nous arrivons à la station de Kéoutchinskaya.


A la station suivante, à Vorono, tous les hommes
sont partis à la pêche, ils reviendront très tard, et
pour ne pas nous faire attendre, leurs femmes les
remplacent. Plusieurs emmènent leurs nourrissons;
pas gênants, les marmots: on les fourre sous les
bancs dans les boîtes en écorce qui leur servent de
berceaux. Quand leurs cris deviennent trop gênants,
la mère prend une bouteille pleine de lait de vache,
s'en emplit la bouche, puis insuffle le liquide à son
enfant.


L'étape est heureusement courte, 15 verstes, puis
voici les iourtes de Soukoroukova, la dernière station
ostiake.


Avec regrets nous nous séparons de ces pauvres
gens. Après un mois passé au milieu d'eux, vivant
presque de leur vie, nous nous sommes pris à les
aimer. Leur douceur, leur honnêteté, leur bonne
volonté attachent, et toujours nous garderons au
cœur une sympathie profonde pour ces humbles,
pour ces malheureux qui se débattent étouffés par la
civilisation. A Soukoroukova ils sont tombés au dernier
degré de la pauvreté. Tous sont vêtus de haillons
sordides et leurs misérables cassines s'affaissent avec
un air de mort.


A deux kilomètres de la station, en rangeant une
saulaie inondée, l'œil vigilant de Popov découvre un
magnifique aigle immobile, perché dans le taillis.
Celui-là n'est point apprivoisé, mais pour ne pas
prendre son vol à notre passage, très certainement
il doit souffrir d'une indigestion. A vingt mètres je
lui envoie une balle. L'oiseau tombe percé de part
en part. Telle est la ténacité de la vie chez l'aigle
que, lorsque nous voulons le ramasser, il se débat
vigoureusement et, renversé sur le dos, se défend
du bec et des serres. Pour le tuer, un homme doit
lui appuyer pendant dix minutes le talon de la
botte sur l'épine dorsale. Une magnifique pièce cet
aigle; son envergure mesure 2 m. 20.


Deux heures de navigation et nous arrivons au village
de Soukoroukova, situé en plein marais. Je ne
sais s'il a été fondé par l'administration ou par de
simples particuliers. Mais que cet établissement
émane de l'initiative officielle ou particulière, en tout
cas l'emplacement a été singulièrement choisi. Bâti
au milieu de l'archipel, sur une langue de terre basse,
le village est chaque année complètement inondé par
la crue du printemps. Les rues sont transformées en
canaux, et pendant plusieurs semaines Soukoroukova
devient une petite Venise boréale. Cette année les
eaux n'ont baissé qu'à la fin de juillet; aujourd'hui
encore les rues sont à moitié remplies par de larges
mares, et la rive à laquelle nous accostons est une
fondrière. Sur cette bourbe le débarquement serait
impossible sans l'aide des habitants. Dès qu'ils
aperçoivent notre lodka, les naturels accourent avec
des planches et en quelques minutes installent un
débarcadère. Le caractère russe a un fond de bonté
et d'obligeance véritablement touchant. L'immense
majorité de ces paysans sont de bons et braves
gens.


A une journée radieuse succède une nuit superbe,
chaude et lumineuse. Pas un nuage, pas un souffle
de vent, nous glissons sans bruit sur un étroit canal
au milieu de la forêt silencieuse. A travers le feuillage,
la lumière blanche de la pleine lune ruisselle;
des morceaux de rives prennent l'aspect de taches
de neige, et la nappe d'eau s'émaille de plaques d'argent
changeantes. Et partout un silence de choses
mortes donnant la sensation du désert. Telles ces
belles nuits d'amoureux chantées par les poètes.
Pour rendre l'impression plus poignante, les rameurs
entament un chœur russe si plein d'une douce mélancolie
que les larmes nous montent aux yeux. Des
heures et des heures on reste sur le toit de l'embarcation,
enveloppé par la poésie profonde de la
nature, bercé par cette musique pénétrante. Et quand
se fait le jour pâle de l'aurore, de tous ces bois
mouillés sortent des buées floconneuses, légères,
transparentes. Au milieu de ces fumées blanches,
des pans de forêt paraissent puis disparaissent avec
des brusqueries de lanterne magique; la nature entière
prend un aspect de rêve, de vague, d'inexistant.
Puis soudain le soleil se montre lentement,
bien lentement, avec des alternatives de lumière et
d'obscurité; les vapeurs tourbillonnent, s'envolent
comme aspirées, et la vision prend fin.





Nous déjeunons sur une île. Partout de grosses
souches apportées par l'inondation et que la crue
prochaine remportera. La forêt a ici un aspect plus
méridional; peu ou point de conifères, les arbres à
feuilles caduques dominent; sous la tiède chaleur du
soleil on a l'impression du Midi. Derniers sourires de
la nature sibérienne avant le long engourdissement
de l'hiver. En dépit des apparences, les premiers
froids sont proches et déjà les oiseaux émigrent. Tous
les jours nous observons de nombreux passages d'oies
en route vers le sud.


Dans l'après-midi, au bout d'une longue plaine herbeuse,
apparaît le village de Troïtskoïé, signalé de loin
par la tache blanche de son église: un horizon de
prairies basses découpées de canaux, des troupeaux
de vaches et de chevaux paissant tranquillement; un
aspect de plantureuse Hollande.


Entre tous les Russes de Sibérie que nous avons
vus, les habitants de Troïtskoïé se distinguent par
leur énergie et leur fierté avec un air d'indépendance
qui ne déplaît point. Dispersés sur d'immenses territoires,
les indigènes sentent ici moins la main de
l'autorité que dans la Russie d'Europe, et ne pouvant
guère compter sur l'intervention de l'État, ils ont
pris l'habitude d'une plus grande initiative. Ces
gens-là réunissent toutes les qualités du colon.


Au delà de Troïtskoïé, très loin dans l'horizon
bleui par la buée d'eau, une longue strate blanchâtre
indique la terrasse de la rive droite. La plaine
d'eau et de terres noyées s'élargit vers l'est. Nous
voici en vue du confluent de l'Obi et de l'Irtich,
presque au terme de notre voyage. Une dernière
fois, à Bielagora, nous changeons les rameurs et en
route pour Samarovo. Le vent souffle grand frais,
et immédiatement la voile est hissée. Sous la poussée
de la brise, la lodka avance rapidement; au petit
jour, Samarovo est en vue. De la rive gauche de l'Obi
les protoks nous ont conduit dans l'Irtich. Non moins
grandiose que l'Obi est l'Irtich. L'affluent est aussi
large que le fleuve lui-même; à perte de vue c'est une
plaine d'eau et de marais. On dirait deux bras de mer
marchant l'un vers l'autre pour unir leur immensité.


A cinq heures et demie du matin, nous accostons
au pristane[180] de Samarovo. Moment de satisfaction
indicible, notre exploration est terminée et bien terminée.
En voyage, après la joie du départ, la plus
grande est celle du retour. On revoit alors en rêve
toutes les péripéties de l'expédition; les incidents
ennuyeux, les tracas s'oublient, et il ne reste plus dans
la mémoire que le souvenir des grands spectacles de la
nature, de cette vie solitaire pleine d'émotions fortes
et d'impressions violentes. L'imagination pare tout de
ses vives couleurs, et à la pensée des contrées parcourues
l'esprit est traversé d'un rayonnement. Dans
la tristesse de l'existence, les souvenirs des voyages
sont la joie des mauvais jours. Ils rappellent les temps
heureux où la vie était faite d'insouciance, dans le
bien-être qu'éprouvent tous les gens forts au milieu
des déserts de la nature.




[180] Port.










CHAPITRE XV




LA GRANDE ROUTE DE SIBÉRIE




Samarovo.—L'Irtich.—Tobolsk.—En tarentass.—Le chemin
de fer Transouralien. A travers la Russie.





Quel jour passera un vapeur à destination de
Tobolsk? Telle est notre première question en débarquant.
Peut-être aujourd'hui, peut-être demain, peut-être
dans cinq jours. En tout cas, nous devons nous
armer de patience, d'autant que la localité est absolument
dépourvue de charme. Pour abri nous avons
une baraque dont le seul défaut est le manque absolu
de fenêtres. A cela près on y est à couvert; de plus
mauvais gîtes ne sont pas rares. Une seule chose, et
d'importance, nous inquiète: nos provisions sont
épuisées, le cabaretier établi au pristane ne vend que
de l'eau-de-vie; d'autre part, le village de Samarovo
est éloigné de plus de 2 kilomètres. Aux portes de la
civilisation nous risquons de mourir de faim.


Les bagages débarqués, nous nous acheminons
prestement vers Samarovo pour aller demander un
peu de nourriture à Semtzov. Semtzov, qui est un
simple paysan enrichi, est la providence des voyageurs
dans ces parages. A tous, à Poliakov comme à
Finsch, à Ahlqvist comme à Sommier, il a libéralement
prêté les embarcations nécessaires pour le voyage de
l'Obi. Il suffit d'expliquer à ce brave homme notre
embarras, et de suite il nous offre de prendre tous nos
repas chez lui. Cette cordiale et franche hospitalité
est un des traits du caractère russe, et chez ces simples
paysans elle vaut d'autant plus par la sûreté des
relations.


Enfin, après trois longues journées d'attente, le
vapeur arrive, mais au moment de la délivrance
la maladresse du capitaine nous fait craindre une
nouvelle détention. La brise souffle en bourrasques
du nord; incapable de manœuvrer dans de pareilles
conditions, le capitaine approche simplement de la
rive et détache un canot à terre. Boyanus saute aussitôt
à bord pendant que je fais embarquer nos
nombreux colis dans une lodka. Mais dès que l'embarcation
a rallié, le paquebot se remet en marche, me
laissant sur la rive avec les bagages et avec les deux
ouriadniks.


Me voilà condamné à attendre je ne sais combien
de temps le passage d'un nouveau steamer dans cette
bourgade sans intérêt. Le vapeur file toujours, il va
disparaître lorsque soudain il s'arrête, vire de bord
et se dirige de nouveau vers le pristane, où il accoste
bientôt sans la moindre difficulté. Je suis sauvé
grâce à l'énergie de Boyanus. Cet excellent ami a
tenu rigoureusement tête au capitaine et l'a obligé à
revenir en arrière. Ce moment d'émoi passé, nous
pouvons goûter en toute quiétude les avantages de la
civilisation. Après deux mois passés dans la cahute
d'une lodka, on éprouve une agréable sensation à se
trouver dans un salon confortable, bien éclairé, et
après deux mois d'un régime de tapioca, de poisson
et de conserves une table passable semble un luxe
oriental. Et pourtant nous regrettons notre vie sauvage.


Sur les bords de l'Irtich le paysage est aussi
ennuyeux que sur l'Obi. A droite une haute plaine
sablonneuse, et partout la forêt. A partir de Démiansk
l'aspect de la vallée devient moins sévère. Nous
entrons dans la région des céréales; autour des villages
s'étendent des champs cultivés, mais les villages
sont rares et, partant, les cultures peu étendues.


Après trois jours de navigation voici enfin Tobolsk.
A ce nom sonore plein de souvenirs historiques vous
vous représentez une grande et belle ville, quelque
chose comme une merveilleuse cité asiatique des
contes des Mille et une Nuits. Et de fait Tobolsk a fort
bon air. Sur une hauteur, un fouillis de remparts
et d'églises s'élève en masse architecturale et pittoresque
dominant une plaine de baraques. Nous débarquons
et ici, comme à Vologda, comme à Iaroslav,
comme dans toutes les villes russes, ce bel aspect
masque un grand village. Dans le chef-lieu de la Sibérie
occidentale les voyageurs ne trouvent pas même une
auberge, rien que des bouges infects aussi repoussants
que les iourtes ostiakes! Un hôtel, à qui servirait-il?
nous répond-on. Seuls s'arrêtent à Tobolsk les voyageurs
qui ont des parents et des amis dans la ville,
et ils logent chez ces parents et ces amis. Pendant
notre séjour, l'aimable gouverneur, le général Troïnitsky,
nous installa dans l'appartement d'un de ses
amis absent pour le moment et nous offrit l'hospitalité
de sa table. Sans cela nous aurions été forcés de
dresser notre tente dans quelque coin de prairie et de
faire la popote en plein vent comme des Bohémiens.





En toutes occasions, le général Troïnitsky s'efforçait
d'aplanir toutes les difficultés devant nous, et son
accueil chaud et cordial restera un de nos meilleurs
souvenirs de Sibérie.


Comme presque toutes les cités bâties sur le bord
d'un fleuve, Tobolsk est divisée en haute et basse
ville. En haut est le Kremlin, gardant dans son
enceinte de remparts la cathédrale et les bâtisses
administratives. A ce quartier perché sur la falaise
élevée de l'Irtich conduit une large avenue planchéiée,
ouvrage des prisonniers suédois du temps des
guerres de Charles XII. Elle conduit à un petit square
orné d'une statue de Iermak. Le morceau est plus
que médiocre, mais la pensée qui a présidé à son
érection n'est pas banale. Le conquérant de la Sibérie
est placé en face de l'immense plaine de l'Irtich,
et le paysage grandiose donne la vie à ce bronze
sans expression. Cette terre infinie, dont l'extrémité
se perd dans la brume de l'horizon, ce continent
illimité, voilà son apport à la patrie, à lui ce brigand
qui, s'il n'avait assuré un empire à son tsar,
aurait été pendu haut et court. Combien elle est suggestive
l'histoire du conquérant sibérien! Ici, comme
en Australie, une bande d'écumeurs et de détrousseurs
de grands chemins a agrandi leur patrie d'un
des plus vastes empires du monde. Examinez, du
reste, toutes les importantes entreprises coloniales:
presque toutes n'ont-elles pas été conduites par des
gens qui aujourd'hui n'auraient pu être candidats
au prix Montyon? Pour de pareilles expéditions il
faut le goût des aventures et l'esprit d'initiative. Les
vagabonds ne sont-ils pas des gens qui ont ces qualités
à un degré incompatible avec les lois de la
société?





A Tobolsk nous apprenons une nouvelle désagréable:
par suite de la baisse des eaux la navigation
est interrompue sur la haute Tobol, affluent de l'Irtich,
conduisant à Tioumen, tête de ligne du chemin
de fer transouralien.


Pour gagner cette ville nous devrons faire le trajet
en tarentass. Ce sera pour nous l'occasion d'expérimenter
ce mode de locomotion. Le tarentass et la
Russie! l'un évoque l'autre, et notre voyage serait
incomplet sans une excursion dans cette fameuse voiture.
Avec son obligeance habituelle, le général Troïnitsky
organise notre course, et, pour nous épargner
l'ennui d'un changement de véhicule à chaque station,
nous prête aimablement le sien. Représentez-vous
une sorte de barque solidement fixée à un chariot
non moins solide monté sur quatre roues. En avant,
un siège pour deux personnes; dans la barque, point
de banquettes, simplement, comme dans la plétionka,
une épaisse couche de foin pour remplacer les ressorts
et sur laquelle s'allongent les voyageurs. Le
véhicule n'est pas précisément léger; pour le traîner
à une allure rapide, quatre chevaux sont nécessaires.


Le 8 septembre, à dix heures trente du matin, nous
quittons Tobolsk; les dernières maisons de la ville
dépassées, les chevaux partent à fond de train. Sur
la route excellente et absolument plate, le tarentass
vole pour ainsi dire. En une heure trois quarts nous
parcourons 27 kilomètres et demi, encore avons-nous
perdu pour le moins dix bonnes minutes à la traversée
de l'Irtich en bac. A midi quinze, nous arrivons
à la station de Karatchine; en vingt minutes les
chevaux sont changés, et maintenant au triple galop.
En une heure quarante-cinq nous franchissons une
distance de 31 kilomètres, soit près de 18 kilomètres
à l'heure: c'est le record de vitesse dans notre course
de Tobolsk à Tioumen.


Partout le pays est constitué de terres noires très
fertiles. Seulement autour des villages, le sol est cultivé
pour la consommation locale. Le manque de
débouchés rend inutile de plus abondantes récoltes.


Toute la journée et toute la nuit nous galopons
ainsi, mais, à mesure que nous avançons, les voyageurs
deviennent plus nombreux et, partant, les haltes
plus longues. A une station nous attendons les chevaux
pendant deux heures. Enfin, à trois heures de
l'après-midi, nous faisons notre entrée à Tioumen,
ayant ainsi parcouru 277 kilomètres en vingt-neuf
heures.


Tioumen est une gentille petite ville de 15 000 habitants
environ, très importante au point de vue commercial.
C'est le lieu de transit entre l'Europe et la
Sibérie. Située sur la Toura, à l'extrémité ouest du
réseau des voies fluviales de la Sibérie occidentale,
elle est en même temps en communications faciles
avec le bassin du Volga et de la Kama par le chemin
de fer transouralien. Malheureusement, souvent en
automne, comme cette année, la baisse des eaux interrompt
la navigation sur la Tobol et oblige le commerce
à de coûteux transbordements et transports par
terre. D'autre part, le chemin de fer Ouralien débouchant
dans la vallée de la Kama qui est sans voie
ferrée, cette route n'est pratique qu'en été. Lorsque
le Transsibérien sera construit, il est donc probable,
pour ces raisons, que le chemin de Tobolsk à Perm
par Tioumen sera abandonné pour un autre plus
avantageux, déjà en partie existant. A travers l'Oural
méridional vient d'être construite une ligne débouchant
en Sibérie à Slata-Oust. Cette voie est reliée par
Samara et le pont de Sizerane au restant du réseau
russe. Lorsqu'elle aura été poussée d'autre part jusqu'à
l'Irtich, en toutes saisons, la Sibérie se trouvera
en relations constantes et rapides avec la Russie d'Europe.
Ce sera l'embranchement européen du Transasiatique.
A Tioumen existe un petit musée très intéressant
par sa collection d'objets chinois et hindous
découverts dans l'Oural.


Le soir même, nous prenons le chemin de fer, et le
lendemain à midi nous arrivons à Iékaterinebourg.
Cette ville est le chef-lieu d'un important district
minier. Dans un rayon de trente ou quarante lieues
à la ronde, c'est-à-dire aux environs, comme disent
les Sibériens, se trouvent de très riches gisements
de minerais et de minéraux précieux. A Iékaterinebourg
sont installés une fonderie d'or et un atelier de
polissage des marbres appartenant à la couronne. A
notre point de vue, beaucoup plus intéressant est le
musée très riche en objets préhistoriques provenant de
tumuli attribués aux Tchoudes énigmatiques. Dans
cette belle collection je remarque une pierre enveloppée
d'écorce de bouleau identique à celles que les
Ostiaks emploient encore aujourd'hui comme pesons
pour leurs filets. Elle a été trouvée à une profondeur
de 7 à 10 mètres dans les sables aurifères recouverts
d'une couche de tourbe épaisse d'une dizaine de
mètres. C'est généralement entre ces deux formations
que se rencontrent les objets préhistoriques. Tous
ces matériaux ont été réunis par les soins de la
Société ouralienne d'amateurs des sciences naturelles.
Cette société locale rend de grands services à la
science, et son bulletin contient une foule de documents
intéressants sur cette région ouralienne. Le
succès de cette publication appartient en grande
partie au zèle de son secrétaire, M. Clerc. Le nom
de ce modeste savant est très connu des voyageurs
sibériens; tous ont pu apprécier la cordialité de son
hospitalité et l'étendue de son savoir.


Nous aurions bien voulu accepter l'aimable offre
de M. Clerc de faire en sa compagnie une excursion
archéologique aux environs, mais le temps presse, et
le lendemain nous reprenons le chemin de fer. La
voie ferrée suit la base de l'Oural. Rien dans le paysage
n'indique le voisinage d'une chaîne de montagnes;
le terrain est doucement mamelonné avec
de belles forêts et de frais vallons; cela me rappelle
la Suède centrale. Voici Nijni-Tagilsk, les fameux
établissements métallurgiques et miniers du prince
Demidov, puis la station Asiatskaya, suivie de celle
d'Ouralskaya, située au point culminant du seuil:
600 mètres seulement. Le train descend ensuite à
Européiskaya. La chaîne est traversée sans que, pour
ainsi dire, nous nous en soyons aperçus. L'Oural est
simplement ici un large renflement entre l'Europe
et l'Asie.


Le 12 au matin, nous arrivons à Perm, et aussitôt
nous poursuivons notre route vers Pétersbourg.


Le 27 septembre, enfin, nous arrivons à Abo, à
l'extrémité occidentale de la Finlande, pour nous
embarquer à destination de Stockholm. En deux
semaines j'ai traversé la Russie dans toute sa largeur,
encore la lenteur de la navigation sur les rivières à
moitié asséchées m'a-t-elle fait perdre pas mal de
temps et ai-je dû m'arrêter plusieurs jours à Kazan
et à Pétersbourg pour remercier les autorités russes
de leur constant appui si bienveillant.


Me voici maintenant sur la Baltique. Avec quelle
volupté j'aspire ses effluves salins forts et tonifiants.
Après trois mois de vie dans l'intérieur du continent,
j'ai soif de la mer. Là-bas, en Sibérie, il me
semblait respirer un air pourri, vicié par tous les
milliers de poitrines qui l'avaient goûté avant moi.
J'étais asphyxié et la fraîcheur de la brise marine me
fait renaître. Dans cet air vivifiant je repasse tous les
incidents du voyage, toutes les impressions fortes
de la vie sauvage, et le souvenir donne à ces réalités
d'hier le charme de la vision. Les voyages ne sont-ils
pas des rêves vécus?







APPENDICE




HISTOIRE NATURELLE



ZOOLOGIE


Au cours de ce voyage dans la Russie boréale, comme
pendant mes précédentes explorations dans les régions
arctiques, mes recherches ont eu principalement pour objet
la récolte des animaux inférieurs. C'est ainsi que dans chacune
des localités visitées je me suis préoccupé avant tout
d'exécuter des pêches au filet fin dans les nappes d'eau et
de recueillir des arachnides, des coléoptères et des mollusques.



I. Pêches au filet fin.


Des pêches ont été exécutées dans trois régions différentes
de la Russie: 1o aux environs de Kazan; 2o dans
les bassins supérieurs de la Kama et de la Petchora et
dans la vallée de la Chtchougor; 3o en Sibérie dans la
haute vallée de la Sygva.



1o Région de Kazan.


J'ai d'abord exploré le Kabane, fausse rivière située au
pied de la haute terrasse de la rive gauche du Volga, à
4 ou 5 kilomètres de ce fleuve, dans le faubourg tatar de
Kazan. Les lacs marécageux, dont l'ensemble a reçu le
nom de Kabane, sont peu profonds.


En visitant les Tchérémisses du district de Tsarévokoktchaïsk,
j'ai exécuté des pêches dans toutes les nappes
situées dans les ravins de la pêche. (Pour la formation et
la situation de ces nappes, voir plus haut, p. 55.) La plus
importante est le Tchernoïé-Ozero.



2o Région de la Kama, de la Petchora et de la Chtchougor.


Pendant mon excursion à travers la vallée de l'Inva, des
pêches ont été exécutées dans de fausses rivières de la
région. De même en traversant le Tchoussovskoïé-Ozero,
formé par la Bérésovka. Au point exploré, ce lac marécageux
avait une profondeur de 2 mètres. La Petchora,
comme nous l'avons dit, est bordée de fausses rivières
marécageuses situées de 5 à 12 mètres au-dessus du fleuve
et à une distance de 5 à 600 mètres de la berge. J'ai pêché
dans ce bassin à Oust-Pojeg et à Oust-Chtchougor, enfin
dans des mares éparses dans la forêt au confluent de la
Chtchougor et de la Volokovka (160 mètres). Enfin, aux
environs de Chékour-Ia-Paoul j'ai exploré également des
fausses rivières.


En résumé, sauf le Tchernoïé-Ozero et le Tchoussovskoïé-Ozero,
nulle part je n'ai rencontré un véritable lac.
Presque toutes ces fausses rivières, bordées de tourbières
et de vase, étaient d'accès très difficile; en approchant de
la rive, j'enfonçais parfois jusqu'aux genoux. D'autre part,
le manque d'embarcation sur ces bassins limitait l'exploration
à la région riveraine.


Les produits de mes pêches, comme ceux rapportés de
mes précédents voyages, ont été étudiés par deux savants
spécialistes, MM. Jules de Guerne et Jules Richard, et publiés
par eux dans le Bulletin de la Société de Zoologie de France
(t. XVI). A ce travail j'emprunte le tableau suivant donnant
la détermination des espèces recueillies et leur distribution
dans la région visitée.







	
	KAZAN
	KAMA-PETCHORA-CHTCHOUGOR
	SIBÉRIE



	
	Kabane
	Environs

de Kazan
	Vallée

de l'Inva.
	Tchoussovskoïé-O.
	Oust-Pojeg, etc.
	Volokovka.
	Chekour-Ia-Paoul.



	Copépodes.
	
	
	
	
	
	
	



	Cyclops fuscus Jurine
	
	
	
	
	 +
	
	



	 — tenuicornis Claus
	
	
	
	
	 +
	
	



	 — annulicornis Sars
	 +
	
	
	
	
	
	



	 — viridis var. gigas Claus
	
	
	
	
	 +
	 +
	



	 — Leuckarti Sars
	 +
	
	
	
	 +
	
	 +



	 — oithonoides Sars
	 +
	 +
	
	
	
	
	



	 — strenuus var. abyssorum Sars
	 +
	
	
	
	
	
	



	 — serrulatus Koch
	 +
	
	
	
	 +
	
	 +



	 — macrurus Sars
	
	 +
	
	
	 +
	
	



	 — diaphanus Fischer
	
	
	
	
	 +
	
	



	 — fimbriatus Fischer
	
	 +
	
	
	
	
	



	 — sp. ?
	
	
	
	
	
	 +
	



	 — sp. ?
	
	
	
	 +
	
	
	



	 — sp. ?(probt. bicuspidatus Cl.)
	
	 +
	
	
	
	
	



	Diaptomus gracilis Sars
	 +
	
	
	
	
	
	



	 — graciloides Lilljeborg
	
	
	
	
	 +
	 +
	



	 — cæruleus Fischer
	
	
	
	
	
	
	



	Heterocope saliens Lilljeborg
	
	 +
	
	
	
	
	



	 — appendiculata Sars
	
	
	
	
	
	
	 +



	 Cladocères.
	
	
	
	
	
	
	



	Leptodora Kindti Focke
	 +
	
	
	
	
	
	



	Polyphemus pediculus de Geer
	
	 +
	 +
	
	 +
	 +
	 +



	Holopedium giberum Zaddach
	
	
	
	 +
	
	
	



	Sida crystallina Fischer
	
	
	
	
	 +
	
	 +



	Daphnella brandtiana Fischer
	 +
	 +
	
	
	
	
	 +



	Hyalodaphnia Jardinei Baird
	 +
	
	
	 +
	
	
	



	Daphnia longispina var. rectis pina
	
	
	
	
	
	
	



	 Kräyer
	
	
	
	
	 +
	
	



	 — — var. aquilina Sars
	
	
	
	
	
	 +
	



	Simocephalus vetulus O. F. Müller
	 +
	
	
	
	 +
	
	



	Ceriodaphnia rotunda Straus
	 +
	 +
	
	
	
	
	 +



	 — megops Sars
	
	 +
	
	
	
	
	



	Scapholeberis mucronata O. F. Müller
	 +
	 +
	
	
	 +
	 +
	 +



	Macrothrix laticornis Jurine
	 +
	
	
	
	
	
	



	Bosmina cornuta Jurine
	 +
	 +
	
	
	
	
	



	 — obtusirostris Sars
	
	
	
	 +
	
	
	 +



	 — coregoni Baird
	 +
	
	
	
	
	
	



	 — sp. ? (jeune)
	
	
	
	
	
	
	 +



	Eurycercus lamellatus O. F. Müller
	
	
	
	
	 +
	
	 +



	Camptocerus Lilljeborgi Schœdler
	
	
	 +
	
	
	
	



	Acroperus angustatus Sars
	
	 +
	
	
	
	
	



	Alona affinis Leydig
	
	
	 +
	
	
	
	 +



	 — costata Sars
	
	
	
	
	 +
	
	



	 — testudinaria Fischer
	
	
	 +
	 +
	 +
	
	



	Pleuroxus truncatus O. F. Müller
	 +
	
	
	
	 +
	
	



	 — excisus P. Fischer
	
	
	
	
	 +
	
	



	Chydorus sphæricus Jurine
	 +
	
	
	
	 +
	 +
	 +









I


Liste des Arachnides recueillis par M. Charles Rabot
et déterminés par M. Eugène Simon[181].




[181] Bulletin de la Société Zoologique de France, t. XIV.






I. VALLÉE DE LA PETCHORA


1o Oust-Pojeg (62° lat. N.).



Lycosa cinerea Fabr.

Steatoda bipunctata L.





2o Entre Oust-Pojeg et Oust-Chtchougor.



Lycosa cinerea Fabr.

—   cuneata Clerck.

Pardosa palustris L.

Tetragnatha extensa L.

Epeira marmorea Cl., forma principalis.





II. RÉGION OURALIENNE


1o Vallée de la Chtchougor jusqu'au confluent de la Volokovka.



Pardosa ferruginea L. Koch.

Epeira patagiata Cl.

Epeira marmorea Cl., forma principalis.

Pachygnatha Listeri Sund.

Linyphia phrygiana L. Koch.

Linyphia insignis Blackw.

Titanoeca sibirica L. Koch.

Prosthesima subterranea C. Koch.

Oligolophus morio Faler.





2o Oural. Du confluent de la Volokovka à la haute vallée
de la Sygva.



Pardosa ferruginea L. Koch.

Linyphia phrygiana C. Koch.

Lycosa pinetorum Thorell.

Oligolophus morio Fabr.





III. SIBÉRIE


1o Haute vallée de la Sygva. Liapine, à 4 kilom.
de Chekour-Ia-Paoul.



Epeira marmorea Cl., forma principalis.

Epeira patagiata Cl.

Tetragnatha extensa L.

Philodromus histrio Latr.








2o Vallée de la Sygva, entre Liapine et le confluent de la Sosva.



Epeira cornuta Cl.

Philodromus emarginatus Schrank.

Gongylidium rufipes L.

Calliethera scenica Cl.





3o Vallée inférieure de la Sosva.



Epeira marmorea Cl., forma principalis.

Epeira cornuta Cl.

—   patagiata Cl.

—   Westringi Thorell.

Tetragnatha groenlandica Thorell.

Theridion pictum Walck.

Steatoda bipunctata.

Bolyphantes index Thorell.

Xysticus pini Hahn.

Philodromus emarginatus Schrank.

Philodromus aureolus Cl.

Clubiona erratica C. Koch.

Prothesima rustica L. Koch.

Ergane (Hasarius) jalcata Cl.





4o Vallée de l'Obi. De Bériosov à Samarovo.



Epeira cornuta Cl.

Tetragnatha groenlandica Thorell.

Steaboda bipunctata L.

Gongylidium rufipes L.

Phalangium Nordenskiöldii L. Koch.




Sauf trois espèces (Phalangium Nordenskiöldii L. Koch,
Titanoeca sibirica L. Koch, Tetragnatha groenlandica Thorell),
toutes les autres, d'après M. E. Simon, appartiennent
à la faune de l'Europe centrale, dont l'extension en Sibérie
avait déjà été signalée par L. Koch.






II


Mollusques fluviatiles récoltés par M. Charles Rabot
et déterminés par M. Dautzenberg.



I. PETCHORA



1o Oust-Pojeg.



Limnaea ovata Drap.

—  stagnalis L.

—  palustris Müll.

Planorbis albus Müll.

Valvata piscinalis Müll.

Pisidium fossarinum Clessin.





2o Podcherem.



Limnaea auricularia L.

Ancyclus fluviatilis Müll.

Pisidium amnicum Müll.





II. VALLÉE DE LA CHTCHOUGOR



Limnaea ovata Drap.

Planorbis albus Müll.

Succinea putris F. var? Un seul exemplaire jeune et en mauvais état

Helix Schrenki Middend.





III. SIBÉRIE


Obi entre Bolschoï—et Malo—Atlim.



Limnaea ovata Drap.

—  palustris.

—  peregra Müll.

Physa fontinalis L.

Planorbis complanatus L.

— spirorbis Müll.

Bithinia Leachi Sheppard.

— Kickxi Westendorp.





III


Liste des Hémiptères recueillis par M. Charles Rabot
et déterminés par M. L. Lethierry.




	Notonecta lutea Müll.
	Koudimgkor. Vallée de l'Inva.
 Gouv. de Perm.



	Salda pallipes Fabr.
	Oust-Pojeg.



	S. pallipis, var. dimidiata Curt.
	—



	Lepyronisa coleoptrata L.
	Vallée de la haute Petchora.



	Aradus lugubris Fall.
	Oural boréal.



	Neocoris Bohemanni Fall.
	Liapine. Sibérie.



	Idiocerus discolor Stor.
	— —









IV


Liste des plantes recueillies par M. Charles Rabot
et déterminées par M. Franchet.



I. PETCHORA



1o Oust-Pojeg (Mammaly).



Chenopodium album L.

Ranunculus polyanthemos L.

Aconitum Lycoctonum L.

—   Napellus L.

Viola bicolor L.

Vicia cracca L.

Spiræa Ulmaria L.

Galium boreale L.

Erigeron acris L.

—   elongatus L.

Antennaria dioica Gaertn.

Achillæa Millefolium L.

Tanacetum vulgare L.

Leucanthemum vulgare L.

Centaurea Cyanus L.

Pyrola minor L.

Myosotis palustris With.

Veronica spuria L.

—  chamaedrys L.

—   peduncularis M. Bieb.

Rhinanthus minor Ehrb.





2o Troïtskoïé-Petchorskoïé (Mouïlva).



Dianthus superbus L.

Nasturtium palustre R. Br.

Silene inflata L.

Gnaphalium silvaticum var. norvegicum.

Crepis virens L.

Rhinantus crista Galli L.

Allium Schœnoprasum L.

Agrostis vulgaris With.

—   alba L.

Bromus arvensis L.





3o Podcherem.



Poa annua L.





4o Oust-Chtchougor.



Arenaria graminifolia Sch.

Veronica longifolia L.

Linaria vulgaris Mill.

Veratrum album L.

Lythrum Salicaria L.

Aster alpinus L.

Artemisia vulgaris L.

Myosotis palustris With.





II. RÉGION OURALIENNE



1o Vallée de la Chtchougor.



Ranunculus repens L.

Trollius europæus L.

Turritis glabra Br.

Sagina apetala L.

Geranium palustre L.

Hedysarum obscurum L.

Rubus arcticus L.

Rosa acicularis Lindb.

Alchemilla vulgaris L.

Sedum Rhodiola L.

Parnassia palustris L.

Epilobium palustre L.

—  alpinum L.

Linnæa borealis L.

Galium boreale L.

Valeriana officinalis L.

Aster sibiricus L.

Solidago Virgaurea L.

Achillæa Millefolium L.

Chrysanthemum bipinnatum L.

Antennaria dioica L.

Gnaphalium silvaticum

—  var. norvegicum.

—  supinum L.

Senecio cacaliæformis Schultz.

Cirsium heterophyllum All.

Hieracium alpinum L.

Campanula rotundifolia L.

Vaccinium Vitis idæa.

Cassiope hypnoides D.

Loiseuleuria procumbens L.

Diapensia Lapponica L.

Trientalis europæa L.

Pedicularis verticillata L.

Pedicularis sudetica Willd.

Euphrasia officinalis L.

Thymus Serpyllum L.

Polygonum Bistorta L., jusqu'à l'alt. de 900m (Telpos-Is).

Polygonum viviparum L.

Orchis incarnata L.

Veratrum album L.

Luzulea spadicea D. C., jusqu'à l'alt. de 900m (Telpos-Is).

Eriophorum angustifolium Roth.

Carex saxatilis Wahl, jusqu'à l'alt. de 900m (Telpos-Is).

Hierochloa borealis R., jusqu'à l'alt. de 900m (Telpos-Is).

Phleum pratensa L.

Calamagrostis Halleriana D. C.

Aira flexuosa L.

— var. montana jusqu'à l'alt. de 900m (Telpos-Is).

Festuca ovina L.

Equisetum silvaticum L.

Lycopodium Selago L., jusqu'à l'alt. de 900m (Telpos-Is).





2o Pérévalski-Sebka (609m).



Tanacetum norvegicum L.

Saussurea alpina D. C.

Empetrum nigrum L.

Slix Lapponum L.

Eriophorum vaginatum L.

Carex saxatilis Wahl.

Calamagrostis Halleriana D. C.

—  lanceolata Rolh.

Festuca ovina L.





III. SIBÉRIE



1o Vallée de la Sygva.



Thalictrum Kemense Fr.

Ranunculus reptans L.

—   pusillus Ledeb.

Nasturtium palustre R. Br.

Barbarea stricta And.

Erysimum cheiranthoides L.

Camelina sativa Fries.

Brassica Napus L.

Melandrium dioicum L.

Agrostemma Githago L.

Stellaria longifolia Muhl.

Spiræa Ulmaria L.

Comarum palustre L.

Sedum Telephium L.

Epilobium angustifolium L.

— palustre L.

Cicuta virosa L.

Linnæa borealis L.

Achillæa ptarmica L.

—   Millefolium L.

Artemisia vulgaris L.

Gnaphalium uliginosum L.

Cacalia hastata L.

Senecio nemorensis L.

Mulgedium sibiricum Less.

Cassandra calyculata Don.

Veronica spuria L.

—  longifolia.

Pedicularis palustris L.

Scutellaria galericulata L.

Chenopodium album L.

Rumex domesticus Hartm.





2o Vallée de la Sosva.



Erigeron acris L.

Luzula spadicea

— var. melanocarpa Ledeb.

Linaria vulgaris Mill.

Carex vesicaria L.








Liste des altitudes calculées par M. Chesneau, du Bureau cartographique
de la Librairie Hachette, d'après les observations
barométriques de M. Charles Rabot.




		Altitude.



	Maison du Volok entre 

la Vogoulka et la Volosnitsa
	108 mètres.



	Oust-Pojeg
	28 —



	Oust-Ilytch (village)
	28 —



	Confluent de la Petchora et de l'Ilytch
	20 —



	Chtchougor, près du Doronine Porog
	27 —



	— près de Dadia di
	38 —



	>— près de Klima di
	71 —



	— Cheur kirta
	78 —



	— Badia di
	128 —



	— Pied de la Peutchétiouk Parma
	153 —



	Sommet de la Peutchétiouk Parma
	490 —



	Chtchougor, confluent du Dourni Ieul
	159 —



	Petit lac dans la vallée du Dourni Ieul
	414 —



	Confluent de la Chtchougor et de la Volokovka
	162 —



	Thalboden de la Volokovka
	397 —



	Point culminant du col de l'Oural entre Europe et Asie
	494 —



	Station de Pérévalski
	360 —



	Sommet de la Pérévalski Sebka
	609 —



	Station de Sartoneninka
	172 —



	Factorerie de Liapine
	10 —






Températures observées dans les eaux de la Petchora
et de la Chtchougor.




		Air.	 Eau.



	27 juillet, 3 h. du s., Petchora
	
	+ 22°



	28 juillet, 9 h. mat., —
	+ 21°
	+ 19°,7



	28 juillet, 2 h. 30, —
	—
	+ 20°,8



	1er août, 8 h. du s., Chtchougor
	+ 15°,8
	+ 17°,2



	2 août, midi, —
	+ 18°,4
	+ 16°,5



	3 août, 8 h. mat., —
	+ 20°,5
	+ 15°,5



	3 août, 2 h., —
	+ 22°,8
	+ 16°,8



	4 août, midi, —
	—
	+ 17°,2



	5 août, 5 h. mat., —
	+ 18°,2
	+ 15°,2



	8 août, —
	+ 12°,5
	+ 13°






FIN







TABLE DES MATIÈRES





CHAPITRE I


DE PÉTERSBOURG A KAZAN


Routes conduisant à la Petchora.—Le Volga.—Mouvement
de la navigation.—Iaroslav.—Vologda.—Nijni-Novgorod.—Les
populations finnoises du Volga.—Les
Bulgares.—Lutte des Finnois contre les Russes.—La
colonisation slave.—Les Tatars 1



CHAPITRE II


KAZAN


L'Asie en Europe.—Progrès de l'industrie russe.—Climat
de Kazan.—Le faubourg tatar.—Vêtement des
Tatars.—Politique des Russes à l'égard des musulmans;
ses résultats 26



CHAPITRE III


EXCURSION AU PAYS DES TCHÉRÉMISSES


Aspect de la contrée.—Costumes et architecture tchérémisses.—Traces
d'influence scandinave.—Industries.—Mariage.—Art
indigène 40






CHAPITRE IV


LE PAGANISME EN EUROPE


La religion tchérémisse.—Ses dieux.—Prière tchérémisse.—Bois
sacrés.—Clergé tchérémisse.—Sacrifices.—Fêtes
religieuses.—Rites funéraires 60



CHAPITRE V


LES TCHOUVACHES


La poussière en Russie.—Architecture tchouvache.—La
foire de Tsévilsk.—Costume des Tchouvaches.—Visite
à un lieu de sacrifice.—Croyances et superstitions des
Tchouvaches 83



CHAPITRE VI


LES PERMIAKS


La Kama.—Perm.—Les Permiaks.—Costumes et habitations
de ces indigènes 102



CHAPITRE VII


DE TCHERDINE A LA PETCHORA


La Kolva.—La Vogoulka.—Les moustiques.—Les
embâcles de bois.—Le portage entre Vogoulka et
Petchora.—Les Zyrianes 118



CHAPITRE VIII


LA PETCHORA


Description générale du fleuve.—Importance historique
de cette région.—La Permie et la Iougrie.—Commerce
des Arabes et des Byzantins dans ces régions.—La
Petchora route d'exportation pour le commerce de
l'Orient.—Les Normands.—Traces d'influence scandinave
relevées chez les Permiaks et les Zyrianes.—Arrivée
des Novgorodiens.—Les Anglais à l'embouchure
de la Petchora.—Avenir de la région de la
Petchora 156






CHAPITRE IX


DESCENTE DE LA PETCHORA D'OUST-POJEG A OUST-CHTCHOUGOR


Les rapides.—La forêt.—Un village zyriane 172



CHAPITRE X


NAVIGATION SUR LA CHTCHOUGOR.—TRAVERSÉE DE L'OURAL
SEPTENTRIONAL


Les passes de l'Oural.—La route Sibiriakov.—Les
rapides de la Chtchougor.—Ascensions dans l'Oural 180



CHAPITRE XI


LA TRAVERSÉE DE L'OURAL


Les marais.—Ascension dans l'Oural.—Première rencontre
avec les Ostiaks.—Arrivée à Liapine 200



CHAPITRE XII


LES OSTIAKS


Séjour à Liapine.—Le village ostiak de Chékour-Ia.—Habitations,
costumes et vie des indigènes.—A la
recherche des idoles 209



CHAPITRE XIII


LA SYGVA ET LA SOSVA


Descente de la Sygva.—Un clan zyriane.—Un prince
ostiak.—Danse des indigènes.—Arrivée à Beriosov 241



CHAPITRE XIV


L'OBI


Bériosov.—Les marais.—L'Obi route commerciale.—Arrivée
à Samarovo 264






CHAPITRE XV


LA GRANDE ROUTE DE SIBÉRIE


Samarovo.—L'Irtich.—Tobolsk.—En tarentass.—Le
chemin de fer Transouralien.—A travers la Russie 297


APPENDICE 307



Coulommiers.—Imp. Paul BRODARD.







LIBRAIRIE HACHETTE & CIE




Collection de Voyages illustrés (form. in-16)



Chaque volume: broché, 4 fr.;—relié en percaline, 5 fr. 50



ABOUT (Ed.): La Grèce contemporaine.—1 vol.

ALBERTIS (D'): La Nouvelle-Guinée.—1 vol.

AMICIS (DE): Constantinople.—1 vol.

— L'Espagne.—1 vol.

— La Hollande.—1 vol.

— Souvenir de Paris et de Londres.—1 vol.

BELLE (H.): Trois années en Grèce.—1 vol.

BOULANGIER: Voyage a Merv.—1 vol.

BOVET (Mlle M.-A. DE): Trois mois en Irlande.—1 vol.

CAMERON: Notre future route de l'Inde.—1 vol.

CHAFFANJON: L'Orénoque et le Caura.—1 vol.

CHAUDOUIN: Trois mois de captivité au Dahomey.—1 vol.

COTTEAU (Edmond): De Paris au Japon a travers la Sibérie.—1 vol.

— Un touriste dans l'Extrême-Orient.—1 vol.

— En Océanie.—1 vol.

FARINI (G.-A.): Huit mois au Kalakari.—1 vol.

FONVIELLE. (W.): Les affamés du Pôle Nord.—1 vol.

GARNIER (Francis): De Paris au Tibet.—1 vol.

HUBNER (Comte de): Promenade autour du monde.—2 vol.

LABONNE: L'Islande.—1 vol.

LARGEAU (Victor): Le pays de Rirha.—1 vol.

— Le Sahara Algérien.—1 vol.

LECLERQ: Voyage au Mexique.—1 vol.

— La Terre des Merveilles.—1 vol.

MARCHE (Alfred): Trois voyages dans l'Afrique occidentale.—1 vol.

— Luçon et Palaouan.—1 vol.

MARKHAM: La mer glacée du pôle.—1 vol.

MONTANO (D.): Voyage aux Philippines.—1 vol.

MONTÉGUT (E.): En Bourbonnais et en Forez.—1 vol.

— Souvenirs de Bourgogne.—1 vol.

— Les Pays-Bas.—1 vol.

PFEIFFER (Mme Ida): Voyage d'une femme autour du monde.—1 vol.

RECLUS (Armand): Panama et Darien.—1 vol.

RECLUS (Elisée): Voyage à la Sierra de Ste-Marthe.—1 vol.

ROUSSET (L.): A travers la Chine.—1 vol.

SIMONIN: Le monde américain.—1 vol.

TAINE (H.): Voyage en Italie.—2 vol.

— Voyage aux Pyrénées.—1 vol.

— Notes sur l'Angleterre.—1 vol.

TANNEGUY DE WOGAN: Voyage du canot en papier le «Qui vive».—1 vol.

THOMSON (J.): Au pays des Massaï.—1 vol.

THOUAR: Voyages dans l'Amérique du Sud.—1 vol.

UJFALVY-BOURBON (Mme DE): Voyage d'une Parisienne dans l'Himalaya.—1 vol.

VERSCHUUR: Aux Antipodes.—1 vol.

WEBER (Ernest DE): Quatre années au pays des Boers.—1 vol.








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK A TRAVERS LA RUSSIE BORÉALE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/1508372313761410526_cover.jpg
CHARLES RABOT

A TRAVERS

LA RUSSIE BOREALE






