
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Essai d'éducation nationale, ou, plan d'études pour la jeunesse

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Essai d'éducation nationale, ou, plan d'études pour la jeunesse


Author: Louis-René de Caradeuc de La Chalotais



Release date: February 14, 2025 [eBook #75373]


Language: French


Original publication: Unknown: Unknown, 1763


Credits: J.-M. Mariot from files generously made available by the Bibliothèque nationale de France (BnF/Gallica).




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK ESSAI D'ÉDUCATION NATIONALE, OU, PLAN D'ÉTUDES POUR LA JEUNESSE ***









Notes du transcripteur :





Dans cette transcription, l’orthographe en usage lors de la
publication (1763) de l’ouvrage a été conservée.




De même, les variations d’accentuation (par ex. Grèce/Grece) et
d’orthographe (par ex. sçavoir/savoir, enfan/enfant, tems/temps, etc.)
au sein de l’ouvrage.




Les corrections typographiques ont porté seulement sur les mots
comportant à l’évidence des lettres erronées, manquantes ou inversées,
et sur la ponctuation absente.




Les notes en bas de page dans l’ouvrage original ont été regroupées à
la fin du texte (sous forme numérique).




Des notes critiques ont été ajoutées à la fin du texte
(sous forme alphabétique).




Un sommaire, absent dans l’ouvrage original, a été introduit au début
du texte.










ESSAI


D’ÉDUCATION NATIONALE,


OU


PLAN D’ÉTUDES


POUR LA JEUNESSE



par Messire
LOUIS-RENÉ DE
CARADEUC DE LA
CHALOTAIS,
Procureur-Général du Roi au Parlement de Bretagne.













Prologue




Du 24 Mars 1763, Chambres assemblées.





LE Procureur-Général du Roi entré à la
Cour, les Chambres assemblées, a dit :
MESSIEURS, un des
principaux objets de mes Réquisitoires du 7 Décembre 1761, & du 24
Mai 1762, étoit de vous porter à représenter à Sa Majesté combien il
est important de réformer les Colleges du Royaume & l’éducation
qu’y reçoit la jeunesse ; à la supplier d’ordonner aux
Universités & aux Académies de dresser un Plan d’Etudes, & de
composer les livres élémentaires propres à le remplir. Il paroît que
la Nation est pleinement convaincue aujourd’hui de la nécessité d’une
réformation générale dans la méthode ordinaire des Colleges. J’avois
eu l’honneur de vous dire que je me proposois de vous présenter un
Mémoire sur ces objets ; ils sont si importants, que je ne
cesserai jamais de les recommander à votre vigilance. Je remplis ma
promesse, & mon desir est que ce Mémoire réponde à votre attente
& à vos espérances. Je ne me suis pas borné à des vues générales
qui n’eussent servi qu’à nous éclairer sur nos abus ; je suis
entré dans quelques détails qui m’ont paru nécessaires pour y
remédier. J’ai mieux aimé vous offrir un ouvrage utile qu’agréable.
Mon but est de prouver qu’à la place d’une éducation qui n’étoit
propre tout au plus que pour l’Ecole, on peut en substituer une qui
forme des Sujets pour l’Etat. Ce sont ici les vues d’un Citoyen qui
vous demande, & à la Nation entiere, des éclaircissemens pour le
bien général de la Nation. Le Ministere public n’est étranger à rien
de ce qui est utile à l’ordre public, mais il n’a que des vœux à
former ; c’est au Roi qu’il appartient de prescrire ce qui doit
être fait, & c’est à vous, Messieurs, qui exercez la Police en son
nom, de faire exécuter, par l’autorité qu’il vous a confiée, ce qu’il
aura disposé par sa sagesse.






Je demande acte du dépôt que je fais d’un Mémoire sur l’éducation,
intitulé :

Essai d’Education nationale, ou Plan d’Etudes pour la Jeunesse.
Fait au Parquet, ce 24 Mars 1763.





Signé, DE CARADEUC DE LA CHALOTAIS :
Retiré, & sur ce délibéré,






LA COUR a décerné acte
au Procureur-Général du Roi du dépôt qu’il fait présentement sur le
Bureau, d’un Mémoire sur l’Education, intitulé : 

Essai d’Education nationale, ou Plan d’Etudes pour la Jeunesse.












SOMMAIRE







• 
Prologue




• 
Réflexions préliminaires sur l’utilité des Lettres, sur la mauvaise
maniere de les enseigner, & sur la qualité des Maîtres.




• 
Du nombre des Colleges & des Etudians.




• 
Quel est le meilleur plan d’études pour l’éducation de la jeunesse &
quelle méthode doit-on suivre pour remplir ce plan ?




• 
Principes d’un Plan d’études.




• 
De l’Education du premier âge, jusqu’à environ dix ans.




• 
De l’Histoire.




• 
De la Géographie.




• 
De l’Histoire naturelle & des Récréations physiques & mathématiques.




• 
Des Observations physiques, astronomiques ; des
Expériences & des Méchaniques.




• 
Des Mathématiques.




• 
Education des Enfans depuis dix ans.




• 
Ce que c’est que le goût, & quels sont les moyens de le former.




• 
Opérations & exercices du second âge.




• 
Continuation des Etudes du premier & du second âge. De l’Histoire
naturelle, des Récréations physiques & mathématiques, des
Méchaniques, &c.




• 
De la Géographie et de l’Histoire.




• 
De l’Histoire.




• 
De l’usage de l’Histoire.




• 
Des principes sur la certitude historique, ou de la critique.




• 
Des temps où l’on peut remonter dans l’Histoire.




• 
De la Critique.




• 
De la Critique & de la Logique.




• 
Regles de la Logique & de la Critique.




• 
De la Métaphysique.




• 
De la Logique des vraisemblances.




• 
De l’Esprit philosophique.




• 
De l’Art de l’Invention.




• 
De la Morale.




• 
Suite des Etudes du dernier âge.




• 
Du soin de la santé ; des affaires & de la Religion.




• 
Réflexions sur deux abus dans les Colleges.




• 
Avantages de ce Plan d’Etudes.




• 
Manière d’exécuter ce Plan.




• 
POST-SCRIPTUM













E  S  S  A  I



D’ÉDUCATION NATIONALE,



OU



PLAN D’ÉTUDES



POUR LA JEUNESSE,







Déposé au Greffe du Parlement de Bretagne, par Messire LOUIS-RENÉ DE CARADEUC DE LA CHALOTAIS, Procureur-Général du Roi.








Réflexions préliminaires sur l’utilité des Lettres, sur la mauvaise
maniere de les enseigner, & sur la qualité des Maîtres.





LEs Cours Souveraines se sont occupées,
depuis un an, des moyens d’établir dans les Colleges, des Sujets
capables d’instruire la jeunesse. C’est peu de détruire, si on ne
songe à édifier. Nous avions une éducation qui n’étoit propre tout au
plus qu’à former des Sujets pour l’Ecole. Le bien public, l’honneur de
la Nation, demandent qu’on y substitue une éducation civile qui
prépare chaque génération naissante à remplir avec succès les
différentes professions de l’Etat.




Je me suis proposé, dans ce Mémoire, d’en établir la nécessité, & d’en
indiquer les moyens. Pour en bien juger, il est peut-être nécessaire
de reprendre les choses de plus loin, de faire voir l’utilité des
sciences & des lettres, combien une bonne ou une mauvaise éducation
influent sur le bonheur ou sur le malheur d’une Nation, & d’examiner
en même tems ce qu’elle a droit d’exiger de ses Instituteurs.




Les sciences sont nécessaires à l’homme ; s’il a des devoirs à
remplir, il est important qu’il les connoisse : les connoître,
c’est posséder la plus utile de toutes les sciences ; c’est être
fort avancé dans la carriere où se forment les Citoyens utiles.
L’ignorance n’est bonne à rien, & elle nuit à tout. Il est impossible
qu’il sorte quelque lumiere des ténebres, & on ne peut marcher dans
les ténebres sans s’égarer.




Si les apologistes de l’ignorance ne prétendent préconiser que celle
qui conduiroit à un doute sensé & raisonnable, qui ne décide point,
parce qu’elle se connoît elle-même, ils auroient dû lui donner le nom
de science ; c’est en effet une science très-réelle &
très-estimable, que de savoir douter & apprécier son impuissance. Mais
je parle ici de l’ignorance proprement dite, qui est presque toujours
présomptueuse, qui décide, approuve & condamne avec une égale témérité
; & je dis que si on en compare les funestes effets avec l’abus des
sciences, la question est décidée. Il n’y a personne qui ne dise comme
moi, que l’ignorance nuit à tout, & qui ne forme des vœux pour le
rétablissement des bonnes études, afin de diminuer, autant qu’il est
possible, l’abus du savoir.




Les siecles les plus grossiers & les plus ignorans ont toujours été
les plus vicieux & les plus corrompus. Laissez l’homme sans culture,
ignorant & par conséquent insensible sur ses devoirs, il deviendra
timide, superstitieux, peut-être cruel. Si on ne lui enseigne pas le
bien, il se préoccupera nécessairement du mal. L’esprit & le cœur ne
peuvent rester vuides.




Abandonnons tous les paradoxes sur l’inutilité ou sur le danger des
sciences ; séparons les choses de l’abus qui peut s’y
trouver ; dirigeons les études vers la plus grande utilité
publique ; & en attendant que l’on sache si la société humaine
telle qu’elle est, si l’homme tel qu’il n’est pas, pourroient s’en
passer, travaillons à imprimer dans l’esprit des jeunes gens les
connoissances qui leur seront nécessaires pour remplir les différentes
professions, y travailler à leur bonheur, à celui des autres, &
contribuer par conséquent au bien général de la société.




On ne craint pas d’établir en général, que dans l’état où est
l’Europe, n’ayant point à redouter les invasions des Barbares, le
peuple qui sera le plus éclairé (toutes choses étant égales
d’ailleurs, ou même ne l’étant pas entiérement) aura toujours de
l’avantage sur ceux qui le seront moins ; il les surpassera par son
industrie, il les subjuguera peut-être par ses armes : toutes les
professions étant mieux remplies, les emplois mieux exercés, les
esprits plus cultivés & plus solides, les opérations publiques &
particulieres mieux concertées & mieux exécutées ; la discipline en
tous genres sera meilleure & mieux observée, l’administration
intérieure & extérieure plus sage, les abus seront moindres & plutôt
réprimés.




Il faut s’appliquer dans l’enfance & dans la jeunesse, sans quoi on
devient ordinairement incapable de s’appliquer le reste de sa vie. La
nature met de la différence entre les hommes (on n’en peut douter),
l’éducation en met peut-être davantage. Le talent est un don de la
nature ; mais il entre dans le talent bien apprécié, beaucoup de ce
qu’on appelle art acquis, habitude. S’il étoit possible de décomposer
le talent d’un Bossuet, d’un Corneille, d’un Racine, d’un la Fontaine,
on trouveroit à la vérité le fonds le plus riche, mais perfectionné
par un long & continuel exercice ; la culture ajoute toujours à la
bonté & à la fécondité du terroir. L’application sans talent ne fera
que des hommes médiocres ; le talent sans application ne produira
jamais des hommes supérieurs.




Supposer que la nature fait tout, que l’exercice & l’application
n’ajoutent rien aux talens naturels, c’est une maxime pernicieuse qui
entretient la nonchalance des bons esprits, & augmente le
découragement des médiocres. On reconnoît, par l’expérience, que
presque tous les hommes ne vont pas si loin qu’ils pourroient aller,
s’ils apportoient à ce qu’ils sont, une grande application. Il ne faut
pas s’y méprendre, tous ceux qui sont nés pour avoir de l’esprit, ne
sont pas gens d’esprit. Il est d’une utilité universelle, que l’on
soit convaincu dans toutes les professions qu’il est impossible de
bien savoir ce que l’on n’a pas bien appris.




Nier la force de l’éducation, c’est nier contre l’expérience la force
des habitudes. Que ne pourroit point une institution formée par les
loix, & dirigée par des exemples ! Elle changerait en peu
d’années les mœurs d’une Nation entiere ; chez les Spartiates,
elle avoit vaincu la nature même ; il y a un Art de changer la
race des animaux ; n’y en auroit-il point pour perfectionner
celle des hommes ?




Si l’humanité est susceptible d’un certain point de perfection, c’est
par l’institution qu’elle peut y arriver. L’objet du Législateur doit
être de procurer aux esprits le plus haut degré de justesse & de
capacité qu’il est possible, aux caracteres le plus haut degré de
bonté & d’élévation, aux corps le plus haut degré de force & de santé.




On ne doit pas espérer d’atteindre aisément à ce point de
perfection ; trop d’obstacles s’y opposent, sur-tout parmi
nous ; mais on doit toujours tendre au but, c’est le moyen d’en
approcher de plus près.




Les mœurs publiques d’une grande Nation ne sont pas toujours
bonnes ; la débauche trop universelle de la jeunesse, le luxe trop
répandu, le peu d’amour de la Patrie & du bien public, l’inquiétude
naturelle de nos esprits, la dissipation, l’oubli des devoirs
essentiels de sa profession, une multitude de causes connues,
s’opposent à la considération due au mérite & à la vertu, & qui en est
la plus flatteuse récompense. Sans la considération personnelle, toute
institution sera imparfaite, quand même les loix la favoriseroient.
Quid leges sine moribus vanæ proficiunt ?a disoit un des plus beaux & des meilleurs
esprits de l’Antiquité. [Horace 3, Od. 24.] Mais le
Gouvernement peut subjuguer les mœurs même ; les titres, les
honneurs, le blâme qu’il distribue, ont cours comme sa monnoie.




Les études publiques ne sont pas dirigées vers la plus grande utilité
publique ; c’est un fait dont la vérité est portée jusqu’à la
démonstration : heureusement la possibilité de les réformer, est
aussi-bien prouvée que sa nécessité. Il y a un nombre prodigieux de
vérités connues, éparses dans une infinité de livres, répandues dans
une infinité de têtes ; il ne s’agit que de les recueillir & de les
mettre en ordre, pour éclairer les Maîtres & les Instituteurs ; mais
puisque l’éducation péche dans le principe même, il faut reprendre
l’édifice dès le fondement.




Je ne répéterai point ici tout ce qu’on a remarqué de défectueux dans
la méthode ordinaire. La somme des lumières a beaucoup augmenté depuis
deux siecles ; ainsi il est facile de mieux faire que ceux qui
nous ont précédés ; mais nous ne devons pas oublier les services
qu’ils ont rendus à l’humanité. L’établissement des Universités & des
Colleges a banni l’ignorance grossiere ; & le plan d’études,
qu’on adopta, étoit peut-être le meilleur qu’il fût possible de suivre
alors. Dès le commencement du dernier siecle, l’Université desiroit
une réformation dans les études. Des circonstances plus heureuses
doivent déterminer aujourd’hui à corriger la mauvaise routine des
Colleges, & à chercher une maniere plus utile d’enseigner &
d’appprendre.




Notre éducation se ressent par-tout de la barbarie des siecles passés,
où l’on ne faisoit étudier que ceux que l’on destinoit à la
Cléricature ; où l’on n’avoit de livres que ceux qui étoient
copiés par des Moines ; où l’on étoit obligé d’envoyer à Rome
pour faire transcrire les Ouvrages de Ciceron ; où les Nobles
savoient à peine lire & écrire ; où les guerres & les pillages
rendoient les livres si rares & les études si difficiles ; où il
n’y avoit d’Ecoles que dans les Cathédrales & dans les Monasteres. La
Langue maternelle des François n’était alors qu’un jargon informe &
incertain : un Latin barbare s’étoit emparé des Ordonnances, des
Chartes des Rois, des Arrêts des Cours Souveraines. La Philosophie se
réduisoit à disputer sur les livres d’Aristote ; la Morale
n’instruisoit point l’homme de ses devoirs ; la Physique ne
rapportoit qu’à des causes chimériques, des effets qu’on ne songeoit
pas même à observer. A la place de l’Astronomie & de l’Histoire
naturelle, régnoient des Fables qui amenerent les délires de
l’Astrologie & des pratiques superstitieuses de Médecine. La Théologie
& la Jurisprudence n’aboutissoient qu’à des disputes d’Ecoles ou à des
opinions de Docteurs, parce qu’on abandonnoit les textes, faute de
critique, pour s’en rapporter à des sommaires ou à des gloses.




Si l’on voit des vertus sublimes & des talens éminens briller au
milieu des ténebres de ces siecles d’ignorance, c’est par un effort de
la nature seule, & qu’elle ne fait que rarement. Quels hommes qu’un
Abbé Suger, un Bertrand du Guesclin, un Barbasan, un Bayard, & dans
les tems moins reculés, un Connétable de Montmorenci, un Colbert, qui
n’avoient pas étudié ! Qu’on ne s’en étonne pas ; les idées
d’honneur & de vertus prédominent dans les ames supérieures, & les
sentimens sont bien au-dessus des connoissances acquises : il
doit paroître plus étonnant encore, qu’on ait fait des découvertes du
premier ordre dans ces tems de barbarie. Elles ont été le fruit du
génie dont le caractere propre est de percer les ténebres les plus
épaisses, & de s’élever même au-dessus des siecles éclairés. La
meilleure culture de l’esprit ne peut donner le génie, mais on doit
tâcher au moins d’établir une éducation qui ne l’étouffe pas.




Au renouvellement des lettres & des sciences, les ténebres qui
couvroient l’Europe depuis si long-tems, disparurent ;
l’Imprimerie fut inventée, des Colleges furent fondés, l’émulation fut
excitée, & on eut honte d’être ignorant ; mais l’éducation fut
trop concentrée dans les Colleges, & elle est restée presque toute
scholastique.




Les Lettres ne sont qu’une partie de l’institution d’une nation ;
l’institution a des vues plus étendues : elle est pour un Etat ce
qu’est l’éducation pour les Particuliers. Son objet est de rendre une
nation plus éclairée en tout genre, & par conséquent plus florissante.




Les lettres sont à la fois la nourriture des esprits, l’instruction &
l’ornement du monde. Platon & Ciceron, qui ont instruit leurs
contemporains, éclairent encore aujourd’hui l’univers ; & la
postérité la plus reculée profitera de leurs leçons. On doit regarder
les lettres dans un Etat, comme la source & l’appui des vertus
humaines & civiles. Malheur aux Nations, chez qui l’amour des lettres
viendroit à s’éteindre !




Elles ont reçu en France les témoignages les plus éclatants de la
protection de nos Rois ; & les établissemens qu’ils ont faits
pour assurer toute espece d’instruction, eussent été le fondement le
plus solide de la prospérité publique, si la premiere institution de
la jeunesse eût été bien dirigée. Les Universités, les Académies, les
Chaires de Langue, les Ecoles d’Hydrographie, tout sembloit concourir
à former des Citoyens distingués dans tous les genres. Le Monarque qui
nous gouverne, a encouragé les sciences, & a excité l’émulation en
envoyant des Observateurs au Nord, à l’Equateur, au Cap de
Bonne-Espérance, en fondant une Ecole Militaire ; mais
malheureusement des secours si précieux ne sont offerts qu’en
sous-ordre, si j’ose m’exprimer ainsi. La premiere institution
nationale est demeurée la même, & on y a tout asservi : elle est
restreinte par-tout à l’éducation des Colleges, & cette éducation a
été bornée à l’étude de la langue Latine. On n’acquiert dans la
plûpart des Colleges aucune connoissance de notre langue ; on n’y
apprend qu’une Philosophie abstraite qui ne peut être d’aucun usage
dans le cours de la vie ; qui ne renferme ni les principes de
Morale nécessaires pour se bien conduire dans la société, ni rien de
ce qu’il importe de savoir, étant homme. La Religion n’y est pas
enseignée avec plus de soin ; ensorte que la jeunesse quitte le
College sans avoir presque rien appris qui puisse lui servir dans les
différentes professions.




J’en appelle à l’expérience & au témoignage de la Nation, de ceux même
qui par préjugé soutiendroient la méthode ordinaire. Les connoissances
que l’on acquiert au College, peuvent-elles s’appeler des
connoissances ? Que fait-on après dix années qu’on emploie, soit
à se préparer à y entrer, soit à se fatiguer dans les cours des
différentes Classes ? Sait-on même la seule chose qu’on y a
étudiée, les langues, qui ne sont que des instrumens pour frayer la
route des sciences ? A l’exception d’un peu de Latin qu’il faut
étudier de nouveau, si l’on veut faire usage de cette langue, la
jeunesse est intéressée à oublier, en entrant dans le monde, presque
tout ce que ses prétendus Instituteurs lui ont appris. Est-ce-là le
fruit que la Nation devroit tirer de dix années du travail le plus
assidu ?




Sur mille Etudians qui ont fait ce qu’on appelle leur cours
d’Humanités & de Philosophie, à peine en trouveroit-on dix qui fussent
en état d’exposer clairement & avec intelligence les premiers élémens
de la Religion, qui sçussent écrire une lettre, qui pussent discerner
habituellement une bonne raison d’une mauvaise, un fait prouvé de
celui qui ne l’est pas.




Les Grecs & les Romains plus sages que nous & plus vigilans sur un
objet aussi important que l’éducation, ne l’avoient pas abandonnée à
des hommes qui eussent des vues & des intérêts différens de ceux de la
patrie ; elle étoit dirigée par des Législateurs ou par des
Philosophes capables de l’être. Solon n’eût jamais confié à des
Spartiates, à plus forte raison à des Ilotes1, l’éducation des
Athéniens & Lycurgue n’eût pas confié aux Athéniens celles des
Spartiates, Lorsqu’Antipater demanda à ces derniers cent cinquante
enfans pour ôtage, ils répondirent qu’ils aimoient mieux donner le
double d’hommes faits, de peur qu’une éducation étrangere ne corrompît
leurs enfans.




L’éducation devant préparer des Citoyen à l’Etat, il est évident
qu’elle doit être relative à sa constitution & à ses loix ; elle
seroit fonciérement mauvaise, si elle y étoit contraire : c’est un
principe de tout bon Gouvernement, que chaque famille particuliere
soit réglée sur le plan de la grande famille qui les comprend toutes.
Comment a-t-on pu penser que des hommes qui ne tiennent point à
l’Etat, qui sont accoutumés à mettre un Religieux au-dessus des Chefs
des Etats, leur Ordre au-dessus de la Patrie, leur Institut & des
Constitutions au-dessus des Loix, seroient capables d’élever &
d’instruire la jeunesse d’un Royaume. L’enthousiasme & les prestiges
de la dévotion avoient livré les François à de pareils Instituteurs,
livrés eux-mêmes à un Maître étranger. Ainsi l’enseignement de la
Nation entiere, cette portion de la législation qui est la base & le
fondement des Etats, étoit resté sous la direction immédiate d’un
Régime Ultramontain, nécessairement ennemi de nos Loix. Quelle
inconséquence, & quel scandale !




Sans approfondir toutes les conséquences qui résulte d’un abus si
énorme, doit-on s’étonner que le vice de la Monasticité ait infecté
toute notre éducation ? Un Etranger à qui on en expliqueroit les
détails, s’imagineroit que la France veut peupler les Séminaires, les
Cloîtres & des Colonies Latines. Comment pourroit-il supposer que
l’étude d’une langue étrangere, des pratiques de Cloître, fussent des
moyens destinés à former des Militaires, des Magistrats, des Chefs de
famille propres à remplir les différentes professions, dont l’ensemble
constitue la force de l’État ?




Nous sommes imbus des notions Monastiques qui nous gouvernent sans que
nous le sachions & sans qu’on s’en apperçoive. De petites pratiques de
dévotion (& pourquoi n’oseroit-on-pas le dire, puisque le sage & le
vertueux Abbé Fleury l’a dit) qui ne rappellent point les grandes
idées de la Religion, ont saisi les Chefs des Eglises.




De là ces Congrégations, ces Confrairies, ces Conventicules, qui
détournent les Chrétiens des lieux où ils doivent apprendre la
Religion, qui empêchent les Pasteurs de s’instruire assez solidement
pour être en état d’instruire les autres.




S’il est question d’Ecoles, de Colléges, dans l’instant les notions
mystiques s’emparent des personnes principales, & on ne parle que de
Communautés de Religieux ou au moins d’Ecclésiastiques, pour leur en
confier la direction. On doute si des Professeurs mariés peuvent
instruire les enfans. Quand on songe que dans le quinzieme siecle il
fallut une Ordonnance, & une Ordonnance d’un Légat du Pape2 en France pour permettre aux
Médecins de se marier, que peut-on penser de l’effet des préjugés
Ecclésiastiques ? On veut exclure ceux qui ne sont pas
célibataires des places purement civiles. Quel paradoxe ! Il
semble qu’avoir des enfans soit une exclusion pour pouvoir en élever,
que l’on prenne des précautions pour empêcher l’Etat de se peupler, ou
pour qu’il ne se peuple pas trop. Le bien de la société exige
manifestement une éducation civile ; & si on ne sécularise pas la
nôtre, nous vivrons éternellement sous l’esclavage du pédantisme.




Pourquoi faut-il en effet, que les Colleges soient administrés par des
Moines ou par des Prêtres ? Sous quel prétexte l’instruction dans
les lettres & dans les sciences leur seroit-elle exclusivement
dévolue ? Les Ecclésiastiques présenteront toujours le motif
d’instruire les enfans dans la Religion. Il est certain que de toutes
les instructions c’est la plus importante ; mais est-il vrai que
les seuls Ecclésiastiques puissent leur apprendre le Catéchisme, leur
enseigner le François & le Latin, expliquer Horace & Virgile ?




Il y a d’excellens Catéchismes imprimés ; il n’est pas nécessaire
d’être promu aux Ordres pour lire à des enfans ceux de Bossuet ou de
Fleury ; & l’on peut demander s’il est besoin d’en faire tous les
jours de nouveaux, ou de réformer si souvent ceux qui sont faits.
C’est dans le sein des familles chrétiennes, dans les instructions de
la Paroisse, que les enfans doivent prendre les élémens du
Christianisme. Les Eglises sont les véritables écoles de la Religion.
Les Jésuites, qu’on nommoit Ecoliers approuvés, & qui l’enseignoient,
n’étoient pas véritablement Ecclésiastiques, quoiqu’ils en portassent
l’habit. Au surplus, employer 40 ou 50 demi-heures par an à expliquer
bien ou mal le Catéchisme de Canisius, ce n’est pas ce que des
personnes instruites appelleroient enseigner la Religion.




Un Aumônier ou Chapelain dans chaque College pourroit suffir à cette
fonction, sous prétexte de laquelle les Ecclésiastiques prétendant
l’administration des Colleges comme un patrimoine exclusif.




Je ne dois pas oublier une remarque importante ; c’est que
présentement presque tous les hommes distingués dans les sciences &
dans les lettres, sont des laïques. On ne cesse de répéter qu’il n’y a
pas assez de Prêtres pour remplir les fonctions du Ministere
Ecclésiastique ; & pourquoi donc veut-on en faire des Professeurs
de Colleges & des Précepteurs ?




Une foule de Prêtres oisifs inondent les villes, tandis que les
campagnes sont dépourvues de Ministres. Ils ne veulent plus les
habiter ; & voilà qu’on leur cherche dans les Cités de nouvelles
places dont on puisse disposer, comme de titres de Bénéfices
amovibles. Une des maladies de l’Etat est que chacun veut avoir à ses
ordres des troupes qui ne soient pas à ses frais.




Pour professer les Lettres & les Sciences, il faut des personnes qui
fassent profession des Lettres. Le Clergé ne peut pas trouver mauvais
qu’on ne mette pas, généralement parlant, les Ecclésiastiques dans
cette classe. Je ne suis pas assez injuste pour les en exclure ;
je reconnois avec plaisir qu’il y en a plusieurs dans les Universités
& dans les Académies qui sont très-instruits & très-capables
d’instruire. Je n’omettrai pas les Prêtres de l’Oratoire, qui sont
dégagés des préjugés de l’Ecole & du Cloître, & qui sont Citoyens ;
mais je réclame contre l’exclusion des Séculiers. Je prétends
revendiquer pour la Nation une éducation qui ne dépende que de l’Etat,
parce qu’elle lui appartient essentiellement ; parce que toute
Nation a un droit inaliénable & imprescriptible d’instruire ses
membres ; parce qu’enfin les enfans de l’Etat doivent être élevés
par des membres de l’État.




Le droit exclusif qu’on voudroit accorder aux Prêtres séculiers &
réguliers, d’instituer la jeunesse, n’est pas le seul inconvénient qui
résulte des notions monastiques ; on peut en remarquer de nouveaux
jusques dans les détails de l’éducation des Colleges.




Chez les Réguliers, l’objet des exercices est plutôt de former les
Maîtres que d’instruire les Disciples. Dans les premières années, un
jeune Régent, qui n’est qu’un vieil Ecolier, acheve le cours de ses
études aux dépens d’autrui. Il surcharge ses éleves de thêmes qui lui
coutent peu à dicter, de longues & d’ennuyeuses leçons. Toute la peine
& tout le travail est du côté des enfans ; pendant ce temps il
s’occupe à ce qui peut lui être utile : il fait des collections,
des extraits ; il se prépare par des discours à la prédication,
ou à la direction par des lectures. Dès qu’il est formé & qu’il s’est
mis en état, par les connoissances qu’il a acquises, d’être utile aux
autres, il abandonne cet enseignement, & va remplir la vocation à
laquelle il est destiné pour la gloire & le profit de son Ordre.




L’administration des Classes se ressent de l’uniformité des
Cloîtres ; les corrections tiennent de la discipline claustrale,
& semblent faites pour abaisser les cœurs qu’il faudroit chercher à
élever. Toute cette manutention est triste & rebutante ; son
effet le plus ordinaire est de faire haïr l’étude pour toute la vie.
Des hommes faits résisteroient à peine à la vie sédentaire &
contrainte, à laquelle on assujettit les enfans. Il est contre la
nature, que dans un demi-jour ils demeurent assis pendant cinq ou six
heures. Il regne d’ailleurs dans les études qu’on leur fait faire, une
monotonie, qui les jette presque nécessairement dans l’indolence & le
dégoût. Toujours du latin & des thêmes ! Loin d’inspirer du goût
pour aucune Science, pour aucun Art, l’ennui & la sécheresse qui
accompagnent par-tout l’étude, donnent de la répugnance pour les
élémens de toutes les Sciences, de tous les Arts : aussi rien
n’est plus ordinaire que de voir les jeunes gens abandonner toute
lecture au sortir des Colleges. Le premier fruit de ce qu’on nomme
institution de la jeunesse, est de la laisser sans objet
d’application, dans l’âge où il seroit plus nécessaire de l’appliquer,
pour prévenir les dangers multipliés d’un loisir, que remplissent les
assauts des passions les plus fougueuses.




Comparons la sombre obscurité de nos classes à la gaieté du Portique &
du Licée. Parmi nous, un Régent presque enfant, qui revient l’esprit
frappé d’une extase de deux années, opprimé par le despotisme, opprime
d’autres enfans. Chez les Grecs, les jeunes gens se promenoient ;
ils prenoient dans ces lieux, s’il est permis de me servir de ce
terme, leurs leçons & leurs ébats ; ils conversoient avec les
Aristides, les Miltiades, les Platons, les Aristotes, les Xénophons,
les Démosthenes, &c.




Dans nos Colleges, nul amusement pour des esprits légers qu’il
faudroit plutôt réjouir par quelque diversité & par des études
agréables ; les seuls divertissemens sont des Enigmes, des
Ballets, des pieces dramatiques aussi ridiculement composées que
déclamées ; exercices d’autant plus méprisables, que la perte du
temps se réunit aux exemples du plus mauvais goût.




Des Maîtres habitués aux subtilités scholastiques, y exercent les
jeunes gens qui contractent l’habitude de disputer & de chicaner. Il
y en a qui dans le reste de leur vie semblent être toujours sur les
bancs de l’école.




Mais le plus grand vice de l’éducation & le plus inévitable peut-être,
tant qu’elle sera confiée à des personnes qui ont renoncé au monde, &
qui, loin de chercher à le connoître, ne doivent songer qu’à le fuir,
c’est le défaut absolu d’instruction sur les vertus morales &
politiques. Notre éducation ne tient point à nos mœurs comme celle des
Anciens. Après avoir essuyé toutes les fatigues & l’ennui des
Colleges, la jeunesse se trouve dans la nécessité d’apprendre en quoi
consistent les devoirs communs à tous les hommes ; elle n’a reçu
aucun principe pour juger des actions, des mœurs, des opinions, des
coutumes ; elle a tout à apprendre sur des articles si importans.
On lui inspire une dévotion qui n’est qu’une imitation de la
Religion ; des pratiques pour tenir lieu de vertu, & qui n’en
sont que l’ombre.




On a trop mis à l’écart le soin de la santé, les moyens de la
conserver, & les exercices du corps. On a négligé ce qui regarde les
affaires les plus communes & les plus ordinaires, ce qui fait
l’entretien de la vie, le fondement de la Société civile. La plupart
des jeunes gens ne connoissent ni ce monde qu’ils habitent, ni la
terre qui les nourrit, ni les hommes qui fournissent à leurs besoins,
ni les animaux qui les servent, ni les ouvriers & les artisans qu’ils
emploient ; ils n’ont même là-dessus aucun principe de connoissance.
On ne profite point de leur curiosité naturelle, pour l’augmenter. Ils
ne savent admirer ni les merveilles de la nature, ni les prodiges des
Arts. Ainsi ce qu’on leur enseigne, ce qu’on ne leur enseigne pas, la
maniere de leur donner des instructions & de les en priver, tout est
marqué du sceau de l’esprit Monastique.




Cet esprit qui n’a pour but que d’asservir toutes les facultés de
l’ame à l’observance d’une Regle Religieuse, ne pouvoit que donner des
bornes aux Sciences, & mettre, pour ainsi dire, entre elles un mur de
séparation. Ce n’est pas dans ces lieux, où l’étude des Sciences
utiles au monde est purement accessoire, qu’on pouvoit songer que les
vérités ont toutes un rapport entre elles ; qu’elles sont plus
aisées à saisir lorsqu’on a des points de jonction ; qu’il étoit
essentiel de les rapprocher les unes des autres, afin de les mieux
reconnoître, puisque c’est ordinairement le caractere des erreurs,
d’être isolées & inconséquentes.




Ce n’est pas d’une administration des Colleges, semblable à la
pratique de la Regle d’un Ordre Religieux, qui oblige également tous
les Membres, qu’on pouvoit espérer de diversifier l’instruction, & de
la rendre quelquefois différente, selon les personnes. Celui qui doit
commander un jour des Armées, ou qui est destiné aux premieres places
de la Magistrature, est élevé comme le fils d’un Major de Milice
Bourgeoise ou comme le fils d’un Praticien de village. Je ne me
plaindrois pas de ce que l’on donnât une bonne éducation aux petits
comme aux grands. Je regrette de ce qu’on en donne une également
mauvaise à tous.




Ce n’est donc qu’en nous délivrant de cet esprit Monacal, qui depuis
plus de deux siecles embarrasse les Etats policés, par des entraves de
toute espece, qu’on peut parvenir à établir une base d’éducation
générale, sur laquelle portent toutes les instructions particulieres.
Cette base ne peut être fondée que sur un systême lié des
connoissances humaines, comme l’a dit judicieusement, il y a plus de
quinze ans, l’Auteur des Considérations sur les mœurs,
puisqu’il est indispensable que toutes les parties de l’instruction
tendent au même but.






Du nombre des Colleges & des Etudians.





Tout se tient dans l’ordre moral, comme dans l’ordre physique ;
l’éducation des Particuliers & celle des Colleges, sont relatives à
l’institution d’une Nation, & à la constitution même de l’Etat.




Est-il Militaire ou Commerçant ? Est-ce une Monarchie, une
République, une Aristocratie, un Etat peuplé ou dégarni
d’habitans ? Il est évident que toute police générale, toute
opération politique, dépend d’un calcul exact des différentes
professions du Clergé, de la Noblesse, du Militaire, des Officiers de
Justice, des Commerçans, des Laboureurs, des Artisans, &c.




Par exemple, on demande s’il y a trop, ou trop peu de Colleges en
France. La résolution de cette question dépend de savoir s’il y a
assez de Laboureurs, assez de Soldats ; s’il n’y a pas trop de
Praticiens, s’il y a trop ou trop peu d’Ecclésiastiques, de Gens de
lettres ; en un mot, elle dérive de la proportion qui regne ou
qui doit regner entre les différentes professions combinées avec leur
utilité & leur nécessité. Sans entrer dans un détail qui seroit
inutile ici, & en supposant la proportion qui paroît fixée à un
centième pour le Militaire, par l’expérience des siecles & des
Nations, je réponds qu’il n’y a pas assez de Laboureurs dans un Pays
où il y a des terres en friche, & où l’État, assez riche par lui-même
pour exporter ses productions naturelles, importe souvent celles de
l’Etranger qu’il pourroit fournir.




L’excès n’est point à craindre dans une profession qui nourrit les
autres, & qui apporte continuellement des valeurs réelles dans l’Etat,
mais il est dangereux dans toutes celles qui ne créant aucune nouvelle
valeur, vivent par celle qui les crée.




Est-il besoin pour l’instruction des Peuples & pour le bien de la
Religion, qu’il y ait au moins deux cens cinquante mille Prêtres, ou
Religieux ou Religieuses dans le Royaume ?




Du temps du Pape Saint Corneille, il n’y avoit dans la Ville de Rome3 que quarante-six Prêtres, & en
tout cent cinquante-quatre Clercs, quoiqu’il y eut un peuple
innombrable ; il y en a maintenant plusieurs milliers. Il n’y en
avoit pas assez alors, ou il y en a trop présentement. Le nombre des
Ecclésiastiques s’est prodigieusement accru dans tous les Pays
Catholiques. Quelles fonctions ont-ils donc aujourd’hui qu’ils
n’eussent pas dans ces temps florissans de la Religion ?




L’instruction des Procès exige-t-elle ce nombre incroyable d’Officiers
& de Suppôts de judicature, qui désolent les Habitans des Villes & des
Campagnes. Seyssel, sous Louis XII, comptoit en France plus
d’Officiers de Justice, que dans tous les Royaumes de l’Europe
ensemble. Ce calcul étoit sans doute exagéré ; mais à quel point ce
nombre ne s’est-il pas augmenté depuis ?




N’y a-t-il pas trop d’Ecrivains, trop d’Académies, trop de
Colleges ? Autrefois il étoit difficile d’être sçavant, faute de
Livres : maintenant la multitude de Livres empêche de l’être. On
peut dire, comme Tacite : Ut multarum rerum, sic litterarum
intemperantia laboramusb.
Il n’y a jamais eu tant d’Etudians dans un Royaume où tout le monde se
plaint de la dépopulation : le Peuple même veut étudier ;
des Laboureurs, des Artisans envoient leurs enfans dans les Colleges
des petites Villes, où il en coûte peu pour vivre ; & quand ils
ont fait de mauvaises études qui ne leur ont appris qu’à dédaigner la
profession de leurs peres, ils se jettent dans les Cloîtres, dans
l’Etat Ecclésiastique ; ils prennent des Offices de Justice, &
deviennent souvent des Sujets nuisibles à la Société. Multorum
manibus egent res humanæ, paucorum capita sufficiunt.c




Les Frères de la Doctrine Chrétienne, qu’on appelle
Ignorantins, sont survenus pour achever de tout perdre ;
ils apprennent à lire & à écrire à des gens qui n’eussent dû apprendre
qu’à dessiner & à manier le rabot & la lime, mais qui ne le veulent
plus faire. Ce sont les rivaux ou les successeurs des Jésuites4. Le bien de la Société demande
que les connoissances du Peuple ne s’étendent pas plus loin que ses
occupations. Tout homme qui voit au-delà de son triste métier, ne s’en
acquittera jamais avec courage & avec patience. Parmi les gens du
Peuple il n’est presque nécessaire de sçavoir lire & écrire qu’à ceux
qui vivent par ces arts, ou à ceux que ces arts aident à vivre.




On sçait que dans une bonne institution on ne doit pas multiplier
l’espece des hommes qui vivent aux dépens des autres, & qu’il faut
contenir ces professions dans les bornes du nécessaire. Il semble que
dans la pratique on ait adopté la maxime contraire. Bientôt nous
n’aurons plus dans le Peuple que de misérables Artisans, des Miliciens
& des Etudians.




Ainsi il est plus avantageux à l’Etat qu’il y ait peu de Colleges,
pourvu qu’ils soient bons, & que le cours des études y soit complet,
que d’en avoir beaucoup de médiocres. Il vaut mieux qu’il y ait moins
d’Etudians, pourvu qu’ils soient mieux instruits ; & on les
instruira plus facilement, s’ils ne sont pas en si grand nombre.




Nous vivons de systêmes, d’inconséquences & de lieux communs. Il faut,
dit-on, faire le bien ; on n’en peut trop faire, ni trop le
multiplier. Les Colleges sont utiles & nécessaires, il ne peut donc y
avoir trop d’Etudians. Il est essentiel d’apprendre la Religion, il ne
peut donc y avoir trop de Couvens, de Congregations, trop de
Retraites, même pour des gens de la Campagne, pour des peres & des
meres de famille, qu’il est contre le bon ordre de faire quitter leur
maison & leur travail. D’un autre côté, le monde va-t-il mieux ?
la société es-elle mieux réglée ? la corruption n’est-elle pas
aussi grande & aussi universelle ? Comment accorder ces maux
qu’on ne peut se dissimuler, avec les lieux communs qu’on entend tous
les jours sur les mœurs plus pures de nos peres qui ne connoissoient
presqu’aucune de ces institutions ?




D’autre part, on soutient que les Colleges ne sont ni bien dirigés, ni
bien conduits, que les sciences y sont mal enseignées, & l’on ne peut
gueres s’empêcher d’en convenir : donc on doit supprimer les
Colleges & ne point enseigner les sciences. Les Livres, dit-on, sont
le fléau des enfans : on en conclut qu’ils n’en doivent lire
aucun. Ainsi s’établissent les opinions extrêmes. La vérité n’est
jamais outrée, la raison n’exagere point ; mais il y a une
infinité de personnes qui ne distinguent point la nuance des
couleurs : tout est blanc ou noir pour eux.




Il est bien étonnant que la politesse & les lumieres du dernier
siecle aient pu supporter une éducation aussi informe que la nôtre, en
la critiquant sans cesse. L’habitude qui conduit les hommes, la
routine des corps, une institution du seizieme siecle, qui n’avoit
jamais été réformée & qui étoit irréformable par principe, je le
repete, des idées Monastiques en eussent éternisé l’abus & le vice. Ce
que l’on fit dans les commencemens pour perfectionner l’éducation, la
rendit un peu meilleure alors. C’est précisément ce qui en a perpétué
les imperfections & les défauts.




Les Jésuites étoient convaincus que le plan d’études (Ratio
studiorum) dressé sous Aquaviva, dans le seizieme siecle, & le
foible opuscule de Jouvenci, étoient des chef-d’œuvres de
littérature. Attachés à de vieux préjugés, ils étoient les derniers à
les quitter, & ils s’opposoient à toute réformation ; ils
n’admettoient de Livres que les leurs ; ils n’ont commencé à
adopter le Cartésianisme, que quand les autres ont commencé à
l’abandonner.




On sort plus aisément des ténebres de l’ignorance, que de la
présomption d’une fausse science. La Russie en dix ans a plus avancé
dans la Physique & dans les sciences naturelles, que d’autres Nations
n’auraient fait en cent ans. Il suffit de voir les Mémoires de
l’Académie de Petersbourg. Peut-être que le Portugal qui réforme
entiérement ses études, avancera beaucoup plus que nous à proportion,
si nous ne songeons pas sérieusement à réformer les nôtres.




Dans les siecles derniers toute l’instruction étoit tournée vers
l’étude des Langues ; dans celui-ci la manie du bel-esprit s’est
emparé de la Nation, & a dérangé toutes les professions. La société
est peut-être devenue plus aimable pour quelques Particuliers ;
mais la société générale, l’Etat y a perdu. Son intérêt exige que
toutes les professions soient exercées par des hommes capables. Des
malades ne s’embarrassent pas que les ordonnances de leurs Médecins
soient en épigrammes. On cherche un Avocat qui sache les Loix, & non
un bel-esprit. En un mot, le bien de l’Etat demande que chacun
s’attache à sa profession ; & si les mœurs ne changent pas,
bientôt on ne professera plus véritablement que les arts méchaniques.




Le goût du bel esprit devenu une mode, a banni la science & la
véritable érudition, à laquelle on avoit tant d’obligation ; sur
le fonds de laquelle nos grands Hommes s’étoient formés, & qui est de
beaucoup trop négligée, pour ne pas dire méprisée absolument.




Il se peut faire qu’il y ait dans une Nation des Particuliers
très-habiles, & que le gros de la Nation soit peu instruit.




Ce sont les Colleges comparés, qui marquent la somme des lumieres
répandues dans les différentes têtes des Citoyens ; mais ce sont
les Mémoires des Académies, les bons Livres qui désignent les lumieres
de la Nation.




Que l’on compare nos Colleges, dont les méthodes sont vicieuses, avec
ceux d’Oxfort, de Cambrige, de Leyde, de Gottingue, qui ont des Livres
élémentaires mieux faits que les nôtres ; on verra qu’il est
nécessaire qu’un Allemand & un Anglois soient mieux instruits qu’un
François. Par la même raison il étoit impossible qu’un Romain bien
élevé, qui se façonnoit dans la conversation & dans la société d’un
homme respectable, qui plaidoit des causes, qui devenoit Edile,
Préteur, Augure, Consul ; qui présidoit au Sénat & commandoit des
Armées, ne fût pas un homme supérieur à nos Anglois & à nos François,
parce que c’est l’expérience seule qui peut former les hommes.




Mais quand on mettra nos Mémoires de l’Académie des Sciences, en
parallele avec ceux de Londres, de Leipsick, &c. nos bons Livres avec
ceux des Etrangers, on verra qu’un François qui sera mis de bonne
heure sur les bonnes voies, est aussi habile & peut-être mieux
instruit qu’un autre ; qu’il a plus d’ordre, de méthode & de
goût ; car il faut rendre justice à la Nation Françoise ;
elle sera tout ce qu’elle voudra être, ou tout ce qu’on voudra qu’elle
soit. Elle a dans tous les genres des exemples & des modeles à opposer
à ceux de l’Antiquité. Elle a eu ses Thémistocles, ses Miltiades & ses
Periclès, ses Demosthenes, ses Sophocles & ses Aristophanes ;
elle les aura encore quand on le voudra sérieusement. C’est l’Etat,
c’est la majeure partie de la Nation qu’il faut principalement avoir
en vue dans l’éducation : car vingt millions d’hommes doivent
être plus considérés qu’un million, & les Paysans qui ne sont pas
encore un Ordre en France, comme en Suede, ne doivent pas être
négligés dans une Institution : elle a également pour but que les
Lettres soient cultivées, & que les terres soient labourées ; que
toutes les Sciences & les Arts utiles soient perfectionnées, que la
justice soit rendue, & que la Religion soit enseignée ; qu’il y
ait des Généraux, des Magistrats, des Ecclésiastiques instruits &
capables, des Artistes, des Artisans habiles, le tout dans une
proportion convenable. C’est au Gouvernement à rendre chaque Citoyen
assez heureux dans son état, pour qu’il ne soit pas forcé d’en sortir.




Pour remplir ces différens objets, il n’est pas nécessaire que l’Etat
gêne les Particuliers ni la liberté des Citoyens ; il doit
seulement présider à tout, animer tout, lever les obstacles, donner
des facilités, des encouragemens à une Nation industrieuse ; &,
pour dire ce que je pense, une Nation comme la nôtre (je parle du
commun de la Nation) n’a besoin que d’être instruite. Nous avons une
infinité de Livres excellens, peu de Livres classiques & élémentaires.
Qu’il en soit fait pour les enfans & pour les ignorans, qu’on laisse
ensuite agir le génie, qu’on ne gêne pas la liberté des esprits, qu’on
inspire l’amour de la patrie & du bien public, & que les talens ne
nuisent pas à ceux qui les possedent, quand ils n’en abusent pas.




II y aura des Savans en France, quand la Science sera honorée, &
qu’elle ne sera pas toute tournée vers un objet de parti, de cabale &
d’intrigue, comme nous avons vu pendant un siecle l’Erudition
Ecclésiastique réduite à ce qu’on nommoit l’affaire du temps ;
ou, pour mieux dire, à celle du jour. Il y aura des professions quand
il y aura des apprentissages réels, & que l’application & les talens
meneront à la considération.




Il est aisé de voir que tous ces grands objets tiennent à la
Législation, mais il est bon de les remettre sous les yeux d’un
Gouvernement sage & prudent, pour marquer toute l’étendue qu’on doit
donner à une bonne Institution.




Ce seroit ici le lieu d’examiner à quel âge on doit faire entrer les
enfans dans les Colleges ; mais cela dépend de l’âge où l’on doit
les en faire sortir pour commencer l’essai des différentes
professions : & c’est encore une portion de la Législation qui
mériteroit d’être approfondie.




Est-il convenable que l’on s’inscrive à dix ou douze ans dans des
Rolles de Milices de terre ou de mer, uniquement pour gagner du tems &
obtenir la récompense d’un service que l’on ne peut faire ? C’est
une injustice évidente contre ceux qui servent en effet.




Les temps pour la Cléricature & pour la Magistrature, sont fixés par
les Loix ; & il semble que l’on n’ait considéré les
apprentissages que par rapport à ces professions, comme-si les autres
n’en avoient pas également besoin.




Je pense que l’on pourroit déterminer à peu près l’âge de dix ans pour
entrer dans les Colleges, & celui de dix-sept ans pour en sortir.
Dix-sept ans accomplis est l’âge où les Romains prenoient la robe
virile.




On ne parle jamais de l’institution, sans traiter la question de
l’éducation publique & de l’éducation particuliere ; mais si l’on
avoit de bons Plans d’étude & des Livres élémentaires, peut-être
verroit-on que celle-ci deviendroit aussi facile que l’autre, & en ce
cas il n’y auroit pas de comparaison à faire. Le lait de la mere vaut
toujours mieux pour les enfans que celui des mercénaires.




Un homme de beaucoup d’esprit5 a dit que le plus grand service que les Sociétés
Littéraires pussent rendre aux Lettres, aux Sciences & aux Arts, étoit
de faire des méthodes & de tracer des routes qui épargnassent du
travail & des erreurs, & qui conduisissent à la vérité par les voies
les plus courtes & les plus sûres.




Un jeune homme qui est sur les bonnes voies, en saura plus à
vingt-cinq ans qu’un autre à trente-cinq, si celui-ci n’a pas été bien
conduit.




Les études sont trop longues & trop difficiles, parce qu’elles sont
trop embarrassées d’inutilités ; cela est évident pour les
Colleges : voilà pourquoi en étudiant beaucoup on sait si peu de
chose. Quand on n’est pas dans le vrai chemin, plus on avance, moins
on arrive au terme : un bon guide épargnerait bien des longueurs.
Ce sont les inutilités & les faussetés qui sont longues & prolixes. Le
vrai a encore le mérite d’être plus aisément entendu ; c’est le
faux qui est inintelligible.




Il paroît que par rapport aux vues d’éducation, il y a dans le Public
de l’Europe même, une espece de fermentation qui doit naturellement
faire de bons effets ; elle en produira certainement chez nous, si
elle est soutenue & ménagée, si on ne se contente pas d’une
spéculation inutile, & si on n’oublie pas avant six mois ce qu’il
faudroit mettre en pratique dès-à-present.




Il s’agit de savoir s’il est possible de tirer de nos Colleges plus
d’utilité que l’on n’en tiroit. Je crois qu’il est facile de prouver
l’affirmative par des raisons & par des exemples, & c’est l’objet que
je me suis proposé dans cet Essai.




Je n’entrerai pas dans les détails qui seraient infinis, & j’exhorte
les Maîtres à lire tous les bons Livres sur l’Education6 & sur le choix des études. J’établis les
principes & la formule générale de l’éducation littéraire, les
opérations principales de chaque âge : je marque les bons Livres
élémentaires qui manquent à la société ; les conséquences & les
détails viendront s’y joindre d’eux-mêmes.






Quel est le meilleur plan d’études pour l’éducation de la jeunesse &
quelle méthode doit-on suivre pour remplir ce plan ?





On voit qu’il ne s’agit point ici d’un traité entier d’éducation, qui
demanderoit des vues plus approfondies, mais simplement du plan des
études que l’on pourroit substituer à celles des Colleges.




Je suppose dans tout ce Mémoire la distinction que l’Abbé Fleury a
établi des connoissances nécessaires, utiles & agréables, de celles
qui sont le plus généralement utiles, suivant la différence des
personnes.




Ces distinctions suffisent, pourvu que l’on ait soin de proportionner
les études à la différence des âges, d’en bien désigner le but, de ne
pas confondre les moyens avec la fin, les mots avec les choses, &
l’instrument avec l’art même ; pourvu que l’on marque avec
précision, en chaque genre, les bornes des connoissances au-delà
desquelles l’esprit humain ne peut atteindre ; & c’est ce qui me
paroît le plus essentiel dans un plan d’éducation.






Principes d’un Plan d’études.





Un plan est le dessein d’un édifice dans lequel il entre plusieurs
parties, qui doivent si correspondre & former un ensemble. Un Plan
d’études pour la jeunesse, c’est l’ordre, l’arrangement des
instructions, suivant lequel les connoissances qui précedent, doivent
servir à acquérir celles qui suivent, & concourir toutes au but & aux
vues qu’on s’est proposées.




Il semble que cette méthode ne devroit pas être un grand mystere. Les
principes pour instruire les enfans doivent être ceux par lesquels la
nature les instruit elle-même. La mature est le meilleur des maîtres.




Il suffit donc d’observer comment les premières connoissances entrent
dans l’esprit des enfans, & comment les hommes faits en acquièrent
eux-mêmes.




L’expérience, contre laquelle on philosopheroit en vain, apprend que
nous n’apportons en naissant qu’une capacité vuide, qui se remplit
successivement ; que pour introduire des notions dans les
esprits, il n’y a d’autres passages ouverts, que la sensation & la
réflexion.




Il paroît certain que l’homme ne commence à avoir des connoissances,
que lorsqu’il commence à faire usage de ses sens ; sa premiere
sensation est sa premiere connoissance.




Les enfans, non plus que les personnes avancées en âge, ne sont
capables de réflexions, qu’au moyen des idées acquises : les
idées abstraites supposent dans l’esprit, des connoissances avec
lesquelles elles puissent se lier ; on ne les appelle abstraites,
que parce qu’elles sont tirées des idées particulieres ; elles
doivent par conséquent en être précédées dans l’ordre de
l’enseignement, comme dans l’ordre de la nature. Vous ne feriez jamais
comprendre que le tout est plus grand que la partie à une personne qui
n’auroit pas auparavant une idée de la partie & du tout.




Ainsi le principe fondamental de toute bonne méthode, est de commencer
par ce qui est sensible, pour s’élever par degrés à ce qui est
intellectuel ; par ce qui est simple, pour parvenir à ce qui est
composé ; de s’assurer des faits avant de rechercher les causes.




Le plus sûr moyen d’instruire les autres, c’est de les conduire par la
route qu’on a dû suivre pour s’instruire soi-même : or chacun
peut connoître, par sa propre expérience, que les idées sont plus
faciles à proportion qu’elles sont moins abstraites & qu’elles se
rapprochent davantage des sens ; elles ont encore l’avantage
d’être déterminées par elles-mêmes : les notions abstraites au
contraire sont vagues, n’offrent rien de fixe à l’esprit, &
l’objet du Philosophe doit être de déterminer ses idées, & de les
fixer.




C’est donc une regle invariable d’inculquer par des exemples sensibles
& réitérés, les connoissances particulieres dont les maximes générales
& les termes abstraits supposent les impressions.




« Si l’on saisissoit les progrès des connoissances, dit un homme
qui en a bien démêlé l’origine (l’Abbé de Condillac), elles se
suivroient dans un tel ordre, que ce que l’une ajouteroit à celle qui
l’auroit immédiatement précédée, seroit trop simple pour avoir besoin
de preuves. De la sorte on arriveroit aux plus compliquées, & de
celles-là on descendroit sans peine aux plus simples : à peine
pourroit-on les oublier, ou du moins si cela arrivoit, la
liaison qui seroit entre elles, donneroit la facilité de les retrouver.




Par ce moyen, continue cet Auteur, on paroîtroit plutôt trouver des
vérités nouvelles, que démontrer celles qui sont déjà trouvées. On ne
convaincroit pas seulement les jeunes gens, on les éclaireroit ;
on les mettroit en état de se rendre raison de tous leurs progrès, &
d’en faire par eux-mêmes ; ils sauroient toujours où ils sont,
d’où ils viennent, où ils vont ; ils pourroient juger par
eux-mêmes de la route que le guide leur traceroit, & en prendre une
plus sûre, s’ils trouvoient du danger à la suivre. »




On doit autant étudier pour se former que pour s’instruire. Comment
est-ce que les hommes se forment & qu’ils acquierent des
connoissances ? C’est en voyant différens objets ; c’est en
écoutant les gens instruits, en expérimentant, en réfléchissant :
celui qui a plus vu, plus observé, plus réflechi, est le plus
habile ; celui à qui on a montré de meilleurs modeles, a le goût
le plus sûr ; c’est l’avantage que certains enfans ont sur
d’autres : il a passé sous leurs yeux un plus grand nombre
d’objets ; il y a plus de choix dans ceux qu’on leur a
montrés ; ils ont de meilleurs modeles, plus d’idées exemplaires.
Un homme qui n’auroit vu que des tableaux de Raphaël & du Titien, ne
se contenteroit pas de peintres médiocres.




Il s’ensuit de ces observations, que toute méthode qui commence par
des idées abstraites, n’est pas faite pour les enfans, & qu’elle est
contraire à la nature de l’esprit humain : cette seule
réflexion bannit les abstractions de tous les Livres élémentaires de
Grammaire, de Rhétorique, de Philosophie & de Religion.




Il s’agit de bâtir une maison, on doit d’abord amasser des
matériaux : il s’agit d’élever l’édifice des connoissances
humaines, il faut avoir les idées particulieres qui composent cet
édifice ; les faits, les observations, les expériences en sont le
fondement : c’est donc à les assembler, à se rendre ces objets
familiers, qu’on doit s’appliquer dans les commencemens.




Que les enfans voient beaucoup d’objets, qu’on les varie, qu’on les
montre sous plusieurs faces & à diverses reprises ; on ne peut
trop remplir leur mémoire & leur imagination de faits & d’idées
utiles, dont ils puissent faire usage dans le cours de la vie7, d. « La variété plaît sur-tout à cet
âge, dit l’Abbé Fleury ; les enfans étudient plus volontiers deux
heures durant, quatre matieres différentes, qu’une seule pendant une
heure. Une étude sert de divertissement à l’autre ; & plus elles
sont diverses, moins il est à craindre qu’elles se confondent. »
Un autre grand Maître dans l’art d’enseigner (s’Gravesande) dit dans
le chapitre 30 de sa Logique, « que ceux qui ont pris l’habitude
de ne considérer qu’une sorte d’idées, quelque habileté qu’ils
puissent y avoir acquise, raisonnent presque toujours mal sur d’autres
objets ». Il ajoute, que « pour acquérir de la flexibilité
dans l’esprit & de l’étendue, il faut s’être appliqué à plusieurs
choses différentes entre elles. »




Tout ce qu’on doit savoir, n’est pas contenu dans les Livres : il
y a mille choses dont on peut s’instruire par la conversation, par
l’usage et la pratique ; mais il n’y a que des esprits déjà un
peu formés, qui puissent profiter de cette instruction. L’homme est
fait pour agir, & il n’étudie que pour s’en rendre capable. L’esprit
d’étude dans le monde, seroit opposé à celui d’affaires ; mais on
entendra mal les affaires, si on n’a pas étudié. L’important est
d’acquérir les grands principes des connoissances les plus
ordinaires : l’expérience, qui est la meilleure leçon, achèvera
le reste. Si l’on n’a pas ces principes, le seul conseil que l’on
puisse prendre, c’est de suspendre son jugement : de tous les
préceptes de la Philosophie, c’est le plus universel.




L’étude doit être l’occupation de la jeunesse, & le délassement du
reste de la vie pour remplir utilement les intervalles de l’action.




Le premier âge n’est pas la saison des récoltes, c’est le tems de
semer & de faire des provisions : l’objet des études n’est pas
que les jeunes gens, au sortir de la premiere éducation, possedent les
idées formées de toutes les Sciences : ce seroit un projet
chimérique, un beau rêve ; mais il se peut faire aisément qu’ils
aient une teinture des principales, qu’ils aient acquis un grand
nombre de matériaux de connoissances, & qu’ils aient l’art d’en
acquérir ; art inestimable, & peut-être supérieur aux
connoissances mêmes.




Presque toute notre Philosophie & notre éducation ne roulent que sur
des mots ; ce sont les choses même qu’il importe de connoître.
Revenons au vrai & au réel ; car en soi la vérité n’est autre chose
que ce qui est, ce qui existe, & dans notre esprit ce n’est que la
connoissance des choses existantes.




Ce but est certainement plus juste, & le chemin pour y arriver, est
plus droit que le chemin tortueux par lequel les jeunes gens
n’arrivent qu’à la connoissance de mots ou d’abstractions.




Le moyen pour réussir, est d’exciter leur curiosité, d’aider l’esprit
& le génie, de donner du ressort à leur ame : c’est ce que l’on
ne fera jamais par des études abstraites, seches & ennuyeuses. Que ce
que vous leur présentez soit agréable ; piquez leur
curiosité ; flattez leur amour propre ; entretenez-les dans
la gaieté qui est naturelle à cet âge, & ne joignez pas aux études,
l’idée de labeur & de peine ; parmi les connaissances choisissez
celles dont on peut tirer plus de conséquences utiles, qui ont plus de
rapport à l’usage de la vie civile, aux mœurs & à la vertu ;
celles qui élèvent l’ame & l’esprit : préférez les opérations qui
ont plusieurs utilités à la fois ; répétez & approfondissez les
mêmes dans toute la suite de l’éducation, de sorte que depuis le
commencement jusqu’à la fin ce ne soient que les mêmes vérités, les
mêmes choses plus développées.




L’expérience fait voir qu’on oublie, au sortir du College, presque
tout ce qu’on y a appris. Pourquoi ? C’est que les connoissances
qu’on y a acquises ne sont point liées avec les notions
communes ; c’est que l’on ne retient bien que ce qui a été
souvent répété, & qu’il n’y a que la répétition des mêmes idées qui
puisse former des traces assez fortes pour les conserver long-tems.
L’expérience fait voir également qu’on n’oublie jamais ce qui est
gravé pendant l’enfance dans les fibres délicates du cerveau, par des
actes fréquens & réitérés. Il n’y a point d’enfant qui ait oublié à
jouer aux cartes.




C’est sur ces principes simples qu’est fondé le Plan que je propose.
Toute bonne méthode doit porter sur la nature de l’esprit humain & sur
des faits incontestables. Un Plan court peut contenir plus de choses
qu’un Plan allongé : ce qu’il y a de plus long, c’est
l’Histoire ; encore pourroit-on y faire beaucoup de
retranchemens. Toutes les sciences nécessaires à chaque homme peuvent
être resserrées en peu de volumes.




Une précaution nécessaire, c’est que l’on ne rejette pas, comme on
fait, toute la peine & tout le travail sur les enfans ; c’est en
quoi l’usage des Colleges est le plus vicieux, parce qu’il y a un trop
grand nombre d’Eleves dans une seule classe. C’est aux Maîtres à faire
travailler les enfans, mais ils doivent se charger de ce qu’il y a de
plus pénible ; & l’Etat doit soulager les Maîtres, autant qu’il
est possible, en faisant composer par des gens habiles des Livres
élémentaires & classiques.






De l’Education du premier âge, jusqu’à environ dix ans.





Les enfans n’ont point d’expérience, parce qu’ils n’ont rien vu ;
ils n’ont point d’attention, parce que la foiblesse de leurs organes
ne résisteroit pas à une tension soutenue sur le même objet ; ils
n’ont pas de jugement, parce qu’ils n’ont ni assez de matériaux dans
l’esprit pour les comparer, ni assez d’exercice & de force pour saisir
les détails sans lesquels toute comparaison manque de justesse. Ils
ont des sens qui sont les portes des connoissances ; de la
mémoire qui leur rappelle les choses absentes qu’ils ont vues ;
ils ont de plus la faculté de réfléchir sur leurs sensations, sur le
sentiment intérieur qui ne les abandonne jamais, non plus que les
autres hommes, & sur les représentations des uns & des autres,
c’est-à-dire, sur leurs idées.




Il ne s’agit que d’employer ces facultés pour fixer leur attention,
pour perfectionner leur jugement, & leur procurer l’expérience qui
manque à cet âge.




J’avoue qu’après l’effort inconcevable qu’ont fait les enfans pour
apprendre à parler, ce qui me paroît le plus difficile dans toute
l’éducation, c’est de leur apprendre à lire. J’ai peine à comprendre
comment on y parvient, sur-tout par la méthode qu’on emploie pour les
instruire. Si l’on fait attention aux différentes combinaisons, à la
multiplicité des opérations que cette étude exige, à la quantité de
sons inutiles ou impropres qu’on leur fait articuler : on
conviendra que ce n’est pas une chose aisée, quoiqu’elle soit commune,
& qu’il faut nécessairement ou que ce soit presque l’effet d’une
routine méchanique, ou que leur esprit soit déjà capable d’une
infinité de combinaisons, lorsqu’il s’applique à des objets sensibles.




Ce qui porteroit à supposer cette capacité dans les enfans, c’est le
peu d’effort avec lequel ils apprennent des jeux qui exigent des
combinaisons assez fines. Mais d’un autre côté on peut demander si
cette facilité ne viendroit pas plutôt de ce qu’ils ont les idées
particulieres de la chose qu’ils font, & qu’ils font avec plaisir.




Je remarque que tout ce que fait la nature, quelque compliqué qu’il
soit, elle le fait aisément ; dès que l’art survient, la difficulté
naît ; l’art est long & pénible. Apprendre à parler, apprendre une
langue par l’usage, cela se fait naturellement & facilement :
apprendre à lire, apprendre une langue par regles & par art, c’est
l’occupation de plusieurs années.




Ainsi ce seroit une matiere digne de la recherche des bons Citoyens &
de l’attention des Gouvernemens que de fixer une fois la méthode la
plus simple d’enseigner à lire & d’enseigner les langues. Ce seroit
épargner beaucoup de peine aux enfans, d’embarras aux peres & aux
maîtres ; ce serait ménager bien du temps pour l’acquisition des
connoissances réelles. Je crois, d’après plusieurs expériences
réitérées, que le Bureau Typographique est sans comparaison ce qu’il y
a de mieux pour la lecture.




Mais je suppose qu’un enfant sache déjà lire & écrire ; qu’il
sache même dessiner, ce que je regarde comme nécessaire, je dis que
les premiers objets dont on doit l’occuper depuis cinq ou six ans
jusqu’à dix, sont l’Histoire, la Géographie, l’Histoire naturelle, des
Récréations physiques & mathématiques ; connoissances qui sont à
sa portée parce qu’elles tombent sous les sens, parce qu’elles sont
les plus agréables, & par conséquent les plus propices à occuper
l’enfance. S’il est vrai que ces objets soient la base & les matériaux
de nos idées, le fondement de la vie civile, de toutes les sciences &
de tous les arts sans exception, il est évident que c’est par-là qu’on
doit commencer l’instruction.






De l’Histoire.


8






Est-il nécessaire de dire ici que les Histoires sont à la portée des
enfans, & de prouver dans le dix-huitième siecle une vérité connue il
y a deux mille ans. Mais l’esprit de paradoxe sait tout réduire en
problême : sous prétexte de procurer aux enfans une expérience qui
leur soit propre, on prétend les priver du secours de l’expérience
d’autrui, comme s’il étoit impossible d’allier l’une avec l’autre.




On veut qu’ils n’aient pas d’autre école que le monde ; & on leur
défend de voir le monde : on veut qu’ils n’apprennent leur chemin,
qu’en s’égarant.




Le mal qu’il y a dans ces instructions, n’est pas qu’elles soient
toutes fausses ; c’est au contraire dans le mêlange du vrai, que
réside l’inconvénient.




Personne ne peut nier ce principe incontestable, & qui n’est pas
nouveau, c’est que la premiere instruction doit commencer par les
choses sensibles, par des faits, par ce que l’on voit, ce que l’on
touche, ce que l’on pese, ce que l’on mesure, ce que l’on dépeint, ce
que l’on décrit.




Ce sont les faits de la nature, ceux de l’art & ceux des hommes :
je parlerai dans un moment des premiers ; je n’envisage
maintenant que les faits des hommes, ou ceux de l’Histoire. Le
spectacle de ce qui s’est passé dans le monde, n’est autre, à la
rigueur, que la représentation de ce qui se passe tous les jours dans
la place publique ; les enfans peuvent voir l’un aussi bien que
l’autre, si l’on sait diriger leur vue ; & il n’est pas besoin
d’une plus grande contention d’esprit. On sait qu’ils aiment avec
passion les Contes & les Histoires ; pourquoi les sévrer
entierement d’un plaisir auquel ils sont si sensibles ?




On ne sait que mettre entre les mains des peres, des meres, des
gouvernantes, pour les instruire à un certain âge, ou pour ne les pas
gâter : on leur lit des Contes de Fées ; on leur en fait
d’effrayans qui ont quelquefois des suites pour toute la vie :
pourquoi ne pas chercher à les instruire en les amusant ? Si la
plupart des Histoires sont au-dessus de leur capacité, est-ce une
raison pour ne les pas mettre à leur portée ? Ce seroit la faute
des Ecrivains. L’enfant qui entendra Le Petit Poucet, La
Barbe bleue peut entendre l’Histoire de Romulus & de
Clovis. Ils savent, aussi bien que les hommes avancés en âge,
qu’on ne doit faire de mal à personne ; qu’on n’en doit pas faire
au public qui est composé de plusieurs personnes ; que les
méchans, c’est-à-dire, ceux qui font du mal, sont dignes de
l’exécration publique. Ces maximes toutes simples suffisent pour
entendre presque toutes les Histoires & pour en juger.




Une autre raison décisive pour en occuper les enfans, est que si on
les laisse jusqu’à un certain âge sans en entendre parler, ils ne
pourront plus dans la suite en apprendre, ni en retenir aucune :
la chose deviendroit physiquement impossible. Ils se trouveroient à
l’égard de toute Histoire, dans le cas où nous sommes par rapport à
celles de la Chine & du Japon, qu’on a tant de peine à imprimer dans
la mémoire, parce que les noms des hommes, des villes, des fleuves
n’ont jamais frappé nos oreilles. Ils se trouveroient dans le cas où
sont la plupart des femmes qui se plaignent de leur mémoire, parce
qu’ayant peu lu dans l’enfance, les traces que font des objets tous
nouveaux, s’effacent presque dans l’instant. Qu’on essaie de faire
retenir à un jeune homme de la campagne, la suite des Rois depuis
François I, & l’on verra ce que l’on doit penser de la
proposition que je combats.




Il faut donc se résoudre à lire de l’Histoire aux enfans, ou à la
leur laisser ignorer pendant toute la vie. Il y a même des contes &
des récits d’aventures fabuleuses, je ne les exclurois pas, s’ils ne
donnoient pas des idées d’êtres ou de vertus imaginaires. Les Romans
nuisent en ce qu’ils ne décrivent que les foiblesses de l’humanité, ou
en ce qu’ils peignent les hommes tels qu’ils ne sont pas. On verroit
mal, si les yeux étoient faits comme des Microscopes. Ces narrations
fausses augmentent, diminuent, ou affoiblissent la nature. Presque
tous les tableaux de Roman ne sont point de grandeur naturelle.




Mais laissons les paradoxes métaphysiques, & ne craignons point de
leur préférer des maximes enseignées par tous les Philosophes de
l’univers, adoptées par tous les hommes d’Etat, & consacrées par la
pratique de toutes les Nations policées ; tâchons seulement de
rendre les Histoires utiles aux enfans, & d’indiquer ce qu’elles
doivent contenir.




Je voudrois que l’on composât, pour leur usage, des Histoires de
toutes Nations, de tout siecle, & sur-tout des siecles derniers ;
que celles-ci fussent plus détaillées ; que même on les leur fît
lire avant celles des siecles plus reculés ; qu’on écrivît des
vies d’Hommes illustres dans tous les genres, dans toutes les
conditions & dans toutes les professions ; de Héros, de Savans,
de femmes & d’enfans célebres, &c. qu’on leur fît des peintures vives
des grands événemens, des exemples mémorables de vice ou de vertu, de
malheur ou de prospérité, &c.




Il faudroit que l’instruction fût toute faite dans ces livres ;
qu’on n’y laissât presque rien à ajouter au Maître, & qu’il n’eût,
pour ainsi dire, qu’à lire & à interroger. Je desirerois qu’à la suite
de chaque Histoire, on plaçât des questions pour voir ce que l’enfant
auroit retenu, pour le redresser, s’il avoit mal entendu, ou s’il ne
s’était pas attaché au plus essentiel.




C’est la méthode du judicieux Abbé Fleury, dans son Catéchisme
historique : il en prouve l’utilité dans une Préface
très-philosophique, qu’on lit peu, parce qu’on ne lit gueres les
Préfaces, & sur-tout celle d’un Catéchisme.




Ces Livres & ces Histoires serviroient en même-tems à former le cœur
& l’esprit des enfans, & on pourroit y faire entrer une morale9 entiere à leur portée, non en
établissant, par des principes abstraits, les regles du juste & de
l’injuste ; mais en excitant ce sentiment qui est assez vif chez
eux, & qui le seroit également chez tous les hommes, s’il n’étoit pas
étouffé par le préjugé & par l’intérêt.




On pourroit ainsi les accoutumer de bonne heure à juger les hommes &
les actions : on leur inspireroit l’humanité, la générosité, la
bienséance, soit par l’éloge des hommes généreux & bienfaisans, soit
par la comparaison des grands exemples, de vertus ou de vices, de
Ciceron & de Catilina, de Neron & de Titus, de Sully & du Maréchal
d’Ancre. Des questions simples & des réponses courtes indiqueroient le
chemin ; leur esprit s’ouvriroit insensiblement, & se formeroit sans
effort à goûter ce qui est bien, & à détester ce qui est mal : ils
apprendroient par leurs exemples même, & par les jugemens qu’on leur
feroit porter sur leurs querelles particulieres, sur leurs actions,
qu’il ne faut pas faire à autrui ce qu’on ne voudroit pas qui nous fût
fait ; que l’on n’est véritablement grand que pour le bien que l’on
fait aux hommes ; & qu’il faut faire à autrui tout le bien que l’on
peut faire.




La morale des enfans, & même celle des hommes faits, se réduit presque
à ces deux points.10




Combien l’émulation des enfans ne seroit-elle pas excitée par la
lecture des vies d’enfans célebres ? Il est étonnant que depuis
Baillet, qui en a fait un Livre exprès, on n’ait pas suivi cette idée
pour leur inspirer l’amour si précieux de la distinction.




On a dit qu’il falloit préférer dans les études celles qui sont plus
utiles, celles dont on peut tirer plus de conséquences pour les
mœurs, pour la conduite de la vie, pour les affaires publiques &
particulieres : or il n’est pas douteux que les Histoires
modernes renferment à cet égard plus d’utilités que les Histoires
anciennes ; celles de l’Europe, plus que les Histoires de
l’Egypte & de la Chine ; les Histoires du pays, plus que les
étrangeres : c’est l’avis du savant Grotius qui avoit employé un
temps considérable à l’étude de l’antiquité11, e, & c’est celui de tous les gens sensés.




Un homme, de goût pourroit extraire des Livres des Antiquités
Egyptiennes, Grecques, Etrusques & Romaines, des Monumens de la
Monarchie Françoise, du Livre des Cérémonies religieuses, des Livres
de Médailles, de ceux qui traitent des mœurs des Nations en général &
en particulier, du Dictionnaire de la Bible, tout ce qui mériteroit
d’être retenu : on montreroit le plan des Villes célebres, des
Ports, des plus beaux édifices ; quelques ouvrages des meilleurs
Peintres, si cela étoit possible ; des estampes : enfin on
recueilleroit parmi les monumens anciens & modernes, ce qu’il y a de
plus curieux ; on pourroit y joindre une description très-simple.




Ces Histoires & ces Recueils, pour être utiles, devroient être
composés par des Philosophes. Ce n’est pas rabaisser la Philosophie,
que de lui faire parler le langage des enfans ; c’est en faire
l’usage le plus digne d’elle : & à quoi est-elle bonne, si ce
n’est à former le jugement de tous les âges ?




Plus il y auroit de volumes d’Histoires bien faites, plus la société &
les familles seroient instruites, plus les études seroient
préparées ; elles serviroient aux meres, aux enfans & à toutes
les générations. Duché en fit pour Saint-Cyr, dans le siecle
dernier ; l’Abbé de Choisy, pour Madame la Duchesse de
Bourgogne : elles sont agréables ; mais ces Ecrivains, comme
plusieurs du siecle passé, avoient peu de philosophie dans la tête.




Je suppose donc quelques volumes de pareilles Histoires composées par
des Philosophes.




On les feroit lire aux enfans, pour apprendre à bien lire.




Ils répondroient aux questions qui y seroient contenues, & par-là ils
s’accoutumeroient à juger.




On leur feroit raconter ces mêmes Histoires, pour leur apprendre à
parler.




Ce ne sont-là que les matériaux de l’Histoire : on réserveroit
pour le second âge l’arrangement des faits par la Chronologie, la
suite des Empires, les principes qui servent de fondement à la
certitude historique, & les usages innombrables de l’Histoire.






De la Géographie.





La Géographie ne doit jamais être séparée de l’Histoire : c’est
l’affaire des yeux & de la mémoire, & par conséquent une étude faite
pour les enfans. Mais il faudroit une Géographie à leur portée, qui
sans entrer dans un détail sec & ennuyeux (comme la Géographie de
Lenglet), les fît voyager agréablement dans les différentes contrées,
remarquant ce qu’il y a de principal & de curieux, les faits les plus
frappans, la patrie des grands hommes, les batailles célebres, tout ce
qu’il y a de plus remarquable, soit pour les mœurs & les coutumes,
soit pour les productions naturelles, pour les arts ou pour le
commerce.




On se serviroit du Recueil des voyages & de tous les Livres qui ont
été faits jusqu’ici : ce travail ne seroit ni long, ni pénible.




Lorsque les enfans seroient plus avancés, on leur feroit faire un
second & un troisieme voyage de Géographie historique, politique,
physique & mathématique, comme on le dira dans la suite.






De l’Histoire naturelle & des Récréations physiques & mathématiques.





Une autre étude spécialement propre aux enfans, est l’Histoire
naturelle & les Récréations physiques & mathématiques.




L’Histoire naturelle ne demande à cet âge que des yeux, de l’exercice
& de la mémoire : c’est une des plus utiles connoissances qu’ils
puissent acquérir, étant un des fondemens de l’Economie, de la
Médecine, du Commerce & de la politique même ; elle est aussi une
des plus agréables, & des plus faciles.




Il ne s’agit point encore de raisonner ni de découvrir des rapports &
des causes : il ne faut à cet âge que voir beaucoup & revoir
souvent, comme l’a dit un grand Maître. Qu’ils voient sans dessein,
même sans explication les productions diverses, les échantillons de
tout ce qui compose la terre : on doit les familiariser avec tous
ces objets, dont le commun des hommes jouit sans les connoître, & qui
se trouvent si souvent dans l’usage de la vie.




Le principal est de montrer d’abord les différens objets, de
l’Histoire naturelle, tels qu’ils paroissent aux yeux ; la
figure, avec une description précise & exacte, suffit. On pourroit
rendre les descriptions moins seches & plus agréables, en y mêlant
quelques faits, de la vie & des mœurs des animaux, de la culture & de
l’usage des plantes, de la propriété & de l’emploi des minéraux :
mais dans cette partie, on doit être sobre, éviter le trop grand
détail, & sur-tout écarter le fabuleux, que les Naturalises y ont mêlé
trop souvent.




Pour les conduire d’abord dans cette immensité d’objets, il ne doit
point être question de méthodes savantes, qui ne serviroient qu’à
apporter de la confusion : il suffit de s’en tenir à cette
premiere & grande division des trois regnes, l’animal, le végétal & le
minéral.




Pour les détailler, on suivra la maxime déjà posée plusieurs fois, de
s’attacher aux objets qui ont plus de rapport avec nous, qui sont les
plus nécessaires & les plus utiles.




On donnera la préférence aux animaux domestiques sur les sauvages, aux
animaux du pays sur les étrangers.




Dans les plantes, on préférera celles qui servent pour les alimens &
pour les remedes. Les enfans parviendroient insensiblement à
distinguer les parties d’un animal, des oiseaux, des poissons, des
insectes ; à savoir comment tous ces corps vivans croissent, se
nourrissent & se conservent : mais il seroit essentiel que
l’instruction n’allât point alors au-delà de ce dont ils pourroient
juger par la vue & par le tact.




Il en seroit de même pour les fossiles, les minéraux, les métaux, les
pierres & les différentes substances que la terre renferme.




On les montrera de suite, la figure d’un côté, & la description de
l’autre : quand on pourra y joindre les objets mêmes, l’image
sera plus nette & plus vive, l’impression plus durable. S’ils sont
présentés avec ordre aux enfans, ils se placeront naturellement dans
leur tête, suivant l’ordre même dans lequel ils en auront acquis la
connoissance. On leur nommera en même tems les Hommes fameux, tant
anciens que modernes, qui ont fait des découvertes dans les Sciences
relatives à ces objets, & qui, par des travaux souvent immenses, les
ont perfectionnées. Rendre un juste hommage aux talens, c’est faire
honneur à l’humanité ; ce seroit inspirer aux enfans de la
vénération pour les bienfaiteurs des Nations ; une louable
curiosité s’empareroit de leurs esprits ; peut-être feroit-elle
naître un jour l’émulation d’égaler & de surpasser ceux qui leur
auroient d’abord servi de guides.




Ce spectacle, quoiqu’ébauché, leur élevera l’ame, & fera croître leurs
idées. Il viendra un tems où, après avoir vu & revu plusieurs fois les
objets, ils commenceront à se les représenter en gros, & à s’en faire
eux-mêmes des divisions : le goût de la Science naîtra, & il
pourra être aidé alors par des méthodes & par des réflexions ;
mais il faut toujours commencer par des faits & par des descriptions
qui sont elles-mêmes des faits. Le Dessein serviroit à tous ces
usages, parce que les enfans se font un plaisir de copier ce qu’ils
voient.






Des Observations physiques, astronomiques ; des
Expériences & des Méchaniques.





Sous le titre de Récréations physiques, je comprends les observations,
les expériences, les faits de la nature les plus simples, les plus
frappans, & les plus faciles à retenir.




Je dois prévenir ici une objection facile à faire, & plus facile
encore à tourner en plaisanterie. On dira peut-être que pour faciliter
l’étude à des enfans, je veux qu’ils apprennent l’Histoire naturelle,
la Physique, les Arts & l’Astronomie.




Je réponds que l’objection ne pourroit être faite que par des
personnes qui n’auroient aucune teinture de ces sciences ; elle
seroit fondée, si je prétendois qu’on formât à cet âge des Physiciens,
des Astronomes & des Méchaniciens ; mais ce n’est pas ce que je
propose ; je prends pour exemple l’Histoire naturelle, & je dis
pour apprendre cette science, il faut d’abord distinguer les objets,
les appeller par leur nom, les reconnoître par la forme, la grandeur,
le poids, les couleurs, &c.




C’est-là une premiere opération nécessaire, mais qui ne suffit pas
pour former un Naturaliste.




Pour posséder cette science, il faut non-seulement connoître les
qualités sensibles, mais tout ce qui a rapport à la naissance, à la
production, à l’accroissement, au développement, aux usages de chaque
objet en particulier, son histoire raisonnée, en un mot tout ce que
des doctes Académiciens rassemblent dans leur savante Histoire
naturelle.




Il en est à peu près de même dans les Arts, dans la Physique, dans
l’Astronomie, &c.




Je conviens que des enfans ne sont point en état de comprendre les
secondes opérations, ni les raisonnemens qu’elles exigent ; mais je
soutiens que toute personne qui a des sens, est capable des premieres,
puisqu’elles ne consistent qu’à distinguer les objets & leurs
différentes parties, à les peser, à les mesurer, à remarquer leurs
couleurs, à dessiner leurs contours : tout ce qui ne demande que des
yeux, des mains & un très-simple calcul, n’est point au-dessus de la
portée de l’âge le plus tendre.




On ne prétend point démontrer à des enfans la divisibilité de la
matiere à l’infini ; mais un enfant de sept ans peut appercevoir
qu’un grain de carmin teint sensiblement dix pintes d’eau, & que par
conséquent il peut être divisé en autant de particules, qu’il y a de
petites gouttes de liqueur.




Qu’un grain d’or mis en feuilles, peut couvrir une surface de 50
pouces quarrés ; que chaque feuille d’un pouce quarré, peut se
couper en deux cens petites bandes, & chaque petite bande en deux cens
plus petites ; de sorte que chaque feuille ainsi divisée,
contient des parties presque innombrables.




Qu’une feuille d’or couvrant un cylindre d’argent, peut être applatie,
alongée & mise en un fil de 444 lieues. On découvre dans les liqueurs,
des animaux qu’on démontre géométriquement être 27 millions plus
petits qu’un ciron ; ces animaux ont des veines, des muscles, &c.
&, ce qui est plus petit encore, des liqueurs qui y circulent & qui en
entretiennent le jeu. (Hist. de l’Acad. des Sciences, 1718,
p. 9.)




On ne demande pas que la Méchanique soit enseignée aux enfans ;
mais on ne sauroit les accoutumer de trop bonne heure à voir les
machines simples qui produisent & facilitent le mouvement, à remarquer
les effets sensibles du levier, des roues, des poulies, de la vis, du
coin & des balances.




Les femmes considerent des ciseaux par leur matiere & comme un
bijou ; les ouvrieres, comme un outil pour couper : y
auroit-il de l’inconvénient que l’on fît considérer cet instrument aux
enfans, comme étant composé de deux leviers réunis par un clou qui
leur sert de point d’appui, & les deux branches tranchantes en dedans,
comme deux coins propres à diviser, lorsqu’ils éprouvent l’action des
leviers ?




Qu’on leur fît remarquer que plus le point d’appui est éloigné de la
puissance qui donne le mouvement, plus la force est grande, &c.




Il y a un livre assez imparfait, intitulé, Description abrégée des
principaux Arts & Métiers, & des instrumens qui leur sont propres, le
tout détaillé par figures. L’académie fait imprimer la description
des Arts : c’est un des plus beaux monumens que la génération
présente puisse laisser à la postérité.




Est-il au-dessus de la portée des enfans, de feuilleter ces Livres,
d’en dessiner quelques figures ? Seroit-il impossible d’avoir
dans un College une salle où l’on mît des modeles de machines en bois
ou en fer ? S’il y avoit dans cette salle des armoires garnies,
de quelques morceaux d’Histoire naturelle, ne demanderoient-ils pas
avec empressement à les voir ! Ils se promeneroient, ils
agiroient & acquerroient en même temps des connoissances.




On ne prétend point apprendre l’Astronomie à des enfans ; mais
seroit-il inutile de leur dire, par exemple, que le soleil est à
environ 34 ou 35 millions de lieues de la terre ; qu’il faudrait
vingt-cinq ans à un boulet de canon pour y parvenir ?




Que le diametre du cercle que nous parcourons en un an autour du
soleil est double, ou de 70 millions de lieues.




Que l’éloignement des étoiles est incomparablement plus grand.




Qu’en supposant égale au Soleil l’étoile Sirius, l’une des plus
grandes, des plus éclatantes, & vraisemblablement la plus proche, il
faudroit à un boulet de canon, pour y parvenir, 27 à 28 millions de
fois 25 ans.




Que l’on compte avec les yeux un peu plus de 1022 étoiles ; mais
qu’avec le télescope on en découvre dix & vingt fois davantage, dont
chacune est vraisemblablement aussi éloignée de l’autre, que le Sirius
l’est de nous.




Que la terre dans son mouvement journalier autour du Soleil, fait plus
de six cens mille lieues en une heure, quatre cens seize en une
minute ; qu’un boulet de canon ne pourroit faire que deux mille
six cens lieues en vingt-quatre heures ; qu’ainsi la terre va
cent cinquante fois plus vite qu’un boulet de canon.




Encore une fois je demande s’il y auroit de l’inconvénient à frapper
d’admiration & d’étonnement l’esprit des enfans par ces infiniment
grands & ces infiniment petits.




Quelle idée n’en résulteroit-il pas de l’Etre qui a produit toutes
choses ? & faudroit-il leur demander, à quelque âge qu’ils
fussent parvenus, Quis est qui creavit hæc ?f




Seroit-il nécessaire après ces connoissances inculquées de loin, de
les préparer à comprendre la pesanteur de l’air, son ressort, tous les
phénomènes que la Physique décrit, & tous ceux que la Chymie découvre
? Y auroit-il du danger à leur montrer que la viande où les mouches
déposent leurs œufs, se charge de vers ; & que celles où elles
n’en déposent pas, ne s’en charge point ?




Ce fait, dont les yeux sont témoins, ne les conduiroit-il pas à penser
que tout est organisé & a son germe ? N’en concluroient-ils pas
naturellement qu’un champignon est l’ouvrage de la Sagesse de Dieu,
ainsi que le monde ?




Y a-t-il dans les Livres d’Exercices spirituels des réflexions plus
pieuses que celles qui résultent de ces observations & de ces
expériences ?




Il seroit à desirer que les enfans fussent de bonne heure familiarisés
avec des globes, des Cartes, des Sphères, des Termometres, des
Barometres ; qu’ils eussent des étuis de Mathématique ;
qu’ils sussent faire usage de la regle, du compas, quand ce ne seroit
que pour se procurer un divertissement ; qu’ils apprissent qu’il
y a un art de rapprocher les objets les plus éloignés, d’appercevoir
ceux qui leur semblent imperceptibles.




Ils verroient avec le microscope ce qu’ils ne soupçonnoient pas sur la
tête d’une mouche, & dans la barbe d’une plume. Ces instrumens
seroient de nouveaux organes qu’on ajouteroit à leurs yeux, & qui leur
feroient découvrir de nouveaux mondes : ils manieroient la
machine pneumatique, & tous ces instrumens inventés par le génie, &
employés par l’art pour dévoiler la nature : ils se réjouiroient
avec des jeux d’Optique qui leur mettraient sous les yeux les monumens
des quatre parties de l’Univers.




Ils verroient les phénomènes de l’Electricité qui embarrassent les
Philosophes, & qui étonnent tous les hommes.




On leur feroit connoître le plus grand nombre d’objets qu’il seroit
possible : enfin tout sera bon, pourvu que tout soit exact. Je ne
propose de leur apprendre que des faits, des faits dont les yeux
déposent à sept ans comme à trente : je demande si ce sont là des
études pénibles, ou si ce sont des récréations, utiles & agréables.




Je passe aux Mathématiques.






Des Mathématiques.





Le préjugé commun a attaché à ces Sciences l’idée d’une grande
difficulté pour les enfans : & par qui cette difficulté est-elle
exagérée ? Par des gens qui dès l’âge de six ans leur mettent en
main la Grammaire, c’est-à-dire, la Métaphysique du langage ; un
tissu d’idées abstraites, difficiles à saisir par elles-mêmes, &
rendues inintelligibles par la façon dont elles sont présentées.




La coutume qui régit la multitude, avoit renvoyé les Mathématiques à
la fin des études, pour en prendre une légère teinture bientôt
effacée. Les lumieres de ce siecle, l’exemple & l’autorité des gens
capables ont ramené à l’avis des Anciens, de Pythagore, de Platon, qui
vouloient que personne n’entrât aux Ecoles, sans être initié à la
Géométrie : Socrate conseilloit d’apprendre les Mathématiques dès
l’âge le plus tendre. Platon Rép. Dial 7g. L’expérience &
le raisonnement prouvent que les enfans sont capables de s’appliquer à
ces Sciences.




La Géométrie ne présente rien que de sensible & de palpable, rien dont
les sens ne rendent témoignage. Les Géometres mesurent ce qu’ils
voient, ce qu’ils touchent, ce qu’ils parcourent : les sens sont
dans un perpétuel exercice ; & lorsque les sens ne suffisent pas,
la mémoire vient au secours pour conserver le souvenir d’une premiere
vérité, d’une seconde, d’une troisieme, &c. Nulle science n’est plus
assortie à la curiosité des enfans, à leur caractere, à leur
tempérament, qui les porte à être presque toujours en mouvement :
rien ne flatte davantage l’amour-propre, que de croire inventer
soi-même les figures que l’on construit, ou les problêmes que l’on
résout.




Je ne parle point de leur utilité par rapport aux besoins des hommes,
à la perfection de tous les Arts, aux secours qu’en tirent les
Sciences, & sur-tout la Physique ; le principal motif pour y
appliquer les enfans, c’est le grand avantage qu’elles ont de
perfectionner l’esprit.




La premiere qualité de l’homme, la plus nécessaire, celle qui s’étend
à toutes ses actions, à tous ses emplois, & qui étant jointe à la
droiture du cœur, qu’elle doit mettre en œuvre & conduire par sa
lumiere, fait toute sa perfection ; c’est la justesse de l’esprit.




Pour acquérir cette qualité, il ne suffit pas de savoir les regles qui
conduisent à la vérité ; il faut y joindre l’habitude de suivre
ces regles, & elle ne s’acquiert que par la pratique continuelle des
actes qui la produisent : or il est évident que par la méthode
que l’on est forcé de suivre dans l’étude des Mathématiques, on
pratique continuellement les actes qui forment cette habitude. Pour
apprendre & raisonner, il suffit de bien raisonner sans
discontinuation, c’est ce que l’on fait toujours & nécessairement dans
les Mathématiques. Il est très-possible & très-ordinaire de raisonner
mal en Théologie, en Politique ; cela est impossible en
Arithmétique & en Géométrie : si l’on n’a pas l’esprit juste, la
regle a de la justesse & de l’intelligence pour celui qui la pratique.




Les Mathématiques accoutument à l’esprit de combinaison & de
calcul ; esprit si nécessaire dans l’usage de la vie ; elles
donnent de l’aptitude à lier les idées, & c’est peut-être la plus
essentielle de toutes les dispositions ; car on ne voit
ordinairement dans tout le reste de la vie, que comme on a vu dans les
commencemens.




D’ailleurs qu’elle comparaison entre les idées claires des corps, de
la ligne, des angles qui frappent les sens, & les idées abstraites du
verbe, des déclinaisons & des conjugaisons, d’un accusatif, d’un
ablatif, d’un subjonctif, d’un infinitif, du que retranché, &c.
La Géométrie ne demande pas plus d’application que les jeux de Piquet
& de Quadrille.




C’est aux Mathématiciens à trouver une route qui n’est pas encore
assez frayée. On pourrait peut-être commencer par des récréations
mathématiques : mais celles d’Ozanam ne sont pas si claires que les
Elémens même, & ne sont pas si instructives.




M. Clairaut a donné des Elémens de Géométrie & d’Algebre dans l’ordre
que les inventeurs eussent pu suivre. Il a réuni les deux avantages
d’intéresser & d’éclairer les Commençans.




Telles sont les opérations que je propose pour le premier âge :
apprendre à lire, à écrire & à dessiner ; de la Danse, de la
Musique qui doivent entrer dans l’éducation de toutes les personnes
au-dessus du commun ; des Histoires & des vies d’Hommes illustres
de tout Pays, de tous siecles & de toute profession ; la
Géographie ; des Récréations Physiques & Mathématiques ; les
Fables de la Fontaine, qui, quoi qu’on en dise, ne doivent pas être
retirées des mains des enfans, mais qu’on doit leur faire toutes
apprendre par cœur. Du reste, des promenades, des courses, de la
gaieté, des exercices; & je ne propose même les études que comme des
amusemens.






Education des Enfans depuis dix ans.





Vers l’âge de dix ans, il seroit tems de commencer le cours de
Littérature Françoise & Latine, ou d’Humanités, & on continueroit en
même tems les opérations du premier âge.




Je joins ensemble l’étude des Langues Françoise & Latine :
Ciceron12, h conseilloit à son fils de réunir
l’étude du Grec & du Latin.




J’ajouterois pour ceux qui en auront le goût, l’étude du Grec qu’il
seroit très-utile de ne pas abandonner comme on a fait. Sans ces deux
Langues, il n’y a point de vraie ni de solide érudition. Je
conseillerois aussi l’Anglois devenu nécessaire pour les sciences, &
l’Allemand pour la guerre ; mais je ne parlerai point ici de ces
deux Langues.




On traite les Langues vivantes à peu près comme ses contemporains,
avec une forme d’indifférence & presque toujours
désavantageusement : ce sont les circonstances & le goût qui
doivent décider du tems ; on renvoye ordinairement cette étude
aux années qui suivent l’éducation.




Dans toute institution il faut donner le pas à la Langue
maternelle : elle est la plus nécessaire dans tout le cours de la
vie. Il est donc déraisonnable de la négliger, sous prétexte qu’on
l’apprendra toujours assez bien par l’usage.




L’expérience apprend qu’on ne la sait jamais parfaitement si on ne l’a
pas étudiée ; & il est honteux que dans une éducation de France
on néglige la Littérature Françoise, comme si nous n’avions pas des
modeles dans notre Langue. Les Grecs & les Romains cultivoient la leur
préférablement aux Langues étrangeres. De cent étudians il n’y en a
pas cinquante à qui le Latin soit nécessaire, & à peine en
compteroit-on quatre ou cinq, à qui il puisse être utile, dans la
suite, de le parler & de l’écrire. Il n’y en a aucun qui puisse avoir
besoin de parler ou d’écrire en Grec, de faire des Vers Latins ou des
Vers Grecs : il est donc contre la raison de dresser un Plan
d’éducation générale pour ce petit nombre de personnes.




Les Langues demandent de l’application & du travail ; &
quoiqu’elles ne soient qu’une disposition à une étude plus solide, il
faut s’y attacher avec ardeur pendant les premieres années, & éviter
le peu de conduite de la plupart de ceux qui s’appliquent aux
Belles-Lettres, & qui sont contraints d’apprendre toute leur vie à
parler & à écrire purement, parce qu’il n’y ont pas donné le tems
nécessaire dans les commencemens, ou qu’ils l’ont fait sans ordre &
sans principe. Mais il n’est pas inutile de fixer ce que j’entends par
Littérature : c’est ce que les Romains appelloient la Grammaire,
Grammatica. L’Abbé Gédouin dit que « l’on comprenoit à
Rome sous ce terme généralement tout ce qui concerne la Langue,
c’est-à-dire, non-seulement l’habitude de bien lire, une prononciation
correcte, une ortographe exacte, une diction pure & régulière,
l’étymologie des mots, les divers changemens arrivés à la Langue,
l’usage ancien & l’usage moderne, le bon & le mauvais usage, les
différentes acceptions des termes, mais encore la lecture &
l’intelligence de tout ce qu’il y avoit de bons écrits dans la Langue
maternelle, soit en prose, soit en vers. »




Telle étoit l’idée qu’on avoit à Rome & à Athenes des Maîtres de
Grammaire ou des Grammairiens, terme presque ignoble anjourd’hui, mais
qui étoit alors en honneur autant que la chose qu’il signifioit. Voilà
ce que les enfans venoient apprendre à leurs Ecoles, & ce qu’ils y
apprenoient en effet.




La Littérature Françoise & la Littérature Latine doivent marcher d’un
pas égal ; ainsi il seroit bon que les écoles du matin, par
exemple, fussent pour le François, & celles du soir pour le Latin,
jusqu’à la Philosophie qui doit, malgré le mauvais usage, être traitée
en François. Il se trouverait des enfans qui n’ayant besoin ni de
Latin ni de Grec, suivroient seulement celles de François : & je
ne regarderois pas comme un mal, que cet usage pût s’introduire.




Faut-il six ans pour apprendre deux Langues ? Deux ou trois
années d’Humanités suffisent ; une année de Rhétorique & deux de
Philosophie. On pourrait ajouter une Chaire de Physique expérimentale
& de Mathématiques. Peut-être seroit-il mieux de finir par la
Rhétorique, ou du moins de ne pas abandonner les Belles-Lettres
pendant la Philosophie.




Pour remplir les objets de la Littérature, il faut commencer par une
Grammaire générale & raisonnée, qui contienne les fondemens de l’art
de parler, qui donne une idée nette de toutes les parties du discours,
où l’on voie ce qui est commun à toutes les Langues, & les principales
différences qui s’y rencontrent.




On a une très-bonne Grammaire générale de Lancelot, avec les notes
d’un Académicien qui a autant de netteté & de justesse que de
goût ; il lui seroit plus aisé qu’à personne de la mettre à la
portée des enfans.




On doit compter pour un avantage considérable, d’apprendre tout par
principes : cette pratique rend l’esprit juste & accoutumeroit
les enfans à faire usage de leur raison dans les différentes fonctions
de la vie ; ce qui doit être le but de toutes les études.




Après ce premier degré, auquel il ne faut pas s’arrêter trop
long-tems, parce que l’usage est le meilleur maître en matiere de
Langues, on doit passer à la lecture des Auteurs, & la premiere
opération seroit de faire faire aux enfans sur un Livre François
qu’ils entendent, la construction des phrases, suivant les notions de
la Grammaire générale qu’ils auroient apprise, & de la Grammaire
Françoise qu’ils apprendroient en même-temps.




Ce seroit-là leurs premières leçons ; les secondes seroient un
abrégé de Grammaire Latine qui en marqueroit les différences avec la
Grammaire Françoise ; après quoi on les mettroit dans
l’explication du Latin13 : car je suppose avec les personnes
instruites14, que c’est par
l’explication qu’il faut commencer & continuer l’étude des Langues.




Il est naturel de penser que pour apprendre une Langue morte, on doit
imiter, autant qu’il est possible, la maniere dont les enfans
apprennent leur Langue maternelle, & celle que nous employons pour
apprendre les Langues étrangeres ; c’est l’usage, l’exercice &
l’habitude ; avec cette différence, qu’en apprenant une Langue
vivante, les idées des objets que l’on voit, se lient immédiatement
avec les noms qu’on entend prononcer ; au lieu qu’en étudiant une
Langue morte, la liaison des mots ne se fait qu’avec ceux de la langue
maternelle, & non avec les objets même : dans l’un, c’est le
signe de la chose; dans l’autre, c’est le signe du signe, ce qui cause
une double contention d’esprit.




Dans la seconde, ou même la troisieme année, il seroit tems, si l’on
veut, de joindre à l’explication & à la traduction des Auteurs Latins,
la méthode des thêmes. Il faut entendre avant de parler. On choisiroit
un Auteur bien traduit en François par un homme habile dans les deux
Langues, tels que Phedre, Terence, Saluste, quelques Livres de
Ciceron : on feroit traduire quelques morceaux choisis, on
compareroit le François avec celui du Traducteur. Quelque temps après
l’enfant mettrait la traduction en Latin que l’on corrigeroit sur le
texte original. Par-là le Disciple auroit Ciceron pour Maître de
Latin, & l’Abbé Mougaut, par exemple, pour Maître de François :
ce serait le moyen d’apprendre parfaitement les deux Langues.




Un Livre classique nécessaire seroit un recueil relatif à l’état
actuel de notre Langue, extrait des Remarques de Vaugelas, de
Bouhours, de Corneille, de Patru, Saint-Evremond, & tous ceux qui ont
écrit sur la Langue, avec les raisons de leurs décisions. Ce Recueil
seroit au moins aussi utile que les Particules de Turcelin, & seroit
d’un plus grand usage.




On commencerait par des Fables, par des Lettres, dont le discours est
moins figuré ; on auroit soin de parcourir tous les genres de
Littérature en vers et en prose, depuis l’Epigramme jusqu’à l’Epopée,
depuis les Lettres jusqu’au Discours public ; observant, autant
qu’il seroit possible, de joindre les Auteurs François & Latins, comme
Phedre & la Fontaine, Horace & Boileau, Homere & Virgile, avec le
Tasse & la Henriade, &c.




L’objet de cette étude, seroit d’inspirer aux jeunes gens le goût du
beau & du bon en chaque genre de Littérature, & celui des beautés
particulieres des Langues, sur-tout de la Langue Françoise.




Des Gens de Lettres ont prouvé qu’il est impossible de connoître
parfaitement les beautés d’une Langue morte ; mais s’il est
difficile d’appercevoir toutes les finesses de l’élocution de
Demosthene, de Ciceron, de Virgile, il est aisé de sentir les charmes
de leur éloquence, de reconnoître la maniere noble & grande dont ils
s’expliquent. On peut imiter les Auteurs sans parler leur Langue, & on
doit tâcher de traiter les matieres dans la sienne, de la même façon
qu’ils les traitoient dans la leur.




Ici il manque aux enfans un Livre de Préceptes qui les conduisent, &
dont ils fassent une continuelle application ; ou, pour mieux
dire, ce livre est fait, si les Maîtres sçavoient l’appliquer & le
mettre à la portée des enfans ; c’est le Cours des
Belles-Lettres, de M. le Batteux, où les regles sont si bien
éclaircies par des exemples.






Ce que c’est que le goût, & quels sont les moyens de le former.





L’art de parler a été formé en observant ce qui persuadoit & ce qui
nuisoit à la persuasion : de ces observations on a formé un corps
de préceptes & de regles; mais les préceptes seuls ne donnent jamais
le goût : tous ensemble ne valent pas, pour instruire, un ouvrage
de génie ; & comme l’a remarqué un génie supérieur (M. de
Voltaire) il y a plus à apprendre dans Demosthene, dans Ciceron, dans
Bossuet, que dans toutes les Réthoriques : ce sont-là les Maîtres
de l’art. Je citerai parmi ces grands modeles l’Auteur même de cette
réflexion, quoiqu’il soit vivant. Quand il est question de Science &
de Littérature, il faut que la jalousie contemporaine se taise, &
l’on doit parler le langage de la postérité.




Les préceptes de tous les arts sont aisés & simples, ils sont pris
dans la nature & dans la raison ; l’important n’est pas de les
connoître, quoique ce soit quelque chose, mais d’en faire
l’application.




Le goût est un discernement prompt, vif, & délicat des beautés qui
doivent entrer dans un ouvrage ; il naît de la sagacité & de la
justesse de l’esprit, & par conséquent c’est un don de la
nature ; mais il se perfectionne par l’étude & par
l’exercice : il apperçoit les beautés & les défauts ; il les
compare, les balance & les apprécie par un examen si fin & si prompt
qu’il paroît être plutôt l’effet du sentiment & d’une espece
d’instinct, que de la discussion.




Le goût peut être regardé comme un sens ; puisqu’il agit comme les
autres sens. Nous avons par la vue le sentiment des objets, sans
sçavoir comment ce sentiment est produit en nous.




Il en est de même de ce que l’on appelle le goût : nous jugeons
naturellement de ce qui est beau, & ce jugement naturel se forme dans
notre esprit, de même que si nous sçavions la cause & l’origine du
plaisir que nous sentons ; si nous avions présentes les regles
invariables du beau, & que sur toutes ces connoissances, nous fissions
en un instant une infinité de raisonnemens qui en seroient le
résultat.




On ne peut pas donner le sentiment de la vue à un aveugle, mais Locke
prouve que les enfans apprennent à voir, ou, pour mieux dire, à juger
par la vue, de la distance des corps & de leur figure.




Le goût ne differe pas des autres sens, l’organe ne se peut
acquérir ; il doit être fort grossier dans ceux qui n’en ont pas
souvent fait usage ; mais il peut être perfectionné par
l’exercice.




Le goût sans regle & sans raisonnement, seroit un mauvais guide, le
raisonnement sans goût, seroit un guide encore plus trompeur.




On demande si c’est par le sentiment, ou par la discussion, qu’on doit
juger des ouvrages d’esprit ; question qui a causé de grandes
disputes, & qui pourroit bien n’être qu’une dispute de mots. Le
sentiment est nécessaire ; sans lui, on se fait des regles
fausses. La discussion est nécessaire aussi, & il faut du sentiment
pour la bien faire ; ainsi il paroît qu’une de ces voies rentre
dans l’autre. Tout ce que peut faire le raisonnement, c’est de
justifier le sentiment du goût, comme la Méchanique démontre les
mouvemens d’un Danseur de corde : mais la Méchanique n’apprend
point à danser ; il faut de l’usage, de l’exercice & de
l’habitude.




Le moyen de former le goût, est donc d’examiner les principes & les
regles, de s’exercer à juger, à comparer ; de lire les bons
Critiques, & sur-tout d’étudier les grands Maîtres.




Veut-on donner à un jeune homme le goût de l’Epopée, qu’il lise
Homere, Virgile, le Tasse, la Henriade ; qu’il fasse d’abord
l’analyse de chaque chant, & ensuite l’analyse du tout ensemble ;
il examinera le sujet du Poëme, l’invention, la distribution ; il
verra comment chaque partie est traitée ; il fera une attention
particuliere à la Poésie de style ; il se rendra le sujet, le
plan, l’ordre & les détails familiers ; qu’il lise ensuite
quelques réflexions sur le Poëme épique. Qu’il s’exerce de la même
maniere dans tous les genres, & il acquerra infailliblement du goût,
ou il doit être déclaré incapable d’en avoir.




L’Auteur de la Henriade dit que l’on reconnoît l’esprit des jeunes
gens au détail qu’ils font d’une Piece nouvelle qu’ils viennent
d’entendre ; & il ajoute avoir remarqué que ceux qui s’en
acquittoient le mieux, ont été ceux qui depuis ont acquis le plus de
réputation dans leurs emplois ; tant il est vrai, dit-il, qu’au
fond l’esprit d’affaires & le véritable esprit des lettres, est le
même.




On doit appliquer cette pratique utile, à tous les ouvrages
d’esprit ; après un Sermon, un Plaidoyer, une Tragédie, une
Comédie, faire exposer en termes clairs le sujet, le plan, l’ordre, les
preuves du Discours, l’intrigue de la Piece ; remarquer ce qui a
paru le mieux ou le moins bien prouvé ; saisir le mérite ou le
vice général du style : c’est, ajoute le même Auteur, ce qui est
fort rare chez les gens de lettres même.




Un moyen pour connoître les beautés & les défauts des Auteurs, est de
les comparer ensemble ; on a imprimé Despreaux avec les passages
qu’il avoit imités des anciens. Dans le Théatre des Grecs, un du petit
nombre des ouvrages de goût qui soient sortis des Colleges, on a
rapproché quelques Tragédies modernes, des anciennes. On devroit
imprimer les Auteurs avec ces sortes d’imitations ; ce seroient
les meilleurs commentaires ; les autres ne sont souvent que des
scholies de Grammairiens ou de Savans sans goût.




Quand les bons Auteurs modernes ont traité les mêmes sujets en prose
ou en vers, il seroit très-utile d’en faire la comparaison ; ces
parallèles formeroient le goût des jeunes-gens ; sur-tout si on les
accompagnoit de réflexions sur chaque genre de littérature.




On leur feroit lire avec attention toutes les bonnes critiques qui ont
été faites des bons ouvrages ; celle du Cid, par
l’Académie ; celle du Livre de Bouhours, par Barbier
Daucour ; l’Examen de l’Epître dédicatoire du premier
Dictionnaire de l’Académie, qui est à la page 122 des Remarques de
l’Abbé Dolivet sur Racine ; ces Remarques & les Réponses qui y
ont été faites ; celle du fils de Racine sur les Tragédies de son
illustre pere ; de pareilles Remarques sur Corneille ; les
Examens que le grand Corneille a faits de ses Pièces même ; celui
que promet M. de Voltaire ; le Livre imprimé en 1750, intitulé,
Connoissances des beautés & des défauts de la Poésie & de
l’éloquence dans la Langue Françoise ; l’Examen des trois
Epîtres de Rousseau ; quelques Observations de l’Abbé
Desfontaines ; toutes les Préfaces & les Dissertations de M. de
Voltaire ; les Conseils à un Journaliste, qui valent seuls un
Traité complet.




De jeunes-gens qui auroient lu ces ouvrages avec réflexion,
remarqueroient d’un coup d’œil toutes les fautes de langage dans les
Auteurs qu’ils liroient, & ils n’en feroient pas. Savoir sa Langue, ce
n’est pas un petit mérite; & on ne peut négliger la diction, sans
avoir en même tems de l’indifférence pour les pensées même.




On les sera ressouvenir que pour apprendre la Langue, trois choses
sont nécessaires ; le commerce des gens instruits, la lecture des
bons Auteurs, & celle des Livres qui ont traité de la Grammaire.




Ils liront les Tropes de M. du Marsais, ouvrage très-philosophique de
Grammaire & de Rhétorique ; la Préface de la Traduction de
l’Orateur de Ciceron, par l’Abbé Collin, qui suffit pour les
préceptes ; le Traité des Etudes de Rollin, & ils en suivroient
les pratiques ; les Livres de M. de Fénelon sur
l’Eloquence ; le Cours de Belles-Lettres de l’Abbé le
Batteux ; les Réflexions de l’Abbé Dubos ; les Réflexions &
Remarques de Gillet ; la Prosodie de M. l’Abbé Dolivet, &c.




J’ajoute une réflexion sur le goût des Lettres, indépendamment des
Langues. Cette fleur de littérature est utile à toute personne qui
veut cultiver son esprit ; elle ne s’acquiert que dans la
jeunesse, & elle manque à tous ceux qui n’ont pas été bien élevés, qui
ont mal lu, ou qui n’ont pas lu avec attention les bons modeles.




C’est peut-être l’Atticisme des Grecs, l’Urbanité Romaine & le goût
François ; Quintilien l’appelle une teinture d’érudition puisée
dans le commerce des personnes instruites : Sumptam ex
conversatione Doctorum tacitam eruditionemi.




On reconnoît aisément si un homme a l’esprit cultivé, à sa façon de
s’exprimer, de juger, de parler, d’écrire : souvent une allusion,
la citation d’un vers connu, annonce la culture de l’esprit, & on
distingue facilement l’homme qui a vécu dans la compagnie des bons
Auteurs, comme dans le monde, celui qui a vécu dans la bonne compagnie.




Après ces observations, est-il tolérable d’entendre demander par des
ignorans, ou par des imbéciles, ce que feroient des enfans, si on ne
les occupoit pas, soir & matin, de thêmes, de particules, de
prosodies, des vers grecs & latins, d’amplifications, de figures de
rhétorique.






Opérations & exercices du second âge.





Les opérations de cet âge, relatives à la littérature françoise &
latine, seroient, outre celles que j’ai marquées, quelques
compositions que je vais indiquer.




Mais j’observerai auparavant une chose essentielle & des plus
importantes dans toute l’éducation ; c’est de ne jamais faire
faire à de jeunes-gens aucune composition, que sur des sujets dont ils
aient auparavant une connoissance suffisante ; ce seroit les
faire travailler dans le vuide, les accoutumer à parler sans idées, à
s’exprimer par des lieux communs, à employer beaucoup de paroles pour
dire peu de chose ; ce qui leur gâte l’esprit & leur corrompt le
goût pour toute la vie.




Ainsi je voudrois proscrire entiérement ces amplifications puériles,
ces amas de figures de commande, ces paraphrases où l’on dit en dix
vers, ce qu’Horace ou Boileau ont dit en quatre.




Quelles peuvent être les idées d’un jeune-homme à qui on donne pour
sujet d’amplification, la harangue de César à ses Soldats dans les
champs de Pharsale : il ne connoît ni César, ni Pompée, ni les
Romains, ni les intérêts, ni la force, ni la foiblesse des deux
partis. Le Régent qui ose se mettre à la place de César, ou lui prêter
des sentimens, ne le connoît pas mieux. Il ne peut sortir d’un fonds
si mal préparé, que des fruits mauvais & sans goût.




Il est important que les jeunes-gens soient pleinement convaincus
qu’avant d’écrire on doit apprendre à penser ; qu’on peche plus
souvent en disant trop, que trop peu ; que le seul moyen de bien
parler d’un sujet, c’est de le bien concevoir, que quand on a dit ce
qu’on doit dire sur une matiere, tout ce qu’on ajoute est ennuyeux,
rebutant & nuisible. Il est bon qu’ils sachent par expérience, que les
phrases & les lieux communs sont insupportables à lire & à
entendre ; scribendi recte sapere est principium & fonsj.




Ils feront des extraits, des analyses ; ils écriront l’éloge d’un
grand homme, des lettres, non des épîtres en l’air sur des faits soit
sur des matieres qu’ils ignorent, mais sur ce qui leur est arrivé
effectivement, sur leurs occupations, leurs divertissemens, leurs
peines ; ils feront le récit d’une cérémonie, d’une fête à
laquelle ils auront assisté ; ouvrage plus difficile peut être
qu’on ne pense : pour en sentir la difficulté, il suffit de
l’avoir tenté.




On les exerceroit à faire des définitions ; exercice infiniment
utile, & capable seul de former l’esprit, d’apprendre à parler & à
écrire avec exactitude & avec précision.




Demandez à la plupart des hommes ce qu’ils entendent par un mot, ils
vous répondront difficilement, ou ils le feront d’une maniere si
vague, que vous appercevrez qu’ils n’en ont point de notion déterminée
: leur langage est comme leurs idées ; ils n’emploient des termes
vuides de sens, des lieux communs, des circonlocutions, que parce
qu’ils ne connoissent pas la propriété des termes.




Des Philosophes (l’Abbé de Condillac) ont approfondi l’analogie qui se
trouve entre l’esprit des hommes & leur langage, & par des discussions
très-fines, ils ont prétendus prouver que les progrès des talens
suivoient les progrès du langage.




Les définitions du Dictionnaire de l’Académie sont exactes, & c’est un
des principaux mérites de cet Ouvrage, si estimable d’ailleurs.




Sous le nom de définition je comprends la description des
choses ; on ne peut les définir qu’en les décrivant ; & dans
les commencemens il suffit de décrire de façon à distinguer l’objet
dont il est question, de tout autre objet.




J’aimerois mieux qu’un jeune homme sût faire une description nette
d’une fleur, d’une plante, de la façon d’un vase de terre qu’il auroit
vu tourner ; qu’il sût décrire une machine, une charrue, un
moulin, une horloge, &c. que de savoir faire toutes les amplifications
de college & autres pareilles inepties ; cela seroit plus utile
dans tout le reste de la vie.




Un autre exercice à joindre à celui des définitions, ce seroit de
comparer les mots qui paroissent synonymes, de marquer leurs
différences, comme a fait l’Abbé Girard dans son Livre des
Synonymes François, & comme Laurent Valla avoit fait avant lui
sur les Synonymes latins dans son Livre intitulé Elegantium latini
sermonis. Il seroit bon aussi de marquer les véritables opposés,
quand cela se peut. Toutes ces opérations faites avec soin seroient
d’une utilité inexprimable pour rendre l’esprit juste.




La justesse est préférable à tout, mais il s’agit quelquefois
d’échauffer des imaginations froides, & de faire enfanter des esprits
stériles. Un moyen presque infaillible seroit, par exemple, de
décomposer un acte de Racine, & de le réduire, pour ainsi dire, en
thême, comme l’Auteur l’avoit pu concevoir avant de se livrer à sa
verve ; d’en tracer une esquisse, comme celle que l’on a
conservée d’après Racine même, d’une tragédie d’Iphigénie en Tauride
qu’il n’a jamais achevée ; faire remarquer comment ce beau génie
a su animer ce squelette décharné, lui donner des chairs vives & des
couleurs naturelles.






Continuation des Etudes du premier & du second âge. De l’Histoire
naturelle, des Récréations physiques & mathématiques, des
Méchaniques, &c.





Je passe peut-être trop rapidement sur ce qui regarde la Littérature
françoise & latine. Mais les personnes instruites suppléeront ce que
je ne dis pas. Je reviens aux opérations du premier âge, que j’ai
indiquées & qu’on doit continuer jusqu’à la fin de l’éducation.
Apprendre à lire, à écrire, à manier le crayon, est l’exercice du
premier âge : apprendre à bien lire, à bien prononcer, à bien
écrire & à bien dessiner est celui du second. Je joins toujours la
Musique, l’Histoire, la Géographie, les Mathématiques, l’Histoire
naturelle & la Littérature.




C’est alors qu’on doit commencer à étudier la nature sur la nature
même, les arts & les manufactures dans les atteliers ; qu’il faut
joindre aux faits historiques appris dans l’enfance, l’Histoire
générale des Nations ; & ce qui n’est pas moins utile, celle des
sciences, & sur-tout des arts qui ont le plus de rapport à nos
besoins.




Pour initier les jeunes gens dans la connoissance de ces arts
précieux, il suffiroit de leur montrer les machines les plus simples,
qu’ils se feraient un plaisir de démonter & remonter. Je suis persuadé
qu’en allant par degrés, on parviendrait à faire assembler à un enfant
de douze ans tous les mouvemens d’une horloge ou les ressorts de toute
autre machine, & par conséquent de lui en faire comprendre le
méchanisme. La plupart ne demandent que des yeux & du dessein, avec
quelque connoissance de Géométrie. Plusieurs articles des arts
imprimés dans l’Encyclopédie sont des chef-d’œuvres : ce qui
concerne la Physique & les arts dans le Spectacle de la Nature,
est excellent, mais le dialogue est de mauvais goût. Il seroit à
souhaiter que d’habiles Académiciens voulussent bien se charger de
faire les livres élémentaires qui seroient nécessaires, & je réponds
que des enfans de douze à quatorze ans, préparés par des récréations
mathématiques & physiques, les entendront plus aisément que les
rudimens qu’on leur enseigne ; car ce sont des vérités sensibles.




Croit-on qu’il fût fort difficile de leur apprendre les principes &
les pratiques de l’arpentage, de la mesure des terreins, & que ce ne
fût pas pour eux un grand plaisir de mesurer un jardin, un champ, une
plaine, de voir & dessiner des fortifications, d’en construire
eux-mêmes avec du carton ?




Enfin puisque, de l’aveu de tous les hommes, ces connoissances sont
le fondement de la vie humaine, pourquoi ne les pas enseigner
préférablement à celles que tout le monde s’accorde à regarder comme
inutiles, difficiles & ennuyeuses ?






De la Géographie et de l’Histoire.





Je passe à ce qui regarde la Géographie & l’Histoire. Il faudroit un
second tome de Géographie qui réunit l’ancienne & la moderne, l’ancien
& le nouveau monde, les divisions exactes des Empires, suivant les
derniers Traités, la description des Pays, non par un détail ennuyeux
de Villes, de Bourgades, de Bailliages ou d’intendances, mais par la
situation, la qualité, la fertilité, les productions du terrein, la
population, les mœurs des peuples, le Gouvernement, la Religion, les
loix, la force, la puissance par mer & par terre, les richesses, le
commerce, &c. On pourroit y faire entrer, des réflexions sur la
politique, sur l’intérêt des Princes ; en un mot, des choses
faciles à apprendre, & utiles à retenir, & non des détails dont on n’a
presque jamais besoin, & qu’on trouve alors dans les Cartes & dans les
Dictionnaires.




A la place de ces détails, qu’un jeune homme soit élevé à savoir
comment vit cette multitude d’hommes qui composent la société ;
comment & de quoi ils subsistent ; quel pain mange & sur quel lit
est couché un laboureur, un journalier, un artisan ; le détail
des professions & de quoi elles s’occupent. Il verra dans la suite
comment on leur ôte ce pain qu’ils gagnent avec tant de peine ; &
comment une portion des hommes vit aux dépens de l’autre.






De l’Histoire.





A l’égard de l’Histoire, la matiere ayant été préparée dès le premier
âge par le récit de la vie des grands Hommes qui ont fait quelque
figure dans le monde, des Savans illustres, & des Artistes
célebres ; par les tableaux des grands événemens & des grandes
révolutions, on donneroit aux jeunes gens des histoires où la morale
fût plus éclaircie, les réflexions plus approfondies, les maximes du
droit des gens, les principes du juste & de l’injuste, ceux d’une
bonne administration, plus fortement établis ; en s’arrêtant
davantage, comme on l’a dit, sur l’Histoire moderne. Croiroit-on qu’un
recueil des vies des Hommes illustres de France, ne fût pas un
monument très-cher à la Nation, & très-utile pour y conserver
l’honneur & les sentimens, ou pour les y faire croître. Qu’il naisse
un Plutarque François, & des cendres des Héros donc il célébrera la
gloire, il naîtra des hommes qui feront honneur à leur maison, à leur
siecle, à l’humanité.




Vers dix ou douze ans, dit l’Abbé Fleury, il seroit tems d’arranger
ces Histoires, sans embarrasser les enfans d’une chronologie exacte
qu’il est impossible de fixer, ni les forcer & retenir des dates qui
fatiguent trop la mémoire : je me contenterois de leur expliquer
la belle Mappe-monde historique15, qui divise les temps avant & après Jesus-Christ,
en remontant & en descendant, sans entrer dans de plus grands détails
de chronologie, qui sont inutiles.




Je leur répéterois quelques observations générales qui rendent l’étude
de l’Histoire plus courte & plus utile. Je leur dirais, comme l’Abbé
Fleury, que « nous n’avons pas les Histoires de tous les temps,
non plus que de tous les pays. Il y a toujours eu une infinité de
Nations ignorantes ; & de celles qui ont écrit, il y en a peu
dont nous connoissions les Livres.




Toutes les Histoires des anciens Orientaux, des Egyptiens, des
Syriens, des Chaldéens & des Perses ont péri, & la plus ancienne qui
nous reste, hors celle du Peuple de Dieu, est l’Histoire d’Hérodote,
qui a écrit environ 400 ans avant Jesus-Christ. Nous n’avons jusqu’à
ce temps que les Livres des Grecs & des Romains, qui ne contiennent
guere d’Histoires dignes de foi, plus anciennes que la fondation de
Rome. Après Jesus-Christ, pendant près de 500 ans, on n’a qu’une seule
Histoire à suivre, qui est la Romaine ; mais depuis la ruine de
l’Empire d’Occident, l’Espagne, la France, l’Italie, l’Angleterre font
chacune leur Histoire particuliere, à quoi il faut ajouter celle
d’Allemagne, de Hongrie, de Suede, de Dannemarck, à mesure qu’elles
commencent.




Voilà toute la suite de l’Histoire qui nous soit connue, si ce n’est
qu’on y veuille ajouter l’Histoire Bizantine, que nous connoissons
depuis deux siecles. Pour celle des Musulmans, qui comprend tout ce
qui s’est passé depuis mille ans dans l’Egypte, dans la Syrie, la
Perse, l’Afrique & les autres Pays où la Religion de Mahomet s’est
étendue, nous l’avons ignorée jusqu’à présent. Nous savons encore que
les Chinois ont une très-longue suite d’Histoires, dont on a donné un
échantillon en Latin. Les Indiens ont une tradition très-ancienne,
écrite en une Langue particuliere. On sait quelque chose du Mexique &
des Incas, mais qui ne remonte pas loin, & on a depuis deux cens ans
une infinité de relations & de voyages.




C’est tout ce qu’on connoît d’Histoires. On voit combien c’est peu en
comparaison de toute l’étendue de la terre & de toute la suite des
siecles ; & c’est particuliérement en cette étude qu’on doit
choisir & se borner. »




L’étude de l’Histoire est celle qui a le plus besoin de guide. Ce qui
manque d’ordinaire à ceux qui l’écrivent & à ceux qui la lisent, c’est
l’esprit philosophique.




On lit pour se désennuyer, sans but & sans principes ; on entasse
dans sa mémoire des faits sans discernement & sans examen ; &
après avoir lu beaucoup d’Histoires, on ne connoît ni les hommes, ni
les mœurs, ni les loix, ni les Arts & les Sciences, ni le monde
présent, ni le monde passé, ni les rapports de l’un avec l’autre.




L’important seroit de donner aux jeunes gens des principes & des
regles pour lire l’Histoire avec fruit, premiérement pour savoir
l’usage qu’ils en doivent faire, le but qu’ils doivent se proposer.
Secondement, pour distinguer les faits prouvés de ceux qui ne le sont
pas, & afin qu’ils ne deviennent pas les dupes de l’ignorance, de la
prévention & de la superstition. Troisiémement, pour qu’ils pussent
discerner les Historiens auxquels ils doivent donner quelque
confiance, & les temps qu’il est possible d’éclaircir.






De l’usage de l’Histoire.





1°. A l’égard de l’usage de l’Histoire, on a un petit Livre de l’Abbé
de S. Réal qui est bon ; mais ce qui vaut mieux, sans
comparaison, c’est ce qu’a dit M. de Voltaire dans son septieme tome,
édition de 1757, des mélanges de Philosophie, de Littérature &
d’Histoire, chapitre 60 61, ce qu’il a inséré dans quelques Préfaces.
Quand il établit des vérités, personne ne les établit mieux & ne les
présente si bien ; il n’est pas possible de redire ce qu’il a
dit, sans l’affoiblir. Ainsi je me contente, sur cette partie, d’y
renvoyer les Maîtres. Qu’ils lisent aussi la judicieuse Préface de
Polybe dans son Histoire, le commencement des Réflexions &
Anecdotes de la Reine Christine, de l’Eloge historique de
l’Abbé Terrasson, par M. d’Alembert, ils seront plus instruits que
par des volumes de Méthodes de Thomassin, de Possevin, de
Rapin, de Menestrier, qui tous ensemble, ne valent pas un livre
d’Histoire bien fait, celle de l’Empereur Julien, par exemple.






Des principes sur la certitude historique, ou de la critique.





2°. Il est nécessaire d’avoir des principes sur la certitude
historique, & de savoir sur quoi elle est fondée.




On est certain des faits que l’on voit & que l’on entend. On sait par
relation ceux que les autres voient & qu’ils entendent. Le témoignage
est une des voies les plus étendues de la connoissance humaine, mais
pour produire la conviction, il doit nous mettre à la place de ceux
qui ont vu & qui ont entendu eux-mêmes.




C’est le point de vue où les Historiens doivent se placer pour y
placer leurs lecteurs ; & les faits qui sont appuyés sur ce
fondement, sont d’une certitude à exclure le plus léger doute.




C’est-là le principe le plus général de la certitude historique, &
d’où dérivent tous les autres principes.




Ainsi quand on veut examiner un fait, il faut savoir d’abord de quelle
nature il est : est-il conforme à la commune expérience & au
cours ordinaire des choses, ou y est-il contraire ? Cet examen
demande des réflexions particulieres : par qui est-il
attesté ? par un ou par plusieurs Historiens ? Ces
Historiens sont-ils témoins, sont-ils contemporains ou voisins du
temps où le fait s’est passé ? Peut-on dire qu’ils le tiennent
immédiatement de la premiere main ? Citent-ils leurs
garants ? Ont-ils les uns & les autres les qualités nécessaires
pour témoigner ? On doit discuter leur témoignage & leurs
rapports, comme on discute les témoins en Justice ; s’il y a
d’autres Historiens, voir s’ils sont contraires, lire à charge & à
décharge, examiner le but des Ecrivains, pourquoi, à quelle occasion
ils ont écrit, mettre leur témoignage à la balance, savoir s’il a
passé jusqu’à nous dans son intégrité, ou s’il n’a point été
corrompu ; on peut prononcer ensuite, soit en affirmant, s’il y a
des preuves, soit en niant ou en doutant, si les preuves ne sont pas
suffisantes ; car entre douter & croire, il y a des nuances
différentes qui n’ont pas même de nom particulier.






Des temps où l’on peut remonter dans l’Histoire.





3°. Quant aux temps auxquels on peut remonter, & aux Histoires
auxquelles on doit ajouter foi, la regle la plus sûre est de tenir
pour suspect tout ce qui précede les tems où chaque Nation a reçu
l’usage des Lettres. Un autre principe également certain, est que
quand il y a des interruptions & de grands vuides dans une Histoire,
tout ce qui les précede est faux ou suspect.




Aussi rien n’est-il plus incertain que toute l’Histoire ancienne, dont
les Auteurs rapportent les faits arrivés long-tems avant eux. Dans les
siecles postérieurs, & même dans ceux qui sont les plus proches du
nôtre, on trouve la même incertitude, lorsque les Mémoires des
contemporains manquent, ou qu’ils sont défectueux ; ce qui exclut
de la certitude presque toute l’Histoire ancienne d’Egypte ou
d’Orient, dont à peine il s’est conservé quelques vestiges ; tout
ce qui précede les Olympiades chez les Grecs, & à peu près la seconde
guerre Punique chez les Romains ; en un mot, les origines de
toutes les Nations, excepté celle du Peuple Juif dont on ne perd point
la trace.




On peut mettre dans le même rang la plus grande partie de l’Histoire
du moyen âge, non qu’elle soit dépourvue d’Auteurs contemporains, mais
leurs Mémoires sont si défectueux, & les lacunes si grandes, qu’il
n’est pas possible de les remplir. Rien n’est plus juste ni plus
ingénieux que ce que dit sur l’Histoire ancienne M. de Fontenelle,
dans l’éloge de M. Bianchini.




« Si d’un grand Palais ruiné on trouvoit les débris confusément
dispersés dans l’étendue d’un vaste terrein, & qu’on fût sûr qu’il
n’en manquât aucun, ce seroit un prodigieux travail de les rassembler
tous, ou du moins sans les rassembler, de se faire, en les
considérant, une idée juste de toute la structure de ce Palais ;
mais s’il manquoit des débris, le travail d’imaginer cette structure,
seroit plus grand & d’autant plus grand, qu’il manqueroit plus de
débris & il seroit fort possible que l’on fît de cet édifice différens
plans qui n’auroient presque rien de commun entr’eux. Tel est l’état
où se trouve parmi nous l’Histoire des tems les plus anciens. Une
infinité d’Auteurs ont péri ; ceux qui nous restent ne sont que
rarement entiers. De petits fragmens & en grand nombre, qui peuvent
être utiles, sont épars çà & là dans des lieux fort écartés de routes
ordinaires, où l’on ne s’avise pas de les aller déterrer ; mais
ce qu’il y a de pis, & ce qui n’arriveroit pas à des débris matériels,
ceux de l’Histoire ancienne se contredisent souvent, & il faut ou
trouver le secret de les concilier, ou se résoudre à faire un choix
qu’on peut toujours soupçonner d’être un peu arbitraire. Tout ce que
des Savants du premier ordre & les plus originaux ont donné sur cette
matiere, ce sont différentes combinaisons de ces matériaux d’antiquité
; & il y a encore lieu à des combinaisons nouvelles, soit que tous les
matériaux n’aient pas été employés, soit qu’on en puisse faire un
assemblage plus heureux, ou seulement un autre assemblage. »






De la Critique.





Les principes & les regles qui doivent servir de guides dans la
lecture de l’Histoire, forment ce qu’on appelle la Critique, &
j’entends par-là, non cet art qui s’arrête à restituer des passages, à
vérifier les variantes d’un texte ; mais celui qui apprend à
juger des faits, à en examiner les preuves, à distinguer les faits
véritables de ceux qui sont supposés ou incertains, les faits certains
de ceux qui ne sont que probables ; enfin, cet art qui sait peser
les différens degrés de certitude, & fixer, s’il est permis de parler
ainsi, les différentes nuances du vrai & du vraisemblable ; art
de la plus grande utilité & d’une vaste étendue ; c’est
proprement une Logique de faits aussi nécessaire pour diriger le
jugement dans la croyance des événemens, que la Logique pour conduire
la raison dans la découverte de la vérité. Leur réunion forme l’homme
judicieux & raisonnable. Toutes deux sont le fondement des
connoissances en tout genre, & l’instrument des autres études.






De la Critique & de la Logique.





L’esprit juste, cet esprit qui sert à gouverner les Etats, comme à
conduire les affaires des Particuliers ; qui guida Sully, Turenne
& Catinat ; qui dicta les Consultations de Charles Dumoulin, les
Pareres de Savary, les Essais de Locke, de Nicole, & les Discours de
Fleury ; qui inspira dans leurs conjectures sur les événements
futurs, Thémistocle, Polybe, Dossat, Richelieu & Charles de
Lorraine ; cet esprit, dis-je, n’est qu’un jugement solide qui
saisit l’état des questions, le véritable point de vue des affaires, &
fait choisir en tout les raisons décisives : c’est ce bon sens si
utile dans le monde ; tandis que ce qu’on appelle esprit ne sert
souvent qu’à le ravager ; aussi estimable quand il enseigne une
bonne administration de Justice & de Finance, que quand il trace les
plans d’une campagne.




Les hommes sensés dans tous les temps ont connu les principes et les
regles. Quand Scipion conversoit avec Polybe, & qu’en épuisant la
science de gouverner, ils prophétisoient le changement de la
République Romaine ; quand du fond de la Macédoine, Philippe
remuoit toute le Grece ; quand César prenoit de si justes mesures
pour subjuguer les Gaulois ou pour détruire le parti de Pompée ;
quand Richelieu s’occupoit des moyens d’abaisser le Maison
d’Autriche ; tous ces grands Hommes s’appuyoient-ils sur d’autres
fondements que sur une connoissance exacte des personnes, sur des
notions justes des choses, sur des faits circonstanciés, ou sur de
fideles rapports ; croyoient-ils légérement tous les discours,
tous les bruits populaires ?




Le bon sens est la regle de toutes les vertus & de toutes les bonnes
qualités : il distingue l’homme raisonnable de celui qui ne l’est
pas ; le vrai savant de celui qui n’a qu’un savoir confus, la
vertu de la superstition, le grand homme de celui qui n’est que héros.
Avec cette faculté de plus, l’Empereur Julien & Charles XII,
eussent été peut-être les plus grands hommes de l’univers.




Le bon sens est toujours utile sans la science, parce qu’il sait
s’arrêter aux choses qui sont à sa portée. La science sans le bon
sens, est souvent pernicieuse & toujours ridicule.




II y a des notions primitives qui servent de base à toute certitude,
auxquelles il est impossible de se refuser sans renoncer au sens
commun. Telle est en fait de témoignage, la notoriété ou l’évidence
d’une chose de fait généralement reconnue, qui est le résultat d’une
multitude de perceptions sensibles ; telle est en fait de
raisonnements, la perception immédiate résultant de la simple vue de
l’esprit ou du sentiment intérieur.




Mais les bornes de la raison ne sont pas fixées, & personne n’a droit
de proposer la sienne pour regle de celle des autres. La raison
n’ayant donc point de mesure commune bien déterminée, il faut des
principes & des regles pour la guider, pour l’aider à discerner le
vrai du faux, en matiere de raisonnements comme en matiere de
faits ; c’est ce qu’on appelle la Logique & la Critique.




Est-il vrai qu’il y a un art de penser & de raisonner, qu’on enseigne
en cinq ou six mois à de jeunes gens dans les Ecoles de
l’Europe ? on ne l’apprend point aux femmes ni aux enfants qu’on
ne fait pas étudier ; cependant il se trouve à la longue que les
uns raisonnent à peu près aussi-bien que les autres, & souvent ceux
qui ont enseigné cet art, raisonnent le plus mal. Il n’est pas
étonnant que cela répande des doutes sur l’utilité des regles, ou du
moins sur celle de la méthode qu’on emploie pour les enseigner.




On ne commence à apprendre la Logique aux enfants qu’à la fin des
études ; on ne leur apprend rien sur la Critique ; on attend
presque qu’ils aient l’esprit faux pour le redresser. On regarde les
sciences comme des pays différents, où l’on fait successivement voyager
les jeunes gens.




Toutes les regles générales, tous les préceptes de quelque art que ce
soit, ne servent à rien, si on n’en fait pas l’application : on
ne retient, à proprement parler, que les choses dont on a fait usage,
& dont on a l’expérience. Les regles de la Poésie & de la Peinture,
sont plus connues & plus parfaites que du temps d’Homere & de Virgile,
de Raphaël & du Titien. Avons-nous de meilleurs Poëtes & de meilleurs
Peintres ? Avons-nous des meilleures têtes qu’Hypocrate, Aristote
& Platon ?




Je connois toute l’utilité des regles & même leur nécessité ;
elles servent à écarter les causes des mauvais raisonnements, & à
dévoiler les sophismes, mais seules, elles n’ont jamais poussé loin
les connoissances des hommes. Après le caractere naturel de l’esprit,
c’est l’application, c’est l’expérience, c’est la connoissance des
faits, qui font qu’un homme raisonne mieux qu’un autre homme.




Voilà l’avantage que nous avons sur les Anciens ; nos
connoissances sont plus exactes & plus étendues, nous avons une plus
grande expérience des faits & des choses ; nous sommes détrompés
de quelques préjugés & de quelques erreurs qu’ils avoient adoptés.




Quand ils n’ont raisonné que de ce qui étoit à leur portée, ils ont
jugé aussi bien que nous. En fait de Politique, de Morale civile, de
Loix, je ne crois pas qu’on puisse le leur contester.




Pourquoi & par où notre siecle surpasserait-il les précédens ?
C’est que depuis environ 250 ans on a fait une infinité de découvertes
dans tous les genres ; on a étudié toutes les Langues ; on a
vérifié les textes des Auteurs anciens ; les Livres véritables
ont été distingués des Livres supposés ; l’Histoire sacrée &
profane, la Géographie, la Chronologie, la Critique, la Fable, le
Droit, les Médailles, les Inscriptions, &c. tout a été débrouillé &
éclairci : on a presque trouvé les bornes des Mathématiques.




Depuis les temps de Galilée & de Bacon, on a observé avec soin tous
les corps, on les a examinés dans toutes les circonstances, on leur a
fait subir tous les changemens imaginables, par les grands agens
naturels, l’air, l’eau & le feu ; ceux qu’on n’appercevoit pas,
sont devenus sensibles : avec le secours du télescope & du
microscope, les extrêmes se sont rapprochés, les corps situés à une
distance immense, & ceux qui sont près de nous sont devenus des objets
de curiosité, de recherches & de connoissances.




Des voyages entrepris dans toutes les parties du monde, ont grossi le
nombre des Observateurs, & multiplié les observations. L’invention de
l’Imprimerie, l’établissement des Académies, ont servi à publier, à
conserver les découvertes, & à garantir leur certitude. Malgré les
traverses & les embarras de toute espece, l’industrie & le travail
opiniâtre ont franchi les plus grands obstacles. Voilà ce qui a
perfectionné notre art de penser ; & si l’ouvrage n’est pas aussi
parfait qu’il devroit être, c’est aux systêmes de Philosophie, à
l’abus des idées arbitraires, & aux querelles Théologiques, qu’on doit
l’imputer.




Un homme acquiert la supériorité sur les autres hommes, par les mêmes
raisons & par les mêmes moyens qu’un siecle devient supérieur à un
autre. Il paroît donc raisonnable d’employer pour apprendre & pour
instruire, les mêmes principes & les mêmes regles. On doit éviter en
particulier les défauts qui en général avoient arrêté le progrès des
connoissances.






Regles de la Logique & de la Critique.





Une des principales regles qui remédieroit en même tems à un de ces
défauts, c’est d’écarter les suppositions des systêmes qu’on emploie
pour expliquer des choses dont on ne sçauroit d’ailleurs rendre
raison, c’est de ne prononcer que sur ce qui est à sa portée, sur quoi
l’on a des connoissances acquises, des élémens assurés : quand on
n’a pas ces élémens, ou quand on n’en a pas assez pour juger, la
raison veut que l’on suspende son jugement.




La seconde regle également importante pour prévenir l’abus des
abstractions, est de fixer les idées & de les déterminer : le
moyen d’y parvenir, est de réduire les idées abstraites, & composées,
à des idées particulieres & simples, ou aux élémens qui les
composent ; c’est ce qu’on appelle définir, car la définition
n’est que l’énumération des idées simples renfermées dans une idée
complexe & abstraite.




A la rigueur, les idées simples sont indéfinissables ; on ne peut
les fixer qu’en réfléchissant sur la maniere dont on les a acquises,
aussi ne les définit-on ordinairement qu’en les rendant par des
équivalens ou par des synonymes. La plupart des hommes n’ont point de
notions fixes & déterminées, parce qu’ils ne remontent presque jamais
à leur origine ; cependant ils décident hardiment les questions
les plus obscures & les plus compliquées. Je n’en veux pour exemple
que les équivoques qu’on fait tous les jours sur les mots de
religion, de vérité, de gloire, d’honneur,
de justice, de devoir, de piété & de
dévotion, &c.




Pour définir exactement un terme qui désigne une idée complexe, il
suffit de trouver dans la Langue les mots qui signifient les idées
simples & caractéristiques dont elle est formée ; & c’est dans la
Langue commune qu’il faut chercher ces mots, parce qu’on ne doit
s’écarter du langage ordinaire, que le moins qu’il est possible.




Sous le nom de définition, je comprends la description des choses
naturelles qu’on ne peut définir qu’en les décrivant ; car il est
impossible d’expliquer par des définitions la nature même & l’essence
des choses. Ce n’est qu’en faisant des descriptions exactes des
sujets, en recherchant avec soin toutes leurs propriétés, en
distinguant ce qui leur est propre & ce qui n’est qu’accidentel, qu’on
peut parvenir à en acquérir la connoissance.




La troisieme regle est de s’assurer des faits avant que d’en chercher
les causes, si on ne veut pas s’exposer, comme on a souvent dit, au
ridicule de trouver la raison de ce qui n’est point.




Si les faits étoient assurés ; si les termes étoient exactement
définis ; si les sujets étoient décrits avec précision, la
plupart des questions seroient terminées. On voit par-là l’utilité des
définitions, &, ce qui est encore plus utile, la maniere de les
faire ; mais ce Dictionnaire philosophique doit être composé par
des Philosophes.




La quatrieme regle est d’appliquer à chaque sujet la preuve qui lui
est propre. C’est avoir fait bien du progrès, que de sçavoir en chaque
matiere, de quel genre de preuves on doit se servir, en matiere de
raisonnement, de faits, d’observations & d’expérience. Tout ce qu’on
peut dire & écrire, se réduit là ; de bonnes raisons, des
témoignages irréprochables, des expériences certaines : c’est le
moyen le plus assuré de ne pas confondre les choses & les
preuves ; de ne pas employer des raisonnemens, lorsqu’il est
question de faits ; & des faits ou des autorités, lorsqu’il
s’agit de raisonnemens ; de ne pas exiger de la démonstration, où
l’on ne peut obtenir que de la vraisemblance ; & de ne pas se
contenter de vraisemblance, où l’on peut avoir de la démonstration.




Je ne parle point des querelles théologiques ; elles sont
l’opprobre de la Religion & de la raison, le fléau des Etats, des
lettres & des bonnes études. Que n’eussent point fait pour les
sciences & pour les arts les Arnauds, les Nicoles & les Lancelots, si
des brouillons malheureusement trop puissans, un Annat, un Ferrier, un
la Chaise, ne les eussent persécutés cruellement & forcés à s’occuper
de ces disputes & de ces bagatelles sacrées !




Les principes & les regles qu’on vient d’établir, outre leur
importance dans ce qu’on appelle Logique & Critique, servent à prouver
la maxime qu’on a suivie dans ce Plan d’Education, que la base de
toute méthode d’enseigner & d’apprendre, est de lier les connoissances
à des notions sensibles, à des perceptions immédiates, à des idées
simples ; c’est la preuve d’une regle d’arithmétique par une autre.
Quand on est parvenu jusques-là, on ne peut remonter plus haut, &
l’examen est fini.




On doit en conclure que c’est à acquérir ces notions, qu’il faut
appliquer les enfans, à meubler leur tête de faits utiles ; à
leur procurer par l’usage l’expérience qui leur manque ; à former
le caractere de leur esprit ; à appliquer les regles simples &
sûres de la Logique & de la Critique, non à les discuter
minutieusement.




Une bonne méthode est une application continuelle des regles d’une
saine dialectique sur toutes sortes de sujets.




Tout livre bien fait est une bonne Logique, tout exercice qui
accoutume les jeunes-gens à mettre de l’ordre & de la netteté dans
leurs pensées : une bonne Grammaire, par exemple, qui leur
apprendroit à arranger de suite les objets du discours, à concevoir
nettement les raisons simples & naturelles des regles, seroit une
dialectique plus utile que tout l’artifice du syllogisme.




Voilà pourquoi les Elémens de Géométrie, lus avec attention, sont la
meilleure des Logiques.




C’est en lisant les bons Critiques, les Grotius, les Petaus, les
Sirmonds, les Valois, les Saumaises, qu’on peut apprendre l’art
critique.




L’art physique le plus parfait, ou l’art de faire des expériences, se
trouve dans les Mémoires des Académies.




Jusqu’ici on a fait des Logiques pour des Philosophes ou pour des
Théologiens ; on a fait des Critiques pour les Sçavans ; on
a fait des systêmes métaphysiques. Il a été utile que des gens habiles
aient éclairci ces sciences ; mais à présent qu’on a tant écrit
sur toutes sortes de matieres, il faut des méthodes qu’on puisse
appliquer à l’usage de la vie ; car tout le monde est obligé de
raisonner juste, non seulement dans les sciences, mais dans la vie
civile, dans tous les âges, dans toutes les professions.




C’est là le fondement de ce qu’on appelle sçavoir, connoissance,
érudition, raisonnement : posséder de pareilles méthodes, être
accoutumé à les bien appliquer, c’est être Philosophe & Sçavant.






De la Métaphysique.





La Logique & la Critique sont des instrumens qui apprennent à
penser ; la Métaphysique est la science des principes ;
c’est elle qui instruit du but où tendent les facultés de l’homme, de
leur étendue, de leurs bornes & de leur usage. Il n’appartient qu’à
cette science, de fixer ce que c’est que la vérité, en quoi consiste
l’erreur, & quels sont les moyens de l’éviter : elle démontre par
l’expérience, que tout aboutit aux connoissances sensibles & à la
perception immédiate ; avec la Logique, elle apprend à découvrir
les vérités, à les déduire de leurs véritables principes, à les ranger
par ordre ; enfin elle est la base des autres sciences, dont elle
contient le germe & l’ébauche.




Elle démontre l’existence de Dieu, ses attributs ; elle justifie sa
providence ; elle établit la liberté humaine, les loix naturelles,
l’immortalité de l’ame.




Elle découvre la foiblesse de l’esprit humain, mais elle en apprécie
les forces : elle prouve que la raison est l’unique moyen naturel
qu’ait donné aux hommes l’Auteur de leur être, pour les
conduire ; que tout ce qui est intelligible, est de son
ressort ; que rien ne lui est étranger que ce qui est
incompréhensible : que c’est à elle à marquer les caracteres &
les bornes de l’autorité, & par conséquent à distinguer les cas & les
objets de soumission, à peser les motifs de crédibilité ; que
croire, c’est juger que la raison oblige de reconnoître sur la force
des preuves externes, l’existence, ou la propriété d’un être ou d’un
objet ; qu’ainsi il lui appartient de régler les limites qui sont
entre elle & la Foi, parce qu’elle précede, accompagne & suit toujours
une soumission raisonnable.




Une partie de cette science, qui n’est pas la moins utile, est celle
qui apprend jusqu’où l’on peut parvenir en fait de raisonnement, & où
l’on doit arrêter ses recherches. Cette science négative, s’il est
permis de parler ainsi, seroit d’un aussi grand prix que les
connoissances positives.




C’est rendre un grand service au genre humain, que de fixer les
limites qu’il ne peut passer sans s’égarer.




Plutarque, dans la Vie de Thésée, dit que comme les Géographes, quand
ils ont situé sur les Cartes les pays habités & découverts, mettent
au-delà terres & côtes inconnues, mers inabordables, les
Historiens devroient en user de même pour les temps reculés, inconnus
& fabuleux ; c’est ce que j’ai essayé dans les réflexions
précédentes sur l’Histoire.




Il seroit encore plus utile de poser les limites des connoissances
dans le raisonnement, & de marquer jusqu’où il peut ou ne peut pas
pénétrer, & ce seroit le fruit le plus précieux d’une bonne méthode.
C’est étendre l’esprit humain, que d’en faire connoître les
bornes ; c’est ménager ses forces, que de ne les pas employer
inutilement : un fleuve qu’on reserre dans ses bords, n’en
devient que plus rapide.




Ce principe d’une saine Métaphysique, que l’évidence irrésistible &
la certitude ne sont attachées qu’à des perceptions immédiates, prouve
manifestement l’incertitude de tout systême dans les sciences de
raisonnement.




Où la perception immédiate manque, il est nécessaire de suspendre son
jugement : voilà la véritable regle de l’époque que les
Pirrhoniens ont si mal appliquée. Par cette seule regle la plupart des
systêmes sont réfutés ou renvoyés dans le pays des chimeres.




Ces opinions qui causent tant de bruit pendant un siecle, & qui dans
le siecle suivant, tombent en oubli, sont démontrées fausses ou
incertaines par cette seule raison qu’elles ne sont pas appuyées sur
les principes de la connoissance.




La perception immédiate manque dans toutes les questions où entre
l’idée de l’infini, par exemple, l’espace, le vuide, le plein infini,
l’immensité, l’éternité, la création, la prescience, la promotion
physique, le concours, les décrets divins, à l’exception des faits
clairement révélés ; dans celles qui regardent la nature ou
l’essence des choses existantes, des êtres ou qualités, toutes les
fois que l’objet de la question va au-delà de l’expérience, comme
l’union de l’ame & du corps, les causes occasionnelles, l’harmonie
préétablie, les monades, &c. Elle manque dans celles dont on n’a point
d’élémens assurés, comme l’astrologie judiciaire, les systêmes sur la
divination ancienne & moderne, les imaginations de la cabale, &c. dans
toute la Physique de pur raisonnement, & qui ne peut être que
conjecturale ; dans tout ce qui concerne la région des possibles,
comme de sçavoir s’il y a plusieurs mondes, & quels peuvent être leurs
habitans ; presque tout ce qui regarde la vie future, à
l’exception de ce que Dieu a révélé formellement, ou ce qui en est une
conséquence nécessaire ; enfin dans les espaces vagues des
abstractions dont on n’a que des connoissances idéales & confuses,
telles que sont les idées de la substance unique de Spinosa, de l’être
en général, du monde intelligible, de la vision en Dieu de
Mallebranche, &c.





Dans toutes ces questions au-delà des connoissances sensibles & de la
perception immédiate, on peut dire, comme Plutarque, terres & côtes
inconnues, mers inabordables.






De la Logique des vraisemblances.





Presque tout ce que l’on a dit jusqu’ici ne doit s’entendre que des
vérités nécessaires ou des conséquences nécessaires de faits certains,
au-delà desquelles ne sont pas encore parvenues la Logique & la
Critique ordinaire.




M. de Leibnitz, qui connoissoit si bien le fort et le foible de la
Philosophie, qui avoit vu les bornes des sciences, & qui étoit fait
pour les prescrire ou pour les étendre, avoit déjà dit qu’il
manquoit une partie de l’art, qui servit à régler le poids des
vraisemblances, qui pesât les apparences du vrai & du faux.




Cette Logique est sur-tout nécessaire dans la morale & dans la
pratique, où les hommes ne pouvant pas toujours s’assurer de trouver
la vérité, sont souvent obligés de se régler sur des indices ou sur
des vraisemblances, & ce qu’on appelle en Droit des
présomptions ; il y en a de différents degrés & d’une force
différente.




Comme elle est la base de la plupart des actions & des jugements, il
seroit très-important qu’on y apportât plus d’attention qu’on n’a fait
jusqu’à présent, & qu’on tâchât de la perfectionner. Il est vrai que
l’esprit en s’accoutumant aux démonstrations rigoureuses & aux
principes certains, devient plus capable de distinguer la force ou la
foiblesse des preuves, & cette partie dépend beaucoup de la
connoissance des hommes, qui ne peut s’acquérir que par l’expérience.






De l’Esprit philosophique.





De la pratique continuelle d’une Logique exacte & d’une bonne
Critique, qui seroient fondées sur les principes solides d’une
Métaphysique éclairée, naîtroit l’esprit philosophique.




Cet esprit de lumiere utile à tout, applicable à tout, qui rapporte
chaque chose à ses véritables principes, indépendamment des opinions &
de la coutume.




L’esprit philosophique est différent de la Philosophie, & lui est
autant supérieur que l’esprit géométrique l’est à la Géométrie ;
que la connoissance de l’esprit des loix est au-dessus de la
connoissance même des loix. C’est le fruit et le but de la
Philosophie ; elle connoît & discute les vérités particulieres,
l’esprit philosophique les apprécie toutes.




La Philosophie est une science, l’esprit philosophique comprend toutes
les sciences.




S’il est question d’Histoires, il en montre les usages & le but ;
il rapproche les temps & les âges pour les comparer : placé dans
une perspective élevée, il voit d’un coup d’œil des termes de rapports
éloignés, dont il tire ou des ressemblances singulieres, ou des
contrastes frappants.




S’agit-il de Philosophie, il sçait quelles sont les vérités connues,
leur usage & leurs rapports, ce qui manque aux connoissances actuelles
& ce qui peut y être ajouté. Il voit non seulement quelques principes,
mais l’étendue des principes, la force et la foiblesse des preuves sur
lesquelles on les appuie.




Il observe les progrès et les retardemens de l’esprit & de la raison
dans les sciences spéculatives & pratiques, dans les mœurs des hommes,
dans les différens siecles.




L’esprit philosophique est une science réelle, & il est le résultat
des sciences comparées : c’est pourquoi il ne vient ordinairement
qu’à leur suite. Le seizieme siecle fut celui de la science & de
l’érudition, le dix-septieme celui-ci des talens, & le caractere du
dix-huiteme siecle est la Philosophie. Cujas & Dumoulin n’eussent pas
vraisemblablement fait le livre de l’Esprit des Loix ;
mais peut-être que M. De Montesquieu ne l’eût pas fait non plus, si
Cujas & Dumoulin n’eussent frayé le chemin de la Jurisprudence.




Usserius & Petau ont fait des Annales remplies des plus grandes
recherches ; M. de Bossuet a fait une Histoire universelle
très-éloquente ; M. de Voltaire a élevé sur ces fondemens une
Histoire philosophique ; ce sont des chefs-d’œuvres d’érudition,
d’éloquence & de philosophie.




Cet esprit philosophique porté à un dégré éminent, vient de produire
des éléments de Philosophie, auxquels il ne manque que d’être plus
étendus.




On ne peut que recommander l’esprit philosophique, qui doit présider à
toutes les sciences, même aux Belles-Lettres ; mais l’homme doit
toujours se garder des extrêmes. Il est à craindre que dans
l’Histoire, découvrant de plus loin, il ne distingue pas si exactement
les objets intermédiaires ; que dans la Philosophie il ne veuille
remonter trop haut, & pénétrer jusqu’aux premiers principes, qui
seront toujours enveloppés de nuages épais : que dans les
Belles-Lettres il ne donne trop à une analyse qui refroidiroit le
sentiment. Enfin on auroit de trop grands reproches à lui faire, s’il
attaquoit la Religion, & s’il abandonnoit la science & l’Erudition
sur lesquelles il doit être fondé, & qui lui ont servi d’échelon, s’il
est permis de s’exprimer ainsi.






De l’Art de l’Invention.





Au-delà de la Philosophie & au-dessus de l’esprit philosophique
s’éleve, non un art proprement dit, car ce n’est point une méthode de
faire quelque chose suivant certaines régles ; non une science,
car ce n’est point la connoissance des choses dans lesquelles on est
instruit ; mais un art supérieur aux regles & aux instructions,
l’art d’inventer, ce génie créateur qui est le sublime de la raison,
&, si on peut s’exprimer ainsi, l’ultimatum de la Philosophie,
qui n’est donné qu’à des ames privilégiées ; car on compte dans
les Annales des Nations les inventeurs célébres. Je ne parle pas
seulement de ceux qui ont fait des découvertes dans les sciences, dont
les Mathématiques fournissent le plus d’exemples & les plus
illustres ; mais dans tous les arts & dans tout ce qui peut être
utile au genre humain.




On a dit que celui qui inventa la charrue dans les tems grossiers eût
été un Archimede dans des temps postérieurs.




Il y a tel problême de politique qui demande plus de finesse, plus de
combinaisons que les plus forts problêmes d’Algebre.




La maladie donnée, trouver le remede, c’est le problême de la
Médecine.




Des faits donnés, conclure ceux qui doivent arriver, c’est la problême
de la politique.




Cet art de juger par avance de l’avenir, que possédoit supérieurement
Thémistocle, (futura callidissimè prospiciebatk) est parallele à l’invention. Il y a des
génies à qui Dieu semble avoir départi une portion de sa prescience.
C’est un don de la nature seule, & tout l’art humain ne peut y
atteindre ; mais comme il n’y a aucune faculté de l’esprit qui ne
doive sa perfection à l’art & à l’exercice, toute opération qui porte
sur des élémens connus, suppose que la chose n’est pas impossible à
découvrir, & que le problême peut être résolu.




S’il y a un moyen de développer ce germe précieux dans les génies
éminens où la nature l’a placé, c’est celui d’une bonne éducation
dirigée suivant les principes d’une exacte Philosophie.




S’il peut y avoir quelque art à inventer, il consiste dans l’habitude
& dans l’exercice de l’invention. Au lieu de résoudre des problêmes,
que l’on s’accoutume à les deviner : voilà pourquoi je
préférerois les Elémens de Géométrie & d’Algébre, de M. Clairaut, qui
sont trop négligés par les Maîtres, & qui meneroient les enfans par la
route que la nature a indiqué elle-même.




A l’égard de la conduite de la vie & des affaires, l’expérience est le
premier & le plus grand maître, peut-être le seul ; mais il ne
faut pas négliger les aides & les secours. On ne les peut trouver que
dans des exemples : une bonne morale & l’histoire prépareront les
voies. Que celui qui voudra s’instruire dans l’art de conduire de
grandes affaires, lise, par exemple, les Lettres du C. d’Ossat, du P.
Jeanin ; qu’il remarque le sujet leur négociation, leur objet, les
moyens de réussir, & les obstacles prévus, il verra que les obstacles
sont toujours venus du côté où ils les avoient annoncés, & les moyens
de réussir de même : il ne pourra s’empêcher d’admirer le génie
prophétique de ces hommes qui semblent inspirés. Qu’on lise le
résultat des conversations de Scipion avec Polybe, sur la constitution
de Rome, les Epitres de Ciceron à Atticus, la Lettre de M. le Maréchal
de Saxe à Folard, sur le blocus de Prague & sur les affaires de
Bohême, on reconnoîtra que l’art de ces grands Hommes a été de bien
voir, de ne rien ajoûter aux faits, d’avoir présens, sans en omettre
aucun, tous les Elémens nécessaires pour prévoir. Une seule
circonstance oubliée eût pu causer un paralogisme dangereux.




Ces lectures formeroient à la prudence & elles seroient toujours
utiles, quand ce ne sauroit que pour connoître la maniere des grands
hommes ? & si l’on veut comparer maniere à maniere, que l’on
examine Dossat & Duperron dans les Lettres où ils rendent compte dans
le même tems de la même négociation, du même événement, on verra,
comme quelqu’un a dit ingénieusement de Racine & de Pradon, que ces
deux Négociateurs ne sont jamais si différens que quand ils disent les
mêmes choses.




L’esprit inventeur & celui qui discute, est le même ; mais le
premier franchit, par lumiere & comme par instinct, de plus grands
intervalles ; il voit d’un coup d’œil plus d’objets à la
fois ; il voit la liaison de plusieurs théorêmes éloignés les uns
des autres : ce sont toujours les mêmes vérités vues de la même
maniere.




C’en est sans doute trop sur une matiere, qui n’est pas susceptible de
regles, & qui ne peut être que le fruit du génie. Mais il n’est pas
inutile de proposer la perfection aux hommes ; ils n’iroient jamais
si loin, sans le desir ardent de se surpasser eux-mêmes & de vaincre
leurs semblables.






De la Morale.





La Logique & la Critique ont pour but de former l’esprit & de prévenir
ou de corriger les erreurs ; la Morale a pour objet de former le
cœur & de combattre les vices ; mais comme tous les vices sont
fondés sur de fausses options & sur des erreurs, le Logique & la
Critique servent beaucoup à la Morale même.



 Il est vrai que l’homme ne suit pas invariablement
ses principes : mais celui qui n’en a point ou qui en a de
mauvais, agira sûrement & presque toujours mal. Celui qui a des
connoissances solides ne fera pas toujours le bien qu’il voit ;
mais il le fera plus souvent, il y reviendra plus aisément :
c’est un état violent, que d’être en contradiction avec soi-même. La
lumiere conduit ordinairement à la vertu, les ténebres & l’ignorance
conduisent au vice.




Dans beaucoup de sciences on peut raisonner juste sans avoir le cœur
droit : mais dans tous les cas où les intérêts & la passion
peuvent entrer, c’est-à-dire, dans presque toutes les affaires de la
vie, la justesse d’esprit & la droiture du cœur sont
inséparables ; & comme l’esprit est souvent la dupe du cœur, le
cœur est aussi quelquefois la dupe de l’esprit : ainsi travailler
à se rendre l’esprit juste, c’est travailler en même-tems à se rendre
le cœur droit. Ensorte qu’il pourroit se faire que la vertu eût été
bien définie,16 la justesse
de l’esprit appliquée à la conduite de la vie & aux mœurs.





Les actions des hommes sont ordinairement une conséquence de leurs
principes, & les principes semés de bonne heure, dans l’esprit,
produisent tôt ou tard leur effet. Tant que l’ame gouvernera le corps,
les notions des hommes influeront sur leur conduite. Leur influence
agit toujours, quoiqu’elle n’entraîne pas toujours, & elle agira plus
ou moins à mesure que les notions seront plus ou moins fortement
enracinées ; elles porteront au bien ou au mal, selon qu’elles seront
bonnes ou mauvaises.




Les notions des hommes moderent jusqu’à un certain point le cours des
passions. Il faut en convenir : ce monde n’est habitable, & la
société du genre humain ne se maintient que par les idées dominantes,
quoique souvent confuses, d’ordre, de vertus, de devoirs.




Dans les Ecoles on rejette la Morale à la fin des autres parties de la
Philosophie ; & on l’a réduite à quelques questions scholastiques
& inutiles17. On a oublié,
que de toutes les sciences, c’est la plus importante, & qu’elle est
autant qu’aucune autre, susceptible de démonstration.




Les regles des actions tirent leur origine, ou de la droite raison, ou
des loix divines & humaines ; la premiere partie compose les loix
naturelles, ou la Morale proprement dite, qui est également divine &
immuable ; car l’existence d’un Dieu Législateur, n’est pas moins
nécessaire à la Morale, qu’est à la Physique celle d’un Dieu
Créateur ; mais la Morale précede toutes les loix positives,
divines & humaines, & par conséquent elle subsisteroit, quand même ces
loix n’eussent jamais été portées.




Il étoit vrai avant Moyse, & chez tous les Peuples même destitués de
la lumiere de la révélation, qu’il faut faire aux hommes le plus de
bien & le moins de mal qu’il est possible. Il étoit vrai que Caïn ne
pouvoit pas faire violence à son frere ; que Sichem ne pouvoit
pas prendre de force la fille de Jacob ; que les frères de Joseph
commettoient une injustice à son égard, lorsqu’ils attentoient à sa
liberté ; que Pharaon faisoit l’action d’un tyran, en opprimant
les Hébreux, & en massacrant leurs enfans.




Ce n’est point la Loi écrite qui a révélé aux hommes la turpitude &
l’injustice énorme de ces actions. Il est une loi naturelle également
divine, écrite dans tous les cœurs, dont la conscience rend
témoignage, comme dit l’Apôtre, elle est de tous les siecles, de tous
les Pays, de toutes les nations &, pour ainsi dire, de tous les
mondes. C’est de cette loi que Ciceron dit qu’elle est née avec nous,
que nous ne l’avons point reçue de nos peres, ni apprise de nos
maîtres, ni lue dans nos livres ; nous l’avons prise, tirée &
puisée du fond même de la nature ; une loi dont nous ne sommes
pas simplement instruits, mais dont nous sommes, pour ainsi dire,
imbus & pénétrés. Est hæc non scripta, sed nata lex, quam non
didicimus, accepimus, legimus verùm ex natura ipsa arripuimus,
hausimus, expressimus ; ad quam non docti, sed facti ; non
instituti, sed imbuti sumus. Et ailleurs, Lex est insita in
natura quæ jubet ea que facienda sunt, prohibetque.l




Seroit-il donc inutile de recommander aux hommes les vertus morales
que les Payens même ont tant recommandées.




Ne peut-il pas y avoir, n’y a-t-il pas en effet un commerce de mœurs
entre les Peuples les plus différens de Religion ? Qu’est-ce
qu’un Catholique, un Protestant, un Juif, un Mahométan qui traitent &
qui trafiquent ensemble, exigent réciproquement l’un de l’autre ?
Et dans la Religion même n’est-ce pas par ces principes que l’on peut
entretenir la probité & l’humanité si nécessaires parmi ceux qui ont
le malheur de n’être pas assez sensibles à des motifs d’un ordre
supérieur ?




La seconde partie compose le droit positif divin, le droit des gens,
le droit civil ; droits qui emportent chacun leur obligation
particuliere.




La difficulté de traiter ces droits différens, vient de ce que l’on a
perpétuellement confondu les loix différentes dont ils dérivent. Les
uns apportent des raisons pour preuve de faits, les autres des faits
en preuve de raisons ; ce qui est également contre le bon sens &
contre les loix d’une saine dialectique. Par exemple, à l’égard du
mariage, les Théologiens & les Philosophes, les Jurisconsultes
brouillent à tous momens les loix naturelles & les loix divines, avec
les loix civiles & les loix ecclésiastiques.



 Un grand Philosophe, en distinguant la morale par
rapport aux devoirs, l’a divisée en ce que les hommes se doivent,
comme membres de la société générale, en ce que les sociétés
particulieres doivent à leurs membres ; ce qui renferme, 1°. la
loi naturelle, ou la morale de l’homme ; 2°. la morale des
Législateurs, ou le droit politique ; 3°. la morale des Etats, ou
le droit des gens ; 4°. la morale du Citoyen, ou le droit positif.




Il ajoute une cinquieme branche de morale, celle du Philosophe, qui
n’a pour objet que nous-mêmes.




Il ne s’agit pas dans la jeunesse d’approfondir toutes ces Sciences, &
je ne prétends pas donner des leçons aux précepteurs du genre humain.
Mais il est important que les jeunes gens connoissent les principes du
droit naturel, de la morale & de la politique ; ils les
trouveront dans l’Abrégé de la Morale de Wolf par Thumisius, qu’on
enseigne dans les Ecoles d’Allemagne, Livre élémentaire très-bien
fait ; dans l’Abrégé de Puffendorff ; & ces livres suffiront
dans les commencements : ils liront & reliront les Offices du
Consul Romain à son fils, & les Instructions du Chancelier de France à
ses enfans18 ; s’ils
ont du goût, ils perfectionneront un jour ces connoissances par la
lecture de Nicole, de Mallebranche, de l’Esprit des Loix, de l’Abbé de
Saint-Pierre, de Burlamaqui, de Puffendorff, de Grotius & de
Barbeyrac, de l’Origine des Loix & des Sciences, par M. Goguet ;
des Elémens de Philosophie & de Morale.




Ce dernier livre annonce & promet un Catéchisme de Morale à l’usage
commun & à la portée des enfans ; ce seront des leçons pour le
genre humain, qu’on attendroit en vain de gens sans raison & sans
Philosophie.




Je ne m’étendrai pas davantage sur cette partie, quoique la plus
importante de l’éducation. Il suffit d’indiquer les sources :
l’Histoire aura servi d’école de Morale ; l’expérience & les
lectures développeront les principes, & aideront à tirer les
conséquences ; elles apprendront à connoître les hommes ;
connoissance qui est le fondement de la Morale & de la Politique.




On n’ira peut-être jamais en morale au-delà des principes innés de
justice & de vertu, ni du sentiment naturel que la conscience en a
gravé dans le cœur de tous les hommes ; comme il y a apparence
qu’on n’ira point en Métaphysique au-delà des perceptions immédiates,
& en Physique au-delà des qualité sensibles.






Suite des Etudes du dernier âge.





Je joindrai à la morale de Thumisius la Logique & la Métaphysique de
s’Gravesande, imprimées en François, & dont les propositions sont dans
l’ordre géométrique ; la Physique du même, ou celle de Keil,
traduite & développée : je crois que c’est ce que l’on peut
trouver de mieux pour les commençans & même pour des personnes plus
avancées.




C’est ici le lieu & le tems de perfectionner les connoissances sur la
Géographie physique, qui commence à devenir une Science, dont Varénius
donna, il y a plus de cent ans, un modèle qui n’a pas été assez suivi
; sur les Mathématiques, dont il y a un assez bon abrégé tiré de
Wolff. Les cours de Physique expérimentale, de Chymie & de Botanique
commencent à s’introduire dans les Provinces ; c’est un des
fruits les plus marqués d’une éducation meilleure que celle des
Colleges,




Les jeunes gens liront un jour l’Histoire naturelle dans M. Buffon, &
ils verront les Arts dans les manufactures & dans les boutiques ;
& sur la terre même, le premier des arts, l’Agriculture. Ils
apprendront l’Anatomie ; les Elémens de la Physiologie, ou le
Traité de la structure & de l’usage des différentes parties du corps
humain, par Haller, sont un modèle de Livre élémentaire exact &
profond.




Je suppose qu’ils entretiendront toujours la connoissance qu’ils
auront faite avec les bons Auteurs Latins & François, dont plusieurs
doivent être appris par cœur, & qu’ils continueront à s’exercer aux
opérations du premier & du second âge. Je n’entre point dans les
détails, ils sont connus ou faciles à suppléer.






Du soin de la santé ; des affaires & de la Religion.





Il y a trois articles essentiels qu’il ne faut pas oublier dans une
institution ; le soin de la santé, les affaires & la Religion.




A l’égard de la santé, je renvoie, pour abréger, aux observations
judicieuses de l’Abbé Fleury, sur cet art. chap. 20 du Choix des
Etudes. L’éducation morale ne doit pas contredire l’éducation
physique ; car c’est l’homme entier qu’il s’agit de former.




J’ajoute que pour déraciner les préjugés des gouvernantes & des meres
qui inspirent sans raison à des enfans, de l’aversion pour certains
remedes, la saignée, par exemple, le quinquina, &c. il seroit à propos
de traduire la partie des Institutions du célèbre Boerhaave, qui
traite de la conservation de la santé Lugiene, avec les Commentaires
du savant Haller. On se trompera toujours moins quand on aura de bonne
Physique, & des expériences pour guides. M. Tissot vient de publier
un Traité de Médecine à l’usage du peuple, qui peut être regardé comme
un Livre élémentaire.




L’institution sensée d’une Nation telle que la nôtre, mériteroit bien
un traité pratique de Gymnastique, ou d’exercices comme ceux des Grecs
; les Carousels & les Tournois, quoique plus agréables que nos jeux de
hasard, n’avoient ni le même but, ni la même utilité.




Je renvoie également pour la connoissance des affaires, aux Chapitres
de l’Economie & de la Jurisprudence de l’Abbé Fleury. Je dirai
seulement que pour faciliter l’étude du Droit public en France, s’il y
en a un, on doit montrer en détail l’état de la France, la différence
des Ordres du Royaume, la division des Offices, la compétence des
Juridictions, Civile, Militaire, Ecclésiastique, dont les limites sont
si connues dans la spéculation, & si peu respectées dans la
pratique ; toutes matieres assez aisées à déterminer, & qui ne le
sont le plus souvent que par la loi du plus fort, ou par le manege du
plus intrigant.




Tout François doit connoître les Libertés de l’Eglise Gallicane. C’est
une des parties importantes du Droit public de France. On a sur cette
matiere un Livre à la portée des jeunes gens, qui devroit être
enseigné dans toutes les Ecoles. Il est intitulé, Exposition des
Libertés de l’Eglise Gallicane, par M. Dumarsais.




Après avoir examiné, ce qui forme le goût & l’esprit dans tous les
genres, on doit rechercher encore avec plus de soin ce qui regarde les
mœurs, ce qui constitue la vertu, la Religion.




J’ai parlé de la Morale qui précede toutes les loix positives, divines
& humaines ; l’enseignement des loix divines regarde
l’Eglise ; mais l’enseignement de cette Morale appartient à
l’Etat, & lui a toujours appartenu : elle existoit avant qu’elle
fût révélée, & par conséquent elle n’est pas dépendante de la
Révélation, quoiqu’elle tire sa plus grande force & les motifs les
plus puissans, de la confirmation qu’elle en a reçue.




La Révélation est un fait. La Morale gît toute en droit.




La Révélation est un droit divin positif ; la Morale un droit
divin, éternel & immuable.




La distinction de la vertu & du vice, du juste & de l’injuste, vient,
comme on a dit, de la raison & de la nature même des choses. L’amour
de l’ordre ne peut pas être absolument éteint dans le cœur de
l’homme ; car on ne peut pas renoncer entiérement à la raison.




La Révélation ajoute des motifs surnaturels, elle promet des
récompenses, & elle annonce des peines ; mais quand elle
n’annonceroit ni peines ni récompenses, l’obligation morale n’en
subsisteroit pas moins, même dans la fausse hypothese de l’incrédule.
Saint Paul & Saint Augustin ont dit : la foi et les prophéties
passeront, l’intelligence demeurera éternellement.19




Il s’en suit de là (comme dit l’Abbé Gédouin) que l’on fait trop
dépendre les mœurs de la Révélation. « Quelque soin, dit-il, que
l’on prenne d’inspirer des sentimens de Religion aux enfans, il vient
un âge où la fougue des passions, le goût du plaisir, les transports
d’une jeunesse bouillante, étouffent ces sentimens. Si on leur avoit
dit que les mœurs sont de tout pays & de toute religion ; que
l’on entend par ces mots les vertus morales que la nature a gravées
dans le fond de nos cœurs, la justice, la vérité, la bonne foi,
l’humanité, la bonté, la décence ; que ces qualités sont aussi
essentielles à l’homme, que la raison même, dont elles sont une
émanation ; un jeune-homme en secouant peut-être le joug de la
Religion, ou s’en faisant une à sa mode, conserveroit au moins les
vertus morales, qui dans la suite pourroient le rapprocher des vertus
chrétiennes : mais parce qu’on ne lui a prêché qu’une Religion
austere, tout tombe avec cette Religion. »




L’expérience prouve la vérité de cette réflexion. Dans ce tems d’une
fermentation visible qui agite les esprits, pendant ces crépuscules
d’une lumiere qui naît, dirai-je, ou qui s’éteint, la Religion est
attaquée, & elle manque de défenseurs (car des condamnations vagues ne
prouvent rien, & n’ont jamais convaincu personne) ; elle est
compromise par des questions interminables & par des controverses
futiles, qu’on a voulu faire regarder comme l’essentiel de la
Religion.




A cet âge dont parle l’Abbé Gédouin, toute l’érudition acquise par un
jeune-homme dans les Congrégations & dans les Retraites, succombe sous
la moindre objection spécieuse d’un incrédule ; & malheureusement
tout l’édifice d’une morale mal étayée, s’écroule. Les jeunes-gens se
livrent avec une espece de sécurité, à des passions qui font le
malheur de leur vie. Ils se croient dégagés de tous liens ; tout
est confondu dans leur tête avec de petites idées de dévotion, dont
ils ont honte, & qu’ils viennent à mépriser.




Je ne parle que d’après les faits ; j’énonce ici la voix de
presque tous les peres de famille, ce sont des témoins
irréprochables, & de meilleurs juges que des hommes étrangers à la
société.




J’ose dire que les Anciens, les Payens même paroissent avoir été plus
religieux que nous. Leur Législation portoit toute sur la crainte des
Dieux ; on peut avoir les Loix de Zéleucus, de Minos, celles des
douze Tables, &c. Platon dans ses spéculations sur les Loix, établit
la Religion pour premier fondement ; il rappelle à la Divinité
dans toutes les pages de ses ouvrages.




Ciceron, en définissant les principes des Loix, dans son premier Livre
de Legibus, pose pour base l’existence des Dieux & leur
providence.




Chez les Payens c’étoient les Législateurs & les Philosophes qui
prêchoient la vertu ; les Prêtres n’enseignoient point la regle
des mœurs ; les Scribes & les Pharisiens chez les Juifs la
corrompoient par leurs traditions & par leur attachement à de vaines
pratiques.




Le Philosophe Panoetius enseignoit la vertu & les devoirs, tandis que
l’Augure Scevola ordonnoit les Sacrifices & les cerémonies de la
Religion (20). Nous avons
un Sacerdoce & des Pontifes qui doivent enseigner toute sorte de
bonté, de justice & de vérité, ce qui est agréable à Dieu ; (21) la douceur, la tolérance à
se supporter les uns les autres ; (22) tout ce qui est véritable & sincere, tout ce qui
est honnête, tout ce qui est juste, tout ce qui est saint, tout ce qui
peut rendre aimable, tout ce qui contribue à une bonne réputation,
tout ce qui est vertueux, tout ce qui est louable.




Au surplus il y a tout à perdre pour les Etats & pour les Particuliers
chez qui se détruit la Religion. Eh ! qu’on dise quel avantage il
peut résulter pour le genre humain d’affoiblir dans les Citoyens les
motifs de la vertu, & les principes des bonnes actions ! n’est-ce
pas autoriser le vice & le crime qui n’ont jamais de digues assez
fortes, & que déjà des motifs plus puissans ne peuvent arrêter.




Je demande si l’Histoire fournit un seul exemple de peuples dont la
Religion nationale ait été le corps entier de la Religion naturelle,
(je dis le corps entier) & si ce n’est pas le Christianisme seul qui
l’a notifié à l’univers ? Si les Philosophes modernes ne sont pas
redevables de leurs lumieres sur les points les plus importans de
cette Religion, à l’avantage qu’ils ont d’être nés dans la Religion
Chrétienne ? Si par les seules lumieres de la raison ils eussent
été sur les points qu’ils établissent maintenant avec tant de vérité &
tant de force, moins vacillans & plus affermis que Socrate, que
Ciceron & les plus grands génies de l’antiquité ?




Je demande d’ailleurs, s’il est possible de rendre nationale une
Religion purement philosophique ? si une Religion sans culte
public ne s’aboliroit pas bientôt, & si elle ne rameneroit pas
infailliblement la multitude à l’idolâtrie ?




Quand les incrédules auront résolu ces questions d’une façon
satisfaisante, on pourra répondre à des objections qui sont proposées
15 siecles trop tard ; des objections que les Porphires, les
Celses, les Juliens ont ignorées, & qu’ils eussent pu faire valoir
sans replique, s’ils avoient détruit auparavant trois ou quatre faits
de l’établissement de la Religion Chrétienne, qui n’étoit pas éloigné
de leur tems.




La méthode d’étudier la Religion, comme science, dérive de la méthode
générale des études. Il n’est pas nécessaire d’être Médecin pour
savoir le meilleur moyen d’apprendre la Médecine ; & sans usurper
le droit d’enseigner la Religion, qui est réservé aux Ecclésiastiques,
on peut assurer qu’on l’enseigne mal dans la plûpart des Colleges.




Pendant les premières années, une simple explication du Décalogue, de
l’Oraison Dominicale & du Symbole, suffit avec les Catéchismes de
Fleury ou de Bossuet. L’Abrégé de l’Ancien Testament où M. de Mésangui
a conservé, autant qu’il est possible, les paroles de l’Ecriture,
imprimé à Paris en 1732, l’Evangile & les Actes de Apôtres.




Le spectacle de la nature, tel qu’il est représenté dans Fénelon &
dans Derham ; la nature même que les jeunes gens connoîtroient en
partie, leur auroit déjà prouvé l’Existence d’un Dieu que ses œuvres
annoncent à la terre.




Je suppose que dans la Métaphysique ils eussent pris des notions
justes des Attributs divins & de la Providence ; il seroit temps
vers la fin des études, de leur faire appliquer aux faits de la
Religion Chrétienne, les principes de l’art critique, & sans les
embarrasser dans des discussions au-dessus de leur portée, on pourroit
leur faire lire le Traité de la vérité de la Religion
Chrétienne, par Grotius ; ou celui qui est tiré en partie de
Turretin, traduit par Vernet, revu & corrigé par un Théologien
Catholique, imprimé à Paris en 1753, en 2 volumes par Garnier.




Un jeune homme qui auroit lu ces Livres avec attention, seroit plus
affermi dans sa Religion & mieux préparé contre les attaques des
incrédules, que par dix ans d’exercices spirituels. Le spectacle de la
nature, la connoissance de l’Existence de Dieu & de ses Attributs,
est le premier Traité de toute bonne Théologie. Il se prépareroit par
ses lectures à lire un jour les excellens Livres qui ont été faits sur
la Religion.






Réflexions sur deux abus dans les Colleges.





L’objet d’une bonne méthode doit être également de déraciner les abus,
comme d’indiquer & de frayer le chemin.




Je dirai deux mots sur l’abus des Cahiers de Réthorique & de
Philosophie, que l’on dicte dans les Colleges ; outre que ce sont
de misérables leçons que l’on fait plutôt pour exercer les Maîtres,
que pour instruire les enfans ; c’est la perte d’un tems
considérable qu’ils emploient à écrire ; il n’y en a point qui
les écrive en entier, & sur mille il n’y en a pas un seul qui les ait
conservés pendant deux ans, ou qui en ait fait quelque usage dans le
reste de la vie. J’en appelle à l’expérience.




Autre abus sur les leçons de Mémoire : on fait apprendre par cœur
à des enfans des Rudimens, des Particules, &c. des regles qu’il suffit
d’entendre & de concevoir ; on les ennuie, on les fatigue par la
longueur des leçons désagréables ; ils perdent le tems qu’ils
pourroient employer utilement & agréablement à apprendre les plus
beaux morceaux de Littérature Françoise & Latine. Tous ces morceaux
joints ensemble ne seroient pas la moitié des leçons qu’on oblige les
enfans d’apprendre par jour, depuis la premiere classe jusqu’à la
Réthorique.




On ne doit faire apprendre par cœur aux enfans, que ce qu’ils doivent
retenir, ce qui peut leur servir de modele. N’y a-t-il pas assez de
beaux endroits dans les Auteurs, sans les fatiguer à apprendre ce
qu’ils doivent oublier ?






Avantages de ce Plan d’Etudes.





Tel est l’essai du Plan des Etudes d’une premiere éducation ; ce
ne sont que les élémens de l’institution d’une Nation qui exigeroit
des vues plus profondes, & qui demanderoit des hommes plus habiles &
plus éclairés que moi : elle est réservée, cette institution, à
un Monarque sage & prudent, dont les intentions sont droites &
pures : image de Dieu sur la terre, qui peut créer des esprits &
façonner les cœurs.




II ne laissera pas imparfait un ouvrage qui peut tant contribuer à sa
gloire & au bien de ses peuples. Il consultera ses Universités, ses
Académies, sa Faculté de Médecine même, afin que de ces lumieres
réunies il résulte une nouvelle institution ou une régénération si
nécessaire dans les Lettres & peut-être ailleurs.




Je me persuade que ce plan est juste, parce qu’il est fondé sur la
nature de l’esprit, sur des faits constans & sur des principes de la
connoissance humaine. Je crois qu’un jeune homme ainsi élevé, seroit
plus disposé à recevoir la seconde éducation nécessaire pour la
profession qu’il embrasseroit ; & s’il y avoit des plans
d’instruction & des Catalogues de Livres raisonnés pour chaque
profession particuliere, comme en Allemagne, on lui épargnerait bien
de la peine & du temps qui est en pure perte23, m. Il auroit l’esprit net & précis autant
qu’on peut l’avoir à dix-sept ou dix-huit ans ; il se seroit
rendu un grand nombre d’objets familiers, il auroit du goût & quelques
connoissances ; & ce qui vaut peut-être les connoissances même,
il auroit l’art d’en acquérir ; il pourroit se frayer lui-même un
chemin, & juger de celui qu’on lui feroit tenir ; il sauroit
s’occuper, science si utile & si rare à cet âge & dans tous les
âges : il seroit en état de voir le monde avec fruit, de lire les
Livres originaux, de voyager utilement.




Les Vies des hommes illustres qu’il auroit lues, serviroient à
indiquer ses inclinations & ses talens. Il est impossible que dans le
cours des Etudes, plusieurs objets étant présentés aux yeux des
jeunes-gens, il ne parût pas dans ceux qui auroient du génie quelques
étincelles de ce feu qui se décele lui-même, qui fit Paschal Géometre
sans le savoir, Descartes Philosophe, Tournefort Botaniste, &c.




La sympathie se déclarera quand il y aura du rapport & de la
convenance dans le goût. Ulisse à la Cour de Lycomede, présente à
Achille, déguisé en fille, des armes avec des ornemens de
femmes ; la passion d’Achille le trahit, & découvrit le plus
courageux des Grecs, celui qui devoit être le vainqueur des Troyens.




On sait que les triomphes de Miltiade déroboient le sommeil à
Themistocle. Combien le Carache, encore enfant, étoit frappé de ce
qu’il entendoit dire de Raphaël ! La vie d’Homere & ses ouvrages
saisirent Virgile dans son enfance ; Charles XII étoit
transporté d’enthousiasme en lisant la vie d’Alexandre.




On distinguera les enfans qui ont du goût & du génie, d’avec ceux qui
n’en ont point ; ceux-ci resteront froids & immobiles à des
récits qui toucheront sensiblement les autres. Au sortir des études
les jeunes gens s’occuperont suivant leur inclination ; ils
seront en état de choisir une profession avec connoissance, & ils
réussiront mieux dans celle qui sera de leur goût & de leur choix.




Eh quel avantage n’en résulteroit-il pas pour la société entière &
pour toutes les professions ?




Des esprits fermes & cultivés ne seroient pas occupés de jeux & de
bagatelles ; les Nobles n’iroient pas dans la Capitale dissiper le
patrimoine de leurs peres ; ils s’occuperoient avec goût & avec
connoissance, à le rendre plus utile, & ils le feroient fructifier au
quadruple. Ils diroient avec Horacen :




Beatus ille qui procul negotiis



Paterna rura bobus exercet suis.




Ils ajouteraient avec Virgileo :




Me verò primum dulces ante omnia musæ




Accipiant..........





Ils cultiveroient dans le sein de la paix & de l’abondance les arts &
les sciences qui auroient nourri leur enfance.




Il est inconcevable qu’on ait tant négligé en France l’éducation des
femmes ; l’instruction en langue vulgaire pourroit être presque
toute entiere à leur usage. Mieux élevées & plus instruites, elles
éleveroient & instruiroient mieux leurs enfans. Peut-être
aspireroient-elles un jour à la gloire d’imiter une Cornelia, fille de
Scipion & mere des Gracches ; une Attia, mere d’Auguste, qui
contribuerent tant à former l’esprit de ces hommes fameux.




Avec un esprit plus cultivé, elles n’en seroient que plus
aimables ; elles sauroient s’occuper ; connoissant quelques
remedes usuels & approuvés, elles en distribueroient gratuitement, &
sauveroient la vie à une infinité de malheureux.




Le Seigneur de Fief accommoderait les procès ; il deviendroit le
bienfaiteur de ses Vassaux, & entretiendroit le lien de la
bienveillance que la Loi a mis entre eux & lui ; lien usé & devenu
sans force.




L’homme qui vit de ses rentes, imiteroit le Noble ; il
dédaigneroit la vile chicane, & ne se porteroit pas à l’oppression des
misérables.




Celui qui se destine à la guerre, regarderoit le service, comme une
occupation sérieuse ; au lieu que la plupart des jeunes-gens qui s’y
engagent, ne cherchent le plus souvent que l’oisiveté & le
libertinage.




Il auroit acquis dans la connoissance des Mathématiques des
dispositions à la pratique des fortifications ; la lecture des
Vies ou des Mémoires des grands Capitaines, l’auroit mis en état de
profiter de leurs campagnes & de leurs expéditions. Il sçauroit
qu’Alexandre & César étoient sçavans ; que César a fait des
Commentaires ; que Henry de Rohan, Turenne, Montecuculli ont
écrit des Mémoires ; que Feuquieres a donné des préceptes sur
l’art militaire.




Il apprendroit le droit de la guerre, dont il aura plus de besoin, à
mesure qu’il sera élevé à de plus grandes places.




Le Magistrat auroit acquis dans une éducation solide, l’habitude
d’être appliqué & laborieux ; dans l’étude de la Philosophie, celle
d’être judicieux & raisonnable ; dans l’étude des Belles-Lettres,
celle de traiter les sujets avec ordre, avec netteté & avec force.




Dans la Vie des grands Magistrats, d’un Chancelier de l’Hôpital, d’un
de Thou, d’un Molé, d’un Servin, d’un Talon, d’un Bignon, &c. il
auroit vu qu’il y a un courage d’ame aussi noble & aussi élevé que le
courage guerrier : Sunt domesticæ fortitudines non inferiores
militaribus. Cic. off. 2p.




Il rechercheroit l’esprit des loix dans les principes du droit de la
nature, & dans ceux d’une véritable morale & d’une sage
politique : quoiqu’il ne soit chargé que de l’exécution des loix,
il se rendroit capable d’être Législateur. Pythagore donna des loix à
la grande Grèce, Platon à quelques Républiques ; Locke en a donné
à la Caroline. C’est la Philosophie qui a produit le Code-Fréderic.




Le Négociant ou le Commerçant porteroit dans les pays éloignés, & en
rapporterait des connoissances utiles. La Société Royale de Londres
donne aux Navigateurs, des instructions sur l’Histoire naturelle des
lieux où ils vont. Des hommes instruits & avertis, verront avec profit
ce que d’autres ne voient point, quoiqu’il soit sous leurs yeux ;
le Dessein si utile par-tout, leur serviroit encore davantage dans ces
circonstances.




Par où les Ministres de la Religion peuvent-ils être le plus utiles au
monde ? Par quel moyen nos Missionnaires ont-ils pénétré dans les
contrées les plus éloignées ? Ce n’est ni par le secours des
Langues mortes, ni par leurs controverses (celles qu’ils ont eues dans
les pays étrangers, n’ont fait que retarder le fruit de leurs travaux)
; c’est par l’enseignement des connoissances utiles à la société. Ils
n’ont franchi tous les obstacles, qu’en apprenant aux hommes ce qui
étoit profitable à l’humanité.




On croit pouvoir dire qu’un Curé qui enseigneroit à ses Paroissiens la
pratique de la Religion, qui est fort simple & fort courte pour eux,
les devoirs les plus communs & dès-là les plus essentiels ; qui
leur montreroit les moyens les plus simples d’éviter & de guérir les
maladies ordinaires à la campagne, de mieux cultiver leur champ ;
qui sachant quelques principes des loix & de la coutume du Pays,
termineroit les procès, & les préviendroit dans leur naissance ;
qui sauroit un peu de Physique, de Médecine usuelle, d’Arpentage,
contribueroit d’avantage au bonheur des hommes, que tous les Curés ne
le peuvent faire avec leur mauvais latin, une inutile scholastique &
leurs querelles théologiques.




Il est bon que tous les ordres de l’Etat & que tous les membres de
chaque Ordre sachent que la considération est attachée à l’avantage de
faire du bien aux hommes, & de leur être utiles ; que la pratique
de la Religion consiste dans la bienfaisance ; que d’être bon,
est le principal moyen de ressembler à l’Etre souverainement bon, & à
celui qui faisoit du bien en voyageant, pertransibat
benefaciendo.




Celui qui chercheroit à remplir les devoirs d’une profession qu’il
auroit choisie avec goût, ou qui seroit occupé des sciences naturelles
& des sciences exactes, qui connoîtroit les bornes de la raison &
celles de l’autorité, ne seroit point un homme de parti, un factieux,
ni un intriguant ; il ne se laisseroit point troubler, & il ne
troubleroit point les autres par les délires de la superstition, cette
maladie épidémique, ni par les divers fanatismes qui attaquent la
tranquillité des ames innocentes ; il ne persécuteroit jamais ses
frères. Ne craignez point de semblables malheurs, dit l’Abbé de
Saint-Pierre, des Descartes, des Leibnitz, des Newtons & des Derhams.






Manière d’exécuter ce Plan.





On objectera peut-être que l’éducation que je propose, n’est pas
possible ; qu’on n’a ni les Maîtres ni les Livres nécessaires
pour l’exécuter ; que les jeunes gens ne pourroient pas dans
leurs premières années apprendre tout ce qui est compris dans ce Plan.




Je répondrai que l’éducation des Grecs & des Romains étoit beaucoup
plus difficile ; que des gens très-sensés ont cru possible ce que
je propose ici, & il faut se garder de condamner sur des préjugés le
sentiment de grands Hommes, Fleury, Locke, Nicole : quels
noms ! & quel est l’homme qui oseroit élever la voix contre leur
autorité réunie ? Je déclare que je n’ai fait dans ce Mémoire que
les commenter.




Enfin tout projet sensé doit être appuyé sur des faits, & je conviens
qu’il n’y a rien de plus mauvais en morale, que ce qui est
physiquement impossible.




Pour former une éducation, il faut des Maîtres ou des Livres, & il
faut apparemment l’un & l’autre. On propose de former des Maîtres,
c’est un ouvrage de longue haleine, qui ne dispenseroit pas d’avoir
des Livres tout faits. Je demande des Livres aisés à faire, qui
dispenseroient peut-être d’avoir des Maîtres. Je dis que tous ces
Livres sont faciles à faire, ou plutôt qu’ils sont presque tous faits.
Il ne s’agiroit, pour la plûpart que de compilations sensées &
raisonnables, qui seroient faites non par des hommes qui ne pensent
point, & qui n’ont jamais rien imaginé, mais par des personnes
capables de composer elles-mêmes les Livres qu’elles compileroient,
d’ouvrir des routes, de perfectionner celles qui sont découvertes,
d’imaginer des méthodes, & de juger les sciences avec un esprit
philosophique.




A l’égard de l’impossibilité prétendue d’apprendre les sciences à de
jeunes gens, je remarque premierement qu’on leur apprend (mal à la
vérité) des choses plus difficiles. De plus, je suppose au moins dix
ans d’éducation depuis six ou sept ans, jusqu’à dix-sept ou dix-huit.
Et que ne pourroit-on pas apprendre en dix ans, si l’on étoit bien
conduit, & que l’on eût de bons Livres élémentaires ?




Il n’y a point d’enfant, qui au College, ou pour se préparer à y
entrer, n’ait huit heures & demie & neuf heures de travail par jour.




Je ne demande que quatre à cinq heures de classe où la peine soit
principalement pour les Maîtres, où ils fassent travailler les enfans
devant eux, ou les disciples plus avancés feroient les démonstrations
aux plus jeunes ; des Livres où l’instruction fût toute faite,
une éducation qui n’exige dans les commencemens que des yeux & de la
mémoire.




Dans les trois ou dans les quatre premieres années, hors ces Classes,
nulle étude que des leçons agréables & utiles à retenir, qu’ils
pourroient apprendre en se promenant ; la plus grande peine seroit
d’écrire, de dessiner & d’apprendre un peu de Géométrie.




Des personnes instruites feront aisément l’arrangement de ce Plan & sa
tablature, s’il a le bonheur d’être approuvé du Maître & de la Nation.




Je le répète, il n’est besoin, pour exécuter un bon Plan d’éducation
littéraire, que de Livres qui serviroient d’instruction ou de méthode
d’instruction : & ces Livres sont aisés à composer. Le Roi n’a
qu’à ordonner ; qu’il dise & tout sera fait ; alors
l’éducation sera facile & on ne demandera dans les Maîtres, les
Gouverneurs & les Gouvernantes, que de la religion, des mœurs & de
savoir bien lire ; cela ramènera à l’éducation domestique, qui
est la plus naturelle & la plus favorable aux mœurs & à la société.




J’ai conduit les jeunes gens à la porte des Sciences, il est réservé à
des plumes plus savantes de les introduire dans leur sanctuaire.




FIN.











POST-SCRIPTUM.





APrès avoir achevé ce Mémoire, il m’est
tombé entre les mains une Brochure intitulée De l’Education
publique. Je me suis rencontré dans le point important qui est la
fixation des objets d’études, avec un homme qui paroît avoir des
connoissances étendues dans l’Encyclopédie des Sciences, & qui sait
tirer des lignes de communication de l’une à l’autre.




Ma premiere idée a été de supprimer mon Mémoire, comme devenant
peut-être inutile. Ce n’est pas la peine de faire relire deux fois les
mêmes choses ; mais comme je me trouve d’un avis différent de cet
Auteur sur la qualité des Maîtres & sur des détails essentiels, on m’a
conseillé de donner cet Ouvrage au Public. Des matieres éclaircies à
son Tribunal, seront toujours bien jugées.




Je crois au surplus que notre Plan est bon, & qu’il peut être
utile ; je dis notre Plan, car il est à peu près le même :
nous ne différons que dans l’exécution, & en ce que cet Auteur exclut
les Séculiers que je voudrois, & où il admet beaucoup d’Ecoles que je
ne voudrois pas.




L’article le plus essentiel d’un Plan pour les Colleges, est de fixer
les objets des études ; car s’ils sont mal fixés, comme je crois
l’avoir démontré, il est nécessaire d’y en substituer d’autres. Nous
sommes d’accord en ce point, l’Auteur de l’Education publique &
moi. Nous sommes même d’accord sur ceux qu’il faut substituer ;
c’est sur cet objet qu’il est absolument nécessaire, si l’on veut
rétablir les études, que le Gouvernement prononce. Premiérement, parce
que c’est au Roi qu’il appartient de régler l’instruction de la
Nation ; en second lieu, parce qu’il est convenable que cette
instruction soit uniforme dans tout le Royaume, & qu’il est essentiel
qu’elle ne soit pas arbitraire.




Que Sa Majesté ait la bonté de nommer une Commission composée de cinq
ou six personnes pour examiner ces deux projets, ou tels autres que
l’on pourroit présenter. Son premier travail seroit de déterminer les
objets d’études pour tous les Colleges.




On croit devoir dire que cette Commission doit être composée
principalement de quelques hommes d’Etat & de gens de Lettres ;
qu’on n’y doit faire entrer aucun homme de parti.




Le second point, & celui qui importe peut-être le plus aujourd’hui,
est une Méthode d’instruction pour exécuter le Plan qui auroit été
agréé par Sa Majesté.




Pour y parvenir, il s’agit d’avoir des Maîtres. Les uns parlent des
Communautés séculieres & régulieres ; les autres veulent des
Célibataires ; quelques-uns préferent des gens mariés : il y
en a qui les admettent indifféremment. Il est question d’ailleurs de
trouver une grande quantité de Maîtres tout formés, ou les moyens de
les former en peu de temps. Quand on voudra y réfléchir, on verra
qu’il est impossible de faire tout-à-coup une pareille recrue dans le
Royaume ; & si l’on veut décider la question de la qualité des
Maîtres, on va ouvrir la porte à des discussions sans nombre, où
l’esprit de corps, les droits & les privileges entreront
nécessairement, & qui par conséquent deviendront interminables. Chaque
corps réclamera ; on fera agir l’esprit de parti ; les plus
forts l’emporteront, & l’Etat ne sera pas mieux servi ni plus éclairé.




Je pense que l’objet des Etudes étant une fois fixé, Sa Majesté
pourroit faire composer des Livres Classiques élémentaires, où
l’instruction fût toute faite relativement à l’âge & à la portée des
enfans depuis 6 ou 7 ans jusqu’à 17 ou 18.




Ces Livres seraient la meilleure instruction que les Maîtres pussent
donner, & tiendraient lieu de tout autre méthode. On ne peut se passer
de Livres nouveaux, quelque parti que l’on prenne. Ces Livres étant
bien faits, dispenseroient de Maîtres formés ; il ne seroit plus
question alors de disputer sur leur qualité, s’ils seroient Prêtres ou
mariés, ou célibataires. Tous seroient bons, pourvu qu’ils eussent de
la Religion, des mœurs, & qu’ils sussent bien lire ; ils se
formeroient bientôt eux-mêmes en formant les enfans.




Il ne s’agiroit donc que d’avoir des Livres, & je dis que c’est la
chose la plus aisée présentement. Un mot de la part de Sa Majesté
suffiroit. Il y a dans la République des Lettres beaucoup plus de
Livres qu’il n’en faut pour composer, avant deux ans, tous ceux qui
seraient nécessaires ; & il y a dans les Universités & dans les
Académies plus de Gens de Lettres qu’il n’en faut pour bien faire ces
ouvrages ; il n’y en a point qui ne se fît un devoir & un honneur
de concourir aux vues de Sa Majesté, & au bien général du Royaume.




Un autre moyen très-simple seroit de proposer de pareils Livres à
faire pour sujets de prix de toutes les Académies : cela
produirait en peu de tems des Mémoires excellens, que l’on chargerait
des Gens de Lettres de rédiger. Le Gouvernement pourra tout, quand il
voudra employer le génie & l’industrie de la Nation.




On feroit imprimer ces ouvrages à une Imprimerie Royale, sans qu’il en
coûtât aucuns frais au Roi ; & ces Livres coûteroient peu aux
familles, pourvu que l’impression ne se fît pas par entreprise, & que
la chose ne devînt pas une affaire de finance.








 



NOTES









1
C’étoient des Esclaves de Sparte.











2
En 1452, le Cardinal d’Estouteville, Légat en France, réforma
l’Université, accorda aux Médecins la liberté de se marier, & leur
défendit en même temps, comme marque de souillure, de faire à l’avenir
leurs assemblées dans l’Eglise de Paris, sous les tours, comme ils
faisoient quelquefois. Pasquier. Recherches, tom. 1,
pag. 275.











3
Eusebe, Hist. Eccles. l. 6. chap. 43.


Fleury, Mœurs des Chrétiens,
p. 192.











4
Depuis qu’ils sont établis à Brest & à S. Malo, on a peine à trouver
des Mousses ou de ces jeunes garçons qui servent dans un
vaisseau, & qui sont destinés à être Matelots. Dans trente ans d’ici,
on demandera pourquoi il manque des Matelots dans les Ports.











5
Considérations sur les Mœurs.











6
Locke, l’Abbé Fleury, la Dissertation de l’Abbé Gédouin sur
l’éducation ; Education des filles, par M. de Fénelon ; le
Chapitre de Montagne sur l’institution des enfans, qui est admirable,
& il est bien étonnant qu’étant connu de tout le monde, on n’en ait
pas plus profité : c’est la malheureuse routine qui en a été
cause ; l’Abbé de Saint-Pierre, où il y a des choses excellentes
sur les vertus morales & politiques ; le Discours de M. Nicole
sur l’éducation du Prince ; Crouzas, Bacon, Milton, œuvres
mêlées ; Dumarsais, Erasme, le P. Lamy, tous généralement sans
exception.











7
Segnius irritant animos demissa per aures


Quam quæ sunt oculis subjecta fidelibus….











8
M. Rousseau exclut les histoires de l’instruction des enfans.











9
On peut faire ensorte, comme dit Nicole, qu’ils sachent toute la
morale, sans savoir presque qu’il y a une morale, ni qu’on ait eu
dessein de les en instruire ; ensorte que lorsqu’ils l’apprendront
dans le cours de leurs études, ils s’étonnent de savoir par avance
beaucoup plus qu’on n’y enseigne.











10
On trouvera sur les vertus morales & politiques, des choses
excellentes dans l’Abbé Fleury, choix des études ; dans la
Cyropédie de Xénophon, dans Plutarque, dans les ouvrages de l’Abbé de
Saint-Pierre, dans Nicole, dans Locke, éducation des enfans, dans le
Sethos de l’Abbé Terrasson, qui n’a pas trop réussi, quoiqu’il y ait
des choses admirables pour la morale, parce qu’il n’y a que du
jugement, de la physique & de l’érudition, & qu’il faut de
l’imagination pour faire un Roman.











11
In universum non incipere ab antiquissimis, sed ab his quæ nostris
temporibus nostræque notitiæ propiùs cohærent, ac paulatim deinde in
remotiora eniti, magis è re arbitror. Ep. Hug. Grotii ad
Maurerium.











12
Tamen ut ipse ad meam utilitatem semper cum Græcis Latina
conjunxi ; neque id in Philosophia solum, sed etiam in dicendi
exercitatione feci : idem tibi censeo faciendum ut par sis in
utriusque generis oratione. 1. lib. Offici.











13
Par exemple, de Phedre, avec des chiffres qui marquent la
construction ; ou des Livres où il y ait une version
interlinéaire. Ce sont des méthodes très-utiles.




Faire d’abord la construction & des traductions littérales, au lieu de
thêmes, pour passer ensuite à des traductions plus correctes. Je
conseillerois le Selectæ è profanis Auctoribus Historiæ. C’est
un Livre agréable, instructif, utile aux enfans, & qu’il ne seroit pas
inutile aux hommes faits de lire.




Il ne paroit pas nécessaire d’avertir qu’on doit faire choix d’abord
des Auteurs les plus faciles, & ne lire que ceux qui ont écrit,
lorsque le Latin étoit dans sa plus grande pureté, c’est-à-dire un peu
avant, ou un peu après le siecle d’Auguste ; Phedre, Térence,
Saluste, César, Ciceron, Virgile, Horace, Valere-Maxime. En tout
genre, il ne faut présenter que les meilleurs modeles.




Après une préparation de cinq ou six semaines, pour apprendre la
Grammaire & à chercher dans les Dictionnaires, on peut se mettre dans
la lecture de ces Auteurs & de ceux dont Chompré & Vaniere ont donné
des extraits, avec le Novitius qui est sans comparaison le
meilleur des Dictionnaires. On a le petit Danet Latin par racines, qui
est un ouvrage très-bien fait.











14
Scaliger, Tanguy, le Fevre, M. Rollin, M. du Marsais, &c.











15
Elle est imprimée en 1740, & approuvée par l’Académie des
Inscriptions.











16
Par M. Formey.











17
En quoi consiste la béatitude formelle, la béatitude objective, la
possibilité de l’état de pure nature, &c.











18
Tom. I. des Œuvres de M. Daguessau.











19
Corin 8 1. 13:th. S. Aug. de lib. arbit.











20
Eph. c. 5. v. 9 & 10.











21
Eph. c. 4. v. 2. & Rom. v. 14 & 15.











22
Philip. c. 4. v. 8.











23
Ætatem quidem video (dit Ciceron, 33. de finibus num 7.) sed
infici tamen debet iis artibus quas si dum tenera est combiberit ad
majora veniet paratior.












 



NOTES CRITIQUES DU TRANSCRIPTEUR





Ces remarques ne sont que des compléments à l’ouvrage original.







a
Traduction proposée par le transcripteur :


Que sont les lois sans la morale ?











b
La citation n’est pas de Tacite, mais de Sénèque
(Epistulae morales ad Lucilium,
Liber XVII-XVIII, 106.12)


La citation intégrale originelle est :


Quemadmodum omnium rerum, sic litterarum quoque intemperantia
laboramus ; non vitae sed scholae discimus.


qui pourrait se traduire par :


De même que nous souffrons d’un excès en toute chose, nous
souffrons d’un excès en littérature ; nous apprenons, non pour
la vie, mais pour l’école.











c
Traduction proposée par le transcripteur :



Beaucoup de mains sont nécessaires à l’humanité, mais peu de têtes lui
suffisent.












d
La note 7 est une citation d’Horace (Ars poetica,
180-181).


Traduction proposée par le transcripteur :



L’esprit est moins vivement ému par ce qui est entendu


Que par ce que les yeux rapportent de manière fiable….











e
La citation est tirée de

Hugonis Grotii —
De Jure Belli ac Pacis, Libri Tres :



In Quibus Jus Naturæ
& Gentium, Item Juris Publici Præcipua Explicantur

(J. T. Fleischerum, Jenæ, 1680),

Epistola de Studiis instituendis,
ad Benjaminum Maurerium,
Legatum Regis Galliæ,

p. 44.


Elle pourrait se traduire par :



En général, ne pas commencer par les choses les plus anciennes, mais
par celles qui sont les plus proches de notre époque et de nos
connaissances, puis remonter petit à petit aux plus éloignées, voilà
la démarche que je juge préférable.












f
Cette citation est vraisemblablement une allusion à la
Vulgate Clémentine
(Isaïe 40-26) :



Levate in excelsum oculos vestros, et videte
quis creavit hæc.

 .


qui pourrait se traduire par :



Levez vos yeux vers le
ciel, et voyez

celui qui a créé ces choses.













g
Il est fait référence ici à La République (VII, 536) :



Τὰ
μὲν
τοίνυν
λογισμῶν
τε
καὶ
γεωμετριῶν
καὶ
πάσης
τῆς
προπαιδείας,
ἢν
τῆς
διαλεκτικῆς
δεῖ
προπαιδευθῆναι,
παισὶν
οὖσι
χρὴ
προβάλλειν,
οὐχ
ὡς
ἐπάναγκες
μαθεῖν
τὸ
σχῆμα
τῆς
διδαχῆς
ποιουμένους.


 
qui pourrait se traduire par :



C’est donc dès l’enfance que nos élèves doivent être initiés à l’étude
de l’arithmétique, de la géométrie, et des autres sciences qui servent
de préparation à la dialectique. Mais, dans les manières d’enseigner,
il ne doit y avoir rien qui les contraigne à apprendre.












h
La citation complète (De officiis, Liber I, 1) est ;



Quamquam te, Marce fili, annum iam audientem Cratippum, idque Athenis,
abundare oportet praeceptis institutisque philosophiae propter summam
et doctoris auctoritatem et urbis, quorum alter te scientia augere
potest, altera exemplis,

tamen, ut ipse ad meam utilitatem semper cum Graecis Latina coniunxi
neque id in philosophia solum, sed etiam in dicendi exercitatione
feci, idem tibi censeo faciendum, ut par sis in utriusque orationis
facultate.




qui pourrait se traduire par :



Voilà un an, Marcus mon fils , que vous suivez les leçons de Cratippe
et que vous êtes à Athènes, ce qui fait que les enseignements de la
sagesse, les ressources philosophiques ne doivent pas vous manquer
avec un si grand maître et dans une telle cité, dont la science de
l’un et les exemples de l’autre vous placent à bonne école ;

néanmoins, comme j’ai toujours, à mon grand profit, réuni les lettres
latines et les lettres grecques, non seulement en philosophie, mais
dans l’art oratoire, je vous conseille de faire de même pour en venir
à maîtriser ces deux langues.













i
La citation complète
(Institutio oratoria, Liber 6, 3.17) est :



Nam et urbanitas dicitur, qua quidem significari video sermonem
praeferentem in verbis et sono et usu proprium quendam gustum urbis et

sumptam ex conversatione doctorum tacitam eruditionem, denique cui
contraria sit rusticitas.




qui pourrait se traduire par :



Car on l’appelle aussi urbanité, laquelle se manifeste, à ce que je
vois, par un discours préférant, dans les mots, le ton et l’usage, un
certain goût particulier à la ville et

un savoir implicite tiré de la conversation des maîtres, bref, quelque
chose d’étranger à la rusticité.













j
Cette citation, tirée d’Horace (Ars poetica, 309),
pourrait se traduire par :



Avoir un jugement sain est le point de départ et la source d’une
écriture correcte.












k
Dans ses
Excellentium imperatorum vitae,
en parlant de Thémistocle
(§ 1), Cornelius Nepos écrit :


Celeriter quae opus erant reperiebat, facile eadem oratione
explicabat, neque minus in rebus gerendis promptus quam excogitandis
erat, quod et de instantibus, ut ait Thucydides, uerissime iudicabat
et de futuris callidissime coniciebat.


qui pourrait se traduire par :


Il a rapidement compris ce qui était nécessaire et a pu exprimer
clairement ses opinions ; en outre, il n’était pas moins actif
dans l’exécution de ses plans qu’il ne l’avait été dans leur
conception, car, comme le dit Thucydide, il jugeait les événements
présents avec une grande exactitude et devinait
l’avenir avec une habileté remarquable.











l
Ces deux citations sont tirées de Cicéron.



— La première vient de Orationes,
Pro Milone,
IV, 10 : 




Est [igitur] hæc[, iudices,] non scripta, sed nata lex, quam non
didicimus, accepimus, legimus, verum ex natura ipsa adripuimus,
hausimus, expressimus, ad quam non docti sed facti, non instituti sed
imbuti sumus…




qui pourrait se traduire par :




Il est en effet, ô juges, une loi non écrite mais innée, loi
que nous n’avons ni apprise, ni reçue de personne, ni étudiée quelque
part, mais que nous tenons, que nous puisons, que nous tirons de la
nature même, loi à laquelle nous n’avons pas été éduqués,
mais qui est enracinée en nous…



en accord avec ce que propose l’auteur.


— La seconde vient de De legibus,
Liber 1, VI, 18 :



Igitur doctissimis viris proficisci placuit a lege, haud scio an
recte, si modo ut idem definiunt 
lex est
ratio summa, 

insita in natura, quae iubet ea quae facienda sunt, prohibetque
contraria.

Eadem ratio cum est in hominis mente confirmata et perfecta, lex est.



qui pourrait se traduire par :



Des hommes très savants ont jugé à propos de partir de la loi  je
ne sais pas s’ils ont eu raison, surtout si, comme ils le postulent,
la loi est
la raison suprême 

gravée en notre nature, et qui ordonne ce qui doit être fait, et ou
qui interdit le contraire.

Cette raison, affermie et développée dans l’esprit de l’homme, est la
loi.












m
Dans De finibus bonorum et malorum
(Liber 3, 9), Cicéron écrit :



Video equidem, inquam, sed tamen iam infici debet iis artibus, quas
si, dum est tener, conbiberit, ad maiora veniet paratior.



qui pourrait se traduire par :



Je le vois bien, lui dis-je, mais pourtant c’est maintenant qu’il faut
l’imprégner de connaissances qui lui permettront, s’il les assimile
dès son plus jeune âge, d’arriver mieux préparé aux choses plus
importantes qui l’attendent.












n
Cette citation est tirée des Épodes {2 [Vitae rusticae
laudes (À Alphius), 1-4]} :




Beatus ille qui procul negotiis,



ut prisca gens mortalium,



paterna rura bobus exercet suis



solutus omni faenore…



qui pourrait se traduire par :




Heureux celui qui loin des affaires,



comme la race de ceux d’autrefois,



laboure avec ses bœufs les champs paternels



libre des soucis de l’usure…












o
Cette citation est tirée des Géorgiques (Liber II,
475-478) :




Me vero primum dulces ante omnia Musae, 



quarum sacra fero ingenti percussus amore, 


accipiant
caelique vias et sidera monstrent,


defectus solis varios lunaeque labores ;



qui pourrait se traduire par :




Qu’avant tout les Muses, qui sont pour moi de toutes les plus douces,



auxquelles je sacrifie avec un amour immense,


m’accueillent


et me montrent les chemins du ciel et des étoiles,


les éclipses du soleil et les phases de la lune ;











p
La citation intégrale originelle de Cicéron
(De officiis, Liber I, XXII, 78) est:


Sunt igitur domesticae fortitudines non inferiores
militaribus ;


qui pourrait se traduire par :



Il y a donc des cas où le courage civique n’est pas inférieur au
courage du soldat ;















*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK ESSAI D'ÉDUCATION NATIONALE, OU, PLAN D'ÉTUDES POUR LA JEUNESSE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/2092091204854694714_cover.jpg
ESSAT

DEDUCATION NATIONALE,
o
PLAN DETUDES
POUR LA JEUNESSE,

Par Mefire Louis-RENE DE
CARADEUC DE LA CHALOTAIS,
Procurenr - Général du Roi au Parle-
ment de Bretagne.

M, DCC, LXIIL





