
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Unterricht in der Beredsamkeit

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Unterricht in der Beredsamkeit


Author: Quintilian


Editor: Otto Güthling


Translator: W. Nicolai



Release date: March 16, 2025 [eBook #75632]


Language: German


Original publication: Leipzig: Verlag vonPhilipp Reclam jun. Leipzig, 1916


Credits: Richard Scheibel and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK UNTERRICHT IN DER BEREDSAMKEIT ***




        
    
        Anmerkungen zur Transkription
        
        Das Original ist in Fraktur gesetzt, fremdsprachige Passagen in Antiqua. Es gibt
        außerdem einige griechische Ausdrücke .

        Besondere Schriftschnitte werden im vorliegenden Text in einer serifenlosen Schrift
        dargestellt.
        

            
        
        Einige wenige offensichtliche Druckfehler wurden stillschweigend korrigiert. Uneinheitliche
        Schreibweisen von Eigennamen wurden wie im
        Original belassen.
        

        
        
        Die Fußnoten des Vorworts wurden als Endnoten an das Ende des Vorworts
        gesetzt.
        


        
        Seite 45: der Begriff „hinzunehmen” wurde wie im Original belassen.
        Vom Zusammenhang her wäre
        jedoch vermutlich „hinzuzunehmen” zu schreiben (das
        Urteil des Calvus an manchen Stellen hinzunehmen?).
        

        
        
        Das Umschlagbild wurde vom Bearbeiter geschaffen. Ein
        Urheberrecht wird nicht geltend gemacht. Das Bild
        darf von jedermann unbeschränkt genutzt werden.
        

    

    
    

    
    
        Unterricht

        in der Beredsamkeit



        Von
        


        
        Marcus Fabius Quintilianus
        
        


        Übersetzt von W. Nicolai
        

    
        Neue, verbesserte Ausgabe
        

    
        von Prof. 
        Dr. 
        Otto Güthling
        

        
        


        Verlag von Philipp Reclam jun. Leipzig
        

    

    


    
        Holzfreies Papier
        Druck von Philipp Reclam jun.
        

        Leipzig
        

    



    
        
        Einleitung
        

        

    
        
        Marcus Fabius Quintilianus
        [A],
        über dessen
        Lebensverhältnisse uns nur wenige Zeugnisse erhalten
        sind, lebte im 1. Jahrhundert n. Chr. Daß
        Calagurris[B]
        in Spanien und nicht Rom sein Geburtsort gewesen ist,
        ist wohl nicht zu bezweifeln. Weniger sicher ist die Angabe
        seines Geburtsjahres. Früher hat man das Jahr 42
        angenommen, es ist indessen besonders aus seinen eigenen
        Erwähnungen des im Jahre 59 verstorbenen Domitius
        Afer wahrscheinlich, daß diese Zeit um einige Jahre zu
        spät ist, und das Jahr 35 wahrscheinlich das Jahr seiner
        Geburt ist. Seinen Vater, der Rhetor war, erwähnt er
        IX, 3, 73. Wenn er auch bisweilen seinen Jugendunterricht
        erwähnt (I, 2, 23; II, 4, 26), so nennt er doch nirgends
        seine Lehrer; nur die ausgezeichneten Redner führt
        er an, die zu hören er Gelegenheit gehabt hat, wie
        Julius Africanus (X, 1, 118; XII, 11, 3), Servilius
        Novianus (X, 1, 102), Galerius Trachalus, Vibius Crispus,
        Julius Secundus (XII, 9, 11). Nachdem er um das
        Jahr 59 in seine Heimat zurückgekehrt war, hielt er sich
        daselbst als Lehrer der Beredsamkeit acht Jahre (bis 68)
        auf, in welchem Jahre ihn Galba, der Statthalter im
        tarrakonensischen Spanien war, mit sich nach Rom zurücknahm.
        


        
            Seit dieser Zeit begann er in Rom teils als Sachwalter
            aufzutreten, teils rhetorischen Unterricht zu erteilen.
        


        
        Daß er auf dem Forum in Prozeßsachen geredet,
        sagt er IV, 2, 86, und an einer andern Stelle (VII, 2, 24)
        beklagt er sich über die Nachlässigkeit der Stenographen,
        welche seine Reden in ganz verfälschter Form unter das
        Publikum gebracht hatten. Dagegen gelangte er als
        Lehrer der Beredsamkeit zu großem Ansehen, so daß sein
        Name sprichwörtlich gebraucht wurde. Und als Vespasian
        Gehälter für die Lehrer aus dem Fiskus anwies,
        neben welchen natürlich das Honorar der Schüler bestehen
        blieb, war Quintilian der erste, der ein solches erhielt;
        angeblich bezog er ein Gehalt von 18000 Mark. Unter
        seinen Schülern sind die berühmtesten der jüngere Plinius
        (Briefe II, 14, 10; VI, 6, 3) und die Enkel der Schwester
        Domitians, Domitilla, die Söhne des später (95 oder 96)
        hingerichteten Flavius Clemens, vielleicht auch Cornelius
        Tacitus. Aus seinem Unterrichte sind die
        libri duo artis
        rhetoricae (zwei Bücher über Rhetorik), vielleicht auch
        die gegen seinen Willen in die Öffentlichkeit gelangten
        sermones (Gespräche) hervorgegangen;
        eine Frucht seiner Studien war auch die Schrift
        de causis corruptae eloquentiae
        (Über die Ursachen des Verfalls der Beredsamkeit),
        die man früher irrigerweise in dem Dialoge des
        Tacitus über die Redner wiederzuerkennen vermeint hat.
        


        
        Nach zwanzigjährigem öffentlichen Lehramte trat er
        etwa um 91 von demselben zurück und erhielt bald darauf
        durch Domitian consularia ornamenta
        (Rang und Vorteile eines Konsuls). In dieser Zeit begann er,
        von vielen Seiten aufgefordert, die Abfassung des umfassenden Werkes
        de institutione oratoria
        (Unterricht in der Beredsamkeit),
        das innerhalb zweier Jahre vollendet, dann aber
        einer wiederholten Feile und Durchsicht unterworfen
        wurde. Jedenfalls ist es vor dem 96 erfolgten Tode
        Domitians vollendet worden, denn nur so lassen sich die
        auffallenden Schmeicheleien gegen diesen abscheulichen
        Kaiser (IV, 1, 2; X, 1, 91) und das bereitwillige Eingehen
        auf die Verdächtigung der Philosophie, die gerade
        unter dieser Regierung den heftigsten Verfolgungen ausgesetzt
        war, erklären, aber nie und nimmer entschuldigen.
        Dem Werke geht eine kurze Zuschrift an den berühmten
        und unserm Schriftsteller befreundeten Buchhändler Trypho
        voraus, auf welche die Widmung an den Rhetor Marcellus
        Victorius folgt, dessen Sohn Quintilian unterrichtet
        hatte.
        


        
        Von seiner Gattin, die ihm im noch nicht vollendeten
        19. Lebensjahre durch den Tod entrissen wurde, hatte
        er zwei Söhne, von denen der eine im 5., der andere im
        10. Lebensjahre starb. In ergreifender Weise gibt er
        seinem Schmerze über diese Schicksalsschläge im Vorwort
        zum VI. Buche Ausdruck. Sein Todesjahr läßt sich nicht
        nachweisen; wahrscheinlich hat er ein Alter von ungefähr
        70 Jahren erreicht. Die Annahme, er sei 118 gestorben,
        ist sicherlich nicht richtig.
        


        
        Den Inhalt der zwölf Bücher „Unterricht in der Beredsamkeit”
        gibt Quintilian in dem Vorwort zum I. Buche
        also an:
        


        
        „Das erste Buch wird nämlich das enthalten, was dem
        Berufe des Rhetors vorangeht. Im zweiten werden wir
        die ersten Anfänge bei dem Rhetor und die Fragen über
        das Wesen der Rhetorik behandeln. Fünf weitere Bücher
        sollen der Erfindung (denn daran wird sich auch die Anordnung
        anschließen) und vier dem rednerischen Ausdruck
        (wobei das Auswendiglernen und der Vortrag seine Stelle
        erhält) gewidmet werden. Dazu kommt noch ein Buch, in
        welchem der Redner selbst von uns herangebildet werden
        soll, und worin wir, soweit es unsere schwache Kraft vermag,
        über die Sitten desselben handeln wollen, über die
        Grundsätze, nach welchen er Prozesse übernehmen, sich
        davon unterrichten und sie führen soll, welche Gattung
        der Beredsamkeit er wählen, wann er aufhören soll, Prozesse
        zu führen, und von seinen nachherigen Studien.”
        Also ein vollständiges Lehrbuch der Rhetorik, das von
        dem ersten Jugendunterrichte an bis zu dem Auftreten
        des ausgebildeten Redners enzyklopädisch alles umfassen
        sollte, was auch in einer der öffentlichen Beredsamkeit
        nicht sehr geneigten Zeit erforderlich war. Quintilian
        stellt an den Redner höhere sittliche Ansprüche und baut
        auf sittliche Grundsätze sein System des gesamten rhetorischen
        Wissens. Er hat weniger die zahlreichen Werke
        griechischer Autoren benutzt, als vielmehr sich seinem großen
        Meister und Vorbilde Cicero angeschlossen (VII, 3, 8:
        Ich wage kaum, in meiner Ansicht von Cicero abzuweichen).
        Daher sind die Beziehungen auf griechische Quellen
        (Dionysios von Halikarnaß und Cäcilius) im ganzen selten,
        und selbst da ist nicht immer sicher, ob er auch wirklich aus
        Originalen geschöpft hat; wenigstens lassen sich so die
        Ungenauigkeiten erklärten. Dagegen sind überall zahlreiche
        Belege für ein eindringendes Studium ciceronianischer
        Schriften vorhanden, das auch auf die Reinheit und
        Sauberkeit der Darstellung den besten Erfolg geübt hat.
        


        
        So ist es denn nicht zu verwundern, daß dies reichhaltige
        Lehrbuch zu allen Zeiten großes Ansehen genossen
        hat und selbst im Mittelalter vielfach benutzt worden
        ist. Auch Friedrich der Große
        hat den Quintilian
        sehr hoch geschätzt; das beweist das Kabinettsschreiben des
        Königs an den Staatsminister von Zedlitz vom 6. September
        1779:
        


        
        „Da ich gewahr geworden, daß bei den Schul–Anstalten
        noch viele Fehler sind, und daß besonders in
        kleinen Schulen, die Rhetoric und Logic, nur sehr
        schlecht oder nicht gelehrt wird, dieses aber eine vorzügliche
        und höchst nothwendige Sache ist, die ein jeder
        Mensch, in jedem Stande, wissen muß, und das erste
        Fundament, bei Erziehung der jungen Leute sein soll,
        denn wer zum besten raisoniret, wird immer weiter
        kommen, als einer, der falsche consequences zieht, so
        habe euch hierdurch Meine eigentliche Willens–Meinung
        dahin bekannt machen wollen: wegen der Rhetoric,
        ist der Quintilien, der muß verdeutschet, und darnach
        in allen Schulen informirt werden, sie müssen die jungen
        Leute traductions und
        discourse selbst machen lassen,
        daß sie die Sache recht begreifen, nach der Methode des
        Quintilien, man kann auch Abrégé
        daraus machen, daß
        die jungen Leute, in den Schulen, alles desto leichter
        lernen, denn wenn sie nachher auf Universitäten sind,
        so lernen sie davon nichts, wenn sie es nicht aus den
        Schulen schon mit dahin bringen.”
        


        
        Friedrich August Wolf
        nennt Quintilian „einen
        trefflichen Autor, teils der Sache, teils der herrlichen
        Sentiments wegen, besonders das zehnte Buch, welches
        eine Repetition der griechischen und römischen Literatur
        sei”. Das zehnte Buch bildet ein in sich abgeschlossenes
        Ganzes, das auch ohne speziellere Kenntnis der übrigen
        Bücher verständlich und von allgemeinerem Interesse ist.
        Vgl. Karl Eduard Güthling
        in der Zeitschrift für das Gymnasialwesen 1869, S. 881 ff.,
        und Eckstein,
        Lateinischer und griechischer Unterricht 1887, S. 268 f.

        



        
        Der Neubearbeitung der Nicolaischen Übersetzung von
        Quintilians Unterricht in der Beredsamkeit, Buch X,
        habe ich eine Einleitung
        und erläuternde Anmerkungen
        hinzugefügt; beides hielt ich zur Förderung des
        Verständnisses der Schrift für nötig. Zugrunde gelegt
        habe ich, von einigen Änderungen abgesehen, die Ausgabe
        von E. Bonnell, 6. Auflage
        von H. Röhl, die, wie auch
        die Ausgabe von G. T. A. Krüger,
        3. Auflage von
        G. Krüger,
        mir bei der Übersetzung und Erklärung gute
        Dienste geleistet hat.
        

 
        
        Goldschmieden bei Breslau,

        den 1. Juni 1926.
        

        
        O. Güthling.
        


        
            
            [A] Dies ist die richtige
            Schreibung des Namens, nicht Quinctilianus,
            eine durchaus nicht genügend beglaubigte Form.

            

    
            
            [B] Heute Calahorra, Stadt
            der Vaskones im tarrakonensischen
            Spanien.
            

        

    



    
        
            ERSTES KAPITEL

             

            Vom Wörtervorrat
            

        


        
        Die bisher angegebenen stilistischen
        Regeln[1] sind zwar
        für die Theorie unentbehrlich, tragen aber zur wirklichen
        Beredsamkeit wenig bei, wenn nicht jene sichere Gewandtheit
        hinzukommt, welche bei den Griechen ἕξιϛ heißt; ob
        wir diese nun in höherem Grade durch Schreiben, durch
        Lektüre oder durch Übung im Reden erreichen, ist, wie ich
        weiß, noch eine offene Frage, mit welcher wir uns eingehender
        zu beschäftigen hätten, wenn wir uns mit einem
        von diesen drei Dingen begnügen könnten. Allein sie sind
        alle so unzertrennlich miteinander verwachsen, daß man
        sich vergeblich in einem bemüht, wenn man die anderen
        unberücksichtigt läßt. Denn die Beredsamkeit wird weder
        Festigkeit noch Kraft besitzen, wenn sie nicht durch Übung
        im Schreiben erstarkt ist, und ohne das Vorbild der Lektüre
        wird wiederum jene Arbeit der rechten Ausbildung
        entbehren
        [2]. Wer aber Stoff
        und Form der Beredsamkeit
        beherrscht, die Worte jedoch nicht für alle Fälle in
        Bereitschaft hat, macht sich zum Wächter toter
        Schätze[3].
        Nun wird jedoch manches – trotz seiner Notwendigkeit
        – für den Redner nicht gleich von vornherein große Bedeutung
        haben. Denn da des
        Redners[4] Beschäftigung
        im Sprechen besteht, so ist Gewandtheit hierin offenbar
        durchaus erforderlich und hiermit zu beginnen, darauf
        folgt dann die Nachahmung und endlich fleißige Beschäftigung
        mit Schreiben. Wie man aber einerseits die
        höchste Vollendung nur durch Anfangen von unten erreichen
        kann, so erscheint andererseits dem schon weiter
        Fortgeschrittenen der Anfang bereits recht unbedeutend.
        Wir aber führen hier nicht aus, wie der künftige Redner
        zu bilden ist – worüber wir schon hinlänglich oder doch
        so gut, wie es uns möglich war, geschrieben
        haben[5] –,
        wir haben es vielmehr mit der Frage zu tun, wie der
        Athlet, welcher von dem Lehrer schon durch alle Stufen
        hindurchgeführt ist, zum Kampfe vorbereitet werden muß.
        Wir wollen also einen Schüler unterrichten, welcher mit
        der Auffindung und Disposition des Stoffes bereits vertraut
        ist und sich mit der Wahl des Ausdrucks, sowie mit
        der Wortstellung hinreichend beschäftigt hat; dieser soll
        jetzt erfahren, wie das von ihm Gelernte auf die leichteste
        Art anzuwenden ist.
        

    
        
        Es kann wohl kaum einem Zweifel unterliegen, daß
        sich der Schüler gleichsam Schätze sammeln muß, die er
        nach Belieben verwenden kann; diese bestehen aber in
        dem gehörigen Vorrat von Worten und Gedanken.
        Die Gedanken sind aber in jedem einzelnen Falle verschieden
        oder doch nur in wenigen Fällen gleich, die
        Worte muß er für alle in Bereitschaft haben. Wenn nun
        nur ganz bestimmte Worte zur Bezeichnung der einzelnen
        Gegenstände verwendet würden, so würde hierdurch die
        Arbeit sehr vereinfacht, denn die Worte würden sich dann
        zugleich mit den Gegenständen aufdrängen. Da aber bei
        verschiedener Gruppierung des Inhalts bald diese, bald
        jene Ausdrücke treffender oder glänzender oder wirkungsvoller
        oder wohlklingender erscheinen, so müssen dieselben
        nicht allein in vollem Umfang bekannt, sondern auch stets
        in Bereitschaft sein und dem Redner gleichsam vor Augen
        stehen, so daß er sie urteilend mustern und ihrem Werte
        entsprechend auswählen kann. Ich kenne Leute, welche
        alle gleichbedeutenden Redewendungen auswendig zu lernen
        pflegten, damit ihnen sofort von der ganzen Fülle
        eine zur Hand sei, und welche dann, sobald sie eine davon
        angewendet hatten, um die Wiederholung zu vermeiden,
        eine andere gleichbedeutende Wendung wählten, wenn
        kurz darauf ein ähnlicher Ausdruck notwendig war. Das
        ist knabenhaft und erfordert unfruchtbaren Kraftaufwand,
        ja es ist nicht einmal von Nutzen: man häuft so eine
        Menge auf, von der man dann ohne Urteil das erste
        beste wählt. Wir aber müssen uns einen Vorrat mit Urteil
        anschaffen, indem wir künftige rednerische Tüchtigkeit,
        nicht marktschreierische Gewandtheit im Auge haben.
        Dies werden wir dadurch erreichen, daß wir die besten
        Schriftsteller lesen und hören. Durch ein derartiges Studium
        lernen wir nicht nur, die Gegenstände zu bezeichnen,
        wir erfahren auch, welche Bezeichnung in jedem einzelnen
        Falle die beste ist. Denn fast alle Worte – einige
        wenige, welche das Schamgefühl verletzen, ausgenommen
        – lassen sich in der Rede anwenden. Denn wenn die
        Jambendichter[6]
        und die Dichter der alten Komödie
        [7]
        auch bei Anwendung solcher Ausdrücke sich Ruhm erworben
        haben, so genügt es uns, uns auf unser Fach zu
        beschränken. Alle Worte, mit Ausnahme der genannten,
        sind irgendwo ganz besonders gut verwendbar. Denn oft
        muß man auch gewöhnliche und volkstümliche gebrauchen;
        was nämlich an glänzenden Stellen durch seinen unreinen
        Klang verletzen würde, erscheint, wo es am Platze ist, als
        treffend. Um darüber ein Urteil zu gewinnen und nicht
        allein die Bedeutung der Worte kennenzulernen, sondern
        auch ihre Flexionen und Quantität der Silben, so
        daß wir sie überall nur an passenden Stellen anwenden,
        dazu müssen wir viel lesen und viel hören, wie wir ja
        durch das Hören von Anfang an die Sprache gelernt
        haben. Daher haben auch Kinder, welche auf Befehl
        irgendeines Königs von stummen Ammen in der Einsamkeit
        erzogen wurden[8],
        zwar einzelne Laute ausgestoßen,
        zusammenhängend aber nicht gesprochen.
        

    
        
        Es gibt aber auch andersgeartete Ausdrücke, welche
        trotz der Verschiedenheit der Laute ein und
        dasselbe bezeichnen,
        ohne daß im Gebrauch ein Unterschied der Bedeutung
        fühlbar wäre, wie die beiden Ausdrücke für Schwert
        (ensis und
        gladius), andere wieder
        bezeichnen im eigentlichen
        Sinne allerdings etwas Verschiedenes, übertragen
        haben sie jedoch die gleiche Bedeutung, so die beiden
        Ausdrücke ferrum und
        mucro (Eisen und Spitze).
        Nennen wir doch mißbräuchlicherweise „Erdolcher”
        (sicarii) auch alle
        diejenigen, welche mit einer beliebigen andern Waffe
        einen Mord vollbracht haben. Andere Bezeichnungen
        gewinnen wir durch Umschreibung mit mehreren Worten.
        Hierher gehört pressi copia lactis,
        eine „Menge gepreßter
        Milch” (für „Butter”)[9].
        Eine große Mannigfaltigkeit des Ausdrucks erhalten wir
        jedoch hauptsächlich durch Umgestaltungen wie
        scio „ich weiß”,
        non ignoro „ich weiß
        wohl”, non me fugit oder
        non me practerit „es entgeht
        mir nicht”, quis nescit?
        „wer weiß nicht?”, nemini dubium
        est „es ist keinem zweifelhaft”. Aber auch von dem
        Nächstliegenden kann man entlehnen. Denn
        intellego,
        sentio,
        video („ich verstehe,
        erkenne, sehe ein”) sagen oft
        dasselbe wie scio („ich weiß”).
        Reiche Fülle an solchen
        Ausdrücken wird uns die Lektüre geben, so daß wir dieselben
        nicht, wie sie uns einfallen, sondern wie es der
        Sinn erfordert, anwenden. Denn nicht immer haben diese
        Wendungen dieselbe Bedeutung, und wie ich von einer
        Wahrnehmung des Geistes nicht richtig sage:
        video „ich
        sehe”, so von einer sinnlichen Wahrnehmung nicht richtig:
        intellego „ich sehe ein”, und
        wie einerseits mucro
        „die Spitze” zu dem Begriffe gladius
        „das Schwert” gehört,
        so nicht auch andererseits „Schwert” zu dem Begriffe
        „Spitze”. —
        

    
        
        Aber macht man sich auch auf diese Weise eine Menge
        von Ausdrücken zu eigen, so muß man doch nicht nur,
        um seine Wortkenntnis zu erweitern, lesen oder Zuhörer
        sein. Denn in allen Fächern, welche wir lehren, sind Beispiele
        weit wirksamer als die aufgestellten Kunstregeln,
        sobald der Schüler so weit gekommen ist, daß er die Beispiele
        ohne ein Fingerzeichen auffassen und aus eigenen
        Kräften befolgen kann: denn worauf der Lehrer der Beredsamkeit
        nur hinweisen kann, das offenbart der Redner.
        

    
        
        Bald fühlen wir uns beim Lesen, bald beim Hören
        mehr angeregt. Der Redner wirkt auf unser Gemüt schon
        durch den lebendigen Hauch[10],
        durch seinen Geist, er
        reißt uns hin, nicht durch das Bild von einem Gegenstand,
        sondern durch den Gegenstand selbst. Alles hat
        Leben und Bewegung; das gleichsam erst Entstehende
        hören wir mit wachsender Teilnahme. Nicht nur der Ausgang
        eines Prozesses, auch die Person des Redners flößt
        uns Interesse ein. Dazu kommt die Aussprache, die angemessenen
        Bewegungen, ein den Anforderungen jeder
        Stelle entsprechender Vortrag – wohl das Wichtigste,
        alles dies ist zum Lehren in gleicher Weise geeignet.
        

    
        
        Hingegen ist beim Lesen das Urteil weit sicherer, da
        es beim Hören öfter von der persönlichen Zuneigung und
        dem Geschrei der Menge beeinflußt wird. Eine geheime
        Scheu warnt uns vor zu großem Selbstvertrauen, wenn
        gleichzeitig selbst Fehlerhaftes der großen Menge gefällt,
        und die Zuhörer auch das, was ihnen mißfällt, loben.
        Freilich kann auch das Gegenteil eintreten, daß nämlich
        ein verkehrtes Urteil auch den besten Reden nicht Gerechtigkeit
        widerfahren läßt. Von solchen Einflüssen ist
        das Lesen frei und nicht, wie die Gerichtsrede,
        rasch vorüberrauschend,
        im Gegenteil läßt dasselbe eine häufigere
        Wiederholung zu, sei es, daß man über den Inhalt eines
        Werkes noch zweifelhaft ist, oder es dem Gedächtnis fester
        einprägen will. Ich gebe aber den Rat, das Gelesene
        immer und immer wieder gründlich zu behandeln; denn
        wie wir Speisen erst kauen und mit Speichel anfeuchten,
        bevor wir sie hinunterschlucken, damit sie besser verdaut
        werden, so soll das Gelesene nicht im rohen Zustande,
        sondern erst, nachdem es durch häufiges Wiederholen seine
        Sprödigkeit vollständig verloren hat, dem Gedächtnis zur
        Nachahmung eingeprägt werden.
        

    
        
        Lange Zeit nun dürfen nur die besten Schriftsteller,
        welche das ihnen geschenkte Vertrauen am wenigsten täuschen,
        gelesen werden, und zwar muß dies mit Genauigkeit
        und einer sich bis auf den Buchstaben erstreckenden
        Sorgfalt geschehen: mit einem Durchstöbern einzelner Teile
        ist nichts getan, sondern das von uns gelesene Buch ist
        wieder ganz von vorn anzufangen, besonders wenn es sich
        um eine Rede handelt, deren Vorzüge häufig mit Absicht
        verborgen gelassen werden. Denn oft bereitet der Redner
        vor, verbirgt seine Ansicht, lauert auf und, was erst in
        der Mitte seine Wirkung tun soll, bringt er im ersten
        Teile vor. So gefällt es uns an seinem Platze nicht
        sonderlich, solange wir noch nicht wissen, warum es gesagt
        ist. Wir müssen es daher wiederholen, nachdem wir
        von allem Kenntnis genommen haben. Es ist aber von
        größtem Nutzen, die Prozesse zu kennen, wenn wir die
        zugehörigen Reden in der Hand haben, und womöglich
        die Gerichtsreden von beiden Parteien zu lesen: so die
        gegnerischen Reden von Demosthenes und
        Äschines[11], so
        die Reden des Servius Sulpicius und des
        Messalla[12],
        von denen der eine für die Aufidia, der andere gegen sie
        gesprochen hat, so die des Pollio und des Cassius bei
        Gelegenheit der Anklage des
        Asprenas[13]
        und sonst viele.
        Ja, wenn beide auch keineswegs von gleichem Werte sind,
        so wird man doch von ihnen Kenntnis nehmen müssen,
        um den Prozeß kennenzulernen: so ist gegen Ciceros
        Reden[14]
        die des Tubero gegen Ligarius und die des
        Hortensius für Verres zu halten. Auch wird man mit
        Nutzen untersuchen, wie verschiedene Leute den gleichen
        Prozeß geführt haben. So hat über das Haus Ciceros
        Calidius[15]
        gesprochen, und Brutus für Milo eine Rede
        zur Übung verfaßt, wenn auch Cornelius
        Celsus[16]
        irrigerweise annimmt, er habe sie auch gehalten. Pollio
        und Messalla haben dieselben Personen verteidigt, und
        in meiner Jugend waren glänzende Reden von Domitius
        Afer[17],
        Crispus Passienus[18]
        und Decimus Lälius[19]
        für Volusenus Catulus[20]
        im Umlauf.
        

    
        
        Auch soll man beim Lesen nicht von vornherein der
        Überzeugung sein, daß alles, was die hervorragendsten
        Schriftsteller gesagt haben, unter allen Umständen vollkommen
        sei. Auch sie straucheln ab und zu, sie erliegen
        der Last, sie zeigen sich nachgiebig gegen die Willkür
        ihres Genies, auch sie sind nicht immer in voller Anspannung
        und werden müde; scheint doch dem
        Cicero[21]
        ein Demosthenes und dem Horaz selbst sogar Homer
        manchmal zu schlafen. Denn, wie hoch sie auch stehen,
        sie sind doch Menschen, und denjenigen, welche in jedem
        ihrer Worte das Gesetz der Beredsamkeit ausgedrückt finden,
        passiert es gar oft, daß sie die schwächeren Partien
        nachahmen (das ist nämlich leichter) und die höchste Stufe
        der Ähnlichkeit erreicht zu haben glauben, wenn sie den
        Großen ihre Fehler abgesehen haben. Gleichwohl muß
        man ein Urteil über so große Männer in bescheidener
        und besonnener Weise aussprechen, um nicht – was so
        häufig geschieht – das zu tadeln, was man nicht versteht.
        Und wenn man einmal nach einer Seite hin irren
        muß, dann möchte ich noch lieber, daß ihren Lesern alles
        gefalle, als daß ihnen vieles mißfalle.
        

    
        
        Von höchstem Nutzen für den Redner, behauptet
        Theophrast[22],
        sei das Lesen der Dichter, ein Urteil, dem sich
        viele anschließen. Und das mit Recht. Denn bei ihnen
        kann man den hohen Gedankenflug, Erhabenheit im
        Ausdruck, mannigfache Bewegung im Affekte und angemessene
        Behandlung der Charaktere erwerben. Besonders
        sind es die durch tägliche Anwaltstätigkeit auf
        dem Forum abgenutzten Talente, welche durch die Süßigkeit
        der Poesie ihre Frische wiederfinden, und das ist der
        Grund, weshalb Cicero
        meint[23],
        man müsse in dem Lesen der Dichter Erholung suchen.
        Wir dürfen jedoch nicht vergessen,
        daß der Redner nicht in allen Stücken dem Dichter
        folgen darf, nicht in der freien Wahl der Worte und
        der Ungebundenheit der Konstruktionen. Die Poesie ist
        der Darstellung des schönen Scheins gewidmet, und sie
        hat – abgesehen davon, daß sie nur dem Genusse dient
        und diesem Ziele zustrebt, indem sie Nichtwirkliches, ja
        sogar Nichtglaubliches darstellt – auch darin einen besonderen
        Schutz, daß sie, gebunden an die Gesetze der
        Metrik, nicht immer den treffendsten Ausdruck benutzen
        kann, sondern gezwungen ist, von dem geraden Wege abweichend
        auf gewisse Auswege im Ausdruck zu verfallen,
        wobei nicht allein einzelne Worte mit anderen vertauscht
        werden müssen, sondern auch Verlängerungen, Verkürzungen,
        Umstellungen und Teilungen einzutreten haben. Doch
        wir (Redner) müssen kampfgerüstet im Felde stehen, über
        die wichtigsten Dinge entscheiden und nach dem Siege
        streben. Dann dürfen freilich die Waffen durch langes
        Liegen und Rosten nicht leiden, sondern sie müssen einen
        schreckenverbreitenden Glanz haben, wie es der des blinkenden
        Stahles ist, welcher Sinn und Auge blendet, nicht
        wie es der des Goldes und Silbers ist, welcher – unkriegerisch,
        wie er ist – dem Besitzer eher Schaden als
        Nutzen bringt.
        

    
        
        Auch die Geschichtswerke, wie sie in breitem, erfreulichem
        Strom dahinfließen, können dem Redner Nahrung
        zuführen; allein auch sie muß man mit dem Bewußtsein
        lesen, daß die meisten ihrer Vorzüge für den Redner Fehler
        bedeuten. Denn die Geschichte steht der
        Poesie[24] sehr
        nahe, und was sie bietet, ist gewissermaßen ein Gedicht
        in ungebundener Sprache, ihr Zweck ist Erzählung, nicht
        aber Beweise zu geben, und ihr ganzes Ziel richtet sich
        nicht auf gerichtliche Tätigkeit oder auf eine Kampfbereitschaft
        für den Augenblick, sondern ihre Werke werden
        verfaßt der Nachwelt zum Gedächtnis, dem Verfasser
        zum Ruhm. Deshalb muß sie durch seltenere Ausdrücke
        und freiere Konstruktionen Abwechslung in die Darstellung
        zu bringen suchen. Daher müssen wir (die Redner)
        dem Richter gegenüber, der von vielerlei Gedanken eingenommen
        und häufig auch ungebildet ist, nicht, wie
        gesagt[25],
        nach der Kürze des Sallust greifen, die dem Ohre
        des unbeschäftigten und gebildeten Zuhörers in so hohem
        Grade vollkommen erscheint, ebensowenig wird der Richter,
        dem es nicht sowohl auf den Glanz der Darstellung
        als auf die Zuverlässigkeit des Gesagten ankommt, bei
        einem Redner von der reinen, gesunden Fülle des Livius
        hinreichend Aufklärung finden. Deshalb hält M.
        Tullius[26]
        nicht einmal Thukydides oder Xenophon zur Ausbildung
        des Redners für nützlich, obwohl er von dem
        einen sagt, daß er „die Kriegstrompete blase”, von dem
        andern, daß „die Musen durch seinen Mund gesprochen
        hätten”. Gleichwohl dürfen wir bei Abschweifungen auch
        diesen der Geschichtschreibung eigenen Glanz anwenden,
        nur müssen wir wohl im Gedächtnis haben, daß wir
        für unsere Gerichtsreden nicht Athletenmuskeln, sondern
        Soldatenarme brauchen, und wir dürfen nicht meinen, daß
        das bunte Gewand, dessen Demetrius aus Phaleron sich,
        wie man sagt, bediente, in dem Staub des Forums wohl
        angebracht sei. Noch in anderer Beziehung kann man
        Nutzen, der gar nicht unbedeutend ist, aus der Lektüre der
        Historiker ziehen – das gehört allerdings nicht hierher –,
        nämlich indem man Kenntnis der Tatsachen und Beispiele
        erhält, mit denen der Redner hauptsächlich ausgestattet
        sein muß, damit er in seinen Zeugnissen nicht auf den
        Prozeßführenden angewiesen ist, sondern die Hauptmenge
        derselben mit sorgfältiger Auswahl dem Altertum entnehmen
        kann; diese eignen sich um so besser dazu, als
        sie von dem Vorwurf der Parteilichkeit frei sind.
        

    
        
        Wenn aber die Redner von der Lektüre der Philosophen
        vielfach abhängig waren, so geschah das zu ihrem
        Schaden, da sie jenen doch selbst in den besten Teilen ihrer
        Reden nachstanden. Denn über das Rechte, Gute und
        Nützliche und die entgegengesetzten Begriffe reden sie
        hauptsächlich, auch sind ihre Beweisführungen scharf, und
        in Rede und Gegenrede können die
        Sokratiker[27] den
        künftigen Redner vorzüglich bilden; aber auch für sie gilt
        das gleiche Urteil. Wir müssen uns nämlich darüber klar
        sein, daß selbst, wenn wir über die gleichen Gegenstände
        sprechen, ein großer Unterschied zwischen Gerichtsrede und
        wissenschaftlicher Untersuchung, zwischen Forum und Hörsaal,
        Prozeß und gelehrter Vorschrift besteht.
        

    
        
        Da wir nun der Meinung sind, daß ein so großer
        Nutzen in der Lektüre liege, so werden, glaube ich, die
        meisten fordern, daß wir auch das in unser Werk aufnehmen,
        welche Schriftsteller gelesen werden sollen, und
        worin der besondere Vorzug der einzelnen Autoren besteht.
        Aber jeden für sich zu behandeln, würde eine
        Arbeit von endloser Ausdehnung sein. Wenn nämlich
        M. Tullius im Brutus in so viel tausend Zeilen nur über
        die römischen Redner spricht und dennoch über alle seiner
        Zeit angehörige, mit denen zusammen er lebte, mit Ausnahme
        des Cäsar und
        Marcellus[28]
        Stillschweigen beobachtet,
        wo wird da ein Ende zu finden sein, wenn ich
        jene und die, welche später gelebt haben, und sämtliche
        Griechen durchgehe? Daher war jene kurze Anweisung,
        welche sich in dem Briefe des Livius an seinen Sohn
        findet[29],
        die kürzeste und sicherste: nämlich man solle
        Demosthenes und Cicero lesen und die anderen, je nachdem
        sie Demosthenes oder Cicero ähnlich wären. Das ist
        zweifellos die Quintessenz auch unseres Urteils. Denn nur
        wenige oder vielmehr kaum einer von denen, welche aus
        dem Altertum zu uns herübergerettet sind, wird sich finden,
        der mit richtigem Urteil gelesen nicht einigen Nutzen
        bringen wird; wie denn auch Cicero bekennt, von jenen
        Schriftstellern des Altertums, die bei all ihrem Geist der
        Kunst entbehren, sehr viel gelernt zu haben. Und nicht
        viel anders urteile ich über die neueren. Denn wer hofft
        nicht, wenn auch nur für den kleinsten Teil seines Werkes,
        ein Gedenken der Nachwelt? Sollte es wirklich einen
        solchen geben, so werden wir ihn gleich bei der Lektüre der
        ersten Zeilen erkennen und ihn dann so rasch aus der
        Hand legen, daß uns das Experiment keinen großen Zeitverlust
        kostet. Aber nicht das, was für einen beliebigen
        Teil unserer Wissenschaft Bedeutung hat, ist in gleicher
        Weise auch zur Bildung des rednerischen Ausdrucks, wovon
        wir hier sprechen, geeignet.
        

    
        
        Bevor wir uns jedoch auf das einzelne einlassen, müssen
        wir erst einiges Allgemeine über die verschiedenen Ansichten
        vorausschicken. Einige nämlich meinen, daß man
        nur die Alten lesen müsse, und urteilen, daß in allen
        anderen nicht die natürliche Beredsamkeit und männliche
        Kraft sei; andere entzückt das Pikante und Üppige des
        Modernen und die Kunst, mit der sie die Lust der unerfahrenen
        Menge zu erregen wissen. Auch von denen, welche
        den rechten Weg zur Beredsamkeit verfolgen wollen, halten
        die einen nur das Knappe und Dürftige und der Verkehrssprache
        Nahestehende für das Gesunde und in Wahrheit
        Attische, während andere für einen höheren Geistesflug
        und für eine erregtere, geistvollere Schreibweise eingenommen
        sind; auch gibt es nicht wenige Liebhaber des
        milden, glänzenden und blühenden Stils. Über diesen
        Unterschied will ich ausführlicher reden, wenn ich die
        Schreibweise untersuchen werde; unterdessen will ich in
        großen Zügen andeuten, welche Lektüre diejenigen wählen
        müssen, welche sich eine sichere Fähigkeit in der Redekunst
        erwerben wollen; einige nämlich – und gerade die
        hervorragendsten – will ich herausgreifen. Es ist dann
        für die aufmerksamen Leser leicht zu beurteilen, welche
        den von mir genannten am nächsten stehen; es möge
        sich daher keiner beklagen, daß ich vielleicht einige übergangen
        habe, die seinen besonderen Beifall finden; denn
        das gebe ich zu, daß eine größere Anzahl gelesen werden
        muß, wie ich nennen werde. Jetzt will ich aber die verschiedenen
        Arten der Lektüre durchgehen, die ich für die, welche
        sich dem Rednerberuf widmen wollen, für nützlich halte.
        

    
        
        Wie also Aratus[30]
        mit Jupiter anfangen zu müssen
        glaubt, so werden wir geziemend mit Homer beginnen.
        Denn wie dieser selbst sagt, daß dem Ozean aller Flüsse
        und Quellen Lauf entspringe
        [31], so ist er Muster und
        Ursprung für alle Arten der Beredsamkeit. Ihn dürfte
        niemand in Behandlung eines bedeutenden Stoffes durch
        Erhabenheit, der Schilderung alltäglicher Vorgänge durch
        Schlichtheit des Ausdrucks übertreffen. Er ist zugleich
        blühend und kurz, lieblich und ernst, bald durch seine
        Fülle, bald durch seine Kürze bewundernswert und nicht
        nur als Dichter, sondern auch als Redner hervorragend.
        Denn um hier über diejenigen seiner Reden, welche Worte
        des Lobes, der Ermahnung, des Trostes enthalten, zu
        schweigen: entwickelt nicht das neunte Buch, welches die
        Gesandtschaft an Achilles enthält, oder der in dem ersten
        Buche erzählte Streit der Führer oder die im Rate gehaltenen
        Reden des zweiten Buches alle Kunstregeln, die in
        Prozessen und Ratsversammlungen angewendet werden?
        Daß dieser Dichter milde und erregte Leidenschaften in
        seiner Hand gehabt habe, wird auch der Ungebildetste nicht
        leugnen. Weiter, hat er nicht in dem Eingang seiner
        beiden Werke in wenigen Versen das für Anfänge gültige
        Gesetz, ich sage nicht beobachtet, sondern auch aufgestellt?
        Denn er macht sich den Hörer geneigt durch die Anrufung
        der Göttinnen, welche, wie man glaubt, die Beschützerinnen
        der Sänger sind, er erweckt die Aufmerksamkeit desselben,
        indem er die Größe des Gegenstandes vor Augen stellt,
        und er führt ihn in das Verständnis ein, indem er die
        Hauptsachen kurz zusammenfaßt. Wer aber könnte kürzer
        erzählen, als der Bote, welcher den Tod des Patroklus
        meldet[32], wer
        anschaulicher als der, welcher die Schlacht
        zwischen den Kureten und Ätolern
        berichtet[33]? Auch die
        Gleichnisse, Steigerungen, Beispiele, Abschweifungen, Bezeichnungen
        der Gegenstände und Beweise, sowie die übrigen
        Arten von Beweisführung und Widerlegung sind so
        mannigfaltig, daß auch die, welche über die „Künste” geschrieben
        haben, die meisten Beispiele diesem Dichter entnehmen.
        Endlich welcher Epilog ließe sich wohl vergleichen
        mit den Bitten des den Achill anflehenden
        Priamus[34]?
        Geht Homer nicht überhaupt in Worten, Sentenzen,
        Figuren und in der Anlage des ganzen Werkes
        über das dem menschlichen Geiste gesteckte Maß hinaus?
        So ist es schon etwas Großes, nicht: seine Vorzüge nachzuahmen
        – denn das ist unmöglich, aber sie mit Verständnis
        zu erfassen. Er aber läßt zweifellos alle in jeder
        Art der Beredsamkeit weit hinter sich, besonders die
        Epiker, eben weil eine Vergleichung in einem ähnlichen
        Gegenstand am deutlichsten wird. Ganz selten reicht an
        ihn heran Hesiod[35],
        dessen Gedicht zum großen Teil mit
        Namen angefüllt ist. Gleichwohl sind seine Sentenzen
        wegen der in ihnen enthaltenen Vorschriften von Wert.
        Ebenso verdient die Leichtigkeit der Wortfügung und Komposition
        Billigung, und ihm muß der Preis in der mittleren
        Stilgattung[36]
        zuerkannt werden. Bei
        Antimachus[37]
        dagegen wirbt die Kraft und Würde und das über das
        Gewöhnliche Erhabene des Ausdrucks um Beifall. Aber
        obwohl ihm die Gelehrten fast übereinstimmend den zweiten
        Rang zuerkennen, so fehlt es ihm doch so sehr an
        Schwung, Lieblichkeit, guter Anordnung und überhaupt
        an Kunst, daß es ein deutliches Beispiel dafür ist, daß
        „an zweiter Stelle stehen” und „ebenbürtig” sein etwas
        sehr Verschiedenes ist.
        Panyasis[38],
        der von beiden etwas
        hat, erreicht, wie man meint, in der Rede die Vorzüge
        beider nicht, den einen übertrifft er jedoch in der Wahl
        des Stoffes, den andern in der Anordnung.
        Apollonius[39]
        ist in den von den Grammatikern aufgestellten Kanon
        nicht gekommen, weil Aristophanes und
        Aristarch[40] keinen
        ihrer Zeitgenossen darin aufgenommen haben, er hat jedoch
        ein nicht zu verachtendes Werk verfaßt von einem
        gewissen gleichmäßigen Fluß. Dem Stoff des
        Aratus[41]
        fehlt das bewegende Moment, da keine Abwechslung,
        keine Leidenschaft, keine Person, keine Rede von irgend
        jemand darin vorkommt. Seine Kräfte reichen jedoch für
        das Werk aus, dem er sich gewachsen gefühlt hat. Bewundernswert
        ist in seiner Art Theokrit
        [42]; aber jene
        ländliche Hirtenmuse meidet nicht nur scheu das Forum,
        sondern selbst auch die Stadt. Doch ich glaube von allen
        Seiten mir Namen verschiedener Dichter zurufen zu hören.
        Wie? Hat Pisander[43]
        nicht die Taten des Herakles schön
        besungen? Und sind dem Nikander
        [44],
        Macer[45] und
        Vergil[46]
        umsonst gefolgt? Wie? Sollen wir den
        Euphorion[47]
        übergehen? Hätte derselbe nicht den Beifall des
        Vergil gefunden, so würde dieser es gewiß nicht in den
        Eklogen des mit chalkidischem Verse geschmückten Gedichtes
        gedacht haben[48].
        Wie? Stellt Horaz[49] ohne
        Grund den Tyrtäus[50]
        dem Homer an die Seite? Und
        doch steht gewiß keiner der Kenntnis dieser Dichter so
        fern, daß er nicht leicht ein Verzeichnis derselben aus
        einer Bibliothek entlehnen und seiner Bibliothek einverleiben
        könnte. Ich weiß daher recht wohl, welche
        ich übergehe, und verwerfe sie keineswegs, da ich gesagt
        habe, sie wären alle von Nutzen. Aber zu jenen werden
        wir erst zurückkehren, wenn die Kraft schon ausgebildet
        und gefestigt ist, sowie wir uns bei großen Gastmählern
        oft der Abwechslung wegen zu den geringen Speisen
        wenden, nachdem wir uns an den besten gesättigt haben.
        Dann werden wir auch Zeit finden, die Elegie zur Hand
        zu nehmen, für deren bedeutendsten Vertreter
        Kallimachus[51]
        gilt. Den zweiten Platz nimmt auf diesem
        Gebiete nach der Meinung der meisten
        Philetas[52] ein.
        Aber bis wir diese mit Leichtigkeit verbundene Festigkeit,
        von der ich gesprochen habe, erreicht haben, müssen wir
        uns an die besten Schriftsteller gewöhnen und den Geist
        mehr durch vieles Lesen als durch das Lesen vieler bilden
        und Kolorit gewinnen lassen. So wird von den
        drei[53]
        durch das Urteil des Aristarch aufgenommenen Jambendichtern
        zur Erlangung der ἕξις (Fertigkeit des Stils)
        hauptsächlich Archilochus nur beitragen. Dieser besitzt die
        größte Kraft des Ausdrucks, kurze, kräftige und blitzende
        Gedanken, viel Blut und Nerven, so daß einige meinen,
        wenn er manchmal weniger bedeutend erscheine, so sei
        das eine Folge des Stoffes, nicht seines Talentes. Von
        den neun lyrischen Dichtern[54]
        ist bei weitem der hervorragendste
        Pindar durch den prachtvollen Schwung
        seines Geistes, seine Sentenzen und Figuren und durch
        einen äußerst glücklichen Reichtum an Gedanken und
        Figuren, den man mit der Fülle eines Stromes vergleichen
        könnte; daher glaubt Horaz[55]
        mit Recht, es könne ihn
        keiner nachahmen. Wie geistesgewaltig
        Stesichorus[56] ist,
        zeigen schon seine Stoffe, wenn er große Kriege und berühmte
        Führer besingt und die Last epischer Stoffe mit
        der Lyra bewegt. Er verleiht nämlich den Personen im
        Handeln und Reden die nötige Würde, und würde, wenn
        er nur Maß gehalten hätte, am nächsten an Homer heranreichen,
        aber er leidet an übertriebener Breite und fließt
        über, was zwar zu tadeln ist, jedoch als ein Fehler, der
        aus innerem Reichtum entsprungen ist.
        Alcäus[57] wird
        für einen Teil seines Werkes[58]
        nicht mit Recht mit dem
        goldenen Plektron beschenkt, da nämlich, wo er bei Verfolgung
        der Tyrannen[59]
        auch zur Stärkung des sittlichen
        Gefühls beiträgt, und wo er in der Rede kurz,
        großartig und an Gewalt der Worte hauptsächlich einem
        Redner ähnlich ist; aber er versteht auch zu scherzen und
        sich zu Liebesgetändel herbeizulassen; für erhabenere
        Stoffe ist er jedoch geeigneter. Der sonst schlichte und
        einfache Simonides[60]
        kann doch wegen des Treffenden
        seines Ausdrucks und einer gewissen Anmut empfohlen
        werden; besonders besteht sein Vorzug in Erregung des
        Mitleids, so daß einige in dieser Beziehung ihn allen
        Schriftstellern, welche derartige Gegenstände behandelt
        haben, vorziehen.   
        

    
        
        Die alte Komödie bewahrt die echte Grazie der attischen
        Sprache fast allein, besonders aber besitzt sie auch eine
        redselige Freimütigkeit und ist in Verfolgung des Lasters
        von vorzüglicher Schärfe; jedoch auch in den anderen Beziehungen
        besitzt sie sehr viel Kraft. Denn sie ist erhaben,
        gewählt und anmutig, und es steht vielleicht kein poetisches
        Erzeugnis – abgesehen von Homer, den man wie
        Achill immer ausnehmen muß – der Redekunst näher
        oder ist mehr geeignet, Redner heranzubilden. Es gibt
        eine größere Anzahl von Dichtern dieser Gattung; Aristophanes
        jedoch, Eupolis und Kratinus sind die
        bedeutendsten[61].
        

    
        
        Tragödien hat zuerst geschaffen
        Äschylus[62], der erhaben
        und ernst und gewichtig, häufig bis zur Fehlerhaftigkeit,
        aber meist auch ungeschliffen und ungeordnet
        ist. Daher haben die Athener den späteren Dichtern erlaubt,
        seine Dramen in verbesserter
        Gestalt[63] in den Wettkampf
        zu bringen, und auf diese Weise sind viele mit dem
        Preis gekrönt worden. Aber viel glänzender sind die
        Leistungen des Sophokles und
        Euripides[64] auf diesem
        Gebiete: wer von diesen beiden – bei dem eigentümlichen
        Wege, den ein jeder von ihnen eingeschlagen hat – der
        bessere Dichter sei, ist eine vielbesprochene Streitfrage.
        Ich nun beantworte diese Frage, welche mit dem gegenwärtig
        behandelten Stoffe nichts zu tun hat, nicht. Das
        jedoch muß jeder zugeben, daß für die, welche sich auf eine
        rednerische Tätigkeit vorbereiten, Euripides von viel
        größerem Nutzen sein wird. Denn er nähert sich in seiner
        Ausdrucksweise (welche natürlich von den Leuten getadelt
        wird, denen der Ernst, die Erfahrenheit und der Klang
        der Sophokleischen Verse erhabener erscheint) mehr der
        Manier des Redners, reich an Sentenzen, wie er ist, und
        den Weisen verwandt in den Aussprüchen, welche von
        jenen überliefert sind, und in Rede und Gegenrede jedem
        von denen vergleichbar, welche auf dem Forum für beredt
        gegolten haben, bewundernswert aber besonders in der
        Darstellung aller Affekte, und wohl unübertroffen in der
        Zeichnung der Mitleid erregenden. Ihn hat nach seinem
        eigenen Zeugnis in hohem Grade bewundert und – allerdings
        auf einem andern Gebiete – nachgeahmt
        Menander[65],
        welcher schon allein, meiner Ansicht nach wenigstens,
        fleißig gelesen, zur Ausbildung alles dessen, was
        wir vorschreiben, hinreichen würde; eine so glückliche Erfindungsgabe
        und Redegewalt besitzt er, so beherrscht er
        alle Verhältnisse, Personen, Affekte. Etwas Richtiges
        haben daher gewiß die gesehen, welche glauben, daß die
        dem Charisius[66]
        zugeschriebenen Reden von Menander
        verfaßt seien. Aber mir scheint Menander als Redner
        weit mehr Billigung als in seinen dichterischen Werken
        zu verdienen, was mir jeder zugeben wird, wenn er nicht
        etwa die Gerichtsreden, welche „Epitrepontes”, „Epikleros”
        oder „Locroe” enthalten, für schlecht erklären, oder
        behaupten will, die außergerichtlichen Reden in „Psophodee”,
        „Nomothetes”, „Hypobolimäus” seien nicht in
        jeder Beziehung vollendete rednerische Meisterwerke. Ich
        glaube jedoch, daß er von um so größerem Vorteil für die
        Kunstredner sein wird, weil diese jeder Lage der Streitfrage
        entsprechend mehrere Rollen übernehmen müssen,
        von Vätern und Söhnen, von Soldaten und Bauern, von
        Reichen und Armen, von Zornigen und Abbittenden, von
        Sanftmütigen und Rauhherzigen. In allen diesen Rollen
        wird von unserem Dichter ein bewundernswerter Takt
        beobachtet. Er hat allen Dichtern dieser Gattung den
        Ruhm vorweggenommen und sie alle durch den Glanz
        seiner Berühmtheit verdunkelt. Gleichwohl bieten auch
        andere Komiker, wenn sie mit Nachsicht gelesen werden,
        manches Nachahmenswerte, besonders
        Philemon[67], welcher
        zwar verkehrterweise in dem Urteil seiner Zeitgenossen
        oft dem Menander vorgezogen wurde, immerhin
        aber dem allgemeinen Urteil zufolge für den zweiten
        zu gelten verdient.
        

    
        
        Geschichte haben viele vortrefflich geschrieben; zwei jedoch
        scheinen zweifellos vor allen übrigen durchaus den
        Vorrang zu verdienen, deren Vorzüge trotz ihrer Verschiedenheit
        fast in gleicher Weise Lob geerntet haben. Gedrängt,
        kurz und sich selber in Zucht haltend ist
        Thukydides[68];
        angenehm, durchsichtig und von einer gewissen
        Breite Herodot[69],
        jener ist in Darstellung von heftigen
        Affekten, dieser in der Schilderung milder Regungen vorzüglicher,
        jener ist für die öffentliche Rede, dieser für das
        Privatgespräch vorbildlich, Thukydides wegen seiner Gewalt,
        Herodot wegen seiner Liebenswürdigkeit bewundernswert.
        Theopomp[70]
        steht diesen am nächsten, in der
        Geschichtschreibung zwar weniger bedeutend, wie die genannten,
        einem Redner aber näher verwandt, da er lange
        Redner war, bevor er zu diesem Werk sich entschloß.
        Auch Philistus[71]
        verdient nach diesen der Schar der guten
        Schriftsteller beigezählt zu werden als Nachahmer des
        Thukydides, der zwar bedeutend weniger kraftvoll, aber
        auch viel klarer als sein Vorbild ist.
        Ephorus[72] bedarf
        nach Ansicht des Isokrates der Sporen. Bei
        Clitarch[73]
        lobt man das Talent, zieht aber seine Glaubwürdigkeit
        in Frage. Der lange Zeit nachher lebende
        Timagenes[74]
        verdient schon deshalb Beachtung, weil er die unterbrochene
        Tätigkeit auf dem Gebiete der Geschichtschreibung
        mit neuem Ruhme wieder aufgenommen hat. Xenophon
        habe ich nicht zu erwähnen vergessen; er muß aber
        unter den Philosophen aufgeführt
        werden[75].
        

    
        
        Es folgt nun die große Schar der Redner, da ja
        bekanntlich zu Athen in einem Zeitalter zehn gelebt
        haben[76].
        Unter diesen war bei weitem der hervorragendste
        und beinahe der Maßstab für jede rednerische
        Tätigkeit Demosthenes[77]:
        eine solche Gewalt besitzt er,
        so gedrängt ist bei ihm alles, so gleichsam mit Muskeln
        umkleidet und frei von überflüssigen Zutaten und so maßvoll,
        daß man kein fehlendes und kein überflüssiges Wort
        bei ihm entdecken kann. Von größerer Fülle und Breite
        und erhabenerer Ausdrucksweise ist
        Äschines[78] in demselben
        Maße, wie er Demosthenes nachsteht an Kraft und
        Knappheit; er hat mehr Fleisch und weniger Muskeln.
        Besonders anmutig und geistreich ist
        Hyperides[79], aber
        er ist einem weniger bedeutenden Vorwurf mehr gewachsen,
        um nicht zu sagen, für einen solchen mehr begabt.
        Der Zeit nach geht ihm Lysias[80]
        voraus, welcher
        scharfsinnig und geschmackvoll ist und überaus vortrefflich,
        wenn es für einen Redner genug ist, zu belehren;
        denn bei ihm ist nichts Phrase, nichts Gesuchtes – doch
        ist er einer reinen Quelle ähnlicher wie einem mächtigen
        Strome. Isokrates[81],
        der in den verschiedenen Gattungen
        der Rede glänzend und geschmückt und der für die Ringschule
        besser als für den Kampf geeignet ist, erstrebt
        jeden nur möglichen Reiz des Ausdrucks, und das mit
        Recht. Für Hörsäle ist er gerüstet, nicht aber für Gerichtsverhandlungen.
        In der Erfindung voll Leichtigkeit, voll
        Eifer für das Wohlanständige, in dem Ausbau so sorgfältig,
        daß seine Sorgfalt Tadler gefunden hat. Ich
        glaube nun nicht, daß die von mir besprochenen Redner
        nur gerade diese Vorzüge besessen haben, wohl aber, daß
        diese ihre hervorragendsten gewesen sind; ferner bestreite
        ich nicht, daß auch andere bedeutend gewesen sind. Ja,
        ich gebe zu, daß Demetrius von
        Phaleron[82], obwohl er
        zuerst die Beredsamkeit heruntergebracht hat, viel Talent
        und Redegewandtheit besessen hat, wie er auch deswegen
        der Erwähnung wert ist, weil er von den Attikern ungefähr
        der letzte ist, welcher den Namen eines Redners
        verdient, und da ihn Cicero in der mittleren Art der
        Beredsamkeit allen anderen vorzieht.
        

    
        
        Ich komme zu den Philosophen, aus welchen M. Tullius
        für die Beredsamkeit sehr viel gewonnen zu haben
        behauptet; wer zweifelt, daß unter ihnen besonders
        Plato[83]
        durch die Schärfe seiner Schlußfolgerungen sowie
        durch eine Art göttlicher und homerischer Beredsamkeit
        den Vorrang verdient? Denn vieles geht hinaus
        über die Prosa, welche die Griechen als eine „Rede zu
        Fuße” bezeichnen, so daß er mir nicht von einem menschlichen
        Geiste beseelt, sondern gleichsam durch das Delphische
        Orakel beseelt erscheint.
        

    
        
        Was soll ich die Anmut des Xenophon
        [84] erwähnen,
        die frei ist von jeder Affektation und durch keine solche
        zu erreichen? Scheinen doch die Grazien selbst seine
        Sprache gebildet zu haben, und man könnte auf ihn mit
        Recht das übertragen, was die alte Komödie über Perikles
        bezeugt: „Auf seinen Lippen habe die Göttin der
        Überredung gethront.” Wozu soll ich an die Eleganz
        der übrigen Sokratiker erinnern, wozu an
        Aristoteles[85]?
        Muß man doch bei ihm zweifeln, ob er sich durch seine
        wissenschaftlichen Kenntnisse oder durch die Menge seiner
        Schriften oder durch die Kraft und Milde seiner Beredsamkeit
        oder durch den Scharfsinn seiner Neuerungen oder
        durch die Mannigfaltigkeit seiner Werke einen größeren
        Ruhm erworben hat.
        

    
        
        Theophrast[86]
        aber besitzt in so hohem Grade jenen
        göttlichen Glanz der Rede, daß er davon auch seinen
        Namen erhalten haben soll. Weniger Wert auf die Beredsamkeit
        legten die alten Stoiker; aber auf der einen
        Seite sind ihre Vorschriften von sittlichem Gehalt, und
        auf der andern Seite sind sie in Sammlung von Beispielen
        und Beweismitteln für ihre Vorschriften besonders stark,
        jedoch mehr scharfsinnig in Verwendung der Tatsachen,
        wie glänzend in der Darstellung – ein Vorzug übrigens,
        nach welchem sie nicht strebten.
        

    
        
        Die gleiche Anordnung, wie bei der Durchmusterung
        der griechischen Schriftsteller, werden wir auch bei der
        Behandlung der römischen innehalten.
        

    
        
        Wie also bei jenen Homer, so wird bei
        uns Vergil[87]
        die beste Bürgschaft für einen glückverheißenden Anfang
        bieten, er, der von allen Dichtern dieser Gattung, von
        griechischen sowohl wie von unseren, ihm unstreitig am
        nächsten steht. Ich möchte in bezug auf ihn dieselben
        Worte gebrauchen, die ich als junger Mann von Domitius
        Afer[88]
        gehört habe, der mir auf meine Frage, wer
        seiner Meinung nach dem Homer am nächsten käme, antwortete:
        „An zweiter Stelle steht Vergil, so jedoch, daß
        er dem ersten Platze näher als dem dritten steht.” Und
        in der Tat, mag er auch – und mit ihm unsere Nation
        – dem himmlischen und unsterblichen Genie jenes nachstehen,
        so besitzt er doch um so mehr Sorgfalt und Fleiß
        schon deshalb, weil er sich mehr abmühen mußte; wieweit
        wir daher auch an hervorragender Kraft den Griechen
        nachstehen mögen, so gleichen wir doch diesen Mangel
        vielleicht durch Gleichmäßigkeit wieder aus. Alle übrigen
        folgen erst weit später. Denn
        Macer[89]
        und Lucretius[90]
        soll man zwar lesen, aber nicht um seinen Stil zu bilden,
        d. h. einen festen Grund für die Beredsamkeit zu legen,
        da sie zwar beide auf ihrem Gebiete elegant sind, der
        eine aber gewöhnlich, der andere schwierig im Ausdruck.
        Der Ataciner Varro[91]
        ist in dem Werke, durch welches
        er einen berühmten Namen erlangt hat, Übersetzer, zwar
        schätzenswert als solcher, aber zur Bildung der Beredsamkeit
        nicht reich genug. Den Ennius
        [92]
        wollen wir verehren
        wie einen durch sein Alter ehrwürdigen Hain, in
        dem gewaltige und uralte Eichen weniger ästhetisches
        Wohlgefallen wachrufen als heilige Scheu. Andere stehen
        uns näher und sind für den in Rede stehenden Zweck
        wichtiger. Voll Schelmerei ist zwar auch in seinen epischen
        Gedichten Ovid[93]
        und voll Bewunderung für das eigene
        Genie, aber in einzelnen Partien verdient er doch Lob.
        Wenn aber für Cornelius
        Severus[94] auch gilt,
        daß er mehr ein geschickter
        Verskünstler[95]
        als ein guter Dichter
        ist, so würde er doch mit Recht den zweiten Platz in Anspruch
        nehmen, wenn er nach dem Muster des ersten
        Buches den Sizilischen Krieg zu Ende geschrieben hätte.
        Den Serranus[96]
        ließ ein frühzeitiger Tod nicht zur vollen
        Entwicklung kommen; die Werke aus seiner frühesten
        Jugendzeit verraten jedoch sowohl eine außerordentliche
        Begabung als auch ein für dieses Alter bewundernswertes
        Streben nach richtiger Schreibart. Einen großen
        Verlust hatten wir kürzlich durch den Tod des Valerius
        Flaccus[97].
        Voll jugendlicher Heftigkeit war auch die
        poetische Anlage des Saleius
        Bassus[98],
        welche auch in
        seinem Greisenalter nicht zur Reife gelangt ist. Auch
        Rabirius und Pedo[99]
        verdienen gelesen zu werden, wenn
        Zeit dazu vorhanden ist.
        Lucanus[100]
        ist feurig, schwungvoll
        und reich an wertvollen Gedanken, aber er verdient,
        um mich frei auszusprechen, mehr von den Rednern als von
        den Dichtern nachgeahmt zu werden. Soviel epische Dichter
        haben wir aufgezählt; den Germanicus
        Augustus[101]
        haben wir übergangen, weil ihn von den begonnenen
        dichterischen Bemühungen die Sorge für Länder und Völker
        abrief, und es den Göttern nicht gefallen hat, ihn
        zu dem größten Dichter zu machen. Was jedoch übertrifft
        die Werke, in denen der Jüngling Erholung von Regierungssorgen
        suchte, an Erhabenheit, feiner Bildung und
        Vorzügen jeder Art? Wer hätte auch Kriege besser besingen
        können, als ein Feldherr, der sie so geführt hat?
        Wem hätten die Kunst beschützenden Göttinnen ein willigeres
        Ohr leihen sollen? Wem hätte die befreundete Gottheit
        der Minerva lieber ihre Kunst offenbaren sollen?
        Es werden dies künftige Jahrhunderte mit größerer Fülle
        preisen, jetzt wird sein Ruhm auf diesem Gebiete durch
        den Glanz seiner übrigen Tugenden verdunkelt. Uns jedoch,
        die wir das Heiligtum der Poesie verehren, wirst du,
        Cäsar, verzeihen, wenn wir darüber kein Stillschweigen
        beobachten, sondern mit den Worten Vergils bekennen:
        

    
        
        „Daß unter siegendem Lorbeer hindurch sich dir schlinge der
        Efeu[102].”
        

    
        
        Auch in der Elegie nehmen wir es mit den Griechen
        auf, für deren reinsten und elegantesten Vertreter ich den
        Tibull[103]
        halte; manche ziehen den
        Properz[104] vor.
        Ausgelassener als beide ist Ovid, strenger
        Gallus[105].
        

    
        
        Die Satire freilich gehört uns vollständig an. — In
        ihr hat sich zuerst
        Lucilius[106]
        hohen Ruhm erworben, er,
        der bis auf den heutigen Tag so ergebene Bewunderer
        hat, daß sie kein Bedenken tragen, ihn nicht allein den
        auf dem gleichen Gebiete tätigen Schriftstellern vorzuziehen,
        sondern allen Dichtern überhaupt. Ich bin von
        der Meinung dieser ebenso weit entfernt, wie von der des
        Horaz, welcher die Rede des Lucilius einem schlammigen
        Bache vergleicht und behauptet, sie enthalte überflüssige
        Zutaten. Denn er besitzt eine wunderbare Bildung und
        hohen Freimut und Schärfe und reichen Witz. Viel geglätteter
        und reiner ist Horaz[107]
        und, wenn ich nicht
        durch zu große Vorliebe für ihn bestochen werde, von
        hoher Vollendung. Vielen berechtigten Ruhm hat sich
        auch allerdings durch ein einziges Buch
        Persius[108] verdient.
        Auch in der Gegenwart gibt es bedeutende Schriftsteller
        auf diesem Gebiete, die sicher einen Namen haben
        werden. Eine andere Art von Satire, die ihr buntes Aussehen
        nicht durch die Anzahl verschiedener Rhythmen erhält,
        hat Terentius Varro[109]
        geschaffen, der gelehrteste
        von allen Römern. Er hat eine große Anzahl sehr gelehrter
        Werke verfaßt und sich als ein Meister der lateinischen
        Sprache und ein Kenner der Altertümer jeder Gattung
        und der griechischen Geschichte sowohl als der unsrigen
        gezeigt, jedoch ist er von höherem Werte für die
        Wissenschaft als für die Beredsamkeit. Der Jambus als
        besondere Gattung ist von den Römern nicht sehr kultiviert
        worden, sondern von wenigen in Sammlungen
        anderer Gedichte eingereiht worden; seine Schärfe wird
        man finden bei Catull[110],
        Bibaculus[111], Horaz, obwohl
        bei jenem der epodische (ein kürzerer) Vers eingelegt ist.
        Von den lyrischen Dichtern ist aber Horaz fast der einzige,
        welcher gelesen zu werden verdient
        [112];
        denn zuweilen
        steigt er an bis zum Erhabenen und ist voll Anmut und
        Grazie und voll Abwechslung in den Wendungen und im
        Ausdruck mit dem glücklichsten Erfolge kühn. Will man
        noch einen hinzunehmen, so wird es der kürzlich gestorbene
        Cäsius Bassus[113]
        sein, aber ihn übertreffen bei weitem
        an Genie die Lebenden.
        

    
        
        Von tragischen Dichtern aus der alten Zeit wirken
        Attius und Pacuvius[114]
        durch das Gewicht ihrer Gedanken
        und durch die Wucht ihres Ausdrucks, sowie
        durch das würdige Auftreten ihrer Personen erhaben.
        Wenn ihnen aber der Glanz und in dem Ausbau ihrer
        Werke die letzte feilende Hand fehlt, so scheint das mehr
        ein Fehler ihrer Zeit als ihres Talentes gewesen zu sein.
        Eine größere dichterische Kraft schreibt man dem Attius zu,
        während die, welche Anspruch auf Gelehrsamkeit machen,
        den Pacuvius für den gelehrteren erklären. Der Thyestes
        des Varius[115]
        aber kann jedem griechischen Trauerspiel
        an die Seite gestellt werden. Ovids Medea scheint mir zu
        zeigen, wieviel dieser Mann hätte leisten können, wenn
        er sein Genie gezügelt und nicht statt dessen verwöhnt
        hätte. Von meinen Zeitgenossen ist bei weitem der hervorragendste
        Pomponius Secundus[116],
        welchen die älteren
        Leute allerdings für zu wenig tragisch hielten, dem sie
        jedoch Bildung und Schönheit des Ausdrucks in hohem
        Grade zugestehen mußten. In der Komödie bleiben wir
        am weitesten zurück. Wenn auch Varro der Meinung des
        Älius Stilo[117]
        folgend sagt, die Musen würden in der
        Sprache des Plautus[118]
        geredet haben, wenn sie lateinisch
        hätten reden wollen, wenn auch die Alten den
        Cäcilius[119]
        mit hohem Lobe feiern, wenn auch die Komödien
        des Terenz[120]
        auf Scipio Africanus zurückgeführt
        werden (welche auf diesem Gebiete die geschmackvollsten
        sind und bis heute noch mehr in Gunst stehen würden,
        wenn sie sich in den Schranken des Trimeters gehalten
        hätten), so erreichen wir doch kaum einen leichten Schatten
        der griechischen Vorbilder, so daß ich zu der Überzeugung
        gekommen bin, daß die römische Sprache nicht
        fähig sei, jene Anmut in sich aufzunehmen, welche allein
        den Attikern vorbehalten war, wie auch die Griechen sie
        in anderen Dialekten ihrer Sprache nicht erreicht haben.
        In der Togata (der nationalen römischen Komödie) zeichnet
        sich Afranius[121]
        aus: hätte er nur nicht – die eigenen
        Sitten verratend – durch Darstellung widriger Knabenliebe
        häßliche Stoffe verwertet.
        

    
        
        Unsere Geschichtschreibung dagegen steht der griechischen
        nicht nach. So würde ich mich nicht scheuen, dem Thukydides
        Sallust[122]
        gegenüberzustellen, auch wird es Herodot
        nicht übelnehmen, wenn ich ihm T.
        Livius[123] gleichstelle,
        welcher in der Erzählung wunderbar anmutig und
        äußerst klar ist, besonders aber in den Reden mehr, als
        sich ausdrücken läßt, beredt, so sehr ist alles, was ausgesprochen
        wird, den Ereignissen und besonders auch den
        Personen angepaßt; und die Regungen des menschlichen
        Herzens, zumal die sanfteren, hat, um hier nur wenig
        hervorzuheben, gewiß kein Historiker passender ausgedrückt.
        So hat er jene göttliche Lebhaftigkeit Sallusts
        durch eine Reihe verschiedener Vorzüge erreicht. „Sie
        seien einander mehr ebenbürtig als ähnlich” – scheint
        mir daher auch äußerst treffend Servilius
        Nonianus[124]
        gesagt zu haben, unter dessen Zuhörern auch ich mich befunden
        habe. Er war ein Mann von gutem Kopfe und
        reich an geistreichen Gedanken, aber weniger knapp, wie
        es die Würde der Geschichtschreibung fordert. Diese
        wußte vorzüglich zu wahren der ihm der Zeit nach etwas
        vorausgehende Bassus
        Aufidius[125],
        wenigstens in den
        Büchern über den Germanischen Krieg, er, der durch
        seine Darstellungsweise vollen Beifall verdient, in einigen
        Werken jedoch hinter seinen Kräften zurückbleibt. Es
        lebt noch und krönt den Ruhm unseres Zeitalters ein
        Mann[126],
        welcher der Erinnerung späterer Jahrhunderte
        würdig ist; einst wird sein Name genannt werden, jetzt
        dürfen wir ihn nur andeuten. Liebhaber findet auch nicht
        mit Unrecht der Freimut des
        Cremutius[127], obwohl jetzt
        das beseitigt ist, was jenem einst geschadet hatte; aber
        einem hohen Gedankenflug und kühnen Wendungen wird
        man auch in dem begegnen, was übriggeblieben ist. Auch
        sonst würden noch treffliche Schriftsteller zu nennen sein;
        aber wir geben eine Übersicht über die Gattungen und
        durchmustern nicht ganze Bibliotheken.
        

    
        
        Was nun unsere Redner anbetrifft, so haben sie es
        dahin gebracht, daß sich die lateinische Beredsamkeit auf
        einer Höhe befindet, auf welcher sie sich mit der
        griechischen messen kann; denn den Cicero
        [128] würde ich jedem
        ihrer Redner kühnlich an die Seite stellen. Ich weiß auch
        recht wohl, wie viele Widersacher ich mir dadurch wachrufe,
        zumal da ich es mir nicht vorgenommen habe, jetzt
        eine Vergleichung zwischen ihm und Demosthenes anzustellen,
        denn diese gehört nicht hierher, da ich glaube,
        daß Demosthenes vor allen gelesen oder besser auswendig
        gelernt werden muß. Die Vorzüge dieser beiden Redner
        scheinen mir meist die gleichen zu sein, so Anlage, Anordnung,
        Einteilungsmethode und die Art der Vorbereitung
        und Beweisführung, alles endlich, was zur Erfindung
        gehört. In der Wahl des Ausdrucks besteht jedoch
        eine nicht unbedeutende Verschiedenheit. Jener ist
        gedrängter, dieser wortreicher, jener in seinen Schlußfolgerungen
        knapper, dieser breiter, jener kämpft immer
        mit scharfsinnigen Worten, dieser häufig auch mit gewichtigen;
        auf der Seite jenes läßt sich nichts hinwegnehmen,
        auf der Seite dieses nichts hinzusetzen, jener besitzt mehr
        Sorgfalt, dieser mehr natürliche Begabung. An Witz und
        Rührung, jenen beiden so überaus wirksamen Affekten,
        übertreffen wir auf jeden Fall die Griechen. Und zugegeben,
        daß jenem die Sitte des Staates, Epiloge zu halten
        [129]
        unmöglich machte, so hat doch auch uns die Verschiedenheit
        der lateinischen Sprache (von der griechischen)
        vielerlei, was die Attiker bewundern, nicht erlaubt.
        In betreff der
        Briefe[130]
        freilich, welche von beiden existieren, und der
        Dialoge[131],
        in welchen der Grieche nichts
        geleistet hat, gibt es keinen Wettstreit. In dem Punkte
        müssen wir jedoch nachstehen, daß jener früher lebte und
        größtenteils Cicero zu seiner Größe herangebildet hat,
        denn mir scheint M. Tullius, indem er sich ganz der
        Nachahmung der Griechen hingab, die Kraft des Demosthenes,
        die Fülle des Plato und die Anmut des Isokrates
        nachgebildet zu haben. Jedoch eignet er sich nicht allein
        das, was an jedem das Beste ist, durch Studium an, sondern
        die meisten oder vielmehr alle glänzenden Vorzüge
        gewann er aus dem glücklichen Reichtum seines unsterblichen
        Genies. Denn er sammelt nicht, wie Pindar
        [132]
        sagt, Regenwasser, sondern in lebendigem Strahle strömt
        er Fluten aus; er, der uns durch ein Geschenk der Vorsehung
        geboren wurde, damit die Beredsamkeit in ihm
        alle ihre Kräfte erprobe. Denn wer kann sorgfältiger belehren,
        wer stärker bewegen? Wer hat je eine so große
        Anmut besessen? So erscheint es, als ob er das, was er
        erzwingt, durch Vorstellungen erreichte, und als ob der
        Richter, wenn er durch die Gewalt seiner Rede mit fortgerissen
        wird, nicht von ihm gewaltsam ergriffen würde,
        sondern ihm folgte. Dann ist in allem, was er sagt, eine
        so gewichtige Bestimmtheit, daß man sich schämt, anderer
        Meinung zu sein, und daß er die Glaubwürdigkeit nicht
        eines Anwalts, sondern eines Zeugen oder Richters besitzt,
        indem ihm zugleich alles dies, wovon kaum jemand
        das eine oder das andere bei angestrengtester Arbeit erreichen
        könnte, ohne Mühe von der Hand geht, wobei
        sein Stil, an dessen Schönheit nichts heranreicht, gleichwohl
        die glücklichste Leichtigkeit an den Tag legt. Deshalb
        sagten seine Zeitgenossen nicht mit Unrecht, er sei
        ein König in den Gerichten, und deshalb wird der Name
        Cicero bei der Nachwelt schon nicht mehr für den Namen
        eines Menschen, sondern für den Namen der Beredsamkeit
        selbst gehalten. Auf ihn wollen wir daher blicken,
        er sei unser Vorbild; und wem Cicero ausnehmend gefällt,
        der kann sich sagen, daß er in der Beredsamkeit
        Fortschritte gemacht habe. Einen großen Reichtum an
        Erfindung besitzt Asinius
        Pollio[133],
        auch eine große Sorgfalt,
        so daß er darin manchen sogar zu weit zu gehen
        scheint, endlich Klugheit und Lebendigkeit genug: von
        der Schönheit und der Anmut des Cicero ist er jedoch so
        weit entfernt, daß er um ein Jahrhundert früher gelebt
        zu haben scheinen könnte. Messalla
        [134] hingegen
        ist glänzend
        und durchsichtig und in seiner Rede gewissermaßen
        ein Bild seiner Vornehmheit (vornehmen Gesinnung), an
        Kräften jedoch schwächer. Wenn C.
        Cäsar[135] aber sich
        ausschließlich dem Forum gewidmet hätte, so würde kein
        anderer von den unsrigen gegen Cicero in Betracht
        kommen. Eine so bedeutende Kraft besitzt er, so viel
        Scharfsinn, so viel Feuer, daß man deutlich sieht, er habe
        mit dem Geiste Reden gehalten, der ihm seine Siege gewinnen
        ließ; er schmückt dies jedoch alles mit einer wunderbaren
        Eleganz der Diktion, in welcher er ganz besonders
        Meister war. Viel Geist und besonders in der
        Anklage ein feiner, weltmännischer Sinn war dem Cälius
        [136]
        eigen, einem Manne, der verdient hätte, eine
        bessere Gesinnung und ein längeres Leben zu haben. Ich
        habe Leute gefunden, welche den
        Calvus[137] allen vorzogen,
        ich habe aber auch solche gefunden, die dem
        Cicero glaubten, wenn er sagt, jener habe durch fortgesetztes
        Schmähen auf ihn das Blut der Wahrheitsliebe
        verloren, aber seine Redeweise ist feierlich und würdevoll,
        streng und häufig auch leidenschaftlich. Er war
        ein Nachahmer der Attiker, und sein frühzeitiger Tod
        hat Unrecht an ihm verübt, da er im Begriff war, noch
        etwas Höheres zu leisten. Auch Servius Sulpicius
        [138]
        hat nicht mit Unrecht sich einen hohen Ruhm durch drei
        Reden erworben. Viel Nachahmenswertes bietet, wenn
        man ihn mit Urteil liest, Cassius Severus
        [139]. Wenn
        dieser seinen übrigen Vorzügen Abwechslung und Würde
        des Ausdrucks hinzugefügt hätte, würde er unter die
        Vorzüglichsten zu zählen sein. Denn er besitzt sehr viel
        Talent, außerordentliche Schärfe, weltmännische Bildung
        und große Glut, aber er folgt mehr seiner Laune als
        einem wohlüberlegten Plane. Wie übrigens bittere Witze,
        so ist häufig die Bitterkeit schon allein imstande, Lachen
        zu erregen. Die große Menge der anderen bedeutenden
        Redner aufzuzählen würde zu weit führen: von meinen
        Zeitgenossen sind Domitius Afer und Julius Africanus
        [140]
        bei weitem die bedeutendsten. Was die Kunst der Diktion
        und die ganze Ausdrucksweise betrifft, so ist jener vorzuziehen
        und unbedenklich in die Reihen der Alten zu
        stellen. Dieser dagegen ist affektvoller, er geht aber in der
        Anwendung von Wortspielen zu weit, ist in der Komposition
        häufig zu breit und mit übertragenen Ausdrücken
        nicht sparsam genug. Auch noch in jüngster Zeit gab
        es (auf diesem Gebiete) bedeutende Geister. So war Trachalus
        [141]
        meist erhaben und ziemlich leicht verständlich
        und erfüllt von dem besten Streben; wenn man ihn hörte,
        erschien er jedoch noch bedeutender. Denn er besaß ein
        so glückliches Organ, wie ich es bei keinem andern Redner
        gefunden habe, und eine Aussprache und Haltung,
        wie sie auch für die Bühne ausgereicht haben würde, kurz
        alles Äußerliche war in reichem Maße bei ihm vorhanden.
        Auch Vibius Crispus[142]
        ist ein klarer, angenehmer und
        dem geistigen Genuß dienender Redner, geeigneter jedoch
        für Privat– als für Kriminalprozesse. Julius Secundus
        [143]
        würde sich, wenn er länger gelebt hätte, einen wahrhaft
        berühmten Namen bei der Nachwelt erworben haben; zu
        seinen übrigen Vorzügen hätte er nämlich, wie er schon
        im Begriff stand, das, was er vermissen läßt, hinzugefügt:
        die größere Kampfbereitschaft und eine Sorgfalt, die sich
        nicht allein auf den Ausdruck, sondern auch auf den Inhalt
        erstreckt. Obgleich er aber durch den Tod daran verhindert
        wurde, behauptet er doch einen bedeutenden Platz:
        so groß ist seine Redegabe, so bestechend seine Anmut bei
        der Behandlung jedes beliebigen Stoffes, so durchsichtig,
        maßvoll und glänzend seine Art sich auszudrücken, so
        treffend die Wahl seiner Worte, auch wenn sie entlehnt
        sind, so anschaulich sind einzelne seiner gewagten Redewendungen.
        

    
        
        Die, welche nach uns über die Redner schreiben werden,
        haben eine reiche Gelegenheit, die jetzt Lebenden mit
        vollem Rechte zu loben; gibt es doch auch heute noch ausgezeichnete
        Talente, welche des Forums Glanz
        verherrlichen[144].
        Denn die schon älteren Redner vor Gericht
        streben den altbewährten nach, und in deren Fußtapfen
        tritt wiederum der betriebsame Fleiß der jüngeren, welche
        das Beste erstreben.
        

    
        
        Noch sind die übrig, welche über Philosophie geschrieben
        haben, ein Fach, in welchem die römische Literatur
        bis auf den heutigen Tag nur sehr wenig formgewandte
        Schriftsteller aufzuweisen hat. In gleicher Weise, wie
        sonst überall, ist in diesem Fache M. Tullius als ein
        Nebenbuhler Platos aufgetreten. Ganz vorzüglich und
        weit mehr, wie in seinen Reden, hat Brutus dem gewichtigen
        Inhalt die rechte Form verliehen; man merkt, daß
        er glaubt, was er sagt. Eine Reihe Schriften hat auch
        Cornelius Celsus verfaßt als Nachfolger der
        Sextier[145],
        nicht ohne Geschick und Anmut.
        Plautus[146] ist in der
        stoischen Philosophie für die Kenntnis des Systems brauchbar,
        für die epikureische Philosophie ist ein zwar nicht
        bedeutender, aber äußerst lesbarer Gewährsmann Catius
        [147].
        Absichtlich habe ich
        Seneca[148] bei Besprechung
        der einzelnen Arten der Beredsamkeit bisher übergangen
        wegen der fälschlich über mich verbreiteten Meinung, daß
        ich ihn verurteile und ihm feindlich entgegentrete. Dieser
        Vorwurf traf mich, während ich bemüht war, die verfallene
        Beredsamkeit, welche durch Unarten aller Art entstellt
        war, zu strengeren Regeln zurückzuführen; damals befand
        sich aber fast nur dieser Schriftsteller in den Händen der
        jungen Leute. Ihn wollte ich nun nicht vollständig verbannt
        wissen, aber ich wollte auch nicht dulden, daß er
        besseren Schriftstellern vorgezogen würde, welche jener
        unaufhörlich angriff, da er sich bewußt war, daß er Beifall
        ernten könne, wenn er von jenen in der Redeweise
        abwich, daß er aber auf denselben verzichten müsse, wenn
        er in den gleichen Stücken wie jene gefallen wolle. Sie
        liebten ihn aber mehr, als daß sie ihn nachahmten, und
        blieben in demselben Grade hinter ihm zurück, wie jener
        sich von den Alten entfernte. Denn es wäre nur zu wünschen,
        daß sie jenem Manne ebenbürtig oder wenigstens
        ähnlich geworden wären, aber er gefiel ihnen nur durch
        seine Fehler, von welchen ein jeder diejenigen, welche er
        gerade kannte, nachzubilden bemüht war; und wenn sich
        dann einer rühmte, er schreibe denselben Stil, so brachte
        er den Seneca in schlechten Ruf. Seneca hat auch im ganzen
        betrachtet viele bedeutende Vorzüge: Reichtum des
        Geistes und Leichtigkeit der Produktion, einen unermüdlichen
        Fleiß und viele Kenntnisse, wobei es ihm jedoch
        häufiger widerfuhr, daß er von denen, welchen er Einzeluntersuchungen
        übertragen hatte, getäuscht wurde. Er hat
        übrigens fast jedes Gebiet des Wissens in seine Behandlung
        gezogen; denn man hat von ihm Reden, Gedichte,
        Briefe und Dialoge. In der Philosophie ist er zwar nicht
        sorgfältig genug, durch seinen Kampf gegen die Unsittlichkeit
        jedoch von hervorragender Bedeutung. In seinen
        Werken finden sich viele herrliche Aussprüche und vieles,
        was seines sittlichen Gehaltes wegen lesenswert ist; aber
        in seinem Stile ist viel Verschrobenes, was deshalb so
        äußerst verderblich wirkt, weil es voll von anziehenden
        Fehlern ist. Man möchte wünschen, daß er mit seinem
        Geiste, aber mit dem Urteile eines andern geschrieben
        habe; denn wenn er manches als geringwertig erkannt
        hätte, wenn er das Auffallende nicht bevorzugt hätte,
        wenn er nicht alles ihm Entsprungene gut befunden hätte,
        und wenn er den gewichtigen Inhalt nicht durch die Fülle
        kleinlicher Details verdeckt hätte, dann würde er mit der
        allgemeinen Beistimmung der Gebildeten und nicht mit
        der Vergötterung von Knaben belohnt werden. Gleichwohl
        ist er auch so den schon Sicheren und durch strengere
        Lektüre Gefestigten zum Lesen zu empfehlen, schon deshalb,
        weil er immerhin das Urteil zu üben vermag. Denn
        vieles ist an ihm billigens–, vieles auch bewundernswert.
        Nur treffe man die richtige Auswahl, was er selbst hätte
        tun sollen; denn seine natürliche Anlage berechtigt uns
        zu dem Wunsch, daß ihm ein edleres Ideal vorgeschwebt
        hätte; was ihm als künstlerisches Ideal erschien, hat er
        auf jeden Fall zum Ausdruck gebracht.
        

    

    




    
    
        
            ZWEITES KAPITEL

                 

                Von der Nachahmung
            

        

    
        
        Aus diesen und anderen lesenswerten Schriftstellern
        entlehne man den Wortschatz, die Redewendungen und
        die Kompositionsmethode, sodann muß der Geist nach dem
        Vorbilde aller ihrer Schönheiten seine Richtung erhalten.
        Denn daran darf man nicht zweifeln, daß die Kunst zum
        großen Teil auf Nachahmung beruht. Denn wie das
        schöpferische Hervorbringen das ursprüngliche gewesen ist
        und die Hauptsache bleibt, so ist es doch auch nützlich, das
        so Hervorgebrachte nachzuahmen. Und das ist ein sich
        durch das ganze Leben hindurchziehendes Prinzip, daß
        wir das selbst hervorbringen wollen, was uns an anderen
        gefällt. So bilden die Knaben die Züge der Buchstaben
        nach, um Übung im Schreiben zu erlangen, so die Musiker
        die Stimme ihrer Lehrer, so die Maler die Werke ihrer
        Vorgänger, so betrachten die Landleute eine bereits
        bewährte Methode der Bodenkultur als Muster: kurz,
        wir sehen, daß die Anfänge jedes Könnens nur nach den
        für die einzelnen Disziplinen aufgestellten Vorschriften gelernt
        werden können. Und in der Tat müssen wir den
        vorzüglichen Meistern entweder ähnlich oder unähnlich
        sein: ihnen ähnlich macht uns selten die Natur, häufig die
        Nachahmung. Der Umstand aber gerade, daß uns die
        Nachahmung die Beherrschung von allem so bedeutend
        leichter macht, wie sie denen war, die kein Vorbild hatten,
        schadet, wenn sie nicht mit Vorsicht und Urteil ausgeübt
        wird.
        

    
        
        Vor allem reicht die bloße Nachahmung nicht aus,
        schon deshalb, weil nur ein träger Geist mit dem, was
        von anderen erfunden ist, zufrieden sein kann. Denn wie
        wäre es in jenen Zeiten gegangen, die ohne Vorbild
        waren, wenn die Menschen geglaubt hätten, sie dürften
        nur das tun oder denken, was sie schon kennengelernt
        hatten? Natürlich wäre nichts erfunden worden. Wie
        sollte es also unrecht sein, wenn wir etwas erfinden wollten,
        was vorher noch nicht existiert hat? Oder sind etwa
        jene noch Ungebildeten durch die bloße Schöpferkraft ihres
        Geistes dahin geführt worden, daß sie so vieles hervorbrachten,
        wir aber sollen zum Suchen und Forschen nicht
        einmal durch die sichere Gewißheit bewegt werden, daß
        diejenigen, welche gesucht haben, auch gefunden haben?
        Und während diejenigen, welche in keinem Gegenstande
        einen Lehrer gehabt haben, reiche Schätze auf die Nachwelt
        vererbt haben, so soll uns der Besitz dieser Schätze
        nicht dazu dienen, neue zutage zu fördern, sondern wir
        sollen nur von fremder Wohltat leben, wie gewisse Maler
        sich nur das Ziel stecken, daß sie mit Maß und Richtschnur
        Kopien anfertigen lernen?
        

    
        
        Auch das ist eine Schande, dann zufrieden zu sein,
        wenn man den Gegenstand, den man nachbildet, erreicht
        hat. Denn wie würde es wiederum ergangen sein, wenn
        niemand mehr zustande gebracht hätte als der, den er sich
        zum Vorbild nahm? In der Dichtkunst wären wir dann
        nicht über Livius
        Andronikus[1],
        in der Geschichtschreibung nicht über die Jahrbücher der
        Priester[2]
        hinausgekommen, ja wir würden noch mit Flößen Schiffahrt
        treiben; es würde keine Malerei geben außer der, welche
        die äußersten Linien des Schattens, den ein in der Sonne
        befindlicher Körper hervorgebracht hat, umschreibt. Und
        wenn man alles genau prüft, wird man sich überzeugen,
        daß keine Kunst so geblieben ist, wie sie bei ihrer Erfindung
        war, und daß keine bei ihren Anfängen stehengeblieben
        ist, wenn wir nicht vielleicht gerade unsere Zeit
        zu einer vollsten Unfruchtbarkeit verurteilen wollen, daß
        erst jetzt nichts wächst. Nichts wächst aber durch bloße
        Nachahmung.
        

    
        
        Wenn wir aber zu dem Früheren nichts hinzufügen
        dürfen, wie können wir da erwarten, daß es je einen vollendeten
        Redner geben wird, da doch unter denen, welche
        wir bis auf den heutigen Tag als die bedeutendsten bezeichnen,
        sich keiner befindet, an dem man nicht etwas
        vermissen oder tadeln könnte. Aber auch die, welche das
        höchste Ziel nicht erstreben, müssen mehr wetteifern als
        nachfolgen. Denn wer danach strebt, andere zu überholen,
        wird zwar vielleicht keinen Vorsprung gewinnen, aber
        doch auf gleicher Höhe bleiben. Keiner kann aber die
        gleiche Höhe mit dem erreichen, dessen Fußtapfen er unter
        allen Umständen folgen zu müssen glaubt; denn notwendig
        muß der Nachfolgende auch der Zurückbleibende sein.
        Ferner bedenke man, daß es meist leichter ist, mehr zu
        leisten, als das Gleiche. Denn die Ähnlichkeit ist so schwer
        herzustellen, daß nicht einmal die Natur in diesem Punkte
        so viel geleistet hat, daß die anscheinend ganz ähnlichen
        oder gleichen Dinge sich nicht durch irgendwelches Merkmal
        unterscheiden.
        

    
        
        Dazu kommt, daß jedes Objekt, welches einem andern
        ähnlich ist, notwendig geringwertiger als dieses ist, und
        sich zu ihm verhält wie der Schatten zum Körper, das
        Bild zu einem Antlitz, die Darstellung des Schauspiels
        zu den wirklichen Leidenschaften. Dies ist nun auch der
        Fall bei den Reden. Denn in denen, welche uns zum Vorbild
        dienen, ist Natur und wirkliche Kraft, hingegen hatte
        alle Nachahmung etwas Gemachtes und fremder Vorschrift
        Angepaßtes. Daher kommt es auch, daß Deklamationen
        weniger Saft und Kraft haben als wirkliche
        Reden, weil der behandelte Gegenstand dort ein wirklicher,
        hier ein erfundener ist. Dazu kommt, daß dasjenige,
        was bei einem Redner das bedeutendste ist, sich
        nicht nachahmen läßt: Geist, Erfindungsgabe, Kraft und
        Leichtigkeit, kurz alles, was kunstmäßig nicht gelernt
        werden kann. Daher glauben die meisten das, was sie
        gelesen haben, ganz wunderbar schön nachzubilden, wenn
        sie einzelne Ausdrücke oder ein bestimmtes Satzgefüge
        aus einer Rede herausnehmen, während die Worte doch
        im Laufe der Zeit aus Gebrauch und neu in Gebrauch
        kommen, da der Sprachgebrauch ihnen zur sichersten Regel
        dient und sie nicht von Natur gut oder schlecht sind (denn
        an und für sich sind sie nur Klänge), sondern je nachdem
        sie glücklich und treffend verbunden oder nicht sind, und
        ihre Fügung sowohl dem Inhalt angemessen, wie durch
        ihre Abwechslung dem Ohr angenehm ist.
        

    
        
        Deshalb ist in diesem Zweige des Studiums alles mit
        der peinlichsten Genauigkeit zu prüfen. Zuerst, welche
        Schriftsteller wir nachahmen sollen; denn es gibt sehr
        viele, welche ihren Ehrgeiz darein setzen, gerade die schlechtesten
        und fehlerhaftesten nachzubilden; ferner, was wir
        bei den von uns erwählten nachzuahmen lernen sollen.
        Denn auch bei bedeutenden Schriftstellern finden sich viele
        Fehler, wegen deren sich auch die Gelehrten gegenseitig
        zur Rechenschaft gezogen haben; freilich wäre zu wünschen,
        daß die, welche das Gute nachbilden, in demselben
        Grade ihr Vorbild überträfen, wie die das Schlechte Nachbildenden
        es tun. Auch möge es denen, welche Urteil
        genug hatten, die Fehler zu vermeiden, wenigstens nicht
        genug sein, ein bloßes Bild der Vorzüge wiederzugeben,
        gleichsam nur die oben befindliche Kruste oder vielmehr
        jene Figuren des
        Epikur[3],
        welche der Oberfläche des
        Körpers entströmen sollen. Das pflegt aber denen zu
        begegnen, welche ohne tiefere Kenntnis der Vorzüge eines
        Schriftstellers sich an das rein Äußerliche der Rede anlehnen;
        wenn diesen dann die Nachahmung gut vonstatten
        gegangen ist, dann unterscheiden sie sich in Wortlaut und
        Rhythmus nicht sehr von ihrem Vorbilde, reichen aber an
        dasselbe in Kraft und Erfindungsgabe nicht hinan. Meist
        geraten diese aber auf Abwege und entlehnen die den
        Vorzügen am nächsten liegenden Fehler; dann werden
        sie schwülstig, wo sie erhaben sein sollen, dürftig, wo
        sie knapp zu sein gedachten, tollkühn, wo tapfer, liederlich,
        wo vergnügt, maßlos, wo blumenreich, nachlässig,
        wo einfach. So kommt es, daß die, welche irgend etwas
        Geist– und Inhaltsloses rauh und schmucklos zum Ausdruck
        gebracht haben, sich den Alten gleichdünken; die,
        welche Schmuck und Sentenzen entbehren, sind natürlich
        Attiker, die, welche durch verkürzte Perioden dunkel sind,
        übertreffen den Sallust und Thukydides, die Traurigen
        und Nüchternen treten in die Fußtapfen des Pollio, die
        Faulen und Nachlässigen schwören – falls sie nur irgendwelche
        Umschreibungen gebraucht haben –, so würde sich
        Cicero ausgedrückt haben. Ich habe Schüler gekannt,
        die dann die Art jenes göttlichen Meisters der Rede nachgebildet
        zu haben glaubten, wenn sie an den Schluß ein
        esse videatur („zu sein schien”) gesetzt hatten. Daher ist
        es die Hauptsache, daß jeder das, was er sich zum Vorbild
        nehmen will, versteht und weiß, warum es gut ist.
        

    
        
        Dann ziehe er bei der Übernahme einer solchen Arbeit
        seine Kräfte in Betracht. Denn es gibt Nachahmenswertes,
        dem entweder die Schwäche seiner Natur nicht gewachsen
        ist, oder dem die Verschiedenheit derselben widerstrebt.
        So soll der, dessen Gemütsart für das Zarte empfänglich
        ist, nicht das Kräftige und Bestimmte allein bevorzugen,
        und so soll umgekehrt der, dessen Talent zwar
        kräftig aber ungebändigt ist, nicht durch Neigung für
        das Zarte seine Kraft vergeuden, ohne die beabsichtigte
        Eleganz erreichen zu können; denn nichts widerstreitet
        dem Geschmack in so hohem Grade, wie wenn ein weicher
        Stoff hart bearbeitet wird. Allerdings habe ich auch geglaubt,
        daß der Lehrer der Beredsamkeit, den ich im
        zweiten Buche[4]
        ausgerüstet hatte, den Schülern nicht
        allein offenbaren solle, wozu seiner Meinung nach ein
        jeder von Natur geeignet sei; vielmehr muß er auch das
        Gute, was er in ihnen findet, fördern und, soweit es
        möglich ist, das Fehlende hinzufügen und Verbesserungen
        und Änderungen mit ihnen vornehmen: dann ist er ein
        Lenker und Bildner fremder Gemüter. Schwerer ist es,
        die eigene Natur zu bilden. Aber auch jener Lehrer wird
        in den Punkten, wo ihm die Natur hindernd im Wege
        steht, sich nicht überflüssig bemühen, wie sehr ihm auch
        am Herzen liegt, daß das Richtige im vollsten Maße bei
        seinen Zuhörern vorhanden ist.
        

    
        
        Auch das ist ein Fehler, welcher häufig gemacht wird,
        daß wir in unseren Reden die Dichter und die Geschichtschreiber,
        in den Werken jener Künste Redner und Deklamatoren
        nachahmen zu müssen glauben; jedes Gebiet hat
        da seine eigenen Gesetze, seine eigenen Kunstcharakter.
        Die Komödie liebt nicht den Schritt auf dem erhabenen
        Kothurn, und umgekehrt schreitet die Tragödie nicht auf
        der Sandale einher. Gleichwohl hat die ganze Kunst
        der Rede etwas Gemeinsames; und dieses Gemeinsame
        müssen wir nachahmen. Häufig begegnet es auch denen,
        welche sich einer einzelnen Gattung zugeneigt haben, daß
        sie auch bei Behandlung von ruhigen und die Leidenschaft
        nicht erregenden Fällen die Schneidigkeit nicht ablegen,
        wenn ihnen diese bei irgend jemandem gefallen
        hat, oder daß sie in strengen und ernsten Rechtsfällen der
        Wichtigkeit des Gegenstandes nicht entsprechen, wenn
        ihnen das Zarte und Anmutige gefallen hatte. In der
        Tat ist aber nicht allein zwischen den einzelnen Rechtsfällen
        ein großer Unterschied, sondern auch zwischen den
        einzelnen Teilen einer Rede, und man muß bald milde,
        bald schneidig, bald erregt, bald ruhig, bald um zu belehren,
        bald um zu bewegen, sprechen, was alles durchaus
        ungleiche und verschiedene Anforderungen an den Redner
        stellt. Deshalb würde ich auch nicht dazu raten, sich einem
        einzigen, dem man in allen Stücken folgt, zu eigen zu
        geben. Der weitaus vollendetste Redner der Griechen ist
        Demosthenes, in mancher Beziehung verdienen jedoch an
        einzelnen Stellen andere den Vorzug, an den meisten er.
        Aber der, welcher hauptsächlich nachgeahmt zu werden
        verdient, verdient deshalb nicht allein nachgeahmt zu
        werden.
        

    
        
        Wie denn? Kann man nicht zufrieden sein, wenn man
        alles so sagt, wie es M. Tullius gesagt hat? Ich für
        meine Person würde es sein, wenn ich es in jedem Punkte
        erreichen könnte. Was würde es jedoch schaden, die Gewalt
        Cäsars, die Schneidigkeit des Cälius, die Sorgfalt
        des Pollio, das Urteil des Calvus an manchen Stellen
        hinzunehmen? Denn abgesehen davon, daß es ein Gebot
        der Klugheit ist, das, was bei einem jeden Redner
        das beste ist, zu seinem Eigentum zu machen, so muß man
        andererseits auch bedenken, daß bei der ungeheuren
        Schwierigkeit der Sache das Vorbild nur zum geringsten
        Teile diejenigen, welche ihr Augenmerk nur auf einen
        Schriftsteller lenken, dauernd begleitet. Da es also dem
        Menschen so gut wie versagt ist, das gewählte Vorbild
        vollständig wiederzugeben, müssen wir die Vorzüge einer
        größeren Anzahl vor Augen haben, damit von diesem das
        eine, von jenem das andere haften bleibt, und wir dann
        ein jedes am passenden Orte anbringen können.
        

    
        
        Die Nachahmung aber, um das hier nochmals zu
        wiederholen, bestehe nicht nur in einer Wiedergabe von
        Worten. Darauf ist vielmehr das Auge zu richten, wieviel
        edles Maß jene Männer in Darstellung von Ereignissen
        und Personen beobachtet haben, wie sie ihren
        Plan, ihre Disposition gestaltet haben, wie endlich alles,
        was nur auf unser Vergnügen abzuzielen scheint, Überwindung
        des Gegners bezweckt; es ist darauf zu achten,
        welcher Inhalt für den Eingang der Rede gewählt ist,
        auf welche Weise und mit wieviel Abwechslung die Erzählung
        geboten wird, mit welcher Kraft Beweis und
        Widerlegung durchgeführt ist, mit welchem Geschick Affekte
        jeder Art erregt werden, und zum Vorteil der Sache der
        Beifall des Volkes gewonnen wird, welcher dann am
        vollkommensten ist, wenn er willig folgt und nicht mit
        Mühe herbeigezogen wird. Erst, wenn wir dies völlig
        erkannt haben, ist unsere Nachahmung die richtige. Wer
        hierzu nun eigene Vorzüge hinzufügt, so daß er das
        Fehlende ergänzt, das Überflüssige abschneidet, der wird
        der vollendete Redner sein, welchen wir suchen; und ein
        solcher müßte gerade jetzt in vollkommener Gestalt auftreten,
        wo uns weit mehr Beispiele einer trefflichen Beredsamkeit
        vorliegen, wie denen zu Gebote standen, die
        bisher die größten Redner waren. Denn diese werden
        sich auch den Ruhm erwerben, daß sie ihre Vorgänger
        übertroffen, ihre Nachfolger aber belehrt haben.
        

    

    




    
    
        
            DRITTES KAPITEL

                 

                Art und Weise der schriftlichen Übungen
                
            

        

        
            
        Das sind nun die Hilfsmittel, welche uns von außen
        geboten werden; unter denen aber, welche wir uns selbst
        verschaffen müssen, ist das mühevollste, aber auch das
        wirksamste der Griffel
        [1].
        Ihn nennt nicht mit Unrecht M.
        Tullius[2]
        den besten Bildner und Lehrmeister der
        Rede, ein Ausspruch, welchem er dadurch besonderen Nachdruck
        verleiht, daß er ihn dem Lucius
        Crassus[3] in seinem
        Buche „Über den Redner” in den Mund legt, und so
        sein eigenes Urteil mit dem Ansehen dieses Redners verbindet.
        Man muß demnach so eifrig und soviel wie möglich
        schreiben. Denn wie der tief aufgegrabene Boden für
        Erzeugung und Ernährung der Saat geeigneter wird, so
        wird ein Wachstum, welches nicht nur auf oberflächlicher
        Bemühung beruht, die Früchte der Studien zu reicherer
        Entfaltung und zu festerem Bestehen bringen. Ohne daß
        wir hiervon fest überzeugt sind, wird jene für den Augenblick
        erworbene Beredsamkeit nur eine nutzlose Geschwätzigkeit
        verleihen und Worte, welche die Lippen
        sprechen.
        

    
        
        Hier sind die Wurzeln, hier die Grundlagen, hier die
        Schätze, welche gleichsam in geheimer
        Schatzkammer[4] verborgen
        sind, um daraus hervorgeholt zu werden, wenn es
        bei plötzlich eintretendem Bedürfnis die Verhältnisse
        fordern. Kräfte sollen wir uns hauptsächlich erwerben,
        welche für einen mühevollen Kampf ausreichen und durch
        den Gebrauch nicht erschöpft werden. Denn die Natur
        selbst wollte nicht, daß irgend etwas Großes schnell zustande
        komme, und stellte gerade dem schönsten Gelingen
        schweres Mühen
        voran[5],
        wie sie auch für die natürliche
        Geburt das Gesetz gab, daß die größeren Tiere länger
        in dem Mutterleib verbleiben sollen.
        

    
        
        Da die vorliegende Frage aber eine zweifache ist, wie
        man nämlich und was man schreiben muß, so will ich
        auch bei der Behandlung diese Reihenfolge innehalten.
        Anfangs geschehe das Schreiben langsam, aber natürlich
        nicht träge; man suche den besten Ausdruck und begnüge
        sich nicht mit dem ersten Einfall; glaubt man etwas gefunden
        zu haben, so prüfe man es; hat man es geprüft,
        so disponiere man; denn Inhalt und Worte bedürfen der
        Auswahl, und alles ist einzeln auf seinen Wert hin zu
        untersuchen. Dann erst richte man sein Auge auf die
        Wortstellung und suche auf alle Weise Wohlklang zu
        erzielen; nicht aber erhalte jedes Wort die Stellung,
        welche der Zufall anbietet. Um dies mit aller Sorgfalt
        auszuführen, müssen wir häufiger das zuletzt Geschriebene
        wieder durchlesen. Denn abgesehen davon, daß wir so
        das Folgende besser mit dem Vorhergehenden verbinden,
        gewinnt auch die Wärme des Gedankens, welche durch
        langes Schreiben abgekühlt ist, von neuem an Kräften
        und nimmt gleichsam einen Anlauf, als ob die Strecke
        frisch zurückgelegt würde; wie wir es bei einem Wettspringen
        wohl sehen, daß die Beteiligten weiter ausholen
        und bis zu dem Hindernis, um welches es sich im
        Wettstreit handelt, eine Strecke Anlauf nehmen, und wie
        wir beim Werfen den Arm nach rückwärts führen und
        im Begriff, Wurfgeschosse zu schleudern, die Bogensehne
        rückwärts spannen. Immerhin soll man die Segel dem
        Winde überlassen, solange er weht, vorausgesetzt, daß
        nur dieses Sichgehenlassen nicht zur Täuschung verführt:
        denn alles gefällt uns, während es geschrieben wird,
        sonst würden wir es nicht schreiben. Wir wollen aber
        dann uns zu einer Prüfung zurückwenden und das mit
        bedenkenerregender Leichtigkeit Geschriebene von neuem
        behandeln. So soll Sallust geschrieben haben; und in der
        Tat verrät auch sein Werk selbst die Arbeit. Daß auch
        Vergil nur sehr wenige Verse an einem Tage verfaßt
        habe, bezeugt uns Varius. Nun ist die Lage eines Redners
        allerdings eine andere. Daher empfehle ich diese
        Langsamkeit und Sorgfalt für den Anfang. Denn zunächst
        muß man das erreichen und festhalten, daß man so gut
        wie möglich schreibt; Schnelligkeit wird schon die Übung
        verleihen. Allmählich werden die Gedanken sich leichter
        einstellen, die entsprechenden Ausdrücke werden sich finden,
        die Verteilung des Stoffes wird sich anschließen, kurz,
        alles wird wie bei einer wohlorganisierten Dienerschaft
        am angewiesenen Platze tätig sein. Alles in allem gilt
        dies: Durch Schnellschreiben erreichen wir nicht, daß wir
        gut schreiben, wohl aber durch Gutschreiben, daß wir
        schnell schreiben lernen. Aber gerade dann, wenn wir jene
        Fähigkeit erlangt haben, müssen wir dagegen arbeiten
        und gleichsam die durchgehenden Pferde mit Zügeln festhalten,
        was uns nicht sowohl aufhalten, als uns neuen
        Antrieb verleihen wird. Ich glaube nämlich nicht, daß
        man die, welche im Schreiben eine gewisse Übung erlangt
        haben, zu der unglückseligen Strafe, sich mit beständiger
        Selbstkritik zu quälen, zwingen soll. Denn wie
        sollten die ihren Berufsgeschäften als Sachwalter nachkommen,
        die über dem Studium einzelner Teile eines Prozesses
        alt werden? Es gibt aber Leute, denen nichts genügt,
        die alles ändern und alles anders ausdrücken
        wollen, wie es ihnen der Augenblick eingibt, solche Zweifler
        und Selbstquäler, welche es für Fleiß halten, wenn
        sie sich das Schreiben möglichst schwer machen. Ich kann
        nicht einmal sagen, welche wohl den größten Fehler begehen,
        ob die, denen alles von ihrer Hand Herrührende
        gefällt, oder diejenigen, welchen nichts davon gefällt.
        Denn es passiert auch talentvollen Jünglingen häufig,
        daß sie in Bemühung völlig aufgehen und in beständigem
        Stillschweigen verharren nur aus dem allzu heftigen
        Wunsch, gut zu reden. Ich erinnere mich recht wohl,
        daß mir in bezug hierauf Julius Secundus, mein Altersgenosse
        und, wie bekannt, mein lieber Freund, ein Mann
        von außerordentlicher Beredsamkeit, aber von sehr großer
        Bedenklichkeit, eine Bemerkung seines Oheims erzählt
        hat. Dieser war nämlich Julius
        Florus[6],
        der hervorragendste Redner in Gallien
        [7] – denn dort befaßte
        er sich erst mit Beredsamkeit – und auch sonst wie
        wenige beredt und eines solchen Verwandten würdig. Als
        dieser den Secundus, welcher zu jener Zeit noch die Rednerschule
        besuchte, traurig sah, fragte er nach der Ursache
        seines kummervollen Gesichtes. Da gestand ihm der
        Jüngling, es sei schon der dritte Tag, daß er trotz aller
        Anstrengung keinen Anfang für ein ihm zur schriftlichen
        Ausarbeitung gestelltes Thema finden könne, was ihm
        nicht nur für den Augenblick Kummer bereite, sondern
        auch für alle Zukunft verzweifeln lasse. Da antwortete
        ihm Florus lächelnd: „Hast du denn vor, besser zu reden,
        wie du kannst?” So ist es in der Tat: wir müssen uns
        Mühe geben, so gut wie möglich zu reden, jedoch entsprechend
        unseren Fähigkeiten; denn zum Vorwärtskommen
        hilft uns der Eifer, nicht der Unmut. Die Fähigkeit
        aber, auch eine größere Arbeit mit einer gewissen
        Schnelligkeit schreiben zu können, wird uns nicht allein
        die Übung verleihen, welche zweifelsohne viel dazu beiträgt,
        sondern auch das vernünftige Nachdenken. Wenn
        wir nicht auf dem Rücken liegend die Decke ansehen,
        einen Gedanken hinmurmeln und abwarten, was uns
        einfalle, sondern wenn wir uns klarmachen, was der
        Gegenstand erfordert, was der Person entspricht, welcher
        Art die Zeitumstände und die Gemütsart des Richters ist,
        und so auf menschenwürdige Weise ans Schreiben gehen,
        dann gibt uns die Natur selbst Anfang und Fortführung
        des Themas an die Hand. Denn das meiste ist greifbar
        und springt in die Augen, wenn wir sie nicht schließen;
        deshalb suchen auch die Ungebildeten und Bauern nicht
        lange nach einem Anfang, und wir müssen uns um so mehr
        schämen, wenn die Bildung uns Schwierigkeit bereitet.
        Wir dürfen daher nicht immer das Entlegenste für das
        Vortrefflichste halten und dann verstummen, wenn sich
        uns nicht etwas bietet, nachdem wir erst haben suchen
        müssen. In den entgegengesetzten Fehler verfallen diejenigen,
        welche das Thema zunächst mit eilendem Griffel
        durchlaufen und der Begeisterung und dem Schwung des
        Augenblickes folgend aus dem Stegreif niederschreiben;
        dafür haben sie den Namen silva
        (Wald, hier „ungeordnete
        Masse, unverarbeiteter Stoff”) erfunden; sie gehen
        dann wieder durch und verbessern, was sie nur so hingeworfen
        haben, aber Worte und Rhythmus lassen sich
        verbessern, in dem hastig zusammengeschriebenen Inhalt
        bleibt die alte Oberflächlichkeit. Es wird also richtiger
        sein, von vornherein Sorgfalt anzuwenden und den Gegenstand
        gleich so zu behandeln, daß unser rednerisches Kunstwerk
        nur noch ziseliert, nicht aber völlig neu gearbeitet
        werden muß. Bisweilen jedoch sollen wir uns den Affekten
        überlassen, in welchen der Schwung mehr wie die
        Sorgfalt wirksam wird.
        

    
        
        Daraus, daß ich diese Nachlässigkeit beim Schreiben
        verurteile, wird zur Genüge klar, wie ich über die bekannte
        Liebhaberei des Diktierens denke. Denn bei dem
        noch so schnellen Schreiben bewirkt die Hand, welche der
        Schnelligkeit des Gedankens nicht folgen kann, eine gewisse
        Verzögerung; der hingegen, dem wir diktieren,
        drängt uns, und wir schämen uns wohl auch zu zögern
        oder stehenzubleiben oder zu ändern, indem wir gleichsam
        den Mitwisser unserer Schwäche fürchten. So kommt
        es, daß uns nicht nur Undurchgearbeitetes und Zufälliges,
        sondern indem wir nur den Zusammenhang mehren
        wollen, zuweilen auch Unpassendes entschlüpft, was weder
        beim Schreiben noch beim Freisprechen passiert.
        

    
        
        Wenn aber der Schreiber langsam im Schreiben oder
        unsicher im Lesen, kurz, ein Stümper ist, wird der Lauf
        gehemmt, und das bereits im Innern bestehende Bild
        geht durch die Verzögerung bisweilen auch bei einem
        heftigen Auftritt verloren. Dann wird auch, da wir nicht
        allein sind, das lächerlich, was eine stärkere Gemütsbewegung
        zu begleiten pflegt und was wiederum zur
        Erregung unseres Inneren beiträgt, wie die Hände stark
        bewegen, die Mienen lebhaft spielen lassen, Schenkel und
        Seite schlagen, was Persius[8]
        meint, wenn er von gewissen
        Rednern behauptet: „Und er schlägt nicht auf die
        Brüstung und beißt sich die Nägel nicht ab.” Kurz, um
        mit einem Wort zu sagen, was für den Redner das förderlichste
        ist: es ist die Einsamkeit, welche im Diktieren aufgegeben
        wird, obwohl doch niemand bezweifelt, daß ein
        menschenleerer Ort und die tiefste Stille für den Schriftsteller
        am geeignetsten sei. Man darf jedoch nicht gleich
        auf die hören, welche glauben, daß am geeignetsten hierzu
        Haine und Wälder seien, weil da ein freier Himmel und
        eine schöne Gegend den Geist für das Erhabene empfänglich
        und schöpferisch mache. Mir scheint ein derartiger
        Aufenthalt auf jeden Fall mehr genußreich, als zum Studium
        anregend zu sein. Denn das, was an sich selbst
        der Ergötzung dient, muß uns notwendig von der eifrigen
        Beschäftigung mit der Arbeit ablenken, welche wir uns
        vorgenommen haben. Denn man kann nicht mit gutem
        Gewissen seine Aufmerksamkeit auf viele Dinge zugleich
        richten, jeder Blick aber auf einen andern Gegenstand
        läßt uns die vorgenommene Arbeit aus dem Auge verlieren.
        Die Schönheit des Waldes, ein vorüberfließender
        Fluß, das Rauschen der Baumwipfel, der Gesang der
        Vögel, der freie Blick in die Weite beansprucht unsere
        Aufmerksamkeit in dem Grade, daß ein solcher Genuß
        mehr zu einem Sichgehenlassen als zu angestrengter Gedankenarbeit
        einladet. Besser machte es
        Demosthenes[9],
        der sich an einem Orte verbarg, wo man keinen Laut
        hören konnte und keine Aussicht genoß, damit die Augen
        den arbeitenden Geist nicht ablenkten. Wenn wir bei
        Nacht arbeiten, so richten wir es am besten so ein, daß
        die Stille der Nacht, das verschlossene Zimmer und nur ein
        einziges Licht uns gleichsam birgt und so vor Störung
        sichert. Aber wie zu jeder gelehrten Beschäftigung, so
        braucht man hauptsächlich zu einer solchen eine gute Gesundheit
        und eine mäßige Lebensweise, welche eine solche
        hauptsächlich verleiht, da wir die von der Natur selbst
        zur Ruhe und Erholung bestimmte Zeit zur eifrigsten
        Arbeit benutzen. Wer jedoch nur so viel Zeit der Nacht
        verwendet, wie er sich vom Schlafe absparen kann, wird
        nicht fehlgehen. Denn ein fleißiges Arbeiten wird die
        Ermüdung schon von selbst verhindern, und die Tageszeit
        genügt vollauf, falls wir sie hierfür frei behalten,
        zu einer Beschäftigung bei Nacht zwingt die Not. Immerhin
        ist aber das Arbeiten bei Licht, falls wir es mit
        frischen Kräften und nach vorhergegangener Erholung beginnen,
        am freisten von Störung.
        

    
        
        Aber Stille und Abgeschiedenheit und ein ganz sorgenfreies
        Herz sind zwar sehr wünschenswert, können aber
        nicht immer uns zuteil werden; deshalb soll man nicht
        gleich, wenn etwas störend dazwischenkommt, das Buch
        wegwerfen und den verlorenen Tag beklagen, sondern
        der Störung entgegentreten und durch Gewöhnung so
        weit kommen, daß die Stärke des Willens alle Hindernisse
        überwindet; wenn dieser mit aller Anstrengung auf die
        Arbeit gerichtet ist, wird von dem, was Auge und Ohr
        berührt, nichts bis zum Geist dringen. Oder fügt es
        der Zufall nicht häufig so, daß wir in Gedanken versunken
        uns Begegnende nicht sehen und vom Wege abirren?
        Man muß gegen die Ursachen zur Trägheit nicht
        nachgiebig sein. Denn wenn wir glauben, nur nach genossener
        Erholung, nur heiteren Gemütes, nur frei von
        jeder andern Sorge geistig tätig sein zu können, werden
        wir stets einen Grund haben, nachsichtig mit uns zu sein.
        Deshalb soll in der wogenden Menge, auf der Reise, beim
        Gastmahl der denkende Geist sich selbst eine Einsamkeit
        schaffen.
        

    
        
        Was soll auch sonst werden, wenn wir einmal mitten
        auf dem Markt, umgeben von so vielen Richtern unter
        Wortwechsel und Geschrei, sofort eine zusammenhängende
        Rede halten sollen, wenn wir die paar Worte, welche wir
        auf dem Wachs aufzeichnen wollen, nur in der Einsamkeit
        wiederfinden können? Daher ersann Demosthenes,
        obwohl ein großer Verehrer der Einsamkeit, seine Reden
        am Ufer, wo die Wogen mit heftigem Gebrause brandeten,
        und gewöhnte sich so, dem Stimmengewirr einer Volksversammlung
        furchtlos gegenüberzutreten.
        

    
        
        Auch etwas weniger Wichtiges – obwohl bei den
        Studien nichts geringfügig ist – will ich nicht übergehen,
        nämlich daß man am besten auf Wachs schreibt, wo man
        das Geschriebene leicht wieder ausstreichen kann, falls
        nicht schwache Augen die Benutzung von Pergament fordern,
        das zwar größere Deutlichkeit bietet, jedoch durch
        das häufige Hinundherbewegen der Hand zum Eintauchen
        des Schreibrohres ermüdet und den Zug der Gedanken
        hemmt. In beiden Fällen jedoch lasse man auf der entgegengesetzten
        Seite einen Raum frei, auf welchem für
        Zusätze freier Platz ist. Denn manchmal verleitet der zu
        enge Raum zur Faulheit im Verbessern und läßt das neu
        dazwischen Geschriebene mit dem alten zusammenfließen.
        Dann möchte ich, daß die Wachstafeln nicht übermäßig
        breit wären, da ich es selbst erlebt habe, wie ein junger
        Mann, welcher sonst eifrig war, übermäßig lange Reden
        hielt, weil er sie nach der Anzahl der Linien maß; und wie
        dieser Fehler, dem sich durch fortgesetzte Ermahnung nicht
        abhelfen ließ, durch eine Änderung der Schreibtafeln beseitigt
        wurde. Es muß auch ein Platz frei bleiben, auf
        welchem von den Schreibenden das kurz aufgezeichnet
        wird, was ihnen außerhalb des engeren Zusammenhanges,
        d. h. aus Teilen der Rede, mit deren Ausarbeitung sie
        augenblicklich nicht beschäftigt sind, einfällt. Denn häufig
        kommen uns sehr gute Gedanken in den Sinn, die wir
        weder einreihen noch aufsparen dürfen, weil sei dann entweder
        vergessen werden oder die mit ihnen Beschäftigten
        in dem weiteren Gedankengang stören, und die deshalb
        am besten niedergeschrieben werden.
        

    

    




    
    
        
            VIERTES KAPITEL

             

            Von der Nachbesserung
            

        

  
        
        Ich gehe zu der Nachbesserung über, dem bei weitem
        nützlichsten Teil des Studiums; hat man doch nicht ohne
        Grund behauptet, der Griffel sei in nicht geringerem
        Grade tätig, wenn er Geschriebenes wieder vernichtet.
        Zu dieser Tätigkeit gehört aber Hinzufügen, Hinwegnehmen
        und Ändern. Nun ist ein Urteilen leichter und
        einfacher, wenn es sich darum handelt, zu ergänzen oder
        wegzulassen; das Schwülstige aber zu vereinfachen, das
        Matte zu beleben, das Üppige zu beschränken, das Ungeordnete
        zu ordnen, das Unzusammenhängende dem Zusammenhang
        einzureihen, das zu stark Hervorgehobene
        zurückzudrängen: dies alles erfordert doppelte Mühe;
        denn auf der einen Seite muß man das, dem man bereits
        seinen Beifall geschenkt hatte, verurteilen, und auf der
        andern Seite das, was einem fern gelegen hatte, neu
        hinzu erfinden. Es unterliegt nun keinem Zweifel, daß es
        sich empfiehlt, erst dann zu dem Geschriebenen wie zu
        einer neuen oder fremden Arbeit zurückzukehren, wenn
        man es eine Zeitlang beiseitegelegt hat, damit uns das
        von uns Verfaßte nicht wie kleine Kinder sich einschmeicheln
        und gefallen. Aber auch dies kann zumal dem Redner
        nicht immer zuteil werden, da er häufig für das Bedürfnis
        des Augenblicks schreiben muß, man muß auch
        im Verbessern ein Ende finden können. Es gibt nämlich
        Leute, welche zu dem Geschriebenen jedesmal in der Voraussetzung,
        es sei fehlerhaft, zurückkehren, und die jede
        beliebige Änderung vorziehen, als ob das zuerst Geschriebene
        nicht das Recht habe, das Bessere zu sein; diese sind
        den Ärzten vergleichbar, welche auch am gesunden Fleisch
        schneiden. Die Folge davon ist, daß überall Narben sind,
        daß es an eigentlichem Gehalt fehlt, und daß Verbesserungen
        zu Verschlechterungen werden. Man gelange also
        endlich zu einer Freude an dem Geschaffenen oder doch
        zur Zufriedenheit mit demselben, damit die Feile glätte,
        aber nicht zerreibe. Auch in dem Zeitaufwand muß man
        Maß halten; denn wenn es heißt,
        Cinna[1] habe die
        Smyrna in einem Zeitraum von neun Jahren geschrieben,
        Isokrates aber an dem Panegyricus mindestens zehn
        Jahre gearbeitet, so geht das den Redner nichts an, da
        sein Beistand wertlos ist, wenn er so langsam erfolgt.
        

    

    




    
    
        
            FÜNFTES KAPITEL

             

            Über den Gegenstand der schriftlichen Übungen
            

        
  
      
        
        Zunächst müssen wir uns darüber verbreiten, was
        hauptsächlich diejenigen, welche sich Fertigkeit erwerben
        wollen, schreiben müssen. Nun gehört eine Auseinandersetzung
        über die Stoffe, welche an erster, zweiter oder
        darauffolgender Stelle zu behandeln sind, nicht hierher
        (denn das ist schon im ersten Buch, wo wir einen Studienplan
        für die Knaben, und im zweiten Buch, wo wir einen
        solchen für die älteren Schüler entworfen haben, geschehen),
        sondern es ist die auf unser gegenwärtiges Thema
        bezügliche Frage zu beantworten, wodurch Fülle und
        Leichtigkeit hauptsächlich erreicht werden.
        

    
        
        Griechisch in das Lateinische zu übersetzen, hielten
        unsere Redner der alten Schule für das beste. Dies behauptet
        Crassus in Ciceros Schrift „Über den Redner”
        häufig getan zu haben[1];
        dies schreibt Cicero seinerseits
        oft vor[2],
        ja er gab sogar die Bücher Platos und Xenophons
        [3],
        welche er dementsprechend übersetzt hatte, heraus;
        dies fand auch den Beifall des Messalla, und viele
        seiner Reden sind auf diese Weise entstanden, so daß er
        mit der äußerst schmucklosen und für Römer sehr schwierigen
        Rede des Hyperides für
        Phryne[4] in die Schranken
        treten konnte. Die Berechtigung einer solchen Übung liegt
        auch auf der Hand. Denn an Fülle des Inhalts sind die
        griechischen Schriftsteller sehr reich und sie zeigen in der
        Beredsamkeit die größte Kunst; bei der Übertragung dieser
        kann nun der Übersetzer so verfahren, daß er stets
        den treffendsten Ausdruck wählt; denn wir gebrauchen
        ausschließlich die Worte der eigenen Sprache. Viele von
        den Redewendungen, welche zum Schmuck dienen, in abweichender
        Weise zu bilden, ist schon deshalb notwendig,
        weil die römische und die griechische Ausdrucksweise meist
        voneinander verschieden sind.
        

    
        
        Aber auch die Übertragung aus dem Lateinischen dürfte
        wohl gleichfalls sehr förderlich sein. Was die Gedichte
        anbetrifft, wird dagegen niemand Widerspruch erheben,
        ist es doch eine Art der Übung, welche Sulpicius ausschließlich
        betrieben haben soll. Denn der erhabene Geist
        der Dichtung kann der Rede einen höheren Schwung
        geben, und die Ausdrücke, welche der poetischen Freiheit
        entsprechend kühner sind, haben nicht in gleicher Weise
        das Treffende des Ausdrucks zur Voraussetzung. Dagegen
        ist es uns erlaubt, den Gedanken selbst rednerische Kraft
        zu verleihen, Fehlendes zu ergänzen, Breites zu kürzen.
        Auch möchte ich die Forderung aussprechen, daß eine Umschreibung
        nicht erklärende Erweiterung sei, sondern ein
        Wettkampf und Streit bei Darlegung des gleichen Gedankens.
        Deshalb weiche ich auch von denen ab, welche
        die Übertragung lateinischer Reden mißbilligen, weil jede
        Veränderung notwendig eine Verschlechterung im Gefolge
        haben müsse, falls wir die besten Reden hierzu verwendeten.
        Denn wir haben gar nicht immer Grund, daran zu
        verzweifeln, dies oder jenes besser auszudrücken, als es
        bereits geschehen ist; auch ist die römische Beredsamkeit
        nicht so nüchtern und arm, daß man über
        einen Gegenstand
        nur auf eine Weise
        gut reden kann. Oder kann
        etwa der Schauspieler durch seine Bewegungen bei den
        gleichen Worten Abwechslung schaffen, während die Rede
        zurückstehen muß, indem ein Gegenstand rednerisch so
        behandelt werden kann, daß über den gleichen Stoff jedes
        weitere Wort überflüssig wäre? Aber gesetzt auch, daß
        das von uns Gefundene weder besser noch gleichwertig sei,
        so kann es doch dem Vorbild sehr nahe kommen. Oder
        kommt es etwa nicht vor, daß wir selbst über denselben
        Gegenstand zweimal und häufiger reden und manchmal
        in zusammenhängender Auseinandersetzung? Sollten wir
        etwa nur mit uns selbst in Wettstreit treten können, mit
        anderen hingegen nicht? Denn vorausgesetzt, daß nur auf
        eine Art ein Gegenstand
        rednerisch gut behandelt werden
        könnte, müßten wir zu der Meinung kommen, daß
        uns von unseren Vorgängern ein weiteres Vorgehen abgeschnitten
        sei: in der Tat aber sind die Möglichkeiten ungezählte,
        und gar viele Wege führen zu demselben Ziele.
        Ihren eigenen Reiz hat die Kürze, ihren eigenen wiederum
        die Fülle, nach anderen Gesetzen muß das Übersetzte, nach
        anderen das Ursprüngliche beurteilt werden, das eine läßt
        sich in schlichter, einfacher Redeweise, das andere in künstlich
        figürlicher Rede besser ausdrücken. Kurz, das eigentlich
        Bildende bei dieser Übung ist die ihr innewohnende
        Schwierigkeit. Dazu kommt noch das gewichtige Moment,
        daß die besten Schriftsteller auf diese Weise mit großer
        Sorgfalt studiert werden. Denn wir durcheilen ihre Schriften
        nicht in sorgloser Lektüre, sondern wir behandeln
        alles einzelne und dringen notwendigerweise in die Tiefe
        ein und lernen ihre Vorzüge dadurch schätzen, daß wir sie
        nicht nachahmen können.
        

    
        
        Aber nicht allein Fremdes zu übertragen, sondern auch
        unser Eigenes auf verschiedene Arten zu behandeln, wird
        von Nutzen sein, in der Weise, meine ich, daß wir einzelne
        Gedanken auswählen und diesen so häufig wie möglich
        eine andere Wendung geben, sowie dasselbe Wachs immer
        wieder in andere Formen gegossen zu werden pflegt. Am
        meisten Fertigkeit, glaube ich, aber werden wir uns gerade
        bei Behandlung der einfachsten Gegenstände erwerben.
        Denn der Mangel an Können bleibt gar leicht
        verborgen, wenn man es mit einer vielgestaltigen Menge
        von Personen, Streitfällen, Ort– und Zeitverhältnissen,
        Warten und Taten zu tun hat, da sich dann von allen
        Seiten eine Fülle von Stoff darbietet, aus welcher man
        etwas auswählen kann. Erst das ist ein Prüfstein eines
        tüchtigen Könnens, wenn man das, was von Natur knapp
        ist, ausführlich zu behandeln versteht, wenn man das Unbedeutende
        steigert, dem Ähnlichen Abwechslung, dem Gewöhnlichen
        Reiz verleiht und über eine kleine Anzahl
        von Gegenständen ausführlich geistreich redet.
        

    
        
        Hierzu werden am besten beitragen die Untersuchungen
        über zweifelhafte Fragen, welche, wie wir
        bemerkten[5],
        „Thesen” genannt werden; pflegte sich doch Cicero mit
        diesen zu üben, als er schon einen hohen Rang im Staate
        einnahm[6].
        Dieser Übung ist die Widerlegung und das
        Beweisen einzelner Sätze verwandt. Denn da ein solcher
        Satz entweder ein Urteil oder eine Vorschrift enthält, so
        kann auf der einen Seite die Sache selbst, auf der andern
        Seite das Urteil über dieselbe untersucht werden. Dazu
        kommen die sogenannten Gemeinplätze, welche bekanntlich
        auch von Rednern[7]
        bearbeitet worden sind. Denn
        wer diese nur, indem er bei der Stange bleibt, ohne auf
        Abwege zu geraten, erschöpfend behandelt hat, der wird
        gewiß in dem, was mehrfache Abschweifungen zuläßt, um
        so reicher und für alle Fälle gerüstet sein. Laufen doch
        alle auf allgemeine Fragen hinaus. Denn es ist wohl
        kein Unterschied, ob wir sagen: der Volkstribun Cornelius
        [8]
        soll in Anklagezustand versetzt werden, weil er
        einen Antrag verlesen hat, oder ob wir fragen: wird die
        Amtsgewalt verletzt, wenn ein Beamter seinen Antrag
        dem Volke selbst vorliest, ob wir vor Gericht die Streitfrage
        aufstellen, ob Milo[9]
        den Clodius mit Recht getötet
        habe, oder ob wir sie formulieren: darf man einen
        Feind und staatsgefährlichen Bürger töten für den Fall,
        daß er sich in ebendem Augenblick nicht feindlich zeigt?
        Ferner: Hat Cato die Marcia dem
        Hortensius[10] unbeschadet
        seiner Ehre übergeben? oder: Ziemt so etwas
        einem rechtschaffenen Manne? Über eine Person wird
        das Urteil gesprochen, um den Wert einer Handlung wird
        der Streit geführt. Was aber die Deklamationen, wie sie
        in den Rhetorenschulen geübt werden, betrifft, so sind
        diese, falls sie nur der Wirklichkeit entsprechend und richtigen
        Reden verwandt sind, nicht allein, solange das Fortschreiten
        noch ein langsames ist, von großem Nutzen, da
        sie das Erfinden und Disponieren in gleicher Weise üben,
        sondern auch, wenn es schon zu einem gewissen Abschluß
        gelangt ist, und der junge Redner schon Lorbeeren auf
        dem Forum geerntet hat. Denn die Beredsamkeit erhält
        Befruchtung und Glanz gleichsam durch eine angenehmere
        Speise und erholt sich, nachdem sie in dem beständigen harten
        Kampf der Prozesse müde geworden war. Deshalb
        muß man in manchen zur Übung geschriebenen Aufsätzen
        die Breite der Geschichtschreibung anwenden und sich an
        der Ungezwungenheit der Dialoge mit Vergnügen üben;
        selbst mit Dichtern sich spielend zu beschäftigen wird nicht
        ohne Wert sein, sowie die Athleten sich an Muße und
        ausgesuchterer Kost erfreuen, nachdem sie auf einige Zeit
        dem Zwang in Speise und regelmäßiger Übung entsagt
        haben. Deshalb scheint mir auch Cicero der Beredsamkeit
        so große Förderung gebracht zu haben, weil er sich
        auch zu diesen nicht abseits gelegenen Studien gewendet
        hat. Denn wenn uns die Prozesse allein Stoff liefern,
        dann wird notwendig der Glanz schwinden, die feineren
        Organe werden an Geschmeidigkeit verlieren, und die
        Schärfe des Geistes wird im täglichen Kampfe stumpf
        werden.
        

    
        
        Wie aber den im Gerichtskampf geübten und gleichsam
        im militärischen Dienstverhältnis befindlichen Rednern
        diese süße Speise Erfrischung und Stärkung bietet,
        so dürfen die Jünglinge nicht zu lange bei diesem bloßen
        Abbilde wahrer Verhältnisse verweilen und sich nicht an
        inhaltslose Fiktion gewöhnen, damit sie nicht aus jenem
        Wirken in der Dämmerung des geschlossenen Raumes,
        mit welchem sie durch langjährige Gewöhnung vertraut
        geworden sind, wie von dem Glanze der Sonne aufgeschreckt
        werden, sobald sie es mit einem wirklichen Prozesse
        zu tun haben. So ging es, wie man sagt, selbst
        einem Porcius Latro[11],
        welcher ein berühmter Lehrer der
        Beredsamkeit war. Als er, der sich einen großen Ruf
        durch seine Lehrtätigkeit erworben hatte, eine Rede auf
        dem Forum zu halten hatte, sah er sich zu der dringenden
        Bitte gezwungen, man möge die Sitzung in das Gerichtslokal
        verlegen. So ungewohnt war ihm der freie Himmel,
        daß man hätte glauben können, alle seine Beredsamkeit
        sei von Wand und Decke abhängig.
        

    
        
        Deshalb möge ein Jüngling, welcher Stoff und Form
        in der rechten Weise zu gestalten von seinen Lehrern mit
        Fleiß gelernt hat (was keine grenzenlose Aufgabe ist,
        wenn die Lehrer ihre Sache verstehen und guten Willen
        haben), und der auch einige Übung erlangt hat, sich, wie
        es auch bei unseren Vorfahren geschah, einen Redner zur
        Nachfolge und Nacheiferung erwählen; bei Gerichtsverhandlungen
        sei er so häufig wie möglich anwesend und
        ein fleißiger Zuschauer bei dem Gerichtsverfahren, bei
        welchem er später selbst eine Rolle spielen wird. Dann
        soll er entweder die gleichen Verteidigungsreden, welchen
        er beigewohnt hat, schriftlich ausarbeiten, oder auch
        andere, aber solche, welche der Wirklichkeit entnommen
        sind, und er soll sich jetzt mit scharfen Waffen üben, wie
        wir es bei Gladiatorenspielen sehen, nach dem Beispiel
        des Brutus, welcher für Milo schrieb. Das ist besser, als
        Entgegnung auf die Reden der Alten schreiben, wie es
        Cestius[12]
        mit der Rede Ciceros für Cestius tat, obwohl
        er aus der Verteidigungsrede die Sache der andern Partei
        nicht hinreichend kennen konnte.
        

    
        
        Noch schneller aber wird der Jüngling zum Ziele gelangen,
        wenn ihn sein Lehrer nötigt, bei seinen Deklamationen
        so sehr wie möglich der Wahrheit treu zu bleiben
        und die Stoffe vollständig zu bearbeiten, während er
        sich bisher die leichtesten und dankbarsten aussuchte. Freilich
        steht dem in zweiter Linie namhaft gemachten Punkt
        die allzu große Menge der Schüler und der Brauch, die
        Klassen an bestimmten Tagen deklamieren zu lassen, hindernd
        im Wege, einigermaßen auch die Urteilslosigkeit der
        Väter, welche die Deklamationen zählen und nicht nach
        ihrem Werte beurteilen. Aber ein vernünftiger Lehrer
        (wie ich im ersten Buche ausgeführt habe)
        [13] wird sich
        nicht mit einer größeren Anzahl von Schülern, als er vertragen
        kann, belasten; er wird zu große Weitschweifigkeit
        beschneiden, so daß er nur alles das, was die Streitfrage
        betrifft, vorbringen läßt, nicht wie es in der Methode
        einiger liegt, auch das, was in irgendwelchem Zusammenhang
        mit dem Stoff steht; auch wird er die Zeit,
        in welcher die aufgegebenen Vorträge gehalten werden
        müssen, lieber um mehrere Tage ausdehnen oder die
        Stoffe zu teilen erlauben. Das fleißig Ausgearbeitete
        wird von höherem Nutzen sein als eine größere Anzahl
        von nur begonnenen Versuchen, welche der Schüler gleichsam
        nur gekostet hat. In diesem Fall nämlich pflegt es
        so zu gehen, daß das einzelne nicht den rechten Platz erhält,
        und daß die Eingänge der Reden nicht innerhalb
        der gehörigen Grenzen bleiben, indem die Jünglinge
        blühende Redewendungen überall zusammensuchen und
        auf diesen Teil zusammenhäufen. Daher kommt es, daß
        sie in der Besorgnis, für den Vortrag der späteren Partien
        keine Zeit zu haben, die vorhergehenden durch Redeschmuck
        aller Art unklar gestalten.
        

    

    




    
    
        
            SECHSTES KAPITEL

             

            Sammlung des Gedankenstoffes  
            

        

        
        
        Der Ausarbeitung größerer schriftlicher Arbeiten am
        nächsten verwandt ist die Anfertigung von Entwürfen im
        Kopf, welche ebenfalls von jener Übung ihre Kräfte empfängt
        und zwischen dem mühevollen Verfassen von Aufsätzen
        und dem Glückswurf der Improvisation in der
        Mitte steht und vielleicht am häufigsten zur Anwendung
        kommt. Denn längere Aufsätze anzufertigen, dazu sind
        wir nicht überall und nicht immer imstande, für Anfertigung
        von nicht aufgeschriebenen Entwürfen ist Zeit
        und Ort meist reichlich vorhanden. Ein solcher Entwurf
        umfaßt in wenigen Stunden selbst große Prozesse; er
        wird, sogar in der Dunkelheit der Nacht, wenn der Schlaf
        unterbrochen ist, gefördert; für ihn findet sich mitten in
        der Tätigkeit etwas freie Zeit, und für ihn läßt man
        keinen Augenblick unbenutzt. Auch gibt er nicht nur, wie
        es wohl genug wäre, eine Anordnung des Stoffes, sondern
        er verbindet auch die Worte und webt die ganze
        Rede so zusammen, daß ihm zur vollen Fertigstellung nur
        die schreibende Hand fehlt; übrigens haftet im Gedächtnis
        das meist weit treuer, was nicht durch die Mühe des
        Schreibens weniger fest aufgefaßt ist.
        

    
        
        Aber auch zu dieser Fähigkeit des Entwerfens in Gedanken
        kann man nicht plötzlich oder schnell gelangen.
        Denn erstlich müssen wir durch vieles Schreiben eine
        Sicherheit in der Form erlangt haben, welche uns bei
        dem Entwerfen in Gedanken begleitet; dann ist allmählich
        die Erfahrung zu gewinnen in der Weise, daß wir
        uns nur an kleinen Aufgaben versuchen, deren treue
        Wiedergabe nicht schwierig ist; dann müssen wir unsere
        Fertigkeit vermehren, indem wir so wenig Neues hinzunehmen,
        daß wir eine Mehrbelastung nicht spüren, und
        endlich durch beständige Übung, welche hauptsächlich in
        einer Schulung des Gedächtnisses beruht, größere Stoffmassen
        umfassen; deshalb muß ich auch verschiedenes an
        jenem Orte, wo vom Gedächtnis die Rede sein wird, behandeln.
        Es kommt mit der Zeit dahin, daß der, bei
        welchem der Geist sich willig zeigt, durch eifriges Studium
        erreicht, daß bei ihm das, was er nur in Gedanken entworfen
        hat, ihm bei der Rede ebenso gegenwärtig ist, wie
        das, was er geschrieben und auswendig gelernt hat.
        

    
        
        Cicero wenigstens ist Gewährsmann dafür, daß Metrodor
        [1]
        aus Skepsis und
        Empylus[2]
        aus Rhodos und
        von unseren Rednern Hortensius das in Gedanken Entworfene
        in ihren Gerichtsreden wörtlich wiedergaben.
        

    
        
        Wenn aber vielleicht einmal während des Sprechens
        die Rede die Färbung der Improvisation erhält, so soll
        man nicht ängstlich bei dem vorher Ausgedachten haften
        bleiben. Hat doch auch dieses nicht eine so sorgfältige
        Ausarbeitung erfahren, als daß man nicht auch einem
        glücklichen Zufall Raum gönnen könnte, da doch häufig
        auch in das Geschriebene plötzliche Einfälle einfließen.
        

    
        
        Deshalb ist bei dieser ganzen Art der Übung so zu
        verfahren, daß wir leicht den Entwurf verlassen und ihn
        wiederfinden können. Denn wie es das erste ist, von Hause
        eine stets in Bereitschaft gehaltene und sichere Fülle des
        Wortschatzes mitzubringen, so wäre es andererseits die
        größte Torheit, die Gaben des Augenblicks zurückzuweisen.
        Daher soll der in Gedanken ausgearbeitete Entwurf in
        der Weise beschaffen sein, daß uns der Zufall nicht außer
        Fassung bringen, wohl aber zustatten kommen kann. Durch
        ein starkes Gedächtnis aber wird erreicht, daß das von uns
        im Geiste Zusammengefaßte mühelos unseren Lippen entströmt,
        und daß uns die Sorge, das Zurückschauen und
        Anklammern an das Gelernte den Blick auf das Folgende
        nicht trübt, sonst würde ich selbst eine übermütige
        Improvisation einer übel zusammenhängenden Vorbereitung
        vorziehen. Denn es ist schlimm, wenn man nach
        rückwärts suchen muß, weil wir, während wir so suchen,
        von anderem uns abwenden müssen und die Gedanken
        aus dem Gedächtnis schöpfen, anstatt aus dem Stoff. Wenn
        man aber beides suchen muß, so ist dessen mehr, was noch
        gefunden werden kann, als dessen, was schon gefunden
        worden ist.
        

    

    




    
    
        
            SIEBENTES KAPITEL

                 

                Wie die Fertigkeit, aus dem Stegreif
            zu reden, erworben und erhalten wird
                

        
  
      
        
        Der größte Gewinn aber des Studiums und gleichsam
        der reichste Lohn für ein langes Arbeiten ist die
        Fähigkeit, aus dem Stegreif zu reden. Wer diese nicht
        erlangt hat, sollte meiner Ansicht nach wenigstens auf
        den Beruf des gerichtlichen Anwalts verzichten und seine
        einseitige Fertigkeit der schriftlichen Darstellung lieber an
        anderen Stoffen ausüben. Denn einem Manne von wirklicher
        Gewissenhaftigkeit steht es nicht wohl an, eine Hilfeleistung
        zum allgemeinen Nutzen zu versprechen, welche
        in den Momenten augenblicklicher Gefahr versagt, einem
        Hafen vergleichbar, in welchen ein Schiff nur bei leichtem
        Winde einlaufen kann. Wird doch in unzähligen
        Fällen ein plötzliches Eingreifen nötig, sei es der Staatsgewalt
        gegenüber oder bei plötzlich angestelltem Gerichtsverfahren.
        Wenn ein solcher Fall nun – ich will nicht
        sagen irgendeinem unschuldigen Bürger – aber einem seiner
        Freunde und Verwandten passiert, soll er dann stumm
        dastehen und in Gegenwart derer, die seine Verteidigung
        verlangen und dem Untergang preisgegeben sind, wenn
        ihnen nicht Hilfe zuteil wird, Aufschub, Abgeschiedenheit
        und Stille suchen, bis die rettende Rede geschmiedet und
        dem Gedächtnis eingeprägt und Stimme und Lunge wohlvorbereitet
        sind? Und wie könnte man wohl vernünftigerweise
        auf die Forderung verzichten, daß der Redner
        jeden Zwischenfall benutzt? Wie soll es denn werden,
        wenn er seinem Gegner antworten muß? Denn häufig
        bleibt das, was wir vermutet hatten und wogegen wir
        geschrieben hatten, aus, und der ganze Prozeß nimmt
        plötzlich eine andere Wendung, und wie der Steuermann
        dem Andringen der Stürme gegenüber, so muß der Redner
        bei einer plötzlich veränderten Wendung des Prozesses sein
        Verfahren ändern. Was erreicht man denn schließlich mit
        den vielen schriftlichen Übungen, mit anhaltender Lektüre
        und mit langandauerndem Studium, wenn man dieselbe
        Schwerfälligkeit wie ein Anfänger behält? Die Vergeblichkeit
        der vorangegangenen Arbeit muß der wahrhaftig
        zugeben, der auf dem gleichen Gebiete immer derselben
        Anstrengung bedarf. Mit diesen Worten will ich nicht
        gesagt haben, daß der Redner der Improvisation den Vorzug
        geben soll, sondern daß er sie zu leisten vermag. Dies
        werden wir aber am besten auf folgende Weise erreichen.
        

    
        
        Zunächst soll der Weg, den die Rede einzuschlagen
        hat, bekannt sein; denn der Wettlauf kann nicht glücken,
        bevor wir wissen, welche Richtung und welchen Weg wir
        einschlagen müssen. Dabei genügt es nicht, die einzelnen
        Teile einer Gerichtsrede genau zu kennen oder den einzelnen
        Streitpunkt richtig zu disponieren, obwohl das die
        Hauptsache ist, sondern man muß auch wissen, was in
        jedem dieser Teile zuerst vorzubringen ist, was an zweiter
        Stelle und was nachher; ferner was seiner Beschaffenheit
        nach so eng zusammenhängt, daß es weder seinen Platz
        vertauschen kann noch eine Trennung verträgt, ohne daß
        Verwirrung entsteht. Wer aber planmäßig redet, der läßt
        sich vor allem durch die Reihenfolge der Ereignisse selbst
        führen, daher kommt es hauptsächlich, daß auch weniger
        geübte Leute am leichtesten in der Erzählung den Faden
        behalten. Dann muß man jeden Augenblick gegenwärtig
        haben, worauf sich die Untersuchung bezieht, und nicht
        umhergaffen oder durch das, was sich von anderer Seite
        den Blicken darbietet, in Verwirrung geraten und nicht
        aus Unzusammengehörigem die Rede zusammenschweißen
        wie Seiltänzer, welche bald hier, bald dort sind und an
        keinem Orte verharren. Außerdem soll man Maß und
        Ziel einhalten, was ohne Disposition nicht möglich ist.
        Nachdem das Thema nach Kräften erschöpft ist, sei man
        sich bewußt, daß man fertig ist.
        

    
        
        Das bisher Ausgeführte ist Sache der Theorie, das
        Weitere ist eine Frucht praktischer Übung. Damit wir
        uns eine Fülle der besten Ausdrücke der bereits gegebenen
        Vorschrift entsprechend aneignen, muß die Redefertigkeit
        durch viele und gewissenhafte Stilübung eine so sichere
        geworden sein, daß auch das vom Augenblick erzeugte
        Wort dieselbe Färbung wie etwas Geschriebenes erhält.
        Wir werden daher, nachdem wir viele schriftliche Aufsätze
        gefertigt haben, auch viele Übungen im mündlichen Vortrag
        anstellen. Denn Gewöhnung und Übung bringt
        hauptsächlich Fertigkeit hervor, und wenn man hierin
        Pausen eintreten läßt, wird nicht allein jene Lebhaftigkeit
        matter, sondern die Zunge selbst wird stumpf und müde.
        Denn obwohl es einer gewissen natürlichen Beweglichkeit
        dazu bedarf, daß wir im Sprechen weiterbauen können,
        und daß der im voraus gebildete Gedanke an das eben
        Gesprochene anknüpft, so kann doch kaum natürliche Anlage
        oder künstliche Berechnung uns zu einer so vielseitigen
        Tätigkeit führen, daß wir gleichzeitig Erfindung, Disposition,
        Ausdruck und die Reihenfolge des Inhalts in
        genügender Weise beachten, und daß wir dabei noch den
        eben gesprochenen Worten, den darauffolgenden und
        denen, welche im weiteren Verlaufe folgen sollen, Beachtung
        schenken, indem wir zugleich unsere Stimme und
        Sprache und die äußeren Bewegungen kontrollieren. Denn
        die Aufmerksamkeit muß weit vorauseilen und sich mit
        dem Folgenden beschäftigen: so viel man im Reden aufbraucht,
        so viel muß aus dem noch Ausstehenden zur Ergänzung
        herangezogen werden, so daß äußerer und innerer
        Fortgang gleichen Schritt halten müssen, wenn wir
        nicht stehenbleiben und stutzen und schließlich kurze und abgerissene
        Sätze nach Art der Schluchzenden ausstoßen wollen.
        

    
        
        Es gibt nun eine gewisse prinziplose Fertigkeit, welche
        die Griechen ἄλογοϛ τριβή („eine der Vernunft nicht bedürftige
        Beschäftigung”) nennen; sie läßt uns die Hand
        beim Schreiben bewegen, die Augen beim Lesen über die
        Zeile, ihr Ende und den Anfang der neuen gleiten und
        das Folgende bereits aufnehmen, ehe man das Vorhergehende
        ausgesprochen hat. Diese mechanische Fertigkeit
        bringt auf der Bühne jene Wunder der Gaukler und
        Taschenspieler zustande, welche darin bestehen, daß sie das
        in die Hände anderer scheinbar von selbst kommen lassen,
        was sie dahinein getan haben, und daß es auf ihren Befehl
        wieder zurückkehrt. Aber diese mechanische Fertigkeit
        wird nur dann von Nutzen sein, wenn zuvor die
        Kunst, von welcher wir schon sprachen, vorhanden ist,
        durch welche das an sich Unvernünftige zu einem vernünftigen
        Zwecke verwendet wird. Denn wer ohne Ordnung,
        Schmuck und Fülle redet, der scheint mir nicht zu reden,
        sondern zu toben. Und das zusammenhängende Reden
        ohne Vorbereitung werde ich an sich nie bewundern, da
        ich es auch bei schimpfenden Weibern reichlich gesehen
        habe; wenn es aber von Feuer und Geist getragen wird,
        dann trifft es sich häufig, daß die sorgfältigste Vorbereitung
        an die Wirkung einer Improvisation nicht heranreicht.
        In einem solchen Falle pflegten dann die alten
        Redner, wie Cicero
        sagt[1],
        zu sagen, ein Gott habe mitgewirkt.
        Die Ursache hiervon liegt auf der Hand. Tiefgreifende
        Erregungen und lebhafte Vorstellungen lassen
        in vollem Zuge die Rede ausströmen, während die Lebhaftigkeit
        derselben durch den Aufenthalt des Schreibens
        verringert wird, die, wenn einmal etwas verlorengegangen
        ist, nicht wieder gewonnen werden kann. Auf
        jeden Fall kann jene schwungvolle Kraft der Rede sich
        nicht äußern, wenn der Redner jene unglückselige Wortklauberei
        anwendet, und bei jedem Ausdruck einen Anstoß
        findet, sondern die Rede wird, wenn auch jeder Ausdruck
        peinlich korrekt ist, nicht sowohl aus einem Guß,
        als Stückwerk sein.
        

    
        
        Daher muß man die zuvor bezeichneten lebhaften Vorstellungen,
        welche, wie ich gesagt
        habe[2], von den Griechen
        als Bilder der Phantasie bezeichnet werden, in sich
        aufnehmen, und es muß alles, was der Gegenstand unserer
        Rede werden soll, Personen, Tatsachen und die damit
        verbundenen Gefühle von Furcht und Hoffnung ins Auge
        gefaßt und in die Glut des Affekts getaucht werden:
        denn das Herz ist es, was beredt macht, und die Kraft
        der Vorstellung.
        

    
        
        Daher fehlen auch den Ungebildeten die Worte nicht,
        wenn sie nur von einem lebhaften Gefühle erregt sind. —
        Ferner ist der Geist nicht auf einen einzigen Gegenstand,
        sondern auf mehrere zugleich zu richten, so wie wir bei
        einer geraden Straße, wenn wir sie mit den Augen durchmessen,
        nicht allein das Ende sehen, sondern alles in ihr
        und an ihren Seiten Befindliche bis zum Ende. Einen
        Anreiz zum Reden trägt auch ein berechtigter Ehrgeiz
        in sich; während man sich daher beim Schreiben an der
        Einsamkeit erfreut und jede Gesellschaft ängstlich meidet,
        wird der improvisierende Redner durch die Zahl der Zuhörer
        wie der Soldat durch das Blasen der Trompeten angefeuert.
        Denn auch einen schwierigen Gedanken läßt
        die Nötigung des Redens zum Ausdruck gelangen, und
        einen glücklichen Schwung erhöht der Wunsch zu gefallen.
        So sehr geht alles auf Belohnung aus, daß auch die Beredsamkeit,
        wieviel Vergnügen sie auch in sich selbst trägt,
        sich hauptsächlich durch den augenblicklichen Gewinn von
        Ruhm und Anerkennung leiten läßt. Nur möge keiner
        zu seinem Talente eine so große Zuversicht haben, daß
        er hoffe, es könne ihm dies sofort beim ersten Anlauf
        glücken, vielmehr muß man, wie bei dem Entwurf im
        Kopfe, die Gewandtheit im Extemporieren von kleinen
        Anfängen allmählich zur Vollendung führen, welche nur
        durch Übung erreicht und behauptet werden kann. Man
        muß es aber hierin so weit bringen, daß der im Kopf
        zuvor überlegte Entwurf nicht unter allen Umständen
        besser wie die Improvisation ist, wohl aber sicherer, eine
        Fertigkeit, welche sich viele nicht nur in Prosa, sondern
        auch in Versen angeeignet haben, wie
        Antipater[3] aus
        Sidon und Licinius
        Archias[4],
        wenn man Cicero Glauben
        schenken darf; damit will ich aber nicht gesagt haben, daß
        nicht auch manche in unserer Zeit es so weit gebracht
        haben und es noch bringen. Obwohl ich es nun nicht für
        etwas so außerordentlich Billigenswertes halte (denn es
        ist weder besonders nützlich noch notwendig), so meine
        ich doch, daß es denen, welche sich zur Tätigkeit auf dem
        Forum vorbereiten, ein vortreffliches Vorbild gibt, wenn
        man in ihnen so große Hoffnungen erweckt. Gleichwohl
        soll das Zutrauen zu dieser Gewandtheit nie ein so großes
        sein, daß wir nicht wenigstens einen kurzen Augenblick
        – der fast nie fehlen wird – erübrigen, um das,
        was wir sagen wollen, mit unserm geistigen Auge zu
        überblicken, wozu wenigstens bei Gerichtsverhandlungen
        und auf dem Forum immer Gelegenheit sein wird; denn
        niemand tritt als Gerichtsredner auf, ohne sich über den
        schwebenden Rechtsfall zu unterrichten. Manche Kunstredner
        verleitet ein verkehrter Ehrgeiz, daß sie sich sofort
        zu reden erbieten, sobald eine Streitfrage aufgeworfen
        ist, ja daß sie um ein Wort bitten, mit dem sie anfangen
        wollen, was besonders abgeschmackt und schauspielermäßig
        ist. Freilich verlacht ihrerseits wieder die Beredsamkeit
        ihre Anhänger, die sie so herabwürdigen, und sie, welche
        Törichten gebildet erscheinen wollen, erscheinen Gebildeten
        töricht. Wenn jedoch irgendein Zufall eine so plötzliche
        Ausübung der Beredsamkeit verlangt, so wird man
        einer besonderen Regsamkeit des Geistes bedürfen; man
        muß dann alle geistige Kraft auf den Gegenstand lenken
        und vorderhand auf stilistische Sorgfalt verzichten, wenn
        Inhalt und Form gleich sorgfältig zu behandeln nicht
        möglich ist. Dann gewinnen wir auch Zeit durch ein langsameres
        Sprechen und eine zurückhaltende und gleichsam
        zögernde Redeweise, die jedoch so anzuwenden ist, daß
        wir zu überlegen, nicht aber steckenzubleiben scheinen.
        So werden wir verfahren, während wir noch im Begriff
        sind, den Hafen zu verlassen, und solange uns noch der
        Wind treibt, ohne daß die Segel vollständig klar sind.
        Bald aber werden wir auf der Fahrt die Segel in Ordnung
        bringen, die Taue zurechtmachen und uns in volle
        Fahrt begeben. Dies würde ich mehr befürworten, als
        daß man sich einem nichtigen Strudel von Worten überläßt,
        eine Beute für die Stürme, welche einen, wohin sie
        wollen, tragen werden.
        

    
        
        Es bedarf aber eines ebenso großen Fleißes, um diese
        Fertigkeit zu erhalten, wie um sie zu erwerben. Das
        theoretische Wissen verliert sich nicht, wenn es einmal
        recht erfaßt worden ist; auch die schriftliche Übung büßt
        durch Unterbrechung nur wenig von der Raschheit ein;
        diese Fertigkeit dagegen, immer zum Reden gefaßt und
        in Bereitschaft zu sein, wird lediglich durch Übung erhalten.
        Dies erwerben wir uns dann am besten, wenn
        wir täglich vor einer Anzahl von Zuhörern zu reden
        haben, deren Urteil und Gutachten wir mit ernstlicher
        Sorge entgegensehen; denn daß man die eigene Kritik
        fürchtet, kommt selten vor. Immerhin ist es besser, wenn
        wir uns allein im Reden üben, als wenn wir uns überhaupt
        nicht üben. Eine andere Übung, welche an jedem
        Orte und zu jeder Zeit, wenn wir nicht etwas anderes
        tun, stattfinden kann, besteht im bloßen Denken und der
        Behandlung umfangreicherer Stoffe ganz still (indem wir
        jedoch gleichsam im Innern mit uns reden), und sie ist
        zum Teil nützlicher als die zuletzt genannte; denn man
        wird bei dieser eine sorgfältigere Anordnung treffen als
        bei jener, wo wir den Zusammenhang der Rede zu unterbrechen
        fürchten. In anderer Beziehung ist wieder die
        vorhergenannte Übung von größerem Nutzen, so zur Erlangung
        einer kräftigen Stimme, einer geläufigen Aussprache
        und guter körperlicher Bewegungen, welche, wie
        gesagt, auch ihrerseits den Redner in Erregung bringen,
        wie denn auch das Bewegen der Hände und das Stampfen
        mit dem Fuße ihn belebt, gleichwie es die Löwen mit dem
        Schweif machen. Man muß sich aber mit Eifer dem Studium
        hingeben immer und überall. Ist doch auch fast nie
        ein Tag so mit Geschäften belastet, daß nicht ein kurzer
        Augenblick für eine gewinnbringende Tätigkeit, wie
        Cicero den Brutus sagen läßt
        [5],
        sei es für Schreiben, Lesen
        oder Redeübungen erübrigt werden könnte, wie denn auch
        C. Carbo[6]
        selbst im Felde solche Redeübungen anzustellen
        pflegte. Auch das darf ich nicht übergehen, was Cicero
        gleichfalls
        empfiehlt[7],
        daß unser Sprechen niemals nachlässig
        sein möge; gleichviel, was wir zu reden haben
        und wo wir es tun, immer besitze es eine relative Vollkommenheit.
        Und schreiben soll man zu keiner Zeit mehr
        als dann, wenn wir viel aus dem Stegreif reden. Denn
        so bewahren wir uns die Gediegenheit, denn Leichtigkeit
        gehört zu den folgenden Gedanken, und die Leichtigkeit
        des Ausdrucks, welche sonst in Oberflächlichkeit ausarten
        würde, erhält frische Nahrung aus der Tiefe, sowie
        die Landleute die zu oberst liegenden starken Wurzeln
        eines Weinstockes, welche ihn nur auf der Erdoberfläche
        befestigen, abschneiden, damit die schwächeren weiter in
        die Tiefe wachsen und so erstarken. Und vielleicht fördert
        beides, mit Sorgfalt und Fleiß ausgeführt, einander
        in der Weise, daß wir durch das Schreiben sorgfältiger
        reden und durch das Reden mit größerer Leichtigkeit
        schreiben lernen. Man muß deshalb, so oft es irgend geht,
        schreiben, und falls keine Gelegenheit vorhanden ist, sich
        durch Überdenken des Stoffes bemächtigen; ist beides versagt,
        so soll man doch darauf hinwirken, daß weder der Redner
        in Verlegenheit gesetzt, noch sein Klient verlassen scheint.
        

    
        
        Vielbeschäftigte Anwälte pflegen es aber meist so zu
        halten, daß sie das Notwendigste und auf jeden Fall den
        Anfang aufschreiben und das übrige, was sie im Gedächtnis
        haben, in Gedanken disponieren, plötzlichen Einwürfen
        aber aus dem Stegreif entgegentreten. Daß
        M. Tullius so verfahren ist, geht aus seinen Aufzeichnungen
        hervor. Es sind aber solche auch von anderen in
        Umlauf, welche aufgefunden in der Gestalt, in der sie ein
        Redner niedergeschrieben hatte, später in Bücher eingeteilt
        worden sind, wie die Notizen über die Prozesse,
        welche Servius Sulpicius geführt hat, von welchem noch
        drei Reden vorhanden sind; aber gerade diese ebengenannten
        Aufzeichnungen sind von einer peinlichen Genauigkeit,
        daß ich glauben möchte, sie seien von ihm selbst
        für die Nachwelt bestimmt gewesen. Ciceros Notizen dagegen,
        welche nur für den Augenblick berechnet waren,
        hat sein Freigelassener Tiro gesammelt; eine Tatsache,
        welche ich nicht anführe, damit sie denselben zur Entschuldigung
        diene, und als ob ich ihnen meinen Beifall
        versagte, sondern um die Bewunderung für dieselben zu
        erhöhen. Bei dem freien Sprechen billige ich es vollständig,
        wenn man sich kurze Notizen in eine Rolle macht,
        welche man auch in der Hand behalten und ab und zu
        einsehen darf. Hingegen mißfällt mir die Vorschrift des
        Länas[8], sogar bei
        dem, was wir geschrieben haben,
        den Hauptinhalt in ein Gedenkbuch und einzelne Hauptabschnitte
        einzutragen[9]. Denn
        das Vertrauen auf dieses
        Gedenkbuch läßt uns im Memorieren nachlässig sein und
        macht unser Reden stockend und formlos. Möchte ich
        doch nicht einmal, daß man das aufschreibt, was man vollständig
        auswendig lernen will; denn hier kommt es auch
        vor, daß unsere Gedanken an ebendiesem Aufgeschriebenen
        haften bleiben, und daß wir auf das, was ein
        glücklicher Augenblick uns eingibt, verzichten. Unsicher und
        schwankend werden wir dann, da wir das Aufgeschriebene
        verloren und Neues zu suchen nicht den Mut haben.
        

    
        
        Über das Gedächtnis werde ich in dem nächsten Buche
        sprechen und darf dies hier nicht schon anfügen, weil ich
        anderes vorausschicken muß.
        

    

    




        
        Anmerkungen

        
        Erstes Kapitel
        


        
        [1] Dieselben sind in
        den beiden vorhergehenden Büchern enthalten.
        

               
        [2]
        Genauer: „Die Arbeit wird wie ein Schiff ohne Steuermann
        hin und her schwanken.” Der Sinn ist demnach, daß, wie das Schiff
        den Steuermann nötig hat, so bedarf der Lernende des durch die
        Lektüre dargebotenen Vorbildes guter Schriftsteller.
        

        
        [3]
        Eigentlich „wird wie über verschlossenen Schätzen brüten”.
        Ähnlich heißt es bei Vergil, Äneide VI, 610:
        

        
        Oder welche für sich auf erworbenen Schätzen gebrütet;
        Horaz, Satiren I, 1, 70:
        

        
        Du liegst voll Gier auf den Säcken,

        Die du zusammengerafft.
        

        
        [4]
        Nicht eigentlich der Redner, sondern derjenige, welcher ein
        Redner werden will.
        

        
        [5]
        S. VIII, Vorwort 24; 5, 9; VII, Vorwort 1.
        

        
        [6]
        Das sind Verfasser von Spottgedichten; der berühmteste, Archilochus,
        wird weiter unten charakterisiert.
        

        
        [7]
        Aristophanes, Eupolis, Kratinus.
        

        
        [8]
        Dies bezieht sich wohl mit einigen Abweichungen auf die
        zuerst von Herodot (II, 2) mitgeteilte Überlieferung, auf welche
        Weise der ägyptische König Psammetich zu erfahren versucht habe,
        welches Volk das älteste sei.
        

        
        [9] Oder „Käse”, wie Vergil,
        Eklogen 1, 81.
        

        
        [10] Im Gegensatz zu dem
        toten Buchstaben.
        

        
        [11] Die Reden um den Kranz.
        

        
        [12] Servius Sulpicius
        Rufus war der berühmteste Rechtsgelehrte
        zur Zeit Ciceros. Er wird als Verfasser von drei Reden genannt.
        In dem nicht weiter bekannten Prozesse der Aufidia wird er IV,
        2, 106 als Verteidiger derselben bezeichnet; Messalla ist dann also der
        Ankläger. Doch ist nichts Näheres über den Fall bekannt. Über
        Messalla, Pollio und Cassius s. weiter unten.
        

        
        [13] Cajus Nonius Asprenas,
        ein Freund des Augustus, wurde
        von Cassius angeklagt, weil bei einem von ihm gegebenen Gastmahl
        130 Personen vergiftet worden waren. Der Prozeß endigte mit
        seiner Freisprechung.
        

        
        [14] Die entsprechenden Reden
        Ciceros sind die für Ligarius und
        gegen Verres. Ligarius, der nach der Schlacht bei Thapsus in die
        Gewalt Cäsars gekommen und in die Verbannung geschickt war,
        wurde, als seine Brüder seine Begnadigung und Zurückberufung betrieben,
        von Tubero wegen seines Verhaltens in Afrika angeklagt.
        

        
        [15] Freund und Zeitgenosse
        Ciceros.
        

        
        [16] Cornelius Celsus, zur
        Zeit des Tiberius, ein Mann von umfassender
        Gelehrsamkeit, hatte über Rhetorik, Jurisprudenz, Landwirtschaft,
        Medizin, Kriegskunst und Philosophie geschrieben; erhalten
        ist nur seine Schrift de medicina.
        

        
        [17] Er war aus Nemausus in
        Gallien.
        

        
        [18] Crispus Passienus der
        Jüngere, Stiefvater des Kaisers Nero,
        gestorben 49 n. Chr.
        

        
        [19] Vielleicht Lälius Balbus
        unter Tiberius.
        

        
        [20] Der Fall ist nicht näher
        bekannt.
        

        
        [21] Wo Cicero dies gesagt hat,
        ist unbekannt; die Stelle des
        Horaz steht ars poetica 359.
        

        
        [22] In seinem Buche über die
        Rhetorik.
        

        
        [23] Rede für den Dichter
        Archias 12.
        

        
        [24] Das ist die antike
        Auffassung der Geschichtschreibung, welche
        sich von der modernen wesentlich unterscheidet.
        

        
        [25] IV, 2, 45.
        

        
        [26] Der Redner 39; 62.
        

        
        [27] Hiermit sind offenbar die
        auch uns zum Teil erhaltenen
        Schriften des Plato, Xenophon und Äschines Socraticus gemeint.
        

        
        [28] Brutus 248.
        

        
        [29] In einer nicht auf uns
        gekommenen rhetorischen Anweisung.
        

        
        [30] Aratus lebte um 270 v. Chr.
        am Hofe des Königs Antigonus
        Gonatas von Mazedonien. Seine Phänomena beginnen mit den
        Worten: Ἑκ Διὸϛ ἀρχώμεσθα (mit Zeus wollen wir anfangen).
        Dieses Werk bespricht Quintilian weiter unten.
        

        
        [31] Ilias XXI, 196.
        

        
        [32] Antilochus, Ilias XVIII, 18 ff.
        

        
        [33] Phönix, Ilias IX, 529 ff.
        

        
        [34] Ilias XXIV, 486 ff.
        

        
        [35] Um 800 v. Chr., Verfasser
        des didaktischen Gedichtes „Werke
        und Tage”, einer „Theogonie” und eines Gedichtes „Der Schild des
        Herakles”.
        

        
        [36] Der Stil, welcher in der
        Mitte steht zwischen dem schlichten
        attischen und dem überladenen asiatischen.
        

        
        [37] Epischer Dichter aus
        Kolophon, lebte gegen das Ende des
        Peloponnesischen Krieges. Sein Hauptwerk war das Epos Thebaïs.
        

        
        [38] Aus Halikarnaß, um 480
        v. Chr., Oheim Herodots, Verfasser
        eines epischen Gedichtes Herakleia in 14 Büchern.
        

        
        [39] Geboren zu Alexandria,
        aber als rhodischer Bürger gewöhnlich
        „der Rhodier” genannt, Vorsteher der Bibliothek in Alexandria
        um 190 v. Chr., Verfasser des noch erhaltenen Gedichtes „Argonautika”.
        

        
        [40] Die alexandrinischen
        Kritiker, besonders Aristophanes aus
        Byzanz und sein Schüler Aristarch, veranstalteten im 2. Jahrhundert
        v. Chr. ein Verzeichnis der mustergültigen Dichter und Schriftsteller,
        das auch in späterer Zeit gewöhnlich als maßgebend anerkannt
        wurde.
        

        
        [41] S. Anm. 30.
        

        
        [42] Der berühmte Idyllendichter
        aus Syrakus, um 275 v. Chr.
        

        
        [43] Aus Kamirus auf Rhodos,
        um 640 v. Chr., Verfasser einer
        „Herakleia”.
        

        
        [44] Nikander, wahrscheinlich
        aus Kolophon, lebte um 450 v. Chr.
        zum Teil am Hofe des Königs Attalus III. von Pergamus und
        schrieb außer vielen didaktischen Werken „Alexipharmaka” und
        „Theriaka” über Bisse giftiger Tiere.
        

        
        [45] Ämilius Macer aus Verona,
        gestorben 16 v. Chr., schrieb
        „Ornithogonia” und „Theriaka”.
        

        
        [46] Quintilian scheint, durch
        die Gleichheit des Titels veranlaßt,
        an die Georgika Vergils gedacht zu haben. Doch läßt sich nicht
        nachweisen, daß bei Abfassung dieses Gedichtes die Georgika des
        Nikander als Vorbild gedient haben. Des letzteren Lehrgedicht über
        die Bienen (Melissurgika) kann vielleicht Vergil benutzt haben.
        

        
        [47] Euphorion aus Chalkis
        auf Euböa, geb. um 276 v. Chr.,
        lebte in Athen, dann seit 220 in Antiochia als Vorsteher der
        Bibliothek. Seine epischen Gedichte und Elegien wurden wegen
        ihres mythologischen und antiquarischen Stoffes fleißig gelesen und
        von Cornelius Gallus nachgebildet.
        

        
        [48] Eklogen 10, 50.
        

        
        [49] In der
        ars poetica 401.
        

        
        [50] Tyrtäus, um 685-668
        v. Chr., aus Aphideä in Attika,
        berühmt durch seine Marsch– und Schlachtlieder, durch die er im
        Zweiten Messenischen Kriege die Spartaner zum Kampfe begeistert
        haben sollte.
        

        
        [51] Kallimachus aus Kyrene,
        um 260 v. Chr., lebte in Alexandria.
        Er erlangte hohen Ruhm durch seine Elegien, die von den
        römischen Dichtern Catull, Properz und Ovid nachgeahmt wurden.
        

        
        [52] Philetas aus Kos, Freund
        des Theokrit, Lehrer des Ptolemäus
        II. Philadelphus, um 280 v. Chr., von Properz und Ovid
        nachgeahmt.
        

        
        [53] Die beiden hier nicht
        Genannten sind Simonides aus Samos,
        um 660 v. Chr., und Hipponax aus Ephesus, um 540 v. Chr., ein
        scharfer Satiriker.
        

        
        [54] Nicht angeführt sind
        Alkman aus Sardes, um 620 v. Chr.,
        Sappho aus Lesbos, um 600 v. Chr., Ibykus aus Regium, um
        540 v. Chr., Anakreon aus Teos, später am Hofe des Polykrates
        von Samos, Bakchylides aus Kos, um 465 v. Chr. – Pindar,
        geb. 522 v. Chr. in Kynoskephalä bei Theben, hochgeachtet von
        Fürsten und freien Bürgern im Leben und nach seinem Tode
        441 v. Chr.
        

        
        [55] Oden IV, 2:
        

        
            Wer sich erkühnt, dem Pindar nachzusingen,

            Der hebt, Jullus, sich mit tollem Mut

            Auf Dädalus' mit Wachs gefügten Schwingen

            Und gibt den Namen der kristallnen Flut.

            Wie von den Regengüssen angeschwollen,

            Aus den gewohnten Ufern tritt der Fluß,

            So stürzt hervor mit allgewalt'gem Rollen

            Aus ungemeß'ner Tiefe Pindarus.


        

        
        [56] Stesichorus aus
        Himera auf Sizilien, geb. um 630 v. Chr.,
        der berühmteste Dichter Siziliens, starb hochbetagt in Catana.
        Vgl. über ihn Horaz (Oden IV, 9, 4 ff.):
        

        
        Zwar glänzt Homer als erster in Sängerreih'n,

        Doch schweigt darum die Muse des Pindar nicht,

        Noch Ceas Lied, Alcäus' Schlachtruf,

        Oder Stesichorus' ernste Dichtung.

        

        
        [57] Aus Mytilene auf
        Lesbos, 611-580 v. Chr.
        

        
        [58] Gemeint sind die
        Gedichte des Alcäus, welche den zehnjährigen
        Bürgerkampf seines Vaterlandes behandeln.
        

        
        [59] Myrsilus und Pittakus.
        

        
        [60] Simonides aus Julis
        auf Kos (556-486 v. Chr.), lebte teils
        in Athen am Hofe des Hipparch, teils an dem des Hiero in Syrakus.
        Mit ersterem war er befreundet, ebenso mit Themistokles, Pausanias,
        Anakreon u. a. Er besaß weltmännische und wissenschaftliche Bildung
        und war mit einem vorzüglichen Gedächtnis ausgestattet.
        

        
        [61] Aristophanes aus Athen,
        zur Zeit des Peloponnesischen Krieges,
        trat schon früh mit Komödien auf. Er lebte noch 386 v. Chr. –
        Eupolis dichtete angeblich schon im 17. Jahre Komödien, mit
        Aristophanes
        befreundet, dann entzweit. – Kratinus aus Athen, ebenfalls
        Zeitgenosse des Aristophanes, durch persönliche Satire gefürchtet,
        schuf den komischen Stil.
        

        
        [62] Äschylus, geboren
        in dem attischen Demos Eleusis 525 v. Chr.,
        führte in großer Zeit ein bewegtes Leben und übte auf die Gestaltung
        der Tragödie nicht geringen Einfluß, gestorben 456 v. Chr.
        Von 70 Tragödien sind uns noch 7 erhalten.
        

        
        [63] Uns ist nichts von
        einer Verbesserung seiner Stücke oder von
        der Erlaubnis zur Aufführung seitens der Athener bekannt.
        

        
        [64] Sophokles,
        geb. 496 v. Chr. in dem attischen Demos Kolonos,
        der größte Tragödiendichter des Altertums, gest. 406. Von 86 Tragödien
        sind 7 erhalten, von denen einige auch heute noch aufgeführt
        werden. – Euripides, geb. in Salamis 480 v. Chr., trat
        früh als Dichter auf, gest. 406 in Pella, hochgeehrt von dem König
        Archelaus.
        

        
        [65] Menander aus Athen,
        342-290 v. Chr. Von seinen mehr
        als 100 Komödien haben wir nur noch Bruchstücke, zum Teil allerdings
        ziemlich umfangreiche (so gerade in den hier genannten
        Epitrepontes), dagegen Nachbildungen in mehreren Stücken des
        Terenz.
        

        
        [66] Ein athenischer
        Redner, Zeitgenosse des Demosthenes.
        

        
        [67] Aus Soli oder
        Syrakus, gest. 262 zu Athen, fast 100 Jahre
        alt. Von seinen mehr als 90 Komödien ist nur wenig übrig. Zwei
        Stücke von ihm hat Plautus frei nachgebildet.
        

        
        [68] Thukydides aus
        Athen, 471-396 v. Chr.
        

        
        [69] Herodot aus
        Halikarnaß, 484 bis gegen 410 v. Chr.
        

        
        [70] Theopomp aus
        Chios, geb. um 378 v. Chr., schrieb auf Veranlassung
        seines Lehrers Isokrates Hellenika, als Fortsetzung des
        Thukydides, und 58 Bücher Philippika, eine allgemeine Geschichte
        seiner Zeit. Beide Werke sind verlorengegangen.
        

        
        [71] Philistus aus
        Syrakus, Zeitgenosse der beiden Dionysios',
        356 v. Chr. in hohem Alter getötet. Er verfaßte sizilische
        Geschichten.
        

        
        [72] Ephorus, aus
        dem äolischen Kyme, Verfasser einer Geschichte
        Griechenlands von Anfang an bis zum Jahre 340 v. Chr.
        

        
        [73] Clitarch aus
        Megara, Geschichtschreiber Alexanders d. Gr.
        

        
        [74] Timagenes aus
        Alexandria, Freund des Asinius Pollio, schrieb
        ebenfalls eine Geschichte Alexanders d. Gr.
        

        
        [75] S. weiter unten.
        

        
        [76] Außer den fünf
        genannten: Antiphon, Andocides, Isäus,
        Lycurgus und Dinarchus.
        

        
        [77] Aus dem Demos
        Päania, 384-322 v. Chr.
        

        
        [78] Äschines aus
        Athen, 389-314 v. Chr., Gegner des Demosthenes.
        

        
        [79] Hyperides aus
        Athen, geb. 390 v. Chr., wie Demosthenes
        tätig im Kampfe gegen Philipp von Mazedonien, in Ägina auf
        Befehl des Antipater 322 hingerichtet.
        

        
        [80] Lysias,
        geb. in Athen um 435 v. Chr., berühmter Lehrer der
        Beredsamkeit, starb in hohem Alter 353 v. Chr.
        

        
        [81] Isokrates,
        geb. in Athen 436 v. Chr., ein Schüler des Sokrates,
        ebenfalls berühmt als Lehrer der Beredsamkeit. Er starb
        94 Jahre alt wenige Tage nach der Schlacht bei Chäronea
        338 v. Chr.
        eines freiwilligen Todes.
        

        
        [82] Demetrius
        von Phaleron, 317-307 v. Chr. fast unumschränkter
        Statthalter in Athen; darauf gestürzt, fand er in
        Ägypten freundliche
        Aufnahme. Er starb in Oberägypten 283 in der Verbannung
        an dem Bisse einer Schlange.
        

        
        [83] Plato,
        geb. 427 v. Chr., gest. 347, der größte Schüler des
        Sokrates.
        

        
        [84] Xenophon,
        aus dem attischen Demos Erchia, geb. um 434
        v. Chr., Schüler des Sokrates, bekannt durch seine
        Teilnahme an
        dem Zuge des jüngeren Kyros, wegen seiner Vorliebe
        für Sparta 399
        verbannt, lebte dann in Skillus bei Elis, darauf
        in Korinth, gest. 355.
        

        
        [85]
        Aristoteles, geb. 384 v. Chr. zu Stagira in
        Mazedonien, Lehrer
        Alexanders d. Gr., berühmtester und gelehrtester
        Philosoph des Altertums,
        starb in Chalkis 322.
        

        
        [86]
        Theophrast war zu Eresos auf Lesbos 371 v. Chr.
        geboren,
        wurde 322 Nachfolger des Aristoteles als Lehrer
        der peripatetischen
        Schule zu Athen und starb 287. Er soll ursprünglich
        Tyrtamos
        geheißen und erst von Aristoteles den Namen
        Theophrast erhalten
        haben.
        

        
        [87] Publius
        Vergilius Maro (geb. 15. Oktober 70 v. Chr., gest.
        19. September 19 v. Chr.) ist im Altertum und im
        Mittelalter überschätzt,
        später unterschätzt worden. Erst in neuerer Zeit
        ist ihm
        die ihm gebührende Wertschätzung wieder zuteil
        geworden.
        

        
        [88] Ein
        berühmter, von Quintilian oft genannter Redner.
        

        
        [89]
        S. Anm. 45.
        

        
        [90] Titus
        Lucretius Carus lebte von 98-55 v. Chr., schrieb das
        noch erhaltene Lehrgedicht „Von der Natur der Dinge”.
        

        
        [91] Publius
        Terentius Varro Atacinus, 82-36 v. Chr., aus Atax
        in Gallia Narbonensis, verfaßte eine freie Nachbildung
        der Argonautika
        des Apollonius, schrieb ein episches Gedicht „Der
        Sequanerkrieg”
        und versuchte sich auch in der Satire.
        

        
        [92] Quintus Ennius,
        geboren zu Rudiä in Kalabrien 239 v. Chr.,
        berühmt durch die uns noch in Bruchstücken erhaltenen Annalen,
        ein historisches Epos in Hexametern; auch dichtete er
        Tragödien und
        Komödien. Er starb 169.
        

        
        [93] Publius Ovidius
        Naso, 43 v. Chr. bis 17 n. Chr. — Unter
        seinen „epischen Gedichten” sind die Metamorphosen zu
        verstehen.
        

        
        [94] Freund des Ovid.
        

        
        [95] Kann wegen
        des folgenden Lobes nicht im geringschätzigen
        Sinne genommen werden.
        

        
        [96] Der Name Serranus
        beruht nur auf Konjektur.
        

        
        [97] Von Valerius
        Flaccus, gest. um 88 n. Chr., haben wir noch
        sein Gedicht Argonautika.
        

        
        [98] Saleius Bassus,
        Zeitgenosse Vespasians; über seine Schriften
        ist nichts Näheres bekannt.
        

        
        [99] Beide
        Zeitgenossen Ovids.
        

        
        [100] Marcus
        Annäus Lucanus aus Corduba, lebte 39-65 n. Chr.,
        verfaßte ein Epos Pharsalia, das sich durch rhetorisches
        Pathos
        auszeichnet.
        

        
        [101] Gemeint
        ist Domitian, der nach der Besiegung der Chatten
        den Titel Germanicus annahm.
        

        
        [102] Eklogen
        8, 13.
        

        
        [103] Albius
        Tibullus, römischer Ritter, etwa 59-18 v. Chr.
        

        
        [104] Sextus
        Aurelius Propertius, um 54-15 v. Chr., Altersgenosse
        Tibulls.
        

        
        [105] Cajus
        Cornelius Gallus, aus Forum Julii, ein vertrauter
        Freund Vergils (1. Ekloge 10), endete durch Selbstmord
        26 v. Chr.
        

        
        [106] Caius
        Lucilius aus Suessa Auruncorum, römischer Ritter, 180
        bis 102 v. Chr., Freund des jüngeren Scipio Africanus
        und Lälius.
        

        
        [107] Quintus
        Horatius Flaccus, 65-8 v. Chr.
        

        
        [108] Aulus
        Persius Flaccus aus Volaterrä, römischer Ritter, lebte
        34-62 n. Chr., Verfasser von sechs noch erhaltenen Satiren.
        

        
        [109] Marcus
        Terentius Varro aus Reate, 116-27 v. Chr. Von
        seinen zahlreichen Schriften sind nur erhalten drei
        Bücher von der
        Landwirtschaft, sowie Bruchstücke eines größeren
        Werkes Über die
        lateinische Sprache und der etwa 96 Satiren.
        

        
        [110] Quintus
        Valerius Catullus, geb. zu Verona 86 v. Chr., gest.
        54 v. Chr. „Der größte
        Dichter, den Rom gehabt hat, ist
        Catullus” (B. G. Niebuhr).
        

        
        [111]
        Furius Bibaculus, geb. 102 v. Chr. zu Cremona, von Horaz
        (Satiren II, 5, 41) verspottet.
        

        
        [112]
        Über dieses Urteil Quintilians vgl. 
        K. E. Güthling in der
        Zeitschrift für das Gymnasialwesen 1869, S. 886, wo
        derselbe mit Recht
        sagt: „Aber es ist zum Erschrecken, wenn es bald
        nachher heißt:
        Lyricorum Horatius fere solus
        legi dignus. Ich bekenne offen, daß
        mir Lachmanns Urteil, das er im philologischen Seminar
        mehr als einmal ausgesprochen hat, des Horatius Oden seien
        glatt wie Marmor, aber auch kalt wie Marmor, und zwei bis drei
        beliebige Episteln des Horatius seien ihm mehr wert, als alle
        Oden zusammengenommen, eine ganz gerechte Schätzung des
        Lyrikers Horatius zu enthalten scheint, sosehr mich dies
        Urteil anfangs frappierte. Sprache und Versbau sind
        unübertrefflich vollendet; das ist aber auch das beste, was
        man von diesen Oden sagen kann. Diejenigen von
        ihnen, die aus der Stellung des Dichters zum Hofe
        hervorgingen, haben alle ein gemachtes, hohles Pathos, sind
        arm an fruchtbaren Gedanken, und ich will es gern unentschieden
        lassen, ob sie der Vorwurf unwürdiger Schmeichelei treffe oder
        nicht. Die übrigen bewegen sich in einem sehr engen
        Gedankenkreise, den sie allerdings mit Geschick variieren,
        so daß der nicht sehr aufmerksame Leser über der schönen Form
        und einem zahllose Male in anderm Gewande wiederkehrenden
        Gemeinplatz die Armut des Inhalts übersieht. Den meisten, ja
        fast allen den fehlt die jugendliche Frische, die Leidenschaft
        und Glut der Empfindung, welche den Leser hinreißt. Das ist
        auch natürlich; war doch der Dichter ein Vierziger, als er zur
        Leier griff, und daß die Beschäftigung mit der Satire keine
        besondere Vorbereitung für die Lyrik abgegeben hat, versteht
        sich wohl von selbst. Um Quintilians Urteil über Horatius zu
        verstehen und zu würdigen, mag das Gesagte genügen; dem Lyriker
        Horatius stellen wir getrost den Catullus entgegen, nein, wir
        stellen ihn aus voller Überzeugung über Horatius. Wenn
        Quintilian den Catullus nur als Jambographen anführt, so ist
        das nicht zu bewundern; er gehört ja zu den „Alten”, nicht zu
        den Kunstpoeten, als deren Repräsentant und Verfechter in der
        Augusteischen Zeit Horatius, wie das seine Polemik gegen
        ältere Dichter zeigt, vorzugsweise zu betrachten ist. Niebuhrs
        Urteil über Catullus (vgl. Catullus, übersetzt von Stromberg,
        Vorrede) ist bekannt; vor fünfundzwanzig Jahren habe ich es
        auf Niebuhrs Namen angenommen, jetzt unterschreibe ich
        es aus eigener Überzeugung. Es sei zum Schutze des von unserm
        Rhetor totgeschwiegenen Lyrikers hiermit an dasselbe erinnert.”
        

        
        [113]
        Cäsius Bassus, Freund des Persius, kam angeblich 79 bei dem
        Ausbruche des Vesuvs um.
        

        
        [114]
        Lucius Attius, von 170 bis etwa 90 v. Chr. — Marcus Pacuvius
        aus Brundusium, geb. um 220 v. Chr., starb in einem Alter
        von 90 Jahren.
        

        
        [115]
        Lucius Varius Rufus, 74-14 v. Chr., Epiker und Tragiker,
        Freund des Vergil und Horaz. Vgl. Horaz, Oden
        I, 6, 1; Satiren I,
        10, 44; Episteln II, 1, 247; 3, 55.
        

        
        [116]
        Publius Pomponius Secundus lebte unter den vier ersten
        Kaisern nach Augustus; gest. um 60 n. Chr.
        

        
        [117] Lucius
        Älius Stilo, Rhetor und Altertumsforscher, Lehrer des
        Cicero und Varro.
        

        
        [118] Titus
        Maccius Plautus, um 254-184 v. Chr.
        

        
        [119] Cäcilius
        Statius aus Insubrien, Zeitgenosse des Ennius, um
        219-166 v. Chr.
        

        
        [120] Publius
        Terentius Afer, um 194-159 v. Chr., kam aus Afrika
        in früher Jugend als Sklave nach Rom, wo er erzogen und freigelassen
        wurde.
        

        
        [121] Lucius Afranius,
        Zeitgenosse des Terenz, um 150 v. Chr.
        

        
        [122] Cajus Sallustus
        Crispus, 87-34 v. Chr.
        

        
        [123] Titus Livius,
        59 v. Chr. bis 17 n. Chr.
        

        
        [124] Servilius Nonianus,
        Konsul 35 n. Chr., gest. 60 oder 61 n. Chr.
        Er war ein tüchtiger gerichtlicher Redner und wandte sich sodann dem
        Studium der Geschichte zu. Er beschrieb die Zeit des Untergangs der
        Republik und die Gründung der Monarchie.
        

        
        [125] Aufidius Bassus lebte
        unter Tiberius. Er schrieb Geschichtswerke
        über die erste Kaiserzeit sowie über den Germanischen Krieg
        und starb unter Nero.
        

        
        [126] Quintilian meint
        vielleicht Cornelius Tacitus.
        

        
        [127] Cajus Cremutius
        Cordus, freimütiger Geschichtschreiber zur
        Zeit des Tiberius.
        

        
        [128] Marcus Tullius
        Cicero war geboren 106 v. Chr., ermordet 43
        bei Cajeta.
        

        
        [129] Bezieht sich in
        dieser Allgemeinheit nur auf die gerichtlichen
        Reden vor dem Areopag.
        

        
        [130] Die sechs unter
        dem Namen des Demosthenes überlieferten
        Briefe sind unecht.
        

        
        [131] Bezieht sich auf
        die meisten philosophischen Schriften Ciceros,
        ebenso auf „Brutus” und „vom Redner”.
        

        
        [132] In den vorhandenen
        Gedichten Pindars ist diese Äußerung
        nicht zu finden.
        

        
        [133] Cajus Asinius
        Pollio, 76 v. Chr. bis 5 n. Chr., der bedeutendste
        Redner nach Cicero und zur Zeit des Augustus. Quintilian
        erwähnt ihn oft, Horaz hat ihn Oden II, 1 verherrlicht.
        

        
        [134] Marcus Valerius
        Corvinus Messalla, 64 v. Chr. bis 8 n. Chr.,
        Staatsmann und Feldherr, besonders aber auch Redner. Vgl. Horaz,
        Oden III, 21.
        

        
        [135] Cajus Julius
        Cäsar, 100-44 v. Chr.
        

        
        [136] Marcus Cälius
        Rufus, 88-48 v. Chr., Freund Ciceros.
        

        
        [137] Cajus Licinius
        Calvus, 82 bis etwa 47 v. Chr., Freund des
        Catull und selbst Dichter.
        

        
        [138] Servius Rufus,
        der berühmteste Rechtsgelehrte zur Zeit
        Ciceros.
        

        
        [139] Cassius Severus,
        geb. 44 v. Chr., wegen seiner scharfen Zunge
        nach der Felseninsel Seriphos verbannt, wo er um 30 n. Chr. starb.
        

        
        [140] Domitius Afer
        aus Nemausus (Nismes), gest. 59 n. Chr. —
        Julius Africanus aus Gallien, blühte unter Nero.
        

        
        [141] Marcus Galerius
        Trachalus, Konsul 68 n. Chr., der dem
        Kaiser Otho seine Reden verfaßt haben sollte.
        

        
        [142] Quintus Vibius
        Crispus, unter Nero als Denunziant (delator)
        von trauriger Berühmtheit, lebte noch als Greis unter Domitian.
        

        
        [143] Er lebte unter
        Vespasian; er gehört auch zu den in Tacitus'
        Gespräch über die Redner teilnehmenden Personen.
        

        
        [144] Nach Tacitus
        (Gespräch über die Redner) und Plinius (Briefe):
        Aper, Marcellus, Maternus, Messalla u. a.
        

        
        [145] Vater und Sohn,
        Zeitgenossen des Cäsar und Augustus, Anhänger
        der pythagoreischen Lehre. – Über Cornelius Celsus siehe
        Anmerkung 16.
        

        
        [146] Nicht näher
        bekannt; vielleicht ist der Name falsch überliefert.
        

        
        [147] Von Geburt
        ein Insubrer, Zeitgenosse Ciceros.
        

        
        [148] Lucius Annäus
        Seneca, Sohn des Rhetors gleichen Namens,
        geboren zu Corduba in Spanien um 2 n. Chr., gestorben 65.
        

        

        
        Zweites Kapitel
        

        
        
        [1] Livius Andronikus
        aus Tarent um 240 v. Chr., der erste dramatische
        Dichter Roms.
        

        
        [2] Damit sind die
        vom pontifex maximus angefertigten annales
        maximi gemeint, eine nüchterne Aufzählung der denkwürdigsten
        politischen und religiösen Begebenheiten, fortgesetzt bis
        zum Pontifikat
        des Mucius Scävola 130 v. Chr.
        

        
        
        [3] Zur Erläuterung
        der hier erwähnten atomistischen Vorstellung
        Epikurs vgl. Lukrez IV, 48 ff.

        

        
            
        Dennoch sag' ich, es senden die Oberflächen der Körper

        Dünne Figuren von sich, die Ebenbilder der Dinge;

        Häutchen möcht' ich sie nennen, und gleichsam die Hülsen von diesen,

        Denn sie gleichen an Form und Gestalt dem nämlichen Körper,

        Dem entflossen umher sie die freien Lüfte durchschwärmen.

            


        
    
        
        [4] Buch 2, Kap. 8.
        



        
        Drittes Kapitel
        


        
        [1] D. h. das Schreiben.
        

        
        [2] Über den Redner I,
        150; 257.
        

        
        [3] Lucius Licinius
        Crassus, berühmter Redner, 140-91 v. Chr.
        Die zweite Hauptperson in der erwähnten Schrift Ciceros ist
        Marcus
        Antonius (142-87 v. Chr.), der Großvater des Triumvirs Antonius.
        

        
        [4] Vergleichung
        mit dem Teile des römischen Staatsschatzes, der
        für die äußersten Notfälle reserviert war.
        

        
        [5] Der Gedanke
        erinnert an das bekannte Wort Hesiods („Werke
        und Tage” 289):
        Doch vor die Tugend setzten den Schweiß die unsterblichen Götter.
        Vgl. auch Epicharmus bei Xenophon „Erinnerungen an Sokrates” II,
        1, 20:
        

        
        Nur für Arbeit wird das Gute von den Göttern uns verkauft.
        

        
        [6] Vielleicht derselbe,
        an welchen Horaz Epistel I, 3 und II, 2 gerichtet
        hat.
        

        
        [7] Wie sehr in Gallien
        die Beredsamkeit in der Kaiserzeit blühte,
        zeigt der von Caligula zu Lugdunum veranstaltete Wettkampf der
        griechischen und lateinischen Beredsamkeit.
        

        
        [8] Satiren 1, 106.
        

        
        [9] S. die bekannte
        Erzählung bei Plutarch, Leben des Demosthenes
        Kap. 7.
        



        
            Viertes Kapitel
            


        
        [1] Cajus Helvius Cinna,
        Freund Catulls, Verfasser eines epischen
        Gedichtes „Smyrna”, das noch erhalten ist. — Der Panegyrikus des
        Isokrates ist eine Festrede, die vor der Festversammlung bei den
        Olympischen Spielen gesprochen worden und uns noch erhalten ist.
        Vgl. Plutarch, „Leben der zehn Redner” IV, 15: Den Panegyrikus
        schrieb er in zehn, nach anderen in fünfzehn Jahren.
        



        
            Fünftes Kapitel
            


        
        [1] S. 1, 155.
        

        
        [2] Z. B. im Anfange der
        Bücher „Von den Pflichten” und „Vom
        höchsten Gut und Übel”.
        

        
        [3] Von Plato hat Cicero
        den Timäus und Protagoras, von Xenophon
        den Ökonomikus übersetzt.
        

        
        [4] Eine Hetäre, welche
        der Gottlosigkeit angeklagt war und von
        ihrem Liebhaber Hyperides verteidigt wurde.
        

        
        [5] III, 5, 15.
        

        
        [6] S. Briefe an Atticus
        IX, 4, 9. Hierher gehören die Paradoxa,
        die Cicero in seinen letzten Lebensjahren verfaßt hat.
        

        
        [7] Z. B. Cicero und
        Hortensius.
        

        
        [8] Er hatte als
        Tribun einen Antrag gestellt, gegen dessen Vorlesung
        durch den Herold ein anderer Tribun Einsprache erhob. Cornelius
        las nun den Antrag selbst vor und wurde dafür wegen
        Majestätsvergehens angeklagt, jedoch von Cicero glänzend verteidigt.
        

        
        [9] Das Gefolge des
        Milo und das des Clodius gerieten aneinander,
        ein Sklave Milos verwundete Clodius, Milo eilte herbei und
        tötete ihn. Da er infolgedessen angeklagt wurde, verteidigte
        ihn Cicero in der uns erhaltenen Rede.
        

        
        [10] Der jüngere Cato
        (Uticensis) trat dem Redner Hortensius seine
        Frau Maria förmlich ab und nahm sie dann wieder zurück, nachdem
        sie sechs Jahre mit Hortensius bis zu dessen Tode zusammengelebt
        hatte.
        

        
        [11] Marcus Porcius
        Latro, Redner und Freund des Augustus.
        

        
        [12] Lucius Cestius
        Pius, ein sehr angesehener griechischer Rhetor
        zur Zeit des Augustus, der nur lateinisch vortrug.
        

        
        [13] I, 2, 15.
        

    
        
        
        Sechstes Kapitel
        

    
        
        [1] Metrodorus
        aus Skepsis, einer Stadt in Mysien, akademischer
        Philosoph und Rhetor, Schüler des Karneades.
        

        
        [2] Der Rhetor
        Empylus wird sonst nirgends erwähnt.
        


        
        
        Siebentes Kapitel
        


        
        [1] Wo, läßt sich
        nicht nachweisen.
        

        
        [2] VI, 2, 29 f.
        

        
        [3] Dichter der
        alexandrinischen Schule im 2. Jahrhundert v. Chr.
        

        
        [4] S. Cicero,
        Rede für Archias 18.
        

        
        [5] Vielleicht
        zu beziehen auf Cicero „Der Redner” 34.
        

        
        [6] Cajus
        Papirius Carbo, Konsul 120 v. Chr.
        

        
        [7] Wo,
        ist nicht nachzuweisen.
        

        
        [8] Popilius
        Länas, Rhetor zur Zeit des Tiberius; Quintilian erwähnt
        ihn noch III, 1, 21; XI, 3, 183. Sonst ist er nicht
        näher bekannt.
        

        
        [9] Vielleicht
        stammen diese Worte aus einer Schrift des Popilius
        Länas.
        

    

    


    
        
        Inhalt

        

    
        
        
            	Einleitung
            	3
        


        
            	1.
            	Kapitel: Vom Wörtervorrat
            	8
        


        
            	2.
            	Kapitel: Von der Nachahmung
            	39
        
    

        
            	3.
            	Kapitel: Art und Weise der schriftlichen Übungen
            	
            47
        


        
            	4.
            	Kapitel: Von der Nachbesserung
            	56
        


        
            	5.
            	Kapitel: Über den Gegenstand der schriftlichen
            Übungen
            	
            58
        


        
            	6.
            	Kapitel: Sammlung des Gedankenstoffes
            	
            65
        


        
            	7.
            	Kapitel: Wie die Fertigkeit, aus dem Stegreif zu reden,
            erworben und erhalten wird
            	
            68
        


        

    

    



    
    


    
        
            Für die Lektüre

            der römischen Klassiker im Originaltext unentbehrlich:

        
            
                    
                MÜHLMANN:
                

                    
                Lateinisch–deutsches

                Wörterbuch
                

            

            


            für Studierende und Schüler höherer Lehranstalten
            43., berichtigte und vermehrte Auflage, besorgt von
            Prof. Dr. Otto Güthling


            Preis: geheftet RM. 4.90,
            in Halbleinen gebunden RM. 6.10,

            in Halbleder gebunden RM. 7.60
            

        


        
        Die von Prof. Dr. Otto Güthling
        vielfach berichtigte und stark vermehrte Neubearbeitung des berühmten
        Wörterbuches von Mühlmann ist für die Lektüre der lateinischen Klassiker
        ein Hilfsmittel, das den von Studierenden und Schülern höherer Schulen
        gestellten Anforderungen in vollem Umfange genügt. Sind doch außer den
        üblichen Schulautoren auch diejenigen Schriftsteller berücksichtigt,
        die auf Grund der neuen Lehrpläne jetzt teils mehr als früher behandelt
        werden, teils neu hinzugekommen sind. Nicht unerwähnt bleibe schließlich
        der niedrige Preis, der die Anschaffung wesentlich erleichtert, sowie die
        gediegene, vornehme Ausstattung.
        

        

    
        
            Durch jede Buchhandlung

        

        
        PHILIPP RECLAM JUN., VERLAG, LEIPZIG
        

        


        
    

                   
    



*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK UNTERRICHT IN DER BEREDSAMKEIT ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/3760021684614095203_cover.jpg
Rr. 295¢

. Sabius Quintilianus

Unterridht
in der Beredjamfeit |

i






