
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Marc. Aurel. Antoninus elmélkedései

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Marc. Aurel. Antoninus elmélkedései


Author: Emperor of Rome Marcus Aurelius


Translator: Sándor Perlaky



Release date: May 20, 2025 [eBook #76130]


Language: Hungarian


Original publication: Pest: Trattner-Károlyi, 1847


Credits: Albert László from page images generously made available by the Hungarian National Digital Archive




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK MARC. AUREL. ANTONINUS ELMÉLKEDÉSEI ***








MARC. AUREL.
ANTONINUS

ELMÉLKEDÉSEI.

 

XII. KÖNYVBEN.

 

GÖRÖGBŐL
FORDITOTTA

PERLAKY
SÁNDOR.

 

PESTEN.

NYOMAT.
TRATTNER-KÁROLYINÁL.

1847.









Antoninus philosophus (Annius
Verus), máskép Marcus Aurelius és igy legesméretesb, szül. 121-ikb.
K. u., fogadott atyjának Antoninus Piusnak halála után 161. jutott
a’ kormányra. Az uralkodást önkényt megosztá Lucius Verussal, kit
Caesarnak ’s Augustusnak nevezett ’s Lucilla leányával
összeházasitott. Plutarchus unokájától Sextustól, Athenei Herodes
szónoktól és hires törvénytudó L. Volusius Mecianustól neveltetvén
’s oktattatván, tudóssá lön ’s kivált a’ Stoa philosophiájába
szeretett. Mig hadvezérei Statius Priscus,  Avidius
Cassius, Marius Verus, és Fronto a’ Parthusokat megverték, Örmény
országot, Babyloniát, Mediát elfoglalták ’s Seleucia városát a’
Tigris mellett feldulták, M. Aurelius Romára és a’ Németekre
forditá figyelmét. A’ várost döghalal, éhség és vizár pusztitá,
mellyek gyászos következését enyhiteni törekedett; ezek gyakor
beütéseik által a’ romai határt háborgatták, dé visszaverettek. A’
parthusi háboru végével mind a’ két császár diadalmi pompát tartott
és Parthicus nevet vett fel. Azonban keves idő mulva rettenetes
döghalál ütött ki, mellyet a’ keleti hadi sereg, merre csak ment,
mindenütt elterjesztett. Ehhez járult földrengés, vizár és a’
határos népek fellázadása Galliátol kezdve szinte a’ fekete
tengerig. A’ császárok Aquilejába mentek, hogy kikelettel a’
Marcomannokat megtámadják. Ezek vissza vonultak és békességért
könyörögtek; de szerencséjére M. Aurelius nem hitt nekik ’s hadi
seregeit összegyüjtve tartotta. Meg is jelentek azok  ujolag és a’
háboru nyolcz évig tartott változó szerencsével. Verus a’ háboru
második évében elholt, 174. az ellenség szinte Italiába nyomult, a’
döghalál sok embert elragadott és mivel a’ kincstár ki volt üritve,
palotájának drágaságait kénytelenitetett eladni a’ császár, hogy a’
háborut folytathassa. A’ következő táborozásokban Roma győzött.
Mikor 178. a’ császár Esztergam mellett a’ Quadokkal szemben
állana, ezektől körülvétetvén, vizszüke miatt végveszélyben
forgott; de egyszerre rémitő vihar támad, lankadt seregét zápor eső
éleszti és ő győzedelmeskedik. Erre a’ Marcomannok, Quadok és egyéb
Németek békességért esedeztek. Avidius Cassiusnak lázadása, ki
Egyiptomot és a’ taurini vidéket meghóditotta, elvoná győzedelmétől
a’ császárt; de minekelőtte Asiába érne, a’ lázitót önpártosai
meggyilkolták. M. Aurelius ezeknek megkegyelmezett. Romába diadalmi
pompával ment és a’ belső dolgokkal foglalatoskodott, mig a’
Marcomannok új  megtámadásai ismét táborba szállani nem
kényszeritették. Több izben megverte őket; hanem Sírmiumban
megbetegedvén, Aurelius Victor szerint Vindobonában elholt, élet.
59. uralk. 19. évéb. Görögül irt elmélkedéseinek legjobb kiadása
mellyet Casaubonus (Lond. 1643.) Morus (Lip 1775.) Schultz (1802.
és 1820.) és Corai (Paris 1816.) szerzett. Marcus a’ romai legjobb
császárok közé tartozik. (Közhasznu esméretek tára.)







Antoninus elmélkedései.


Első könyv.



1. Nagyatyámtól Verustól nemes erkölcsöket és szelidséget vettem
föl.

2. Atyám dicsősége ’s emléke szerénységre ’s férfias
magaviseletre intett.

3. Anyámtól tanultam kegyességet ’s jótékonyságot és nem csak a’
rosz cselekedetektől, hanem még a’ rosz gondolatoktól is
tartozkodást; az élelemben takarékosságot, melly távol van az
elpuhult életmód fényüzésétől.

4. Ősatyámtól: hogy ne menjek köz oktatóintézetbe; hanem ügyes
házi tanitót tartsak, és  hogy ezen dologban a költséggel nem kell
fösvénykedni.

5. Tanitómtól: sem a’ circei játékokban a’ zöld vagy kék szinnel
nem tartani, sem a’ gladiatori bajvivásokban a’ kerek vagy hosszu
paizsokkal; hanem hogy megedzem magamat, elégedett, önmunkás, mások
dolgaíval nem törődő ’s a’ rágalmazók iránt siket legyek.

6. Diognetustól: tartózkodni a’ hiú dolgok hajhászásától; a’
varázslók ’s szemfényvesztők csevegéseinek hitelt nem adni; a’
bübájosok, ördögüzések ’s illyesektől, a’ fürjtartástól ’s minden
hasonló dolgokkali szenvedélyes foglalatosságtól ovakodni; a’
szabadelmüséget eltürni; a’ bölcsészettel megbarátkozni. –
Tanácsára hallgattam először Bachiust, aztán Tandasist és Marciant;
irtam mint ifju beszélgetéseket; magam kértem fekvésül faágyat és
bőrt ’s a’ mi még a’ Hellen philosophus miveltségéhez tartozik.

7. Rusticustól: hogy föleszméltem, miszerint erkölcseim javitása
’s gondos müvelése szükséges; óvakodni minden sophisticai
szenvedélytől, minden irásbeli értekezéstől bár mi kérdés fölött,
minden intő beszéd mondásától; ’s hogy mint fásult szivü vagy
bőkezű ne mutatkozzam; megvetni a’ szónoklati ’s költészi
szóczikornyát, meg azon hiuságot,  miszerint otthon togában
járjak, és hogy semmi illyest ne tegyek; a’ leveleket mesterkéltség
nélkül irni, a’ szerint mint a’ mellyet maga Sinuessából az
anyámnak irt; ellenségim és megsértőimnek, megbánásuk első
kijelentésére megkérlelődve nyujtani kezemet a’ kibékülésre;
irományokat pontosan olvasni, a’ nélkül hogy a’ főértelemmel
megelégedném, ’s a’ csacskáknak hamar hitelt nem adni. Nékie
köszönöm végre az Epictetusi értekezések olvasását, mellyeket
könyvtárából velem közlött.

8. Apolloniustól: szabad lenni a’ legkisebb változékonyság
nélkül; semmi egyébre legkevésbé nem ügyelni mint az észre; mindig
ugyanaz lenni, a’ legkinosabb féjdalomban, gyermekének elvesztekor
’s a’ hosszadalmas nyavalákban. Ő rajta világosan láttam, élő
példában, mikép lehet ugyanazon ember állhatatos és még is
engedékeny. Benne olly tanitót találtam, ki az oktatásnál nem
kedvetlen; ’s ki előadási ügyességét valóban csekélységnek
tartotta. Tőle tanultam végre, mint lehet barátoktól úgy nevezett
szivességeket elfogadnunk, a’ nélkül hogy becsületünket
kisebbitnénk ez által, vagy pedig érzéketlenséget árulnánk el.

9. Sextustól: kedélyességet; a’ házi dolgok atyai igazgatásának
példáját; és hogy magamat elhatározzam természet szerint élni;
mesterkéltlen magarátartást;  barátim iránt figyelmes
gondoskodást; tudatlanokat ’s balvéleményüeket eltürni; ’s magamat
mindenekhez alkalmazni: mert az ő társalgása kedvesebb volt, mint
minden hizelgés, a’ nélkül hogy ugyan akkor épen azon embernél
tisztelete csökkent volna. Ő tanitott világos ’s szabályos mód
szerint fölfedezni és elrendezni az életbölcseséghez tartozó
elveket; a’ haragnak és erős indulatoknak minden nyilatkozatit
elkerülni, a’ nélkül hogy ezen indulatlanság mellett a’ valódi
szeretet vonzalmait kioltanám; továbbá dicsőséget zaj, ’s
tudományosságot kérkedés nélkül szerezni.

10. A’ grammaticus Alexandertől: tartózkodni a’ korholás és
szemrehányástól azok irányában, kik idegen ’s nyelvelleni vagy
rosszul hangzó kifejezéssel élnek ’s nékiek a’ felelet vagy
határzat, avagy a’ tárgyalás fordulata által kifejezésökre nem
czélozni, sem más jól alkalmazott emlékeztetés által ki nem
jelelni, mint kellett volna szólniok.

11. Frontotól: azon tanulságot, hogy a’ zsarnokság, irigységet,
alattomosságot, ’s tettetést okoz ’s hogy közönségesen, az ugy
nevezett nemesek, a’ nemes érzelmektől legtávolabb vannak.

12. A’ Platonicus Alexandertől: hogy sokszor és szükségtelen ne
mondjam valakinek, sem levélben ne irjam, hogy el vagyok foglalva;
és hogy  ez által illy módon, azon szin alatt,
mintha sok dolgaim volnának, kötelességimet el ne mulasszam,
mellyeket a’ körülmények kortársaink iránt kivánnak.

13. Catulustól: el nem mellőzni a’ barátnak panaszait, ha talán
oknélküliek volnának is, hanem törekedni őt szokott állapotjába
vissza helyezni; tanitóimról szivemből jót beszélni, mint
Domitiusról ’s Athenodorusról mondatik, ’s magzatimat igazán
szeretni.

14. Severus testvéremtől: rokon, törvény, ’s igazság szeretetet;
megesmérni Thraseát, Helvidiust, Catot, Diont és Brutust; hogy
országomat olly törvények szerint igazgassam, mellyek előtt semmi
személyválogatás nincsen, ’s olly kormányzást kövessek, melly
semmit sem tisztel inkább mint az alattvalók szabadságát; rendesen
és szilárdul megmaradni a’ bölcseség tiszteleténél; jótékony ’s
adakozó lenni; barátimtól a’ legjobbat reményleni ’s szeretetökben
bizni; azok előtt nem titkolni neheztelésemet kík azt megérdemlik
’s velök, a’ mit akarok vagy nem akarok, nem kitalálgattatni, hanem
nékiek nyiltan ki mondani.

15. Maximustól: magamon uralkodni és semmitől magamat
elcsábitani nem hagyni; a’ vidámlelküséget minden állapotban még a’
betegségben is megtartani; egy nyájosságból és rátartásból jól
vegyitett  jellemet szerezni; zugolodás nélkül
elvégezni a’ teendőket. Mindenki azt hitte beszéde felől, hogy
meggyőződésével megegyező ’s cselekedetiről, hogy soha roszra nem
czéloznak. Ő soha nem árult el csodálkozást vagy bámulást, nem
szeleskedést vagy késedelmeskedést, vagy megzavarodást, vagy
kedvetlenkedést, vagy vígságot, avagy ellenben haragot vagy
gyanakodást. Ő jótékony, engesztelhető, hazugság gyülölő volt; ’s
inkább egy javulásra nem szoruló mint egy megjobbitott embert
mutatott, úgy hogy általa senki sem vélte magát megvetettnek, sem
nem merészkedett magát nála jobbnak tartani; a’ tréfában az
illedelem határai közt maradt.

16. Atyámon megjegyzém magamnak: az ő nyájosságát és
rendithetlen szilárdságát jól meggondolt föltételiben; a’ külső
tiszteltetés hiú vágya’ megvetését; a’ munkábani serénységét és
állhatatosságát; hajlamát, mellyel mások közhasznu tanácsát
kihallgatta; mint bánt mindenekkel változás nélkül érdemök szerint;
okosságát, hol kelljen szigorúnak, hol engedékenynek lenni;
óvakodását fiatalkák szerelmétől; közjóra törekvését; mint nem
kényszeritette barátit mindig vele enni ’s vele utazni; mint
találták őt mindenkor egyenlőn azok kik valami foglalatosságuk
miatt eltávoztak volt; terveinek szoros visgálatát ’s azok
 megtartását; mert ő nem hagyott föl a
nyomozással időnek előtte ’s nem elégedett meg azzal, mi legelőször
eszébe jutott; mint tudta barátait megtartani, a’ nélkül hogy őket
megunta vagy bolondságig szerette volna; mindenbeni megelégedését
’s vidámságát; mint látta a’ messze jövendőt előre, ’s volt a’
legcsekélyebb dolgokról előgondoskodással minden lárma nélkül; mint
távolitott magától minden néptapsot ’s hizelgést; mint ügyelt
szünetlen az uralkodás foglalkozásira; mint mérsékelte a’ köz
költségeket, ’s türte azon vádot nagylelkűen melly e’ miatt érte.
Az istenekre nézve nem volt babonás félelmü, az embereket illetőleg
pedig felül emelkedett azon vágyon, hogy ajándék ’s hizelgés által
a’ nép kegyét keresse. Ellenben józannak, állhatatosnak mutatkozott
mindenben, soha kislelkünek ’s ujitásra törekvőnek. Azon javakkal,
mik a vidám élethez tartoznak ’s mikkel a’ sors bőségesen
megáldotta, fenhejázás ’s egyszersmind visszatartózkodás nélkül élt
’s azt, mije volt aggodalom nélkül használta, nem ohajtva azt,
miben szükölködött. Senki sem mondhatta róla hogy Sophista vagy
oktondi vagy pöffeszkedő, hanem hogy egy érett eszü, nagy tökélyü,
hizelgésen fölülemelkedett, más és saját ügyei vitelében jártas
férfiu. Ezen fölül tudta az igazi bölcseséget becsülni, a’ nélkül
hogy másoknak  szemrehányást tett, vagy magát másoktól
elcsábitani hagyta volna; a társalkodásban kellemes volt és
szerette a’ tréfát tulcsapongás nélkül; testét illetőleg
gondoskodása mérséklett volt, – nem mint az életökre fösvényeké, –
sem fényüző sem elhanyagolt; hanem vigyázata által véghez vitte,
hogy az orvosi tudománynak mind belső mind külső gyógyszereire csak
igen ritkán szorult Leginkább megjegyzést érdemel, hogy minden
irígység nélkül annak adta az elsőbbséget, ki valami tökélyt
mutatott akár a’ szónoklatban, akár a’ törvény akár az erkölcs
tudományban, akár pedig más esméretben; sőt segélyökre volt, hogy
mindenik saját elsőbbsége szerint tiszteltessék; és hogy az ősöknek
intézkedéseihez hű maradt mindenben, a’ nélkül hogy ezen
ragaszkodást fitogtatta volna. Kerülte a’ mi változó és
állhatatlan, szeretett ugyanazon helyeken ’s ugyanazon ügyekkel
foglalkozni. Nagy főfájdalmai után mindjárt ifjui kedvvel ’s
vidámsággal ment szokott munkájához. Titka nem sok sőt kevés volt
’s az is ritkán és ollyan, melly a’ közjót illette. Okosságot ’s
mérséklést mutatott a’ nyilvános játékok ünnepein, nagy müvek
mutatványinál ’s illyeseknél; – mind olly ember tulajdonai, ki
egyedül kötelességére nézett, nem pedig azon dicsőségre, mellyet
cselekedetei által magának szerezhetett  volna.
Soha idején kivül nem fürdött, nem volt épitési szenvedélye,
keveset gondolt ételeivel, ruházatának finomságával és szinével
vagy rabszolgáinak szépségével Többnyire Loriumi vagy Lanuviumi
öltözetet viselt. – Minő kimélettel bánt ama Tusculanumi
állodalmi-bérlővel midőn az bocsánatért kérte! és illyen volt egész
magaviselete Semmit sem barátságtalan, kérlelhetlen, vagy
szenvedélyes, avagy hogy azt mondhatta volna róla valaki: ez
tulságos. Sőt mindent éretten ’s mintegy időzve, meggondolva,
szilárdul megállopitva ’s következetesen cselekedett. Igy lehetett
azt reá alkalmazni, mit ama jelentés Socratesről mond: hogy ő azon
dolgok nélkül tudott el lenni és ismét velök élni, mellyek
fogyatkozásánál a’ sokaság gyengeségét, a’ velök élésnél pedig
telhetlenségét árulja el. Mert azon esetben erősen tűrni és ebben
mérsékelve élvezni tudni, tökélyetes ’s meggyőzhetlen lelkü ember
tulajdona és illyen volt ő Maximus betegségében.

17. Köszönet az isteneknek, hogy jó őseim, jó szüleim, jó
testvérem, jó tanitóm, jó háznépem, rokonim, barátim és csaknem
mind jó emberek voltak körülöttem. És hogy azok közül egyet sem
bántottam meg hirtelenkedésből; pedig olly hajlamok mellett,
mellyeknél fogva bizonyos esetekben az  könnyen
megtörténhetett volna. De az istenek jótéteménye az, hogy a’
körülmények illy összefolyását meggátolták, mi által bünre
késztettem volna; hogy még tovább nem neveltettem a’ nagy atyám
ágyasától; hogy ifjuságom virágát megtartottam; hogy időnek előtte
nem vesztegettem férfi erőmet, hanem még időn túl is megőriztem;
hogy ugyanaz volt uralkodóm és atyám, ki belőlem minden hiuságot
kiirtani ’s azon gondolatra tudott vezetni, hogy ellehet az ember,
ha az udvarnál él is poroszlók, pompás öltözetek, szövétnekek,
szobrok ’s más illy fényűzés nélkül; sőt szabad csaknem egészen
mint magános ember, ugy élni, a’ nélkül hogy ez által kevesebb
tisztelettel és méltósággal birna mint országló az ő munkálatiban.
– Az isteneknek köszönöm továbbá testvéremet, ki magaviseletével
fölbuzditott magamra gondosabban figyelni és egyszersmind becsülése
’s gyengédségével felvidámitott; nékiek köszönöm gyermekimet, kik
nem minden észtehetség nélküliek ’s testre nem hibásak; nékiek
köszönöm azt is, hogy nem tettem nagyobb előmenetelt az
ékesszóllásban, verselésben és más illyes tudományokban, mellyek
könnyen elragadhattak volna, ha azokban jobb haladásomat sejditem;
hogy nevelőimet halasztás nélkül olly tisztségbe helyeztem, minőt
ohajtani látszottak, a’ nélkül hogy azon reménységgel 
tartóztattam volna, miszerint fiatalságuk miatt az csak később
történhetnék; hogy megesmértem Apolloniust, Rusticust és Maximust;
hogy élénken és sokszor képzeltem magamnak a’ természetszerinti
élet minőségét; hogy az istenek részéről ’s a’ tőlök nyert belátás,
segedelem és sugallat által mitsem gátoltattam a’ természet szerint
élni, hacsak magam hibájából ’s az isteni serkentés ’s mondhatnám
nyilatkozat elhanyagolásából, készakarva vissza nem maradtam; hogy
testem illyen életmód’ mellett illy soká kitartott; hogy sem
Benedictával sem Theodotussal érintkezésbe nem jöttem; hogy sokszor
megsértvén Rusticust, soha sem cselekedtem ollyast ellene, mit most
meg kellene bánnom; hogy azon rövid élet mellett, melly anyámnak
jutott, még is az utolsó éveket szemei előtt töltöttem el; hogy
midőn valamelly szegényen vagy szenvedőn segíteni akartam, soha sem
kellett azt válaszolnom, hogy vagyonom nem engedi; ’s hogy magam is
nem jutottam olly szükségre, miszerint másoktól kénytelenségből
vegyek el valamit. Az isteneknek köszönöm feleségemet, ki olly
kellemes, nyájas és olly egyszerü; azon szerencsét, hogy
gyermekeimnek mindig ügyes nevelőket találtam; azon adatokat,
mellyekét az álombetegségek ellen, egyebek közt a’ vérhányás és
szédülélés elleni  szerekről vettem, és a’ Kajétai szerről
szinte úgy mint a’ Chrestaérol; hogy a’ bölcsészetre való hajlamon
mellett valamelly Sophistának kezébe nem kerültem; hogy
könyvirással, következtetések taglalatjával ’s természeti
nyomozásokkal kötelességemet el nem mulasztottam. Mind ezekhez
szükséges volt az istenek és a’ szerencse segedelme.

A’ Quádok között a’ Garan mellett.




Második könyv.



1. Reggel igy szólj magadhoz: ma kiváncsi, háladatlan,
szemtelen, ravasz ’s irigy emberekkel fogok találkozni. Mind ezen
hibák onnan szármoznak, mert ők a’ jót és rosszat nem esmérik. De
én esmérem a’ jónak természetét, hogy szép, és a’ rosszét, hogy
rút; esmérem a’ vétkesnek is természét, hogy az enyimmel rokon, nem
csak vérre és magra, hanem lélekre és az isteni szikrára nézve is;
meg sem kárositathatom egyiktől is, mert a’ rosz el nem
tántorithat; ’s épen illy kevéssé neheztelhetek rokonimra ’s
ellenségeskedhetem velök: mert közös működésre teremtettünk, mint
a’ lábak, kezek, szemhéjak ’s a’ fogak a’ felső és alsó
álkapczában. Tehát  egymás ellen dolgozni, természet elleni
volna; pedig valaki iránt neheztelést ’s megvetést mutatni, annyi
mint ellene dolgozni.

2. Akár mi vagyok, az csak hus, lehellet és a’ kormányzó ész.
Félre a könyvekkel! Ne tétovázzál: mert az neked nem engedtetett.
Hanem inkább vessd meg testedet, mintha mindjárt meg kellene
halnod; vér az és csont, egy idegekből és erekből készült szövet.
Tekintsd meg a’ te lehelletedet is! mi az egyéb mint pára; soha sem
ugyanaz; hanem majd kileheljük majd beszivjuk. A’ harmadik a’
kormányzó ész. Gondold már most magadban: öreg vagy; ne hagyd az
észt tovább szolgaságban; és sem társaság elleni indulatoktól
vezettetni, sem jelen állapotoddal megelégedetlennek lenni, vagy a’
jövendő előtt rettegni.

3. Az istenek munkái telvék gondviselésökkel; a’ szerencséé
nincsenek a’ természetből kizárva; az az nincsenek a’ természettől
igazgatott tárgyok közösségén és egybeköttetésén kivül. Ettől
szármozik minden. De ehhez jön még a’ szükség, és az, mi a’ világ
egyetemének hasznos, mellynek része vagy. Hanem az a’ természet
minden részének is jó, a’ mit az egésznek természete magával hoz és
fentartására szolgál. Fentartják pedig a’ világot úgy az összetett
mint az elemi dolgok változatai. Elégségesek  lesznek
neked ezen elvek, ha egyszer elfogadtad. A’ könyvszomjat pedig
oltsd ki; hogy ne zúgolódva halj meg, hanem vidámon és igazi
szivbeli hálával az istenek iránt.

4. Gondold meg mi soká halasztgatod ezt ’s hányszor nyertél
alkalmat reá az istenektől, a’ nélkül hogy használtad volna. Végre
csak ugyan kell érezned, melly világnak légy része ’s melly
világkormányzónak kifolyása; és hogy időd határa ki van szabva, ha
nem használod lelked felderitésére, el tünik az, és eltünvén többé
vissza nem kerül soha.

5. Mindenkor ügyelj arra komolyan, hogy dolgaidat mint Római és
mint férfi végezd el, kitünő de nem mesterkélt maga rátartással,
emberszeretettel, szabadelmüséggel és igazsággal, s nyugtodat semmi
más aggodalom ne zavarja. Ezt pedig ugy éred el, ha minden tettedet
ugy viszed véghez, mint éltedben az utolsót, minden
meggondolatlanságtól az ész törvényei iránt ellenszenvtől,
szineskedéstől, önzéstől és sorsoddali elégedetlenségtől menten.
Látod mi kevés az, minek birtokában az ember olly kellemesen sőt
istenileg tölti az életet s magok az istenek sem kívánnak többet
attól, ki ezeket megtartja.

6. Lealacsonyitod, magadat alacsonyitod le ó lélek! de majd hogy
becsületedet visszaszerezd, alig  leszen alkalmad. Mindeneknek
siet rövid élete; a’ tiéd is hamar végéhez jár, azonban hogy
önbecsedre nem ügyelsz ’s mások lelkében keresed boldogságodat.

7. Valljon szórakodottá tehetnek e’ a’ küldolgok; ha csak időt
vész magadnak hasznos tudományok szerzésére ’s minden tétovázást
kerülsz. De egy más tévedéstől is őrizkedjél, mert azok közül is
sokan bohóskodnak kik éltökben sokat fáradoznak minden czél nélkül,
mellyre vágyaik és képzeleteik általában irányozva volnának.

8. Alig látók azt, hogy valaki azért szerencsétlen lett, mivel
nem vigyázott arra, mi történik más lelkében; de azok kik saját
lelkök gerjedelmire nem ügyelnek, szükségkép szerencsétlenek.

9. Megemlékezzél mindig arról, mi az egésznek természete és mi
a’ tiéd, és ez melly viszonyban van amahoz; minő rész az és milly
egésznek legyen a’ része; hogy senki sem akadályozhat a’ természet
szerint, mellynek része vagy, cselekedni és beszélni.

10. Theophrastus bölcsészileg helyesen jegyzi meg a’ vétkek
összehasonlitásánál – ha csak valaki ezt a’ szokott fogalmak
szerint akarja tenni, – hogy a’ szándékosan elkövetett vétkek
sulyosbak, mint mellyeket a’ harag szül. Mert a’ boszús valami
titkos félelemmel látszik az okkosságtól eltávozni;  a’ ki
pedig szándékosan vétkezik, buja örömnek adja magát és mintegy
zabolátlanabb ’s elkényezettebbnek látszik. Jól jegyzi tehát meg ő,
’s egy bölcsészhez méltólag, azt állitván: hogy nagyobb büntetést
érdemel az, ki gyönyörből vétkezik mint az, ki fájdalomból. Valóban
az első hasonlit olly emberhez, ki előbb igaztalanságot szenved és
a’ fajdalom által kénszeritetik boszúra; a’ másik ellenben
önösztönéból határozza el magét igaztalanságra, valamelly vágytól
hagyván magát elragadtatni a’ cselekvésre.

11. Mintha e’ pillanatban el kellene éltedet hagynod, mindent
ugy tégy ’s ugy gondolj meg. Az emberektől megválni pedig, ha csak
istenek vannak, nem ijesztő; mert ezek semmi rosznak kitenni nem
fognak; ha pedig nem léteznek, vagy az emberi dolgokkal nem
gondolnak, minek olly világban élni, melly istenek és gondviselés
nélkül van. De léteznek ők valóban és gondolnak is az emberekkel;
’s hogy az ember semmi valódi bajba ne esnék, azt egészen önkényére
hagyták. Ha még ezen kivül valami rosz érhetné, gondoskodtak volna
arról is, hogy egyedül magátol függjön annak kikerülése. De a’ mi
roszzabbá az embert nem teszi, mint tehetné életét roszabbá? Mert
ezt a’ világegyetem természete sem tudatlanságból sem tudva, –
 midőn tudníllik tehetlenségből nem
mellőzhette vagy javithatta volna meg, el nem mulasztotta volna;
nem is tévedett volna sem tehetlenség sem ügyetlenségből soha
annyira, hogy gonosznak és jónak a’ jóbol és roszból egyenlő rész
jusson! – A’ halál pedig és az élet, becsület és gyalázat, fájdalom
és öröm, gazdagság és szegénység ’s minden illyes, egyenlőn juthat
a’ jóknak úgy mint a’ gonoszoknak, minthogy az ember becsét sem nem
emelik sem nem csökkentik ’s igy sem javak sem bajok.

12. Mi hamar eltünik minden! az emberek a’ világban ’s az ő
hirök nevök az időben; millyen minden érzéki, főkép az, mi
kellemmel ingerel, akadályokkal ijeszt ’s a’ képzelődés által el
van hiresztelve; minő hitvány, megvetendő, alacsony, veszendő és
mulékony. Ime a’ józan gondolkodás tárgyai: Kik azok, kiknek
véleménye és beszéde a’ mi dicsőségünkkel játékot üz? Mi a’
meghalás, ha egyedül magát fogod föl, s’ gondolatodban azt tőle
elválasztod, mit vele a’ képzelet össze köt? Valjon vehetni e’
abban egyebet észre, mint a’ természet működését? Pedig ki valami
természetes dologtol fél, az gyermek. De ez nem csak hogy müve a’
természetnek, hanem annak hasznos müve is. Továbbá: mikép határos
az ember az istennel? és lénye  melly része által? és mikor?
’s minő állapotban van az embernek ezen része?

13. Semmi sem nyomorúbb, mint olly ember, ki mindent mintegy
köröskörül bejár, a’ földnek gyomrát, mint a’ költő mondja,
feldulja, és azt kitalálni törekszik, mi embertársai lelkében
történik, a’ nélkül hogy által látná, miszerint nékie elegendő,
magában önistenével társalogni ’s annak méltólag szolgálni. Ezen
szolgálat pedig abban áll, ha tisztán megtartjuk az indulatok,
hiuság ’s minden ellenszenvtől az istenek igazgatása ’s az emberek
tettei irányában. Mert az istenek rendeletei tökélyökre nézve
tisztelendők; az emberek cselekedetei pedig rokonságukért méltók a’
szeretetre; s’ néha némüleg szánandók a’ jóban és roszban való
tudatlanságukért, – mi nem csekélyebb gyengeség annál, melly
tehetlenné teszen a’ fejérnek a’ feketétől való meg
különböztetésére.

14. Ha három ezer ’s meg annyi myriadokig élhetnél is még,
gondold meg egyszersmind, hogy senki sem veszt el más életet, mint
mellyet valóban él, és nem él mást, mint mellyet elveszt. Tehát a’
leghosszabb élet a’ legrövidebbel egyet ér. Mert a’ jelen
mindenkinek egyenlő, ha a’ mult nem hasonló is; és az mi elveszik
úgy látszik mintha egy pillanatban tünnék el. Nem is vesztheti el
senki a’  multat vagy a’ jövőt, mert ki foszthatna
attól meg valakit, a’ mivel nem bir. Azért ezen kettőre
megemlékezzél: egyrészről, hogy minden hasonló öröktől fogva ’s
mintegy körben forog, ’s hogy semmi különbséget nem tesz, ha száz
vagy kétszáz évig avagy végtelen időkig látja is valaki azt; más
részről, hogy a’ leghosszabb életü ’s a’ legkorábban elhaló egyet
veszt. Mert csak a’ jelent vesztheti el valaki, minthogy egyedül az
az övé; és a’ mije valakinek nincsen, azt el sem vesztheti.

15. Minden képzelődés! Mert a’ cynicus Monimus állitásainak
igazsága világos; világos ezen állitásnak hasznos volta is, ha csak
addig terjesztetik ki, meddig igaz.

16. Lealacsonyitja az ember lelke magát leginkább akkor, ha
magaviselete által mintegy salakja és fekélye leszen a’ világnak.
Pedig valami eseményen boszankodni, meghasonlás a’ természettel,
melly az ő részeiben minden egyéb dolgok lényegét benfoglalja. –
Továbbá lealacsonyitja magát, midőn valamelly embert gyülöl, vagy
vele ellenségeskedik; és illyenek a’ haragtartók. – Harmadszor
lealacsonyitja magát, ha a’ gyönyörnek vagy fájdalomnak rabja lesz.
– Negyedszer, ha álnokság, szineskedés és igaztalanság van
cselekedetében vagy beszédében. – Ötödször, ha valamelly
 tettét és törekvését bizonyos czélra nem
irányozza és valamit meggondolatlanul ’s következetesség nélkül
tesz, midőn még a’ legcsekélyebb dolgoknak is bizonyos czélra kell
vonatkozniok. Az okos teremtményeknek pedig az czélja, hogy a’
legrégibb állodalom ’s a’ legtiszteletesb országalkotmány okos
törvényeit kövessék.

17. Az ember életének ideje egy pillanat; lénye mindig
folyamatban; érzelme homályos; testalkata romlandó; lelke
változékony; szerencséje kitanulhatlan; ’s hire egy meggondolatlan
hang. Egy szóval mi a’ testet illeti mind áradat, mi a’ lelket,
álom és gőz; az élet folytonos háboru ’s jövevény vándorlása.
Valjon mi vezérelhetné őt? Egyedül a’ philosophia. Ez abban áll
hogy bennünk az istent meg nem fertőzve és sértetlenűl megőrizzük,
gyönyörön és bajon fölül emelkedve; hogy mitse cselekedjék ok
nélkül, semmit csalárdság vagy álnokságból; másra ne szoruljan;
minden eseményeket ’s viszontagságokat úgy vegyen, mint önmagával
egy kutfőböl eredőket; mindenek után pedig a’ halált vidám lélekkel
várja, mint az alkatrészek felbomlását, mikből minden élő lény
szerkesztve van. De ha magokra az egyes anyagokra semmi rémitő
abban nincs, hogy folyvást egyik a’ másikba átváltozik; miért
rettegjük mindenek elváltoztát és felbomlását?  Mert
hiszen ez is természetes, pedig semmi nem rosz a’ mi természetes.
–

Karnuntumban.




Harmadik könyv.



1. Nem csak azt kell meggondolni, hogy az élet naponkínt fogy ’s
mindig kevesebb marad belőle; hanem az is fontolóra veendő, hogy
hosszabb élet mellett mindenkor bizonytalan, ha elménk is egyenlő
erejét megtartja e’ kötelességeink ’s azon tudománynál, melly az
emberi és isteni dolgoknak eszméjét magában foglalja. Mert ha az
ész bohóvá kezd is lenni, azért a’ lehelés, az emézstés, a’
tehetség képzeletek ’s vágyakkal birni, meg nem szünik. De azon
tehetség, – miszerint önmagát igazgassa, kötelessége minden részét
átlássa, képzelmeit helyesen megbirálja ’s azon belátásra is szert
tehessen, ha valjon már most kelljen e’ életének véget vetni, és
más hasonló dolgokat fölfogjon, mellyek minden esetre ügyes észt
kivánnak, – ezen tehetség előbb kialszik. Sietni kell tehát, nem
csak mivel a’ halál minden órán közeledik, hanem azért is mivel
sokszor tetteinkbe való belátásunk ’s értelmünk elhágy halálunk
előtt. 

2. Az is megjegyzésre méltó, hogy azon tárgyoknak is, mellyek a’
természet terményeivel rokonak, van valami kelleme és vonzó ereje.
Igy midőn kenyeret sütnek felszakadnak némelly részek; ezek ha bár
elválnak is, ’s a’ sütőnek akarata ellen támodnak, még is
kinálkozók ’s az étvágyat valami különös módon ingerlik. Teljesen
meg érvén, a’ fügék is megrepedeznek, ’s a’ jól megérett
olajgyümölcsnél még a’ rothatás közelgése is valami szépen
mutatkozik. A’ földrehajoló kalászok, az oroszlánynak haragos
serénye, a’ vadkan agyaráról lefolyó hab ’s több más tárgyok, magán
tekintve távol vannak minden szépségtől, de összeköttetésben a’
természet müveivel, bizonyos ékeségül szolgálnak ’s a’ nézőt
elragadják. Azért ha valaki hajlammal egyszersmind a’ világegyetem
eseményibe való mély belátást egyesitne, alig találna egy – az okok
’s következmények törvényei szerint történt változást, melly valami
kedvességgel nem ajánlkoznék. Akkor nem nézné csekélyebb gyönyörrel
az állatok igazi agyarát, mintha azt a’ festő vagy szobrász
utánozva mutatja. Müvelt szeme szinte ugy nem fogja a’ léleknek és
vénülő asszonynak érettségét és szepségét ellmellőzni, mint az
ífjunak kellemeit. Van még sok olly tárgy, melly nem mindeneknek
kedves,  hanem egyedül, kinek nyilt esze van a’
természethez és annak müveihez.

3. Hippocrates sok betegségeket meggyógyitott, de még is
megbetegült maga is és megholt. A’ Chaldeusok sokak halálát előre
megjövendelték; de a’ sorsnak napja reájok is följött. Alexander,
Pompejus és Cajus Caesar sok városokat egészen földultak ’s a’
csatában sok ezer lovagokat és gyalogokat levertek; de végre ők is
elvesztették az életet. Heraclitus sok természeti nyomozásokat tett
a’ világ megégése fölött: őt a’ vizkórság lepte meg ’s ebben halt
el. Democritust a’ férgek, úgy Socratest is azok emésztették meg. –
Mit akarsz mind ezzel? – Te hajóra száltál, eveztél, a’ révbe
értél. Szálj ki tehát! – De ha más életbe? Teljes minden az
istenekkel, teljes ott is. – Hát ha érzéketlenségbe? – Ugy bajon és
örömön fölül emelkedel, és nem fogsz tovább ezen testnek szolgálni,
mi annál becstelenebb, minél nemesb a’ szolgáló rész: mert az ész
egy istenség, amaz por és hamu.

4. Éltednek többi részét ne töltsd másokon való gondolatokkal,
ha csak a’ közjóra valami behatással nincsenek; mert azonban más
dolgodat mulasztod el, mig azon gondolkodol, mit és miért
cselekszik ez vagy amaz? mit mond? mi ohajtása és szándéka? és
hasonlókon, mi önlelked visgálatától  el von. Kerülnöd kell tehát
minden haszontalant ’s fölöslegest gondolatid sorában, mindenek
előtt pedig minden kandiságot és erkölcstelenséget; és szoktatnod
magadat, csak olly képzeletekkel foglalkodni, mellyeknél azon
kérdésre: mit gondolsz most? tüstént nyiltszivüleg felelhetsz: ezt
vagy amazt; miből mindjárt ki kellene tünni, hogy azok mind olly
gondolatok, mellyek egy egyszerü, jóakaratu ’s társadalmi lényhez
illenek, ki minden olly gondolatot magához méltatlannak tart, melly
bujaságra ’s általában testi élvezetre, féltékenységre, irigységre
vagy gyanakodásra ’s akármi más ollyasra czéloz, mellynél azon
vallomás, hogy az eszedben volt légyen, meg szégyenitne. Valóban az
illy ember, ki tovább nem halasztgatja, mintegy a’ legnemesbek
egyike lenni, papja és szolgája az isteneknek, ’s a’ benne lakó
geniusnak szenteli magát melly őt minden fajtalanságtól
megtisztitja, minden fájdalom ellenében sérthetlenné, minden
bántalmon felülelmelkedetté, semmi bünre fel nem ingerelhetővé ’s
eltántorithatlanná teszi minden gonoszság irányában, őt a’ minden
küzdelmek legnemesbikében küzdővé avatván, – hogy semmi
szenvedélytől meg ne győzettessék, az igazság szinébe mártja, forro
szeretet gerjeszt benne az iránt, mi a sorstól osztályrésze lett,
’s olly lénnyé képzi, melly ritkán ’s csak  nagy
szükségben és a’ közjóért gondol mások beszéde, tette és eszméivel;
egyedül azt teszi munkássága tárgyává, mi önmagát illeti ’s azt
fontolja meg szilárd komolysággal, mit az egyetemes természet nékie
szánt; amazt az erkölcsi törvény szerint cselekszi; ezt pedig
teljes meggyőződéséből tartja jónak Mert a’ mindeneknek ki szabott
sors, melly nékie jut, hasznára szolgál nékie is. Emlékezetében
tartja mindig azt is, hogy minden okos teremtmények rokonak, ’s
hogy az emberi természethez illó, minden emberekről gondoskodni. –
Nem kell törekedni mindenek dicsérete után, hanem csak azokénak,
kik a’ természet szerint élnek; azért soha sem felejti el, mit
mivelnek mások otthon, vagy a’ házon kivűl, mit éjjel és mit
nappal, ’s minő emberekkel társalkodnak. Azért tehát azok
dicséretét sem becsüli, kik önmagokat sem becsülik.

5. Semmit se cselekedjél kedvetlenül, semmit közhaszon nélkül,
semmit meggondolatlanul, semmit indulatosságból. Ne czifrázza semmi
szónoki ékesség gondolatidat! se igen nyelves ne légy, se felettébb
foglalatoskodó. Hanem a’ benned lévő isten legyen egy élemedett
tiszteletes és politicus embernek, egy Rómainak és egy fejedelemnek
vezére, ki állapotjárol maga rendelkezett, hasonlón ahhoz, ki
örömmel vár a’ szóra, melly az életből  ki
szóllitsa, nem szorulván sem esküre sem emberi tanubizonyságra.
Azon isten pedig vidám legyen és független minden szolgálattól,
melly kivülről jön, ’s minden nyugalomtól, mellyet mások adnak.
Állnia kell a’ nélkül hogy tartatnék.

6. Ha az emberi életben valami jobbat talász jogszerüség,
igazságszeretet, mértékletesség és szilárdságnál, egy szóval olly
elménél, melly az ő okosságszerinti cselekvényire nézve magával, –
olly eseményekre nézve pedig, mellyek nem önhatalmától függenek, a’
sorssal megelégszik; ha, mondom, ennél valami jobbat találsz ugy
teljes lelkedből fordulj hozzá ’s használd ezen föltalált jót. – Ha
pedig előtted semmi sem látszik jobbnak, mint a’ benned lakó isten,
ki saját vágyait magának alája veti, eszméit gondosan megvizsgálja,
és magát, mint Socrates mondja, az érzékek ostromából kiragadja,
laz isteneknek hódol, ’s az emberekről gondoskodik; ha ezzel össze
hasonlitva, minden egyebet csekélynek és méltatlannak találsz, ne
is fogadj el mást; mert mihelyt máshoz fordulsz és hajlasz, többé
nem becsülheted olly kizárólag azon sajátlagos jót, melly szoros
értelemben a’ te tulajdonod. Mert épen nem szabad ezen jóhoz, mi a
gondolkozásra és cselekvésre vonatkozik, valami idegenszerüt, mint
a’ sokaság dicséretét,  uralkodást, gazdagságot, testi élvezetet
hozzá kapcsolni. Minthogy mind ez, ha először némüleg megegyezőnek
látszanék is, csak hamar uralkodnék rajtad ’s magával ragadna; de
mondom, te a’ jobbat válaszd és szilárdul ragaszkodjál hozzá. A’
jobb, hasznosabb is. Ha az neked mint okos teremtménynek hasznos,
tarsd meg; de ha csak mint állati lénynek, adj tul rajta, és
igénytelenül őrizd itélő erőd józanságát, hogy szabatosan tehesse
visgálatait.

7. Ne tarts soha semmit hasznosnak, mi téged egykor hited
megszegésére, a’ szemérem megsértésére, valamelly ember gyülölése,
gyanusitása ’s elátkozására, iránta képmutatásra kényszerithetne,
vagy valami olly vágyat kelthetne, a’ mellyhez falak és függönyek
szükségesek. Mert ki saját eszét és keble istenét ’s ennek erényei
szent szolgálatát mindennek elébe teszi, nem fog az szomorujátékra
tárgyat adni, nem zúgolódni, és sem magányra sem lármás társaságra
nem szorul. És mi mindennél több, úgy fog élni, hogy a’ halált sem
nem keresi sem nem rettegi. Ha lelkét hosszabb vagy rövidebb időre
tartja e’ zárva a’ test, azzal ő nem törődik. Sőt ha már most
kellene is az életet elhagynia, olly vidáman válnék meg, mintha
akarmi más munkára menne, mit illedelem és méltósággal végezhetne.
Csak attól őrizkedjél teljes életedben, hogy lelked  semmit el
ne hanyagoljon, mi egy okos ’s társadalmi lény kötelessége.

8. Egy megtisztult ’s higgadt ember elméjében semmi eves, semmi
mocskos, vagy lappangó ártalmu nem találtatik; sem életét soha
bevégezetlenül nem ragadja el a’ sors, mint azt talán valamelly
szinjátszóról lehetne mondani, hogy a’ drámának bevégzése előtt
lépett légyen le a’ szinpadról. Rajta sem szolgaiság, sem
büszkeség, sem másokhoz ragaszkodás, sem azoktól való idegenkedés
nincsen, megrovástól nem fél, a’ napfényt nen kerüli.

9. Itélő tehetségedet szorgalmasan kimüveld: mert leginkább
ettől függ, hogy lelked semmi olly képzelettől el ne foglaltassék,
melly a’ természettel, vagy egy okos lény tulajdonival ellenkeznék.
Ez pedig azt kivánja, hogy meggondolatlan kedvezéstől
tartozkodjunk, az embereket bizodalmasan szeressük, ’s az istenek
iránt engedelmesek legyünk.

10. Félre tevén mindent, egyedül ezen kevéshez (mi eddig
mondatott) ragaszkodjál; és gondold meg egyszersmind, hogy minden
csak a’ jelenben, egy pillanatban él; mert a’ többi időt vagy
elélte már, vagy még homályban rejlik. – Csekély tehát az idő mit
mindenki él, ’s csekély zuga az a’ földnek, mellyben él. Csekély a’
leg messzebbi hir  név is, mit a’ hamar elhaló emberfiak
terjesztenek, kik magokat sem ösmerik, annál kevésbé egy régen
elhunytat.

11. Az előadott üdvös intésekhez még ezen egyet add: szerezz
magadnak minden tárgyról pontos és bizonyos fogalmat, hogy lényege
minőségét leplezetlenül ’s az egészet minden oldalról megesmérd, ’s
mind magát mind a’ részeket, mellyekből szerkesztve van, ’s
mellyekre viszont felbomlik, tulajdon nevén nevezhesd. Mert semmi
sem szül olly magasztos gondolkozást, mint azon ügyesség, miszerint
az életnek minden tárgyait az igazi uton módon megvisgáljuk, ’s
mindig úgy vesszük tekintetbe, hogy mindjárt eszünkbe jusson,
mellyik világgal van összeköttetésben, mi hasznot hajt, mi becse
van az egészre ’s mi az emberre nézve, a’ mennyiben ez ama felsőbb
állodalom polgára, mellynek a’ többiek csak mintegy családait
képezik? – mi az, mi most képzeletemre hat? miből van összetéve? ’s
természete szerint meddig tarthat még? minő erényre van szükségem
reá nézve? talán szelidség, állhatatosság, igazságszeretet,
becsületesség, nemes egyszerüség vagy megelégedettségre ’s a’ t.?
Minden egyesnél igy kell szólni: ez az istentől jön, az pedig a’
dolgoknak szoros összeköttetéséből és szövetségéből, avagy azoknak
véletlen de szükséges  összefolyásából, amaz végre valamelly
honfi, rokon vagy társtól van, ki nem tudja, mi természete szerint
való. De én tudom; azért a társaság természetes törvényei szerint
bánom velök, jótékonyan, igazságosan; ’s egyszersmind még is
tekintetbe veszem a’ közönyös dolgok aránylagos becsét.

12. Ha jelen foglalatosságodat a’ józan ész szerint, serényen,
állhatatosan ’s jókedvvel teszed, semmi mellék tárgyra nem
figyelsz, hanem egyedül arra törekszel, hogy a’ benned lévő istent
olly tisztán megtartsd, mintha minden pillanatban vissza kellene
adnod; ha mindenkor ezt cselekszed ’s a’ nélkül hogy valamit
reménylenél vagy félnél, természetes működéseddel és bajnoki
igazság – szereteteddel minden nyilatkozatodban, mindenkor meg
elégszel, úgy boldogul fogsz élni. És nincs senki a’ ki ebben
akadályozhatna.

13. Valamint az orvosok eszközeiket és késeiket a váratlan
mütételre kéznél tartják; ugy kell neked is, mindenkor készen
tartani elveidet, hogy az isteni és emberi dolgokban beláthass, és,
meggondolva egymás közti viszonyos összeköttetésöket, végezz el
mindent még a’ legcsekélyebbet is. Mert sem valami emberit nem
fogsz az isteninek elmellőztével szerencsésen véghez vinni, sem
megforditva. 

14. Tovább ne tévelegj; különben sem a’ te elmélkedésedet nem
fogod olvasni, sem a régi Rómaiak ’s Görögök tetteit, sem a’
könyvekböl irt kivonatokat, miket öregséged számára készitettél.
Siess tehát a’ czélhoz és a hiú reményekkel hagyj föl! mentsd meg
magadat, ha valóban gondolsz magaddal, a’ meddig lehet.

15. Nem tudják mi sokféle értelme van e’ kifejezéseknek: lopni,
magot vetni, nyugodni, és mi végre szükséges látni, nem ugyan a’
szemekkel, hanem valami más látás által.

16. Test, lélek, ész! – a’ testé az érzékek a’ léleké a’ vágyak,
az észé áz elvek. Hogy a’ képzelettel a tárgyok képét fölfogjuk, az
nekünk az állatokkal közös. Vágyak által vezettetni, tulajdona az
állatoknak, az elpuhultnak, egy Phalarisnak és egy Neronak is.
Magát az ész által arra vezettetni, mit az illedelem kivánni
látszik, azt még amaz istentagadók, hazaárulók és gonoszak is
teszik zárt ajtók mögött. Mivel a’ többi velünk ’s a’ nevezettekkel
közös, csak ez marad hátra mint a’ jó embernek sajáta: örömmel ’s
mintegy kitárt karokkal fogadni minden eseményt és viszontagságot;
a’ keblünkben lakó nemtőt be nem mocskolni, sem képzelmek árjával
meg nem zavarni, hanem derültségben megtartani, őt mintegy istent
illedelmesen követni,  a’ nélkül hogy valótlant szóljon ’s az
igazság ellen cselekedjék. Ha bár senki sem hinné is nékie, hogy ő
becsületes, tiszteletes és megelégedett életet él; azért senkire
sem haragszik, és nem tér el azon utról, melly az élet czéljához
vezet, mellyhez ő csak tiszta szivvel, nyugodt elmével,
elszántsággal, és sorsáhozi vidám maga alkalmazással juthat el.




Negyedik könyv.



1. Ha az uralkodó rész bennünk az ő természetes állapotjában
van, – olly viszonyban áll az eseményekhez, hogy könnyen alkalmazza
magát mindenkor a’ lehetséghez és föladatához. Mert ez
munkálódásának nem kiván semmi különös tárgyat, hanem csak ohajtja
azt is, kivételileg, a’ mi czéljaival megegyező; azt pedig mi
czéljával ellenkezik, anyagul veszi, mellyen magát gyakorolja,
hasonlón az erősb tüzhöz, midőn hatalmat vesz azon mi bele esik ’s
a’ mitől egy kis mécs elaludnék; de a’ lángoló tüz legott magához
hasonlóvá teszi mi bele esett, megemészti és tőle még magasbra
lobog.

2. Semmi tetted se legyen czél nélkül, ’s egyet se vigy véghez
máskép, mint a’ müvészet tökélyetes elvei szerint. 

3. Falusi jószágokon, vizpartokon, ’s hegyeken keresnek pihenést
és magányt. Te magad is az után szokol sohajtozni. De mind ez egy
müveletlen gondolkozásra mutat; mert szabadságodban áll mindenkor,
midőn akarsz magadba vonulni ’s kipihenni. Pedig sehol sincsen az
ember sem nyugalmasabb sem csendesebb magányban, mint saját
lelkében, főkép ha benne ollyan tulajdonai vannak, mellyek
szemlélete igen könnyen megnyugtatja. A’ nyugalom alatt pedig nem
értek egyebet, mint a kedélynek öszhangzatát. Engedd magadnak
sokszor ezen visszavonulást a’ magányba, ’s ujitsd meg magadat. De
szükséges, hogy rövidek és egyszerüek legyenek az elvek, hogy azok
legott, mihelyt reájok gondolsz, a’ lelket egészen megtisztitsák ’s
téged azon állapotba helyeztessenek, miszerint neheztelés nélkül
vissza térj ahhoz, a mit elhagytál. – Mert mi fölött zúgolódol?
talán az emberek rosszaságán? Emlékezzél meg azon elvre, hogy az
okos lények egymásért teremtvék; hogy a’ türelem az igazságnak egy
része; hogy ők akaratjok ellen vétkeznek; és hogy minden
ellenségeskedés, gyanu, gyülölség és czivakodás után már hányan
haltak ’s hamvadtak el, – és szünjél meg egyszer zugolódni! – De te
azon sorson zúgolódol, melly részedül az egésztől jutott? Ujitsd
meg csak magadnak azon elvet; vagy gondviselés  van, vagy
vakeset, ’s azon bizonyitványokat, mellyekben kimutattatott, hogy
a’ világ egy állodalomhoz hasonlit, – De testi állopotod rendit
meg? Gondold csak meg, hogy eszed, midőn egyszer magába vonult ’s
önerejét megesmérte, semmi közösködésben nem áll a’ gyengén vagy
erősen fölindult érzékiséggel; egyébkint vedd fontolóra még azt,
mit egykor a’ fájdalomra és örömre nézve igaznak lenni elfogadtál.
– De a’ hirvágy epeszt? Tekints csak azon gyorsaságra, a’ mint
minden feledésbe sülyed; a’ mind két felöl határtalan idő
végtelenségére; a’ dicsőség zajának hiuságára; a’ rólunk szóló
változékony ’s itélet nélküli véleményekre; ’s azon szük körre
melly hirünknek nevünknek határt tüz. Mert az egész föld egy pont
és mi kis zuga ennek a’ te lakhelyed; ’s hányan vannak azok, kik
téged dicsőitenek, és minők. Egyébiránt a’ magadba vonulást el ne
felejtsd; kiváltkép ne tétovázzál és ne erőködjél, hanem légy
szabad ’s ugy szemléld a’ dolgokat mint férfi, mint ember, mint
polgár, mint halandó. Azon igazságok között pedig mellyeket mindig
szemed előtt tartasz, különösen ezen kettő legyen: először, hogy a’
dolgok lelkedet meg nem érintik, hanem kivüle maradnak
mozdulatlanul, a’ nyugtalanságok pedig egyedül belső képzeletedből
szármoznak. Másodszor, hogy mind az, a’ mit látsz,  hamar el
fog változni és mulni, ’s magad is már mennyi változásnak voltál
tanuja. Gondold meg, hogy a’ világ – változandóság; az élet –
képzelet.

4. Ha emlékező tehetségünk egymással közös, ugy eszünk is az, a’
melly által okosak vagyunk; ha ez közös, úgy az okosság is az,
melly előnkbe irja, mit kelljen cselekedni ’s mit nem; ha ez közös,
úgy a’ törvény is az; ha ez, ugy polgárok; ha ez, ugy egy közös
álladalom részesei vagyunk; ha ez igy van, úgy a’ világ szinte egy
álladalom: mert mi más álladalmat nevezhetne akárki mellyben az
egész emberi nem részt venne? Innét tehát, ezen közös álladalomtól
van ugyanazon eszünk, okosságunk ’s törvényeink, avagy mi mástól?
mert valamint földi részem egy bizonyos földből vált ki, a’ hig
rész egy más anyagból, a’ szellemi, a’ meleg és a’ tüz mindenik
saját eleme forrásából ered; (mert semmiből semmi sem lesz,
valamint a’ semmi a’ semmiségbe viszsza szál) szükségkép az
okosságnak is valahonnét kell szármoznia.

5. A’ meghalás úgy mint a’ születés természet titka: ez
összetétele, az pedig felbomlása az anyagoknak. Egy általában semmi
ollyas, mit szégyenelni kellene: mert a’ halál sem méltóságával nem
ellenkezik egy okos lénynek, sem rendeltetésünk módjával.


6. Illyen embereknek természetesen igy kell cselekedni; a’ ki
ezt nem akarja, az azt sem akarja hogy a’ figének nedve legyen.
Mindenekelőtt pedig arról emlékezzél meg, hogy mind te mind az,
hamar el fogtok halni; sőt kevés napok múlva még nevetök sem
leend.

7. Félre a’ képzelettel, megszünik akkor panaszod is. Félre a’
panasszal, ’s vége leszen minden bajnak.

8. Mi az embert magánál rosszabbá nem teszi, az annak életét sem
teszi rosszabbá, az sem belsőkép sem külsőleg nem árt nékie.

9. A’ hasznosnak természete szükségkép megkivánja az illy
cselekvés módot.

10. Minden események igazságosan történnek! Gondosan
megvisgálván, ugy fogod találni; mondom, nem csak a’ szükséges
természeti renddel, hanem még az igazsággal is megegyezőknek, és
mintha valami olly lénytől volnának, ki mind érdem szerint osztaná
el. Továbbá is figyelmezz erre, és bár mit tész, a’ szerint tedd,
hogy jó légy, jó a’ szónak tulajdon értelmében. Ez minden tettednél
szemed előtt legyen.

11. Ne annak tartsd a’ dolgokat, minek a’ megbántó tartja; hanem
nézd meg közelről, minők valóban. 

12. Ezen kettőre mindig kész légy: az egyik, hogy csak azt tedd
mit az uralkodó és törvényadó okosság az emberek hasznára nézve
parancsol; a’ másik, hogy véleményedet megváltoztasd, mihelyt azt
valaki megigazitja, vagy hamisnak lenni kimutatja. Véleményed ezen
változtatásának pedig mindig igazságos vagy közhasznu voltáróli
meggyőződéseden kell nyugodni ’s nem azon, hogy gyönyörrel vagy
dicsőséggel kecsegtet.

13. Nincsen e okosságod? De van. – Miért nem használod? mert ha
ez megteszi a’ magáét, úgy mit akarsz többbet.

14. Mint rész benne voltál, és ismét elveszel a’ te alkotódban,
vagy inkább az elváltózás által ismét a’ maganyagok közé
fölvétetel.

15. Sok tömjén esik ugyanazon oltárra, ez előbb az utóbb; de ez
különbséget nem tesz.

16. Tiz nap mulva, ugyanazoknak, kik most majom forma állatnak
néznek, istennek fogsz látszani, ha az okosság elveihez ’s az ő
tiszteletéhez hajolsz.

17. Nem mintha ezer esztendeig fognál élni. Közel a’ halál. A’
meddig élsz, a’ meddig engedtetik légy jó

18. Mi sok üres időt nyer az, ki nem törődik embertársa
beszédei, tettei és gondolatival, hanem egyedül azzal, mit maga
tesz, hogy az legyen  igazságos és fedhetetlen, – vagy mint
Agathon mondja: fekete erkölcsök után ne nézz, egyenes vonalban
fusd meg a’ pályát ’s azon ki ne csapongj.

19. Ki útóhiréről aggódik, nem gondolja meg, hogy az, ki róla
megemlékezik, maga is csak hamar el fog halni; ugy tovább, ki ez
után következik, mig végre halandó csodálóktól terjesztett emléke
teljesen ki alszik. Feltévén pedig, hogy hirlőid halhatatlanok ’s
emléked hervadhatlan, mit nyersz vele? nem mondom halálodban, hanem
életedben? Mi egyéb a’ dicsőség, mint valamelly kiváltság dija?
Azért ne idején kivül hagyj fel azzal, mit a’ természet hatalmadba
adott, azonban hogy te folyvást mások beszéditől teszed függővé
magadat.

20. Minden szép, bár mi féle legyen, magában szép és magától
határoztatik meg, a’ nélkül hogy tökélyéhez a’ dicséret szükséges
volna; azért nem is lesz a’ dicséret által sem rosszabb sem jobb.
Ezt állitom még a’ felől is, mit közönségesen szépnek neveznek, a’
természet és müvészet munkáiban. Mi valóban szép, az tovább nem
szorul semmire, épen ugy mint az észtörvény, az igazság, a’
jóakarat ’s a’ szerénység. Mi lesz mind ezek közül széppé; dicséret
által, vagy, ócsárlás által rosszá? avagy a’ smaragd magánál
rosszabb lesz e’, ha nem dicsértetik, ugy az arany, az
elefantcsont, a’  bibor, a’ lant, a’ kés, a’ virágocska
vagy a’ fácska.

21. Ha a’ lelkek maradandók, mint foglalhatja kezdettől fogva
azokat a’ lég magában? – Hát a’ föld mint zárhatja mind azoknak
testét, kik olly nagy idő óta bele temettettek? Mert valamint itt
a’ bizonyos idő mulva történni szokott változás és fölbomlás más
halottaknak helyt készit; épen ugy fognak a’ levegőbe átvitt lelkek
egy idő mulva elváltozni, szétömleni, ’s a’ maganyagok rendszerébe
fölvételök után megtisztulni, ’s illy módon csinálnak helyet a’
felveendő uj jövevényeknek. Ezt lehetne felelni, a’ lelkek
maradandóságát előre feltévén. De itt nem csak a’ testek sokaságára
kell gondolni, mellyek igy eltemettetnek, hanem azon temérdek
állatokra is, mellyek naponkint általunk ’s más állatoktól
megemésztetnek. Mert mi nagy szám emésztetik meg, ’s igy mintegy az
állatok testébe temettetik el, mellyek belőlök táplálkoznak, és még
is mindnyájokat úgyan azon hely zárja, mivel elváltoznak vérré,
léggé, és tüzi anyagokká! – Innen tehát minő igazság megjegyzendő?
Az anyag és alak felbomlása.

22. Ne csapongj szét; hanem minden vágyaidban az után törekedjél
a’ mi igazságos ’s ragaszkodjál minden képzetidnél a’
fölfoghatóhoz. 

23. Oh világ! mind az megegyező velem a’ mi veled megegyezik.
Nekem mi sem jön korán, mi sem későn, a’ mi neked jókor van Mind
gyümölcs az nekem, oh természet, mit a’ te Horáid hoznak. Minden
tőled, minden benned van, és minden beléd tér vissza. Az,
(Aristophanes) azt mondja: o te kedves Cecrops városa, és te nem
mondanád: o te kedves isten városa.

24. Keveset foglalkozzál, mondja ama, (Democritus), ha jó kedvü
akarsz lenni. Azonban nem volna e’ jobb csak a’ szükségest tenni,
t. i. azt, mit egy természeténél fogva társadalmi lénynek az
okosság parancsol, és olly módon, mikép az azt parancsolja – Illy
magaviselet nem csak olly jó kedvet szerez, melly a’ jó
cselekvényből ered, hanem ollyant is, minő a’ kevés munkából, Mert
ha nagyobb részét annak mit beszélünk vagy teszünk mint
szükségtelent elhagynók, – úgy több üres időnk és kevesbb
nyúgtalanságunk lenne. Kérdezd meg azért magadat minden
foglalatosságnál: talán ez is a’ szükségtelenekhez tartozik? De nem
csak a’ szükségtelen tetteket, hanem a’ szükségtelen gondolatokat
is kerülni kell; mert ugy nem fognak fölesleges tettek
következni

25. Kisértsd meg, mint folynék neked egy becsületes ember élete,
ki azzal megelégszik, miben  a’ természet részesiti; és saját
igazságos tetteiben, ’s jó akaratu érzelmiben megnyugszik.

26. Azt tehát láttad? Úgy jegyezd meg ezt is: Ne nyugtalanitsd
magadat. Tágitsd ki lelkedet! – Hibázik valaki? Ő maga kárára
hibázik. – Történik veled valamí? Jól van; a’ dolgok mindenségéből
kezdettől neked rendeltetett az. Általában pedig: rövid az élet,
használd a’ jelent ildomosan ’s igazságosan Légy mértékletes és
semmit se üzz tulságig.

27. Vagy egy jól rendezett világ, vagy egy óssze szórt vegyület,
de még is egy világ? – Avagy lehetne e’ benned rend, a’ világban
pedig rendetlenség? Ez ís pedig olly megegyező összehatásánál illy
különböző ’s elszórt dolgoknak?

28. A’ fekete jellem, az asszonyos jellem, a’ makacs jellem,
baromi és állati, gyermekes, gondatlan és ravasz, alávaló, álnok és
zsarnoki.

29. Ha a’ világban idegen az, ki a’ dolgokat benne nem esméri:
úgy az is egy idegen, ki azt nem tudja mi abban történik; szökevény
ki a’ társasági rendet kerüli; vak, ki lelki szemeit bezárja;
koldus ki másra szorul ’s maga nem bir mind azzal, mi az élethez
szükséges; különcz, ki a’ közös természetnek rendét elhagyja, ’s
abból magát kivonja mert az abban előforduló események nékie nem
tetszenek:  mert azokat is ugyan azon természet hozza
elő, melly téged; felségsértő, ki saját lelkét az egyetlen egy ’s
minden okos teremtményekkel közös lélektől elszakasztja.

30. Amott philosophus egy, ruha nélkül ís, itt egy másik, bár
könyve nincs, ’s ott megint egy másik csak félig öltözködve.
Kenyerem nincs, úgy mond, és az okossághoz még is hű maradok. Én
pedig, noha nem a’ tudományokból élek, még is nálok maradok.

31. Azon müvészetet, mellyet tanultál, szeresd, elégedjél meg
vele. Hátra lévő éltedet úgy töltsd el, hogy minden egyéb ügyeidet
teljes bizalommal az istenekre hagyd, ’s magadat senkinek zsarnoka
vagy szolgájává ne tedd.

32. Gondolj például Vespasianus idejére, ’s ezeket fogod találni
mind: házosulókat és gyermekeiket nevelőket, nyavalásokat és
haldoklókat, hadakozókat és ünneplőket, kereskedőket és
földmüvelőket, hizelgőket és büszkéket, gyanakodókat és ravaszokat,
azokat kik másoknak halált ohajtanak, a’ jelenvalóra zugólódnak,
szerelmesek, kincseket gyűjtenek, consulságra ’s királyságra
vágynak. És az ő eletök sincs többé sehol. – Menj át most Trajanus
korára, ismét csak ugyan az; halállal cserélték fel ezek is az
életet. Hasonlókép tekints  meg más időszakokat ’s egész
nemzeteket ’s lásd, mi sokan haltak el nagy erőködés után csak
hamar ’s anyagokká föloszlottak. De főleg azokra függeszd
figyelmedet, kiket magad is ollyanoknak esmértél, mínt kik a’ hiú
dolgokra törekvés mellett azt elmulaszták cselekedni, mi sajátlagos
rendeltetésökkel megegyező volt, ahhoz ragaszkodni ’s azzal
megelégedni. Itt arra is szükséges emlékeztetni, hogy azon gond,
mit valami ügyre forditasz, ennek sajátlagos értékétől vegye
meghatárzott mértékét. Ekképen nem fogsz kellemetlenséget érezni,
csekélységekkel kelletén tul nem foglalkozván.

33. Hajdan divatos szavak most elavultak; ugy szinte az egykor
felmagasztalt emberek nevei is, Camillus, Ceso, Volesus, Leonnatus,
és csak hamar e’ nevek is Scipio és Cato; aztán Augustus maga is,
Adrianus ’s Antoninus. Mert hamar eltűnik minden hasonlón egy
regéhez ’s hamar eltemettetik teljes feledékenységbe. ’S ez még
azokról is áll, kik egykor az emberek bámulatára ragyogtak Mert
mások, mihelyt lelköket ki lehelték: eltünnek esméretlenül, sem
láttatva sem hallatva. – Sőt mi volna maga a’ halhatatlan hir? Üres
semmi! Mi az tehát, a’ mi után kellene törekednünk? Ezen egy: igaz
gondolkozásmód, közhasznu tettek, minden 
hazugságtól tiszta beszéd ’s olly kedély, melly minden eseményt
örömmel fogad, mint valami szükségest és esméretest, mint egy
elvből, hasonló kutfőböl eredőt.

34. Hagyd magadat önkényt a’ sors vezérletére; engedd nékie, a’
melly ügyekbe akar, magadat befonni.

35. Csak egy napig tart a’ dicsérő, ugy mint a’ dicsőitett.

36. Visgáld folyvást mind azon dolgokat mellyek változás által
keletkeznek, és szokjál hozzá azon gondolathoz, hogy az egyetemes
természet semmit sem szeret ugy, mint a’ jelenvalóknak változását,
’s új hasonló dolgok alkotását. Mert némileg mind az, mi létezik,
annak magva, a’ mi leend. Te pedig csak azt tartod magnak, mi a’
földbe vagy máshova esik csirázni. De ez igen parasztos
vélemény.

37. Hamar meg fogsz halni, ’s te még sem vagy őszinte, sem
tántoríthatlan, sem azon balhiedelemtől ment, mintha kül bántalom
érhetne, sem mindenekhez nyájos, sem a’ bölcseséget egyedül az
gazságos cselekvésben nem keresed.

38. Szemléld meg uralkodó véleményeiket s’ mindenek előtt a’
mellyek ildomosak! Ugyan mit kerülnek ők ’s mire törekednek?


39. Bajod nem mások meggyőződésén alapszik sem testhüveled
változása és megmásulásában. Tehát hol? azon tehetségedben melly a’
rosz felett véleményt hoz. Ez hagyjon föl véleményével, és minden
jól lesz. Sőt ha bár a’ vele olly szoros összeköttetésben álló
testecske bonczoltatik és égettetik is, ha bár megevesül és
elrothad, legyen nyugodt lényed azon része, melly mind ezekről
véleményt ád, azon itéletet hozza tudnillik, hogy az sem jó sem
rosz nem lehet, mi szintén úgy megtörténhetik a’ rosz emberrel mint
a’ jóval. Mert a’ mi azon, ki természet szerint él hasonlón
megtörténik mint azon ki vele ellenkezésben van, az sem
természetszerü sem természet ellenes.

40. Mindenkor ugy képzeld magadnak a’ világot, mint egy élő
lényt, mellynek egy teste ’s egy lelke van; továbbá képzeld, minő
viszonyban áll minden annak érzékéhez; mint tétetik egy mozgató erő
által minden munkálatba; mint hat minden eseményekhez minden össze;
és aztán minő a’ dolgok lánczolata és viszonos hatása.

41. Egy holt testtel megterhelt lelkecske vagy te; mint Epictet
mondja.

42. Épen olly kevéssé nem valami rosz a’ változásban lévő
dolgokra, mint semmi jó a’ változásból keletkezőkre nézve.


43. Mintegy az események folyama ’s egy erőszakos áradat az idő;
alig jelenik meg valami, már elragadtatik; az is eltünik a’ mi
következik ’s más tolong helyébe.

44. Bár mi történjék is velünk, olly szokott az és olly
esméretes, mint a’ rózsa tavasszal és a’ mag aratáskor. Oda
tartoznak tehát betegség és halál, rágalom és leselkedés ’s más
egyéb, mi a’ kábákat örvendezteti vagy szomoritja.

45. A’ következmények mindig czélszerüen csatlakoznak az
előzményhez. Az összeköttetés nem olly tág, mint midőn ingó tárgyak
összeszámláltatnak, avagy csak erőszak által eszközlött, hanem egy
okosság szerinti összeköttetés; ’s valamint magok a’ lények
bizonyos rendszerint vannak összerakva: ugy az eseményekben sem
csupán valami egymásra következés mutatkozik, hanem egy bizonyos
csudálatra méltó összeegyezés.

46. Mindig emlékezetedben tartsd Heraclitus mondását: a’ földnek
halála vizzé lenni, a’ viznek halála levegővé, a’ levegőnek pedig
tüzzé lenni és viszont. Emlékezzél meg azon emberről, ki
elfelejtette, hova megyen az út; ’s azon sokaságról, melly a’
mindent igazgató okosságtól, noha vele mindig a’ legszorosb
összeköttetésben áll, eltávozik ’s azt idegennek tartja, mi vele
naponkint történik; továbbá,  hogy nem mintegy álomban
kell cselekednünk és beszélnünk: mert ezen állapotban is látszunk
néha cselekedni és beszélni; és épen olly kevessé úgy, mint a’
gyermekek, kiknek elvök: maradjunk a’ réginél.

47. Valamint ha egy isten neked azt mondaná, hogy holnap, vagy
legfölebb holnap után meg kell halnod; nem sokat gondolnál vele, ha
holnapután vagy holnap halnál meg; ha csak szerfölött nemtelenül
nem gondolkodnál; – mert mi csekély a’ különbség? – Épen olly
kevéssé tartsd valami nagynak, ha hosszu évek után, vagy holnap
halsz meg.

48. Eszedben tartsd mindenkor: mi sok orvosok haltak légyen meg,
kik sokszor a’ betegágynál homlokukat komor ránczokba szedték; mi
sok Astrologusok, kik nagy tekintettel mások halálát előre
megjövendelték; mi sok philosophok, kik a’ halálrol és
halhatatlanságról olly sok hypothesiseket állitottak fel; mi sok
hősek, kik számtalanokat öltek meg; mi sok zsarnokok, kik életen és
halálon való hatalmukat olly túlzólag gyakorlották, mintha ők
halhatatlanok lettek volna; ’s mi sok egész városok, ha ugy szabad
mondanom, haltak légyen el: Helice, Pompeji, Herculanum. Gondold
ehhez mind azt, mit te esmertél, egyiket a’ másik után, mintemette
 ez el amazt, aztán mint temettetett maga
is el: mind ez olly rövid időn! – Ugy tekintsd tehát az ember
sorsát, mint valami mulandót és hitványságot; mert mi tegnap még
puha volt, holnap kemény vagy hamu. Azért természetszerün éld ezen
pillanatnyi időt ’s vidáman váljál meg innét mint az érett olaj
gyümölcs; le esik ez termőjét dicsérvén ’s hálát adván azon fának
mellyen nőlt.

49. Hasonló légy a’ sziklához, mellyen a’ hullámok mindenkor
megtörnek; ő pedig meg áll és zabolázza köröskörül a’ vizek
dühösségét. – Szerencsétlen vagyok, hogy illy sors ér! Dehogy, sőt:
szerencsés, mi szerint illy sors mellett aggodalom nélkül vagyok,
és sem a’ jelen nem csüggeszt, sem a’ jövőt nem rettegem! – Illy
sors akarkit is érhetett volna; de aggságtól nem mindenik maradt
volna ment. Miért volna már az nagyohb szerencsétlenség, mint minő
szerencse ez? De általában valamit szerencsétlenségnek mondasz e,
az emberre nézve, mi az emberi természettel nincsen ellenkezésben;
avagy látszik e’ neked az emberi természettel ellenkezni, mi
természete akaratával össze nem ütközik? Mit akarjon pedig ez, azt
tudod. Ugyan tartóztat e’ sorsod igazságos, nagylelkü, mérsékelt,
eszélyes, visszatartozkodó, egyenes, szerény és szabad lenni, ’s
egyéb olly tulajdonságokkal birni, a’ mellyekben  az emberi
természet sajátsága áll. Emlékezzél meg továbbá minden eseménynél
a’ mi bút okoz, használni ezen elvet: Ez nem szerencsétlenség; sőt
inkább nemeslelküen viselni szerencse.

50. Közönséges de még is hatályos eszköz a’ halál megvetéséhez
az azokroli megemlékezés, kik az élettel fösvénykedni látszottak.
Mit nyertek ezek a’ korán meghaltak fölött? Még is mindnyájan
feküsznek valahol: Caducian, Fabius, Julian, Lepidus, vagy bárki
hasonló, a’ ki sok másoknak, kikésérte után, végre maga is
kivitetett. Általában igen parányi az időköz ’s még ez is mi
foglalkozással, kinek társaságában ’s minemü testben töltetik el
fárodalmasan. Ne becsüld tehát nagyra! – Mert nézz hátra a’
megmérhetlen időre, – ’s előre, egy másik végtelenségre. Mi lesz
már itt a’ különbség a’ közütt, ki három évet, és a’ között, ki
három századot élt keresztül.

51. Mindenkor az egyenes úton járj. Egyenes út pedig a’
természetszerü, tudnillik: magát beszédiben, ’s tetteiben
fedhetlenül mutatni, mert az illy magaviselet meg ment a’ kérkedés
és tettetés nehézségeitől.






Ötödik könyv.



1. Reggel nem örömest kelvén fel, magadat ezzel buzditsd: emberi
munkára ébredek föl. – Kedvetlenül fogjak e’ ahhoz, a’ miért
születtem, a’ miért a’ világra jöttem? Vagy talán az rendeltetésem,
hogy puha vánkosokon nyugodva ápoljam magamat? – De a’ nyugalom
kellemesebb! – Tehát csak gyönyörüségre születtél e’ ’s nem
cselekvésre ’s erőnyilatkozatra. Nem látod e’ a’ növények, madarak,
hangyák, pókok, méhek mint teszik meg saját munkájokat, és ékesitik
magok helyén a’ világot? Ha tehát emberi kötelességedet teljesitni
nem akarod, úgy nem sietsz azon rendeltetéshez, melly
természeteddel meg egyező. – De nyugalomra is csak van szüksége az
embernek? – Van az igaz; de a’ természet ebben is ki szabta a’
mértéket; mint az evésben és ivásban. De te ezekben a’ mértéken és
szügségen túl csapongsz; nem ugy pedig a’ munkában; itt a’
lehetőség határai közt maradsz. Mert nem szereted magadat, máskép
természetedet ’s annak akaratát is szeretnéd. Mások kik
müvészetöket szeretik, annak gzakorlásával emésztik föl magokat,
elfelednek ételt és tisztaságot. Te kevésbre becsülnéd e’ emberi
természetedet,  mint az esztergálos az ő mesterségét, a’
tánczos a’ tánczolást, a’ fösvény a’ pénzt ’s mint a’ dicsőségre
vágyó egy kis dicsőséget. Ezek megtagadják magoktól kedves
foglalkozásaik mellett az evést alvást, csak hogy ügyeiket
bevégezzék, mellyekhez vonszódnak. Avagy közhasznu tettek
csekélyebbeknek ’s olly nagy szorgalomra kevésbé méltóknak
látszanak e’ neked?

2. Mi könnyü minden nyugtalanitó és helytelen képzeletet
mellőzni, kitörölni és mindjárt teljes lelki nyugalomban lenni.

3. Minden természettel megegyező beszédet és tettet úgy tekints
mint hozzád méltót. És el ne csábitson a’ talán reá következő
gáncsolás, vagy a’ sokaság beszéde; hanem ha véghez vinni vagy
megmondani helyes, ugy ne tartsd hozzád méltatlannak. Mert azoknak
az ő magok esze van, és saját ösztönüket követik. Te arra ne nézz,
hanem az egyenes uton haladj; saját természetedet és a’
köztermészetet követve. Mindeniknek utja egy.

4. Utam mindenütt természetszerü események között vezet, miglen
ledőlök és ki nyugszom, kilehelvén lelkemet azon elembe mellyből
naponkint lélekzem, és leomolván ugyanazon földre, mellytől atyám
a’ nemzőanyagot, anyám a’ vért ’s dajkám a’ tejet kapta, ’s
mellytől én olly sok éveken által  ételemet és italomat veszem,
melly engem tart noha rajta tipródom, ’s vele olly különfélekép
visszaélek.

5. Elmésségedet nem épen csodálják? Legyen úgy. De van még sok
más, miről nem mondhatod: a’ természet megtagadta tőlem. Azt mutasd
tehát elő, mi egészen önhatalmadtól függ, minő: az őszinteség,
becsület, türelem, fedhetlenség, megelégedés, takarékosság,
jóakarat, szabadelmüség, megvonultság, komolyság és nagylelküség.
Nem veszed észre, mi sok kitünő tulajdonokat mutathattál volna elő,
miktől sem a’ természeti tehetlenség ürügye, sem az ügyetlenség nem
ment föl; ’s te még is önkényt a’ tökélynek ezen fokán alul
maradsz. Valjon kényszeritetel e a’ természetnek valamelly viszás
szerkezete által a’ zúgolodásra, fösvénykedésre, hizelgésre,
testecskéd ócsárlására, dicsvágyra, tökélyeiddel kérkedésre, és
szünetlen lelki nyugtalanságra? Nem, az istenekre, soha! Már mind
ezeken régen fölül emelkedhettél volna. Csak hogy, ha lassuságodat
vagy lomhaságodat megesmérhetted, ezen tekintetben kellett volna
magadat gyakorolni is, nem pedig ezen tökéletlenséged csak
elnézned, vagy pedig még tehetetlenségedben kedvedet találnod.


6. Az egyik mindjárt kész más iránti jótékonyságát annak mint
kegyelmet fölszámitni; a’ másik ugyan nem mindjárt kész arra, mind
a’ mellett, más tekintetből úgy gondolja azt, mint adósát és tudja
mit tett vele; egy harmadik pedig mintegy nem is tudja mit tett,
hanem hasonló a’ venyigéhez, melly gerezdeket terem, a’ nélkül hogy
többet várna, miután természeti gyümölcsét leadta. Mint a’ ló,
midőn nyargal; mint a’ kutya midőn vadat hajt, mint a’ méh, midőn
mézet készit, szinte ugy az ember, ha jót tesz, nem csődit nézőket
össze, hanem más jó tetthez fog, mint a’ szőlőtő ismét az érett
gerezdek terméséhez. – Tehát ne azokhoz tartozzunk-e, kik mintegy
meggondolatlanul tesznek illyest? Igen is azokhoz. – Hanem itt még
is szükséges a’ meggondolás. Mert, azt fogja valaki ellenvetni,
hogy azon öntudat, miszerint társodalmi természetihez képest
cselekedjék, ’s igy azon vágy is, hogy azt a’ vele társalkodó
érezze, társadalmi lény tulajdona. – Igaz ugyan megjegyzésed; de az
imint mondottakat félre értetted; azért azok közt fogsz állani,
kiket először megneveztem; mert azok is valami okosnak látszó
gondolattól hagyják magokat vezetni. De ha csak megjegyzésemnek
igaz értelmét fölakarod fogni, ugy ne félj attól, hogy miatta
valami közhasznu tettet el fogsz mulasztani. 

7. Athenei ima: Adj esőt, kegyes Zeüsz! adj esőt, az Atheneiek
mezőire ’s földjeire! – Vagy nem is kell imádkozni, vagy igy, illy
egyszerüen ’s illy nyiltszivüleg.

8. A’ mint ezen mondást kell érteni: az orvos ennek lovaglást,
vagy hideg ferdőt vagy mezétláb járást rendelt; ugy kell azt is: a’
természet annak valami betegséget, kórságot, vagy veszteséget vagy
ehhez valami hasonlót rendelt. – Mert az első esetben az: „ő
rendelte nékie,“ annyit jelent: ő ezt mint egészségére szolgálót
rendelte nékie; a’ másik esetben pedig: sorsa nékie a’ természet
szükségeihez képest rendeltetett. Hasonlókép mondjuk, hogy ez vagy
amaz reánk méretett; mint a’ müvészek a falakban lévő négy szegü
kövekről ’s oszlopokról mondják, hogy össze illenek ’s egybe
függnek. Mert az egész világ szerkezete csak egy. ’S valamint
minden testekből össze véve lesz a’ világ illy tökélyes test, ugy
leszen minden okoknál fogva a’ sors illy tökélyes müködő erő. Ezen
állitásomat a’ legtudatlanabbak is megértik, mert azt mondják: ezt
a’ sors rendelte ugy! Tehát ez ennek, az amannak rendeltetik.
Fogadjuk el tehát azon rendeléseket szintén úgy, mint azon
szereket, mellyeket az orvos rendel: mert ezek közt is sok keserü
van, még is örömest fogadjuk azon remény fejében, hogy általa
 egészségünket vissza nyerjük. Tekintsd
már azt, mit a’ köz természet tökélynek és czélszerüségnek
nyilatkoztat, úgy, mint az egészséghez valami hasonlót, ’s mindent
a’ mi történik örömmel fogadj, ha bár igen keserünek látszanék is
neked, mert az a’ czélhoz vezet, tudníllik a’ világ épségéhez ’s
hogy isten irányai szerencsésen eléressenek. Mivel nem mért volna
illyest reád, ha csak az egésznek is egyszersmind hasznos nem
volna. Minthogy még egy alacsony nemü lény sem tenne olly
rendelést, mi az általa igazgatott tárgyal megegyező nem volna. Két
okból legyen tehát előtted sorsod kedves; először, mivel az téged
ér, neked van rendelve, és a’ már régen előre szabályozott okokból
reád méretve, veled különös viszonyban áll; másodszor pedig, mivel
az a’ világkormányzóra nézve, az ő szerencsés működésének,
tökélyének sőt fenmaradásának oka. Mert a’ világ egyeteme meg
csorbitatnék, ha a’ müködő okoknak összefüggéséből ’s
lánczolatából, mint megannyi részekből, csak a’ leg csekélyebbet
szakasztanád is ki. Pedig ezen kiszakitáshoz fogsz, a’ mennyiben te
rajtad áll, midőn valamin zúgolódol ’s azt mintegy megszüntetni
törekedel.

9. Ne neheztelj; ne légy kicsin lelkü és kedvetlen, ha
tökélyesen nem sikerül mindent bizonyos  elvek
szerint véghez vinned; hanem ha az egyenes utról eltávoztál, térj
reá ismét vissza ’s légy megelégedett, ha cselekedeteid nagyobb
része az emberi természettel megegyezik és szeresd azt, a’ mihez
visszatértél. Azért ne ugy térj a’ bölcsészethez, mint valami
fenyitő mesterhez vissza; hanem mint a’ szembetegek a’ szivacshoz
és a’ tojáshoz, vagy egy másik az irhez vagy valami gyógyszerhez.
Igy nem fogsz aztán okosság iránti engedelmességeddel kérkedni,
hanem abban megnyugodni. De emlékezetedben tartsd, hogy a’
bölcsészet csak azt kivánja, mit természeted. És te mást akarnál,
valami természet ellenit! mert hiszen ennél mi van vonzóbb? És nem
csal e’ épen a’ kéj meg kellemével? – Visgáld meg csak, ha valjon
a’ nagylelküség, szabadelmüség, egyenesség, emberség ’s
fedhetlenség nem magáhozvonzóbb e? De mi kellemesb, mint maga a’
bölcseség, ha alatta azon ügyességet érted, mellynél fogva az
emberi értelem és esméret minden tárgyainál botlás nélkül czélhoz
juthatni.

10. A’ dolgok annyira beburkolvák, mi szerint sok nem mindennapi
bölcsészek előtt azok teljesen megfoghatlanoknak, sőt még a’
Stoicusoknak is igen nehezen megfoghatóknak látszottak. ’S valóban
minden helyeslésünk változékony: mert hol van a’ változhatatlan?
Tekintsd csak magokat a’ tárgyakat,  mi romlandók ’s hijábavalok
azok, mellyek még egy fajtalan, egy buja, egy zsivány tulajdonává
is lehetnek. Aztán kortársaid erkölcseit szemléld meg. Alig
türhetni el közülök még a’ legnyájosabbat is, elhallgatván, hogy
sok még magát sem szenvedheti. Már ezen burkolat és salakban, az
anyag, idő, mozgalom és mozgatott lények áradó özönében, ugyan mi
lehetne érdemes a’ megbecsülésre vagy törekvésre, által nem
láthatom. Ellenben kötelességem, vigasztalva bevárni természetes
felbomlásomat ’s késedelmén nem busulni, hanem megnyugodni ezen két
gondolatban: először, hogy semmi sem történik rajtam, mi az
egésznek természetével meg nem egyeznék, aztán: hogy hatalmamban
áll, istenemnek és nemtőmnek ellenére nem tenni: mert senki sem
kényszerithet, hogy ezekre ne figyeljek.

11. Mire használom most lelkemet? Ezért mindenkor meg kérdezd ’s
megvisgáld magadat: mi történik most nálom azon részecskémben melly
kormányzónak neveztetik? ’s most minő lelkem van? talán gyermek,
talán ifju, talán asszony, talán zsarnok, borom vagy vad állat
lelke van bennem.

12. Minők a’ javak, mellyeket a’ sokaság azoknak tart, innét is
megfogható. Ha magának valaki mint valódi javakat az okosságot,
mértékletességet,  igazságot ’s bátorságot képzeli, nem
türheti el, ha ezekhez ollyasmit hall számitni, mi a’ valódi
javakkal össze épen nem fér. Ha pedig azokat véli javaknak, miket
a’ sokaság, ugy örömest hallja ’s könnyen meg engedi a’ Comicus
mondását. Tehát a’ sokaság maga is megesméri ezen különbséget. Mert
máskép azon mondás nem volna botrányos és megbánto, sőt helyesnek
és elmésnek látszanék, midőn az a’ gazdagságra, a’ fényüzés és kéj
eszközeire illesztetik. Menj tehát ’s kérdezd meg magadat, ha olly
dolgokat javak gyanánt kell-e becsülni és szeretni, a’ mellyeknek
képzeleténél helyesen lehet ezen megjegyzést tenni: hogy az, ki
ezekkel bir, a’ nagy bőség miatt elveszti eszét.

13. Alak és anyag vagyok. Ezek egyike sem lesz semmivé, mikép
nem is támadott semmiből. Tehát minden részem a’ változás által,
magához képest a’ világnak valami más részébe ’s ez viszont más
részébe tétetik által ’s ez igy megyen végtelenül. Illy változás
által lettem én is, és szülőém ’s igy vissza a’ másik végetlenig
Mert semmi sem tartóztat igy szólni, ha bár kiszabott időszakok
szerint igazgattatik is a’ világ.

14. Az okosság és az okoskadás tudománya olly működő erők,
mellyek magokra ’s munkálatikra nézve magoknak elégségesek.
Eredetöket saját  alap elvökből veszik ’s kitüzött czéljok
felé haladnak. Azért nyerték az igaz, jó cselekvények nevét a’
belőlek eredő tettek, minthogy általuk az igaz ut jeleltetik
meg.

15. Mit sem mondhatunk azon dolgok közzül az emberének mellyek
őt mint embert nem illetik. Mert azok nem kellékei az embernek, sem
az emberi természet nem igéri ’s tökélyére nem szolgálnak. Bennök
tehát sem az ember rendeltetése nem alapszik, sem azon jó, mi ezen
czél elérését elősegitné. Mert ha ezek valamellyike az embert
érdeklené, nem volna illő őket megvetni, vagy ellenök szegülni, ’s
nem is lenne az dicséretes, ki őket minél inkább nélkülözheti; sőt
az sem volna jó ember, ki ezek egyikét magától megtagadná, ha ezek
csakugyan valódi javak volnának. Most ellenben minél többet
megtagad ezekből ’s ezekhez hasonlókból valaki magától ’s minél
nyugodtabban türi veszteségöket annál erényesb embernek
tartatik.

16. A’ minő tárgyat legtöbbször képzelsz magadnak, ollyan lesz
gondolkozásod. Mert a’ lélek a’ képzeletektől veszi szinét; azt
tehát illy képzetekbe mártsd, példáu: a’ hol élni kell, ott
boldogul is lehet élni; neked az udvarnál kell élni, tehát ott is
élhetsz boldogul; vagy: minden dolog valamiért készült; minek meg
tételére pedig alkottatott, arra ösztönöztetik is; a’  mire pedig
ösztönöztetik, abban fekszik rendeltetése czélja; a’ miben pedig
czélja van, abban van minden dolog java és haszna helyezve. Már az
okos teremtésnek legfőbb java a’ társaság. Mert hogy társas életre
születtünk már fentebb megmutattatott. Vagy nem elég világos e’,
hogy a’ rosszabb a’ jobbért, a’ jobb pedíg egymásért alkottatott,
jobb pedig a’ lelketlennél a’ lelkes lény, ’s a’ lelkesek közt az
okosak a’ jobbak.

17. Lehetlenekre törekedni bolondság. Lehetlen pedig, hogy a’
gonoszak gonoszul ne tegyenek.

18. Mi sem történik senkivel, mit természeténél fogva el nem
viselhetne. Mással is történhetnék épen az, de a’ ki vagy azért,
mivel nem tudja mi történék vele, vagy mivel nagy lelküségét akarja
mutatni meg nem indul és nem neheztel miatta. Szégyen volna pedig,
ha a’ tudatlanság vagy a’ büszkeség többet tehetne mint az
okosság.

19. A’ kül tárgyak magok semmikép sem érintik a’ lelket. Nincsen
utjok hozzá ’s a’ lelket sem nem változtathatják sem nem
indithatják meg. Ő egyedül magától változik és mozog ’s a’ minők
lesznek az elvek, mellyeknek magában helyt ád, ollyanokká teszi az
elébe találkozó tárgyakat.

20. Egy tekintetben ugyan legszorosabb kapcsolatban áll velünk
az ember, a’ mennyiben kötelességünk  vele jót tenni és őt
segitni; de a’ mennyiben némellyek szükséges működésünkben
akadályoznak, az ember is eszközömmé lesz, hosonlón mint a’ nap, a’
szél, vagy az állat; mert ezek is gátolhatják munkálkodásomat. De
eltökélésem ’s indulatomra nézve nincs akadály, mert az
föltételekhez van kötve, ez pedig más irányt vesz. Mert az okosság
a’ működésnek minden akadályát jóra forditja ’s a’ mi ezen tettnek
akadéka volt, az müködésem tárgyává lesz ’s uj utra vezet, mi a’
kezdett uton gátolt.

21. Mi a’ világon legtökélyesb, azt tiszteld, az pedig azon
lény, melly minden mást föl használhat, ’s mindent igazgat.
Hasonlókép önmagadban is azt tiszteld mi legtökélyesb, ez pedig, mi
az előbbihez rokon: mert benned ez az, minek minden szolgálatára
van ’s életed ez által igazgattatik.

22. Mi az országnak nem ártalmas, nem árt a’ polgároknak sem.
Minden bekövetkezhető károsodásnál ezen szabályt alkalmazd: ha az
országnak nem ártalmas, nekem sem káros, ’s ha bár az ország
kárositatik is, nem kell a’ kárositóra boszankodni, hanem meg kell
mutatni miben hibázott.

23. Gyakran meggondold, mi gyorsan ragadtatnak ’s vonatnak el
mindenek, mik léteznek vagy keletkeznek: mert a’ lények anyaga,
mint az áradat szünetlen folyamatban van; – az okok örök
 cserében ’s az okozatok számtalan
változásokon mennek által; alig van valami állandó; továbbá gondold
meg a’ két oldalról környező mult és jövőnek végtelen ’s
megmérhetlen voltát, mellyben mindenek teremtetnek. – Valjon nem
volna e’ az bolond, ki illy dolgokra büszke lehetne, miattuk magát
kinozná vagy zugolódnék, mint ollyas valamin, mi őt sokáig nyomja,
noha az csak rövid ideig tart.

24. Képzeld magadnak az egész természetet; csak egy csekély
részének vagy osztályosa; – és az örökévalóságot, – csak egy rövid,
egy pillanatnyi kor rendeltetett abból neked; – és a sorsot,
mellynek mi kis részecskéje vagy?

25. Vétkezik más ellenem? Ő lássa. Nékie sajátlagos hajlama és
működése van. Nekem pedig az van, mit a’ köztermészet akaratánal
fogva most birnom kell: ’s azt cselekszem, mit most cselekednem
természetem akaratából kell.

26. Lelked kormányzó ’s uralkodó része rendítlen maradjon a’
test szelid vagy zordon indulatain; ne keveredjék belé, hanem
korlátozza magát, és szoritsa ezen szenvedélyeket a’ testi tagok
határai közé. Ha pedig más hasonszenv által jutnának föl a’
lélekhez, a’ mennyiben tudnillik ez a’ testtel egyesülve van; akkor
ne ellenkezzél az érzelmekkel,  mert természeted
következményei, csak a’ lélek magától ne bélegezze azon
balvéleménnyel, mintha azok valami jó vagy rosz volnának.

27. Élj az ístenekkel! az él pedig velök, a’ ki nékiek mindenkor
lelke megelégedését mutatja sorsa fölött; ’s azt teszi mit azon
szellem akar, mellyet Zeüsz mint önszármazékát mindenkinek elnökűl
és vezérül adott; ez pedig mindenki esze ’s okossága.

28. Valjon haragszol e’ arra, kinek hónalja rosz szagu, vagy
szája büdös? Mert mit használna az neked? Hiszen néki ollyan szája
’s ollyan hónalja van, hogy szükségkép illy szagnak kell tőlök
származni. De, így szólsz, az embernek van esze ’s ha csak
figyelmez, megesmérheti hibáit. – Helyesen; tehát neked is lévén
okosságod, ébressz okosságbeli tehetséged által nála is hasonlót.
Tanitsad, intsed. Mert midőn hallani fog, megyógyitod ’s többé
boszuságra sem lesz szükség. (Sem ollyan, mint egy szinész a’
szomorujátékban sem ollyan mint egy kaczér nő, ne légy)

29. Mint pályád végén élni gondolnál, mi sem gátol már most ugy
élned; de ha akadályoztatnál, lépj ki az életből; mind a’ mellett
úgy, mint ki semmi rosszat nem szenvedett. Füst van; eltávozom.
Miért látszanék ez olly nyomos dolognak? Mig pedig  semmi
illyes ki nem üz, szabad maradok, és semmi sem fog hátráltatni
cselekednem azt, a’ mit akarok. Akaratom pedig az okos és
társadalmi lény természetével megegyező.

30. A’ világ-egyetem szelleme társadalmi. Innét van, hogy a’
roszabbat a’ jobbért teremtette; ’s a’ jobbat egymással
öszhangzólag egyesitette. Látod, mint rendelte egyikét a’ másiknak
alája; mint szerkeszte mindeneket össze, ’s mérte ki érdeme szerint
mindenkinek a’ magáét, és a’ legjelesbeket kölcsönös egyetértésre
mint szövetkeztette.

31. Emlékezzél meg arra, mint viselted eddig magadat az istenek,
szüleid, testvérid, nőd, gyermekeid, tanitóid, barátaid, rokonid és
cselédeid iránt; valjon mind eddig nem illetted e’ őket tettben
vagy szóban ollyassal, mi megbantó. Emlékezzél meg, miken mentél
által, és miknek eltüréséhez voltál elég erős; továbbá, hogy betelt
a’ te életednek története ’s bevégeztetett szolgálatod. Valjon
mennyi szépet észleltél? Mennyi gyönyört ’s fáradalmat vetettél
meg? Hány fényes tárgyat mellőztél el? Hány embertelennel bántál
emberül?

32. Mi által zavarhatnának meg müveletlen ’s tudatlan elmék egy
müveltet ’s értelmest? De mellyik elme mivelt ’s értelmes? Az,
melly eredetét ’s czélját esméri ’s azon okos lény melly az egészen
 áthat ’s mindent meghatárzott időben
rendez és igazgat.

33. Rövid időn már hamu vagy és csontváz! vagy egy puszta név,
vagy még csak az sem. A’ név pedig csak egy zaj, egy viszhang. Sőt
azon dolgok is, mik az életben annyira becsültetnek, minő hiúk,
veszendők, csekélyek; – mint a’ marakodó kutyák ’s czivakodó
gyermekek mellyek majd nevetnek, majd sirnak. A’ hit, szemérem, jog
és igazság pedig a’ föld térségéről elköltöztek az égbe. ’S igy mi
van még, mi itt tartóztat? Az érzéki tárgyak olly változók ’s
állhatatlanok; az érzékek olly homályosak és csalékonyak, a’ lélek
maga nem egyéb mint a’ vér párája; ’s azoknál lenni jóhirben kik
illyenek, ugyan hiú dolog! Mért nem várod tehát nyugodtan
megsemmitésedet, vagy áthelyeztetésedet? De mig ennek ideje eljön,
mit fogsz tenni egyebet, mint az isteneket imádni és dicsérni, az
emberekkel jól tenni, őket türni ’s tőlök ovakodni. ’S tartsad
emlékedben, hogy mind az, mi testecskéd és lelkecskéd határain
kivül van, sem nem a’ tiéd, sem tőled nem függ.

34. Mindenkor czélodhoz juthatsz, ha csak a’ hozzá vezető utra
lépni, ’s azon gondolkodni ’s csekedni akarsz. Mert ezen kettő
közös az isten az ember ’s minden okos lények lelkével; először,
hogy  senki által meg nem akadáloztathatik;
aztán, hogy javát helyes meggyőződés ’s igaz cselekvényben leli
fel, ’s vágyait erre korlátozhatja.

35. Ha ez sem az én roszaságom, sem az én roszaságomnak mive,
sem pedig a’ közügynek nem ártalmas, miért nyugtalankodom fölötte.
’S valjon mi a’ közügynek megsértése?

36. A’ képzelődés el ne ragadjon: hanem kik reád szorulnak
segitsd mint kitelik tőled ’s mint illik. De bár az eszközökben
hiányt szenvednének, azt mindjárt bajnak ne véld: mert ez rosz
szokás; hanem mint a’ korosb ember elkéri növendéke búgócsigáját,
el nem felejtvén, hogy az csak egy búgó csiga, ugy tégy te is itt.
– Midőn a’ szónokszékről a’ néphez szólsz, ember, elfelejted e, mi
legyen az? Nem felejtem, igy szólsz, de azt mások még is méltónak
tartják a’ legnagyobb törekvésre! Tehát azért te is bolond lész e?
– Bár hol légy is, mindenütt lehetsz szerencsés ember; az pedig
szerencsés, ki magának kedvező sorsot készit. A’ kedvező sors pedig
a’ jó erkölcsök, jó indulatok és jó tettekben áll.






Hatodik könyv.



1. A’ világ anyaga engedékeny ’s mivelhető; az őt igazgató lélek
magában semmi okát nem rejti a’ rosz cselekedetnek: mert benne
roszaság nincs, azért semmi roszat nem tesz és nem árt senkinek.
Pedig minden általa történik ’s eszközöltetik.

2. Ne tegyen előtted különbséget, ha hidegben vagy melegben kell
kötelességedet teljesitni; ha alvó félben, vagy alvás után; ha
korholtatva vagy dicsértetve; ha haldokolva vagy egyéb
foglalatosságodban. Mert éltünk kötelességei egyike az is, hogy
meghalunk. Tehát erre nézve is elég, a’ jelent jól használni.

3. Jól megvisgáld, ’s vigyázz el ne kerülje figyelmedet bármi
tárgynak sem saját minősége sem becse.

4. Minden tárgyak gyorsan elváltoznak, és vagy el égnek (ha csak
egyesülve van az anyagi világ), vagy pedig szétszóratnak.

5. A’ mindeneket kormányzó ész tudja, mi állapotban van, mi az ő
hatása és mi tárgyakra.

6. Legjobb módja a’ boszuállásnak: a’ megbántóhoz hasonló nem
lenni. 

7. Az legyen örömöd és megnyugtatásod: egyik közhasznu tett után
a’ másikhoz fogni, megemlékezve az istenségre.

8. Lényed kormányzó része az, melly önmagát felbuzditja ’s
vezeti; magát ugy müveli a’ minő lenni akar; ’s magával az
eseményeket ollyanoknak láttatja, minőknek akarja.

9. Az egyetemes természet által tétetik minden és nem más
természet ereje által, melly ezt körül venné, vagy benne
foglaltatnék, vagy pedig kivül tőle elkülönözve léteznék.

10. A’ világ vagy keveréke a’ lényeknek, mellyek majd
történetesen össze kapcsolódnak, majd ismét szétválnak, – vagy
pedig egysége, mellyben rend és gondviselés uralkodik. Ha az első,
– miért ohajtsak olly rendetlen vegyületben, olly zürzavarban élni?
Vagy mi egyébre legyen gondom, mint hogy egykor mikép váljak földé?
Miért nyugtalankodjam? Mert bár mit tegyek, utol ér a’ romlás. – Ha
pedig az utóbbi áll, ugy a’ kormányzót tisztelem, hozzá állhatatos
hűséggel ’s bizalommal viseltetem.

11. Ha a’ körülmények erőszaka által nyugtalanságba helyeztetel,
térj vissza gyorsan magadhoz ’s minden szükség nélkül a’ sorból ki
ne lépj, mert  igy az öszhangzat inkább leend
hatalmadban, ha hozzá mindenkor vissza térsz.

12. Ha egyszerre volna mostoha és édes anyád; noha amaz iránt is
tisztelettel viseltetnél, még is mindenkor ehez vissza térnél. Illy
viszonyban állasz most az udvarral és a’ bölcsészettel. Járulj
sokszor ez utóbbihoz, ’s nála nyugodj ki, mert általa lesznek az
ottani körülmények neked eltürhetők ’s te azoknak eltürhető.

13. Valamint a’ húsétkekről ’s hasonló eledelekről igy kell
gondólkodni: ez döglött hal, az döglött madár vagy sertvés; ismit:
hogy a’ Falerni csak szőlő nedv; a’ bibor csak gyapju csigavérrel
befestve, és az érzéki szerelem élvezetről: hogy az csak egy tag
dörzsölése ’s nyálka kiömlése összekötve rángotódzásokkal. – Mert
illy képzeletek érintik olly közel a’ tárgyakat, ’s mivoltukat úgy
ki meritik; hogy őket eléggé megesmérhetjük. Hasonlón kell egész
életünkben cselekednünk; a’ legbecsesebbnek látszó dolgokat tegyük
mezétlenné, lássuk által becstelenségöket és fényes öltözetüket,
melly által kitűnnek, szedjük le, mert az ékesség rettenetes
csalárd ’s olly tárgyaknál, mellyek törekvésünkre legméltóbbaknak
látszanak leginkább csábitó. Lásd mit mondott Crates magáról
Xenocratesről. 

14. Legtöbb tárgyokat, miket a’ sokaság csodál, következő
általános osztályokra lehet szoritni. Az első csupán alakja, vagy
természete által határoztatik meg, mint kövek, fák, figefák,
szőlőtők, olajfák; a’ második osztály, mellynek csodálói a’
középrendben vannak, azon tárgyokat foglalja magában, mellyeknek
párájok van, minők a’ nyájak és csordák; a’ harmadik, mellyet a’
müveltebbek becsülnek, tudnillik azok, kiknek okos lelke van ugyan,
de nem világ polgári, hanem mesterségekre ’s egyéb ügyességekre
alkalmas; ide tartozik sok szolgákat birni. A’ ki pedig a’ világ –
’s honpolgári okos lelket becsüli, egyébre nem fog ügyelni; hanem
mindenek előtt azon törekszik, hogy önmagát olly állopotban ’s
munkásságban tartsa, melly az okossággal ’s közjóval megegyező, ’s
hogy a’ fajtájabelieket ugyan arra segitse.

15. Némellyek a’ lételre sietnek, némellyek a’ lételből: ’s
annak is, mi levő félben van, már egy része eltünt. Hullámzás és
változás a’ világot mindenkor megujitják, valamint az idő
szakadatlan folyása szemeink előtt egy uj határtalan kort nyit meg.
Ki akarna tehát e’ ragadó folyamban, mellyben megállni nem lehet,
ezen elhullámzó tárgyok közül valamit különösen becsülni? Épen
mintha valaki egy előtte elrepülő madárba akarna beleszeretni!
 De az már szemei elöl eltünt. – Ollyan
mindenki élete, mint a’ vérnek kipárolgása ’s a’ légnek
belélekzése. Mert egészen ugyanaz, a’ levegőt egyszer beszivni és
ismét kilehelni, mit minden pillanatban teszünk: avagy pedig egész
lélekzet tehetségünket, mellyel tegnap vagy tegnapelőtt óta bírunk,
ismét oda vissza adni a’ honnét először kaptuk.

16. Sem a’ kipárolgás, melly a’ növényekéhez hasonlit, sem a’
lehelés, mi a’ szelid és vad állatokkal közös, nem méltó nagy
becsülésre. Valamint az sem, hogy a’ képzelet által a’ tárgyok
benyomásait vesszük; hogy indulatoktól ösztönöztetünk; társulatokba
állunk és táplálkozunk. Mert mind ez semmivel sem fontosb, mint az
ételekből a’ föleslegest kiüritni. De tehát mi becsülésre méltó?
Talán a’ megtapsolás? Nem! Tehát a’ nyelvvel való megtapsolás sem,
mert a’ sokaság magasztalása csakugyan a’ nyelvvel való tapsolásnál
nem egyéb. Igy tehát a’ hirecskéről is lemondván, ugyan mi marad
még becsülésre méltó? Gondolom ez: sajátlagos állopotja szerint
erejét használni ’s vágyait korlátozni. Erre vezetnek a’
mesterségek ’s müvészetek is. Mert minden mesterségnek az czélja,
hogy müvét azon dologra alkalmassá tegye, a’ miert készitetik. Erre
törekszik a’ kertész, ki a’ szőlőtővel bánik; erre a’ lovász, erre
a’ kutyász. És a’ gyermekek nevelése  ’s oktatása mire czéloz
egyébre? Itt van tehát a’ tiszteletre méltó. ’S ha ez jó állapotban
van, semmi másnak megszerzésére szükséged nem leszen De ha meg nem
szünöl sok mást is becsben tartani, ugy nem lész szabad, nem
magadnak elégséges, nem szenvedély zaklatása nélkül. Mert akkor
szükségkép irigy, féltékeny ’s gyanakodónak kell lenned azok ellen,
kik azon dolgoktól, miket te olly nagyra becsülsz,
megfoszthatnának; ’s cselt készitni azoknak kik azokat birják.
Általában zavarba kell jönnie, ki ezekből valami nélkül
szükölködik; és sokat panaszkodnia még az istenekre is. Azon
tisztelet és becsület pedig mellyel saját okosságod iránt
viseltetel, magaddal megelégedésben, a’ közönségnél kedvességben ’s
az istenekkel egyetértésben tart, midőn mindent, a’ miben csak
részeltetnek ’s a’ mit neked rendelnek, köszönettel fogadsz.

17. Föl, alá, ’s körben mozognak az anyagok; de az erény semmi
illy irányban nem mozog. Ő valami istenibb és észre nem vett
ösvényen halad szerencsésen előre.

18. Valjon mit müvelnek az emberek? Kortársaikat nem akarják
dicsérni, még is magok nagyra becsülik az utódoktól, kik őket sem
nem esmérték sem nem látták, dicsértetni. Ez közelit ahhoz,
 midőn valaki azon szomorkodnék, miért nem
tartottak fölötte elődei magasztaló beszédeket.

19. Ha neked valami munka nehéz, azért ne véld, hogy az embernek
az lehetetlen; ha pedig valami nem lehetetlen az embernek és
köttelessége, hidd el, az neked is lehetséges.

20. A’ vivói gyakorlatban, ha bár valaki körmével megsért, vagy
fejünkre egy daganatot üt, azért neheztelésünk semmi jelét nem
adjuk, magunkat megbántottnak nem tartjuk és nem vesszük mint
alattomos üldözőt gyanúba. Még is óvakodunk tőle, nem ugyan mint
ellenségtől, vagy gyanúból, hanem nyugodt szivvel kikerüljük. Igy
tegyünk az élet egyéb viszonyaiban is; ’s ne gondoljunk sok
tetteikkel azoknak, kik velünk mintegy küzdőhelyen vannak: mert
szabadságunkban áll, mint mondám, őket kikerülni minden gyanakodás
’s gyülölség nélkül.

21. Ha valaki arról meggyőzni ’s nékem azt kimutatni képes, hogy
nem jól gondolkozom vagy cselekszem, ugy örömest változtatom. Mert
az igazságot keresem, melly által még senki meg nem károsult; de
megkárosodik a’ ki megmarad tévelgésében ’s tudatlanságában.

22. Én a’ mi kötelességem, megteszem, más dolgokról nem aggódom;
mert azok vagy lelketlenek,  vagy oktalanok, vagy eltévedettek és
az igaz utat nemesmérők.

23. Okos ember létedre az oktalan állatokkal s dolgokkal
általában, mint ollyanokkal mellyeknek esze nincsen, nemeslelküen
és szabadelmüleg bánjál; az emberekkel, mint kiknek lelkök van,
közszellemileg; könyörögj pedig mindenekért az istenekhez és ne
törődjél azzal, mennyi ideig fogsz igy cselekedni, mert igy
eltöltött három óra is elegendő.

24. Nagy Sándor és öszvérese haláluk után ugyan azzá váltak;
vagy a’ világnak maganyagai közé vétettek föl, vagy egyenlőn
elszórattak az atomok közé.

25. Gondold meg mi sok történik mindenikünkben ugyan azon
időpontban, mi a’ testet szinte ugy illeti mint a’ lelket! És illy
módon nem fogod csodálni, ha még sokkal tőbb, sőt minden mi létre
jön ezen mindenségben, mellyet világnak nevezünk, együtt
létezik.

26. Ha valaki azon kérdést tenné: mint iratik Antonin neve?
Valjon minden egyes hangot indulatosan ejtenél e’ ki? Hát midőn
haragszanak, ugyan viszont haragszol e’? ’S azon esetben nem fogsz
e’ inkább türelmesen minden betüt előszámlálni? Erről  tehát az
utóbbi esetben is megemlékezzél: hogy kötelességed általában egyes
részei által teljesitetik.

Ezekre illő ügyelned ’s meg nem zavarodni, sem a’ neheztelőkre
viszont nem neheztelni, hanem az igaz uton haladni kitüzött czélod
felé.

27. Minő kegyetlenség, meg nem engedni az embereknek, hogy az
után törekedjenek, mit hozzájok tartozónak ’s hasznosnak vélnek, és
pedig te némileg nem engeded nékiek azt tenni, midőn neheztelsz,
hogy vétkeznek. Mert midőn vétkeznek általában csak az után
törekednek, mit sajátuknak ’s hasznosnak tartanak. – De nem igy
van! – Tehát tanitsd őket ’s mutasd meg nékiek a’ hibát, de harag
nélkül.

28. A’ halál megszünteti az érzékek benyomásait, az indulatok
ösztönit, az elme csapongásait ’s a’ testkörüli szolgálatot.

29. Gyalázat, azon életben a’ léleknek kifáradni, mellyben még
a’ test nem fáradt el.

30. Vigyázz, el ne császárosodjál; azon külszint föl ne vedd;
mert ez könnyen megtörténik. Tehát tartsd meg magadat egyszerűen,
jól, meg nem hamisitva, komolyan, pompátlanul, igazságosan,
istenfélőn, jóakarón, szeretettel teljesen és minden
kötelességedben állhatatosan. Törekedjél, hogy ollyan  maradj, a’
milyenné a’ bölcsészet tenni akart. Tiszteld az isteneket, segitsd
az embereket. Rövid az élet ’s csak egy gyümölcse van a’ földi
létnek: fedhetlen gondolkozásmód ’s közjóra szolgáló tettek. –
Mindent ugy tégy, mint Antoninus tanitványa, kövesd éber szorgalmát
az okos cselekvényekben, magaviselete mindenkori egyenlőségét,
jámborságát, arcza vidámságát, nyájasságát, hirvágy nélküli lényét,
’s törekvését a’ dolgok visgálatában Ő semmitől nem távozott, mi
előtt pontossan megszemlélte és éretten meggondolta volna. Mi
türelmes volt azok iránt, kik őt igazságtalanul korholták a’
nélkül, hogy őket viszont gáncsolta volna! Mint nem hirtelenkedett
ő soha; és mint nem hallgatott az árulkodásra! Mi gondosan figyelt
erkölcseire és tetteire! Ő nem volt gunyoló, félénk, gyanakodó,
vagy szőrszálhasogató. Mi kevéssel megelégedett háza, ágya,
ruházata, élelme ’s szolgálatára nézve! Mint kedvelte a’ munkát, ’s
mi nehezen haragudott meg! Igy egyszerü élelme mellett képes volt
estélyig egy helyben maradni, a’ nélkül hogy máskor mint a szokott
órában szükségére szoritatott volna. Barátságos viszonyaiban hű és
változatlan volt. Eltürte a’ gondolatira tett szabad ellenvetést,
sőt örült, ha valaki jobbról győzte meg, és istenfélő volt
babonaság nélkül. Kövesd ezeket; hogy te is hasonló  jó
lélekesméretü légy midőn végórád föltünik, mint ő.

31. Ébredj és serkentsd föl magadat, ’s ha ébren megesméred,
hogy csupa álom a’ mi nyugtalanit; ugy tekintsd ezt is most éber
állapotodban, mint amazt, (t. i. az éber állapot bajait is csak
álmok gyanánt kell tekinteni).

32. Testből és lélekből vagyok. A’ testnek minden közönyös: mert
megkülönböztetni nem képes; az okosságnak pedig mind az közönyös,
mi nem az ő müve. Minden működései pedig teljesen önmagától
függnek. Azonban ez egyedül az ő jelen működésére vonatkozik; mert
mult és jövő munkálatit jelenleg egykedvüen veszi.

33. Semmi fáradság a’ kéz vagy láb természetével nem ellenkező,
mig a’ kéz a’ maga ’s a láb ís a’ maga kötelességét megteszi. Ugy
az ember természetével semmi munka nem ellenkezik; mig megteszi
azt, mi az embernek kötelessége; de ha az nincs természete ellen,
nem is rosz nékie.

34. Mi sok gyönyört élveztek még a’ zsiványok, gonoszok,
apagyilkosok, és zsarnokok is.

35. Nem látod e, miképen a’ müvészek bizonyos pontig a’
tudatlanokhoz alkalmazzák magokat, de mind a’ mellett müvészetök
törvényéhez ragaszkodnak  ’s attól eltávozni nem mernek? Tehát
illő e, ha az épitő mester, vagy az orvos többre becsüli a’
müvészet törvényét, mint az ember az övejét, melly nékie az
istenekkel közös.

36. Asia, Europa, – világ zugai az egész oceán – egy csepje a’
mindenségnek! Athos hegy – egy görönye a’ világnak; a’ jelenkor –
csekélyebb mint az öröklétnek egy pillanata. Minden parányi,
változó, mulandó. Mindennek eredete egyféle: ugyanazon közös
világkormányzótól, vagy közvetlen, vagy szükségképeni következés
által. Még az oroszlány agyara, a’ méreg, és minden mi ártalmas,
mint a’ tövisek és mocsárok, függeléki a’ tetszetesnek és szépnek.
Hagyj föl tehát azon balgasággal, mintha ezek ama lénynyel, mellyet
imádsz, semmi összeköttetésben nem állnának, és gondolj minden
dolgok eredetére.

37. Ki a’ jelent látja, mindent látott, mi örök óta lett ’s mi
örökké leend. Mert minden egynemü és egyforma.

38. Sokszor meggondold minden dolgoknak, mik a’ világban
léteznek, összeköttetését ’s egymáshozi viszonyát. Mert némikép
mind egymásba fonódvák, ’s ez által mind egymásiránt barátságosak.
Mert az egyik a’ másikból következik, az anyagi világ élénk
müködése, viszonos hatása és egysége által. 

39. A’ mit rendeltetésed magával hoz, azon körülményhez
alkalmazd magad és szeresd azon embereket, kiket a’ sors hozzád
kötött; de igazán!

40. Minden gép, minden szerszám, minden edény jó állapotban van,
ha arra alkalmas, a’ mire készitetett; és pedig sokszor távol van
alkotója. Azon tárgyokban, miket a’ természet magában foglal,
bennök létezik és marad a’ teremtő erő. Azért annál inkább kell azt
tisztelned ’s ugy vélekedned, hogy ha annak akarata szerint
cselekszel, és viseled magadat, minden saját eszed szerint
történik. Hasonlón a’ világegyetemben: itt is minden annak saját
lelke szerinti.

41. Ha azon dolgok közül, mellyek nem önkényedtől függnek,
valamellyiket jónak vagy rosznak tartod; ugy illy rosznak reád
háromlása, vagy illy jónak elvesztése miatt szükségkép zúgolódnod
kell az istenekre ’s az embereket gyülölnöd, kik ezeknek okai
voltak, vagy jövőre e’ miatt gyanúsak. És valóban sok jogtalanságot
követünk el, midőn ezek után törekedünk. Ellenben, ha csak
hatalmunkban álló dolgokat tartunk jónak vagy rosznak, ugy nincs
többé okunk akár az istent vádolni, akár az emberekkel
ellenségeskedni.

42. Mindannyian egy czélra munkálkodunk; némellyek öntudattal és
akarattal, mások a’ nélkül  hogy tudnák. Valamint még az alvók is,
ha nem tévedem Heraclit mondása szerint, munkásak és dolgozó társak
abban, mi a’ világon történik. De mindenik maga módja szerint
dolgozik! még az is nagy hatásu, ki az eseményeken zúgolódik,
ellenök szegül ’s akadályozni törekszik. Mert illyenre is volt a’
világnak szüksége. Egyébiránt csak vigyázz, kiknek számához
csatlakozzál. Mert ama világkormányzó minden esetre helyesen fog
téged használni tudni, és a’ dolgozók ’s munkatársak sorába tagul
felvenni. De te vigyázz, hogy ezen sornak ne olly tagja légy, mint
ama rosz és nevetséges vers a’ szinmüben, mellyről Chrysippus
emlitést tesz.

43. Talán a’ nap az eső szolgálatát akarja megtenni, vagy a’
földét Aesculap? És minden csillagok, – noha különbözők, nem egy
czélra munkálkodnak e?

44. Ha rólam ’s arról, mi velem történendő, az istenek valamit
végeztek: ugy az ő határzatuk helyes. Mert tanácsban fogyatkozó
istent még csak gondolni sem könnyü; mi ok indithatná őket velem
roszat tenni? Mert ők, vagy az egész, mellyről leginkább
gondoskodnak, mi hasznot huzhatna abból? De ha különösen rólam nem
gondoskodnak is, van gondjok az egészre általában; ’s azért nekem
is, a’ szinte az által meghatárzott sorsomat,  örömmel és
kedvesen kell fogadnom. Ha pedig semmiről sem rendelkeztek, – de mi
gonosz ezt gondolni is, – miért nékiek az áldozás, imádkozás,
esküvés, ’s egyéb cselekvények, mellyeket mindenikünk, mintha az
istenek jelen volnának ’s velünk élnének, úgy viszen véghez? Ha
tehát semminkről sem rendelkeztek, ugy tőlem függ határozni, ’s
nekem itt a’ hasznosat kell tekintetbe vennem. Az hasznos pedig
minden lénynek, mi szerkezetével és természetével megegyező. Az
enyém okos természet és közjóra törekedő. Országom és hazám pedig,
ugy mint Antoninusnak Róma, úgy mint embernek a’ világ. Tehát csak
a’ mi ezen társaságoknak hasznos, csupán az jó nekem.

45. A’ mi csak minden egyessel történik mind az hasznos az
egésznek, és még, – mit szoros visgálat után mindenütt ugy fogsz
találni, – valami az emberrel történik az más embereknek is
hasznos. Itt tudnillik közönséges értelemben kell a’ hasznost az
eszközökről venni.

46. Valamint a’ szinkör ’s hasonló helyek mutatványai
kellemetlenek neked; ’s mint ott az örök egyféleség és hasonlóság
meg unatják a’ nézést; ezt tapasztalod az egész életben is.
Fölötted, alattad, minden ugyan az, és ugyanazon anyagból való. De
tehát meddig? 

47. Meggondold gyakran mint haltak meg minden sorsu, különféle
foglalatosságu, ’s minden nemzetbeli emberek, Szálj igy le
Philistion, Phoebus és Origanionhoz. Aztán más osztálybeliekhez is
fordulj. De nekünk oda kell költözködnünk, hova annyi nagy
szónokok, annyi komoly bölcsek vándoroltak, Heraclitus, Pythagoras,
Socrates, továbbá annyi régi hősek, annyi későbbi vezérek és
uralkodók, ezeken kivül még egy Eudoxus, Hypparchus, Archimedes és
sok más éles, fellengős, munkás, ügyes ’s magukban bizakodó elmék;
sőt ama’ gúnyolói is ezen mulandó és egynapi életnek, minő Menippus
és más hozzá hasonlók. Mind ezekről gondold meg, hogy régen
fekszenek; és mi rosz éri őket azért ’s azokat kiknek nevei nem
emlegettetnek? Tehát csupán egy nagyra becsülendő: hogy a’ valóhoz
és igazsághoz hiven, még a’ hazugok és csalárdok közt is, jó
akaratot gyakorolj.

48. Midőn föl akarod magadat viditni, elmélkedjél a’ veled élők
erényiről; egyiknek munkássága, másiknak szerénysége, egy
harmadiknak bőkezüségéről ’s másoknál egyébről. Mert semmi nem
gyönyörködtet annyira, mint az erény példái, mellyek kortársaink
erkölcseiben föl tünnek, és lehető legnagyobb számban szemünkbe
ötlenek. Azért mindig szemeid előtt tartsd őket. 

49. Talán megkeserit, hogy csak annyi és nem háromszáz font
nehéz vagy? Szinte olly kevéssé tehát az, hogy csak annyi és nem
több évekig fogsz élni. Mert mint a’ termetből, ugy az időből is
annyival elégedjél meg, a’ mennyi neked rendeltetett.

50. Másokat az igazság felöl meggyőzni törekedjünk. De akaratuk
ellenére is azt cselekedd, mit az igazság törvénye kiván. Ha valaki
erővel ellentáll, folyamodjál a’ türelem és lelki nyugalomhoz ’s az
ellenszegülést használd föl más erényhez. Megemlékezzél arról is,
hogy csak föltételileg fogsz a’ dologhoz, ’s az után nem vágyol, mi
lehetetlen. De tehát mire? Illy eltökélésre: ezt eléred, ha azok,
mikre vágytál nem teljesednek.

51. A’ nagyravágyó mások magaviseletébe helyzi önjavát; a’
kicsapongó saját szenvedélyibe, az okos pedig tetteibe.

52. Szabadságodban áll egy vagy más tárgyról semmit sem itélni,
’s igy a’ lelket föl nem háboritni, mert magokban a dolgokban nincs
olly erő, melly itéletünket kicsikarná.

53. Szokjad meg másnak beszédire feszitett figyelmet forditni ’s
a’ mennyire lehet a’ szólónak leszállani lelkébe. 

54. Mi a’ rajnak nem hasznos, a’ méhnek sem használ.

55. Ha a’ kormányost a’ hajósok, az orvost a’ betegek
kárhoztatnák, valjon kire figyelnének másra? Vagy mint vihetnék ők
azt véghez, mi a’ hajósoknak szerencsét, a’ betegeknek gyógyulást
szerez.

56. Azok közül, kikkel együtt jöttem e’ világra, már mi sokan
eltávoztanak.

57. A’ sárgaságban sinlődőknek a’ méz keserünek tetszik; a’
dühös kutyától megmarottaknak irtózatos a’ viz; a’ gyermekeknek
pedig a’ lapta szép; tehát miért neheztelsz bár kire? Vagy
csekélyebb hatásunak véled e a’ lelki hibát, mint a’ sárgaságban
szenvedőnél az epét, vagy a’ megmarottaknál a’ mérget.

58. Természeted törvénye szerint élni mi sem gátolhat; a’
köztermészet törvényén kivül pedig misem történik veled.

59. Minők, kiknek tetszeni vágynak? és mi czélból? és melly
tettek által? Mi hamar eltemetend az idő mindeneket! és mi sokat
eltemetett már!






Hetedik könyv.



1. Mi a’ gonoszság? Nem egyéb, mint a’ mit sokszor láttál.
Minden eseménynél szemed előtt legyen ezen gondolat: olly valami
az, mit sokszor láttál. Fent és alant, mindenütt ugyanazt fogod
találni, a’ mivel a’ régi közép ’s jelenkori történetek tömvék ’s
mivel az országok és családok teljesek; semmi sem uj, megszokott és
mulandó minden.

2. Elveidet mint lehetne kiirtani, ha a’ velök megegyező
fogalmak nem oltatnak ki, mellyeknek fölélesztése tetszésedtől
függ? – Ugy vélekedhetem ezek felől, mint nekem kell. Ha ezt
tehetem, miért nyugtalankodom? Mi a’ gondolkodó elmén kivül van, az
általában nem is illeti az elmét – Igy érezz és állni fogsz. –
Hatalmadban van ujéletet kezdened. Nézd ismét a’ tárgyokat olly
szempontból mint egykoron. Mert abban áll újjan élni.

3. Hiú fényüzés, színi előadások, nyájak, csordák, bajvivások,
kutyáknak vetett csont, halastóba szórt morzsák, hangyák nyomorai
’s teherviselései, megijedt egerek futkozásai, dróton mozgatott
bábok. Tehát ezekben józan légy és nem szenvedélyes.  Tudjad meg
azonban, hogy annyit ér mindenki, a’ mennyit érnek azok, mikért
fáradozik.

4. A’ beszédnél a’ kifejezésekre; minden szándéknál a’ tettre
figyelj. Egyiknél nézd hova czéloz, másiknál pedig vigyázz mit
jelent?

5. Valjon eszem elégséges e erre vagy nem? Ha elégséges,
használom ezen munkára mint egy eszközt, mit a’ természet adott; ha
pedig nem elégséges, vagy által adom azt annak, ki jobban
elvégezheti mint én, hacsak máskép tisztemhez nem tartozik; vagy
megcsinálom a’ mint tudom, és segitségül veszem azt, ki eszméimet
használva, képes teljesitni, mi a’ közügyre nézve korszerü és
hasznos. Mert mit magam vagy más által cselekszem, arra szabad
egyedül irányozva lennie, mi a’ közre hasznos ’s vele
öszhangzó.

6. Mi sokan, megéneklettek egykoron, már feledésnek adattak
által? Mi sokan, a’ megéneklőkből, letüntek régen?

7. Ne szégyeneld a’ segitséget. Mert feltételed, kötelességedet
teljesitni, mint katona az ostromban. Mit árt, ha sántán a’
várfokra felmenni magad nem birsz, de mással arra képes lennél?

8. A’ jövendőért ne aggódjál: mert nékie, ha szükséges leend,
ugyan azon észszel fölfegyverkezve  fogsz elébe lépni, mit most
a’ jelenre nézve használsz.

9. Minden kapcsolatban van egymással, és ezen kötelék szent és
semmi nem idegen egymáshoz! Mert össze van szerkesztve, és
ugyanazon világot diszíti. A’ világ pedig egy mindenekből, isten
egy mindenekben, és egy az anyag, és a’ törvény egy, minden eszes
lények okossága közös, és egy az igazság, valamint tökélye egy
minden rokon ’s ugyanazon okosságból részesült lényeknek.

10. Minden anyagi hamar eltünik az egésznek őselemében; és
minden működő erő az egyetem’ okosságába gyorsan vissza vétetik; és
minden emlék gyorsan megtalálja az örök időkben a’ feledékenység
sirját.

11. Okos lénynél a’ természet szerinti cselekvény egyszersmind
okosság szerinti is.

12. Állani vagy tartatni?

13. Mint összefüggő testekben a tagok, hasonlón állanak
szétválasztva az okos lények egymáshoz, lévén közös működésre
rendelve. E’ gondolat annál nagyobb benyomást teend elmédre, ha
gyakran igy fogsz szólni magadhoz: tagja vagyok az okos lények
rendszerének! Ha csak ‚részének‘ mondod lenni magad, szivedből nem
szereted az embereket. A’ jó tett még nem gyönyörködtet önmagában,
 csak ugy teljesited mint hozzád illőt,
nem ugy mint jótéteményt magadiránt.

14. Érje mi akarja kivülröl azon részeket, mellyek illy
eseményeknek kitétetvék. ’S ezek, ha akarnak panaszkodjanak
szenvedésök fölött. Ha csak én azon véleményben nem vagyok, hogy
rosz az, mi velem történt, ugy sértve nem vagyok. Tölem függ pedig
annak nem tartani.

15. Bár mit tegyen vagy beszéljen más, nekem jónak kell lennem.
Mintha az arany vagy a’ smaragd vagy a’ porphyr mindig azt mondaná:
bár mit tegyen vagy beszéljen más, nekem smaragdnak kell lennem és
saját szinemet megtartanom.

16. Az elme nem maga nyugtalanitja e önmagát? például, nem maga
dönti e önmagát félelembe, szomoruságba? Ha más őt ijeszteni vagy
szomoritni képes, ám tegye! Mert ő saját gondolatival illy
indulatokra magát nem inditja. A’ test, hogy ne szenvedjen
gondoskodjék maga, ha tud, és panaszkodjék ha szenved. Az elme
pedig, melly fél, szomorkodik, ’s mind ezekről képzelődik, mit sem
szenved, ha csak magad illy véleményre nem birod. Önmagában szükség
nélkül van az elme, ha csak önmagának szükséget nem teremt. Épen
azért sem nyugtalansága sem akadálya, ha csak önmagát nem zavarja
vagy hátráltatja. 

17. A’ boldogság jó nemtő vagy józanság. Tehát mit csinálsz itt
képzelet? Távozzál, az istenekre! mikint jövél. Mert reád semmi
szükségem; jövél régi szokás szerint; nem haragszom reád; csak
távozzál!

18. Valaki fél a’ változástól. Pedig mi történhetik változás
nélkül? ’S igy mi kedvesebb, mi inkább sajátja az egyetemes
természetnek? Fürödhetel e, ha csak a’ tüzifa át nem változik?
Táplálkodhatol e, ha csak az étkek által nem változnak? Vagy más
hasznos jöhet e létre változás nélkül? Tehát nem látod e, hogy a’
te elváltozásod is hasonló, ’s az egyetemes természetnek hasonlón
szükséges?

19. A’ világ egyetemén mint egy folyam árján mennek által minden
testek, és, mikint tagjaink egymás között, az egészszel
kapcsolatban vannak ’s együtt működnek. Hány Chrysippot, hány
Socratest, hány Epictetet nyelt el már az idő? Ez legyen minden
ember minden tárgy szemléleténél előtted.

20. Engem csupán egy aggaszt, nehogy magam valamit tegyek, mit
az ember szerkezete nem akar, vagy igy nem akar, vagy most nem
akar.

21. Nem sokára mindeneket elfeledsz. ’S csak hamar mindenek
elfelednek téged. 

22. Sajátsága az embernek, megbantóit is szeretni Ez pedig ugy
történik, ha eszedbe jut, hogy rokonaid, hogy tudatlanságból ’s
akaratlanul vétkeznek, hogy rövid időn mindenitek meghaland, és, a’
mi fő, hogy téged nem kárositott meg ellened: mer elmédet roszabbá
nem tette, mint minő előbb volt.

23. Az összes természet a’ mindenség anyagjából, mint, viaszból,
majd egy lovat képez; majd ezt mintegy összeolvasztja ’s anyagjából
egy fát termeszt, aztán embert, aztán más valamit. ’S ezek
mindegyike csak igen rövid időn létezik. De a’ szekrénynek a’
szétbontatás épen olly kevessé bántalom, mint összerakatása nem
volt az.

24. A’ tekintet zordonsága igen természetelleni, minthogy
sokszor általa az arcz nyájassága elhal, és annyira ki alszik, hogy
többé földeritni nem lehet. Épen ebből értheted, hogy okosság
elleni. Mert ha valaki úgy elfásitá arczát, hogy még a’ bün érzete
is elhagyá, mi oka még az életre?

25. Mindent, mit látsz, hamar el fog változtatni az egészet
kormányzó természet. ’S anyagjából másokat teremtend, ’s ezekéből
ismét másokat, hogy mindig megujuljon a’ világ.

26. Midőn valaki vétkezik ellened, mindjárt visgáld, a’ jóról
vagy roszról minő véleményben  követte légyen el azt. Mert
ezt látván könyörülsz rajta és sem csodálkozni, sem haragudni nem
fogsz. Mert talán vagy ugyanazt, mit ő, vagy más valami hasonlót te
is jónak tartasz és akkor meg kell bocsátanod nékie; vagy pedig
illyeseket sem jónak sem rosznak nem tartasz ’s ekkor balvéleménye
iránt méltányos lész.

27. Ne a’ hiányzóra gondolj, hanem a’ mid van. Ebből pedig a’
legkedvesbet válaszd ki, ’s képzeld magadnak azon szorgalmat, mit
megszerzésére forditanál, ha nem birnád. Azonban őrizkedjél, nehogy
mig bennök gyönyörködöl, hozzá ne szokjál őket túlbecsülni;
minthogy akkor nélkülözésök megzavarna.

28. Vonulj önmagadba, mert az uralkodó okosság olly természetü,
hogy igazságos tette ’s ebből eredő nyugalma által önmagának
elégséges.

29. Irtsad ki a’ képzeletet; csillapitsd az indulatokat;
szoritkozzál a’ jelenre; vizsgáld meg mi történik veled vagy
másokkal; oszsz föl ’s különits el minden tárgyat anyagra és
alakra; gondolj az utolsó órára; mi más vétke, hagyd ott hol az
történt.

30. Forditsd figyelmedet arra, a’ mi mondatik és szálj le
elméddel a’ tényekbe ’s azok okaiba. 

31. Ékességed legyen egyszerüség, szerénység, ’s közönyösség az
iránt, mi az erény ’s bün között középen áll. Szeresd az emberi
nemet; engedelmeskedjél istennek. – Minden bizonyos törvény szerint
megyen; igy szól az. De hát ha csak az anyagiak? Elég megemlékezni,
hogy mindennek meg van törvénye, vagy csak keveset kivéve.

32. A’ halált illetőleg: akár szétszóratás, vagy parányokra
fölbomlás, vagy kiürités legyen; még is vagy kioltás az vagy által
tétel.

33. A’ fájdalomról. Az eltürhetlen meg öl; a’ tartós pedig
eltürhető. És az elme önnyugalmát meggyőződése által fentartja ’s
roszabbá nemesb részed nem lesz. Ám tegyenek azon tagok, mellyeket
fájdalom ért, ha tudnak, fölötte panaszt

34. A’ dicsőségről. Nézd elméjöket, minők mit kerülnek, mit
keresnek. Továbbá: mint a’ homok halmok, egymásra hordatva, az
előbbieket eltemetik, ugy az emberi életben, az előbbiek a’
következők által gyorsan elfedetnek.

35. Platoból: Egy kitünő elméjü ’s éles látásunak, ki minden
időn ’s minden anyagon keresztül hat, valjon fog e’ az emberi élet
valami nagynak látszani? Lehetetlen; volt a’ válasz. Tehát a’
halált sem tartandja valami rémitőnek? Épen nem. 

36. Antisthenestől: Királyhoz illő, midőn jót tesz roszúl
hallani.

37. Rút dolog, hogy az arcz, az észnek engedelmeskedve, ennek
akaratja szerint alakul és disziti föl magát, az ész pedig
önakaratjához nem alkalmazkodik, ’s a’ szerint nem ékesiti föl
magát.

38. A’ dolgokra haragudni balgaság: mert azok semmivel nem
gondolnak.

39. A’ halhatatlan isteneknek ’s nekünk adj örömöket.

40. Arasd az életet, hasonló az a’ szemteljes kalászokhoz: míg
azok megérnek, ezek már elhervadnak.

41. Ha engem ’s gyermekimet elhagyják az istenek, oka van ennek
is.

42. A’ jó ’s igaz tőlem van.

43. A’ panaszlókkal ne jajgass és meg ne indulj.

44. Plató mondása. Én annak ezen érvényes okot vetném ellene:
Illetlenül szólsz ember, midőn azt véled, hogy az, ki csak valamire
való, tekintetbe veszi az életet vagy halált, ’s nem néz inkább
arra, ha cselekedvén, jót vagy roszat mivel e’? ha az jó vagy rosz
embernek tette e? 

45. Ugyanazé. Mert ugy van az Atheneiek valóban, a’ hová valaki
vagy azon véleményben állott, hogy ő legjobb, vagy a’ fejedelem
által állitatott, ott, mint nekem látszik, veszély között is meg
kell maradnia, és sem a’ halált, sem mást, kivevén a’ gyalázatot,
tekintetbe vennie nem szabad.

46. Ugyanazé. De vizsgáld, o boldog, ha a’ jó nem áll e’ másban,
mint fentartani vagy fentartatni. Mert ki igazán ember, nem
kivánand illy vagy amolly hosszan élni, gyáva szeretettel nem
függend az életen, hanem az istenekre hagyja ezt, és elhiszi az
asszonyoknak is, hogy sorsát senki el nem kerüli, ’s csak arra
ügyelend, hogy kiszabott életidejét mint élje le legjobban.

47. Vizsgáld a’ csillagok futását, mintha velök együtt
forgattatnál! Tartsd eszedben mindig az elemek egymásba által
változását. Illy eszmék kitisztitnak a’ földi élet salakjaitól.

48. Szépek Plato e’ szavai: Ki az embereket beszéde tárgyává
teszi, annak mintegy magasb szempontból kell által tekintni földi
viszonyaikat, gyüléseiket, hadaikat, földmivelésöket,
nőszüléseiket, békekötéseiket, születésöket, halálukat,
törvényszéki vitáikat, a’ puszta tájakat, az idegen népek különféle
szokásait, ünnepeit, temetkezéseit, vásárait, 
egyszóval azon összes vegyületet, azon ellenkező dolgok egyesültét
egy világba.

49. Tekintsd a’ multat, a’ kormányok annyi változásait. A’ jövőt
is előre láthatod, mert minden hasonló nemü leend ’s a’ jelen
események szabályitól nem térend el. Azért ugyanannyi, ha az emberi
életet negyven vagy tizezer esztendeig vizsgálod: mert mit fogsz
többet látni?

50.


Mi földből jött, az ismét
földbe száll

 És a’ mi égi magból
származott

 Az vissza ismét a’
mennyekbe tér.





Vagy az összekötött parányok szétoldatása ez, vagy az
érzéktelen elemek némi szétszóratása.

51.


Étel ’s ital ’s
varázsszerekkel él,

 Utból kitér, hogy
el ne érd, halál;

 – De istenin lengő
lehelleted’

 Kinok ’s könyűk közt
türni kénytelen.



(Euripid)



52. Vitézebb valaki, de ne legyen nyájosb mint te, ne
szerényebb, ne türelmesb bár mi eseményeknél, ne engedékenyebb
mások hibái iránt.

53. Hol egy dolgot az istenek és emberekkel közös okosság
szerint bevégezhetni, ott mi sem rémitő. Mert hol egy szerencsés ’s
állapotunk természete szerint haladó működés gyümölcsét elérhetni,
ott semmi veszteség gyanuja nincs. 

54. Mindenütt ’s mindenkor egészen tőled függ, mind jelen
állapotodban istenfélőn megnyugodni, mind kortársaiddal jogszerün
bánni, mind jelen nézetidet gondosan átvizsgálni, nehogy valami
észrevétlenül lopódzék be.

55. Ne tekintsd mások vezéreszméit, hanem nézz egyenest azon
czélra, hova a’ természet vezet, tudnillik a’ mindenség természete
az eseményeknél fogva, ’s a’ tiéd kötelességeid által Az pedig
mindenki kötelessége, mí szerkezetével megegyező. A’ többi lények
pedig az okasakért teremtettek, mint általában a’ rosz a’ jobbért,
az okosak pedig egymásért. – Az ember szerkezetében tehát legfőbb
a’ társasélet. Második pedig, daczolni a’ testi szenvedélyekkel.
Mert az okos és értelmes indulatnak sajátsága, magát korlátozni, és
sem az érzékek sem az ösztön kivánságainak nem engedni. Mert ez
mindenik állati. Az ész pedig főnökösködni akar ’s magán ezek által
uralkodni nem enged; ’s ez igazságos: mert arra született, hogy
mind ezeket hasznára forditsa. Harmadik egy okos lény
szerkezetében, hogy tévedéstől ’s hibától ment legyen. Ezen
elsőbbségekkel ékesitve járjon a’ kormányzó ész az egyenes uton, ’s
birja mind azt mi övé. 

56. Mintha már meg haltál ’s csak mostanig éltél volna, mi
mintegy fölöslegből még hátra van, természetszerűn éld által.

57. Csak azt szeresd a’ mi téged ér, ’s mit sorsod ád; mert mi
öszhangzóbb veled.

58. Mindennél a’ mi ér, azokat szemeid előtt tartsd, kiket ugyan
az érvén, fölötte nehezteltek idegenkedtek, ’s panaszkodtak. És
most hol vannak ők? Sehol. Tehát miért akarod hasonlón viselni
magad? ’s miért nem hagyod azon idegen indulatokat inkább azoknak,
kik illy módon magokat ’s másokat fölinditnak, magad csak azzal
foglalkodván, mint fordisd azon eseményeket nemesen hasznodra? Mert
van olly nemes használat, mi által munkásságodnak anyagul
szolgálnak. Csak légy figyelmes és törekedjél, hogy minden
cselekvénynél mint becsületes ember állhass magad előtt. Emlékezzél
meg e’ két szabályra, ’s hogy cselekvényed tárgya mindig bir
érdekkel.

59. Tekints belsődbe. Belől van a’ jónak forrása, ’s örökre
folyhat, ha mindig ásod.

60. A’ testnek is szilárdsággal kell birni, hogy sem mozgásában,
sem állásában szabálytalanságot el ne áruljon. Mert mint az ész, az
arczvonalokban mutatkozik, ’s a’ gondolkodást ’s becsületességet
bennök kifejezi, ugy valami hasonlót lehet az  egész
testre nézve várni. De mind ezekre mesterkéltség nélkül kell
ügyelni.

61. Az élet mestersége a’ viváséhoz hasonlóbb, mint a’
tánczoláséhoz. Mert várotlan megtámodásokra is készen kell lenni,
és rendűletlenül megállani.

62. Gondold meg mindenkor azok tulajdonit és elveit, kiknek
helyeslése után törekszel. Mert sem akaratlan hibáik miatt
haragudni, sem helyeslésökre vágyni nem fogsz, ha véleményeik és
szenvedélyeik forrásait látod.

63. Minden lélek, ugymond Plato, akaratlanúl fosztatik meg az
igazságtól. Hasonlón a’ jogosság, mérséklet, méltányosság ’s más
illy erényektől. Igen szükséges erre mindenkor megemlékezned: ugy
mindenek iránt szelidebb lész.

64. Minden fájdalomnál legyen előtted, hogy az nem becstelenitő
’s a’ kormányzó észt roszabbá nem teszi; mert azt sem önmagában,
sem társadalmi viszonyában tekintve, meg nem ronthatja. A’ legtöbb
fájdalmas érzelmeknél már Epicur mondása megnyugtathatna, hogy azok
sem elviselhetlenek, sem öröké tartók, ha megemlékszel határaikra
és semmit hozzájok nem koholsz. Arrólis megemlékezzél, hogy sok, mi
a’ fájdalommal egyenlő, nekünk észrevétlenül okoz kellemetlenséget,
p. o. az álom, a’ nagy hőség,  az étvágy hiánya. Mihelyt
tehát illyesmi terhedre van, mond magadnak: hogy a’ fájdalom alatt
roskadozol össze.

65. Vigyázz, nehogy az embertelenek iránt ugy viseld magad, mint
ezek az emberek iránt.

66. Honnét tudjuk, ha Telauges nem volt e’ nemesebb jellemü,
mint Socrates? Mert nem elég, hogy Socrates dicsőségesebben halt
meg, hogy a’ sophistákkal ügyesebben vitatkozott, hogy a’
legnagyobb hidegben az éjet nagyobb türelemmel tölté a’ szabad ég
alatt, hogy ama Salamisit vissza hozni rendelő parancsolatnak
nemesebben szegült ellene, és (mit azonban ha igaz volna is, alig
lehetne hihetőnek tartani) hogy ő az utczán büszke léptekkel
járkált; hanem inkább azt kell visgálni minő volt Socrates lelke?
Megelégedetté tehette e, ha embertársaihoz igazságos ’s az istenek
iránt kegyes volt? Mások roszaságának nem hizelgett e soha? Az
egésztől reá mért sorsot nem fogadta e’ idegenkedve, ’s nem viselte
e’ mint valami eltürhetlent ’S nem engedte e’ a’ testecske
szenvedésiben részt venni a’ lelket.

67. A’ természet nem vegyitett ugy a’ tömeggel össze, hogy
magadat saját határid közé vissza nem vonhatnád, ’s magad űgyeít
önmagad el nem végezhetnéd. Mert igen könnyen megtörténhető,
 hogy valaki isteni ember legyen, és
senkitől ollyannak el nem esmértetik. Emlékezzél meg arra mindig,
hogy a’ boldog élethez csak kevés szükséges, és hogy azon reménnyel
fölhagynod nem szabad, mi szerint, szabadelmü, szerény,
községbarát, és az istenség iránt engedelmes ember lehess, ha
mindjárt azon kétségbe kellene is esned, hogy a’ vitatkozásban vagy
a’ természettanban nagyra vihesd.

68. Semmi hatalom nem gátolhat, a’ legnagyobb lelki derültségben
élni, ha bár minden még olly igen ellened emelje is szavát; ha bár
vad állatok eltépik is a’ tégedkörnyező tömeg tagjait. Mert mi
gátol, hogy elméd, mind e’ mellett magát nyugodtan tartsa, a’
körülmények fölött igazán itéljen, ’s a’ nyujtott alkalmat
czélszerüen használja? hogy az itélet igy szóljon az eseményhez: te
ez vagy valóban, ha bár a’ képzeletnek máskép látszol is? hogy a’
tényerő az alkalomnak mondja: épen téged kerestelek? Mert a’ jelen
mindenkor nyujt anyagot nekem, okszerü és házafiúi erénynek
gyakorlatára, röviden olly müvészetnek, melly egy emberhez vagy
istenhez méltó Mert minden esemény vagy az istenre, vagy az
emberekre vonatkozik. Egy sem hallatlan, vagy nehezen kezelhető,
hanem inkább esméretes és könnyü. 

69. Az erkölcsi tökély azt hozza magával, hogy minden napot,
mintha az utolsó volna, úgy töltsünk el, ingerlettség, bágyadtság,
’s képmutatás nélkül.

70. Az istenek, halhatatlan létökre nem elégedetlenek a’ miatt,
hogy olly végtelen időn által; annyi gonosztévőt kell eltürniök,
sőt míndenképen gondjokat viselik; és te, ki olly hamar meg fogsz
szünni ’s ki szinte egyike vagy a’ vétkezőknek, te akarnál
kifáradni?

71. Nevetséges nem saját roszaságát kerülni, mi lehető, hanem
másokét, mi lehetlen.

72. Mit az okosság és közszellem okszerünek és közhasznunak nem
talál, azt józanon tartja maga alattinak.

73. Ha te jót tettél, ’s egy másik jótéteményben részesült,
miért keresz, mint egy bolond, még valami harmadikat, legyen az jó
tetted dicsérete vagy viszonzása.

74. Senki nem fárad bele, önhasznát keresni: a’ természetszerü
cselekvény hasznot hoz; tehát fáradhatlan légy hasznot keresni,
másoknak hasznot hajtván.

75. Az egyetemes természet eltökélé egykor magát világot
alkotni. Most pedig, vagy minden, mi történik, szükségképi
következmény szerint leszen; vagy még a’ legfőbbek is, mikre a’
világot kormányzó  ész kitünő figyelmét forditja, minden
okszerüség nélkül léteznek. Sok esetben vidámabbá teend, ha erre
megemlékszel.




Nyolczadik könyv.



1. Az is a’ hiu dicsvágy elnyomására szolgál, hogy nem
tölthetted egész éltedet, legalább nem gyermekséged óta úgy, mint
philosoph. Tehát egyszer már annyira ki jöttél a’ sorból hogy egy
bölcsnek hirét nem igényelheted Ennek világi helyzeted is ellene
küzd. Ha tehát valóban átláttad, miben áll a’ fő dolog, ugy hagyj
föl minden dicsvággyal, ’s elégedjél meg azzal, hogy mi éltedből
talán még hátra van, azt a’ természet akarata szerint töltsed el.
Arra ügyelj tehát, mit kiván az, és – félre minden egyébbel. Hiszen
saját tapasztalásod mondja, milly sok utakon jártál a’ nélkül hogy
a’ boldogságot meglelted volna: sem mesterséges okoskodásokban, sem
gazdagságban, sem hirben, sem kéjekben, sehol sem. – Hol van tehát?
Azon tettekben miket az emberi természet követel. – Mint fogjuk
ezeket gyakorlatba venni? Ha bizonyos elvekhez 
ragaszkodunk, mellyekből vonszalmak és cselekvények származnak. –
Minő elvek azok? Mik a’ jóra és roszra vonatkoznak; hogy tudniillik
az emberre nézve semmi nem jó, mi őt igazságos, mértékletes,
szilárd és szabaddá nem teszi, és semmi nem rosz, mi a’ nevezett
tulajdonok ellenkezőjét nem okozza.

2. Minden tettnél kérdezd magadtól: mint leszen az reám nézve?
Meg fogom e bánni? – Nem sokára – aztán meghalok és mindennek vége!
Mit kivánok tehát többet, mint hogy jelen cselekvényem egy okos és
társas lény cselekvénye legyen, melly az istenséggel ugyan azon
törvény alatt áll.

3. Alexander, Cajus és Pompejus – mik ők Diogenes, Heraclit és
Socrateshez képest? Ezek esmérték a’ tárgyokat, azoknak működő
erejét és alkatrészeit; és vezérelveik mindig ugyanazok voltak. De
amazok, mi sok fölött voltak aggodalomban? mi sokhoz szolgailag
lekötve?

4. És ugyanazt fogják cselekedni, ha megpukkadsz is fölötte.

5. Az első, hogy ne engedd magad megzavarni! mert minden az
egésznek természete szerinti. És rövid időn sehol sem létezel, olly
kevéssé nem, mint Trajan és Augustus. – Azután figyelmezz
tetteidre, mindenkor meggondolván, hogy becsületes 
embernek kell lenned, és mit az ember természete tőled kiván, azt
tedd folyvást, és ne szólj egyebet, mint mi neked legigazságosbnak
látszik és pedig nyájosan, szerényen ’s tettetés nélkül.

6. Az egyetemes természet munkája, az itt lévő tárgyokat, által
helyezni más hová, elváltoztatni, innen eltakaritni, ott
előteremteni Minden változat! – nem kell tehát félni, hogy valami
uj történik. Minden megszokott! Minden hasonló törvényekhez
kötve!

7. Minden természet elégedett, ha czélját eléri. Az okos
természet ezt eléri, ha gondolkodásába semmi hamisat és
bizonytalant föl nem vesz, vágyait csak közhasznu tettekre
irányozza, hajlamát vagy ellenszenvét egyedül azokra szoritja,
mellyek hatalmában vannak. ’s a’ közös természettől minden reá mért
sorsot kedvesen fogad: mert ő ennek egy része, mint a’ levél a’
növényé, csak azon különbséggel, hogy a’ levél egy érzéketlen,
okosság nélküli ’s akadályoknak alá vetett természetnek része; az
emberi természet ellenben része egy minden akadályon
fölülemelkedett okos ’s igazságos természetnek: ez pedig minden
lénynek saját értéke szerint oszt időt, anyagot, alakot,
tehetséget, jó és bal sorsot. Ezen aránylagos rész fölfedezése
végett, a’ lényeknek nem egyes sajátságait kell összehasonlitnod,
 hanem azokat egybevéve, mind, a’
másiknak összeségével.

8. Még csak nem is olvashatsz! – De tartóztathatod magadat a’
rágalmaktól, kellemes ’s kinos érzelmeken fölülemelkedhetel,
szemtelenek ’s hálátlanok iránt türelmes lehetsz, sőt mi több, jót
is tehetsz velök.

9. Senki ne halljon tőled soha panaszt az udvari vagy saját
életedre.

10. A’ bánat némi önkorholat, valami hasznosnak elmulasztása
miatt. A’ jó pedig szükségkép hasznos is, ’s azért a’ jó és nemes
embernek gondoskodását követeli. De egy jó és nemes ember soha sem
fogja megbánni, hogy egy érzeki kéjt elmellőzött. Tehát a’
dorbézolás sem nem hasznos valami, sem nem jó.

11. Ez itt – mi önmagában? sajátlagos szerkezete után? minő
lényege vagy anyaga? minő alakja? mit csinál e’ világon, és mennyi
ideig tart?

12. Midőn az álmat nehezen hagyod el, emlékezzél meg, hogy
közhasznu tények teljesitése sajátlagos szerkezeteddel ’s emberi
természeteddel megegyező, hogy ellenben az álom az állatokkal
közös. A’ mi pedig mindenkinek egyéni természetével 
megegyező, az annak inkább sajátsága, nékie alkalmasb, sőt
kellemesb is.

13. Mindenkor ’s minden fogalomnál szemeid előtt tartsd a’
természet, az erkölcstan és a’ dialectica elveit.

14. Ha valakivel találkozol, legott igy szólj magadhoz: minő
elvei vannak ennek a’ jórol és roszról? Mert, kinek a’ kéjről és
fájdalomról vagy ezek okairól, a’ becsületről és becstelenségről,
az életről és halálról illyen fogalmai vannak, nem csudálhatod ’s
nem látszhatik különösnek, hogy az igy cselekszik. Sőt eszembe jut,
hogy ő kénytetik igy cselekedni

15. Megemlékezzél, hogy épen olly rút, a’ fölött idegenkedést
nyilvánitni, hogy a’ világ azt termeli a’ minek termelésére kepes,
mint a’ fölött, hogy a’ figefa figét terem. Egy orvoshoz ’s
kormányoshoz illetlen volna, ha az egy hideglázas ’s ez egy
ellenszél fölött csudálkoznának.

16. Megemlékezzél, hogy véleményid változtatásánál ’s mások
tanitásai iránti engedékenységed mellett, még is teljes
szabadságodat fentarthatod: mert a’ te müved ez is, melly saját
szándékod ’s itéleted szerint, ’s igy lelkeddel megegyezőleg
vitetik véghez. 

17. Ha hatalmadban van, miért teszed? Ha mástól függ, kire
panaszkodol? A’ parányokra? vagy az istenekre? Mindenik ostobaság.
Senkire nem kell panaszkodni. Ha teheted, javitsd meg az alkotót;
ha ezt nem tudod, ugy javitsd meg a’ müvet magát; ha ezt sem tudod,
– mit használ a panasz? Pedig hijában mit sem szabad tenned.

18. A’ mi meghal nem esik ki a’ világból. Ha pedig itt marad,
ugy itten is változtatik el, ’s oldoztatik föl veled és a’ világgal
közös elemeibe. Ezek is elváltoztatnak ’s még sem zúgolódnak.

19. Minden lény, például a’ ló, a’ szőlőtő, valami czélra
létezik. Mit csudálkodol. Maga a’ nap megmondja neked hogy bizonyos
működésért létezik, ’s igy a’ többi istenek is. És te mi végre?
talán csupa élvezetért? Gondold meg, ha eszméleted helyesli e
ezt.

20. A’ természet, mint az, ki a’ labdát földobja, tekintettel
van mindenre, ugy a’ végére mint kezdetére ’s haladására a’
dolgoknak. Mi haszna a’ labdának midőn fölemelkedik, vagy mi kára,
midőn alá száll, vagy földre esik. Mi haszna a’ buboréknak, melly
még egész, vagy mi kára melly már elpattanik? Hasonlót lehetne a’
világosságról mondani. 

21. Forditsd ki a’ testet és szemléld meg, mint van mint leszen,
ha kor, betegség, vagy kicsapongás fölemészti! Rövid ideig tart,
mind a’ dicsérőnek, mind a’ dicsőitettnek élete; úgy azé is, ki
megemlékezik ’s a’ ki emlegettetik. Azonkivül ezen éghajlatnak csak
egy zugában történik ez, ’s még itt sincsenek mind egy értelemben
egymással, sőt sokan önmagokkal sem; pedig az egész föld csak egy
pont.

22. Figyelmezz arra, mivel találkozol, legyen az tett, itélet,
vagy kifejezés. – Ezeket méltán szenveded te, ki inkább akarsz
hónap jóvá lenni, mint sem ma.

23. Cselekszem valamit, ugy az emberek segitésére vonatkozólag
teszem azt; – ér valami, úgy fogadom azt tekintettel az istenekre
’s mindennek közös kutfejére, honnan minden események
szármoznak.

24. Mit látsz a’ fürdésnél? Olajat, verejtéket, piszkot,
tisztátlan vizet; mind kellemetlen dolgok. Hasonló nemü az életnek
minden része és minden, mivel benne találkozunk?

25. Lucilla látta Verust meghalni; aztán Lucilla is meghalt.
Secunda Maximust, aztán követte ő; Epitynchanus Diotimust, ’s csak
hamar követte ő is; Antonin Faustinat, ’s hamar követte ő; Celer
 Hadriant ’s követte őt. Igy mindnyájan.
Amaz éleseszüek, ama’ jóslók, ama’ fölfuvalkodottak – hol vannak?
Hol például azon elmés férfiak Charax, Demetrius a’ Platonicus,
Eudämon, vagy más hasonlók? Minden mulandó, mind már rég eltüntek!
Némellyek csak egy rövid időre sem tarthatták fen emléköket; mások
a’ regék hősei közt állanak; mások innét is eltüntek. Emlékezzél
meg tehát arra, hogy testszövedéked szétszóratni, lelked kioltatni
vagy elvándorolni, vagy máshová tétetni fog.

26. Öröme van az embernek annak teljesitésében, mi tulajdonképen
emberi. Valólag emberi pedig a’ jóakarat társaink iránt, az
érzékiség iránti közönyösség, valószinü fogalmaink gondos birálata
és az egyetemes természet ’s müködése fölötti visgálat.

27. Viszonyod hármos: egyik környékzeted, másik az isteni erő,
mellyből mindenek mindene származik, harmadik kortársaid
irányában.

28. A’ fájdalom vagy a’ testre nézve rosz, – ’s ugy ez
nyilatkozzék fölötte; vagy a’ lélekre. De ennek egészen hatalmában
van derültségét és nyugalmát fentartani, és a’ fájdalmat rosznak
nem venni. Mert az itélet, a’ hajlam, a’ vágy és gyülölet
bensőnkben van, ’s oda rosz nem juthat be. 

29. Képzeletidet töröld ki, ’s mindig így szólj magadhoz: tőlem
függ, hogy ezen lélekben semmi gonoszság, semmi bujaság, ’s
általában semmi szenvedély ne létezzék, hogy minden tárgynak
minőségét megvizsgáljam ’s mindeniket becséhez képest használjam
Emlékezzél meg ezen természetadta tehetségedre.

30. Mind a’ tanácsban mind magánosoknál, igyekezzél inkább
szerényen mint ékesen szólni Használd a’ józan észt.

31. Augustus udvara, neje, leánya, unokái, vejei nővére,
Agrippa, rokonai háznépe és barátai, Arius, Maecenas, orvosai,
áldozópapjai, az egész udvar – halál martalékja! Fordulj innen más
nemzedékekhez, nem egyesek halálához talán, hanem például a’
Pompeiekéhez, – ’s tekintsd azon föliratokat az emlékeken;
„családjából utolsó.“ Gondold meg mennyire törekedtek elődeik, hogy
utódot hagyjanak hátra ’s hogy még is egynek szükségkép utolsónak
kelle lenni. ’S itt ismét vegyed tekintetbe egy egész nemzet
halálát.

32. Rendezd éltedet szabályszerüleg tettről tettre, ’s ha csak
ezek mindegyike lehetőleg a’ magáét lerója, ugy nyugodjál meg
benne! hogy pedig mindenik teljesitse a’ magáét, abban senki nem
gátolhat. – De kivülről akadályoz valami? Semmi abban  mi
igazságos, józan ’s meggondolt tett. – De egy más müködő erő talán
még is gátoltatik? Ha ezen akadályt eltüröd, ’s eszélyesen ahhoz
fogsz, mi még előtted szabad, ugy legott egy más működés áll
amannak helyébe, melly a’ fentemlített szabadszerü renddel épen
olly jól öszhangzik.

33. Fogadd a’ nélkül hogy gőgössé légy, ’s elvesztét viseld
egykedvüleg.

34. Ha valaha egy levágott kezet, lábot vagy fejet, elkülönözve,
a’ többi testtől elválasztva feküdni láttál; épen illyenné teszi az
magát ki nem akarja az eseményeket, másoktól magát elkülönzi vagy
valami társaságellenit cselekszik. Igy mintegy kivetve, a’
természetszerü egységtől elkülönitetél! Mert része voltál a’
természetnek; ’s most magad különzéd el tőle magadat. – Egyébkint
az itt tudva van, hogy ismét egyesülhetsz vele. Ezen tehetséget:
elválása után magát ismét egyesithetni; nem adta isten a’ természet
semmi más tagjának. Gondold meg tehát jóságát, mellyre az embert
méltatá! Mert azon kettős tehetséget adá nékie; először, hogy az
egésztőli elválását eltávoztathassa; aztán hogy elválása után,
ismét vissza térhessen, magát egyesithesse ’s mint részes előbbi
helyét vissza foglalhassa. 

35. Mint a’ többi tehetségeket minden okos lény az egyetemes
természettől kapta, ugy attól kaptuk azon tehetséget is: hogy, mint
a’ természet mindennek, mi utjában áll ’s ellene müködik, más
fordulatot ad, a’ sorsnak kényszerüségébe befonja ’s igy maga’
részévé teszi, úgy teszen egy okos lény is, minden akadályt
müködése tárgyává ’s felhasználja ahhoz, mit szándékolt, bár mi
volt legyen is az.

36. Ne zavarjon meg egész életednek képzelme. Ne foglald össze
gondolatodba mind azon szenvedéseket, mellyek talán még érni
fognak; hanem kérdezd magadtól minden jelenvalónál: mi van, benne
olly eltürhetlen, olly nyomasztó? Mert szégyenleni fogod ezt
megvallani Emlékezzél meg továbbá, hogy sem a’ jövő, sem a’ mult
nem nyom, hanem mindig csak a’ jelen Ez pedig csökkenni fog, ha
egészen magába elkülönzöd ’s lelkedet megdorgálod, hogy még csak
ennek elviselésére sem képes.

37. Valjon Panthea vagy Pergamus még sirva ülnek e’ urok
sirhalmánál? Chabrias és Diotimus Hadrianenál? – Ez nevetség volna!
Hát ha ott ülnének, érzenék e’ azok? ha pedig érzenék is,
vigasztalná e’ őket? ’s ha vigasztalná, lennének e azért
halhatlanok? nem sorsuk kénytelensége e, először megvénülni, aztán
meghalni? – Tehát mit  csinálnának azok, miután ezek elhaltak?
– Az egész testszöveg – véres salak tömlője.

38. Ha éles látással birsz, mutasd azt a’ dolgok bölcs
megitélésében.

39. Semmi erényt nem találok egy okos lény szerkezetében, melly
a’ jogszerüséggel ellenkeznék; de látom a’ tartózkodást a’
bujaságnak ellenében.

40. Ha fölhagysz véleményeddel arról, mi téged bántani látszik,
– úgy magadat a’ legnagyobb biztosságba helyezted. Ki ez a’
„magad“? Az ész. De én nem vagyok ész! – Tehát légy azzá, és eszed
ne szomoritsa meg önmagát. Ha pedig más valamid érzi roszul magát,
ugy az nyilatkozzék maga e’ fölött.

41. Az érzékiség korlátozása baj az állati természetnek, az
indulatok korlátozása szinte annak baj. Hasonlag van gát ’s
következőleg baj tenyészetedre nézve is. Épen ugy az ész
korlátozása baj az okos természetnek Alkalmazd most ezt magadra! –
A’ fájdalom vagy a’ gyönyör hatással van reád? lássa az érzékiség!
Indulatodnak valami ellenszegül? ez ugyan, ha ezen indulatot
okvetlen kielégitni akarnád, egyszersmind baj is volna reád,
tekintve mint okos lény, ellenben ha csak általában veszed tetteid
elvét, úgy sem korlátozás sem baj nem ér. Mert az észnek sajátlagos
müködését senki sem korlátozhatja.  Sem tüz, sem fegyver, sem
zsarnokság, sem rágalom, sem egyéb valami el nem érheti. Ha egyszer
golyóilag készült (mi a’ tökély mintája), ugy gömbölü alakját
megtartja.

42. Méltatlannak tartom, hogy én magamat bántsam, ki soha senkit
akarva nem bántottam.

43. Ez ebben leli örömét; az abban; én józan ész birtokában
találom, melly sem az embert, sem azt mi emberi, meg nem veti,
hanem mindent nyájas szemekkel néz ’s fogad el, és mindent érteke
szerint használ.

44. Gondoskodjál, hogy a’ jelen időt kellemessé tegyed magadnak;
mert azok, kik inkább emlékezetök fölött aggódnak, nem gondolják
meg, hogy az utókor emberei épen olly tulajdonuak lesznek, mint
azok, kik ellen most panaszkodnak. Hiszen azok is halandók, és
általában, mit aggódol rajta, ha köztök illyen vagy amolyan
szózatok hangzanak fölötted, ha illyen vagy ollyan véleményben
vannak felőled?

45. Emelj föl és vess le, hova akarsz. Ott is megelégedés
nemtője leend velem, olly nemtő, mellyet sajátlagos ’s
természetszerü minősége ’s működése kielégit. – Valjon ez méltó e’
hogy lelkem miatta roszabbul érezze magát, és megalázás,
szolgaiság, zavartsák, ’s levertség által saját méltóságából
 lesülyedjen? Ugyan mit találhatnék, mi
ezt megérdemlené?

46. Emberen mi sem történhetik, mi emberi esemény nem volna;
mint az ökrön nem mi ökör természetével, vagy a’ szőlőtőkén nem, mi
a’ szőlőtőke természetével, a’ kövön nem, mi a’ kövével meg nem
egyező. Ha tehát mindeniket csak a’ szokott ’s természetszerü éri,
– miért neheztelsz? Hiszen eltürhetlent nem hoz magával a’ közös
természet.

47. Ha valami kül tárgy kedvetlenit; tudjad, hogy az nem a’
tárgy magában, hanem itéleted fölötte, de a’ mellynek eltörlése
egészen hatalmadban áll. – Ha pedig kedvetlenséged kedélyeden
alapszik; – ki gátol elveid kiigazitásán? Hasonló eset az, ha a’
kedvetlenség a’ miatt támad, hogy azt nem teljesited, mit jónak
tartasz, – miért nem akarsz inkább tevékenységet, mint
kedvetlenséget mutatni? – De legyőzhetlen akadály támad ellene!
Azért ne légy kedvetlen; hiszen a’ tehetlenség oka nem benned van.
– De az életnek előttem nincs becse, ha ez meg nem történik! Tehát
ugy váljál meg az élettől, és pedig épen olly készséggel, mintha
munkásságod közepett halnál meg, és jó szivvel azok iránt, kik
ellened dolgoznak. 

48. Megemlékezzél, hogy a’ kormányzó ész legyőzhetlen, midőn
magába térve, önmagával megelégszik, midőn mit sem tesz, mit maga
nem akar, ha bár ok nélkül helyezné is magát ellenséges állapotba.
Hát midőn okkal ’s móddal itél valami fölött? Azért erős vár a’
szenvedélytelen ész. Az emberre nézve nincs erősebb hely, hol
menedéket kereshetne, hogy meghódithatlan legyen. Ki ezt nem
esméri, az – tapasztalatlan; ki esméri, ’s nála menedéket nem
keres, az – szerencsétlen.

49. Semmit ne tégy magadtól ahhoz, mit a’ tünemények neked
közvetlenül mutatnak. Mondják például, hogy valaki téged rágalmaz.
Csak ez mondatik neked, de már az nem, hogy te általa kárt
szenvedsz. Én látom: gyermekem beteg. Ezt látom, hanem hogy
veszélyben forog azt nem látom. Igy álj meg mindig az első
benyomásoknál, a’ nélkül, hogy bensődből valamit hozzá tennél, és
semmi baj nem érend! – Vagy is inkább tégy hozzájok valamit, –
hanem mint ollyan, ki minden világeseményekkel esmérős.

50. Az uborka keserü! Félre vele. Az ösvény tövises! kerüld ki.
Ez elég. Ne kérdezd tovább: miért vannak illy dolgok a’ világon? A’
természetesmérő kinevetne miatta; valamint te, az asztalosnak vagy
vargának nevetségére volnál, ha a’ miatt akarnád  őket
korholni, hogy mühelyökben gyaluforgácsot és bőrszeleteket
találtál. Noha még ezeknek volna hová vetni mind ezt. De egyetemes
természetnek magán kivül nincs helye; hanem ügyességének csudálatos
volta épen abban mutatkozik, hogy ő, önmagára szoritkozva, mindent,
mi benne elromlani, elvénülni és hasztalanná válni látszik, magába
fölveszi, és belőle ismét mas nemü ujtárgyokat alkot. Semmi kivüle
létező anyagokra, semmi olly helyre, hová a’ rothadót vetné,
szüksége nincs. A’ maga helye, a’ saját anyagja és ügyessége nékie
elégséges.

51. Tetteidben ne mutatkozzék elhamarkodás; beszédedben
szórakodottság; gondolatidban kicsapongás, általában elmédben
korlátoltság vagy láz ’s éltedben teljes hiánya a’ nyugalomnak. Bár
öljenek meg, tépjenek szét, átkozzanak el! Mit teszen? Mind e’
mellett, a’ gondolkodó lélek nem maradhat e tiszta és okos, józan
és igazságos? Hát ha valaki egy tiszta ’s édes forráshoz menvén,
azt szidalmazná, – megszünnék e azért enyhitő italát ömlesztem? Sőt
ha piszkot és szemetet vetne is bele, nem oszlatná e ezt el, ’s
vetné e ki legott, a’ nélkül, hogy ez által legkevésbé is
megzavartatnék. – De mi által szerezhetsz illy kiapadhatlan
forrást, nem pedig talán egy tespedő mocsárt, magadnak  Az
által hogy szabadelmüségedet mindenkor megtartod, ’s vele kedélyt,
egyszerüséget ’s szerénységet egyesitesz.

52. Ki nem tudja mi a’ világ, az nem is tudja hol van; ki pedig
a’ világ czélját nem esméri, az sem azt nem tudja ki ő maga, sem
hogy mi a’ világ. Ki ezek valamellyikében téved, az a’ maga
rendeltetését sem határozhatja meg. Ugyan mit tartasz a’ felől, ki
azok hangos helyesléseé verseng, kik azt sem tudják, hol vannak ’s
kik legyenek önmagok.

53. Valjon ohajtasz e hangos dicséretet attól, ki minden órában
magát háromszor elátkozza; – vagy akarnál e annak tetszeni, ki
önmagának nem tetszik? Vagy tetszik e az önmagának, ki majdnem
minden tetteit megbánni kénytelen.

54. Nem csak leheleted legyen a’ téged környező léggel
megegyező, hanem elméd is a’ mindent környező okossággal. Mert az
észerő szintugy eláradozik mindenfelé ’s hasonlag áthatja mind azt,
ki azt magához vonni képes, mint a’ lég azt, ki belehelni
birja.

55. A’ gonoszság sem a’ világnak általában nem árt, sem
különösen másoknak. Csak annak árt, kinek egészen tehetségében áll,
magát, mihelyt akarja, tőle megszabaditni. 

56. Akaratomnak épen olly közönyös más akaratszabadsága, mint
lelke vagy teste. Mert jól lehet még olly igen egymásért születtünk
is, mind a’ mellett, mindenki magasb tehetségének meg van saját
urodalma. Különben szomszédom gonoszsága reám nézve is rosz volna.
De ez nem igy tetszett az istenségnek, nehogy szerencsétlenségem
egészen más önkényétől függjön.

57. A’ nap alá árasztatni látszik, ’s ő valóban mindenüvé
árasztja magát, a’ nélkül hogy kiürülne. Mert ezen kiáradás
tulajdonkép csak kiterjeszkedés, ’s azért sugarai nevöket (a’
görögben) a’ kiterjesztéstől vették. A’ sugár természetét
megvisgálhatjuk, midőn a’ napvilág, valami szük nyiláson egy setét
szobába bemegyen. Mert egyenest halad; ha pedig valami tömör ’s
levegőtöl által nem hatott testre talál, akkor mintegy megtörik;
meg áll ott, a’ nélkül hogy vissza esnék vagy elsikamlanék. Igy
kell a’ gondolkodó léleknek mintegy fölolvadni ’s kiáradni, de
azért nem kiürülni, hanem csak magát kiterjeszteni; és semmi
akadályokkal erőszakosan és indulatosan össze nem ütközni ’s épen
olly kevéssé hátrálni, hanem megállani ’s a’ tárgyat, melly azt
megengedi fölvilágitni. Mert a’ mi befolyását kizárja, maga magát
fosztja meg fényétől. 

58. Ki a’ halált féli, vagy teljes érzéketlenségtől fél, vagy
valamelly idegenszerü érzelemtől. Azonban – vagy semmi érzelemmel
nem fogsz birni; ’s ezen esetben semmi rosszat sem érzesz, – vagy
valami más nemü érzelemmel birandsz – ’s akkor valami más lény is
lész, ’s igy nem szünöl meg élni.

59. Az emberek egymásért születvék; tehát tanitsd őket, vagy
türd.

60. Máskép megyen a’ nyil, és máskép az ész. Mert az ész, mind
midőn kikerül, mind midőn valamelly visgálatnál megállapodik,
egyenesen halad kitüzött czéljához.

61. Hass mindenkinek lelkébe; de meg is engedd mindenkinek hogy
lelkedbe hasson.




Kilenczedik könyv.



1. Az igazságtalan nem kegyes. Mert az egyetemtermészet az okos
lényeket egymásért alkotta, hogy egymásnak érdemök szerint
szolgáljanak, de  semmikép ne ártsanak. Tehát, ki
akaratát megszegi, nyilván a’ legfőbb istenség ellen vétkezik. Ez
ellen vétkezik az is, ki hazudságot szól. Mert az egyetemtermészet
minden valónak teremtője. Minden való pedig egymásközt a’
legszorosb összeköttetésben áll. A’ természet igazságnak is
neveztetik ’s ő is minden igaznak első kutfeje. Ki tehát készakarva
hazudik, az vétkezik, a’ mennyiben csalván igaztalanul cselekszik;
ha pedig nem készakarva teszi, a mennyiben az egyetemtermészettel
viszályba jön ’s ellene küzdve rendét zavarja. Ezen küzdelem abban
mutatkozik, hogy önhibája viszi az igazságellenes felé: mert
kezdetben a’ természettől olly tehetségeket kapott, mellyek
elhanyaglása által képtelenné lett, a’ valót a’ hamistól
megkülönböztetni. – Továbbá, ki az érzéki gyönyöröket mint javakat
keresi, a’ szenvedéseket mint valami roszat kerüli, az vallástalan.
Mert az illyen sokszor kénytelen az egyetemes természetre
panaszkodni, mintha a’ jók és gonoszak sorsát nem érdemök szerint
osztaná ki; minthogy a’ roszak sokszor érzéki kéjekben ’s annak
birtokában élnek, a’ mi által azok elérhetők; a’ jók ellenben
sokszor olly szenvedések ’s olly körülményekbe jutnak, mellyek
fájdalmakat okoznak. – Továbbá, ki fájdalmaktól fél, olly valamitől
fél, minek a’ világban szükségkép lennie kell; és ez is
vallástalanság;  ki érzéki gyönyörök után törekszik, nem
mindig ovakodhatik a’ jogtalanságtól: és ez nyilvános
vallástalanság. Azoknak, kik a’ természetet akarják követni vele
egy értelemben kell lenniök, ’s illy dolgok iránt magokat hasonlóan
víselniök, mihelyt a’ természet magát a’ szerint viseli; – de a’
természet egyiket sem alkotta vala, ha viszonya mindegyikhez nem
ugyan az volna. A’ ki tehát fájdalmak és örömök, halál és élet,
becsület és gyalázat iránt, miket az egyetemtermészet egyenlőkép
használ, szinte nem hasonlóan viseltetik, az nyilván vallástalan
ember. Mondom, hogy a’ köztermészet azokat egyenlőkép használja, ’s
pedig azon okból állitom ezt, mert az imint emlitett dolgok,
különbség nélkül, az okozatok törvénye szerint érik mind a’ mostani
embereket mind a’ jövendőket, és pedig a’ gondviselésnek egy
bizonyos ősi határzatánál fogva; melly szerint az magát egy
bizonyos kezdet óta ezen világrendszerhez eltökéllé, a’ jövendő
dolgoknak bizonyos elemeit alkotta, ’s ezen lények, átváltozások,
’s következmények hatalmát meghatározta.

2. Az volna legnemesb, ki az emberek közül eltávoznék, mi előtt
a’ hazugságot, képmutatást, fényüzést és büszkeséget csak izlelte
is. A’ második fokon állna az, ki ezen dolgokat megelégelve,
 készebb éltét kilehelni, mint a’
gonoszsággal együtt élni. És valjon maga a’ tapasztalás még nem
tanácsolja e, hogy ezen dögvészből fuss? Mert valóban dögvész az
észnek megromlása, még sokkal roszabb dögvész, mint az, melly a’
légkörnek romlott mérsékletéből ’s rögtöni el változásából
szármozik. Mert ez csak állati lényekre dögvész, a’ mennyiben
állatok; amaz pedig az emberekre, a’ mennyiben emberek.

3. Ne vesd meg a’ halált, hanem fogadd nyájosan, mint valami
olly valtozást, melly a’ természet akaratával megegyező. Mert
fiatal lenni és korosodni, növekedni és férfiu lenni, fogat,
szakált, és ősz hajat kapni, fogamzani, terhes lenni, és szülni, ’s
más hasonló természeti működések, miket élted kora hoz magával, a’
„fölbomláshoz“, egészen hasonlók. Az okos embernek tehát a’ halál
iránt sem megvetést, sem makacsságot ’s gőgöt nem kell mutatni,
hanem reá, mint valami természeti müködésre várni. A’ mint te most
vársz mig a’ magzat nőd méhéből kijön, ugy várd az órát, midőn
lelked hüvelyéből kimenend. Ha pedig valami igen esméretes
sziverősitő szert akarsz használni; ugy azon tárgyoknak, mellyektől
meg kell válnod ’s azok erkölcseinek szemlélete, kik közé lelked
többé elegyedni nem fog, a’ halállal egészen ki engesztelend.
 Azért még sem szabad megbántatnod
tőlök; sőt inkább értök gondoskodni ’s őket szeliden türni kell.
Azonban azt emlékezetedben tarthatod, hogy azon megválás nem olly
emberektől leend, kik veled hasonló elvüek. Mert ha valami vissza
vonhatna ’s az életben tartóztathatna, úgy egyedül az volna, ha
megengedtetnék, hasonló elvü emberekkel élnünk. De most látod, mi
sok sérelem támod a’ kortársak meghasonlásiból, hogy elmondhatod:
Gyorsan jöj halál, nehogy még magamról megfelejtkezzem!

4. A’ ki vétkezik, maga ellen vét; a’ ki igazságtalanul
cselekszik, magának árt, roszabbá tévén önmagát.

5. Igazságtalan sokszor, ki nem tesz valamit, nem csak az ki
tesz.

6. Elég ha jelen meggyőződésed biztos, ha jelen cselekvényed
közhasznu, ’s ha jelen kedélyed mindent örömmel fogad, mi kül októl
szármozik.

7. Nyomd el a’ képzelődést; uralkodjál a’ szenvedélyen;
csillapitsd le a’ vágyat! A’ kormányzó ész uralkodjék önmagán!

8. Az oktalan állatokba egy lélek osztatik ki, az okosakba pedig
egy okos lélek, valamint minden földi testeknek az egy föld közös,
’s mikép mi is mind, kik látunk és élünk, egy világosság által
látunk és egy levegőt lehelünk be. 

9. Minden, mi valami közösben részt veszen, a’ hasonnemühez
hajlik. Minden földi, a’ földre hull, minden nedv és légszerü össze
folyik. Erőszakot kellene használni, hogy ezen egyesülés
meggátoltassék. A’ tüz ugyan az elemi tüz miatt föl felé lobog, még
is annyira hajlandó egyszersmind minden földi tüzzel föllobbanni,
hogy minden anyagok, mellyek csak némüleg is szározak, ’s igy
kevesbé vannak azzal vegyülve, mi a’ meggyulást gátolja igen
könnyen gyulnak meg. Épen ugy, sőt még inkább hajlik minden, mi a’
közös ’s okos természet részese, a’ vele rokon társaihoz. Mert
minél nemesb a’ lény, annál hajlandóbb rokon lényekhez simulni ’s
velök egyesülni. Igy már az oktalan állatoknál is találunk rajt,
nyájat, fajzataiknak élelmezési intézetet, sőt némileg szerelmet
is. Mert már bennök lélek van s azért találtatik itt a’
közösséghezi hajlam olly erőben, mikép azt sem növények, sem fák
vagy köveknél föl nem leljük. Innét vannak az okos lényeknél
köztársaságok, barátságos viszonyok, családok ’s társadalmi
összeköttetések s még a’ háboruban is szövetségek ’s
fegyverszünetek. A’ még nemesb lényeknél, például a’ csillagoknál
elkülönzöttségök mellett is egyesülést találunk; úgy hogy a’ nemesb
emelkedettség a’ távoli lények iránt is részvétet gerjeszteni
képes. – De visgáld most a’ dolgok jelen 
menetét! Csak a’ gondolkodó lények feledkeznek meg a’ kölcsönös
hajlandóság ’s egyetértésről. Csak ezeknél nem látjuk azon
összeolvadást. És még is – bár megszaladnak, utóléretnek! Mert a’
természet fentartja uralkodását. Ha figyelsz, úgy fogod találni,
mint mondom. Előbb találsz még egy földrészecskét, melly semmi más
földrésztől nem érintetik, mintsem embert, más emberektől egészen
elkülönözve.

10. Gyümölcsöt terem mind az ember mind az isten, mind a’ világ
’s mindenik a’ maga idejében; habár a’ nyelvszokás ezen kifejezést
főkép a’ szőlő tőre ’s hasonló tárgyokra alkalmazza is Az ész
gyümölcsöket terem, az egésznek és önmagának épen olly nemü
gyümölcsöket, minő maga.

11. Ha tudod, tanitsad jobbra a’ hibázót; ha nem, úgy emlékezzél
meg, hogy e’ végre adatott az engedékenység neked. Az istenek is
engedékenyek illyek iránt, sőt még némellyekben, mint egészség,
gazdagság ’s dicsőség dolgában segitségökre is vannak. Illy
jótékonyak ők! Ez neked is szabadságodban áll, avagy mond meg, ki
akadályoz?

12. Dolgozzál, nem mintha boldogtalan volnál, sem hogy könyört
vagy bámulást gerjessz magad iránt. De akaratod egyedül oda legyen
irányozva: hogy erődet nyilvánitsd vagy vissza tartsd mikép azt a’
közügy kivánja. 

13. Ma minden bajtól megmentém magamat, vagy is inkább, minden
bajt kiüztem belőlem; mert kivülem nem volt az, hanem bennem –
véleményimben.

14. Minden ugyanaz! A’ tapasztalásra nézve, mindennapi; az időre
nézve, rövid tartósságu; ’s megvetendő, anyagjára nézve.

15. Az érzéki tárgyak kivülünk vannak, magokban, elkülönözve, a’
nélkül hogy ön magokról valamit tudnának, vagy magokat
megitélhetnék. Mi itél tehát fölöttük? Az ész.

16. Nem a’ szenvedőség, hanem a’ cselekvősígen alapszik az okos
és társadalmi lény java vagy baja; valamint erénye is, nem
szenvedő, hanem cselekvőségben áll

17. A’ kőnek, melly fölhajitatik, épen olly kevéssé baj leesni,
mint jó fölszálni.

18. Visgáld az emberek belsejét ’s látni fogod, minő biráktól
félsz, ’s minő biráik ők önmagoknak.

19. Átalakulásban van minden; te magad is folyvást változol, és
némileg már rothadásban vagy, hasonlón az egész világ.

20. Mi másnak vétke, hagyd reá!

21. A’ munkásságnak vége, a’ vágyak és vélemények szünete, –
mintegy az ő haláluk – magában semmi rosz. Menj csak élted korain
keresztül gyermekséged, ifjuságod, férfi korod ’s öregségeden;
mindeniknek átváltozása egy halál volt. De ugyan  valami
rettenetes e? Gondold által éltedet, mellyet nagy atyád, aztán
anyád, majd atyád alatt töltöttél el; és ha itten is többféle
változásokat találsz, kérdezd magadtól: Valjon azok valami
rettentők e’? Epen olly kevéssé leend az egész életed bevégzése,
szünete ’s elváltozása.

22. Rajta, ’s visgáld meg egész lelkedet, a’ világegyetemét ’s
társaidét. A’ tiédet, hogy igazság érzetét oltsd belé; a’
világegyetemét, hogy megemlékezzél, minek része vagy; társaidét,
hogy láthasd, ha öntudatlanul, vagy tudva cselekedtek e’, ’s hogy
meggondolhasd, miszerint véreid.

23. Mint te egy társadalmi rendszernek kiegészitő része vagy,
ugy minden tetted, egy közhasznu élet kiegészitő része legyen.
Tehát mínden tett, melly semmi közelebb vagy távolabb viszonyban
valami közhasznu czéllal nem áll, széttépi éltedet ’s feldulja
egységét és mintegy olly lázadást okoz, mint ki népgyülésben a’
közhatárzatnak ellene szegül.

24. Gyermeki czivódások ’s játékok, és halottat hordozó
lelkecskék: hogy annál erősebb benyomása legyen a’
temetkezéseknek.

25. Visgáld minden tárgynál alakja minőségét ’s ezt anyagjától
elkülönzötten szemléld. Határozd  meg aztán az időt is, a’
mig az, e’ sajátlagos minősége mellett tarthat.

26. Számtalan bajokat szenvedtél, mert eszeddel nem elégedtél
meg, midőn rendeltetése szerint cselekedett, hanem vele másokra
visszaéltél.

27. Ha más korhol vagy gyülöl; ha rólad e vagy ama hirt költik,
lépj csak kedélyökhez közelebb, hass belsejökbe ’s visgáld meg,
minők legyenek ők; ’s találni fogod, hogy mit sem nyugtalanithat ha
illy nemü emberek igy vagy amugy itélnek fölötted. Mind a’ mellett
tartozol irántok jó akarattal lenni: mert természettől barátid.

28. Fölfelé, lefelé – egyenlő kerengése a’ világnak öröktől
öröké! És vagy a’ világegyetem értelme műkődik minden változásnál,
– és ha ez az eset, ugy örülj munkássága sikerének! – vagy csak
egyszer nyilvánitá hatását, és minden egyéb az okok
összeköttetéséből származott és némileg csak egy. Vagy végre a’
világ valami zürzavara a’ parányok és föloszthatlan részecskéknek.
Egy szóval, ha van egy isten, ugy minden jól van; ha pedig a’
vakeset kormányoz: úgy te még se kövesd azt. – Nem sokára a’ föld
mindnyájunkat befedez; aztán ő is elváltozik, ’s ezen átalakulás
után ismét elváltozand ’s igy öröktől öröké! Ki ezen tolongó
hullámit az átalakulások ’s elváltozásoknak az ő rohanó
gyorsaságukban  szemléli, az minden halandót kevésre
becsülend.

29. Egy áradathoz hasonló a’ világegyetem ősereje; elragad
mindent magával! Minő hitvány, minő csekély hozzá képest az emberek
cselekedete mi által ők, mint kormányférfiak, vagy épen mint valódi
bölcsek kivánnak mutatkozni. Ember, tegyed csak egyszer, mit
természeted most követel. Légy munkás, mig lehet, és ne nézz körül;
ha talán valaki észre veszi e. Ne várj egy Platói köztársaságra,
hanem légy elégedett, ha csak egy kevéssel előbbre mégysz, ’s
gondold meg, hogy minden haladás nem csekélység. Mert hiszen az
emberek elveit ki változtathatja? De elveik megváltoztatása nélkül
valjon mit eszközlesz egyebet, mint szolgaságot, mellyben nyögnek
’s engedelmességet tettetnek. Jöj csak most és beszélj még nekem
egy Alexander, egy Philipp, egy Demetrius Phalereusról; lássák ők
magok, ha esmérték e az egyetemtermészet akaratát ’s lettek e
önmagok nevelői. Ha pedig csak egy nagy szerep volt a’ mit
játszottak, úgy senki nem fog arra kárhoztatni, hogy azt utánnok
játszam. Egyszerü és szerény a’ bölcseség müve. Ne vezess engem
fölfuvalkodó kevélségre!

30. Tekintsd mintegy fölülről, a’ számtalan csoportozatokat,
számtalan ünnepélyeikkel, az ezernyi  hajózásokat zivataros ’s
nyugodt tengeren, eldődeink, kortársaink ’s utódink különféleségét.
Tekintsd az életmódot, minő volt az mások alatt, minő leend
utánnad, ’s minő az még most is miveletlen népek között; – továbbá,
hányan nem tudják még csak nevedet sem, ’s hányan fogják azt csak
hamar elfeledni ’s jelen magasztalóid közül hányan fognak nem
sokára korholni ’s hogy igy tehát sem bir sem dicsőség sem egyéb,
mivele összefüggésben áll becsülésre nem méltó.

31. Mutass tántórithatlan szilárdságot mindennél, mi valami
külső okból szármozik; mind annál pedig mi belsődből jön,
jogszerüséget; az az minden szándékod ’s tetted közhasznu működésre
legyen irányozva, mint melly természeteddel egyedül megegyező.

32. Sok hasztalan alkalmaknak a’ panaszra elejét veheted,
mellyeknek alapja csak képzeletedben van, és már ez által is
táguland hatásköröd. – Karold föl lelkeddel az egész
világegyetemet, tekintsd saját korszakodat, ’s minden tárgy gyors
változatát, – milly rövid az idő azok kezdete ’s elpusztulása
között! midőn születésök előtt mérhetlenség áll, ’s kimulásuk után
örökség következik.

33. Minden mit látsz gyorsan fölbomlik; azok is, kik ezen
bomladozásokat látják, hamar kimulnak;  ’s a’
halál által a’ legidősb öreg, a’ korán elhunyttal ugyan egy
állapotba lép.

34. Tegyed törvenyeddé, elveik minőségét, törekvéseik,
vonzalmaik ’s becsülésök tárgyait, egy szóval, lelköket
leplezetlenül visgálni! Ha azt vélik, hogy ócsárlásaikkal ártanak,
vagy dicséreteikkel használnak – az merő képzelődés.

35. A’ veszteség nem egyéb, mint változás. De abban kedvét leli
a’ természet, melly azt akarja, hogy minden mi történik, jó legyen.
Öröktől hasonló módon történt ’s örökké hasonló dolgok
történendnek. És te akarnád azt állitni, hogy minden roszul
szerkeztve jött létre, ’s minden rosz állapotban maradand örökre,
’s hogy következőleg annyi istenségek közül egyiknek sem volt elég
hatalma ezen javitni: hanem a’ világ el van kárhoztatva
szünetnélkül bajokba bonyolodni.

36. Mi kellemetlen minden érzéki tárgy anyagja: viz, por, csont,
piszok; – és ismét a’ márványok – dagadványai, az arany és ezüst
üledékei a’ földnek; a’ ruházat – szőrből áll; a’ bibor vérből; ’s
hasonló nemü minden egyéb. Maga az élet szellem valami hasonló ’s
egyből másba folyvást átváltozik.

37. Elég volt már a’ nyomorut élet, a’ zúgolodás, a’
bohóczkodás; Miért vagy olly nyugtalan?  Mi van
ebben, mi olly hallatlan volna? Mi rémit? Az alak? Tekintsd meg! Az
anyag? Tekintsd meg. Pedig ezeken kivül semmi sincsen. Ugy légy te
is végre gyanutlanabb ’s bizalmasabb az istenek iránt! Hiszen
egyenlő, ugyan azt száz vagy három év alatt megesmérned.

38. Ha valaki vétkezett, az reá nézve rosz; de talán nem is
vétkezett.

39. Vagy egy észből, mintegy közös kutfőből folyik minden a’
világba, mint egy testbe; ’s akkor a’ résznek nem szabad a’ fölött
panaszkodnia, mi az egésznek hasznára válik; vagy pedig minden a’
parányok zürzavara, vakesettől függő egyesülés és fölbomlás. Minek
tehát a’ nyugtalanság? Az által megfosztod magadat a’ magasabb
tehetségtől, halott vagy és elvesztél, és lesülyedtél az állatig;
kiürited magad, legelőre mégysz és ismét eszel.

40. Vagy tehetnek az istenek valamit vagy nem. Ha nem tehetnek;
minek imádkozásaid? Ha pedig tehetnek; mért nem kéred inkább tőlök
valamelly rosznak elháritása, vagy valamelly jónak megadása
helyett, inkább azon tulajdonságot tőlök, hogy ezen dolgoktól mit
se félj, illyeket ne ohajts, és semmi hasonló fölött ne busulj? –
Mert ha az embert általában, ugy erre nézve is segithetik. De talán
azt mondod, hogy az istenek azon  tehetséggel önmagadat
ruháztak föl. Ugy nem helyesebb e azt, mi önmagadtól függ, teljes
szabadsággal használni, mint azt, mi nem tőled függ, szolgai
alázattal és szorongatottsággal ohajtani? És ki mondja neked, hogy
az istenek az önmagunktól függő dolgokban is nincsenek segélyünkre?
Tökéld el tehát magad mostantól illy dolgokért imádkozni, ’s meg
fogod látni! – Az sohajt: mint jutok ama’ kedves élvezetéhez! Te:
mint menekszem meg azon élvezet vágyától! Az: mint tegyem, hogy
azon baj elől szabaduljak! Te: mint tegyem, hogy azon baj elől
szabadulnom szükséges ne legyen! Az: mint kezdjem, hogy fiucskámat
el ne veszitsem: Te: mint kezdjem, hogy a’ veszteségtől ne féljek.
Ide irányozd minden imádságodat, ’s a’ sikert látni fogod.

41. Betegségemben, úgy mond Epicur, nem foglalkoztam testi
fájdalmimmal és róluk látogatóimmal nem beszéltem. Inkább
folytattam nyomozásimat a’ természet ’s azon mód fölött, mint
maradhat az ész, noha a’ testi érzelmekben részt veszen, még is
rendületlen és mint ovhatja meg sajátlagos javát; az orvosoknak sem
adtam alkalmat azzal kérkedhetni, mintha valami nagyot tettek volna
rajtam; akkor is vidámon ’s elégedetten éltem. – Igy cselekedett ő
betegségében, és te hasonlón tégy beteges  ’s más
illy állapotokban. Mert minden iskolák közös elve, bármilly
események közt a’ bölcsészettől nem távozni, ’s tehát tudatlan a’
természetet nem esmérő emberek csevegésibe bele nem egyezni.
Mindenkor csak jelen tetted ’s a’ hozzá tartozó eszközökkel
foglalkozzál.

41. Ha valakinek szemtelenségén meg botránkozol, kérdezd
magadtól: lehetséges e, hogy szemtelen a’ világon ne legyen? Nem! –
Tehát ne kivánd a’ lehetlent. Mert az is csak azon szemtelenek
egyike, minő a’ világon mindig leend. Legyen ez a’ ravasz, a’
csalárd, ’s minden vétkesre nézve szemed előtt. Mert mihelyt arról
megemlékszel, hogy lehetetlen, miszerint illy emberek egyáltalában
ne létezzenek, úgy mindegyikök iránt engedékenyebb leendsz. Annak
is meg van a’ maga nagy haszna, ha mindjárt meg gondoljuk, minő
erényt adott a’ természet, valamelly idegen vétek tekintetéből. Igy
adta ellenszerül az oktalan ellen a’ szelidséget, más ellen pedig
más szert. Minden esetre pedig szabadságodban áll, a’ tévedőt
oktatni. Mert minden hibázó elhibázza czélját ’s igy eltéved. De
minő kárt vallasz te az által? Hiszen egyetsem találsz azok között
a’ kiken megbotránkozol, kinek cselekvésmódja lelkedet roszabbá
tehetné; pedig a’ te bajod ’s károsulásod csak ebben áll. Ha a’
müveletlen müveletlenül  cselekszik – mi van abban olly
különös, olly föltünő? Lásd, ha nem kell e inkább önmagadat
vádolnod, hogy illy embernek illy magaviselete neked olly váratlan
volt. Hiszen az okosság ád neked alkalmat azon gondolatra, hogy ez
épen ebben hibázand, – és te ezt még is elfeleded, ’s csodálkozol
fölötte, midőn ezen hibát elkövette! Főkép pedig, midőn valakit
hűtlenséggel vagy hálátlansággal vádolsz, forditsd figyelmedet
önmagadra. Mert a’ tévedés nyilván részeden van; vagy mivel illy
jellemü embertől azt vártad, hogy szavát meg tartandja; vagy mivel
a’ jótéteményt, mit iránta mutattál, nem teljesited minden önzési
tekintet nélkül, és nem ugy, mintha már a’ cselekvénytől magától
megkaptál volna minden gyümölcsöt. Mert mit akarsz többet, midőn
valakivel jót tettél? nem elég e ez neked? Olly valamit
cselekedtél, mi természeteddel megegyező. Kivánsz e még jutalmat
érte? Mintha még a’ szemek is, azért hogy látnak, jutalmat
kérnének. Mert valamint ezek bizonyos czélra rendeltetvék, ’s ennek
szerkezetökhez képesti teljesitésével a’ magokét is elérték; épen
ugy eléri az ember, ki jótékonyságra van rendeltetve, minden jó
cselekvény által, ’s mind az által, mi embertársai kűl javát
előmozditja, minthogy czéljához vezet, a’ magáét is.






Tizedik könyv.



1. Mikor lész, lelkem, egyszer már jó, mesterkéltség, változás,
leplezet nélkül, ’s a’ téged fedező testnél átlátszóbb? Mikor fogod
végre a’ szerető ’s gyengéd kedélyességet megizlelni? Mikor jutsz
olly teljességhez, mellyben semmi nélkül nem szükölködöl, többé
semmire nem vágysz, semmit nem ohajtasz élvezetül, sem lelkest sem
lelketlen, – sem időt hogy tovább élvezhess, sem helyet, tájat,
vagy levegőt, melly szelidebb volna, sem embereket, kik veled
jobban egyeznének, hanem mindenkori állapotoddal megelégedve, a’
jelennek örülsz, ’s meggyőződöl arról, hogy semminek nem vagy
hiányával, hogy minden javadra szolgál, hogy minden az istenektől
van, ’s hogy mind az hasznodra válik, mi nékiek tetszik ’s mit ők
egy tökéletes, jó, igazságos ’s tiszteletre méltó lény üdvére
elhatároznak, az mind azt egyesiti, körül veszi, ’s magában
foglalja mi hasonló dolgok teremtésénél fölelemződik? – Mikor állsz
végre minőségednél fogva olly viszonyban az istenek és emberekkel,
hogy soha ne panaszkodjál ellenök, sem te általuk soha ne
kárhoztassál. 

2. Figyelj arra, mit követel természeted, a mennyiben csupa
természet törvények alatt áll, – és teljesitsd vagy elégitsd ki
ezen követelést, ha állati természeted szerkezete általa roszabbá
nem leszen. Aztán arra figyelj, mit követel állati természeted, ’s
teljesitsd követelését, ha okos természeted az által roszabbá nem
tétetik. De az okos lény mindenkor társadalmi is. Alkalmazd ezen
szabályokat és semmi mással ne törődjél.

3. Vagy birsz a’ természettől annyi erővel, hogy képes vagy
minden eseményt elviselni, vagy a’ természettől nem vagy képes. Ha
tehát olly sors ér, mellyet elviselni elég erővel birsz, ugy ne
neheztelj miatta, hanem türd el, természeti erődnél fogva. Ha pedig
az esemény természeti erődet tulhaladja, azért ne neheztelj; hiszen
mig fölemészt, elveszti erejét. Azonban jusson eszedbe, hogy a’
természettől erőt nyertél mindent elviselni, ’s csak képzelmedtől
függ, azon gondolat által türhetővé ’s könnyüvé tenni, hogy illy
magaviseletet önjavad vagy kötelességed kiván.

4. Ha ki hibázik, tanitsd jó kedvüleg, ’s mutasd meg neki
tévedését. Ha pedig ezt nem tudod, ugy neheztelj önmagadra – vagy
még magadra sem. 

5. Bár mi érjen, öröktöl, reád van mérve; ’s az okok lánczolata
kezdet óta össze kapcsolá létedet és azon eseményt.

6. Nézzék mások a’ világot atomok’ zavarának, vagy egy rendezett
egésznek, – ez legyen első elvem: része vagyok azon egésznek, melly
természettörvények alatt áll. – Második elvem ez: bizonyos
szorosabb összeköttetésben állok a’ velem hasonnemü lényekkel. –
Mert az első elvet eszemben tartva, nem fogok semmiért zugolódni,
mi reám mint az egész részére hárul: mert semmi sem káros a’
résznek, mi az egésznek hasznos. Az egész pedig nem foglal mit sem
magában, mi nékie hasznos nem volna Ez minden természetek közös
tulajdona Sőt a’ világtermészetnek még azon elsősége van, hogy
kivülről mi által sem kényszeritethetik, önmagának valami karost
teremni. Tehát ha csak azt meggondolom, hogy egy illy egésznek
része vagyok, nem fogok semmiért zúgolódni mi reám jut. – A’
mennyiben pedig hasonnemü lényekkel szorosabb viszonyban állok, nem
fogok semmit a’ közjó ellen kezdeni, sőt inkább tekintettel a’
velem rokon lényekre, minden igyekezetemet oda irányzom, mi a’
közre hasznos, ’s attól mi ezzel ellenkező, magamat tartóztatom.
Ezen elvek alkalmazása mellett életem szeliden folyand; olly
szeliden,  mint tapasztalás szerint a’ polgár
élete folydogál, ki polgártársai javára szilárdul dolgozik, ’s mit
az ország reá ró örömmel viseli.

7. Az egész minden részének, az az minden dolgoknak, mellyek a’
világban léteznek, szükségkép el kell romlani, vagy bélyegzőbb
kifejezéssel, elváltozni. – Ha ez a’ dolgokra nézve valami rosz, és
egyszersmind szükséges volna, valóban úgy a’ világ, az ő részeinek
folytonos átmenete mellett a’ változásba, ’s azoknak ezerféle
szétromlására való rendeltetésében, nem igen jeles szerkezetet
nyert volna! Valjon az egyetemes természet maga intézkedett e ugy,
hogy saját részeire rosszat háritson, ’s azokat ugy alkotta e, hogy
reájok nézve ne csak lehető legyen ezen rosz, hanam szükségképeni?
Vagy talán működésök eredménye önmaga előtt esméretlen vólt?
Mindenik hihetlen. – Ha pedig valaki ezen átváltozást, minden
tekintet nélkül az egyetem-természetre, csupán a’ dolgok eredeti
hajlamábol akarná szármoztatni, mi nevetséges volna akkor is egy
részről azt állitni, hogy a’ dolgoknak eredeti hajlamuknál fogva
szükségkép el kell változniok, ’s más részről ugyan akkor a’
vaksors fölött, melly nem vezettetik munkás erő által, csodálkozást
vagy neheztelést nyilvánitni! Egyébkint is ezen átváltozás csak
feloszlása a’ dolgoknak abba,  a’ miből szármoztak,
legyen az bár az elemi részek szétszóratása, mikből szerkesztvék,
vagy pedig átmenete, például a’ kemény részeknek földbe, a’
szellemieknek levegőbe, úgy hogy ezek következőleg a’ világegyetem
elemeibe fölvétetnek, találja ez bár tüz által pusztulását, avagy
örök változat által ujuljon meg. De ne is gondold, hogy lényed azon
tömör és szellemi részei születésed óta léteznek. Mind ezeket
tegnap ’s tegnapelőttöl vetted föl az élelem szerekből ’s a’
beszivott légből. Az változik tehát el, mit természeted ugy vett
föl, nem pedig az, mit az anyatermészet keletkezésedkor teremtett.
Sőt föltéve, hogy téged ezen neked sajátszerüvel még olly szoros
összeköltetésbe tett is, azért ezen ellenvetést a’ mondottak
irányában igen csekélynek tartom.

8. Ha egyszer ezen czimeket: becsületes, szerény, igaz, józan,
kedélyes, nagylelkü, magadnak megszerzéd, vigyázz, nehogy máskép
neveztessél, ’s ha valaha ezen czimeket eljátszanád, térj vissza
gyorsan hozzájok. És emlékezzél meg, hogy a’ józanságnak annyit
kell jelentenie neked, miszerint az minden tárgynak észlelő
figyelmes szemlélete; – a’ kedélyességnek annyit, mint önkénytes
fogadása mind annak, mit az egyetemes természet reád mér;
nagylelküségnek annyit, mint gondolkodó részed 
fölülemelkedése minden gyengéd és gyengédtelen testi érzelmeken,
dicsőségen, halálon és minden hasonlón. Ha tehát ezen czimek
birtokában magadat megtartod, a’ nélkül azonban, hogy törekednél
mások által azok szerint neveztetni, úgy egészen más ember lész, ’s
egészen más életet kezdesz. Mert még mindig ollyan maradni minő
eddig voltál ’s magadat illyen életben huzni vonni hagynod,
félreismerhetlen jele volna olly embernek, ki, minden érzékei
elhalván, az élettel fösvénykednék, mint azon félig szétmarczangolt
állatvivók, kik sebekkel és fekélyekkel elboritva, még más napra
fenhagyatni könyörögnek, noha ugyan azon körmök ’s mardosásoknak
lesznek kivetendők. Törekedjél tehát ezen czimek után, és ha
lehetséges, tartsd fen nálok magadat, mintha az üdvezültek
szigeteire volnál helyezve. Ha pedig talán észre veszed, hogy nincs
elég erőd nálok magadat fentartani, úgy vonulj vissza bátran egy
zugba, hol őket meg őrizheted, avagy lépj ki az életből, de harag
nélkül, egyenes, szabad, és szerény lélekkel, mint ha illy kilépted
az életből lett volna abban egyedüli kitünő tetted. Hogy ezen
czimeknél fentarthasd magadat, igen segitend, ha sokszor
megemlékszel az istenekre, és hogy ezek, minden okos lényektől nem
hizelgést várnak, hanem hasonlatosságot; és hogy, valamint
 az figefa, mi a’ figefa rendeltetését
teljesiti, az kutya vagy méh, mi a’ kutya vagy méh rendeltetését
teljesiti, épen ugy, csak az ember, ki az embernek rendeltetését
teljesiti.

9. Szinészek, háboru, bámulat, lustasag, szolgaság, naponkint
elfogják nálad homályositni azon szent elveket, mellyeket mint
természetbúvár valóknak találtál, a’ nélkül hogy őket eléggé
méltányoltad volna. De szükség hogy mindent olly figyelemmel
szemlélj és cselekedjél, hogy egyszerre mind gyakorlati
itélőtehetséged tökéletesedjék, mind elméleti értelmed
munkálkodhassék, és hogy azon titkos de nem észrevehetlen önérzetre
juss, melly a’ teljes fölfogásból származik. Mert akkor örülni
fogsz egyeneslelküségeden, méltóságodon és minden tárgyróli
tudományodon; mi legyen az lényegében, minő helyet foglal az el a’
világban, hajlamánál fogva meddig tarthat, miből áll, kit illethet,
’s kiadhatja vagy ragadhatja el.

10. A’ pók büszke reá, ha egy legyet fogott; az, ha egy
nyulacskát, ez, ha hálójában egy kis halacskát, egy másik, ha
vadkant, vagy medvét, ’s ismét egy másik, ha – Sarmatákat fog. De
valjon ezek, ha az indokokat visgálod, nem mind rablók e?


11. Szerezd meg magadnak azon ügyességet, hogy azon módot, mikép
változnak által minden dolgok egymásba, rendszeresen megvisgálhasd,
légy erre mindig figyelmes és gyakorold magad e’ tekintetben! A’
léleknagyságot mi sem segiti jobban elő. Testét, mint egy ruhát
levetkezi, ’s azonban hogy el esméri, miszerint nékie – ki tudja mi
hamar? – mind ezt az emberektől megváltában el kell hagynia, átadja
magát arra nézve mit cselekednie kell, egészen az igazságnak,
sorsára nézve pedig az egyetemtermészetnek. Mit mondanak vagy
gondolnak pedig róla mások, vagy mint viselik iránta magokat, azzal
nem törődik. Ezen két dologgal kielégitetvén, tudnillik azt
cselekedve, mit jelenleg cselekednie kell, ’s azt szeretve, mi
mostan reáméretik, minden egyéb törekvésekkel ’s vágyakkal fölhagy,
kivévén azon igyekezetet, törvényszerüen haladni az egyenes uton
czéljához ’s igy az istenséget követni, melly egyenesen közelg a’
czél felé.

12. Mi haszna a’ gyanunak? Hiszen hatalmadban áll megvisgálni,
mit kiván kötelességed? és midőn ennek esméretéhez jutsz, nyugott,
szilárd lépéssel ezen uton haladni; ha pedig nem látsz világosan,
meg állani, és a’ legjobb tanácsadókat venni segédül. Sőt ha más
nehézségek lennének is utban, azért meggondolás és szilárd
ragaszkodás  mellett ahhoz, mit jónak tartasz,
mindenkor a’ körülményekhez képest haladhatsz. És pedig a’
legdicsőbb ezen czélt elérni; valamint elhibázni, meghasonlás az
emberiséggel Nyugott és még is nyughatatlan, vidám és még is komoly
– illyen a’ férfi, ki mindenekben okosságát követi.

13. Kérdezd magadtól, mihelyt fölébredtél: valjon azon jó és
nemes cselekvények, miket más visz véghez, nekem javamra lesznek e?
Soha. – Talán elfelejtéd, hogy azok, kik mások iránti dicséretök
vagy korholásukra olly büszkék, minők tanyájakon ’s asztaluknál?
mit tesznek, mit kerülnek, miután törekszenek, mit lopnak és
rabolnak nem kezeik és lábaikkal, hanem legnemesb részőkkel, melly
által, ha akarnák, magokat a’ becsületesség, szerénység, igazság,
törvény ’s jó szellem birtokába tehetnék.

14. A’ mivelt és szerény ember igy szól a’ mindent adó ’s vevő
természethez: adj mit akarsz, és vegyed el a’ mit akarsz. De ezt
dacz nélkül, iránta való engedelem ’s kegyeletből mondja.

15. Kevés az mi hátra van életedből. Ugy töltsd azt el, mintha
egy hegyen élnél! Mit sem érdekel, itt vagy ott él e valaki, ha
csak mindenütt a’ világon ugy él, mint szülő városában. Ha csak az
emberek benned egy valódi, az az természetszerün  élő
embert szemlélnek és esmérnek! Ha mint illyet nem türhetnek el –
ugy öljenek meg! Mert ez jobb, mint ugy élni.

16. Ne álj meg a’ becsületes ember tulajdonai vísgálatánál;
hanem inkább légy magad is az.

17. Képzeld sokszor magadnak az egész örökévalóságot, az egész
világtömeget, ’s hogy minden egyes lény, ányagjára nézve egy fige
maghoz, tartósságára nézve a’ pillanathoz hasonlitható, melly alatt
egy furó megforditatik.

18. Minden érzéki tárgy szemléleténél képzeld azt magadnak
szétbomlott, átváltozott, és mintegy elrothadt vagy szétdult
állapotjában, vagy azon oldalrul, mikép a’ természettől míntegy
halálra van rendelve.

19. Mik az emberek, midőn esznek, alszanak, nőszülnek, üritnek
’s a’ t? És mik, midőn férfi erőt, büszkeséget, haragot mutatnak,
vagy magas helyzetökből másokat leszidnak? Még kevéssel előbb
mennyit élveztek, és minő árón? ’S mi lesz belőlök rövid időn?

20. Mindenkinek hasznos, mit az egyetemtermészet mindenkinek
hoz, és épen akkor hasznos, midőn az hozza.

21. Az esőt szereti a’ föld; és szereti a’ felséges lég. A’
világ szereti azt csinálni, minek történni  kell.
Azért mondom én a’ világnak: szeretem én, mit te szeretsz. Épen
azért használjuk e’ kifejezést: ez vagy amaz szeret történni.

22. Vagy élsz itt – és ehhez már hozzá szoktál; vagy kiléptél –
’s ez ohajtásod volt; vagy meghalsz – ’s ekkor kiszolgáltál.
Negyedik eset nincs. Tehát csak jó kedvü légy.

23. Az mindig világos legyen előtted, hogy ezen darab föld
szinte egy darab föld, és hogy te itt épen azt fölleled, mit mások
valamelly hegy ormán vagy máshol keresnek. Mert megerősitve
találandod Plato azon nyilatkozatát: a’ város falai közt, ugy mond,
mint egy magányos pásztorkunyhóban.

24. Mi nekem most az én eszem? Vagy mivé teszem? Mire használom
most? Talán nincs belátása, vagy a’ társaságtól elvált és
elszakadt? vagy a’ testtel ugy összeragadt és vegyült, hogy annak
minden mozgalmiban részt kell vennie?

25. Ki urát elhagyja az szökevény. De ur a’ törvény is. Tehát a’
törvényszegő szökevény. Ugy az is, ki kicsinylelküséget, boszut,
vagy félelmet muat: mert nem akarja, hogy az történjék, az történt
légyen, vagy jövendőben történendjék, mit a’ mindenség kormányzója
a’ törvény rendelt, melly  mindenkinek meghatározza, mi illeti.
Tehát a’ félénk, kicsinylelkü ’s boszús ember is szökevény.

26. Ki az anyaméhébe ereszté a’ magot eltávozik; aztán egy más
működő erő veszi által, földolgozza ’s bevégzi a’ csecsemő
képletét. – Illy anyagból minő lény! – Ez ismét nyeldeklőjén
magához veszi az ételt, ezt fölveszi egy más működő erő, ’s belőle
készit érzelmet, indulatot ’s általában életet és erőt, ’s ki tudja
mi sok és nagy dolgokat még Visgáld ezen olly rejtelmes működéseit
a’ természetnek ’s tanuld az okot, melly szüli, épen olly helyesen
esmérni, mint azon erőt, melly által a’ testek magokat lefelé vagy
fölfelé mozgatják, nem szemmel ugyan, hanem azért nem kevésbé
világosan.

27. Gondold meg sokszor magadban, hogy mind az, mi most van, már
előbb épen ugy vólt ’s jövendőben épen ugy leszen; álitsd szemeid
elé, azon egészen hasonnemü szinjátékokat ’s jeleneteket, miket
saját tapasztalásodból vagy a’ történetekből esmérsz, Hadriannak
egész udvarát, Antoninusét, Philippét, Alexanderét, és Krősusét!
Mindig ugyan azon szinmü, csak más személyektől adva.

28. Ugy képzeld magadnak azon embert, ki valamik fölött
szomorkodik vagy boszús, mint a’ malaczot, melly az áldozó oltáron
rugdalódzik, és  ordit. Az is hasonló, ki magános ágyán
csendesen sohajtozik az ember korlátoltsága fölött! Gondold meg;
Csak az okos lénynek jutott azon sors, önkényt eltűrni az
eseményeket; mert kényszerülve engedni, a’ szükség mindennek
parancsol.

Minden egyes tárgy szemléleténél, mellyel dolgod van, kérdezd
magadtól: kell e a’ haláltól azért félned, mert ettől megfoszt?

30. Midőn valakinek hibáján megbotránkozol, térj vissza magadba
és gondold meg, minő hasonló hibát követsz te el, ha te, például a’
gazdagságot, vagy a’ gyönyört, vagy a’ hirt jónak tartod? Mert ha
csak ezt meggondolod, ugy hamar elfeleded a’ haragot, főkép ha
eszedbe jut, hogy az kényszeritetik ugy cselekedni. Mert valjon mit
tegyen? – De ha te képes vagy, mentsd ki őt azon erőszakból.

31. Ha talán a’ Socraticus Satyriont látod, képzeld magadnak
Eutychest vagy Hymenest; ha Euphratest látod, emlékezzél meg
Eutichion vagy Silvanra; hasonlókép jusson eszedbe Alciphron
szemléleténél Tropeophorus, Xenophonénál Kriton vagy Severus; épen
ugy gondolj egy más császárra, midőn magadat látod, és mindeniknél
viszont a’ hozzá hasonlóra. Aztán jusson eszedbe ezen kérdés:
Valjon hol vannak ők? Sehol! Vagy ki tudja hol?  – Mert
illy módon minden emberi, mint füst és üres semmi fog megjelenni
előtted, különösen, ha egyszersmind megemlékszel, hogy mind az mi
egyszer átváltozott, örök időkön tartani nem fog. Hát te meddig? –
Miért nem elégszel meg tehát ezen rövid időt illendőn tölteni el?
A’ cselekvésnek mi szép anyagját és alkalmát hagyod használatlanul?
Mert mi egyéb minden, mint az észnek gyakorlata melly az életnek
minden eseményeit, mintegy gondos természetvisgáló, úgy szemléli?
Késsél tehát, mig ezt mind sajátoddá tetted, mint egy erős gyomor,
melly minden ételeket sajátává lesz, mint a’ lobogó tüz, melly
mindent mit bele vetnek, lánggá és szikrává változtat által.

32. Senkinek se szabadjon rólad igazsággal azt mondani, hogy te
egyeneslelkü, becsületes nem vagy! Hazugnak kelljen annak lennie,
ki rólad ezt gondolná? Mind ez csak tőled függ! Mert ki gátoland,
hogy egyeneslelkü és becsületes ne légy? Csak azt határozd el, hogy
tovább nem élsz, ha illyen nem lehetsz. Hiszen az ész sem helyesel
mást, mint ki illyen.

33. Mit lehet ez alkalommal leghelyesebben tenni vagy mondani?
Mert legyen bár mi, szabadságodban áll, azt tenni vagy mondani.
Csak, azt ne vesd ellene, hogy gátoltatol! Ne szünjél meg
 addig sohajtozni, mig minden elődbe
adott vagy akadt alkalomnak az emberi természettel megegyező
fölhasználása benned épen azon érzelmet nem idézi elő, mit a’
kéjhajhászban a’ fényüzés bősége. Mert minden sajátlagos
természeteddel megegyező működést, melly hatalmadban áll, úgy kell
tekintened mint örömélvet. Ez pedig hatalmadban van mindenütt! Egy
hengernek igen is nincs azon tehetsége, maga elszántából mindenfelé
mozdulhatni, épen olly kevéssé mint a’ viznek, tüznek, ’s más
dolgoknak, mellyek természettörvények, vagy oktalan szellem
kormánya alatt állnak. Itt sokszor van ellentállás vagy akadály. De
az ész és okosság veleszületett tehetsége és saját akaratja szerint
minden akadályokon fölülemelkedhetik, Ha csak azon könnyüséget
szemeid előtt tartod mellyel az okosság, mint a’ tüz föl, a’ kő
alá, a’ henger résut, mindenfelé mozdul, ugy többet ohajtani nem
fogsz. Mert minden egyéb összeütközések, vagy csak a’ testet érik,
tekintve azt mint holt tömeget, vagy csak képzeletedben ’s
okosságod hanyatlásakor sebzenek meg, ’s téged semmiképen roszabbá
nem tesznek. Mert különben annak, kit illyes ér, ez által legott
roszabbá kellene lennie. Más dolgokkal valóban ugy van, hogy ha
valami összeütközésök történik, az által roszabbá lesznek. Ellenben
az ember, ha igy  mondhatom, az által még jobb és dicsőbb
leszen, ha ezen eseményeket kellőleg fölhasználja. Általában
emlékezzél meg, hogy a’ valódi polgárt semmi nem sérti, mi az
országot nem sérti; az országot pedig semmi nem sérti, mi a’
törvényt nem sérti. De mind az, mit szerencsétlenségnek hivunk, nem
sérti a’ törvényt ’s következőleg sem az országot sem a’
polgárt.

34. Annak ki igaz elvektől van által hatva, a’ legkisebb csak
oda vetett jelszó elégséges a’ bú és félelem elüzésére, mint
ez:

A’ falevél elhull, ha a’ télnek éri fuvalma:

Illyen az emberi nem!

Levelek a’ te gyermekeid is; azok is levelek, kik olly
hitelt-igénylőleg ’s olly harsányan dicsérnek másokat, és
megfordulva ismét őket elátkozzák, vagy alattomban gáncsolják és
gunyolják Levelek azok is, kik halálod utánni dicsőségedet
terjesztik. Mindnyájan „a’ kikelet melegében foganva.“ Egy förgeteg
ismét földre szórja őket. És a’ örzsök ismét másokat hajt elő. Az
élet rövidsége mindnyájoknál közös. És te mind ezt kerülöd és
keresed, míntha örökké tartana! Még kis időt, és a’ te szemeid is
behunyódnak és az, ki téged sirba kisér, nem sokára egy másik által
fog megsirattatni. 

35. Az egészséges szemnek minden láthatót kell látnia, a’ nélkül
hogy mondaná: a’ zöldet akarom: mert ez a’ szembeteg esmértető
jele. Igy az ép hallásnak és szaglásnak is minden hallható és
szagolható fölfogására képesnek kell lenni: az egészséges gyomornak
hasonlón kell lenni minden étkek irányában, valamint a’ malomnak
mind arra nézve, mit megőrleni rendeltetése. Épen igy kell az
egészséges észnek is minden események iránt fogékonynak lenni. De
ha igy szól: bár csak gyermekeim életben maradnának! bár csak
mindenek dicsérnék tetteimet! ugy hasonlit a’ szemhez, melly a’
zöldet, a’ fogokhoz, mellyek a’ porhanyót keresik.

36. Senki sem olly szerencsés, hogy azok között, kik halálos
ágyánál állanak, nem lennének néhányan, kik közelgő végét kedvesen
nem szemlélnék. Ha bár nemes, bölcs volt is. Végre még is leszen
egy, ki igy szól magában: valahára most nyugtunk leszen még is ezen
erkölcsbirótól; ő ugyan közülünk egyik ellen sem volt szigoru; de
mi még is észrevettük, hogy minket titkon megvetett! Igy a’
nemesről. De mi sok más körülmény jön reánk nézve össze, mellyek
sokaknál azon ohajtást szülik, hogy bár tőlünk szabadulnának!
Gondolj erre haláod óráján, ’s nyugottabban távozol el innen, ha
ezt meggondolod: olly életből távozom el, hol még 
kortársaim is, kikért annyit dolgoztam, imádkoztam ’s gondoskodtam,
jövendő könyebbség reményében, elköltözésemet ohajtják. Miért
kivánjak itt még tovább késni? – Csakhogy azért ne váljál tőlök
kevésbé jóakaratulag! Sőt annál inkább tartsd meg sajátlagos
jellemedett: légy barátságos, jóakaratu, szelid! – Más részről nem
mintha erőszakkal szakasztatnál el; hanem inkább mikint a’
nyugottan haldoklónak lelke a’ testből kiszáll, olly szelid legyen
tőlök megválásod Összeköttetésedet velök egykor a’ természet
kötötte ’s most ugyanaz oldozza föl. Azért tehát ugy akarok, mint
laktársaimtól tőlök ellenszegülés nélkül önkénytesen megválni. Mert
ezen megválás is természetszerü.

37. Szokjál hozzá, minden emberi tettnél magadban kérdezni: ezt
ez mi végett teszi? Kérdezd ezt magadtól ’s visgáld először
önmagadat.

38. Emlékezzél meg, hogy minden mozgalmaid oka bensődben rejlik;
ott van a’ rábeszélési tehetség, ott az élet, ott ugy szólván az
egész ember. Ne cseréld el soha ezen lakót az őt körül vevő lakkal,
vagy azon műszerekkel, mellyek hozzá illesztvék. Hasonlók ezek a’
kötelékhez (csak azon különbséggel hogy vele születtek), és reá
nézve tehát azon erő nélkül, melly őket mozgásba hozza és
 ismét megállitja, épen olly
hasztalanok: mint e’ nélkül a’ szövőnének a’ vetélő, az irónak az
irószer ’s a’ vontatónak az ostor.




Tizenegyedik könyv.



1. Ezek tulajdonságai az okos léleknek: látja önmagát, taglalja
’s kénye szerint képzi. Önmaga élvezi a’ gyümölcsöket mellyeket
terem, – midőn ellenben a’ növények gyümölcsei ’s az mi az
állatoknál a’ gyümölcsnek meg felel, csak másoknak nyujt élvet. Ő
mindig eléri czélját, bár hol tétessék is nékie az élethatár; nem
ugy mint a’ táncz vagy szindarabban ’s hasonlókban, holly valamelly
közbejött esemény miatt az egész cselekvény csonka marad; ő minden
részben szándékát a’ legtökéletesben teljesitheti, ugy, hogy el
mondhatja: én birom, mi enyém! Továbbá bejárja a’ világot, ’s az
üres tért, melly azt körül veszi, és szemléli alakjokat;
kiterjeszkedik az idő örökévalóságán, ’s minden dolgok
korszakonkinti ujászületését fölfogja ’s belőle megérti, hogy
utódink semmi ujat látni nem fognak, ’s hogy elődeink sem láttak
egyebet. Sőt  némileg már a’ negyvenévesnek, ha csak
valamennyire eszes, a’ hasonlatosság törvénye szerint, az egész
mult és jövő mintegy szeme előtt van. – Az okos léleknek
tulajdonságai ezek is: társát szeretni, igazság ’s szerénység után
törekedni, és semmit fölebb nem becsülni, mint magát. Ez a’
törvénynek is tulajdonsága, következőleg a’ helyes és a’
jogszerüleg működő ész között semmi különbség nincs.

2. Az ének, a’ táncz, a’ harczjáték kellemeit nem nagyra fogod
becsülni, ha például a’ kedves hangot egyes részeire fölelemzed, ’s
mindegyikénél ezt kérdezed magadtól: valjon ez által el hagynád e
magadat ragadni? Mert ezt pirulnál megvallani. Épen ezt tedd a’
tánczra nézve, minden fordulatánál ’s állásánál a’ tánczosnak Ezt
a’ harczjátéknál! Tehát, kivevén az erényt ’s az ő tetteit, el ne
felejts minden egyebet részeire föloszlatni, hogy ezen föloszlatás
által megvetésökhez juss. Alkalmazd ezt egész életedre!

3. Minő fenséges lélek az, melly kész mindjárt megválni a’
testtől és, vagy kimulni, vagy elporlani, vagy fenmaradni! Ha tudni
illik ezen készség saját meggyőződés eredménye, és nem csupa
makacsság, mint a’ keresztényeknél, hanem eszmélettel, 
méltósággal, és hogy másokat meggyőzzünk, minden szinpadi
fitogtatás nélkül nyilatkozik.

4. Valami közhasznut tettem e? Helyesen; belőle magamnak van
előnyöm. Ez mindenkor szemeid előtt legyen – és ne szünjél meg soha
közhasznulag működni

5. Minő mesterséget üzesz? Hogy jó legyek. Ez pedig úgy történik
leginkább, ha helyes esméretet szerzesz magadnak mind az
egyetemtermészetről, mind a’ te sajátlagos szerkezetedről.

6. Először a’ szomorujátékok hozattak be, hogy a’ hallgatók az
eseményekre ’s azok kikerülhetlen kényszerüségére emlékeztessenek,
hogy a’ világnak nagy szinpadán a’ fölött ne panaszkodjanak, mit a’
szinházban olly szivemelőnek találnak. Mert látni fogják, hogy
mindennek szükségkép úgy kell történnie, és hogy végre azoknak is,
kik igy kiáltanak föl Ah Kithaeron! el kell türniök. És valóban a’
szinmüköltőktöl több igazságok hasznosan mondatnak, mikhez főleg
ezek tartoznak:


„Bár gyermekem hagyják is el
az istenek:

 Meg lesz méltó
oka!“





És egy más helyen:


„Dolgok miatt tehát ne légy
boszús!“





És ismét 

„Arasd az életet! ollyan mint telt kalász“ és több hasonlók. –
A’ tragoediára a’ régebbi komoedia következett, melly erkölcsbiráló
szabadsággal élt, és a’ gőgösséget leplezetlen előadása által nagy
haszonnal korholta, e’ végett Diogenes is alkalmazott ezekből
némellyeket. – Az erre következő közép komoedia azonban valjon mi
volt? És mi végre hozatott be utóbb az ujabb, melly lassankint
majmoló szemfényvesztéssé fajult el? Ezt mondaná meg nekem valaki!
Mert hogy ezen darabokban is mondatnak némelly hasznos igazságok,
tagadhatlan; azonban illy szinmü egész szerkezetének mi czélja
lehet?

7. Mi világosnak kell előtted lennie, hogy az élet semmi más
helyzete a’ bölcselkedésre nem alkalmatosb mint épen jelenleg a’
tiéd.

8. Az ág melly a’ vele összefüggő ágról levágatik, szükségkép az
egész fáról is levágotik. Igy az ember is, ki egy emberrel
meghasonlott, szükségkép az egész községtől elszakad. Az ág egy
másik ágtól elvágotik; az ember ellenben maga választja el magát
embertársától gyülölet és megvetés által, a’ nélkül hogy
észrevenné, mi szerint ez által az egész községgel meghasonlik.
Azonban nékie Zeüsztől a’ társaság alkotójától azon ajándok jutott,
hogy mindenkor szabadságában áll, magát a’ legközelebbi
 ággal egyesitni ’s az egésznek ismét
kiegészitő részévé lenni. De minél többszer elválik, annál
nehezebben megyen ezen viszonti egyesülés ’s helyreállitás.
Általában azon ág, melly kezdet óta együtt növekedett a’ fával ’s
ugyanazon növési ösztönt megtartotta, egészen más minőségü, mint
az, melly levágotván ismét beoltatott; bár mit mondjanak is a’
kertészek, ezen utóbbi össze forr ugyan a’ törzsökkel, de össze nem
simul.

9. Azok, kik az ép ész utjáni előhaladásodat gátolni akarják,
csak nem fognak képesek lenni, józan tetteidben föltartóztatni.
Épen olly kevessé engedd magadat általuk, irántoki jóakaratodban
zavarni! Mindenikre nézve légy vigyázattal, nem csak a’ szilárd
gondolkozás és cselekvés módot illetőleg, hanem az azok iránti
szelidséget tekintve is, kik abban gátolni akarnak vagy máskép
terhedre vannak. Mert nem kevésbé gyengeség az, ha reájok
haragszol, mint ha tetteddel fölhagysz és megrendülve vissza lépsz.
Mindenik esetben állomásodat bünösen elhagytad, ott félelemből, itt
gyülöletből természetes rokonod és barátod ellen.

10. A’ természet soha sem áll a’ müvészetnek alatta. Hiszen a’
müvészetek csak a’ természet utánzói. Ha ez igy van, ugy a’
legtökéletesb ’s mindent magában foglaló természet a’ müvészi
ügyességnek  mögötte nem áll. De minden müvészetben
az alábbvaló a’ nemesebbért készül; igy a’ közös természetben is.
És már ebben mutatkozik az igazság eredete; ’s ezen alapulnak a’
többi erények: mert mind addig, mig minket a’ tárgyak érdekelnek,
vagy mig könnyen elcsábitható, könyelmű és állhatatlan emberek
leszünk, addig az igazságot sem fogjuk követni.

11. A’ kül dolgok, mellyek fölött, akar utánnok való vágyból,
akar ellenszenvből nyugtalankodol, hozzád nem jönnek; hanem némileg
te mégysz hozzájok. Azért csak hallgasson itéleted fölöttük – ’s ők
mozdulatlanul fognak magokra maradni, ’s nem látandjuk, hogy te
akar keresd, akar kerüld őket.

12. A’ lélek mindenkor megtartja sajátlagos teke alakját, midőn
sem ki nem terül, sem össze nem vonul, sem föl nem emelkedik, sem
le nem száll, hanem azon világosságtól sugároztatik körül, mellynél
az igazságot mind minden egyéb tárgyakra, mind magára nézve
láthatja.

13. Egy megvet engem; ő lássa azt. Én ahhoz fogok látni, hogy
semmi megvetendőt ne tegyek és ne mondjak. Gyülöl valaki, az ő
dolga; én mindenki ’s ő iránta is szelid és jó akarok lenni ’s kész
minden szemrehányás ’s türelmem fitogtatása nélkül,  hibáját
megbocsátni, épen azon őszinteség ’s kedélyességgel, mint egykor
Phokion, ha csak tettetés nem volt az. Bensődnek ollyannak kell
lennie, hogy az istenek olly embert lássanak benned, ki semmi miatt
neheztelést ’s haragot nem mutat. Mert ugyan minő baj léteznék is
reád nézve, ha csak az, mit cselekszel, természeteddel megegyező?
És te, o ember, ki arra vagy rendelve, hogy mindenképen a’ közjónak
szolgálj, nem fogadnád e el azt, mi az egyetem-természettel
megegyezik?

14. Azok, kik egymást gyülölik, hizelgnek egymásnak, – és azok,
kik egymás fölé akarnak emelkedni, meghajolnak egymás előtt.

15. Milly romlott, milly csalárd az ki igy kezdi: elhatárzám,
veled őszintén bánni! – Mit cselekszel te ember? Mire ezen
bevezetés? Mindjárt meg fog látszani. A’ homlokon kell a’
nyilatkozat igazságának irva lenni és a’ szemekből világitni; mint
a’ szerető mindjárt olvashat szeretettje szemében mindent.
Általában a’ becsületes és jó embernek a’ maga nemében épen
ollyannak kell lennie, minő a’ rosz szagu. Ki hozzá közel áll,
megérzi, vagy akarja vagy nem! A’ képmutatás csak az együgyüek
hurokja. És semmi nem gyalázatosb, mint a’ farkas barátság. Kerüld
ezt mindenek előtt! A  becsületes, egyeneslelkü, és jóakaró
ember világosan nyilatkozik tekintetében

16. Azon tehetségnek, hogy a’ legkellemesben éljünk, alapja a’
lélekben van, ha ez közönyös dolgok iránt közönyös marad. Közönyös
marad pedig, ha minden tárgyat részletesen ’s egészben megvisgál,
’s megemlékszik, hogy a’ dolgok magok nem kényszerithetnek,
miszerint róluk igy vagy amugy itéljünk, és nem jönnek hozzánk,
hanem mozdúlatlanul megállnak. Mi vagyunk magunk, kik róluk
véleményezünk, ’s itéletünket mintegy magunkba beirjuk, noha
szabadságunkban áll, ezen beirást elhagyni, és ha talán titokban
belopódzott volna, ismét kitörülni. Ezen elővigyázatra csak rövid
ideig leszen szükség, és aztán az életnek vége! Mi van ezen
magaviseletben nehéz? Ha valami természetszerü, örülj nékie, ’s
könnyen fog esni! Ha pedig természetelleni, visgáld meg, mi
természetszerü ’s ezen utóbbi után törekedjél, ha mindjárt hirt
nevet nem szerez is. Mert mindenkinek megadják a’ jogot, hogy maga
javát keresse.

17. Visgáld meg, honnan és milly anyagokból szármozik minden,
mire változik által, ’s ezen változás következtében mivé leszen, ’s
mikép ezzel semmi baj nem éri. 

18. (Ha valaki ellened hibázik, igy gondolkozzál) Először: minő
viszonyban állok én vele? Mi mindnyájan egymásért vagyunk itt; ’s
más tekintetben én főnökük vagyok, mint a’ kos vagy a’ bika a’
csorda főnöke. Azonban ezen viszonyt is egy magasabb szempontból
nézd: ha nem minden atomok zavara, ugy a’ természet az, melly
mindent igazgat; ha ez: ugy a’ nemtelenebb lények a’ nemesbekért
vannak itt, a’ nemesbek pedig egymásért. – Másodszor: Minők
asztaluknál, ágyokban ’s más helyeken? Főkép elveik által minő
korlátozást szenvednek? és tetteik minő önhittséggel végeztetnek
el? – Harmadszor: Ha helyesen cselekszenek: úgy nem szabad
neheztelned. Ha pedig helytelenül tesznek, ugy az nyilván öntudatuk
’s akaratjok ellen történik. Mert valamint minden lélek nem örömest
veszti el az igazságot, ugy nem örömest mond le az illendő
magaviseletről mindenki iránt. Innét fájdalmuk, ha a’ hir nékiek
jogtalanságot, hálátlanságot, fösvénységet ’s egy szóval
embertársaik elleni hibákat vet szemökre – Negyedszer: Te magad is
sokszor hibázol; te is hasonló vagy. Ha e’ hibák némellyikétől
tartózkodol is, azért elég erős hajlamod van reájok, ’s hasonló
vétkektől talán csak gyávaságból, dicsvágyból, vagy más hasonló
tisztátlan indulatokból óvakodol. – Ötödször: Bizonyossággal nem
 határozhatod el; ha tulajdonkép
részükröl vétek e az. Mert sok történik a’ körülmények
kényszeritéséből. És általában sok esméretet kell előbb szerezned,
mi előtt egy másiknak tettéről elhatárzó itéletet hozhatsz. –
Hatodszor: Ha még olly elégedetlen és szomoru lész is, gondold meg:
csak egy pillanatig tart az emberi élet! Nem sokára mindnyájan a’
sirban nyugszunk. – Hetedszer: Nem mások cselekvényei
nyugtalanitnak bennünket, mert ezek az ő meggyőződésökön alapulnak,
hanem saját képzelmeink. Csak ezeket szüntesd meg; legyen akaratod,
abbeli itéleteden, mintha a’ dolog maga valami rémitő volna,
túladni, ’s vele haragod is eltünik. – De mint szüntessem meg
azokat? Ha megfontolod, hogy semmi bántalom meg nem becstelenithet:
csak a’ bün gyaláz meg; ha ez nem volna, ugy téged minden bünökre,
még az utonállásra is lehetne kényszeritni. – Nyolczadszor:
Mennyivel kellemetlenebb a’ harag és szomoruság ezen dolgok fölött,
mint e’ tárgyak magok, mellyek haragot és bánatot szereznek. –
Kilenczedszer: Ha jó akaratod valódi; ha az nem egy képmutatónak
mosolygása talán, úgy rendithetlen is. Mert mit tehet a’
legszemtelenebb gonosz is rajtad, ha irantai jó akaratodban
megmaradsz, ’s őt adandó alkalomkor nyájas szelidséggel inted ’s
ugyanakkor, midőn veled roszat  akar tenni, a’ gondos
barát hangulatával mintegy igy szólitod: Nem ugy fiam! Létünk
czélja egészen más; nekem ugyan nem ártasz ez által, hanem
magadnak, fiam! – Mutasd meg aztán nékie a’ legnagyobb kimélettel
és világossággal, hogy az csak ugyan a’ szerint van, és hogy sem a’
méhek, sem más állatok, mellyeknek rendeltetése seregenkint élni,
soha igy nem tesznek. Tegyed ezt gúny és szemrehányás nélkül,
szerető és fanyartalan lélekkel, nem egy iskolamester hangján, sem
azért hogy a’ körülallók bámulatát megnyerd; sőt vezesd őt félre,
ha mások jelen vannak. Vedd ezen kilencz fő szabályt, mintha a’
szende Musák ajándékai volnának, emlékezetedbe. ’s végre kezdj el
életedben ember lenni! De a’ milly igen kell őrizkedned, nehogy az
emberekre haragudjál, épen annyira ovakodjál nékiek hizelgeni. Ez
mindenik ellenkezik a’ társasággal; mindenik romlásba vezet. Midőn
a’ harag föl forr, mindenkor jusson eszedbe, hogy a’ fölháborodás
nem árul el férfi erőt; ellenben a’ szelidség és nyájosság, épen
azon mértékben, a’ mint emberiebbek, ugy szilárdabb férfi erőre is
mutatnak. Csak itt van erő, izmosság és bátorság, és nem ott, hol
valaki neheztel és zúgolódik. Minél közelebb az indulatlansághoz,
annál közelebb az erőhez is! És valamint a’ bánat a’ gyengének
tulajdona, ugy a’ harag is.  Mindenik meg sebez ’s a’
győző zsákmányai leszünk! – Ha ugy tetszik vegyed a’ Musák
főnökétől tizedik ajándokul azon gondolatot: mi szerint bódultság,
ha nem akarod, hogy a’ gonoszok vétkezzenek: (mert hiszen valami
lehetlent kivánnál) – ostobaság és kegyetlenség volna pedig, ha
megakarnád nékiek engedni, miszerint mások iránt ugy viselhessék
magokat, föltévén, hogy a’ te személyed ellen ne vétkezzenek.

19. Gondolkodó tehetségednek négy tévedései érdemlik meg
leginkább folytonos őrködésedet, ’s ha valamellyiken rajta kapod,
vezesd ismét vissza az igaz utra. Az egyik esetben igy szólván
magadhoz; ezen gondolat szükségtelen; a’ másikban igy: ez eltépi a’
társaság kötelékét; a’ harmadikban: ez nem jön szived mélyéből; –
pedig valami ollyast mondani, mi nem a’ sziv mélyéből jön,
helytelennek tartsd! – a’ negyedik eset az, midőn bensőd maga tesz
szemrehányást, mert tudd meg: az isteni részed szava, mellyet te
lényed nemtelenebb, halandó részének, a’ testnek ’s az ő
gyönyöreinek szolgálni kényszeritesz.

20. Lényed szellemi és tüz részei ugyan természetöknél fogva föl
felé törekszenek; mind a’ mellett, mintegy az egyetemtermészet
rendelete iránti engedelmességből, testszövegedben visszatartatnak!
 Épen így szólana lefelé természeténél
fogva mind az, mi lényedben föld és nedv; és még is fölemelkedik,
’s olly helyzetben tartja fen magát melly saját természetével meg
nem egyező Illy nagy az elemek engedelmessége az egyetemtermészet
iránt; ha valahová erőszakkal helyezvék, ott maradnak, mig a’
feloszlatásra jeladatik. Nem bálmulatos e, hogy csupán lényed
gondolkodó része lesz engedetlen ’s helyzete miatt nyugtalan; És
pedig épen ő reá nem erőszakoltatk semmi, mint mi természetével
megegyező. De még az ellen is daczoskodik ’s az ellenkezőre hajlik.
Mert igazságtalanságok, kicsapongások, csüggedés ’s félelem – mik
mint lázadás a’ természet ellen? És midőn a’ lélek valami esemény
fölött neheztel, saját állomását hagyja el. Mert nekünk valóban az
erőslelküség és jámborság épen ugy rendeltetésünk, mint a’
jogszerüség! mert azon erények is, ben vannak a’ közszellem
fogalmában, sőt még régiebbek mint az igazságos tettek.

21. Kinek nem mindig ugyan azon egy az életczélja, az nem is
lehet mindenkor ugyanazon egy. Azonban e’ mondat nem egészen
elégséges; még hozzá kell tenni, minő legyen ezen czél. Mert
valamint a’ javakról, mellyek közönségesen azoknak tartatnak, nem
mindenek vannak egy véleményben,  hanem csak bizonyos
javakról, tudni illik a’ közösekről, azért magának csak közös a’
társodalommal megegyező czélt kell kitüzni. Ki minden sajátlagos
törekvéseit ezen czélra irányozza, az minden tetteiben öszhangzást
mutat ’s ekképen mindig ugyanaz marad

22. Azon mezei és házi egérről sokszor megemlékezzél ’s ezen
utóbbinak reszketéséről és félelméről.

23. Socrates a’ sokaság véleményeit Lamiáknak nevezte,
gyermekijesztőknek.

24. A’ Lacedemoniak játékaiknál az idegeneknek árnyékos ülést
rendeltek. Ők magok oda ültek a’ hol jutott.

25. Socrates látogatását Perdiccasnál azzal mentette: nehogy,
ugy mond, azon, leggyalázatosb bajban vesszem el, miszerint az
elfogadott jotéteményt viszonozni képes ne legyek.

26. Epicur irataiban találtatik azon erényszabaly: hogy
mindenkor emlékezetünkben kell tartani a’ régiek közül egyet, ki az
erénynek tisztelője volt.

27. A’ Pythagoreusok ezen szabályt adják: reggel tekints az
égre, nem csak, hogy azon lényekről, mellyek ott örök
változatlanságban hatáskörükönhaladnak, hanem, hogy rendük,
tisztaságuk, és  leplezetlenségökről is megemlékezzél!
Mert nem fedi lepel a’ csillagot.

28. Minő férfi volt Socrates, ki egy bőrbe burkolta magát, midőn
öltönyében Xantippe ki ment. És mi helyesek voltak tanitványihoz
intézett szavai, kik magokat szégyenlék ’s visszavonultak midőn őt
ezen öltözetben megpillanták.

29. Az irásban és olvasásban nem fogsz szabályokat adni
másoknak, mi előtt magad azokat alkamaznád. Annál kevésbé tedd azt
az életben.

30. Szolga lévén, szólnód nem szabad.

31. – – De bennem nevetett szivem.

32. Kemény szavakkal szidalmazzák a’ fenséges erényt.

33. Csak bódult fog télen figét keresni. Hasonló az ki gyermekét
kéri vissza, midőn az nincs többé

34. Megcsókolván fiacskádat, úgy mond Epitet, szólj igy
magadhoz: talán már holnap meghal. De ez baljóslatú szó! – Semmi
sem baljóslatu, válaszola ő, mi a’ természet működését jelenti;
különben ezen kifejezés is: a’ gabona le fog kaszáltatni,
baljóslatu volna.

35. Most még a’ szőlő éretlen, nem sokára érett és aztán asszu –
mind meg annyi átváltozások,  de nem semmiségbe talán,
hanem csak olly valamibe, mi most nem létezik.

36. Az akaratszabadságnak rablója nincs, Epictet szavai.

37. Azonban, folytatja ugyan ő, helyeslésed nyilvánitását
illetőleg, azt elvek szerint tenni ’s tekintve törekvésidet, azon
ovatosságot kell megtartani tanulnod, hogy azok föltételekhez
kötve, közjóra irányozva, ’s a’ dolgok viszonylagos értékéhez
legyenek alkalmazva. Az érzéki vágyaktól pedig egészen tartózkodjál
’s ne vess meg semmit, mi tőled magadtól nem függ.

38. A’ vita tehát, igy folytatja ő, nem mindennapi tárgyat
illet, hanem azon kérdést: ha valjon bódultak vagyunk e vagy
nem?

39. Minő lelket óhajtatok, mond Socrates, az okosak vagy
oktalanok lelkét? Az okosakét! – Minő okosakét? az egészségesekét
vagy betegekét? Az egészségesekét! – Miért nem törekesztek utána?
Mert már birjuk! – Tehát mire való a’ vita és veszekedés?






Tizenkettedik könyv.



1. Mind azt, mit tekervényes utakon akarsz elérni, már most
birhatod, ha magadnak irigye nem vagy, az az, ha a’ multtal nem
törődöl, a’ jövendőt a’ gondviselésre bizod, és csak a’ jelent
intézed el, a’ jámborság, és igazság szabályaival megegyezőleg, –
a’ jámborságnak, hogy reád osztott sorsodat szeresd, – minthogy
épen ezt rendelte neked a’ természet, ’s téged nékie; – az
igazságnak, hogy mindenkor szabadelmüleg ’s minden tétovázás nélkül
beszélj, és tetteidet törvény szerint ’s a’ tárgyak viszonyos
értékéhez képest határozd el. Ebben ne gátoljon másoknak sem
gonoszsága, sem balitélete, sem megszólása, sem pedig a’ téged
környező husnak érzéke. Legyen ez magának a’ szenvedő résznek
dolga. Már majdnem a’ kimenetelnél vagy. Ha tehát minden egyébnek
elmellőztével, csak az uralkodó észre és arra, mi benned isteni,
fogsz figyelni, és nem annyira attól félsz, hogy élni meg szünöl,
mint attól, ha természetszerüleg élni soha nem kezdenél – ugy olly
ember lész, ki méltó az őt alkotó természetre, – ’s megszünendel
hazádban idegen lenni, nem bámulod azt mi mindennap 
történik, ’s nem függesz szilárd vágygyal e vagy ama tárgyon.

2. Az istenség az emberek lelkét, teljes meztelenségében, minden
testi fedél, hüvel és salaktól elkülönitve, szemléli meg. Ő eszével
egyedül azon lényekhez hat keresztül, mellyek mint az ő kifolyásai
ama testrészekbe elszármoztak. Ha te hasonlókép cselekszel, sok
kellemetlenségtől mented meg magadat. Mert ki figyelmét nem az őt
környező testre irányozza, az annál kevésbé fogja ruha, lakás,
becsület ’s minden hasonló ékesség és készület tekintetéből nyugtát
föláldozni.

3. Három az miből állasz, test, lélek és ész. A’ két első csak
addig tiéd, mig rólok gondoskodnod kell, de a’ harmadik
sajátlagosan tiéd. Ha tehát énedtől, az az gondolkodó tehetségedtől
mindent elkülönzesz, mit mások tesznek és beszélnek, ’s mit te
magad tettél, ’s szóltál, mindent, mi téged már előre nyugtalanit,
mindent, mi csak a’ téged környező testecskét ’s a’ veled
összekapcsolt lelket illeti, ’s igy akaratszabadságodtól független,
mindent, mit a’ külvilág árja hozzád hord, úgy a’ gondolkodó
tehetség, a’ sors befolyásától megmentve, tisztán és korlátlanul
önmagának él, cselekedvén mi helyes, akarván a’ mi történik, ’s
mondván mi igaz. – Ha, mondom, elmédtől mind azt 
eltávolitod, mi vele, a’ testi érzelmekbeni részvét által,
összevegyül, ’s a’ multra vagy jövőre vonatkozik, olly lényt
képzesz magadból, minő a’ világ, mellyről Empedocles azt
mondja:

„Gömbölü és teke az, ’s örvendve bejárja körutját.“ ’S ha csak
élted egész idejét, az az a’ jelent törekszel egészen leélni, – ugy
képes lész, halálodig hátralévő életidődet nyugodtan, nemesen ’s
nemtőddel megegyezőleg tölteni el.

4. Sokszor csodálkozom, hogy noha mindenki magát leginkább
szereti, még is saját véleményét magárol kevesebbre becsüli, mint
másokét. Mert ha egy isten vagy egy bölcs tanitó jönne valakihez,
’s parancsolná hogy magában semmit se gondoljon vagy határozzon,
mit egyszersmind fenszóval is elő nem adna, úgy csak egy napig sem
tartaná ki. Annyival félünk inkább mások itéletétől mint a
magunkétól.

5. Az istenek, kik mindent olly szépen ’s emberszeretőleg
rendeltek el, mint mulaszthatták el azt, hogy legalább néhányan,
tudniillik a’ különösen jó emberek, kik az istenséggel mintegy
szorosabb viszonyban állnak, és feledhetlen ’s vallásos
cselekvények által megbizottjai lettek, miután meghaltak, nem
jönnek többé életre, hanem mind kimulnak örökre? – Föltévén azt,
hogy ez úgy van  légy meggyőződve, hogy ők ezt megtették
volna, ha csak különben szükséges vala. Mert ha igazságos volna,
ugy szükséges is, ’s ugy a’ természet mágával is hozta volna. Onnét
tehát, hogy nem igy van, (föl tévén tudni illik hogy nem igy van)
azon hitben légy, hogy nem kelle igy lennie. Mert hiszen magad
látod, hogy ezen visgálatnál az istenséggel perlekedel; pedig nem
perlekednénk az istenekkel, ha ők a’ legjobb és legigazságosb
lények nem volnának. De ha ez igy áll, ugy semmi igazságtalan és
oktalan elmulasztást a’ világszerkezetében figyelmök el nem
mellőzött.

6. Szokjál olly cselekvényekhez is, mellyek kivihetőségén
kétségbe esel. A’ bal kéz is, melly szokás hiányából más dolgokra
ügyetlen, a’ gyeplőt erősebben tartja, mint sem a’ jobb. Mert reá
szokott.

7. Gondolj azon testi és lelki minőségre, mellyben téged a’
halál talál, az élet gyorsaságára, az elő és utókor végtelenségére,
’s minden anyag mulékonyságára.

Visgáld meg a’ dolgok működő erejét minden külsőségtől
megfosztva, és a’ tettek czéljait: mi legyen kin, mi gyönyör, mi
becsület, ki okozza maga saját nyugtalanságát, mennyiben nem
gátoltatik  senki mások által, ’s hogy minden a’
véleménytől függ.

9. Elveid alkalmaztánál légy a’ birkozóhoz hasonló, ’s ne a’
vívóhoz! Ez utóbbi elejti kardját ’s meghal; az előbbi megtartja
mindig kezét ’s csak ezt kell ide ’s tova mozgatnia.

10. Visgáld a’ tárgyak minőségét, ’s különböztesd meg rajtok az
anyagot, az alakot és a’ czélt.

11. Mi áll hatalmában az embernek? Mit sem tenni, mit az
istenség maga nem helyeselne! ’s mindent örömmel fogadni mit az
istenség reá mér.

12. Arra nézve, mi a’ természetnek következménye, sem az
isteneket sem az embereket nem szabad szidnod: mert azok sem
készakarva, sem önkénytelen nem hibáznak; ezek pedig csak
önkénytelen. Tehát nem szabad közülök egyiket sem szidnod.

13. Minő nevetséges idegen, ki éltében bármi eseményen
bámul.

14. Vagy egy kikerülhetlenül szükséges sors, egy sérthetlen
rendje a’ dolgoknak uralkodik, vagy szelid gondviselés, vagy az
alap ’s kormányzó nélküli vakeset. Ha kikerülhetlen kényszerüség
uralkodik, miért daczolsz ellene? Ha gondviselés mellyet
megengesztelhetsz, úgy tedd magad az isteni segélyre méltóvá. Végre
ha vezértelen zavar uralkodik, nyugtasd  meg
azzal magad, hogy ezen hullámvihar közt eszedben van vezetőd. Ha
megragad az örvény – ezen kis testet és lelket ’s hasonlókat
elvihet magával bizvást, mert az észt magával ragadni nem
fogja.

15. A’ szövétnek fénye világit, mig el nem alszik. És addig nem
veszti el sugárfényét, – benned pedig az igazságszeretet,
jogszerüség, és mérséklet előbb kialugyék!

16. Ha valami benned azon véleményt kelti föl, hogy valaki
vétkezett, gondold mindjárt: ugyan honnét tudom, hogy az vétek? De
föltéve, hogy az vétkezett, ugy maga itélte el magát ’s ahhoz
hasonlit, ki saját arczát marczangolja; és végre, ki nem akarja,
hogy a’ gonosz vétkezzék, az ahhoz hasonlit, kinem akarja, hogy a’
fige fa figébe hajtsa nedveit, hogy a’ gyermek sirjon, hogy a’ ló
nyeritsen, ’s több más hasonló szükséges dolgokat nem akar. Mert
ugyan mit fog az tenni, kinek illyen jelleme van; ha tehát te annyi
ügyességgel birsz, javitsd meg őt.

17. Ha kötelességeddel meg nem egyezik, ne tedd; ha nem igaz, ne
mond; mert akaratod minden dolgokban tőled függ.

18. Mindenkor vedd tekintetbe, mi legyen az, mi benned ezen
véleményt előidézi, ’s visgáld meg,  megkülönböztetvén rajta
az alakot, az anyagot, a’ czélt és az időt, melly alatt megszünnie
kell.

19. Érezd végre hogy van benned valami jobb és istenibb, mint
az, mi az indulatokat fölingerli ’s téged mintegy kötélen hurczol!
– Mi van most az én elmémben? Talán félelem? vagy gyanu? vagy
kéjvágy? vagy más hasonló?

20. Először: Semmit ok ’s czél nélkül! Másodszor: Tekinteted
semmi másra ne legyen irányozva, mint csupán közhasznu czélra.

21. Nem sokára – sehol sem fogsz lenni, semmi sem lész abból, mi
most van, és egyike sem azoknak, kik most élnek! Mert minden dolgok
változásra ’s mulandóságra, rendelvék, hogy ismét mások örökös
soraikba beállhassanak.

22. Minden képzelődés, ’s ez tőled függ egészen. Csak háritsd
el, ha akarod, utadból a’ képzelődést – ’s te, mint a’ hajós, ki
egy sziklát került ki, szélcsendben fogsz a’ nyugott révbe
evezni.

23. Semmi müködés, melly maga idejében megszünik, ez által kárt
nem szenved. Épen olly kevéssé fog az, ki ebben munkás részt vett,
ezen szünet által károsodni. Hasonlón a’ minden működések
foglalatja, tudni illik az élet sem szenved kárt az által, hogy
maga idejében megszünik; ’s épen olly kevéssé fog az, ki maga
idejében ezen sort bevégezte,  ez által valami rosz
helyzetbe jönni. Azon időt pedig, vagy is az élethatárt a’
természet tüzi ki; néha, mint az öregségben, az embernek saját
természete, mindenkor pedig az egyetemtermészet; mert részeinek
megujitása által ifjul meg ’s tenyészik mindig a’ világ. Mind az
pedig, mi az egésznek hasznos, mindenkor jó és maga idején van Az
életnek bevégzése tehát senkinek sem káros, olly kevéssé mint
gyalázat; – mert hiszen sem tőle nem függ a’ köz jó, sem vele nem
ellenkezik, – sőt inkább hasznos, mert az egészre nézve annak
idejében, vele megegyezőleg ’s javára történik. Igy az istenkövető,
ki mindenben az istenségnek engedelmes, és pedig okos
meggondolással engedelmes.

24. Ezen három elvet mindenkor szem előtt kell tartanod. Elöszőr
arra nézve, a’ mit tész, ne jörténjék soha semmi alap nélkül ’s
másképen mint azt az igazság maga kivánja; arra nézve pedig, mi
kivülről érne: jöjjön az bár a’ vak esettől vagy a’ gondviseléstől,
azt ne szidalmazd, ezt ne gáncsold. Másodszor, gondold meg, minő
minden lény, fogantatásától egészen addig midőn lelket kap, ’s
lelkessé lételétől addig, midön lelkét elveszti, ez mellyik
rendszerbe tartozzék, miből szerkesztetett össze, ’s mibe oszlik
föl. – Harmadszor, hogy ha te a’ földön fölül emelkedve, az emberi
életet fölülröl  szemlélnéd, minden változásait észre
vennéd és egyszersmind a’ légi és mennyei lények egész lakkörét egy
pillanattal áttekintenéd, hogy te mondom még is, bár mennyiszer
fölemelkednél is azon magasabb körbe, csak valami hasonlót ’s rövid
ideig tartét találnál. ’S erre lehetnél e’ büszke?

25. Csak véleményedtől szabadulj ’s mentve vagy! De ki gátol,
hogy azt magadtól ellökjed?

26. Midőn neheztelsz valamire, elfeledéd, hogy minden az
egyetemes természettel megegyezőleg történik; elfeledéd, hogy
idegen vétek téged nem illet; elfeledéd, hogy minden mi történik,
ugy történt mindenkor és ugy történend mindenha és mindenütt;
elfeledéd, minő rokonságban áll az ember az egész emberiséggel,
hogy itt nem csak a’ vér és mag közössége létezik, hanem az észé
is; elfeledéd, hogy minden ember okossága isten ’s az istenségtől
eredett; elfeledéd, hogy senkinek sincs tulajdona, hogy gyermekét,
lelkét, szellemeit szinte onnét kapta; elfeledéd, hogy minden a’
véleménytól függ; elfeledéd végre, hogy mindenki csak a’ jelenben
él ’s következőleg hogy csak azt veszti el

27. Azokat vedd sokszor szemügyre, kik valamiért gyakran igen
fölháborodtak, kik magas tisztségek, kik szerencsétlenségek, kik
ellenségeskedések vagy más viszontagságok által föltüntek. Aztán
 igy gondolkozzál magadban; hol vannak
mind ezek? – Lettek füst és hamu; nevök mese, vagy még csak az sem!
Képzeld továbbá azon örömet magadnak, mit példáúl egy Fabius
Catulinus az ő falusi jószágán, egy Lucius Lupus az ő kertjeiben,
egy Stertinius Bajaeban, egy Tiberius Capreán, egy Rufus Veliában
találni vélt, ’s általában minden érdeket, melly balitéleten
alapszik! minő hiu szorgalmas törekvéseik tárgya, ’s mennyivel
volna bölcsebb, magát minden előforduló alkalommal, mint igazságos,
mérsékletes ’s az istenségnek képmutatás nélkül engedelmeskedő
embert mutatni. Mert a’ büszkeség, melly ál-alázattal kérkedik,
mindenek közt a’ legkiállhatlanabb.

28. Kérdeztetvén, hol láttad az isteneket kiket olly igen
tisztelsz, vagy miből tudod lételöket, – azt feleld; hogy először
már szemmel is láthatók, és másodszor, hogy lelkem is becsüli
önmagát, noha én soha nem láttam; épen hasonlón következtetek az
istenekre nézve, a’ hatalmukról tett tapasztalásokból az ő
lételökre ’s tisztelem őket

29. Minden tárgyat minden oldalról, alakjára ’s anyagjára nézve
megvisgálni, ’s teljes lélekből, a’ mi helyes azt cselekedni, ’s a’
mi igaz azt mondani, – ez az élet üdve! Mert ha egy jót ugy füzesz
a’ másikhoz, hogy köztük semmi hézagot nem  hagysz,
mi lesz más az eredmény – mint vidám életélvezet!

30. Csak egy napvilág van, ha bár falak, hegyek ’s számtalan más
tárgyak által föl osztatik. Hasonlag csak egy a’ közös anyag, ha
bár ezer különféle rendeltetésü testekbe szét van is osztva; csak
egy a’ lélek, ha bár számtalan ’s kiszabott határu lényekbe legyen
is elosztva; – és csak egy az okos szellem, noha fölosztva lenni
látszik – A’ nevezett tárgyak némelly részei ugyan, például a’
lelkek és az érzék nélküli testek semmi társodalmi hajlam által nem
köttetnek össze egymás közt, csak a’ világszellem és a’ nehezség
törvénye tartja őket össze. De az okosság sajátlagosan vonzódik
rokonaihoz, ’s ezen társodalmi ösztöntől soha meg nem lehet
fosztani.

31. Mit kivánsz? Csak létezni e? Nem. – Tehát érzeni? mozogni?
nőlni? ’s ismét meg állapodni? beszélgetni? szemlélődni? – Mind
ezekből mi látszik neked olly kivánatosnak? Ha pedig mindegyikét
magában olly csekélnek találod, ugy fordulj ahhoz, mi utoljára meg
marad, az ész és istenség iránti engedelmességhez. De ellenkezik
ezen lények tiszteletével, ha a’ fölött zúgolódol, hogy a’ halál
által azon dolgokat elveszted. 

32. A’ végtelen, átgondolhatlan időből mi kis részecske jutott
minden lényeknek osztályrészül! Egy pillanat – és az
örökkévalóságtól elnyeletik! Mi csekély részecske az egész
test-tömegből? Mi csekély rész a’ világ-szellemből? Mi kicsiny a’
földgöröngy mellyen mászkálsz! Legyen ez szemeid előtt, ’s nagynak
tarstd csupán azt cselekedni mit természeted parancsol, és azt
türni, mit az egyetem-természet magával hoz.

33. Mint használja az uralkodó ész önmagát? Minden ettől függ.
A’ többi, függjön bár saját önkényedtől vagy nem, hamu és füst.

34. A’ leghatályosb gondolat, melly a’ halál megvetéséhez vezet
ez: hogy még azok is, kik az érzéki kéjt jónak, a’ fájdalmat pedig
rosznak nyilvánitották, megvetették a’ halált.

35. Annak, ki mit sem tart jónak, egyéb a’ mi jókor jön; kinek
közönyös, ha ő nagyobb vagy kisebb számu okszerü cselekvényeket
mutathat e föl; kinek mindegy ha a’ világot hoszabb vagy rövidebb
ideig szemlélhette e – annak, mondom, a’ halál sem lehet
rémitő.

36. Ember! te ezen nagy állodalom polgára voltál; mit érdekel ha
teljes öt évig e? Mert mi a’ törvények szerint történik, senkinek
sem okoz jogtalanságot. Mi van abban rémitő, hogy téged
 nem egy zsarnok, nem egy igazságtalan
biró hiv el, hanem a’ természet, melly téged ezen állodalomba
bevezetett? Mint a’ szinjátszót, kit a’ praetor fogadott föl, ismét
a’ praetor ereszti is el a’ szinpadtól. De a’ darab öt fölvonásait
én még nem végeztem be, hanem csak hármat. Jól mondod! De az
életben három fölvonás is tesz egy darabot; mert hogy mi legyen egy
egész, azt az határozza meg, ki egykor szerzője volt, most pedig
föloszlatója a’ játéknak. Te egyik sem vagy. Távozzál tehát
kiengesztelve; ő is ki elbocsát, kiengesztelve bocsát el.

(Vége.)






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK MARC. AUREL. ANTONINUS ELMÉLKEDÉSEI ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/7635951986734908639_76130-cover.png
Marc. Aurel. Antoninus
elmélkedései

Emperor of Rome Marcus Aurelius





