
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Tanulmányok

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Tanulmányok


Author: Dávid Angyal



Release date: May 26, 2025 [eBook #76163]


Language: Hungarian


Original publication: Budapest: Franklin-Társulat, 1923


Credits: Albert László from page images generously made available by the Library of the Hungarian Academy of Sciences




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK TANULMÁNYOK ***












KULTURA és TUDOMÁNY

 

ANGYAL
DÁVID

*

TANULMÁNYOK

 

 

BUDAPEST, 1923

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

KIADÁSA



ANGYAL DÁVID

*

TANULMÁNYOK

 

 

BUDAPEST, 1923

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

KIADÁSA

FRANKLIN-TÁRSULAT
NYOMDÁJA.






SHAKESPEARE KISEBB KÖLTEMÉNYEI.1)



Irodalmunk illően lerótta tartozását ama szellem iránt, mely reá
is, mint talán minden európai irodalomra, serkentően hatott. A
magyar Shakespearen költészetünk három fejedelme, majd jelesebb
íróink egész sora dolgozott és a tavaly megjelent utolsó kötet
méltó előzőire. A nagy drámaíró epikai s lyrai költeményeit veszi
benne a magyar közönség Lőrinczi (Lehr) Zsigmond, Szász Károly és
Győry Vilmos fordításában. Venus és Adonis meg
Lucretia átültetését Lőrinczi Zsigmondnak köszönjük.
Lőrinczit közel hét év óta borítja már a sír és a feledés homálya,
pedig megérdemelte, hogy emlékét meg-megújítsuk. Lőrinczen
született; ugyanitt, Sopronban, meg Halléban járta a gymnasiumot és
a theológiát, majd nevelősködött, tanárrá lett Pozsonyban, hol
harminczadik évében meghalt. Rövid és zajtalan, de munkás és
gyümölcsöző élet. Eredeti költeményeket is írt, melyekben a
szerelemnek és hazafiságnak áldoz, ha nem is megragadó hangokban,
de jelentékeny formai készséggel és menten a szenvelgés minden
ártalmától. Sokkal becsesebbek azonban fordításai, melyeknek
legnagyobb része még kéziratban van és talán ez évben ki fog
adatni. Jóízlése, nagy készültsége s erős nyelvérzéke  jelesebb
fordítóink sorába emelik. Ezeken fölül volt még egy jellemvonása,
mely ugyan nem a legfényesebb, de bizonyára a legritkább emberi
tulajdon. Lelkiismerettel végzett mindent, még a fordítást is s
ennyiben nem mindennapi jelenség nálunk. Átallotta túltenni magát a
nehézségeken, inkább megküzdött velük, noha tudta, hogy ez
önfeláldozó munkát gyéren hálálja meg az elismerés. Volt annyi
kegyelete, hogy szeretett költőinek eszméit meg nem hamisította és
elég ildomos volt, hogy a maga ötleteit ne árulja nagy szellemek
sajátjaként. Kora halálát özvegye s árvája gyászolják és gyászukat
enyhíti mindazok részvéte, kik csak az ő fáradalmai árán
élvezhetnek sok idegen remekművet. Még haláloságyán is javítgatott
ama fordításokon, melyekről most szólunk. Sikerrel javított.
Fordítása nem egy helyt élénken érezteti Shakespeare két elbeszélő
költeményének szépségeit. Gazdag szókészlete nem hagyja cserbe,
midőn költőjének képekben és ötletekben duslakodó stilusával
küzdelemre kel. S ha a hangulatot nem mindig találja is el, gyakran
alig érezzük, hogy fordítást olvasunk és hangzatos sorai legalább
megizleltetik az angol versek zengzetét. Művének értékét emeli
néhány jóravaló jegyzet is és nem árt vala, ha ebben követték volna
példáját a sonettek fordítói, hisz a sonetteket jegyzetek nélkül
nem bocsátják közre a német fordítók sem, kik ugyancsak tanult
közönségnek írnak.

Egyébiránt örvendünk, hogy a sonettek magyarításának nehéz
munkájára két legserényebb és ha ide nem tudjuk a Szentivánéji
álom fordítóját, két legjelesebb fordítónk vállalkozott. Szász

Károly vagy tizzel több sonettet adott, mint Győry. Pótlásul
azonban Győry lefordította A szerető panasza czímű
elnyujtott balladai képet és A szerelmes vándor neve alatt
tervtelenül összefűzött és különben is kevés becsű lyrai
gyüjteményt. E kitünő fordításokért Győryt még nagyobb elismerés
illeti, mint a sonettek magyarításáért, mert ha mindig hálátlan a
fordító munkája, sohasem hálátlanabb, mint mikor nagy szellemek
mostoháira pazarolja erejét. Szász Károly és Győry nevei talán
fölöslegessé is teszik említenünk, hogy fordításaik becsesek.
Színvonaluk ugyan nem egyenlő. Győry munkáján nagyobb gond érzik,
sorai hangzatosabbak, ritkábban él rímpótló henye szavakkal és
jobban vigyáz a fordulatok visszaadására. Azonban ő sem hibátlan.
Általában szigorúbb figyelemmel ki lehetett volna javítani oly
hibákat, mint pl. a következők:

A 85. sonettben Shakespeare azt mondja barátjának, hogy más
költők untig dicsőítik, míg ő úgy mutatja szeretetét, hogy
hallgat.

«Becsülj hát másokat áradozó szavukért, de becsüld meg érzésemet
is, mely némán beszél.»


(Then others for the breath of
words respect,

 Me for my dumb
thoughts, speaking in effect.)





Szász Károly fordításában:


Másnak szaváért légy
elismeréssel,

 S bennem a hű érzést
méltatni késel?





A «némán beszélő érzés» elejtetett, pedig e végső
fordulat kedvéért írta Shakespeare az egészet. Egyáltalán sonettek
fordításánál a legóvatosabban  a berekesztő sorokkal kell
bánnunk, hol a sonett eszmejátéka kihangzik s hol a fordító
legcsekélyebb pontatlansága is megbosszulja magát, mint a
következőkből is látszik.

A 130. sonettben kigúnyolja Shakespeare a költőket, kik
kedveseikre a menny és pokol minden szépségét aggatják. Az ő
kedvese, úgymond, nem ily tökéletes lény, de

«Mégis nekem, Istenemre, oly szép, mint bárki más, kit hazug
hasonlatokkal áltattak.»


(And yet, by heaven I think my
love as rare

 As any she, belied with
false compare.)





Szász Károly fordításában:


S ő nékem még is szebb,
ritkább virág,

 Mint bárkihez csalfán
hasonlíták.





Elmés fordulat, de nem hű s a mi még nagyobb baj, sehogy sem
illik az előzményekhez.

A 102. sonett a gyüjtemény egyik gyöngye. A költő mentegetőzik,
hogy miért nem dicsőíti többé barátját. Mert, úgymond nagyon sokan
dicsőítenek. Pedig én úgy szeretek tenni, mint a fülemile. A
fülemile is tavaszkor énekel, hanem a nyár derekán elhallgat, nem
mintha az évszak kevésbbé vonzaná, mint a tavasz, de mert
nyáron

«Vad zene terhel minden ágat és a közönségessé lett bájnak elhal
ingere.»


(But that wild music burdens
every bough,

 And sweets grown common
lose their dead delight.)





Mily szép, mily nemes szavak és mily jól illenek Shakespeare
ajakára! De mivé lettek Szász fordításában?


Terhelni fél csak a mély
lombok árnyit,

 Unttá lehet, mi ritkán
szép vala.







Fájdalom «e mély lombok árnyiban» egy gyönyörű gondolat teteme
nyugszik.

A 124. sonett kezdetén így szól Shakespeare főrangú
barátjához.


«Ha hő szerelmemet csak rangod
szülte volna.»

 (If my dear love were
but the child of state.)





Győry fordításában:


«Ha szerelmem csak felfogott
gyerek.»





A «felfogott gyereken» lelenczet is szoktunk érteni, s hogy
boldoguljon a magyar olvasó e lelencz szerelemmel, mikor a sonett
további gondolatmenete ép azon sarkallik, hogy a költő önzetlenül
és nem rangja miatt szereti barátját? Szembeállítja önzetlen
barátságát a kor önzésével és e látvány szemléletére hívja fel
romlott kortársait a berekesztő sorokban:

(Győry szerint:)


«Korunk bolondjait hivom
tanuknak,

 Kik bűnnek éltek és jóra
térve buknak.»





Tehát ama szerencsétleneket korholta volna Shakespeare, kik
bűneiket megbánva a jó útra térnek és elbuknak? Nem, Shakespeare jó
keresztény volt és egészen mást mondott.


«Tanukul hívom korunk
bolondjait, kik bűnnek élnek, ám halálukban
jámborak.»






(To this I witness call the
fools of time, wich die for goodness who have lived for
crime.)





Ily módon az egész 124-ik sonettet elvesztette a magyar
közönség.

Nem akarjuk e kifogások által kisebbíteni a fordítókat. Ily nagy
és súlyos munka érdemét kisebb, nagyobb foltok el nem
homályosítják. A fölhozott példák csak a föladat nehézségeiről
tesznek  tanuságot, melyeket még ily kiváló
tehetségek sem bírtak teljesen leküzdeni, noha egyikük már régebben
foglalkozik a sonettekkel. Szász Károly ugyanis már 1865-ben
lefordított és közölt több sonettet a Kisfaludy-Társaság évlapjai
újabb folyamának harmadik kötetében, hol egyszersmind Shakespeare
valamennyi kisebb költeményéről értekezett. Valóban, bármennyi
jogos és jogtalan gáncs érte is e talán igen termékeny írót,
bármennyire gúnyolják is léha gúnylapjaink még léhább költői
sokoldalú tevékenységét, azt a nagy érdemet lehetetlen megtagadni
tőle, hogy a külföldi irodalom ismeretét senki buzgóbban és
sikeresebben nem terjeszté, mint ő fordításai és tájékoztató
értekezései által. Ha példáját követve mi is megakarunk emlékezni
Shakespeare kisebb költeményeiről, csak röviden iparkodunk
kiegészíteni ismertetését.

Némely katholikus országban – beszéli Washington Irving
mélykedélyű és kedves humorú rajzai egyikének élén – az a
kegyeletes szokás járja, hogy a szentek tiszteletére képeik előtt
gyertyát égetnek. A gyertyák száma után itélhetünk a szentnek
népszerűségéről. A legkedveltebb szentnek oltárára elhordja
világítószerét a dús, a módos, a szegény, a koldus, kiki ahogy tőle
telik. A sok szernek több a füstje, mint a lángja s inkább sötétit,
mint világít. Azért látunk szerencsétlen szenteket, kiket színökből
egészen kifüstőlt a hívők buzgósága. Ez esett meg Shakespearen is.
Minden író tartozó kötelességének véli, jellemét, vagy műveit a
maga tehetsége szerint, jegyzetekkel, czikkekkel, kötetekkel
megvilágítani, növelvén a képét elborító füstgomolyt,  Washington
gúnyja a legerősebben azokat sújtja, a kik Shakespeare sonettjeit
világítják meg.

Nem maga a költő adta ki e költeményeket. Meg nem nevezte azt,
kit annyit dicsőit bennök. Nem tudjuk barátja kilétét és semmit sem
tudunk mind ama viszonyokról, melyekre a sonettek céloznak. De a
hol okos szerrel semmit se lehet tudni, ott tudnak a Shakespeare
magyarázók a legtöbbet. Seregöket két táborra oszthatjuk. Az egyik
a sonettekben említett viszonyokat valóknak nézi s azokat
Shakespeare külső vagy belső életének történetére vonatkoztatja. E
táborból oly férfiak szálltak síkra, kikhez képest Holofernes, az
iskolamester és Trissotin kritikai geniusok. Ha közülök Chalmerst,
Masseyt, Bernstorffot és Krausét említjük, még ki nem merítettük a
névsort és úgy hisszük, hogy érdemetlenül bánunk Ch. Brownnal, ha e
jeles szövetségből kirekesztjük.

Küzdenek ugyan e sorokban különb vivású harczosok is, de ahány
ember, annyifelé húz, mégis mindannyi egy bálványnak hódol, a
korlátlan önkénynek. – Komolyabb figyelemre méltó a másik fél,
melyet Delius vezet. Delius bebizonyítá, hogy mindaz a hozzávetés,
mely Shakespeare barátjának nevét ki akarta találni, alaptalan és
hogy a sonettek már csak azért sem beszélhetik mindenben a valót,
mert a költő jórészt átvette azokban e műfaj hagyományos
eszmekörét. Eddig igaza van és kutatásának nagy az érdeme. De
fejtegetése abban tetőzik, hogy «a sonettek merőben költött
viszonyokat tárgyalnak és noha megragadó közvetlenséggel
szólaltatják meg az emberi szív minden indulatját,  nem
Shakespeare szíve indulatait visszhangozzák;» és ebben túljár az
igazon. Való, hogy a költő barátjának és kedvesének kilétét nem
tudjuk, de honnan tudjuk, hogy egyáltalán nem léteztek? Igaz, hogy
a barátságot, a szerelmet, a féltékenységet, a világfájdalmat
költőnknek sonett író előzői is megénekelték, némikép hasonló
fordulatokban, de kell-e ezért hinnünk, hogy Shakespeare ez
érzéseket a könyvekből merítette? Nem tagadjuk, hogy Petrarca és
követői is halhatatlanságot igértek megénekelt kedveseiknek, de
miért volna visszás föltennünk, hogy Shakespearet e jóslatra
önérzete ragadta? A költő ugyan máshelyütt «hitvány véneknek»
czímezi sonettjeit és Delius erre vonatkozva kérdi, hogy mikép
lehet a valóság tükrének néznünk a sonetteket, melyekben ily
ellenmondásra akadunk? De vajon nincs-e valóság az ellenmondásban?
Nem érezzük-e mindnyájan, hogy hangulatunk apályával és dagályával
együtt hullámzik önérzetünk is? S vajon nem az a hangulat
hullámzik-e a legerősebben, melyet a phantasia fuvalma lenget? És
kiét lengette erősebben, mint Shakespeareét?

Attól ne tartson az olvasó, hogy a sonett-elméletek tengerébe
még egy cseppet öntünk. Semmi elmélet, ez a legjobb elmélet. Ki
tudja megmutatni, hogy a sonettek mindenben valót beszélnek? De ki
tudja megmutatni, hogy semmiben sem? Érjük be ennyivel. Forgassuk a
sonetteket és ha néha bágyadtan megállapodunk, jusson eszünkbe,
hogy most nem szívéből, hanem könyveiből szólt a költő, de ha
olykor szemünk erősebb fényt lövell, arczunk hevül és kezünkben
reszketnek a lapok, higyjük el, hogy most a költő  igaz
felindulását érezzük és gyönyörünk nem csorbul, ha nem is tudjuk
pontosan, hogy melyik lord kegye, vagy melyik londoni kaczér barna
szeme hevítette dalát!

A magyarázók ezzel annyit törődtek, hogy rá sem értek
gyönyörködni magukban a költeményekben. Vagy száz elméletre alig
esik náluk egy ítélet. Az ítélet a mult században oly kedvezőtlen
volt, hogy a sonetteket föl sem akarták venni a költő összes munkái
közé. Azóta az emberi ítéletek változásának törvénye szerint a
másik szélsőségbe esett a közvélemény. Bodenstedt kijelenti, hogy
«a világ egyetlen irodalmában sem lelünk egy hasonló gyűjteményt,
melyet e csodálatos költeményekhez még csak fogni is lehetne.»
Tudjuk, hogy Bodenstedt nemcsak megbírálta, de bámulatos
művészettel le is fordította a sonetteket, pedig a fordító még
jobban szokta bálványozni szerzőjét, mint a kiadó s életrajzíró. A
szerző gondolatai benne újra fogamzanak, vajudik velük mint maga az
író és ha végre megszűli, véréből való vérekként szereti s
korlátlanul magasztalja, hisz ez esetben a szemérem nem tiltja az
öndicséretet. Így keletkezett Bodenstedt dithyrambja is. Abban
készséggel megnyugszunk, hogy Shakespeare sonettjei rendkívüliek és
jobban vonzanak, mint a világ bármely sonettgyűjteménye, de nem
kell felednünk azt, hogy varázsuk nem egyedül műbecsükben rejlik. A
világ legnépszerűbb költőjének személyét homály födi. Életét nem
ismerjük, műveiben nem férhetünk hozzá, még nevét sem tudjuk
pontosan, csak sonettjeiben veti le álarczát és szól önmagáról.
Ereklyékül tisztelnők e költeményeket  még akkor
is, ha teljesen érdemetlenek volnának, azonban érdemök sem
csekély.

Shakespeare sonettjeit csak válogatva lehet megbecsülnünk. Ha
közülök kizárjuk azokat, melyekben Shakespeare a műfaj hagyományait
követve, mesterkélt elmefuttatásban tölti kedvét, nem sokat
hagytunk ki. És ezáltal nem is ejtünk nagy csorbát a sonettek
hírnevén, kivált ha meggondoljuk, hogy e gyomirtást Petrarca
sonettjei erősebben megsinylenék. Ha továbbá még azokat is
kirekesztjük, melyekben a költő phantasiája elmés és csinos, de
hideg játékait űzi, még meghagytuk a sonetteknek majdnem negyedét,
pedig ez a rosta Petrarca sonettjeiből már csak néhány szemet
hullatna át. De az így leszűrtük gyöngyökben az érzés heve, s a
gondolat mélysége a formával oly összhangba olvad, hogy csodálatos.
Bennök tárta föl szíve titkait, belőlük látjuk, hogy minden
alkotása közt Hamlet forrt legjobban lelkéhez, Mint Hamletet, őt is
sértették a teremtés visszásságai és belőlök az a rész, mely neki
jutott, ép úgy élesíté fájdalmait, mint Hamletét a maga osztálya.
És része is volt oly súlyos, mint a dán királyfié. Siratnia kelle
önérzetét, melyet letiport világi állása. E silány foglalkozás –
hangzik panasza – úgy beszennyezi egész lényét, mint a színkeverés
a ruhafestő kezét. Oh, hogy gyalázata még azokra is bélyeget üt,
kik hozzá kötik magokat. Kéri azért barátját, istene után mindenét,
hogy csak életében szeresse és meg se nevezze haló porát.


Ne hogy a bölcs világ e bút
megértse.

 És szivedet, velem gunyolva
sértse.







Olvashatunk e valahol ennél meghatóbb följajdulást?
Csak Milton keservét kihamvadt szeme fényén mérhetjük hozzá. Azt
sem egészen. Milton legalább megnyugodott teremtője akaratában és
vigaszát elzengé ama sonettben, mely a puritán fenköltség egyik
legdicsőbb emléke. De Shakespearenek nem volt ily erős vára az Úr,
és vigasztalan maradt, ha ugyan meg nem enyhíték azok a bűvös
dallamok, melyekben ajkáról ellebbent panasza. Panaszai miatt a
kegyelet áhítatával olvassuk könyvét.

Ily benső érdek nem fűződik elbeszélő költeményeihez, melyek más
tekintetből vonzanak. Nem remek alkotások. Az egyénítés, a
lelemény, a szerkezet dolgában a fejlődő ember és világismeret
szokásos hiányai terhelik. De érdekel bennök puhatolnunk a költő
erejének legelső nyomait. Gyakran megütköztünk azon, hogy a bírálók
Lucretiát többre becsülik, mint Venus és Adonist. Ítéletük aligha
őszinte visszhangja érzésüknek, talán álszemérmük sugallata, mely
mindenáron meg akar botránkozni a szerelem istennőjének
meztelenségén. Azonban Lucretia cselekménye ép oly szegény, mint
társáé és terjedelme mégis aránytalanul nagyobb. Meséje vontatottan
bonyolult és lankadó figyelmünket nem eléggé ébresztik alakjai,
melyek kissé merevek. Mennyivel különbek ezeknél Vénus és Adonis!
Adonis, bár olykor szűziessége nagyon is tudatos, egészben azzal a
harmatos, üde bájjal ékes, mely a Szent-Iván-éji álom tündérei
játékát övezi. Vénus szenvedélye néha rikítóan színezett, de
szavaiban oly vakmerő a csáb, oly mámorító az erő, mintha a kéj
démonának lihegését érzenők.  Majd megtisztul szenvedélye
a fájdalom Veszta-tüzén és gyöngéd búja visszfényében mintegy
enyhítve látjuk féktelen indulatát.

Van e két költeménynek közös sajátsága, mely leginkább jellemzi
a forrongó géniust. A legkicsapongóbb érzéki képek mellett a
legmélyebb erkölcsi eszméket találjuk bennök. Ez utóbbiak közül egy
sem hatott meg bennünket annyira, mint az, melynek két változatát
idézzük. Vénus és Adonisban a költő leírja a nyúlvadászatot és
leírása végén e szavakba tör:


«A nyúl» Lábát galádul minden
tüske tépi

 Minden kis árnyra, neszre
meglapul;

 Mindenki rálép és tapod a
nyomorra

 S nem védi senki, ha le van
tiporva.





Lucrétiában szintén vadászatot ír le, csakhogy itt az elejtett
vad egy nő. A költő ismét az üldözött pártjára kel, néhány gyönyörű
strophában, melyek így végződnek:


Kárhoztatást ne mondj a nő
felett,

 Ha férficsábok áldozatja
lett,

 Férfin a bűnsúly, ki szégyenbe
ránt

 Gyarló szegény nőt, martalék
gyanánt.





E két helyet egy érzés lengi át: a szánalom a védtelenek iránt.
Mily éles ellentétben vannak ily sorok Vénus és Tarquinius
kéjmámorával!

Évek zajlottak le, míg az ellentét azzá az összhanggá enyhült,
melyet későbbi alkotásaiban bámulunk. A közbeeső időszakra a
legóriásibb szorgalom sem bírt fényt deríteni. Tudvágyunkat nem
csillapítják, de részvétünket fokozzák a sonettek, melyek azt
hirdetik, hogy ez időközt szenvedések hidalják át.






DEÁK FERENCZ EMLÉKE ÉS A KATONAI KÉRDÉS.2)



Különös körülmények közt ünnepeltük meg Deák születésének
századik évfordulóját. Jeles szónokok ékesszólással és
lelkesedéssel emlékeztek meg Deák bölcseségéről és hazafias
érdemeiről, de másrészt oly hangokat is hallottunk, melyek nagyon
fogyatékosnak tartották e bölcseséget, hivatkozván arra, hogy épen
az emlékünnep idején a kiegyezés, Deák legnagyobb dicsősége,
romlik, ingadozik és már-már földre dől. E nyílt kritika mellett
egy másik fölfogás is nyilatkozott elég hangosan, mely tisztelettel
hajlott meg Deák Ferencz előtt s épen ő rá hivatkozva támadta meg a
kiegyezés végrehajtását, különösen a katonai kérdésben. Sokszor
hallottuk és halljuk, hogy Deák másképen értelmezte az 1867-iki
törvényt, mint a halála után következő kormányok. A kik e fölfogást
hirdetik, bizonyára hódolni akarnak Deák emlékének. De a hódolatnak
ez a neme, ha Deák szándékának és fölfogásának helytelen
magyarázatával jár, épen úgy sérti a kegyeletet, mint a történeti
igazságot.

Mi tehát, midőn e folyóirat hasábjain az emlékünnep alkalmával
Deákkal óhajtunk foglalkozni, nem akarunk versenyre kelni azokkal a
szónokokkal és essay-írókkal, kik Deák pályáját és 
egyéniségét jellemezték, hanem csak egyes megjegyzéseket kívánunk
tenni a nyílt támadásokra és lehetően Deák nyilatkozatainak
idézésével akarunk felelni arra a kérdésre, hogy mennyiben jogosak
bizonyos hivatkozások Deáknak fölfogására. Nem avatkozunk e
fejtegetésekkel a napi politika vitáiba, csak a történeti igazságot
keressük, melyet megmásítani nem jogos és nem is tanácsos.3)

I.

Az Egyetértés 1903 október 17-iki számában olvastuk, hogy
Deák Ferencz «nagy elme volt és magyar elme; bonczoló ész és magyar
ész; a Corpus Juris élő és beszélő megtestesülése, Verbőczy
redivivus,… de alkotása ingatag, mert államférfiúi tekintette az
ország határain túl nem  hatolt. Innen van az, hogy az ő logikája
és a helyzet logikája nem vágtak össze… A száz éves évforduló
napjaiban ingott meg az a mű, mely Deák Ferencz emlékét csaknem
monopolisálja a történelem előtt.» (Kossuth Ferencz czikke.)

Ez a jellemzés nem állja meg helyét, mert a «helyzet logikájába»
ütközik. Kevés magyar államférfiúnak volt oly nagy és tartós hatása
az európai fejleményekre, mint Deák Ferencznek. Nem csupán a magyar
alkotmányt állította helyre, hanem alkotmányt adott a monarchia
másik államának is. A Habsburgok rosszul kormányzott és belső
egyenetlenségtől szétszaggatott birodalmát alkotmányos és jobban
rendezett kettős monarchiává alakította át, mely új formájában a
nagy katastropha után is emelkedett tekintélyben s az európai
államrendszer egyik hatalmas alkotó részévé lett. Ily eredményt
egyedül a Corpus Jurisszal senki sem érhet el. Deák
specifikus magyar államférfiú volt, a hogy Lónyay nevezte egyszer a
király előtt, de épen abban különbözött a legtöbb specifikus magyar
államférfiútól, hogy nem egyedül a törvény subtilis
magyarázgatásában s védelmezésében kereste a haza üdvét, hanem ha
kellett, kilépett az alkotás terére is. Nemcsak a
jogfolytonosságnak volt páratlan erejű hőse, hanem épen oly nagy
volt mint új intézmények alkotója is.

Egyes munkatársai fölülmulták az államtudományok bizonyos
ágainak s az európai államok egynémely viszonyainak részletes
ismeretében, noha a maga szaktudományában s az európai viszonyok
általános áttekintésében senki sem múlta fölül. De ez még nem azt
jelenti, hogy Deák  egyoldalú jogász volt, «kinek
államférfiúi tekintete az ország határain túl nem hatolt.» «A
politika nem tudomány» – mondotta Bismarck egy 1884-iki beszédében
– «mint a tanár urak képzelik, hanem művészet. Nem nevezhetjük
tudománynak, mint a hogy a szobrászatot és a festészetet sem
nevezhetjük annak. Lehet valaki igen éleseszű bíráló s még sem
művész, s még a kritikusok fejedelme, Lessing sem vállalkozott
arra, hogy Laokoon szobrot faragjon.» Deák ez értelmezés szerint
nem annyira tudósa, hanem inkább művésze volt a politikának,
egészen más téren s más eszközökkel, mint a porosz államférfiú.
Művész abban, hogy a legnehezebb helyzetben, midőn egy vonalnyi
távolság innen vagy túl a határon, alkotmányunk vesztét jelentette
volna, eltalálta azt az egyedül helyes álláspontot, a melyet
szilárdul elfoglalva, egyenlő erővel harczolhatott az ellenfél
konoksága s a hazafiak csüggedő félénksége, vagy vérmes önbizalma
ellen. Művész abban, hogy el nem fogulva elméletekben, a lángész
biztos érzékével oly intézményeket teremtett, melyeknek
életrevalósága előtt sok magyar ellenfele lerakta a bírálat
fegyverét s melyek már is sokkal tovább daczoltak az idővel, mint
osztrák bírálóinak csinálmányai. E művészethez nem volt elég a
Corpus Juris alapos ismerete, s még az a hatalmas logika sem
volt elég, mely szétmorzsolt minden álságot és kicsinyességet.
Rendkívüli erkölcsi tulajdonságok voltak e művészet éltető
forrásai. Segítette Deákot a siker elérésében a léleknek nagysága,
mely megtanította, hogy kell méltósággal tűrni a szerencsétlenséget
és mérséklettel használni a szerencsét. Segítette a hazafias
 érzésnek az a meleg gyöngédsége, mely
visszariasztotta az ország érdekeinek minden koczkáztatásától és
érzéketlenné tette a hatalom kegyének csábítása iránt. Ily
érzésekből merítve erőt, ragaszkodni tudott hazája jogaihoz és e
mellett tisztelni bírta mások jogait is. Népszerűséget szerzett, a
nélkül, hogy kereste volna és midőn az ország java kívánta,
áldozott valamit az így szerzett tőkéből. Ezekre a tudományokra
nincsenek tanszékek az európai főiskolákon, ezeket senki sem
tanulhatja meg, bármily messze hatol is tekintete az ország
határain túl. Pedig az ily tudományok nélkül nem vezethette volna
Deák diadalra azt a harczot, mely Európa igen kiváló tudósainak
bámulatát vívta ki. Centralista körök egyoldalú jogásznak nevezték
Deákot,4) de ez az ítélet nem
emelkedett a történeti igazság érvényére az által, hogy most az
ellenkező szélsőség hívei hirdetik.

Merőben ellenkezik az igazsággal az is, hogy az európai
viszonyok félreismerése okozta Deák alkotásának megingását.

Deák és Andrássy a kiegyezés megkötésekor abból az
alapgondolatból indultak ki, hogy Magyarországnak szüksége van
Ausztriára, valamint Ausztriának is Magyarországra az északkeletről
fenyegető veszélylyel szemben. Mint gróf Andrássy mondotta
1866-ban: «A kettős monarchiának két vezető nemzete van: a német és
a magyar. E kettő összetartozósága az alap, melyen a monarchia
keletkezett s ezen építhető az föl újra.»5)


Régi gondolat ez, I-ső Ferdinánd megválasztása óta a
német-magyar szövetség szüksége volt a magyar politikának egyik
alapeszméje. A viszonyok 1867 óta változtak Ausztriában; ott ma már
a német nem nevezhető vezető nemzetnek oly értelemben, mint a
kiegyezés évében. De a belső viszonyok e változása nem hatott a
dualistikus monarchia külügyeinek vezetésére, leginkább a magyar
államférfiak befolyása következtében. A külügyi politika most is
még a magyar-német érdekek szempontjából van vezetve.

Az európai változások pedig 1867 óta egyre jobban bizonyítják a
kiegyezés alkotóinak bölcseségét. Azóta a török birodalomnak
alkatrészeire való oszlása előre haladt. A török a magyar fajnak
szövetségese a szláv áradat ellen, egyre gyöngül és nagy háborúban
a maga határának kétségbeesett védelmére fog szorulni. Ellenben
déli határunkon egészen önálló fejedelemségek alakultak, melyek
nemzetiségeinket vonzzák és az egyedül küzdő magyarságnak bizonyára
harczrakész ellenségei volnának. Ily körülmények közt a német
szövetség értéke reánk nézve emelkedett. Szerencsénkre megalakult a
németbirodalom, mely a maga határainak védelme végett Ausztriának
és Magyarországnak szövetségére szorult. Mint e nagy szövetségnek
egyik számottevő tagja nyugodtan kiépíthetjük a magyar állam
épületét.

A hatalmas ellenség jól meggondolja magát, mielőtt az államok e
szövetségével kiköt, a kisebb déli szomszédok támadásától pedig
nincs mit tartanunk. Ellenséges indulatukat is megbénította erőnk s
más politikai körülmények, s mi több, 1878 óta a magyar korona
hajdani melléktartományainak  egy részével föltétlenül
rendelkezünk. Nem volnánk ily helyzetben, ha 1867-ben a határozati
párt aggodalmai miatt meghiusítjuk a kiegyezést. Ennek alapján van
méltó helyünk biztosítva az európai nemzetek sorában, a kik közül
ellenségeink óhajtják a kiegyezés bukását, politikai barátaink
pedig annak szilárdulását.

Lehetetlen tehát elhinnünk, hogy az európai helyzet
félreismerése okozta a kiegyezés ingadozását. Ha valóban romlik
Deák műve, valahol másutt kell keresnünk a romlás okait. De mivel
ez okok vizsgálata oda vezetne, a hová tévedni nem akarunk: a
politikai viszonyok bonczolgatásába, visszatérünk az
Egyetértésből vett idézetre. Az a vád, hogy Deák
államférfiúi tekintete az ország határán túl nem hatolt, nagyon
általánosan volt formulázva, azért kellett vele általánosságban
foglalkoznunk. De úgy sejtjük, hogy ez általános formulába egy
határozott vád van burkolva, mely talán a sietség miatt, vagy a
kegyeletes alkalomra való tekintettel nem volt részletesen
kifejtve. Ez a határozott vád föltevésünk szerint arra vonatkozik,
hogy Deák nem használta ki eléggé Ausztria 1866-iki helyzetét a
magyar hadsereg kérdésében. Föltevésünk talán nem találja el a
czikkíró gondolatát, de maga a vád sűrűn hangzott el s első
formulázását alighanem Kossuth Lajos 1867-iki nyílt levelének e
kérdésében találjuk: «Most, Sadova után, most mondod, hogy el kell
fogadni, mert többre nincs kilátás?» Ez hatásos kérdés volt, mert
kétségtelen, hogy a benne rejlő vádnak nem csupán a kiegyezés
ellenfelei közt vannak helyeslői. Hiszen most, midőn oly
mértéktelenül okosabbak vagyunk Deák Ferencznél,  épen az
uralkodó helyzetének kihasználásában fáradozunk, mivel oh fájdalom!
Deák Ferencz elmulasztotta kihasználni a sokkal kedvezőbb 1866-iki
eseményeket. Becsületes hazafiságát nem merjük kétségbe vonni, de
szegény, csak egyoldalú jogász volt.

Mivel azonban úgy hiszszük, hogy a becsületes hazafi okait
mindig tanácsos meghallgatnunk, talán nem végzünk fölösleges
munkát, ha előadjuk, miért elégedett meg Deák Sadova után is a
hadsereg kérdésében elért eredményekkel?

II.

Deák egyáltalában nem szerette a «kicsikarás» politikáját, mert
ez ellenkezett érzéseinek gyöngédségével. «Monarchiai rendszerben»
– mondotta 1846-ban Zala megye közgyűlésén – «bármennyire
korlátolva legyen is a törvények által a legfőbb hatalom, a
fejedelemnek magas személye több, mint első tisztviselője a
közállománynak; ő atyja egyszersmind népének, s a fejedelem és
nemzet közt az atyai szeretet és fiúi bizodalom szorosabb kapcsának
is kell fönállani.»6)

E kapcsoknak erősítése végett az országnak egyetlen jogát sem
adta föl, de midőn e jogok biztosítva voltak, a kicsikarás
módszerét gyöngédtelenségnek tartotta. Hozzá még Deák fölfogása
szerint e módszer fölösleges és káros is volt a kiegyezés idején.
Erre nézve igen határozottan nyilatkozott a pesti polgárok előtt
1868 deczember 17-én:

«A nemzet erélyesen megmaradt nézeteinél,  követelte
azt, mit joggal követelhetett, s ragaszkodott ahhoz, minek alapja a
törvényekben megvolt, minden ellenzés daczára. Események jöttek
közbe, melyek a birodalmat a veszély örvényének szélére sodorták. A
győzelmes elem még országunkba is behatolt. Mit tett akkor a magyar
nemzet? Fölhasználta talán az alkalmat, hogy a bomladozó monarchia
uralkodója és annak az ellenség kezében levő részei irányában több
meg több követeléssel álljon elő és minél többet kicsikarjon?
Nem.

Volt a nemzetnek egész erélye mellett annyi tapintata is, hogy
nem csigázta föl követeléseit, hanem továbbá is csak azt követelte,
a mit előbb követelt és mit akkor követelt volna, ha a birodalmat e
szerencsétlenség nem éri. Tette pedig ezt azért, mert tudta, hogy
arra joga van, hogy azt méltán kívánhatja a birodalom
veszélyeztetése nélkül; igen jól tudva, hogy ha sikerül is többet
kicsikarni, e kicsikart engedményekben meg lett volna az isméti
fölbomlás magva, a mint benne volt egykor, mint ezt szomorúan
tapasztaltuk… A magyar politikusok tanulják meg a kereskedelmi
világ azon egyszerű szabályát, hogy minden vállalatnál, a mit
létesítünk, nemcsak azt kell számba venni, mit nyerhetünk, hanem
azt is, mit veszthetünk.»7) Ez a
józan hasonlat talán kielégíti azokat, kik a fejedelem személyéről
tett 1846-iki nyilatkozatot nagyon is érzelmesnek hiszik. Különben
e két nyilatkozat, bár keletkezésök alkalma különböző, kapcsolatban
van egymással. Deák szerint a kicsikarás politikájával nem nyerünk
 annyit, mint a mennyit veszítünk az
uralkodóhoz való fiúi viszony megrontása révén. Az «isméti
fölbomlás magvát» e viszony romlása fejleszti.

A kik ezt a politikát hajlandók lenézni, elfelejtik, hogy
1866-ban Ausztriával szemben hasonló politikát követett egy másik
államférfiú, kinek még senki sem vetette szemére, hogy
gyöngédségből nem aknázta ki ellenfele rossz helyzetét. Bismarck
legyőzve, a porosz udvar ellenkezését, nem csonkította meg 1866-ban
Ausztria területét, mert a csonkításban Deák szavaival élve, a
szomszéd birodalommal való jó viszony «isméti fölbomlásának magvát»
látta.

De Deáknak még más, ennél erősebb oka is volt arra, hogy ne
«csikarjon ki az uralkodótól minél többet.»

Elégnek tartotta az 1867-ben elért hadügyi vívmányokat, mert úgy
látta, hogy azok akár a közjog, akár a magyarság szempontjából nem
jelentenek hátraesést az 1848 előtti alkotmányos korokkal szemben.
Sőt a kiegyezés katonai tekintetben is javítása a régibb
állapotoknak.

Deák többször hivatkozik ily értelemben a történeti példákra.
«Az eszme» – így szólt a képviselőház 1867 márczius 28-iki ülésén –
«mely e szavakban fekszik (XII. t.-cz. 11. §.) nem is új
törvényeinkben és nem is példátlan, hogy a törvényhozás, midőn az
egész cs. k. hadseregről szólott, abba a magyar katonaságot is
belefoglalta.»8)

«Tekintse bár végig akárki a törvényeket s országgyűlési
iratokat» – így szólt a képviselőház  1868 augusztus 3-iki ülésén
– «látni fogja, hogy teljesen önálló, független, külön magyar
hadsereg létezésének semmi nyoma nincs azokban.»9)

Deák történeti visszapillantásaiban kizárólag a XVIII-ik és
XIX-ik századokkal foglalkozott, mivel az 1867-ben teremtett
hadügyi állapotot a törvényesen 1715-ben megalapított állandó
hadsereg fejlődésével kívánta egybekapcsolni. S igaz is, hogy a
XVI-ik és XVII-ik századi állapotok lényegesen különböznek a
későbbiektől, de midőn Deáknak azt a fölfogását kívánjuk igazolni,
hogy az 1848 előtti katonai viszonyok jogi és nemzetiségi
tekintetben nem voltak jobbak az 1867-ben teremtett állapotnál sok
tanulságot meríthetünk a XVI-ik és XVII-ik századok viszonyaiból
is. Azért történeti vázlatunkat a mohácsi vész után következő
idővel kezdjük.

III.

«A magyar király végházainak s az egész magyar hadi népnek
szervezete, zászlaja s nyelve magyar volt» – mondja Takács Sándor a
magyar hadi nyelvről írt érdekes czikkében a XVI-ik és XVII-ik
századról.10) Ez tökéletesen igaz,
csakhogy az akkori hadügy állapotának jellemzése végett még valamit
hozzá kell tennünk.

A rendek épen azért választották meg I-ső Ferdinándot
királyukká, mert úgy látták, hogy egyedül a magyar hadi néppel meg
nem védhetik az ország területét. Az 1546. törvény 19-ik czikke
 ki is mondja, hogy ő felsége mindig
tartson fizetett hadsereget az országban és pedig olyat, mely nem
csak magyarokból, hanem idegenekből álljon. A törvényczikk nem
gondoskodik arról, hogy a királynak magyar földre vezetett idegen
hadserege miként illeszkedjék az ország közjogi szervezetébe. Már
az 1552. XV-ik törvényczikk pótolni akarja e hiányt. Kéri a
királyt, hogy a vegyes táborban, a magyar csapatokat magyarok
vezessék, s hogy a mit a király, vagy fenséges fia, vagy a királyt
a táborba kísérő hadi tanács határoz, azt magyar kapitányok s ne
idegenek parancsolják meg a magyaroknak, s végül hogy ha a hadsereg
részei különválnak, a magyar résznek oly nemzeti főkapitánya
legyen, a ki úgy rendelkezzék katonáival, mint ő felsége helyettese
a magáéival.11)

Ez a törvény a mai műnyelven szólva gondoskodik a magyar
vezényletről, de a vezérletet egészen a királyra bízza. A vezérlet
tekintetében hiányosan védelmezi a magyar hadak önállóságának
jogait az együttes táborozás idején, mert a király hadi tanácsa
vagy helyettese nemzetiségéről  nem intézkedik, sőt
fölteszi, hogy a király külföldi helyettest választ. A gyakorlat
még rosszabb volt az elméletnél.

Vegyük csak az 1594-iki példát. Mátyás főherczeg harminczötezer
emberrel táborozott a magyar földön. Húszezer magyar volt a
táborban Pálffy Miklós és Zrinyi György vezetése alatt. Hogyan
gondoskodott a vezérletről a főherczeg? Talán tekintetbe vette a
magyarok számát és vezéreik kiváló katonai képességét? Épen nem, a
német haditanácsra s elnökére, az iszákos Ungnadra hallgatott;
helyettes főkapitánnyá pedig a hirhedt Hardegg Ferdinand grófot
választotta. Jeles magyar katonák mellőztettek megbízhatatlan és
tehetetlen idegen származású tisztek kedvéért, oly táborban,
melynek javarésze magyar volt. Ugyane táborban Illésházy
elbeszélése szerint, «egy nap sem volt», hogy a rakonczátlan idegen
katonák «magyart nem öltek.» Nagyon ritka volt a császáriak közt az
oly tábornok, mint gróf Mansfeld Károly, ki megbecsülte és
megbecsültette a magyarokat.

De legtöbbször nem is a taktikai vezetésben, hanem a stratégiai
alapgondolatokban kell keresnünk a legfőbb nemzeti sérelmet.
1566-ban Miksa király hadserege Győrnél vesztegel, míg Zrinyi
Miklós Szigetvárt védelmezi. A győri táborban szép számú magyar
huszárságot is találunk s e magyarul vezényelt csapatok a magyar
király parancsa miatt tétlenül hallják, mint vívja a kor legnagyobb
magyar hőse halálos tusáját s mint vész el Szigetvárral együtt a
magyar terület egy része. Nekik ugyanis a «német birodalom kulcsát»
kellett védelmezniök esetleges támadás ellen. 

Az 1598. II. törvényczikk arra kéri a királyt, hogy bízza a
felsőmagyarországi főkapitányságot magyar emberre. Ez a hivatal az
ország keleti felének védelme s az Erdélyhez való viszony
szempontjából nagyon fontos volt. De, mint Illésházy írja, «az
kassai kapitányságot magyarra nem bízzák vala. Nagy
háladatlansággal valának az magyarnak.» A rendi világban a hadügy
és több más nemzeti ügy önállósága is a nádorság hatáskörén alapult
és attól függött, hogy miképen töltik be a nádorok e hatáskört. Már
pedig a mohácsi vésztől 1608-ig az országnak csak két nádora volt,
kik ez időszakban összesen tizenkét évig viselték hivatalukat. Ily
körülmények közt a magyar hadügyi önállóság nagyon megcsorbult.
Miksa király az 1576-iki országgyűléshez küldött leiratában
egyenesen kimondotta, hogy «Magyarországnak pénz- és hadiügyeit a
többi országok és tartományok hasonló ügyeitől különválasztani alig
lehet.»12)

És mind ez a XVI-ik században történt, a magyar hősiesség egyik
legfényesebb korszakában. És mindez akkor történt, midőn a
vezénylet, jelvény és szervezet magyar volt a magyar
csapatokban.

A XVII-ik század eleje kedvezőbb képet mutat. Bocskay békekötése
tisztázta a közjogi fogalmakat s az 1608-iki törvények a magyar
korona területének váraiból kizárják az idegen katonaságot. S most
az országnak oly nádorai is voltak,  kik védelmezték a magok
hatáskörét több-kevesebb erővel. De az 1608-iki törvény hadügyi
rendelkezései a magok egész terjedelmében sohasem voltak
végrehajtva. Mert az ország gyengébb volt, semhogy területét a maga
erejével védelmezhette volna. Kénytelen volt pénzt elfogadni, sőt
kérni is az örökös tartományoktól a magyar várak ellátására, s már
a század elején a legmagyarabb nádorok sem tagadhatták, hogy az
idegen katonaságra is szükségök van. 1625-ben az idegen katonaság
már nemcsak a várakba, hanem a törvényczikkekbe is bevonult, itt
kellő közjogi biztosítékokkal, de a várakba azok nélkül.

A kormány azonban kezdettől fogva, még a királyi hatalom
gyengesége korában is, Miksa király 1576-iki nyilatkozatának
fölfogását védi. Molard, a haditanács elnöke már 1611-ben szemére
hányja Thurzó nádornak, hogy miért avatkozik a végbeli tisztek
kinevezésének királyi jogába. Védelmezze a nádor a király jogát –
mondá neki – s ne keresse a népszerűséget. II-ik Ferdinánd pedig
1622-ben kijelentette, hogy az országgyűlés nem jól érti a nádori
hatáskörre vonatkozó törvényt. A katonai ügyeket a király vezeti a
haditanács segítségével. Ime a felségjog osztrák és magyar
fölfogásának ellentéte. Csakhogy a nádorok hazafiassága s a
szabadságharczok hőseinek fegyverei nem bírták oly hatásosan
védelmezni a magyar fölfogást, mint a mai országgyűlésnek felelős
magyar kormányok vezetői.

De a XVII-ik századra térve, vajon a táborba szállt magyar
katonaságnak különb volt-e sorsa, mint a XVI-ik században? Ki ne
ismerné Zrinyi  György és fia Miklós, a költő
összeütközését a császári tábornokokkal? Nem akarjuk kiszínezni a
viszonyokat, melyek Thököly és Rákóczy fölkelésére vezettek.
Legfőbb baj az volt, hogy a magyar hadi erő nem a magyar
politikának volt fegyvere. A király legfeljebb csak az ország
területének védelmével törődött úgy a hogy, mert Magyarország
védfala volt a német birodalomnak a keleti veszélylyel szemben. Ki
kellett tatarozni a védfal réseit, de hogy messze űzzék tőle az
ellenséget, arra csak akkor gondolt a király, midőn a viszonyok
belé sodorták a támadó háborúba.

Visszatekintve tehát e két század történetére, el kell
ismernünk, hogy a régi országgyűlések nagyon szép hadügyi
törvényczikkekkel gyarapították törvénykönyvünket. Nem voltak azok
eredménytelenek, mert hiszen segítségünkre voltak mai alkotmányunk
kivívásában. De annak idején érvényesítésök meghiusult, mert
szellemök ellenkezett az udvar szellemével és a rendi világ
fegyverei bármily fényesen villogtak s bármily erősen sujtottak,
gyöngék voltak az udvari fölfogás legyőzésére. El kell ismernünk,
hogy ekkor a magyar hadi nép nyelve, jelvényei, szervezete magyar
volt, örömmel és büszkeséggel tárhatjuk fel a régi vitézi élet
nemzeti hagyományait, de azt is el kell ismernünk, hogy e nemzeti
haderő idegen politika szolgálatában volt, s hogy a táborba
szállott magyar hadi erő sokszor nem is úgy tűnt föl, mint
kiegészítő része az egész monarchia hadi erejének, hanem mint
mellőzött, kigúnyolt s néha üldözött segédcsapata egy idegen
hatalomnak.

A XVIII-ik század törvényhozói politikai s  katonai
tekintetben egészen más viszonyokkal álltak szemben. A terület
fölszabadult, s ezzel csökkent a várak jelentősége a védelmi
rendszerben. A dynastiának most minél nagyobb állandó seregre volt
szüksége s a magyar törvényhozás örömest gyarapította a dynastia
hadi erejét. Az 1715-diki országgyűlés fölajánlja az ország adóját
a rendes hadseregre, mely a törvényczikk szerint különbség nélkül
benszülöttekből és külföldiekből áll. Gondoskodik az országgyűlés a
honvédelem nemzeti eleméről, midőn a nemesi fölkelést az eddigi
törvények szerint a király rendelkezésére bízza s nem feledkezik
meg a közjogról a rendes katonaság megajánlásában sem, midőn
kimondja a hadi adó országgyűlési tárgyalását. Jól mondja Deák az
1715-diki törvényhozásról, «hogy a rendes katonaságra nézve a
vezérlet, vezénylet és szervezet fölött, kivéve az ujonczajánlási
föltételeket, nem kivánt külön rendelkezni, mert azt fejedelmi
jognak tartotta».13)

Az ujonczajánlás joga, mely mintegy lappang az 1715-iki
törvényben, az 1741: LXIII. t.-czikkben világosan ki van fejtve. De
meg kell jegyeznünk, hogy ez idő tájt körülbelül 1750-ig a magyar
ezredekben részben magyar volt a vezénylet.14) III-ik  Károlynak s utódjának sok hű magyar
katonája a kuruczok táborából átvett parancsszavak szerint
igazodott. Azonban szervezetökben a magyar ezredek szivesen
alkalmazkodtak a németekhez s úgy látszik zászlaikon sem akarták
föltüntetni a magyar önállóságot. A Károlyi-huszárezred zászlain a
magyar czímer a kétfejű sas szárnyai oltalmára volt bízva képben és
írásban. Az ezred lobogóin is látható volt egyfelől Mária képe,
másfelől a kétfejű sas.15)

A magyar vezényletet érthetővé teszi az a körülmény, hogy a
magyar ezredek tisztjeinek többsége magyar volt s hogy akkor még az
egyes ezredeknek oly autonom jogai voltak, hogy külön gyakorlati s
szolgálati szabályzatot is fogadhattak el. A gyalogság részére
általánosan kötelező hivatalos gyakorlati és szolgálati
szabályzatokat csak 1737-ben, a lovasság számára csak 1750 körül
adtak ki.16) Marczali szerint még 1750
után is különös szolgálati szabályzata van az egyes
ezredeknek.17)

De az önállóságnak e mindinkább ritkuló maradványai már meg nem
akadályozhatták a magyar ezredek elnémetesedését. A központosításon
kívül a németesedésnek fő oka az volt, hogy Mária Terézia
uralkodásának utolsó évtizedében sok idegen tisztet osztottak
magyar ezredekbe.18)
Gróf Teleki Domokos, ki ez időtájt lett huszárhadnagygyá, azt írja,
hogy társai gúnyolták rossz  németsége miatt, de azután megtanulta
nyelvöket.19)

E viszonyokat szenvedélyesen támadta meg a II-ik József halála
után keletkezett nemzeti ellenhatás. A Græven huszárezred az
1790-iki országgyűléshez küldött folyamodványában kéri a rendeket,
hogy «a közönséges szolgálat rendje és a parancsolás magyar nyelven
folytattassék». Az országgyűlés csatlakozott e kivánsághoz s a
magyar sereg függetlenségének és nemzeti jellemének megóvása végett
törvényjavaslatot terjesztett föl a királyhoz. A rendek abból a
gondolatból indultak ki, hogy az 1715-ben törvénybe iktatott
állandó hadsereg tulajdonképen helyettese a régi kapuszám után
kiállított rendi hadseregnek. Ennél fogva a régi törvények szerint
az országgyűlés teljes joggal kivánhatja a hadsereg
függetlenségének és magyarságának helyreállítását.20) De a törvénykönyvben e kivánságnak kevés a
nyoma. Az országgyűlés eredményeit igen jól jellemezte Deák
1868-ban: «Azon országgyűlésen, mely a nemzet jogainak
fönntartásában, biztosításában, ernyedetlen buzgalommal járt el, az
ország rendei nem határoztak semmit önálló, független, külön
hadseregről; hanem azt igen is kivánták, hogy a hadi tanácsnál két
magyar hadi tanácsos is alkalmaztassék, a mi bizonyosan nem a sereg
elkülönözését jelenti. Ajánlottak ekkor az ország rendei ujonczokat
is a magyar ezredekhez, de külön, önálló magyar hadseregről nem
szóltak».21)

Több eredményt ért el a hadügy kérdésében az  1792-iki
országgyűlés. A törvénykönyv IX. czikkében a király jogosnak ismeri
el a rendeknek azt a kivánságát, hogy a magyar ezredekhez fő- és
törzstisztekül s ezredtulajdonosokul magyarok neveztessenek ki s
hogy nevelni kell a magyar ifjúságot a hadi szolgálatra a katonai
akadémiákban. De a törvényt ősi szokás szerint nem hajtották végre.
Az 1796-iki országgyűlés sürgette a törvény végrehajtását s
másrészt oly vigyázatlan volt törvénykönyvének fogalmazásában, hogy
az ujonczokat a császári királyi hadsereg fönntartására ajánlotta
föl. Az 1802-ik évben tartott országgyűlés az exercitus cæsareo
regius szavak helyett már az exercitus hungaricus elnevezést
használja, de e szavakon csak a magyar ezredeket érti, mint az
összes hadsereg kiegészítő részét. Az 1807-iki országgyűlés
törvényjavaslata nemcsak azt kivánja, hogy «a magyar ezredek
tisztjeiül és altisztjeiül oly magyarok alkalmaztassanak, kik az
azokban kiválólag használt hazai nyelveket ismerik», hanem azt is,
hogy a magyar ezredek szolgálati nyelve magyar legyen az ezredestől
az utolsó tisztig. A király erre azt felelte, hogy «a hadsereg
szervezete, vezetése és fegyelme körül legfelsőbb jogát, a mint azt
ősei érintetlenül föntartották, s a mint ő azt azoktól átvette,
utódainak is érintetlenül akarja átadni». Az alsó tábla tagadta,
hogy kivánságai érintik a hadsereg szervezetét, kormányzását és
fegyelmét s elérte azt az eredményt, hogy az 1807: I. törvényczikk
megerősíti az 1792: IX-ikit. Csakhogy az új törvény a magyar
altisztek alkalmazásáról is szól s nem a tisztek előmenetele
érdekével okadatolja rendelkezését, hanem azzal, hogy a legénység
megérthesse előljárói  nyelvét. Hiánya a törvénynek, hogy nem
hazai nyelvet, hanem hazai nyelveket említ.22) Az 1808-iki törvény határozottan kötelezővé
teszi a magyar kommando-szavakat, de csak a nemesi fölkelés
csapataiban. Az állandó hadsereg ezredeinek bizonyos fokú
önállóságát azzal biztosítja, hogy az azokhoz ajánlott ujonczokat
nem engedi áttétetni más ezredekbe.

Az 1830-iki országgyűlésen a rendek újra azzal a ténynyel
foglalkoztak, hogy az 1792-iki törvények nincsenek végrehajtva s
hogy a magyar tisztek előléptetésében a kormány nem eléggé
méltányos. Épen azért az országgyűlés azt kivánta, hogy a magyar
tisztek fokozatos előléptetését a magyar és határőrvidéki
ezredekhez kell kötni s nem az egész hadsereg előléptetési
viszonyaihoz alkalmazni. Ezt az újítást a király czélszerűtlennek
tartotta s így a hosszas tárgyalásoknak eredménye az volt, hogy az
1792-iki s 1807-iki törvények megerősíttettek. Továbbá hálálkodott
a törvénykönyv a királynak azért az intézkedéseért, hogy a magyar
ezredek és katonai parancsnokságok ezentúl kötelesek elfogadni a
magyar okiratokat. Az 1832–6-iki országgyűlés nem elégedett meg e
vívmányokkal. 1836-iki föliratában a magyar kormányszavak
magyarosítását kivánta s egyszersmind kötelezni akarta a
magyarországi összes katonai parancsnokságokat, hogy a
törvényhatóságok irataira magyarul válaszoljanak. De a
törvénykönyvből kimaradtak ezek a kivánságok. A következő
országgyűlés magáévá tette elődjének óhajait 1840 januári
föliratában. A királyi  leirat a magyar kormányszavakra vonatkozó
kérést hallgatással mellőzte, ellenben a levelezésre vonatkozó
pontot elfogadja s így az 1840: VI. t.-cz. kimondja, hogy «a magyar
ezredek kormányai a magyarországi törvényhatóságokkal magyarul
levelezzenek».23)

S vajon mikép rendelkeznek az 1848-iki törvények? Mint Deák
Ferencz mondja: Az «1848-iki törvények is említik ugyan e szót:
magyar hadsereg, de arról, mint önálló, független, külön
hadseregről sehol nem rendelkeznek».24)

Tudjuk, hogy az 1848-iki pesti országgyűlésen mennyire támadták
az önálló hadsereg hivei az első felelős miniszteriumot azért, mert
augusztus 16-án benyujtott törvényjavaslatában a behivandó ujonczok
egy részét még német vezényszó alatt hagyta.25) Batthyány Lajos augusztus 19-én kijelentette,
hogy ha önálló magyar hadsereget szavazna meg az országgyűlés, a
király nem erősítené meg. «Ilyen önálló független külön magyar
hadsereg» – mondja Deák Ferencz – «1848-ban is csak akkor jött
tettleg létre, mikor seregeink nem a sanctio pragmatica értelmében
ő felsége seregeivel együtt, hanem ellenök küzdöttek».

S midőn így Deák visszapillantott a történeti fejlődésre
1715-től 1848-ig, látott ugyan a független külön magyar hadsereg
fölállítására irányuló törekvéseket, de a XVIII-ik s XIX-ik
századbeli magyar törvényekből csak azt olvashatta ki, hogy a
magyar hadsereg kiegészítő része volt a király  egész
hadseregének. Egyszerűen levonta tehát a megelőző korszakok jogi és
tényleges állapotának következményeit, midőn a XII. t.-cz. 11.
§-ában a magyar hadsereget, az összes hadsereg kiegészítő részének
nevezte s midőn az egységes vezérletre, vezényletre és
belszervezetre vonatkozó intézkedéseket ő felsége alkotmányos
fejedelmi jogának ismerte el. Ugyancsak e jogi és tényleges állapot
következményeit vonta le, midőn a 12. §-ban az ujonczok
megajánlásának jogát, a szolgálati idő meghatározását stb.
föntartotta az ország számára. A XVIII-ik századból nem azt az
állapotot vette át az új törvénybe, mely Mária-Terézia s II-ik
József korában fejlődött, hanem az új törvényes állapot természetes
következményének tartotta, hogy megvalósíthatók az 1790 óta
szerzett nemzeti vívmányok. A magyar tisztek alkalmazására, a
katonai parancsnokságok magyar levelezésére vonatkozó törvények
érvényben maradtak és valósításuk követelhető volt a felelős magyar
ministeriumtól. A magyar katonai nevelés igazán csak most léptetett
életbe, hiszen a «Ludovika Akadémia, melynek fölállítását 1808-ban
iktatták a rendek a törvénybe, 1848-iki rövid élete után, csak
1872-ben adatott át rendeltetésének».26)

Mint láttuk, a honvédelem régi elemeiben elég gazdag volt a
nemzeti élet a XVI-ik s XVII-ik századokban, a XVIII-iknak elején,
sőt a nemesi fölkelés csapataiban még a XIX-ik század első
tizedében is. De vajon a nemzeti élet kiveszett-e  teljesen
az 1867-iki törvényeken nyugvó új viszonyok közt? Az 1868: XLI.
t.-cz. 18. §-ában olvassuk, hogy «a honvédség vezénynyelve a
magyar, zászlója ő Felsége nevének jelvényei mellett, az ország
szineit és a magyar állam czimerét viseli». Ha tekintjük, hogy a
honvédség anyakönyvi állománya 1890-ben 234, 514 legény volt s ha
veszszük a régi seregek aránylag csekély számát, ha veszszük
például, hogy a XVII-ik század közepe felé ötven vagy hatvanezer
főre rugott a nemesi fölkelés tábora, ha veszszük, hogy a kapuszám
után kiállított hadsereg ennyire sem tehető, hogy a magyar korona
váraiban ugyanekkor tizenkétezernégyszáz magyar végbelinek kellett
volna őrködnie, ha veszszük, hogy Bethlen Gábor hadserege az
idegenekkel együtt 1626-ban harminczezernél alig volt nagyobb s
hogy 1802-ben az exercitus hungaricus hatvannégyezer főből állott,
nem mondhatjuk, hogy a mohácsi vész után következő korokhoz képest
ez új alkotmányos időben jelentékenyen fogyott volna a nemzeti hadi
élet köre. Tudjuk, hogy a népesség haladása s az új védelmi
rendszer kedvezőbb számarányokat követelne s nem is ebben keressük
a fő különbséget a régi és az új viszonyok közt. A fő különbség az,
hogy az 1867-iki törvények következtében a nemzet befolyása a
külügy vezetésére annyira biztosítva van, a mennyire soha sem volt
a mohácsi vész óta. Ezek a törvények lehetetlenné teszik azt, a mi
még a pragmatica sanctio után is megtörtént, hogy a magyar
hadsereget és a magyarság óriási anyagi áldozatait nem egészen úgy,
vagy épen nem úgy használják föl, a mint azt a magyar érdekek
követelik. Most, a hogy egyrészt a magyar  hadi erő
Kossuth Lajos 1848-iki szavai szerint a pragmatica sanctio
értelmében, «ő felségét tartozik védeni a külmegtámadás ellen»,
épen úgy másrészt a magyar hadi erővel együtt ő felsége idegen
származású s nagyobb számú csapatai a magyar érdekeket is tartoznak
védelmezni a királyság területén s határán túl.

Főleg ezért mondhatjuk, hogy az új viszonyok katonai tekintetben
is javították a régieket.

IV.

De a már előadottakon kívül Deáknak volt még egy oka arra, hogy
megelégedjék az 1867-ben elért katonai eredménynyel. Nem akarta,
sőt czélszerűtlennek hitte a külön magyar hadsereg fölállítását. A
harminczas években, mint az akkori ellenzék egyik vezére Deák is
követelte a «kormányszavak» magyarosítását, a magyar ezredeknek
magyar tisztekkel való ellátását s a «lépcsőnkénti előmenetelt ezen
ezredekben a többi cs. kir. hadseregtől különválva».27)

E követelések ugyan még nem jelentik az egészen külön magyar
hadsereget, mert a magyar ezredek mint az egész hadsereghez
tartozók vannak fölfogva. De mindenesetre nagyon közel járt Deák az
egészen önálló sereg gondolatához. Azonban Deák lelkében már a
negyvenes évek második felében kezdődik az elszakadás a régi
sérelmi politikától. Mikor azután a parlamentaris kormányforma
megalakulásáról és meggyökereztetéséről van szó, Deák már elejtette
a régi sérelmi  lajstrom néhány pontját. Galicziát
például többé nem követeli, pedig 1840-iki követjelentésében még
fájlalja, hogy nem kapcsolták vissza.28)

A katonai követeléseket nem ejti el ily könnyen. 1848-ban mint a
ministerium tagja nem tartja ugyan lehetségesnek a hadsereg rögtöni
magyar lábraállítását, de volt némi reménye arra, hogy fölállítható
az egészen magyar s független királyi hadsereg.29)

1860 végén a király Bécsbe hívta Deákot, ki e találkozásról így
ír sógorának 1861 január 9. Sem a császár, sem a német
statusférfiak, sem a hadsereg bele nem fognak abba egyezni, hogy a
hadsereg kétfelé szakíttassék s inkább készek lesznek az
extremumra».30)

Ez a lehetetlenség gondolkodóba ejtette Deákot, de még sem ez
döntötte el régi katonai követeléseinek mellőzését. Deák elitélte
az opportunismust, mikor szerzett jogok védelméről volt szó. Ha
régi katonai követeléseinek valósítása nélkül csonkának tartja a
helyreállítandó alkotmányt, nem riadt volna vissza az extremumtól.
De midőn e nagy nehézség elé jutva, mélyebben gondolkodott a
kérdésről, úgy látta, hogy a kötelezettség, melyet a nemzet a
pragmatica sanctióban elvállalt, kétfelé szakított hadsereggel nem
teljesíthető. Már pedig a pragmatica sanctióból merítette
legerősebb fegyverét az 1848-iki alapért vívott harczában. Nem
kivánhatta volna elég erélylyel a dynastiától a nemzeti jogok
tiszteletét, ha a hadsereg fölbontásával megbénítja a nemzetet
kötelezettsége teljesítésében. 

E fölfogás már teljesen kialakult Deák lelkében 1865-ben. A
husvéti czikknek oly nagy hatású befejezéső soraiban ez a fölfogás
így tükröződik vissza: «Készek leszünk mindenkor törvényszabta úton
saját törvényeinket a birodalom szilárd fönnállhatásának
biztosságával összhangzásba hozni».

Ezt a fölfogást azután határozottabban kifejti későbbi
beszédeiben. A képviselőház 1867 márczius 28-iki ülésén Deák így
beszélt: «Őseink, midőn a sanctio pragmaticában kimondott
föloszthatatlan és elválhatatlan birtoklás elvének megállapításával
kötelezve lőnek annak föntartására és megvédésére, jól tudták, hogy
a védelemnek olyannak kell lenni, mely czélra vezessen; már pedig
csak az együttes erővel folyó közös védelem lehetett sikeres az
állandó rendes katonaság fölállítása óta minden időben, a különvált
seregeknek külön működése pedig zsibbasztó lett volna a szükséges
védelem hatására».31)

A képviselőház 1868 augusztus 3-iki ülésén megint visszatér e
gondolatra: «Ha pedig valaki okát vizsgálná annak» – úgymond –
«hogy az állandó katonaság megállapítása óta miért nem sürgettek
ily teljesen önálló, független külön hadsereget az ország rendei,
valószínűleg azon eredményre jutna, hogy nem sürgették, nem
követelték, mert azon meggyőződésben voltak, hogy két ilyen
elkülönzött, független és önálló hadsereggel annyi harcz és veszély
között, sem a hazát, sem ő felsége trónját s többi országait a
pragmatica sanctio értelmében megvédeni nemlehetett volna».32) Bővebben és határozottabban nyilatkozik e
kérdésről  az 1871 január 17-iki ülésen: «Igaza van
egyik érdemes képviselő úrnak, hogy jöhet idő, mikor lesz szükség
különálló magyar hadseregre. De mikor következik be ezen idő?
Akkor, ha a kiegyezés szétbomlott, ha Magyarország ismét azon
helyzetben lesz, hogy ismét a personal-uniót kénytelen sürgetni.
Akkor önként bekövetkezik a külön hadsereg szüksége.

Ez idő, mondom, bekövetkezhetik, talán nem mi általunk, nem a mi
törekvésünk, hanem az események következtében; de én kimondom
lelkem belső meggyőződését, hogy ha bekövetkezik, ez Magyarországra
nézve súlyos csapás lesz; és a mostani viszonyok közt, Európa
mostani területi mérvei mellett és azon számerő ellenében, melylyel
mindenik nagyhatalom rendelkezik, Magyarországnak rendkívülileg
koczkáztatná fönnállását, kivált ha még önmagában is össze nem
tart».33)

S ki ez idézetekben még valami rejtett gondolatot vagy
szándékosan ki nem fejezett árnyalatot keres, annak eszébe
juttatjuk gróf Andrássy Gyulát, ki 1889-iki classikus beszédében
Deák Ferencz emlékére is hivatkozva így szólt: «Ha azt hittük
volna, hogy egy önálló magyar hadsereg nélkül önálló magyar állam
nem lehet, vagy hogy az felel meg legjobban Magyarország és a
monarchia érdekeinek, nem ajánlottuk volna a később
törvényhozásilag elfogadott közös védelem rendszerét, hanem
igyekeztünk volna a magyar hadsereg létesítését legalább is
megkisérleni. De mert az önálló magyar hadsereg eszméjét nemcsak
kivánatosnak nem, hanem határozottan  veszélyesnek tartottuk, még
pedig nemcsak a monarchia, hanem még inkább Magyarországra nézve;
ez eszmének létesítését meg sem kisérlettük, sőt azt kezdettől
fogva kizártuk a kiegyezés programmjából».34)

Elég sok jó oka volt tehát Deáknak arra, hogy 1867-ben ki ne
használja az európai helyzetet nagyobb vagy nagyobbaknak látszó
katonai vívmányok elérésére.

V.

De vajon mi van tulajdonképen az 1867: XII. törvényczikk 11.
§-ában? Pythia jósigéit nem magyarázták oly titokzatos
bölcseséggel, mint e paragraphust, mely igaz hogy nem elég
részletező, de épen nem homályos. Némelyek azt mondják e
paragraphus védelmére, hogy Deáknak sietnie kellett. Pedig Deák
ritkán sietett és ha sietett is, vigyázott arra, hogy mi kerül a
törvénybe. Különben először 1866 májusában formulázta a
paragraphust, 1867-ig módosította maga is, mások is; elhamarkodott
munkának tehát nem lehet nevezni. De mint mondottuk,
általánosságban van tartva és pedig szándékosan. Tekintettel a
védelmi rendszernek akkor küszöbön lévő átalakítására, Deák saját
szavai szerint az ország jogainak föntartása végett generalitásban
akart maradni.35) Gróf Andrássy Gyula egy
1868-iki memorandumában azt mondja: «A véderőtörvény elfogadása
szabatos magyarázatát adja a seregre vonatkozó, sajnos, nem egészen
pontosan szerkesztett, 1867-iki törvényczikknek». Andrássy e
bírálata  aligha vonatkozik az egész 11. és 12.
§-ra, mert 1868-iki beszédében azt mondja, hogy «a törvény igen
tisztán kimondotta azt, a mit föntartott, s igen tisztán, a mit nem
tartott fönn a nemzetnek».36)
De mindenesetre Andrássy fölfogása szerint az 1868-iki törvény
kijavítja az 1867-ikinek bizonyos pontatlanságait. Nem kell tehát
mélyen rejtett titkokat keresnünk a 11-ik szakaszban, csakhogy
magyarázatánál tekintettel kell lennünk az 1868-iki törvényre
is.

És a midőn Deák törvényét magyarázzuk, kövessük azokat a
törvénymagyarázó elveket, melyeket ő maga követett s tanított.
«Törvények és közjogi kérdések magyarázatánál nincs helye a sorok
közötti olvasásnak», mondja Deák a Lustkandl ellen írt
Észrevételekben.37)
De ez esetben még fontosabb Verbőczy elve, melyet Deák idézett
1839-ben: «lex debet esse justa, honesta, possibilis secundum
naturam et consvetudinem patriæ etc. et si tamen quid ambiguum, vel
obscurum fuerit, ejus est interpretari, qui condidit». Ezekre az
elvekre támaszkodva néhány észrevételt kell tennünk Rohonyi
Gyulának a Jogállam 1903. IX. füzetében megjelent czikkére,
melynek politikai irányát nagyon helyeseljük, de jogi fejtegetését
nem fogadhatjuk el. Rohonyi – mint Edvi Illés Károly mondja –
magából a törvényből kézzelfoghatóan kimutatta, hogy a törvény e
szavai: összes hadsereg nem a közös hadsereget, hanem az egész
fegyveres erőt jelentik. Deák Ferencz és gróf Andrássy is úgy
magyarázták a kiegyezési törvény 11-ik szakaszát. A logika
kérlelhetetlen törvényei  szerint ebből az következik, hogy ha
az 1867: XII. czikknek az egész fegyveres erőről szóló 11-ik
szakasza a hadsereg nyelvének meghatározását is ő Felségére ruházta
volna, akkor későbbi törvényeinkben már nem lehetne szó sem a
honvédség, sem a népfölkelés vezényleti és szolgálati nyelvéről,
mert hiszen ezek is az egész fegyveres erőhöz tartoznak. Ámde
későbbi törvényeink nem ezt az álláspontot foglalták el s így
logikai kényszerűséggel következik, hogy a hadsereg vezényleti
nyelvének meghatározása nem tartozik amaz intézkedések közé, a
melyek a 11. szakaszban a hadsereg egységes vezénylete czímén a
király felségjogának vannak elismerve.

Körülbelül így ismerteti Edvi Illés a Jogállam czikkének
legfőbb érveit egy napilapban.38)
Meg kell jegyeznünk legelőször is, hogy Deák a 11. szakaszban
előforduló «egész vagy összes hadseregen» igen is az úgynevezett
közös hadsereget értette. 1867 márczius 28-iki beszédében nem
nevezi ugyan közös hadseregnek, hiszen akkor még nem is nevezhette
annak, hanem csak azt mondja, hogy a magyar sereg része a
«fegyveres erő összegének». Eddig Rohonyi helyesen idézett, de
valamivel tovább kellett volna idéznie. A beszéd szerint, a 11.
szakasz nem tartalmaz újítást, hanem a magyar sereget a «cs. kir.
hadsereg» részének mondja, mint az 1796-iki törvény.39) Már pedig tudjuk, hogy az 1796: Cæsareo Regius
exercitusának egyenes utódjául csakis a császári és királyi közös
hadsereget tekinthetjük. Deák tudta ugyan már ekkor, hogy a magyar
hadseregnek majd egyéb  részei is lesznek, mint a magyar ezredek,
de ezeknek a részeknek az egész haderőhöz való viszonyáról nem
nyilatkozott s a dolog természete szerint még nem is
nyilatkozhatott.

Andrássy 1871-ben egészen más helyzetben volt. A magyar
fegyveres erő akkor már kibővült, volt honvédségünk is. Andrássy
január 17-én azt magyarázta, hogy az 1867-iki törvény magyar
hadseregén mit kell értenünk? A létező magyar hadsereg összességét,
tehát a már 1867-ben előre tervezett honvédséget is.

De egy szóval sem mondotta azt, hogy az 1867-iki törvény az
egész, vagy összes hadseregen nem a közös sereget érti. Sőt
hivatkozott arra, hogy különbség van a közös hadsereg s a honvédség
közt s hogy a törvény határvonalat vont közöttük bizonyos
kérdésekben. A vezénylet nyelvének meghatározásáról nem
nyilatkozott, mert nem ez volt beszédének tárgya.

Deák és Andrássy idézett beszédei nem is arra nézve fontosak,
hogy mit kell értenünk az egész hadseregen, hanem arra nézve, hogy
mit jelent az 1867-iki törvényben a «magyar hadsereg».

Az összes magyar hadi erőt, mint Andrássy mondja. Ezen a nyomon
kell elindulnunk. Az 1867-iki 11. szakasz az egységes vezényletre
vonatkozó alkotmányos felségjogot ő Felségére ruházza abban a
magyar hadseregben, mely kiegészítő része volt az összes seregnek,
vagyis az akkori császári királyi, vagy későbbi közös hadseregnek.
Más magyar hadsereg akkor nem volt. Hogy az egységes vezényletre
vonatkozó felségjogban a vezénylet nyelvének meghatározása is
benfoglaltatik, az a dolog természetéből következik. Vezényelni
 beszéd nélkül nem lehetséges még a
csatában sem. Ép oly lehetetlen elképzelnünk az egységes
belszervezetet a szolgálati nyelv meghatázása nélkül. Így volt az
abban a Hungaricus Exercitusban, mely a Cæsareo Regiusnak volt
alkatrésze, így kellett tehát maradnia e két sereg folytatásában is
az 1867-iki törvényhozók szándéka szerint. Ha a törvényhozás a
vezényleti s szolgálati nyelv meghatározását az akkori egész
fegyveres erőre nézve nem akarja átruházni ő Felségére, akkor ezt
világosan megmondotta volna a 12. szakaszban. E szakaszban föl van
sorolva, hogy micsoda jogok illetik meg a nemzetet a hadi ügyben. E
jogok, bármily lényegesek is, nem vetekednek a nyelv
meghatározásának jogával. Lehetetlen, hogy ily kiváló s a nemzetnek
annyira drága jogot hallgatással mellőzött volna a 12-ik szakasz,
ha nem akarja azt átruházni ő Felségére.

És most nézzük az 1868-iki törvényt. A védelmi rendszer ekkor
átalakult, az egész hadsereg meggyarapodott Ausztriában is, nálunk
is nemcsak létszámban, hanem új seregek fölállításával is. Az
1868-iki törvényben tehát határozottan ki kellett fejteni, hogy
mikép alkalmazható az 1867-iki hadügyi törvény az új hadseregekre.
A XL. törvényczikk 11. szakaszában ki van mondva, hogy «A monarchia
közös védelmére szükséges szárazföldi és tengeri hadsereg, az 1867:
XII. törvényczikk 11., 12., 13. és 14. §§-ban foglalt alkotmányos
jogok alapján s azok föntartása mellett a monarchia mindkét
államterülete összes népességére nézve 800,000 főnyi teljes hadi
létszámban állapíttatik». Itt tehát arra a magyar  hadseregre
nézve, mely kiegészítő része a közös hadseregnek, fönnmarad a 11.
szakasz érvénye az ott megnevezett felségjogokkal együtt. A magyar
hadsereg egyéb részei, melyek szintén tagjai a fegyveres erőnek,
kivétetnek a XII. törvényczikk 11. szakaszának érvénye alól. A
honvédségről szóló XLI. törvényczikk 18. §-a ugyanis meghatározza a
magyar honvédség magyar vezénynyelvét. Ezzel korlátozta e szakasz a
vezénynyelvre vonatkozó felségjogot a magyar hadsereg egyik
részében, de egyszersmind szembeszökő világossággal kimutatta, hogy
arra a részére nézve, mely az 1867: XII. t.-cz. 11. §-ban említve
van, a vezénynyelv meghatározása alkotmányos felségjognak van
elismerve.

De ha még kétségeink volnának, nézzük csak a sokat vitatott
szakasz keletkezésének történetét.40)

Deák a tizenötös bizottság 1866 májusi ülésein némi próbálgatás
után így formulázta a hadügyre vonatkozó törvényt. «Ő Felségének a
hadügy körébe tartozó alkotmányos fejedelmi jogai sértetlenül
fönmaradván, mindaz, a mi az egész hadseregnek és így a magyar
hadseregnek is egységes vezérletére, vezényletére és
belszervezetére vonatkozik, közös intézkedés alá tartozónak
ismertetik el». 

Alapeszméje e szerkezetnek, mint Deák mondotta, az, hogy a
hadsereg egységes volta megmaradjon.41)

A megmaradjon szót csakis úgy érthetjük, hogy a vezényleti és
szolgálati nyelv is oly egységes maradjon, mint eddig volt. S ha
magát a szerkezetet nézzük, bajos elképzelnünk a közös intézkedést
az egységes vezérletre, vezényletre s belszervezetre nézve egységes
szolgálati s vezényleti nyelv nélkül. De ha még ezt is
elképzelhetjük, Deák formulájában a sértetlenül fönmaradván csakis
azt jelenti, hogy a fejedelmi jognak az a magyarázata s gyakorlata,
melytől a hadügyre nézve II. Lipót, I. Ferencz s V. Ferdinánd
elállani nem akartak, sértetlenül fönmaradnak. Deák a 67-es alapot
védő beszédeiben minduntalan hivatkozik arra a törvényes állapotra,
mely ez uralkodók korában fejlődött. Már pedig elmondottuk, hogy
ezek az uralkodók jogaikra hivatkozva, nem akartak lemondani a
szolgálati és vezénynyelv meghatározásáról.

Az 1867-iki 11. szakasz mai formájában az 1867 januári bécsi
közös értekezleteken keletkezett. Ez az értekezlet tette a
«sértetlenül fönmaradván» helyébe «a folytán» szót, ez iktatta a
szakaszba azt, hogy a magyar hadsereg «az összes hadsereg
kiegészítő része» s a végső szavakban «a közös intézkedés alá
tartozónak» szavak helyett «ő felsége által intézendőnek» szavakat
tette. E közös értekezleten Beust elnöklete alatt Belcredi,
Mailáth, Sennyey, Andrássy, Lónyay, Eötvös vettek részt. Az
említett módosítások,  bárhogy gondolkozzunk róluk, bizonyára
nem czélozták Deák szándékainak megmásítását.42)

Ejus est interpretari, qui (legem) condidit. Deák az 1867-iki s
az 1868-iki törvény szentesítése után soha sem tiltakozott az
ellen, hogy ő Felsége határozta meg a közös hadsereg vezényleti és
szolgálati nyelvét. Andrássy, ki tovább élt Deáknál, szintén
megnyugodott e tényben. Az ő megnyugvásuk a legbiztosabb és a
legvilágosabb magyarázata az említett törvényeknek.

Tökéletesen igaza van abban Rohonyinak, hogy az 1867-iki
törvényhozás nem mondott le önkényt a hadsereg nyelvének
meghatározásáról. Nem is mondhatott le róla. A nemzetnek erre
természetes joga van s törvényeinek egész sorából is következik,
hogy joga van anyanyelvét tenni hadseregében vezényleti és
szolgálati nyelvének. Nem is lemondásról van itt szó, hanem csak
arról, hogy a törvényhozás átruházta ő Felségére a magyar hadsereg
egy részében a nyelv meghatározásának jogát. Lemondás és átruházás
közt körülbelül akkora a különbség ebben a kérdésben, mint a mily
nagy ür választja el az osztrák és magyar fölfogást a felségjog
magyarázatában.

Deák az 1834. augusztusi kerületi gyűlésen előadta, hogy mikép
értelmezi a felségjogot: «Nem a fejedelem ád a nemzetnek jussokat»
– mondá ekkor – «hanem a nemzet ád a fejedelemnek, mert a nemzet
minden jussoknak forrása. Hogy azon jussokat, melyeket a király
bilateralis kötéseknél fogva bír, nemzetünk mindig tiszteletben
tartotta, mutogatni nem kell».43)


V.

De vajon nincs-e menekvés a törvény kapcsaiból? Kötve vagyunk-e
mindörökre a 67-iki alaphoz? Sokan kérdik ezt türelmetlen hévvel. A
hatvanas és hetvenes években a kiegyezés ellenfelei e kérdésekre
egyszerű nemmel feleltek s a kiegyezést egészben véve ostromolták.
Azóta, talán a nyolczvanas évek vége óta, új ötletekkel gazdagodott
a magyar politika eszmeköre. A kiegyezés általában jó, de jobban
kell kihasználni, máskép kell értelmezni, fejleszteni kell. És a
nagyobb nyomaték kedvéért újabban azt hirdetik, hogy Deák Ferencz
is így fogta föl a kiegyezést.

A képviselőház 1903 október 3-iki ülésén egy volt Deák-párti
képviselő szerint Deák így nyilatkozott a kiegyezésről, a
baloldalhoz fordulva: «Önöknek Uraim, igazuk lehet; tökéletes ez a
munka nem lehet; hiszen emberi ész csinálmánya, tehát hibás. De azt
felelem önöknek, a kik ma elveinket megtámadják, hogy hiszen eljön
az ideje, – mert egy nemzet mindig fejlődik – a mikor önök a
helyünkbe jőve, ezt az alapot fejleszthetni fogják, mert mi az
alapot teremtettük csak meg».44) A
Deák-ünnep alkalmából a hirlapok is közöltek hasonló, Deáknak
tulajdonított nyilatkozatokat Deák kortársaitól. E kortársak
közleményei is azt akarták bizonyítani, hogy Deák meglehetősen
ideiglenes, rövid életű munkának tüntette föl a kiegyezést, melyet
fejleszteni az utódok kötelessége. 

Kétségtelen, hogy Deák szerénységgel szólt a kiegyezés
értékéről, hiszen az ő műve volt. Nem is csodáljuk, hogy némelyek
félreértik e szerénységet. Ezt a becses emberi tulajdonságot a mai
közélet nem igen ismeri. Ma, midőn írók és szónokok oly szivesen
kürtölik és kürtöltetik világgá valódi vagy képzelt érdemeiket,
bajos megérteni, hogy Deák nem verte mellét minduntalan és nem
hirdette legalább hetenként egyszer, «hogy exegi monumentum». Innen
csak egy ugrás van addig a gondolatig, hogy Deák maga sem becsülte
elég nagyra munkáját, hanem csak muló episodnak vette a nemzet
fejlődésében. Másrészt az így nyilatkozó kortársak nem jól
emlékeznek vagy félreértették Deákot.

Van Deáknak egy 1867-iki nyilatkozata, mely némi félreértésre
adhat alkalmat, ha nem olvassuk figyelmesen s elhallgatjuk azt, a
mit Deák később mondott e kérdésről.

Ez év őszén mondotta a képviselőházban: «Jótevője-e az a népnek,
a ki mindig azon vágyakat és reményeket emlegeti előtte, melyek még
nem teljesültek, azt pedig, a mi már megvan, kicsinyli és
ócsárolja, és a megelégedetlenség magvait szórja el? Alkotmányunk
visszaállíttatott… Van-e, a ki azt állítaná, hogy politikai
állásunk, alkotmányos törvényeink fejlesztése már be van fejezve?
Hogy annak minden része változhatatlan, hogy fejlődésben, szellemi
és anyagi téren haladni többé nem akarunk? De ha fejleszteni
akarjuk törvényeinket, institutióinkat és erőinket, annak
eszközlésére tér kell, melyen mozoghassunk, és e tért legalább
visszaállították törvényeink. E téren működhetünk, e tér nélkü
 pedig jogosan és törvényesen mozogni sem
volnánk képesek. Helyes-e e nyereményt semmisnek tekinteni,
gyanúsítani a meglevő állapotot, gyűlöletessé tenni azon
törvényeket, melyeken állunk, s melyekből kiindulva, tovább
haladhatunk?»45)

Itt valóban szó van politikai állásunk s alkotmányos törvényeink
fejlesztéséről, de minő kapcsolatban? Egészben véve Deák azt
mondja, hogy meg kell becsülnünk a tért, melyet nyertünk s azon
állva kell dolgoznunk erőnk tovább fejlesztésén.

Erőnk e fejlesztése eredményezheti politikai állásunk s
alkotmányos törvényeink fejlesztését is. Deák nem a közjogi
alaptörvényeket említi, hanem azokat, melyek kapcsolatban vannak
anyagi s szellemi fejlődésünkkel. De tegyük föl, hogy itt a közjogi
alaptörvényekre is gondolt, az előzményből következik, hogy a
változtatást csak igen távoli eshetőségnek fogja föl, mely iránt
szítni a vágyakat és reményeket nagyon helytelennek mondja. Fő
eszme itt a megnyert térnek, a közjogi alapnak megbecsülése.
Magának ennek az alapnak fejlesztése czímén való bolygatását Deák e
beszédében sem ajánlja.

Mennél idősebb lett a kiegyezés, annál nyomatékosabban
hangoztatta Deák a közjogi alap rendíthetetlenségét. Eleinte szólt
még egyes, nem lényeges részek javításáról, később ezt a gondolatot
is elejti. Midőn az államadóssági törvényt tárgyalták, Deák így
nyilatkozott 1867 deczember 14-ikén: «De hiszen ki az, ki ne
óhajtaná nemzetét önerejében nagynak és hatalmasnak? Ki ne
 kivánna, minél biztosítottabb alkotmány
mellett, minél kevesebb terhet viselni? Azonban, mivel mindent
elérni nem lehetett, mivel sok van, a mit elérni óhajtunk: nem
lehet állítani, hogy a mi megvan, az teljesen értéktelen. Állítsuk
úgy a kérdést, hogy óhajt-e az ország inkább visszamenni ismét azon
állapotra, melyben a kiegyenlítés előtt volt? s alig hiszem, hogy
sokan legyenek, kik komoly megfontolás után, őszintén igennel
felelnének».46)

Itt is beszél tehát arról, «a mit még elérni óhajtunk» s
szerényen beszél arról, a mit elértünk. De itt nem a közjogi
állapotról van szó, hanem inkább az annak érdekében elvállalt
terhekről. Természetes, hogy e terhek panaszra adtak okot s e
panaszok határozatlan óhajokat keltettek nem lévő, a távolban
derengő állapotok iránt. Deák nem akarja tagadni, hogy lehetnek még
óhajaink, de épen a határozatlan vágyak ápolása ellen óv s
figyelmeztet a valóságra, melynek szemmel tartásával még sokat
érhetünk el, ha megbecsüljük s nem forgatjuk föl a már elért
eredményt. Bármily szerényen beszél tehát itt Deák, az úgynevezett
fejlesztést, vagyis a közjogi alap erőszakos zavarását nem ajánlja,
sőt helyteleníti.

A fősúlyt arra helyezi, hogy anyagi és szellemi fejlődésünkkel
kell foglalkoznunk. Itt kivánta az igazi «fejlesztést».

1868 július 6-án mondja a képviselőházban: «azon másfél év
alatt, mely alkotmányunk visszaállítása óta lefolyt, kiszabadulva
egyrészről az absolutismus, másrészről az egykor védelmül
 használt, de minden fejlődést elölő
inertia bilincseiből, adózva közczélokra, pénzügyeinkről magunk
rendelkezve, nagyobb lendületet adtunk iparnak, kereskedésnek,
forgalomnak, fölemeltük a föld értékét s a tetemesen növekedett
adózási teher mellett is és annak ellenére hazánk fejlődésében
többre mentünk, mint ezen századnak az 1848-iki évet megelőzött
közel fél százada alatt».47)

A boldog öröm, mely e szavakból kisugárzik, eléggé mutatja, hogy
Deák mily irányba kivánta terelni a magyar politikát.

De mivel az ellenzék megmaradt a közjogi harcz mellett, Deák
egyre conservativebb lett a közjogi alap védelmében. «Nekünk is
adott Isten élénk phantasiát – így szólt 1868 Ferencz napján a
Deák-párt küldöttségéhez – «mi is láttunk lebegni magunk előtt oly
állapotokat, melyeket a vágy legfénylőbb színeivel festett ki; de
épen az a különbség az óhajtás és az akarat között, hogy az óhajtás
nem ismer határokat, az akarat pedig mindig a lehetőség határai
között marad, mert azon akarat, mely a kivihetőt számba nem venné,
nem volna többé akarat, hanem ábránd… alkotmányunk jelenleg
biztosított alapjait fönn kivánom tartani. Lehet, hogy egy vagy
más, nem lényeges, mellékes kérdésben helyesnek és lehetőnek
találandjuk valami jobbal cserélni ki a létezőt; de meg vagyok
győződve, hogy alkotmányunk jelen alapjait és rendszerét fönn kell
tartanunk, mert eddigelé nem ismerünk még oly kivihető módokat,
melyek ezeknél jobbat nyujthatnának hazánk és alkotmányunk
biztosítására; egyes főoszlopokat  pedig az épületből kivenni,
a míg nem tudni, pótolhatjuk-e czélszerűbbekkel, az egésznek
romlása nélkül nem lehet».48)

De a leghatározottabban és a legkimerítőbben 1871 január 17-én
nyilatkozott e kérdésről a képviselőház előtt épen mikor a hadsereg
ügyeiről folyt a vita. «Valamint akkor, midőn nekem választanom
kellett egy centralis parlament, egy közös reichsrath és a
personal-unio közt: a personal-uniót sürgettem, bármi veszélyes,
bármi káros is az, mert a másik még veszélyesebb, még károsabb, úgy
ha ezentúl olyan idő következnék be, hogy megint a közt kellene
választanom: közös parlamentbe, reichsrathba olvadás, vagy pedig
bármi teherrel, veszélylyel járó personal-unio, én ismét ez utóbbit
választanám. Azonban míg ez idő be nem következett, míg a
Magyarország és az örökös tartományok közt kötött kiegyenlítési
egyezmény fönnáll, addig mindazt, a mi az egyezmény értelmétől,
szellemétől, szavaitól elüt, úgy tekintem, mint megsértését a
kiegyenlítési egyezménynek. Igaz, hogy Európában divattá kezd válni
a szerződések semmibe vétele. Ezt a politikát én részemről soha sem
tudnám követni.

Én kivénültem az ily újításból. Hanem, mint hideg szemlélő, azt
találom, hogy e politikához is mindig csak a hatalmasok nyúlnak, a
kiknek elég erejök van a szerződéseket megtörni, hogy azonban a
gyöngébb nyúljon ily politikához, azt én nemcsak igazságosnak nem,
de még eszélyesnek sem tartom.

Én épen a tényekkel vetettem számot és e  számvetés
vezetett arra, hogy megkössük a kiegyenlítési szerződést, mint a
melyet a tények számbavétele mellett tartottunk szükségesnek, s
melyet föl is fogunk legalább szavazatunkkal tartani: mert
megnyirbálása, aláásása sem a nemzet jelleméhez nem fér, sem
czélszerű nem volna. Azon emberrel, a ki alkalmat keres a megkötött
szerződés alól kibujni, a ki még olyankor is, ha alkalma nem
nyilik, kijelenti azon óhajtását, hogy ama szerződést meg akarja
szegni, semmi előrevigyázó ember szövetséget többé nem köt. Pedig
Európában majdnem minden hatalom, különösen pedig Magyarország, oly
állapotban van, hogy támasz és szövetség nélkül meg nem állhat. Én
azt hiszem, tőlünk, kik ezen szerződésnek létrehozását
szavazatunkkal elősegítettük, a bona fides megkivánja, hogy ezen
szerződés minden betűjét megtartsuk».49)

Nagyon rosszul teszik tehát a közjogi alap fejlesztésének hívei,
ha Deákra hivatkoznak. Deák a kiegyezés betűjéhez is kivánt
ragaszkodni s épen a hadügyi paragraphusok «aláásását, nyirbálását»
czélszerűtlennek s a nemzet becsületével összeférhetetlennek
tartotta. Az utolsó beszédből világos az is, hogy Deák a kiegyezést
«bilateralis kötésnek» tartotta s tudjuk, hogy mint nyilatkozott
már 1834-ben az oly felségjogokról, melyek ily törvényen alapulnak.
Azok, kik a XII. törvényczikk hadügyi paragraphusát kifogyhatatlan
tárháznak tekintik, mely a közjogi harcz megörökítésére folyvást
szolgáltatja a fegyvereket, ne hivatkozzanak Deák fölfogására. Deák
hosszú, igen  hosszú időre le akarta venni e harczot a
napirendről, a nemzeti vívmányokat pedig a cultura és gazdaság
fejlesztésében kereste. A hadügyben a nemzeti követelések
érvényesítésére elégségesnek tartotta az 1792-től 1868-ig hozott
idevágó törvények végrehajtását.

Tehát örök időkre kivánta-e állandósítani a német szolgálati és
vezénynyelvet abban a magyar hadseregben, mely kiegészítő része a
közös hadseregnek? A «soha» szó nem fordult elő Deák politikai
szótárában.

Hiszen épen ő magyarázta meg Lustkandlnak, hogy «alkotmányunk
történeti alkotmány, nem egyszerre készült, hanem a nemzet életéből
fejlett ki s a nemzet szükségeihez és a kor igényeihez képest mind
a nemzet jogait, mind a királyi jogokat illetőleg, lényegben és
formában, időnként változásokon ment keresztül… Csak azon elv nem
változott, mely minden alkotmányos monarchiának alapelve, hogy
bármely változtatás vagy módosítás jogosan csak az összes
törvényhozás által, vagyis a fejedelem és nemzet közös
egyetértésével történhetik».50)

Azonban, hogy e közös egyetértést az uralkodóhoz való jó viszony
megzavarása útján keressük, ily bölcsességre Deák soha sem
gondolt.

De végre is, mikor akarta volna kipróbálni Deák ez egyetértés
erejét a nemzeti hadsereg érdekében? Erre nézve egyenes választ
Deák beszédeiben hiában keresünk, hiszen a hatvanas, hetvenes
években a kiegyezés betűihez való ragaszkodásnak szükségét hirdette
sokára, több  nemzedék életére is, valószínűen
mindaddig, a míg a mi fejlődésünk ereje s az örökös tartományok
nemzetiségi viszonyai megérlelik a változtatás gondolatát. De talán
szabad fölvetett kérdésünkre hozzávető felelet gyanánt idéznünk
Deák egy oktatását, mely népszerű formában magyarázza meg politikai
módszerét: «mindent a maga idején kell tenni, s a gyümölcsöt
leszakítani csak érett korában kell, s míg hátralépni soha egy
lépést sem szabad, az előrelépés csak akkor engedhető meg, ha
tudjuk, hogy a körülmények által vissza nem löketünk. Mert ha nem
alkalmatos időben teszünk csak egy lépést is előre, éretlen
gyümölcsöt fogunk leszakítani, mely sem ízt, sem élvezetet nem ád.
Nem azt tartom szerető jó apának, ki gyermeke kivánatára az éretlen
cseresznyét leszakítja, de a ki várakozásra intve őt, neki annak
idején az ízes, érett gyümölcsöt adja. A képviselőket mint a haza
atyjait tekintem, kik fölvilágosítják a népet, megmagyarázzák neki
a körülményeket s türelemre intik addig, míg az alkotmányos élet
érett gyümölcseit élvezhetik». E hozzávető felelethez jó lesz
Deáknak még egy másik tételét is csatolnunk. Az 1840-iki
országgyűlésen mondotta Deák: «Minden politikai súlyosabb hiba
századokon keresztül s gyakran századok mulva boszúlja meg magát
iszonyú következéseiben».51)


VI.

Egy azonban bizonyos; az obstructiót kizárta Deák azon
alkotmányos eszközök sorából, melyekkel nemzeti vívmányokért
küzdeni illik és szabad. Egy képviselőnek nem rég még arra is volt
bátorsága, hogy Deák szellemét idézze föl az obstructio
jogosságának igazolására. Mennyire sajnáljuk, hogy az idézés nem
sikerült. Mennyire sajnáljuk, hogy nem hallottuk Deák fölséges
haragjának menyköveit csattogni. Magyarország szégyene, kára most
kisebb volna és sok mondva csinált nagyság omlott volna semmisége
hamvába.

Deák valóban kezdett valami obstructio-féle küzdelmet az
1839-iki országgyűlésen, de nem a többség, hanem az alkotmányszegő
kormány ellen. Nem is szólunk arról, hogy mik voltak e küzdelem
eszközei, csakis azt óhajtjuk kiemelni. hogy Deák a parlamenti
többség előtt mindig és minden körülmények közt meghajolt.

A többség akaratának érvényesülése Deák szerint az alkotmányjog
egyik sarkalatos tétele.

Hallgassuk meg csak, hogy mit tanított erről egész életén
át.

Az 1835-iki január 2-iki kerületi gyűlésen így szólt: «Minő
szavakkal élt a personalis, minőkkel nem élt, azzal én nem törődöm,
mert minket a personalis szavai oly kevéssé köteleznek, mint
akármely egyes követ kijelentése. Itt csak a többség végez, csak a
többség kötelez… egyebet nem kivánok, mint azt, hogy a mi a királyi
resolutióban ennen értelmünkkel megegyezőleg benfoglaltatik, épen
azért igtattassék törvénybe, mert a  többség a kir. választ
elfogadta». Az 1839 június 10-iki kerületi ülésen, midőn a
Ráday-ügyről volt szó, Deák a tudósítás szerint így végezte
beszédét. A sérelem orvoslására nézve úgy nyilatkozott, hogy a míg
a pesti sérelem eldöntve nem lészen, semmi más tárgyba ereszkedni
nem akar; de ha a többség által ezen kivánatától elmozdíttatnék,
akkor is szükségesnek látja a föliratot…»

Tehát épen akkor, midőn Deák a mai nyelven szólva «bejelenti az
obstructiót»,52) egyszersmind kimondja, hogy
a többség által elmozdítható kivánatától vagy is obstruálni csakis
a többséggel, a többség határozata alapján akar.

Még jelentékenyebb e tekintetben Deák Ferencz 1839-diki
nyilatkozata, midőn arról volt szó, hogy a városi követek nem
akarták elfogadni a választást a katonai szükséget tudakozó
küldöttségbe, mert kilencz tag helyett, a hogy ők kivánták, csak
hatot választottak a rendek. A november 27-diki országos ülésen
Deák erről így szólt: «Azon fenyegetés, hogy ha a királyi városok
kivánsága el nem fogadtatik, a küldöttségben meg nem jelennek, nem
látja mi alapon nyugszik és hova czéloz, mivel ha nekiek itt azt
mondani lehet, ugyanezt mondhatják minden törvénynél, akkor pedig
azon anomalia keletkezik, hogy lehet kisebb szám, melynek
ellenszegülése elégséges a többség határozatának megakasztására.
Ily anomaliát képeztek ugyan a rómaiak idejében a «Tribuni
Plebis»-ek, de Magyarországban Tribuni Plebiseket nem
ismerünk».53)

Deák nem sejtette, hogy ez intézmény egykor  állandóvá
lesz a magyar parlamentben s hogy akadni fognak magyar
államférfiak, kik megalkudnak a tribunusok gőgjével.

«Alkotmányos nemzeteknél, hol csak a többség határoz» – így
kezdődik Deák 1840-diki követjelentésének egyik mondata.54)

A többség e föltétlen jogát tiszteli mint minister is az
1848-diki pesti országgyűlésen.

«Igen sokszor lehet a ministerium részes fél» – mondja Deák a
július 8-diki ülésen – «a ház pedig soha sem. A ház fölötte áll
minden hatalomnak, az fél nem lehet, mert a ház többsége előtt
minden félnek el kell enyészni».55)

A többség akaratának tisztelete újra meg újra visszatérő
vezérgondolata Deák alkotmányos pályájának. 1861 június 4-diki nagy
beszédében is olvassuk, hogy «a többség akarata fog határozni». A
határozati és fölirati pártok bizottságának 1861 július 23-diki
értekezletén Deák kijelentette, hogy «kész lett volna, ha a zárt
ülésben a határozat mellett nyilatkozik a többség, a nyilt ülésben
kijelenteni, hogy föliratot óhajtott, de aláveti magát a többségnek
és határozatra szavaz».56)

Deák tehát annyira ment a parlamenti többség akaratának
tiszteletében, hogy saját jobb meggyőződését is hajlandó volt
alárendelni annak.

Deák tehát nem félt attól, hogy lesz valaha absolut kormány,
mely a parlamenti többséget az alkotmány elkobzására fogja
fölhasználni. Nem félt ettől az eshetőségtől, mert tapasztalta,
hogy ily czélból az absolut kormányok nem szoktak összehívni
országgyűlést. Országgyűlés nélkül kényelmesebben 
kobozhatnak el alkotmányos jogokat. De ha mégis eszébe jutna valaha
absolut kormánynak e furcsa vállalkozás, a magyar történet
legszomorúbb lapjai sem jogosítanak föl bennünket arra a
véleményre, hogy lehet még egykor magyar parlamenti többség, mely
megszavazná az alkotmány elkobzását.

A többség jogának föltétlen tiszteletén kívül Deák még más
obstructióellenes elvet is hirdetett.

Az obstructiónak erős vára az 1848: IV. t.-cz. 6. §-a. A
kiegyezés előkészítésekor több előrelátó államférfiú kifejezte
aggodalmát e § intézkedése miatt.

Gróf Apponyi György egy 1862-diki emlékiratában azt mondja, hogy
változtatni kell e §-t, mert «a magyar országgyűlés föloszlatása, a
mi a koronának el nem vitázható joga, nem tehető függővé a
költségvetés megszavazásától».57)

Midőn az 1867-diki bécsi közös értekezleten Belcredi azt
kérdezte Andrássytól, hogy mit tenne, ha minister volna és a
közösügyi bizottságnak javaslata tárgyában kisebbségbe jutna:
föloszlatná-e a jelen országgyűlést? Andrássy azt válaszolta, hogy
«igen is föloszlatná, noha még nincsen eltörölve azon lehetetlen
törvény, a mely szerint addig föl nem oszlatható az országgyűlés,
míg az évi költségvetés megszavazva nincs».58)

A főrendiháznak 1866 deczember 19-diki ülésén gróf Cziráky János
veszedelmesnek nyilatkoztatta az 1848. törvénynek azt a
paragraphusát, «mely szerint az országgyűlést a költségvetés
megszavazása előtt nem lehet föloszlatni; ennek természetes
 következménye az, hogy a királyi hatalom
gyakorlata helyébe a parlamenti uralom lép, melytől a conventhez
egyedül csak egy lépés van».59) A
király is óhajtotta az 1848-diki törvény e változtatását, mert mint
az Andrássynak 1867 elején átadott pontokban mondja: «a 6. §.
majdnem megsemmisíti a királynak föloszlatási jogát».60)

Ez aggodalmak eloszlatása végett alkották az 1867: X.
törvényczikket s a király és Andrássy nyilatkozatai, valamint a
törvényczikk világos szövege eléggé mutatják, hogy mi volt a czélja
az 1848-diki törvény e módosításának.

1868 szeptember vége felé a körülmények kényszere miatt az a
helyzet állott elő, hogy az 1868-iki s az 1869-iki költségvetések
nem voltak megszavazva. Deák akkor indítványt nyujtott be a két
évre szóló költségvetés tárgyalására nézve. Az indítványban
hivatkozott az 1848-iki s az 1867-iki fönt említett törvényekre,
melyeknek «világos rendelete szerint minden évben az országgyűlés
elé terjesztendő s megállapítandó a következő évi költségvetés». Az
indítványt szeptember 21-én beszéddel támogatta, melyben elmondta,
hogy mint fogja föl a háznak jogát a költségvetés megszavazására.
«Remélem, Magyarország nem fog jövendőben azon eshetőségbe jutni,
hogy egyszerre két évi költségvetés álljon előtte… A költségvetés
megállapítása nemcsak joga a tisztelt Háznak, hanem kötelessége, és
a mely pillanatban a megállapítás lehetővé válik, azon pillanatban
minden más mód, mint a megállapítás, alkotmányellenes. A háznak,
mondom, joga és kötelessége megállapítani  a
költségvetést, de azt mondania, hogy nem állapítja meg egész az
esztendő végeig és a jövő országgyűlésig, és azon intercalaris
időre is, mely a jelen országgyűlés berekesztése és a jövő
országgyűlés kezdete közt le fog folyni, a mi hónapokat tesz, azt
mondani, hogy mi erre nézve nem hozunk határozatot, járjanak el a
ministereink felelősség mellett: arra, azt hiszem, szorosan véve
alkotmányosan nincs joga a háznak».61)

Majd 1868 november 9-én a birodalmi ministeri czímről
megindított vitában Deák így szólt: Az 1848: IV. és az 1867: X.
törvényczikkek határozottan azt rendelik, hogy minden
országgyűlésen megállapítandó a jövő évnek költségvetése. Ez az
alkotmánynak annyira sarkalatos törvénye, hogy a parlamentaris
kormány, az alkotmányos élet ezen törvény nélkül fönn nem állhat.
Ha mi ezen törvény teljesítését bármi úton-módon lehetetlenné
teszszük, fölforgatjuk magunk az alkotmány egyik sarkkövét és akkor
hozunk igazán veszélyt az országra, melyet, nem tudom, mikor és
hogyan fogunk megorvosolni».62)

Deák tehát azokból a törvényekből, melyekre az exlex előidézői
támaszkodnak, azt magyarázta ki, hogy a költségvetésnek a kellő
időben való megszavazása nemcsak joga, de kötelessége is a háznak.
Mivel az ő idejében bizonyos parlamenti módszerek még nem
honosultak meg nálunk, nem nyilatkozhatott arról, hogy miként
kényszeríthető a parlament e kötelesség teljesítésére. Ha ily
eshetőséggel kell számolnia, bizonyára megmondotta volna, hogy a
hol kötelességek  vannak az állam iránt, ott a
kötelességmulastókkal szemben kényszerítésről is kell
gondoskodnunk.

VII.

Összefoglalva a mondottakat, megállapítottuk, hogy Deák a
kiegyezés megkötésekor nem akart többet kicsikarni az uralkodótól a
hadügyi kérdésekben, mert ezt a módszert gyöngédtelennek és
czélszerűtlennek hitte. Nem akarta tenni ezt azért sem, mert
tekintve a multakat és politikai helyzetünket, az elért
eredményeket elégségeseknek és viszonyainkhoz illőknek találta.
Deák nyilatkozataiból és hallgatásából világosan következik, hogy a
mai gyakorlat helyesen értelmezi az 1867: XII. t.-cz. 11. §-át.
Deák az 1867-es törvényt egyezménynek mondotta, e törvényt a
százados közjogi viták végleges megoldásának tekintette s meg nem
határozható időkig ragaszkodni kivánt a kiegyezési törvénynek még a
betűjéhez is. Annak nyirbálását és aláásását a fejlesztés czímén a
nemzet becsületével össze nem férő és különben is káros eljárásnak
tartotta. Deák a parlamenti többség jogának föltétlen
érvényesítését hirdette s az 1848 és 1867-diki törvényeket úgy
magyarázta, hogy a költségvetésnek kellő időben való megszavazása
nemcsak joga, hanem kötelessége is a törvényhozásnak.

Mindezt nem hozzávetésekből, hanem Deák félre nem érthető
nyilatkozataiból következtettük.

A mai közvéleményt vagy legalább a közvéleménynek hangosan
nyilatkozó részét, nagy távolság választja el Deák e
fölfogásától.

E távolságot úgy szokták némelyek magyarázni,  hogy Deák
kora és a mi korunk közt nagy a különbség. Az olasz és német egység
megalapítása óta Európaszerte, így szokás mondani, a nemzeti érzés
a rajongás oly fokára emelkedett, mely jelentékenyen magasabb az
1867 táján vezető férfiak nemzeti érzésének hőfokánál.

A magyarázatban van valami igazság igen nagy tévedéssel
vegyítve. Az európai hatások megállapítása tekintetében sem pontos
a magyarázat, kivált ha Deák pályájára tekintünk. Deák a harminczas
években a hadügyben elérhető «nemzeti vívmányok» iránt fogékonyabb
volt, mint 1867-ben. Pedig Lajos Fülöp kora Európaszerte inkább
kedvezett a népeket egyesítő liberalismusnak, semmint a népeket
elválasztó nemzetiségi érzésnek. 1867-ben pedig, III. Napoleon
korában, az olasz és német egység kialakulása idején a nemzeti
érzés hevesebben nyilvánult, mint a harminczas években.

Deák politikai eszméin érezhető ugyan az európai áramlatok
hatása, de nemzeti érzése nem e hatások szerint igazodott, hanem
lelkének mindig eleven forrásaiból táplálkozott.

Ezért merjük mondani, hogy Deák nem hódolt volna a mai európai
áramlatnak s megmaradt volna hazafinak, míg mi, az igaz, hogy
chauvinisták lettünk. Sőt mi több, most már sovének vagyunk
s azt hirdetjük, hogy ilyen az igaz magyar hazafi. De ez a
betű-magyarosítás nem sokat használt, a fogalom épen oly idegen e
földön, mint maga a szó. A XIX. század legnagyobb magyar
államférfiai, Széchenyi, Deák, Kossuth nem voltak chauvinisták, bár
alig képzelhető rajongóbb nemzeti érzés, mint az, mely lelköket
 hevítette. A chauvinismus elterjedésének
egyik okát épen abban a különben örvendetes körülményben keressük,
hogy igen sok elmagyarosodott idegen vesz részt a nemzeti életben.
Nem mondjuk, hogy hazafi és chauvinista tökéletesen ellentétes
fogalmak, de mégis lényeges a különbség köztök. A chauvin a
külsőséget szereti; egy lobogó, egy nemzeti színű szalag lelkes
izgalomba hozza; a hazafi a külsőnek csak akkor örül, ha valami
lényeges értéknek a kifejezője. A chauvin csak a zajos, a föltünő
dicsőséget szereti, az iránt a csendes s lassú munka iránt, melyet
a hazafi végez, hogy a sikert előkészítse, a chauvinnek nincs sok
érzéke. A chauvin szenvedélyesen gyűlöl s rendkívül türelmetlen, a
hazafi jobban szereti hazáját, semmint gyűlölné ellenségeit. Innen
van, hogy a chauvinismus visszariasztja az idegent, az igaz
hazafiságnak pedig igen nagy a vonzó ereje. A chauvin mindent
koczkáztat, csak hiúsága érdekeit nem s öntudatlanságában vagy
könnyelműségből a leghamarabb magát a hazát koczkáztatja; a hazafi
aggodalmakkal telve óvatos s legelőször is a maga nyugalmát és
népszerűségét koczkáztatja. A chauvinista nem ismeri önmagát s nem
akarja nyugodt, tiszta pillantással nézni hazája multját, jelenét
és jövőjét; a hazafi bármily kellemetlen érzések fogják is el,
csalódás nélkül akarja látni a nemzet történetét, s helyzetét a
többi nemzetek közt.

A nemzeti érzésnek ezt az árnyalatát bámulatos erővel fejezi ki
Deák 1839-diki beszédében: «Ne nehezítsék a főrendek állásunkat» –
így szólt – «sőt inkább segítsenek bennünket legszentebb
kötelességünk teljesítésében. Hiszen ők is e  hazának
gyermekei; tudják ők, kik a külföldet s más nemzetek állását,
dicsőségét és kényelmét jobban ismerik, mint mi, hogy a magyarnak
hazaszeretetét sem a multak lelkesítő emlékezete, sem a hiúság, sem
az önzés nem támogatják annyira, mint más nemzetekét. A hatalmas
Rómának és a szabad Görögországnak szabad polgárai lelkesedést
meríthettek hazájok történeteiből; büszkék valának nemzetök
nagyságában és dicsőségében s érezték, hogy az ő hazájok a legjobb,
a legboldogítóbb. A franczia, az angol szintén lelkesedve
tekintenek vissza történeteikre, s szintén érzik, hogy Európában
nincsen haza, mely nekik annyi kényelmet, annyi szabadságot, annyi
biztosságot nyujtana, mint a magoké. A lángkeblű olaszt földúlt
szabadsága romjai közt a classikai hajdankor tüze lelkesíti; az
oroszt legalább hazájának óriási nagysága emeli. De a magyarnak
mindezekből igen kevés jutott; történeteink csak átok szülte
viszálykodásokra, csak életért és megmaradásért vívott véres
harczokra mutatnak; kevés azokban a polgári erényeknek tiszta
példája, kevés a fénypont, mely forró önérzettel keblünket emelje.
Hiúság nem kecsegtethet bennünket, mert hisz Európa alig tudja
létezésünket, s Afrikának számos coloniái talán ismeretesebbek más
nemzeteknél, mint honunk, melyet Ausztria termékeny, de műveletlen
coloniájának tekint a külföld. Jelenünk nem fényes s nem annyira
boldogító, hogy e részben más nemzetekkel vetélkedhetnénk.
Jövendőnk Isten kezében van, de hogy igen fényes kilátásokat
igérne, azt elhinni csakugyan optimismus kell, ámbár a jelennél
jobbat nem remélnünk lehetetlen. S mégis van az embernek keblében
egy tiszta  forró érzés, mely mindezen segítségek
nélkül buzgón ragaszkodik a hazához, s nem tartom jó embernek, nem
tartom magyarnak, ki e szegény, e nyomorult szegény, szenvedő hazát
jobban ne szeretné, mint akármely fényes országát
Európának».63) Ime Eötvös Búcsúja
prózában! A chauvinista nem ismeri a hazafi érzés ez elégikus
mélységét, nem emelkedhetik ily hazafias stoicismusig, hanem
hamisan ideálizáló fénynyel vonja be nemzete történetét s fölületes
hevében a maga nemzetét az elsőnek hirdeti a nemzetek közt. A
chauvinismus franczia eredetű, a francziák politikai nagyságuk
hanyatlásával lakoltak azért, hogy átengedték magokat e hiú érzés
mámorító hatásának. Más nagy nemzetek kevesebbet szenvedtek
chauvinismusuk miatt. Erélyöket még fokozta a nagy izgalom s edzett
szervezetök kibirta a láz hatását.

De kisebb nemzeteket halálos veszedelemmel fenyeget ez a divatos
betegség, nem épen physikai halállal, hiszen a nemzetek többnyire
nem úgy halnak ki, mint az egyes emberek. Nemzeti halálnak kezdete
lehet az is, ha tesped a nemzeti élet, ha ennek csak zajongó
nyilatkozását halljuk s nem érezzük igazi erélyét s igazi
haladását. Nincs e betegségnek jobb orvossága, mint az önismeretben
és szerénységben gyökerező hazafiságnak éltető ereje, melyet
nagyjaink s köztök különösen Deák műveinek, pályájának s
beszédeinek igazi ismeretéből meríthetünk.






GRÓF SZÉCHENYI ISTVÁN TÖRTÉNETI ESZMÉI.64)



Széchenyi történeti eszméinek megbecsülésében, de még
ismertetésében is íróink felfogása nagyon szétágazó. Széchenyi
tisztelői közt némelyek történeti felfogását a nagy szellem
gyöngéden érintendő hibái közé sorolják, mások azonban dicsőítik e
felfogás mélységét, Széchenyi ellenfelei pedig már életében is épen
ez oldalról sebezték őt talán a legérzékenyebben s egy újabb
bírálója kimondja, hogy kivált a magyar történet s a magyar
intézmények szelleme ismeretlen föld maradt Széchenyi előtt.

Bizonyos, hogy e felfogások rendezésre szorulnak, s elég érdem
volna ily problema megoldását legalább elősegíteni egy-két
adattal.

E czélból vizsgálódásainkat három részre osztjuk. Kutatni
akarjuk először, hogy mily hatások alatt s minő rendszerré
fejlődtek Széchenyi eszméi az általános történetről, vizsgálni
akarjuk azután, hogy miképen kapcsolódtak össze ez eszmék
Széchenyinek a magyar történetről s a hazai viszonyokról alkotott
felfogásával s végül Széchenyi történeti eszméit az újabb
tudományos mozgalmak szempontjából is óhajtjuk ismertetni.


I.

Széchenyi történeti eszméinek fejlődése. Általános történeti
eszméinek rendszere.

Széchenyi már korán – talán első költői olvasmányainak hatása
alatt – megkedvelte a tájaknak s valószínűen a nemzeteknek
összehasonlítását az emberi életkorokkal. Tizennyolcz éves korában
írja szüleinek Világosról, hogy a Kőrös vidéke tetszett neki. «Ez a
síkság – úgy mond – mely termékeny és gazzal is el van borítva,
szép látvány, az ifjúsághoz hasonlítható; az Alpeseket
tiszteletreméltó vénekhez hasonlítanám».

1814-ben komoly figyelemmel olvasta Mme de Staël
L’Allemagne-ját. Különösen azok a sorok keltik fel érdekét,
a hol a szerző a nemzeti állam s jellem jelentőségéről beszél. «A
mi napjainkban – mondja Mme de Staël – csakis a nemzeti jellemben
van az államnak igazi ereje». Az ehhez hasonló helyeket Széchenyi
naplójába is jegyzi. De bizonyára érdekelte Széchenyit a szerzőnek
történet-philosophiája is. Madame de Staël az emberi szellem
perfectibilitásáról is beszél. «Az ember történetében – úgy mond –
a mindig egyenlő s folytonos haladás tervét veszszük észre». Az
Allemagne szerzője a népek ifúságát és érett korát is
felemlíti. «A németek – úgy mond – ifjúságot teremtettek magoknak,
az angolok megférfiasodtak».

Mindezek a gondolatok mélyen hatottak az ifjú Széchenyi
szellemére. Midőn 1814 végén Nápolyban Filangieri tábornokkal, Mme
de Staël ismerősével  találkozott, élénken érdekelte mindaz, a
mit az Allemagne szerzőjéről hallott.

Nem bántotta az, hogy Chateaubriand megbirálta a perfectibilitás
tanát, a jakobinusok e hitvallását; a gondolat egyre foglalkoztatja
Széchenyit utazásai közben. A perfectio, a perfect szavak kedvelt
szólamai lesznek. De még ingadozik lelke a haladás törvényének
megállapításában. Pompejiban bámulja az ókor «perfectióját»,
gondolkozik azon, vajon mikép következhetik ily perfectio után a
hanyatlás. De bármennyire tiszteli az ókori s régi olasz
művészetet, az újkor művészete inkább lelkesíti. Canovának mennyei
szobráról beszél, a korabeli franczia művészetben pedig csodálja az
emberi szellem haladását. Korának másnemű vívmányai kötötték le
figyelmét 1815-iki angliai utazásában. Az új gépek, a gyáripar
lendülete nagyon foglalkoztatták, «egy ily gép – úgy mond – a
legnagyobb perfectióhoz tartozik». De azt is észrevette, hogy ennek
a tökéletességnek árnyéka is van, mert nagy nyomor a kísérete.

Különös tévedése Széchenyi már említett bírálójának az, hogy a
nagy reformatorra az angol alkotmányos élet mulékony hatást tett.
Igaz, hogy a gépekkel s gyárakkal nagyon sokat foglalkozott, de
mégis a három dolog közül, melyet Angliában tanulmányozni
érdemesnek tart, első helyen az alkotmányt említi. Már 1815-iki
útja előtt is olvasta Montesquieut. Sokat elmélkedett azon, a mit
Montesquieuben a nemzetek jellemének alakulásáról, a nemzetek
sorsáról olvasott. Feltünhetett neki Montesquieunek az a
megjegyzése, hogy az angol állam is elvész egykor, ha törvényhozó
 hatalma romlottabb lesz, mint a
végrehajtó hatalom. Anglia csak úgy el fog veszni, mint Róma,
Sparta és Carthagó – mondja Montesquieu. Ime a haladásnak oly
vigasztaló gondolatára új nagy árnyék borul. De hogy is lehetne
máskép?

Hiszen a nemzetek és az emberek élete hasonló – írja Széchenyi
naplójában 1816 márczius 17-én – a nemzeteknek is van gyermekkoruk
s vannak kamaszéveik, azután az életbe lépnek s vagy
tökéletesednek, vagy romlanak. A különbség csak az, hogy a nemzetek
évezredekig élnek és fejlődésöknek évszázados fordulói vannak. Így
például egy népnek kamaszévei háromszáz évig is eltartanak.

Így formulázza először elméletét a nemzetek életkoráról.

Korának európai nemzeteit vizsgálva, nem egy nemzeten vélte
észrevenni a halálnak jegyét. Szenvedélyes érdeklődéssel olvasta
Alfieri önéletrajzát, az olasz költő lelkében a magáéval néhány
rokon vonást talált s azért egyik «legkedvesebb szentjének»
nevezte. Már pedig Alfieri azt írta, hogy Olaszország halott
ország, népe már nem él és nyelve is majdnem holt nyelv. Pedig e
nyelven írt Tasso, a kinek stanzaiért Széchenyi érdemesnek találta
olaszul tanulni.

A saját olaszországi tapasztalatai Alfieri panaszát látszottak
igazolni. De a midőn utazása közben egészségtől duzzadó amerikai
tiszteket látott, lelke felvidult. Minő nép lesz még ezekből
egykor? – így kiált fel. Amerikát viruló gyermekhez hasonlítja, a
jövő országának nevezi, a mint az ókori nagy államokat a mult
birodalmai közé sorolja. 

1819-ben Nápolyban újra formulázza elméletét a nemzetek
fejlődéséről.

«Egy nemzet úgy keletkezik, mint a hogy a gyermek születik:
azután átéli a kamaszéveket, az ifjúságot, a férfikort és az
öregkort, s végül elhal; az egyedüli különbség az, hogy az ember
holtteste feloszlik, ellenben a nemzetnek holtteste évek hosszú
során át tengődik». «A nemzetek nagyságának alapját – így fűzi
tovább a hasonlatot – az a nevelés teremti, melyet gyermekkorukban
kaptak. A nemzeteket a kormányok nevelik. A nép ereje s egészsége s
az uralkodó értelmi ereje – ezek a nemzeti nagyság fejlesztő
elemei. A népek ép úgy, mint az emberek, csak ifjúságukban
tanulékonyak és javíthatatlanok lesznek, ha öregednek. Ha egyszer a
szokások meg vannak állapodva s a balitéletek meggyökereztek,
veszélyes s hiábavaló dolog azoknak átalakítását még csak meg is
próbálni. Az ily nép nem is szenvedi, hogy bajának gyógyítása
végett hozzá nyúljanak ép úgy, mint a beteg, ki remegve látja a
sebészt».

Ez elmélkedés első fele a nemzetek halálának meghatározásával
egészíti ki az 1816-iki formulát, második fele pedig Mme de Staël
már említett könyvének néhány gondolatát fűzi tovább. Az
Allemagne szerzője is azt mondja, hogy a kormányok a
népeknek igazi nevelői és hogy az emberi nem ép úgy nevelhető, mint
minden egyes ember.

Széchenyinek megtetszett e gondolat, valósíthatónak is hitte,
mert már akkor égett a vágytól, hogy reformáljon egy nemzetet úgy,
mint a hogy ez időtájt sikerrel fáradozott a saját lelki világának
átalakításán. 

A következő évben, 1820-ban, Törökszentmiklóson katonáskodván,
Mme de Staëlnak azt a munkáját kezdi olvasni, mely az irodalmat a
társadalmi intézményekhez való viszonyában tárgyalja. E munkával
még komolyabban foglalkozik, mint a Németországról szólóval. Ne
csodálkozzunk azon, hogy oly komoly jelentőséget tulajdonít az
írónőnek. Gondoljuk meg, hogy Mme de Staëlt Byron – Széchenyi előtt
nagy tekintély – a világirodalom talán legnagyobb írónőjének
nyilvánította. Igaz, hogy Széchenyi kételkedett is néha Mme de
Staël alaposságában, de fiatal lelkének fogékonyságával elfogadott
eszméit nem felejtette el.

Megmérhetjük az idézett könyv hatását Széchenyire, ha azt
olvassuk benne, hogy egy nemzet értelmességének fejlesztése egyenlő
értékű jó erkölcseinek felvirágoztatásával. Vagy ha ezt olvassuk:
ösztönözd az embert a felsőbbségnek mindenféle nemére és különböző
tehetségei mindannyian erkölcsi életének tökéletesedését fogják
elősegíteni.

A történetről Mme de Staël ezt mondja: «Végigpillantva a világ
változásain és a századok sorrendjén, az emberi faj
perfectibilitásának eszméje emelkedik ki előttem és nem bírom
figyelmemet elfordítani tőle. Nem hiszem, hogy az erkölcsi
természet e nagy munkája valaha szünetelt volna; a fényes
korszakokban, valamint a homályosakban az emberi szellemnek
fokozatos haladása soha sem szakadt félbe. Lelkem minden
tehetségével fogadom el ezt a philosophiai eredményt; egyik
legnagyobb értéke az, hogy az emelkedettség nagy érzését kelti fel
bennünk».

Mint látjuk, e munkájában az írónő nagyobb  hévvel és
határozottsággal hirdeti a perfectibilitást, mint a Németországról
szólóban. Az emberi nem különböző korairól is beszél s azt mondja,
hogy az ókorban még nem érte el az emberiség a melancholia
korszakát.

«Jól tudom – írja Széchenyi naplójába – hogy mit ért Mme de
Staël e melancholia korán. Jól tudom, hogy a népeknek van
gyermekkoruk stb. egész öregkorukig, s hogy mind e korokat végig
kell élniök».

Így fordítja le az írónő elnevezéseit a saját elméletének
terminologiájára és csendesen – a nélkül, hogy mondaná s a nélkül,
hogy tisztán látnók a logikai fonalat – hozzáfűzi a fejlődés ez
elméletéhez a perfectibilitásnak már most egészen lelkébe vésett
tanát.

Ekkor már történetphilosophiája magaslatáról ítéli meg az
egykorú eseményeket. Midőn Ypsilanti támadását hallja, így kiált
fel: «Görögország újjászületéséből semmi sem lesz. Nemzetek úgy
születnek és halnak meg, mint az emberek. Görögország már élt és
hogyan élt s minő férfikort ért!»

Korának a politikai szabadságért vívott küzdelmei, továbbá
politikai és történeti olvasmányai egyre ösztönzik a népek sorsáról
való elmélkedéseinek mélyítésére. Elolvassa Burke támadását a
franczia forradalom ellen. Noha e forradalom egyik éltető tanában,
a perfectibilitásban maga is hitt, úgy gondoljuk, hogy rokonszenve
Burke felé hajlott. Határozottan helyeselte Burkenek azt a
meghatározását, hogy a reformra való képesség kapcsolata a
conservativ hajlammal jellemzi az igazi államférfiút. Széchenyi is
azt mondja ekkortájt, hogy ő az ultrák és a carbonarik közt foglal
 helyet. «Ti úgy bántatok a franczia
nemzettel – mondja Burke a forradalom vezéreinek – mintha ma vagy
tegnap keletkezett volna».

Ezt a szemrehányást Széchenyi egészen átérezte. Folyvást
foglalkoztatta a népek életkorának különbsége történeti és
politikai tekintetben.

1824-ben újra fogalmazza elméletét és igyekszik tartalmasabban
jellemezni a négy életkor mindegyikét. A gyermekkorban és
ifjúkorban fejlődnek ki a legszebb és legnemesebb jellemvonások, a
minőkre példákat Róma és Görögország története nyújt, vagy
Amerikában Washingtoné és Frankliné. Az érett férfikorban van
Francziaország s Anglia. «Itt már nem látjuk a nemes lelkesedést a
nagyért, kiválóért s önzetlenért, – azt a büszkeségtől és
nagyravágyástól nem zavart szép rajongást az emberiség javáért
hiába keressük ez országokban. Cselekvéseik főrugója a realitás, a
nyereség, az előny, a hatalom és ezek körül forog az érdeklődés. Az
öregkorban vannak azok a népek, melyeknek ereiben a vér bágyadtan
folydogál s a hol az emberek azzal dicsekednek, hogy csak magokra
gondolnak, nem lévén érzésök a közjó iránt.»

Bár sejtjük, de még nem látjuk tisztán, miképen egyeztethető a
folytonos romlás e képe a perfectibilitás tanával.

1823 óta sokat foglalkozott Széchenyi Voltaire-rel. Voltaire
1785-iki kiadásának köteteit sorban olvasgatta. Veszélyes író – úgy
mond – a tapasztalatlan ifjúságnak, de sok jót is művel, mert
«türelmet hirdet és ezt eléggé hirdetni, istenemre, alig
lehet».

Voltairenek nagy jelentőségű világtörténeti áttekintését
 már csak magyar vonatkozásai miatt is
érdekkel olvasta. Széchenyin kívül más magyar írókra, például
Verseghyre is hatott Voltairenek az a kijelentése, hogy valamennyi
nép közül, melynek történetén munkánkban végig tekintettünk, egy
sem volt szerencsétlenebb, mint a magyar. De különben is Voltaire
munkája telve van igen tanulságos elbeszélésekkel és gondolatokkal.
Széchenyi kezében alighanem ez volt az első jelentékenyebb könyv,
mely a világ történetét Nagy Károlytól XIII. Lajos koráig folytonos
előadásban tárgyalja.

Nem felejtette el Széchenyi, hogy Voltaire a középkor idejét «a
borzalmak századainak» nevezi.

A kiváló egyének szerepét a történetben Voltaire már igen
élénken kiemelte. «Látjuk – mondja Voltaire – hogy egy nemzet
felsőbbsége csak vezetőitől függ». «Minden nagyot e világon –
mondja másutt – egyes emberek lángeszének és szilárdságának
köszönhetünk». Ezek a gondolatok megerősítették Széchenyit abban a
felfogásban, melyre ösztönt már Mme de Staël könyvéből nyert.

Voltaire szerint a kormányoknak nagyobb befolyása van az emberek
jellemére, mint az éghajlatnak. Ez oly felfogás, mely Széchenyi
szerint szerencsésen igazítja helyre a Montesquieuét s azonkívül a
nemzetek nevelésének lehetőségét is hirdeti.

Voltaire azt a nyolczszázéves történetet, melyet elbeszél, a
bűnök, a hóbort és a szerencsétlenségek nagy gyűjteményének nevezi
el, melyben itt-ott látni néhány erényt és kevés boldog időt, mint
elszórt lakásokat láthatunk vad pusztákban. Mind a mellett Nagy
Károly kora óta a XVIII. századig  a népességnek, a vagyonnak,
a műveltségnek haladását látja Európában.

Így tehát Széchenyi a haladás eszméje mellett Voltaire könyvében
új bizonyságot talált. A hogy mindenütt talált újakat ekkor az
életben s a technika vívmányaiban, ha külföldön utazott.

Fáradhatatlan olvasó volt, de kevés történeti munkában talált
oly gyönyörűséget, mint Ségur Napoleon története és a nagy
hadsereg 1812-ben czímű munkájában. Classikus munka, írja róla,
Thukydideshez és Xenophonhoz hasonlítható. A tárgy is nagyon
érdekelte, I. Napoleonról később maga is írt egy kiváló
jellemrajzot az Önismeretben. De Ségur gondolatai is
viszhangot keltettek lelkében. Ségur úgy magyarázza Sándor czár és
Napoleon összeütközését, hogy Sándornak birodalma még fiatal volt,
mint fejedelme s naponként növekedett, ellenben a franczia
birodalom már érett korban volt, mint császárja és most már csak
gyöngülhetett. Midőn Napoleon Vilnába ért a lengyel hősökkel –
beszéli Ségur – megmozdult a litvánok szive mélyén a még élő, bár
már elöregedett hazafiúi érzés. Ségur elbeszélvén Barclay
visszavonulását s azt, hogy az oroszok mennyire haragudtak reá a
terület kiszolgáltatása miatt, dicsőíti az orosz hadvezért, mert
szembe szállt a megtévesztett közvéleménynyel és mert felfogta,
hogy a nemzeteket legtöbbször önmagok ellenére mentik meg. Az
önmegtagadó elszántság, melylyel az oroszok feldúlták hazájokat,
hogy megsemmisítsék a hódítót, bámulatra ragadja Ségurt. «Kivívták
az igazi dicsőséget – úgy mond – és ha előrehaladottabb műveltség
fogja majd áthatni minden osztályukat, e nagy népnek  is lesz
nagy századja, ők is megragadják majd a dicsőség kormánybotját,
melyet, úgy látszik, hogy a föld népei sor szerint adnak át
egymásnak». Képzelhetjük, hogy a nagy történetírónak könyvében
olvasott példák és reflexiók mennyire edzették Széchenyi
elhatározását s mennyire érlelték alakuló elméletét.

Már nyilvános pályájának küszöbén volt ekkor, de mint író még
nem lépett a nyilvánosság elé. Tanulva készült pályájára és még
férfikorában is könnyen fellobbanó lelkesedéssel olvasta a nagy
írók eszméit az emberi és nemzeti élet titkairól. Így olvasta
Franklint, kit élete vezéréül választott. Franklin azt tanítja,
hogy az egyes polgárok erkölcsi érzéke együttvéve alkotja meg a
nemzetek erejét. Ezt már régebben így gondolta Széchenyi is. Az
Üdvleldében is olvashatjuk, «hogy a derék nemzet nem egyéb,
mint derék polgárok öszvege».65)
Franklin Angolországot öreg, Amerikát ifjú nemzetnek nevezi.

Széchenyi általában nagyon megkedveli Franklin iratainak azt a
jellemvonását, hogy az értelmességet, a munkásságot, a takarékosság
s előretörekvő gazdálkodás szellemét és az erkölcsi értéket
egységbe kapcsolja. Herdert is többször idézi Széchenyi. Nem csupán
a magyarokra vonatkozó jóslata, hanem történetphilosophiájának
alapgondolatai is érdekelték. A természet különböző, egymással az
életért küzdő szervezeteket teremtett – úgy mond Herder – mert a
legkisebb térre az élők legnagyobb sokaságát akarta elhelyezni. A
teremtő e küzdelemben találta meg az  egyetemes élet fentartásának
módját. A szervezetek formája folyton emelkedik a földön és a
sornak csúcsán az embert találjuk, a kinél senki sincs
mesterségesebben és változatosabban szervezve. Nincs nemesebb szó
az ember rendeltetésének kifejezésére, mint a humanitás. A
humanitás szó magába foglalja az ember hivatását az eszességre s a
szabadságra; szigorú méltányosság és igazság nélkül nincs ész s
nincs is igazi humanitás.

A mit a teremtő életre hivott, s a mi hat, az bizonyos
kapcsolatban örökké él és hat. Az elhervadt virág széthull, de az
erő, mely e részeket élesztette, nem halt ki az egyes szervezet
szétbomlásával. Hihetjük-e tehát, hogy az emberi lélek, a
legmagasabb szervezet éltetője, egyszerre megsemmisüljön? A hely és
az idő mellett a nemzetek jelleme dönti el az emberi birodalmak
eseményeit. A történet folyama azt mutatja, hogy az igazi humanitás
növekedésével az emberiség romboló dæmonai kevesbedtek és pedig az
ész és a kormányzó művészet felvilágosodásának belső törvényei
szerint.

Herdernek e gondolataiból egynémelyik átment Széchenyi munkáiba
is. Általában Herder hatásának is része van Széchenyi morális,
természet- és történetphilosophiája megalakításában.

Már a kortársaknak is feltünt Bentham hatása Széchenyire.

Mi itt főleg Bentham általános történeti eszméit vehetjük
figyelembe. Hogy az újkor erkölcsei többet érnek, mint a régibb
koroké, ezt Bentham oly ténynek mondja, melyet Hume s Voltaire már
bebizonyítottak. Bentham szerint a legbarbárabb korok egyszersmind
a legbűnösebbek is. E korokban  csak a papság tudott
olvasni, ez az ész gyermekkora. A theokratikus államokban élő
nemzetek gyermekkorukban öregedtek meg. Az ily nemzetek könnyen
leigázhatók és történetük csak abból áll, hogy bilincseik szinét
változtatják. Bentham nem hisz a végtelen perfectibilitásban.
Kevesbíthetjük, de meg nem előzhetjük az összes gonosz
szenvedélyeket. Csak a lehetőt kell keresnünk, elég nagy tér ez a
lángésznek s elég nehéz feladat a legnagyobb erényeknek is. Nem
paradicsomot, csak kertet teremthetünk a földön, de ez a kert
gyönyörűséges tartózkodó hely lesz ahhoz a vadonhoz képest, a
melyben az emberek oly sokáig bolyongtak. Ép oly nevetséges
dicsérni a régi korok bölcseségét, mint magasztalni erényöket.
Őseink csak olyanok voltak, mint mi vagyunk, a visszaélésnek és a
romlottságnak okai ugyanazok voltak régen is, de ellenszerök, a
felvilágosult közvélemény, gyöngébb volt akkor. Őseink balgatagsága
sokkal tanulságosabb, mint bölcseségök.

Ehhez még néhány erkölcstani tételét kell idéznünk: Az
erkölcstelen tett hamis számítása az önérdeknek. Mennél műveltebb
egy nemzet, annál több ereje van körében az erkölcsi megtorlás
befolyásának. Minden erkölcstannak czélja az egyetemes boldogság. A
törvényhozás az emberek vezetésének oly művészete, mely a boldogság
lehető legnagyobb összegének előállítására törekszik.

E szó szerinti idézetek egybevetése Széchenyi műveivel, új
példával igazolja Stuart Millnek azt az állítását, hogy «a multban
s ma is többnyire Bentham fegyvereivel ostromolták a régi
intézményeket». 

Verulami Baconról Széchenyi így szól Kiss Jánoshoz írt
levelében: «A Novum Organum ránk nézve kimeríthetetlen
kincstár. Minden munkálkodásimban, a mennyire lehetett, a bent
kijelelt utat követém».

Hogy mennyiben követé az inductio módszerét, itt nem
kutathatjuk. De a Novum Organumból történeti eszméket is
merített. «Az embereket – úgy mond Bacon – a tudományok művelésében
tartóztatta s majdnem megbabonázta az ókornak imádása». «A
hajdankor – mondja továbbá – bennünket tekintve, régi és öregebb,
de magát a világot tekintve, új és fiatalabb kor». Ez utóbbi
mondást átvette Bentham is a politikai sophismákról szóló művébe.
Széchenyi is átvette a Hitelbe e szavakkal: «A mit közönséges
beszédben régi időnek, hajdankornak hívunk, józan ész után új
időnek, ifjúkornak kellene hívni».66)

Bacon is beszél a népek és államok három, esetleg négy
életkoráról és az öregkor jellemző vonásának mondja az ipar és
kereskedelem űzését – igaz, hogy nem a Novum Organumban, s
így nem tudjuk, vajon Széchenyi ismerte-e Bacon e felosztását.

Kautz Gyula Smith Ádámot Széchenyi közgazdaságtani mesterének
nevezi. Smith korszakalkotó munkájában a multnak gazdasági
viszonyaival is foglalkozik. Fejtegeti, hogy a föld és a munka
jövedelme mennyivel nagyobb a maga korában, mint egy századdal
azelőtt, vagy még régebben volt. A középkori jobbágyságról szólva
megjegyzi hogy a rabszolgaságnak e neme még nincs eltörölve
Németország s Ausztria egy részében,  Oroszországban,
Lengyelországban s Magyarországban. Pedig – úgy mond – a népek és
korok tapasztalata mutatja, hogy a rabszolgáktól végzett munka a
végső számításban mégis csak a legdrágább. A keresztes háborúkat a
tőke és az emberek nagy fecsérlésének nevezi. A történetből azt a
tanulságot meríti, hogy a kereskedés és ipar fejleszti lassanként a
rendet és jó közigazgatást s ezekkel együtt a szabadságot is.

Szóval itt újabb bizonyítékot talált Széchenyi a haladás elve
mellett. S általában úgy tekintette Smith művét, mint az újkori
szellem egyik legerősebb fegyverét. Midőn a latin nyelv
használhatatlanságát akarta bizonyítani a modern államban, azt
mondotta az ósdiaknak, próbálják csak latinra fordítani Smithnek
munkáját.

Sokat tanult még Széchenyi Young Arthurtól, a Politikai
Arithmetika szerzőjétől is, a kinek munkáját ismételten
olvasta. Young is megvetéssel szól a középkori agrár viszonyokról,
kiemeli, hogy nem a népesedés a gazdagság alapja, hanem a munka,
megrója a nem jól alkalmazott jótékonyságot s úgy hiszi, hogy
hajdan néptelenebb volt Európa, vagy mint Széchenyi mondja az
Önismeretben, a népetlenség az államok fiatalsági
nyavalyája.

Midőn így végére jutottunk annak a számra és kiválóságra
tekintélyes, de még sem teljes írói névsornak, melyet Széchenyi
tanítói karának tekinthetünk, nem azt akarjuk mondani, hogy
Széchenyi általános történeti eszméi egész terjedelmökben és
kapcsolatukban másoktól vannak átvéve. Nem szolgai átvételről van
itt szó, hanem csak azokról a benyomásokról, melyeket nagy
 gondolkodók egy fogékony elméjű s tanulni
vágyó, de önállóságát megőriző gondolkozó elméjében keltettek.
Igaz, hogy van elég eklekticismus Széchenyi rendszerében, s ezért
könnyen tévedhetünk, ha általános eszméit újabbkori
társadalomtudományi vagy természetbölcseleti rendszerekkel úgy
vetjük össze, mintha egészen sajátszerű, először Széchenyitől
kigondolt vagy kifejtett eszmekörökről volna szó. De másrészt nem
kell felejtenünk, hogy nem minden gondolatának mutathatjuk ki
eredetét, s lehet néha találkozás is az, mit átvételnek képzelünk
és a mi fő, egész rendszerének egyéni színe is szembetünő.
Egyéniségét élesen megfigyelt lélektani részletekben érvényesíti, s
különösen abban, hogy a keresztyén hitelvek tanításaival szervesen,
néha mystikus hévvel egyezteti azt, amit deista philosophusoktól
tanult.

Általános történeti eszméinek rendszerét ő maga nem fejtette ki
teljes kapcsolatban sehol sem, de a rendszer már kialakult lelkében
első nagy munkáinak megírása közben és különböző munkáiból ki is
fejthető. Meg kell próbálnunk e kifejtést, többnyire Széchenyi
szavaival, de a rövidség kedvéért néha más szavakkal is, noha híven
az értelemhez.

«A keresztyén vallással – úgymond Széchenyi – azt a hitet is
átvettük, hogy a halandó virtusai és esze által mindig magasabbra
emelheti magát az Istenség felé».67)
«A jobb ember minden cselekedeteinek egybevonata, élte munkáinak
végczélja, tengerbajainak egyedüli reménysugara, végre is
 csak azon halhatatlan vágy, e földön
inkább-inkább tökéletesített lelkével visszatérni szebb
honába».68) «Az állat és ember közti
különbséget semmi sem tünteti világosabban ki, mint az elsőnek
pangó, a másodiknak haladó léte».69) A
haladás ez ösztönének, melyet a keresztyén vallás oltott az
emberiségbe, eredményeit is látjuk az emberiség történetében.

«Az emberi nem, mióta nemzedékrül-nemzedékre mehet át az anyagon
nyert diadalinak naprul-napra növekedő sora, és alig mehet
veszendőbe egy kikutatott igazság is, nemcsak alvásba visszaesni
többé nem fog, de az eszmék szabadabb surlódásánál fogva mindinkább
s inkább ki fog belőle törni a szellemi szikra».70)

A szellemi haladás e megállapításánál Széchenyiben kételyek
ébredtek, mint a haladás elméletének sok más hívében is. Jól tudta,
hogy «eddigelé Hellasnak sem szobrait, sem építményét a
természethez vagy józan okokhoz közelebb nem hozta az emberi nem,
sőt nem is érte el».71)
De elnémítja a kételyt. «Ez nem mutatja elérhetetlenségöket, hanem
azt, hogy új Európa nem érte még el szobrászi századát» – a görög
építészet pedig az új viszonyokhoz és északi éghajlathoz
alkalmazható, tehát szebbíthető.72)
Az erkölcsi haladás is megállapítható. «A keresztyén vallás által
megnemesültek az újabb emberek, mert az újabb generatio közt oly
irányállapotban, mint a tökéletesség felé törekedő emberiség lelke
tágult, az erények is jobban-jobban fejledeztek; nem a  theatralis
erények, melyeknek taps vala főczéljok, hanem azon házi és négy fal
közti erények, melyeknek nem emberi, hanem tán csak angyali tanujok
van».73)

Az ókorral szemben hamar megállapítja Széchenyi az újkor
erkölcsi felsőbbségét. «Hála az égnek – úgymond – eltemeté a
keresztyén vallás az egyiptomi és római önkényt, mely Pyramisokat,
Coliseumokat stb. rakott, melyeken mi oly sokszor ábrándozók nem
bámulnánk annyira, ha mindig eszünkbe jutna, hogy az azokat
építette ezernyi ezer rabszolgának mennyi temérdek könyárjaival
vannak azok alkotva s czimentezve.»74)
De a középkor erkölcsi alárendeltségének megállapítása nehezebben
esik lelkének. «Midőn a mult időkben a Nemzetek lelke, a vitézeket
bájoló hölgyek szíve érdemléséért megvívni, lándzsákat törni,
hevítette fel – a szent koporsóhoz való vándorlással a
szerencsétlen szeretőt a lemondásnak magasztos és szent érzésével
töltötte el – később a Nemzeteket a Hit és Vallás védelmével
lángolta fel».75) Így beszél másutt is a
középkorról, így tört ki belőle néha a romantikus lelkesedés a
középkori ideálokért. Ezek felé vonzotta szíve és phantásiája, de
szellemének másik, reális irányával a perfectibilitás tanának
varázsától lekötve, az újkort dicsőítette és annak fegyvereit
forgatta.

Végtelen perfectibilitásban nem hitt, «mert az ember azt sehol
sem éri el, elég boldog lévén ahhoz mind közelebb
járulhatni».76)

De vajon mikép jut és jutott az emberiség a 
tökéletesség útjára? A nemzetek lépcsőin. «A nemzet oly erkölcsi
test, mely az emberiségnek alkotó része és azon lépcsőknek egyike,
melyeken az emberi nem mind magasabbra emelkedhetik véghivatása «a
tökéletesülés» felé.77)
Magok a nemzetek átmennek az emberi élet különböző korain egészen a
vénségig s a halálig.78) A
XIX. század első felében az emberiség elérte férfikorát, midőn a
fejedelmek hatalmát nem az erő, hanem «az igazság, az erény s
törvények utáni szigorúság biztosítja és csak az emberiség
tisztelete emelheti hatalmukat magasbra».79)

Itt találkozunk Széchenyi rendszerében Herder ideáljaival. A
viruló férfikor tehát az igazi nemzeti nagyság kora. «De nemzeti
nagyságot kevés nép ér el».80)
Mint a legtávolabb időktől a mai napig tett tapasztalás mutatja,
csak kevés nép idomult nemzetté, csak kevés érte el a férfikor
szakát, s a legtöbb alig született s eltünt már, vagy gyermekkorból
egyenesen gyermekaggságba sülyedt.81)
Pedig minden nemzetben megvan a kifejlődhetési lehetség, az
életszikra, mely kiképződésre birhat.82)
Igaz, hogy nincs meg egyenlően. Mert a nemzeti sajátságok nem
egyenlők, nagy hiba volna észre nem venni Isten teremtésében az
egymáshoz annyira hasonló és egymástól mégis annyira különböző
formákat, s így a nemzetekben a hasonlóság mellett a külön
sajátságokat, még az idiosyncrasiákat is.83) A
sajátságok különbsége egyszersmind értékek különbsége is. A
nemzetek szellemi minősége ép  oly különböző, mint a föld,
melybe a fákat ültetjük. Mily ritka a százados tölgy! Gyakran a
fiatal sugár sarjadékból görbe vén fa lesz, melynek ágai
rothadnak.84)

Ilyenek a lelketlen korcs népek, kiken a legbölcsebb kormány,
egy próféta sem segít. De az elkorcsosulás a nevelés hibája is
lehet, nem csupán az eredeti sajátságoké. Nevelni s fejleszteni
kell a népek sajátságait úgy annyira, hogy «minden saját
fénykörében felemelkedett népcsalád egy magasb lépcsővé legyen az
Istenekhez».85) De vajon mikép nevelhető
ily nagygyá egy nemzet? Erre a kérdésre Széchenyi látszólag
többször ellenmondó, de mégis szorosan összetartozó válaszokat
adott. Látszólagos ellenmondásai azonban sok félreértésre adtak
alkalmat.

Mi virágoztat fel egy országot? kérdi Széchenyi a
Világban. «Az emberi halhatatlan lélek s annak legfőbb
széke, az emberi agyvelő jeleli ki a cultura ösvényét s csak az
birja a nemzeteket lehető legmagasb civilisatiói fokra és semmi
egyéb» – így hangzik a válasz.86)
«A tudományos emberfő mennyisége a nemzet igaz hatalma» – mondja a
Hitelben is.87)
Másutt az anyagi javak nagy jelentőségét emeli ki. «A kormány – úgy
mond a Stadiumban – szent kötelességének semmi mód sem felel
meg, ha az ország gazdagságát minden módon előmozdítni nem
iparkodik».88) A kik Széchenyinek ilyen
nyilatkozatait és nyilvános működésének legszembetünőbb részét
vették figyelembe, azok úgy jellemzik, hogy csak az ész, csak az
anyag  embere s hogy a nemzeti életben a
szabadságot, az erkölcsi javakat kevesebbre becsülte az
anyagiaknál. Mások talán az ellenkező túlságra hajlottak, midőn
Széchenyi ily nyilatkozatát olvasták: «Egyedül az erény oka néhány
nemzet gigási felemelkedésének».89)

De e nyilatkozatok közt nincs igazi ellenmondás. Maga Széchenyi
egyezteti a látszólagos ellentéteket. «Valamint a közmoralitásnak
nagyobb-kisebb léte – mondja a Stadiumban – egyenesen hat az
országi mechanikának jobb vagy rosszabb létére, úgy bizonyosak
lehetünk, hogy a jobb mechanika megint visszahat az
erkölcsiségre».90) Ez nagyon természetes, mert
hiszen «a legfőbb értelem – mondja Széchenyi a Töredékben –
egyszersmind a legfőbb erény is».91)
«Általában – mondja egy másik munkájában – synonymák e fogalmak:
erény és bölcseség, becsületesség és jó szándék, hasznos és
igazságos, jó és dicső».92)
Tehát egy nemzet nevelése csak úgy vezet progressióra, ha a nevelő
egy tényezőt sem hanyagol el, «hanem ez emberi alkotó tulajdonok
azon egyetemes kifejtését czélozza, mely nélkül az emberi nem soha
nem emelkedhetik a kellő magasságra».93)

Természetesnek fogjuk találni Széchenyiben az erkölcsi és
értelmi ideálok e szoros egységét, ha visszagondolunk Mme de Staël
eszméire, Herder humanitási ideáljára vagy Franklin moráljára és
Benthamre, a kinek hasznossági elvét szintén gyakran félreértették,
mintha az egyén boldogságát hirdetné s nem a köznek javát.


Visszatérve Széchenyi történeti eszméinek sorára: Midőn a
nemzetek így neveltetnek nagygyá erkölcsi, szellemi s anyagi
irányban, különös sajátságaik s az általános emberi ideálok lehető
összeegyeztetésével, oly javakra tettek szert, melyek nyereségében
az egész emberiség osztozik.94)
És a midőn férfikoruk után hosszú, vidám öregséget érnek, átadva
erkölcsi hagyományukat a folyton előretörekvő emberiségnek,
befejezik nemzeti életöket. S mint az ember csak egyszer él, úgy a
nemzet életében is csak egy nemzeti korszak lehetséges.95) És mintegy megkoronázza rendszerét e
felkiáltással: Valamint Istenben, úgy hiszek én az emberi
perfectibilitásban.96)

Mint láttuk, Széchenyi nem igen bizonyítgatja az értelmi és
erkölcsi haladás történeti törvényét, épen csak meghatározza és a
nemzetek fejlődésének s elmúlásának törvényeivel igyekszik
egyeztetni. A törvénynek érvényességében nem kételkedik, valamint a
nemzeti és emberi élet párhuzamának tudományos értékében sem.

Ez eszméket majdnem egyértelműséggel hirdette az irodalom,
melyet átkutatott, úgy hogy szinte vakmerőségnek látszott minden
kételkedés. De nemcsak ezt kell megjegyeznünk rendszeréről.

Kemény Zsigmond, midőn a nemzetek életkorának tanát Széchenyi
ellenfeleivel szemben védelmezte, azt mondotta, hogy e tan nincs
oly szoros kapcsolatban Széchenyi politikájával, mint azt ő
képzelte. És igaz is, hogy Széchenyi politikai taktikáját
történetphilosophiája nélkül is megérthetjük  s
igazolhatjuk. De ez a történeti rendszer, épen mivel maga Széchenyi
oly szorosnak képzelte annak kapcsolatát politikájával, nem lehet
mellékes jelentőségű Széchenyi megértésére. Alapján egy
valláserkölcsi postulatumot találtunk, csúcsán hitvallást, az
egészet pedig vallásosságának szelleme hatja át. Kétségtelen tehát,
hogy e rendszer folytonos és eleven életet élt Széchenyi belső
világában, mert lelkének legmélyebb forrásából táplálkozott.

II.

Széchenyi magyar történeti és közjogi érzékének fejlődése. A
Hitel jóslata. Magyar történeti felfogásának részletes
ismertetése.

Midőn most Széchenyi magyar történeti felfogásának
ismertetéséhez értünk, szembe kerültünk Beöthy Ákosnak azzal a
vádjával, hogy Széchenyit nem vonzotta «hazánk közjoga és
története».

Rendkívül súlyos vád oly államférfiúval szemben, ki Magyarország
reformálására vállalkozott. De vajon alapos-e a vád? Könnyű lesz e
kérdésre felelnünk, ha majd elfogulatlanul áttekintettük Széchenyi
magyar közjogi és történeti felfogásának fejlődését.

Széchenyi öröklött fajszeretetét senki sem tagadja. Azt is bajos
volna elképzelnünk, hogy Széchenyi Ferencz házában ne lett volna
szó a családi hagyományokról, a magyar történetről és közjogról. A
huszonegy éves Széchenyinek egy atyjához írt levele is maradt
reánk, mely mutatja a fiatal huszártiszt érdeklődését az akkori
magyar közélet iránt. 

Midőn a napoleoni háborúk után magába szállt, tanult és
szenvedélyein uralkodni akarván, önmagát megfigyelni kezdte, némi
büszkeséggel mondja, hogy lelkének rejtekén oly ösztönöket vett
észre, melyek Attila lovasaira emlékeztették. Olaszország legszebb
tájékain szeretettel gondol vissza a magyar síkságra. A nemzeti
érzés föllendülése Európaszerte a Napoleon elleni harczok idején
csak megerősítették Széchenyi hajlamát a nemzeti sajátságok
megfigyelésére és megbecsülésére. De másrészt nem felejthetjük,
hogy ezt németül írott naplóiból tudjuk. És azt sem tagadhatjuk,
hogy akkor még magyar történeti és közjogi ismeretei igen hézagosak
voltak. Készül a közjog tanulmányára, de nem igen fog hozzá. Mikor
hazájáról beszél, nem mindig különbözteti meg Ausztriát
Magyarországtól. Többször olvassuk e kifejezést naplójában: mi
osztrákok. De e pontatlan terminologiából és német beszédéből nem
kell sokat következtetnünk. Alapjában igaz magyar, ki már 1817-ben
a magyar közéletet is éles szemmel vizsgálja.97) «Az országban – írja ekkor – oly kevés a lelki
emelkedettség és az igazságérzet, hogy a politikai pályán nem
várhatunk más sorsot, mint könyörtelen ócsárlást, ha megbuktunk és
engedelmességet igazi becsülés nélkül, ha hatalomra jutottunk». A
pessimistikus megfigyelés, bár Ausztriára is vonatkozik, bizonyára
nem a közönbösség szava a magyar közélet iránt.

De ily sivárnak találván a magyar és az ausztriai  közéletet,
nem bírja magát elszánni magyar ismeretei hézagainak betöltésére.
Nagyon vonzotta ekkor az európai irodalom, különben is el volt
foglalva határozatlan vágyaival és szenvedélyeivel és még nem
jutott igazi hivatásának érzetére. Belső nyugtalansága és élénk
érzéke a művészet és a nemzeti sajátságok iránt utazásokra
késztették. 1818-iki keleti útján Rodostóban is megfordult;
«Rodostóban – írja naplójában – több magyarnak síremléke van, a
többi közt a Rákóczié, Bercsényié és a többi». A rodostói emlékek
tehát alig érdekelték, a min nincs mit csodálkoznunk, ha
meggondoljuk, hogy Katona István még mennyire ártalmas mozgalomnak
tünteti föl Rákóczi felkelését. S így még kevésbbé feltünő az, hogy
Széchenyi meg sem említi az ismidi sírt.

De ha ez útján közönbösen haladt is el hazája multjának emlékei
mellett, a magyar jelene és jövője annál inkább foglalkoztatták. A
görög ég alatt is a magyar tájakra gondolt, úgy mint Olaszországban
és megjegyezte, hogy híven szereti nem ilyen szép hazáját futó
homokjával és elbizakodott lakosaival együtt. Reformtervek is
czikkáztak át lelkén, a magyar és az osztrák viszonyokra
vonatkozók, sőt mikor a régi görög nagyság emlékeit látta, egy
magyar Walhalla terve fogamzott meg lelkében, hogy «vérünknek, ha
élni fognánk jobbjait, ha pedig enyészet lenne sorsunk, utolsó
képviselőit egy helyütt békében és örök nyugalomban összesítve
lássuk.98)

A nemzeti halálnak e sejtelmét az a gondolat  is
táplálta, hogy Magyarországnak szabadsága elveszett. «Az én szegény
földieim – írja 1819-ben – az egyedüliek, a kik szabadságukat és
szerencséjöket elvesztették a legcsekélyebb ellenszegülés nélkül,
mert nem tudják, mily isteni a szabadság.» Igaz, hogy e hangon
inkább érezhető az akkori európai szabadságvágy rajongása, semmint
a magyar jogkövetelés történeti szelleme, de érezhető az is, hogy a
két irány közt nincs igazi ellentét a Széchenyi lelkében.

Észrevehetjük ezt mindjárt, mikor ez útjáról hazájába tér.
Megdöbbenti az ország elmaradottsága más országokhoz hasonlítva.
«Szegény ország» – írja 1820-ban – «mélyen sülyedtél és csak
elveszett szabadságod adhatja vissza a régi helyed, semmi más».
Paragraphust ekkor még nem bir idézni az elveszett szabadság
visszavivására, de érzi, hogy az akkori állapot méltatlan az ország
multjához és közjogához. Azonban szabadságot csak értelmes és
erkölcsileg tiszta életű nép vívhat ki és csak ilyen nép érdemli
meg az isteni adományt. Vagyis Széchenyi elméletének szavaival
élve, csak ifjú vagy egészen el nem vénült nép alkalmas a
regeneratióra.

Meg kell tehát állapítania, az életnek mely korát éli a magyar
nemzet? 1820-tól kezdve nemcsak a közéletre vet pillantást, mint
azelőtt tette, hanem a családi életet, a férfiak, nők viseletét és
gondolkodását is kezdi megfigyelni, folyton adatokat gyűjtve ahhoz
a nagy magyar néppsychologiai rajzhoz, mely műveinek egyik
legbecsesebb része. Nem a tudós rendszerességével jár el
megfigyeléseiben, hanem művészi subjectivitással. Gyakran
kicsinynek látszó dolgon akad meg a  szeme, de a töredékből
intuitive megalkotja az egészet s mindig a lényegig hat.

Eredményei egyelőre nem bátorítják a tisztán magyar reformra;
itt csak az boldogulhat – úgy mond – ki Nádudvar vidékét szebbnek
tartja Nápolynál és a ki azt hiszi, hogy Magyarországon több a
szabadság, mint Angliában. A megható tudatlanság nem bántja;
szeretné vére s élete árán művelni a népet, melyhez annyira
vonzódik, de a vak igaztalanság és az elbizakodottság gyak ran
feltünő jelei elriasztják.

A társadalmi solidaritás érzésének nyoma sincs az országban;
mindenütt leszólás, mérges elégületlenség és rágalom van a
napirenden. És minő trágár tréfákon mulatnak! Ez a nemzet elvénült,
nincs mód segíteni rajta – irja 1821-ben.

Ekkor Erdélybe utazván, folytatja megfigyeléseit egyre
kedvezőtlenebb eredményekkel. Marosujvárt gróf Mikes vendége lévén,
sokat beszélt a háziúrral és vendégeivel a politikáról. Beszélgetés
közben az öreg gróf azt mondotta: «A mi legnagyobb hibánk és
szerencsétlenségünk az, hogy már nagyon vén Magyarország».
Széchenyi megdöbbent, mintha valaki fájdalmas titkát olvasta volna
ki lelkéből.

Másrészt jól tudta azt is, hogy a magyar reformnak nemcsak a
magyarokban van az akadálya. Midőn 1821 vége felé bizalmasainak egy
történeti vitáját hallgatta arról, hogy a régi uralkodók közül kik
ártottak a legtöbbet Magyarországnak, Széchenyi a vitát így
döntötte el: «Az az Ausztriai Monarchiának és Magyarországnak
hibája, hogy az Isten a haragjában kapcsolta össze». 

Ez a későbbi illemházassági elméletnek az első formulája. Csak
annyit szükséges itt róla megjegyeznünk, hogy elég világosan
bizonyítja Széchenyi közjogi érzékét.

Igaz, hogy közjogi terminologiája pontatlan marad ezután is, de
1823 elején nagy érdekkel hallgatja Cziráky lelkes magyarázatát a
régi rendi szabadság sarkalatos törvényeiről. Felháborítják az adó-
és ujonczrendeletek és 1823-ban felveti a kérdést, miként lehetne a
birodalom ministereit felelősségre vonni? – Az alkotmánysértés
miatt is kételyei vannak arra nézve, hogy maradhat-e tovább
katonának? De másrészt az önfeláldozást azért az egyoldalú
szabadságért, mely a jobbágy elnyomását megengedi, nem tartja igazi
heroismusnak.

Azonban az alkotmányos ellenállás szemléletének hatása alatt
hozzá fog a közjog tanulmányához. Elolvassa az Ürményi-féle magyar
közjogot és jellemző, hogy kiir belőle egy hosszú jegyzetet, mely a
nemesség adómentességének megtörésére irányul. De a rendi jogok
kifejtése ép oly mélyen érdekli. Naplóiban ekkor heves kifakadást
olvasunk az akkori kormányrendszer ellen, mely a nemzethez
hűtleneket, kik az ország jogait elárulják, kitünteti, ellenben a
törvényhez ragaszkodókat majdnem törvényen kívüli állapotba
helyezi. De Isten – úgy mond – igazságos és szereti a magyar
alkotmányt. Most már nem is csodálkozik azon, hogy a magyar ember,
mivel nincs a közéletben méltó munkatere, különczködik, és az
originálok ritkasági gyűjteményét gyarapítja. Körülbelül ezek miatt
gondolta Széchenyi a nemzetet elvénültnek az előbbi években. De
egészen rózsás  szinben 1823-ban sem látja a
viszonyokat. Nem szabadulhat meg attól a gondolattól, hogy a
nemesség az alkotmány és a szabadság védelmének szine alatt a maga
érdekét védi.

De bár még az 1825-iki országgyűlésen is azt írja, hogy nem igen
nemes vállalat védeni az antiliberalis alkotmányt, mely a túlnyomó
nagy többséget kizárja a tanácskozásból, mégis okvetetlenül
szükségesnek tartja a közjogi védelmet.

Ideálja a valódi képviseleti alkotmány; az akkori magyar
alkotmányt nem nevezheti annak, mert szerinte egyik pártnak sincs
igazi elvhűsége; az ellenzék népszerűséget, a kormánypárt
rendjeleket és czímeket vadász, férfias függetlenségre senkinek
sincs bátorsága.

Széchenyinek ez a felfogása eléggé megczáfolja azt az állítást,
hogy nem volt érzéke az angol alkotmányos élet iránt. Úgy látszik,
tisztábban fogta fel a parlamentaris életet 1825-ben, mint
bármelyik kortársa. De az akkori közvélemény szempontjából sem
támadható meg közjogi felfogása.

Csakhogy a közjogi harczban eleitől fogva mérsékletet kivánt.
Nem ezen a téren érezte magát otthon. Hivatásának a nemzet
nevelését ismerte fel nem a közjogi harcz, hanem a társadalom
fejlesztésének eszközeivel. Mert 1825-ben már remélte, hogy
lehetséges a nemzet regeneratiója. Ekkor már enyhült végletes
pessimismusa a magyar nemzet életkorának megállapításában. Már nem
hitte teljesen elvénültnek a magyar nemzetet. Vajon hibái nem
mutatnak-e inkább ifjúságára? És nem bizonyítja-e néhány positiv jó
tulajdonsága az ifjúságot? Heves, bár nem kitisztult szenvedélye a
régi alkotmányért s ragaszkodása a nép 
nyelvéhez, sok jóval biztatnak. Széchenyit kételyei közben ez a két
körülmény bátorította a hitre, mint azt Gyulai Pál igen helyesen
megállapította.99)

Tudjuk, hogy e hitét gyakran, igen gyakran áttörte a
kétségbeesés. De hitt, mert hinni szeretett és akart. Már Kemény
kimutatta, hogy nem volt semmi ellenmondás Széchenyinek abban a
diagnosisában, hogy a nemzet vén és fiatal volt egyszersmind.
Elvénültségre sok jel mutatott; így látta Széchenyi és mások is –
de néhány jó jel igazolta a hitet a jövőben. Csodálkozunk, hogy ez
állítólagos ellenmondás újra felmerülhetett irodalmunkban a már
említett vádak társaságában. Ugyanott Keménynek nehány szerintünk
nem teljesen igazolható kifejezése is diadalérzettel van
felhasználva Széchenyi ellen.

Kemény szerint ugyanis Széchenyi a Hitel megirásakor maga
sem volt tisztában azzal, hogy a nemzetnek van-e jövője. Mert
Széchenyi – úgy mond Kemény – csak Benthamből vett történeti
eszmékre alapítja azt a felfogását, hogy a magyarnak története alig
volt.

És így tulajdonkép Széchenyi híres jóslata inkább szerencsés
inspiratio, s a Hitel tanítása a nemzet jövendő sorsáról
kölcsönzött mankóra támaszkodik.

Pedig Széchenyi elmélete a nemzet ifjúságáról a Hitel
megirásakor nem volt rögtönzés. Nyugodt perczeiben ilyen volt a
felfogása; voltak ugyan kételyei akkor is, mint később is mindig.
De a  kételyeket magába zárta, a nemes
mystificator szerepét szándékosan játszotta a legnagyobb lelki
kínok közt is. Azonban nehány biztos támasza már ekkor is volt
hitének. Különben nem fogott volna a nemzeti reformhoz már
1825-ben. A Lovakról írt munkájában is úgy beszél a nemzet
ifjúságáról, mint a Hitelben.

Nem is Bentham fordítására támaszkodott elmélete.100) Egy-két Bentham-reminiscentia van ugyan a
Hitel történeti részében, de Széchenyi nem ezekre épít.

Az ő igazi nagy és talán legerősebb támasza az a
történetphilosophiai rendszer, melyet ismertettünk s a melyben
Benthamnek is van része.

E rendszert viszi át a magyar történetre és ennek alapján osztja
fel azt korszakokra. A vezérek korában született a nemzet – úgy
mond – Szent László idejéig gyermekkorát éli, I. Lajos és Mátyás
alatt serdülő idejét. Mária Terézia alatt ifjúságát és most
jutottunk a férfi korba, vagyis szerinte körülbelül az emberi
életkor harminczas és negyvenes éveibe.

Nem kell birálnunk e felosztást, nem a magyar történet
szemléletéből keletkezett, hanem oly schema, melylyel Széchenyi
önmaga előtt igazolja általános történeti eszméinek
alkalmazhatóságát  a magyar történetre. Nem hitte, hogy a
magyar több igazi dicsőséget találhatna multjában, mint a mennyit
az angol vagy franczia philosophusok találtak a saját nemzeteik
multjában. És ha azok merik az emberi életkorok elméletét a
perfectibilitás tanával együtt alkalmazni a nagy európai nemzetek
történetére, miért ne tehetnők azt mi is, kivált ha egy szebb jövő
reményét alapíthatjuk ez alkalmazásra.

A Hitel jóslata tehát nem pillanatnyi inspiratio műve,
hanem egy rendszeresen ki nem fejtett, de könnyen kivehető
syllogismus záró itélete. A syllogismus majorja Széchenyi általános
történeti eszméinek rendszere, minorja azoknak alkalmazása a magyar
történetre és conclusiója az a jóslat, mely felrázta a magyar
nemzetet.

E syllogismus szerkesztésének módja találó példával magyarázza
Kovács Lajosnak azt az észrevételét, hogy «Széchenyi minden
tárgynál az elvek magaslatára állott és onnan szállott le a tárgyak
és jelenségek megitéléséhez. Gondolkozásában teljesen a deductiv
módszert sajátította el».101)

Valóban Széchenyi a Hitel jóslatához a deductio útján
jutott. Pedig mint láttuk, azt hitte, hogy mindenben Bacon inductiv
módszerét szokta követni. Csalódása nem mondható példátlannak a
történetphilosophiában.

Magyar történeti eszméinek az a sajátsága, hogy nem inductio
útján, azaz nem a magyar történet szemléletéből keletkeztek,
feltünővé vált akkor, midőn Széchenyi általános itéletét a nemzet
 multjáról a részletek fejetgetésével
akarta támogatni.

Ily részletre tér át, midőn a technikai alkotások és az
építészeti romok hiányát a magyar földön, történeti felfogásának
bizonyítására használja fel. «A multban nemzeti nagyságot legalább
olyant, melyen a magyar túl ne emelkedhetnék» – írja a
Világban102) – «itéletünk szerint nem találtunk, mert a mult
Nagyságnak kőemlékek s roppant épületek romjai egyedüli tanuja,
minden egyebek, mint könyvek, mesterművek, közhasznú találmányok,
az idő által elenyésznek, nevezetes építmények híjjával pedig,
melyek századokon hatnak keresztül, egy nagy nemzet vagy fejedelem
sem volt még; de hazánkban olyanokat nem lel senki. Azon néhány
felleg- vagy mocsárvár, sőt még az annyiszor magasztalt Visegrád
maradékfalai is költői képzelet nélkül, mely a debreczeni pusztákon
is varázsolhat spanyol kastélyt, nem mutatnak egyébre, mint kis
urakra és szegény királyokra».

Ezt a bizonyítékot a történeti mult nagysága ellen Széchenyi
sokra becsülte, mert többször ismétli.

Széchenyi azt hirdeti, hogy a magyarnak nevezetes multja nem
volt, csak szegény királyai lehettek, mert kevés épületrom maradt a
magyar földön, közhozzájárulással felállított intézetünk is csak a
legujabb időből van egynehány és mert Budának és Visegrádnak híre
nem terjed túl a magyar határon.

Széchenyi érveinek e sorában abból a tényből  indul
ki, hogy nevezetes építészeti emlékekben és régi közintézetekben
nem vagyunk oly gazdagok, mint az európai nemzetek legjava. E tényt
kapcsolatba hozta Széchenyi Gibbonnak egy történeti tételével.
Gibbon szerint a régi római birodalom területén elszórt felséges
romok egymaguk is elégségesek annak bizonyítására, hogy Olaszország
és a provinciák hajdan egy művelt és hatalmas birodalomhoz
tartoztak. E romok értékét még fokozza az a körülmény – úgy mond
Gibbon – hogy többnyire oly épületek maradványai, melyek
magánadakozásból közczélra emeltettek.103)

Gibbon e gondolatának s az említett ténynek kapcsolatából
keletkezett Széchenyinek annyiszor ismételt bizonyítéka a magyar
multjának nagysága ellen.

Széchenyi kisebbíti a fenmaradt emlékek számát és jelentőségét s
elkerüli figyelmét az, hogy a budai és visegrádi paloták
kiválóságát hiteles tanuk igazolják. Azt sem gondolja meg, hogy a
régi magyar középületeket nemcsak a szél, tűz és víz pusztították,
hanem a hódító barbárok hanyagsága s a gyakori ostromok és dulások
is. Ha csupán a művészi érzék vagy az adakozást előmozdító
közszellem aránylagos hiányát bizonyítaná, érvei meggyőzőbbek
volnának. De a nemzeti nagyságnak más tényezői is vannak; egy
nemzet, mely századokon át európai nagyhatalom volt, 
bizonyára oly multtal dicsekedhetik, melytől alig tagadható meg «a
nagyság bélyege». Csak a maga sajátságai és nagy korszakainak
európai nemzetei után kell itélnünk multjáról.

Történettudományi szempontból Széchenyi itéletének csupán annyi
értéke van, hogy kételkednünk tanít a multnak jóindulatú, de nem
elég kritikai megbecsülésével szemben. De máskülönben módszere
történetellenes, mert nem a magyar forrásokból és az egykori
európai viszonyokból veszi mértékét, hanem egy világtörténeti
analogiából, melynek alkalmazhatóságát a magyar történetre nem
mutatja ki.

Általában a világtörténeti analogiák s a korabeli viszonyok
egybevetéséből meríti több magyar történeti eszméjét kivált pályája
elején és az ily úton nyert eredményekhez sokáig ragaszkodik. De
később Széchenyi magyar történetírókat is olvasott s mindinkább
mélyítette eszméit a magyar történet egyes korszakairól. Olvasgatta
– amennyire utána járhattunk – Virág Benedek, Feszler, Péczely
munkáit, majd Jászai Pál monographiájának füzeteit s nézegette a
Corpus Jurist. Forrásokat nem igen olvasott, ezek közül
talán csak a Martinovics-pör iratait forgatta. Nem sokra becsülte a
részletekben való jártasságot, inkább a korszakok nagy
jellemvonásait és tanuságát kereste, de néha a részletekre nézve is
meglepően találó észrevételei vannak.

Magyar történeti felfogásának ez általános jellemzését
igazolhatjuk és kiegészíthetjük az egyes korokra vonatkozó
eszméinek áttekintésével. 

A pogánykori magyarokra a scythák, a tatárok, a baskirok
szokásait ruházza. «A scythák minden jó tulajdonuk mellett» – úgy
mond104) – «nyugalomban az
állatoktól nem igen különbözőleg éltek, fellázítva pedig nem
alkotás, hanem csak rombolás által ismertették meg magokat… így a
régi Teuto s Scytha csak rossz példája a szabadságnak». «Keleti
származású elődeink» – mondja máskor105) – magasan állottak a szépnem felett, míg ez az
emberiség jogaiból kizárva csak oly helyt foglalt, milyenen durva
nemzetek közt szokott állni a nő». A baskirok és tatárok
módszerének nevezi azt, hogy a fővezérek két, három annyi népet
csődítettek össze, mint a mennyire szükség volna, mert mindig
számítottak arra, hogy sokan elmaradnak vagy megfutamodnak. Hajdani
honi dandáraink ez elve szerint – úgy mond – sokszor nem is
győztünk, mikor győznünk kellett volna, vagy az elődök «kétszeresen
ontott vére» fizette meg a diadalt.106)

Ez a jellemrajz élénken emlékeztet Gibbonnak a szittyákról s
hunokról írt lapjaira.107) Széchenyinek  szüksége volt e
kedvezőtlen néprajzi vonásokra, mert a szittya hibáknak üldözését
élete egyik legfőbb feladatának tekintette. A fajsajátságok
fennmaradásáról erősen meg volt győződve. Kortársainak egyes
szokásai minduntalan emlékeztették Scythiára. «A havat ott hagyják
a legélénkebb úton» – írja egyik levelében – «ez már valóban
igen-igen is scythiai szagú».108) A honi fegyelmetlenséget s erőpazarlást
gúnyolja és csapkodja a tatár vagy baskir tömegtaktikának
emlegetésével.109) Általában úgy látja, hogy
a szabadságot még a XIX. században is szittya-tatár nódon fogjuk
fel. «A magyar nagyobb része» – úgy mond – «soha tisztán fel nem
fogván a polgári szabadság szellemét, mely szoros fék s innen eredő
szoros rend nélkül nemcsak nem létezhetik, de nem is képzelhető, a
szabadságot mindig valami farkas függetlenséggel keveri össze, s
ekkép ezen tatár felfogásánál fogva, melyhez képest jóformán tatár
maradt is eddigelé institutióival együtt vérének némelyeit, kik
valamint mai időben, úgy régibb korban is szünetlenül
compromittálták legszentebb ügyeinket, soha nem akarta kellő fékbe
szorítani s kellő rendben tartani.»110)

Másutt a honfoglaló ősök erényeinek fenmaradását is hibájául
róvta fel a korabeli nemzedéknek:

«Fallaciája vérünknek», – így szólt, – «hogy t. i. merész
bátorsággal, erőltetéssel legbiztosabban arathatni sikert, igen
elérthető és azért általján véve igen is megbocsátható, mert
nemcsak hazát szereztünk e modorral, mely szerint kis erővel,
 de váltigi lelkesedéssel vajmi sokszor
megriasztánk, megbirtunk aránylag nagy erőt»… «köztünk vajmi sokan»
– úgy mond máskor – «elődeink egykori hazafoglalási modorában
hisznek nemzetiséget is tűzzel-vassal terjeszthetni».111)

Széchenyi annyira szereti a nemzeti hibáknak történeti
megvilágítását, hogy e példákban az ellenmondást észre sem veszi.
Amott a nagy tömegek erőfecsérlő taktikája, itt a kis csapat
győzelme aránylag nagy erőn. Mert amott Széchenyi a világtörténeti
analogia után indult, itt pedig a magyar történetírók után
beszélt.

Nem is akarja a scythát kiüldözni a magyarból, hiszen szerinte a
honfoglaláskor «Hunnia határai közt termett maroknyi nép az élet
legszebb bimbóit hordá keblében».112)

Széchenyinek minden reménye, politikájának minden számítása és
aggodalma azon a terven alapszik, hogy a nép ősi mivoltában, csak
szenvedélyei salakjaitól tisztulva fejlődjék ki, mert «nemzetünknek
van fentartva azon éjszakázsiai nemzetségeknek civilisatiói
képviselőjét játszani itt occidensben, mely nemzetségektől
Oriensben vevé eredetét».113)

De ez a szerep csak a nagyon távoli jövőnek van fentartva. Az
első királyok alatt a magyar nemzet még a fejlődés «alacsony
lépcsőjén állott».114)

Szent László idejében a «szebb jövendőnek szép előjelei s villám
csillanatú jelenései» látszanak.»115) De e jelenések hamar elmulnak. A Magna Charta
 s az arany bulla hasonlósága oly
meglepő és a két ország fejlődése közt mégis mérhetetlenül nagy a
különbség.116) Az elmaradottság egyik
okát abban találja, hogy «a latin csinosodás, mely kiemelt egykori
durvaságunkból» egy új felekezetet teremtett, idegen műveltségű
társadalmat, mely úgyszólván a kolostorokba szorul, míg az élő
nemzetnek nagy része buta tudatlanságban tespede. Elismeri ugyan,
hogy «a középkor újra nemzetülő népei is azon egyedüli forrásból
merítének tudományt;»117) de nem igen kutatja, miért nem volt azoknak is
oly hatalmas gát a latin nyelv, mint a magyarnak.

Szerencsétlenebb fejlődésünk egy másik okát élénkebb történeti
érzékkel emeli ki, midőn azt mondja, hogy «a mindent sarkaiból
kidönteni sóvárgó felekezet, mely Kupa ideje óta nyiltan vagy
lappangva, de mindig dúlt a szerencsétlen hazán».118) Már az Árpádok korára is vonatkozik
egyházpolitikai visszapillantása, mely elégültséggel tölti el. «Az
apostoli magyar király mindig megtudta constitutionalis nemzetével
óvni magát Rómának suprematiájától; a Főméltóságú Clerus status in
statu sohasem volt».119) De általán skeptikus hangulattal nézi az
Árpádok korát; «rákféle enthusiasmusnak» nevezi a felfogást, mely
azt hirdeti, «hogy Szt. István volt a legbölcsebb országalapító s a
magyar alkotta a legelső boszorkány elleni törvényt».120)

Itt skepticismusának s ösztönszerű éleslátásának  értékes
eredményét látjuk. Horvát Mihály harmincz évvel Széchenyi után is
azt irja, hogy a boszorkányokra vonatkozó törvények «Kálmán
előitéletes korát messze túlhaladó, mívelt szellemére mutatnak». Ez
az, mit Széchenyi már 1841-ben nem akart elhinni, noha bővebb
magyarázatba nem bocsátkozik.

Nagy Lajos és Mátyás korában is csak a Nagyság «előjeleit» s
«villanatait» látja.121) Midőn figyelmeztették egyes jelenségekre,
melyek «az akkori időhöz képest» jelentékenyek, hamar készen volt
válasza. «Az egész nem a Nagyság ideje» – úgy mond – «más nemzetek
legalább, mint valahai magasságunk egyedüli igazságos bírái, ily
magunkat tömjénező nagyságról mit sem tudnak».122) Itt van fő akadálya történeti felfogása teljes
kifejlésének. Az ő világtörténeti rendszere szerint az a kor,
«melynek néhány privilegiáltja váraiban alig élvezett annyi
életkellemet, mint most több vidéken a kalibában lakó szántóvető»,
nem volt a nagyság kora123) Smith és Bentham tanítása szerint, már pedig
Nagy Lajos és Mátyás is csak a középkor gyermekei voltak. De nem
marad meg e sekély általánosítás mellett. A magyar történet egyik
leglényegesebb problemáját érinti, midőn régi nagy királyaink
politikáját birálja: «Nemzetünk szép és dicső fejedelmei között
alig volt egy, tán a szentek, tán maga Corvin sem, ki idegen dajka,
idegen nevelő, idegen útmutató és idegen tanácsok használata
mellett – mit méltánylani kell – egyúttal idegen vért és kivált
idegen nedvet nem iparkodott volna minden módon s ekkép
 nem mindig czélszerűen, nemzeti még
igen gyenge és idomtalan elemünkbe vegyíteni; – vajon melyik az a
magyar fejedelem, ki a magyar eredeti sajátságára állította volna
annak polgári kifejlését… azon főnöknek, ki magyar szellemben
fejtené ki nemzetének erejét s azt a törvények korlátai közt
szigorú kézzel tartva, azzal nagyszerűt, állandót és a nemzethez
illőt vinne ki: az ily főnöknek lapja nemzeti évrajzainkban még
mindig üresen áll».124) Szóval, Széchenyi szerint a régi nagy magyar
királyok dicséretére válik ugyan, hogy az idegen culturának utat
nyitottak az országba, de alig pótolható hibájok az, hogy
elmulasztották megteremteni a sajátos magyar cultura alapján
kifejlett erős nemzeti államot.

Széchenyi a törvénykönyv és a régi történetirodalom latin nyelve
után következtetve idegenebbnek képzeli a középkori közéletet, mint
aminő volt. Nem veszi figyelembe azt sem, hogy az újkor küszöbén, a
midőn elérkezett az erős nemzeti állam megteremtésének ideje, a
nagy nemzeti királyok kihalnak. De Széchenyi mégis az idézett
sorokban történeti fejlődésünk nagy hézagát fedi fel és azt is
érzi, hogy e hézagért nem egyesek, hanem a nemzet is felelős, mely
a középkorból nem úgy került ki, mint a nagy európai nemzetek.
«Lovagiság» – úgy mond – «a szó valódi tiszta értelmében eddigelé
nem is tartozott a magyarnak különösen kitünő tulajdonához, a
magyar ázsiai s tán még egy kissé pogány lényegénél fogva, mindig
összekeverte annak integrans kellékeit és soha egészen felfogni nem
volt képes,  mikép párosulhat vitézség szelidséggel,
a szó legszentebb megtartása hadi csellel, engedelmesség győzedelmi
tehetséggel, a szép nemnek bálványozása szeplőtlen viselettel, s
így tovább, férfiúi méltóságának és tekintélyének csorbítása
nélkül, ugyanazon egy személyben össze».125) Ez erélyesen jellemző szavakkal Széchenyi azt a
tényt fejezte ki, hogy a lovagi és keresztyén szellemnek a magyarra
nem volt oly mély hatása, mint a nagy európai nemzetekre. Feltünő
itt is Széchenyiben az a kettősség, hogy az elméletben lenézett
középkort értékes elemeiben mennyire megbecsüli. Sokszor tör ki
belőle ösztönszerű vonzalma a magyar középkor iránt is. Midőn
1830-ban az Ujlakiak hajdani székhelyét látja, oly elegikus
érzéssel emlékszik a régi dicsőségre, mint akár a korabeli
költők.126) Úgy látszik, hogy Mátyás
1486. LXIV. czikkére czéloz, midőn azt mondja, hogy
«törvénykönyvünk nyilván bizonyítja a nemességnek egykori
részvételét a házi és országgyűlési terhekben,»127) pedig úgy mond, «e fiatalsági korban tán többet
szolgált a hazának a nemes, mint a pór».128) Mátyást talán legjobban szereti a régi királyok
közül. «Mátyás nincs többé» – úgy mond – s tán kár, mert ez jó
ránczba tudta szedni a magyart». «Sokan azt hiszik» – mondja később
– «és az annyira igazságos Mátyás fejedelem meg nagybátyja Szilágyi
is ezen véleményben látszottak lenni, hogy bizony a magyar csak azt
szereti, ki neki parancsolni tud és egyedül annak hódol, a kitül
fél.»129) Az Önismeretben is
menti Mátyás önkényét:  «Corvin zsarnok, de okos és jó szivű, a
nemzethez hű zsarnok volt».130)

De a 40,000 tanulónak szánt budai egyetem tervét Széchenyi
kételkedve emlegeti,131) ép úgy, mint Kálmán felvilágosultságát.

A Hunyadi-kornak annyiszor hangoztatott dicsőségét, a
«magyarságot, mint a keresztyénség védfalát», Széchenyi csak
egyszer hirdeti büszkén s akkor is a márcziusi napok lelkesedésének
hatása alatt.132) Gúnyosan czéloz Verbőczy
egyoldalú jogászságára, elitéli Tomori «rögtönzését» és Zápolya
visszavonását. «Önámítás vezet a mohácsi vészre», úgy mond.133)

A Habsburgok kora különösen gazdag forrása Széchenyi történeti
reflexióinak. A vallási viták korát nem szereti, hálát ád az égnek,
hogy elhagyott «a hitbeli viszálkodás ördöge». Vallásos érzése s
philosophiai műveltsége egyaránt erősítették benne a türelem
érzését, semmiben sem akarta csorbítani a szabadságnak azt a
teljességét, melyet a bécsi és a linczi békék biztosítottak a
protestánsoknak.134) A XVI-ik századi katonai dicsőségünket «Zrinyi
fényes végének» említésével példázza, de szomorúan kérdi, hogy ki
ismeri ezt külföldön? E kérdés különösnek látszik, de tudnunk kell,
hogy Széchenyi igen nagy jelentőséget tulajdonított a magyar
történet s politika külföldi hírének s azt is számba kell vennünk,
hogy Voltaire idézett könyve nem említi Zrinyi végét. Széchenyi
tudja azt, hogy a török «szorított és 
zsibbasztott» bennünket. De megjegyzi azt is, hogy nem a «török
járma alacsonyítá le nemzetiségünk természetét, mert tudva van,
hogy a honunkban zsarnokoskodott sok basa magyarul szólt».135)

A Habsburgok uralmának is csak részben tulajdonítja nemzeti
erőnk hanyatlását. Ismeri a Habsburg-házból való uralkodók trónra
jutásának szükségességét, mert a «magyar akár csekély száma, akár
vidéki helyzete, vagy egyezni soha sem tudó szelleménél fogva csak
más hatalommal léphetett szövetségbe».136) A Habsburg-házzal való összeköttetésnek
köszönhetjük, hogy «Hunnia annyi viszontagság közt, t. i. csekély
szám, mostoha s tengerpart nélküli helyzete stb. szóval a természet
és sorsnak annyi mostohasági közt mégis él, s egy szebb jövendőnek
s erősb életnek bimbóját hordja keblében».137) De ez összeköttetés végzetes következményeivel
is foglalkozik. A százados vitának igazi okát ritka tömörséggel
fejti ki e szavaiban: «Az udvar s nemzetközti bizatlankodás valódi
oka nem rejtezett-e legfőkép s mindig abban: hogy a nemzet
önelolvadásától mindig rettege, s meghalni irtózott; az udvar
ellenben szerencsétlen látásában azt képzelé: az erős és maga
sajátságában kifejlett magyar veszedelmes».138) Széchenyi egyik párttal sem tart. Megbélyegzi
az előkelő magyarokat, kik «elszédítve az udvari fénytől,
elfelejték a szegény hont», de a nemzeti ellenállás «hősebb keblű,
s nemesebb lelkű» vezéreit is keserű szavakkal feddi, mert «elég
mélység  nélkül, honunk legszebb érdekeit, a
visszahatás természetesen bekövetkező törvénye szerint véres
sebekkel megrakák».139) A kuruczokat politikai hangulatának változása
szerint gyakran élesebb gúnynyal is birálta,140) de méltányolni is tudja a nemzeti ellenállás
jelentőségét. Midőn a Hitel megjelenése után, Cziráky
szemrehányó czélzattal figyelmezteti Széchenyit, hogy Pál érsek
annak idején mily szavakat intézett Leopoldhoz, a Hitel
aulikusnak hiresztelt szerzője hálát ad az istennek, hogy elődje
ily szabadon és erősen beszélt.141) Később, a heves ellenzéki szellemmel vívott
harczai közepett is a nemzeti ellenállás híveinek szép és igaz
apologiáját írja meg; «hogy constitutionalis kis bárkánk eddigelé
nem merült el, s pedig szünetlen hegyettünk tornyosuló szláv, török
és germán absolut dagályok közt nem merült annyi századok óta el,
azt, hogy magyarok és még szabadok vagyunk, a bennünk rejlő élet
mellett egyedül azon hűknek köszönhetjük, és azért üdv és áldás
nevökre, kik nem akartak, nem tudtak egyebek lenni, mint szabad
magyarok s kik ekkép, mert se nemzeti, se alkotmányos téren haladni
nem lehetett, népünk nemtőjében bízva s jobb időket várva, szigorú
s megtörhetetlen ellenzéket képeztek inkább, mintsem hogy hasonlag
más népekhez, vérünket nemzetiség és szabadság melletti, sőt elleni
utakon engedték volna elsodortatni».142) Kiegészíti e gondolatot Erdély történeti
szerepének dicsérete: «Erdély» – irja Széchenyi – «tartá fenn eddig
nemzetiségünk szellemét leginkább;  Erdély hölgye nem
szégyellette magyar létét; Erdély fejté ki szebb társalkodás
kellemei által eredetünk sajátságát; és annyi visszaemlékezések
varázsolnak minden hű magyart, ki korcs lenni nem tud, Erdély mult
történetébe».143) Elég a nemzeti ellenállás
korának ez apologiájára mutatnunk – minden egyéb mellőzésével –
hogy megitélhessük, mennyiben volt Széchenyi előtt «idegen föld» a
magyar közjog és történet – mint Beöthy Ákos hirdette.

A karloviczi béke után következő kornak, Széchenyi szerint, fő
jellemvonása az, hogy «túlzólag engedődztünk a dolce far niente
lélekgyilkoló kéjeibe».144)

A pragmatica sanctiót – Széchenyi nem «holt szavaiból», de
gyakorlati kövtekezményeiből ítélte meg. Szerinte ez a törvény
szoros, «inalterabilis» kapcsolatba hozta Magyarországot
Ausztriával. «Ha eszünkön járunk és hivatásunkat felismerjük, e
kapcsolat következtében Ausztria régi «nagyhatalmi állása
előnyeinek mi vagyunk az örökösei».145)

A magyar történet kevés jelenetéről beszél Széchenyi annyi
hévvel, mint arról, «midőn az ország összesereglett rendei Mária
Terézia királyjok védelmére igaz magyar szabad ember s hív jobbágy
érzésével kardot rántottak s a sebes hírnél is előbb Berlinben
termett hős Hadik». E felbuzdulást is a «szebb jövendőnek szép
előjelei és villámcsillanatú jelenései» közé sorolja.146) «1741-ben» –  mondja másutt –
«sugárzott legutoljára a régi magyar szellem valódi eredetiségében,
vérünk meglehetős volt, de elfajzásnak fordult».147)

Már az elfajzás korának tekintette Mária Terézia uralkodásának
alkotmányosabb felét is, melyet akkor sokan dicsőítettek. De
Széchenyi szerint akkor «a magyarság ez egyedüli életszikránk»
közel volt a megsemmisüléshez.148) «Nem a német sülyeszté latinba a magyart, mert
azt másutt sem alkalmazta; de a magyar maga taszítá le anyanyelvét
a selejtesség közé» – a konyhába, az istállóba.»149) A nemzetnek egy osztálya okozta e sülyedést,
«mely se nemzetiségre, se alkotmányra nem tart: s némi kis
álfényért, minden nemzeti zománczából magát kivetkeztetni mindig
paratissimus et obsequentissimus».150) De fejedelmeink is hibáztak. Mária Terézia jó
szivében, tiszta czéljaiban senki sem kételkedhetik. «És mégis
visszásan használtatott a magyar nemzet kifejtésére az ő kora, mert
nem méltányolván a magyar zománczot, mindent elkövetett annak
elolvasztására… anyáskodó kormányunk szükségképi következménye
volt» a faj romlása.151) II. József «halhatatlan bölcs volt, ki az
emberiségnek és a lelki szabadságnak emelt oltárt, de
szerencsétlenségünkre nem volt egyszersmind rokona a nemzetiség
angyalának is, és soha nem látta azon kincset, melyet
Magyarországban birt».152) Ez ugyan másrészt szerencsénk is volt. Mert míg
Mária Terézia alatt ez a ritkán egyetértő nemzet «egyesült
 az elalvásban»,153) II. József rendelései felriaszták szenderéből a
magyar hont s csakhamar oly írókkal dicsekheténk, kik méltók egész
Európában ismertetni.154) Az irodalom hatása a közéletre nem mutatkozott
mindjárt. 1790 előtt úgy látszott, mintha ki lettünk volna törülve
a nemzetek sorából.155) Az előkelők gyermekei nem tanultak
magyarul.156) 1790-et említjük, mint
újjászületésünk korszakát, de ekkor csak fellobbant kissé a nemzeti
élet.157) A deputationalis munkák
után itélve, az akkori nemzedék felette jól érezte a gyökeres
javítás szükségét,158) de évtizedeken át a magyar még sem birta magát
se «törvényei, se szokásai, de még csak nyelve körül sem» gyökeres
javításra elhatározni.159) S így bár nem tagadhatni, hogy Magyarország
Mária Terézia s II. József korában «a családi viszonyok nemesb
elrendezése s az anyagi javak tekintetében a régibb zavarhoz képest
kimondhatatlan előmenetelt tesz»,160) a nemzeti szellem tespedése miatt a magyar faj
ereje hanyatlott s innen van az, hogy «a nemzet virága mely egykor
mindent, csak félni nem tudott, a régi Győr falai alatt, remegő
napolitánok elől csuful megszaladott».161) A tizenkilenczedik században egész a harminczas
évekig a magyar test meg nem holt létét úgyszólván csak
végvonaglatokkal bizonyítja be».162)

Ime, Széchenyi munkáiból egy magyar történetphilosophia
körvonalai emelkednek ki a figyelmes olvasó előtt. Felfogásának
hiányain meglátszik a  XVIII. század tanítványa, ki hamar
általánosít, nem elég módszeresen megállapított analógiák és
általános tételek után ítél, de hány kortársa vetekedhetett vele
éleslátásra s a felfogás mélységére.

Van Széchenyinek még egy igen nevezetes történeti eszméje, mely
szoros kapcsolatban van politikája alapgondolatával.

Kezdettől fogva, a mióta a nyilvános pályára készült, az
államférfiú legelső kötelességének a nemzet nevelését tartotta.
Nevelni akarta nemzetét ép úgy, mint önmagát nevelte és mint saját
nevelésében, ép úgy a nemzet nevelésében is, az önismeretre való
törekvést tártotta a legszükségesebb s a legbiztosabban czélra
vezető eszköznek. «A mely nemzet» – írja Széchenyi egy levelében –
a valónak szövétnekét el nem taposta, az igazságnak gyáván hátat
nem fordít, gyengeségének felfedezőit, támadóit nem üldözi, de
bátran tekint a magamegismerés keserű tükrébe, nagylelkűleg
elismeri önhibáit, s nemes szellemtől lelkesülve hathatós
javulásnak indul, annak újjászületését az emberi erő hátráltatni
többé nem birja».163) Ily meggyőződéstől indítva a hazai hizelgők
ellen minden alkalommal hadat indított. «Félre a hizelgésekkel s a
nemzeti hizelgők ámító szavaival, kik százszorta több kárt okoznak
vérünknek, mint legnagyobb ellenségünk tehetné; mert dicsérje vagy
mentse csak egyetlen egy egyébiránt bármely gyenge auctoritás is a
tömjén után annyira szomjuzó hiú magyart, ez úgy elbízza magát, oly
vak lesz, hogy aztán senki sem birja legkézzelfoghatóbb hibáit is
vele megismertetni.164)  Szégyelte volna a könnyű elméjű és még
könnyebb lelkiismeretű hizelgők hadát gyarapítani. Mint
lelkiismeretes nevelő, a kellemetlen igazságok minél bátrabb
kimondására érezte magát kötelezve. «Kiméletlenebb fölfedezéssel,
keményebb itélettel, mélyebb vágásokkal, úgy hiszem, senki se
illette, se bírálta, se kínozta a magyart, mint én
rokonvére»,165) vallotta magáról és
igazat mondott. Prófétai haragja a szeretet teljességéből
származott. De talán torzítva látta a nemzeti hibákat? Attól
tartunk, hogy igazat kell adnunk Gaal Jenőnek, ki azt irja, hogy «a
magyar jellemet senki sem vizsgálta át és ismerte meg oly alaposan,
mint Széchenyi.»166)

A nemzeti önismeret fejlesztésében nagy szerepet jelölt ki
Széchenyi a történetírásnak is. «Boldog létet elérni» – úgy mond –
ahhoz csak közelítni is… teljességgel nem lehet, ha a volt idők
tévedései minden sértés nélkül ugyan, de a valónak egész
tisztaságában, quia de mortuis nil nisi verum, nem emeltetnek jövő
nemzedékek tanulságára ki… mi egyenesen a történet jogkörébe
tartozik».167)

Széchenyi ezzel a magyar történetírók elé magas czélt tűzött,
oly magasat, melyet elérni nagy dicsősége volna irodalmunknak. Ő
maga is kereste  történetünkben a tiszta valóságot
nemcsak az egyes korokra vonatkozó megjegyzéseiben, hanem az egész
fejlődést áttekintő gondolataiban is.

Midőn végigpillantott a magyar történeten, két ellenkező érzés
fogta el. Bámulnia kellett azon, hogy a magyar nemzet «annyi század
viharain keresztül szinte csak belső életereje által tartá fenn
lételét, s örök árnyékba állítva nap- és reménysugár nélkül, csak
önmelegétől nyert eledelt». Hajlandó volt ezt a csodát a nyelv
fentartó erejének, a tiszta s más nemzetektől fölül nem múlt
honszeretetnek tulajdonitani.168) De másrészt úgy látta, hogy történetünk telve
van visszariasztó jelenetekkel. «A magyarnak» – úgy mond – «semmi
időben sem volt nagyobb vagy legalább károsb ellensége, mint
önmaga. S ezen boldogtalan öngyilkolási szellem, mely évrajzaink
minden lapjait díszteleníti, sehol egyebütt mint nemzetünk
tengerhiúságában s korlátot nem ismerő kevélységében vette
eredetét. Mindenki mindenben első vezető vágyott lenni, igaz szó
sérté, hizelgés könnyen lebilincselé; miből mind azon határtalan
rossz háramlott szegény hazánkra szünetlen, mit a megbántott
hiúság, boszut szomjazó agyarkodás, s rokon vér utáni esengésnek
poklai az emberi nem lealacsonyítására, megsemmisítésére csak
forralhatnak».169) E két ellenkező benyomást
abban az itéletben egyezteti, hogy «a magyar vér csak szorongatások
közt tud résen állni és bölcsen cselekedni, a vidámabb napok
folytában viszont vagy álomba esik, vagy elhagyja 
ildoma».170) Szóval Széchenyi szerint
a magyar történetben a nemzetnek csak passiv erényei mutatkoznak,
melyek fentartották a veszély idején. De ezek az erények nem
győzhették le a nemzeti hibákat, melyek megfosztották a magyar
történetet a világtörténeti nagyság állandó dicsfényétől. «Én» –
írja Széchenyi – «Magyarország multjában csak egyes röviden
csillogó fénypontokat tudok észrevenni, oly általános erkölcsi
hangulat és becs, mely sok más népnek vérében rejlik, vagy inkább
fejlett ki, és melynek általánossága lehetetlen, hogy még a mennyei
hatalmakat is némileg engesztelődésre ne birja – s aztán ez az
igazi pondus – belátásomnak nem mutatkozik sehol. Én megvallom
őszintén, minden aberratiói mellett, mely nagyon koczkáztatja ugyan
létünket, de melyből kigyógyulhat és mint én régen hiszem,
kigyógyulni bizonyosan fog is, én a jelen magyar nemzedék
belbecsét, mindent mindenben véve, magasabbra állítom, mint
elődeinknek sokak által annyira magasztalt becssúlyát».171)

Ma már, midőn Széchenyi kora a történeté, itélete a maga koráról
széles körökben igazságnak van elismerve, pedig akkor merészségnek
hangzott. Itélete könnyen érthető általános történeti rendszeréből.
Szerinte a nemzeteknek csak egy igazán nagy nemzeti korszaka lehet.
«Nem éltünk még mint nemzet, tehát élni fogunk», mondja a
Stadiumban.172) Ha a multban több igazi nagyságot lát, nem mert
volna remélni a jövőben. 

III.

A Kelet Népe jóslata. Széchenyi történeti eszméinek jelentősége
lelki életében.

Széchenyi történeti eszméinek van némi kapcsolata a Kelet
Népében Kossuth ellen megindított polemiájával is. Azért kell
itt foglalkoznunk vele.

A polemiának, vagyis inkább Széchenyi ismert jóslatának értékét,
Kemény Zsigmond már megállapította oly tárgyilagossággal, a
bonczoló ész oly meggyőző erejével, hogy az idevágó kérdésekről
fölöslegesnek látszik a vita.

Pedig a vita nem szünt meg. És mivel úgy látszik, mintha a
Kemény tanulmányának keletkezése óta ismeretessé vált történeti
anyag vizsgálata is támogatná Széchenyi hajdani és újabb
ellenfeleinek eszméit, szükségesnek hiszszük a Széchenyi
polemiájához és jóslatához fűződő kérdések újabb tárgyalását.

Grünwald Béla ismeretes könyvében igen kimerítően nyilatkozik e
kérdésekről. Fejtegetéseiből akarunk kiindulni. Szerinte Széchenyi
polemiáját és jóslatát nem a körülményekből, hanem idegbetegségéből
kell kimagyaráznunk. Pályája elején is «irtózott az
összeütközésektől a nemzet és kormány között;» mit búskomorságának
akkor még gyöngébb tünetei tesznek érthetővé. 1841-ben betegsége
fejlődésével rémlátásai jobban kínozták. Ezekkel találkozunk a
Kelet Népében és a Politikai Programmtöredékekben.
Kemény és utána mások tévednek, midőn azt írják, hogy Széchenyi
 jóslatai teljesültek. Széchenyi lelke
előtt a socialis forradalom rémképe lebegett. Azt hitte, hogy a
magyar alkotmány elmerül az anarchiában, a mi alkalmat ad arra,
hogy Ausztria és Európa a rend helyreállítása végett fegyveres
erővel lépjenek közbe. Siralmas lesz a vég – így jósolta Széchenyi,
fürdőkádba vagy pocsolyába fulunk. Pedig tudjuk, – mondja Grünwald
– hogy a harcz, melyben legyőzettünk, dicső volt és következményei
mutatták, hogy «az 1848 nem volt végzetes tévedés». Így tehát
Széchenyi jóslatának egy része sem teljesült és Széchenyi egész
polemiája Grünwald szerint téves irányú volt.173) Körülbelül ily eredményre jutott Beöthy Ákos
is,174) bár Széchenyit csak
rendkívül idegesnek mondja és Grünwald elméletét a lelki
betegségről nem fogadja el. Ujabban még Széchenyi tisztelői is
kiemelik, hogy csak socialis forradalmat jósolt.

Grünwald fejtegetéseiben követésre méltónak találjuk azt, hogy
Széchenyi régebbi aggodalmait egybekapcsolja az 1841-ben kezdődő
polemiával. Már Kossuth Lajos is észrevette e kapcsolatot és
ügyesen használta fel a Kelet Népére írt válaszában, midőn
gúnyosan megjegyezte, hogy a «nemes gróf a forradalmi személyzetek
fokozataival Baillytól Robespierreig már a Pesti Hirlap
megjelenése előtt «példálózott».175)

Úgy is volt. Széchenyi már az új alkotmányos korszak kezdetén
tartott a forradalomtól és aggodalmait nem titkolta.

Különböző okai voltak az aggodalomra. Kezdettől  fogva
úgy látta, hogy sokan nem jól fogják fel közjogi viszonyunkat
Ausztriához. A maga felfogását e viszonyról Széchenyi már az
1825-iki országgyűlés elején így formulázta: «Érdekünket a
monarchia általános jólétében kell keresnünk. Egy független s
különvált magyar monarchia álma nem való nemzetünk
életkorához».176) Vagyis az ily álom a
nemzetnek serdülő korához illett, de már érettebb ifjú korában le
kell mondania róla. Néhány hónap mulva még határozottabban fejti ki
gondolatát. «Mennél tovább gondolkodom Ausztriához való
viszonyunkról» – írja 1826 májusában – «annál erősebb hitem és
meggyőződésem, hogy részünkről minden erőszakosságnak káros hatása
van».177) Nem dynastikus érzésének
túltengését vagy félénk idegességének jelét kell e gondolatokban
látnunk, hanem a nemzet történetéből merített politikai elvet. Jól
mondja Kovács Lajos, hogy Széchenyi a politikát a történelemből
tanulmányozta, melyet mélyebben átértett, mint bárki kortársai
közt.178)

Ez alapelvének természetes következménye volt az, hogy az
ellenzéknek vagy a kormánynak munkássága, de különösen az ellenzéki
szellem hevessége vagy féktelensége miatt ideges nyugtalanság vesz
rajta erőt. Az 1825-iki országgyűlés elején bántja az, hogy «a
fiatalság csak azokat tartja hazafiaknak, a kik a kormány ellen
beszélnek». 1826 februárjában Metternich azt mondja neki, hogy a
királyi hatalom igen is korlátolt a magyar alkotmányban. «E
szavakból – írja Széchenyi –  az absolutismus vehető
ki. Ha kenyértörésre kerül a dolog, vér ömlik». A heves
országgyűlési viták közben írja márczius elején, hogy előre látom
«a sok ártatlan vér omlását». Midőn ez év szeptemberében,
Nógrádmegye törvénytelen módon tiltakozik a nemesektől használt
úrbéri telkek adóztatására vonatkozó országgyűlési végzés ellen,
Széchenyi megdöbben. «Ez a kezdet» – úgy mond – «e miatt még vér is
omolhat». Nemsokára kedvezőtlen resolutio érkezik Bécsből.

«Feszült a húr mind a két végén» – írja ekkor – reactio és
forradalom, olyan a helyzet, mint Francziaországban volt
1788-ban.179)

Barsmegyének 1831-iki felirata, mely arra kéri a királyt, hogy
országgyűlést hirdessen és azon hű népével együtt tanácskozzék a
lengyel nemzet sorsáról, Széchenyinek nem tetszik. Ez már valóban
sok, mondja bosszúsan, pedig maga is együtt érez a lengyelekkel.
Segíteni szeretnének a lengyeleken és nem segítenek a saját
parasztjaiknak! – így gúnyolodik. Nemcsak nevetségesnek hitte a
mozgalmat, hanem kényelmetlennek is gondolta a kormányra nézve.
Midőn Wesselényi ekkortájt indulatos beszédet mondott a lengyelek
érdekében a szatmármegyei gyűlésen, Széchenyi megütközve mondá:
«Azt hiszem, többet árt Wesselényi, mint a mennyit
használ».180)

«Azt mondja eszem» – írja Wesselényinek 1831 nov. 8-án – «soha
semmi sem lesz belőlünk, s nem annyira a tyrannus, mint az «Ardor
civium» miatt».181)

Ez ardor civium rémíti, midőn 1835 február  elején
az erdélyi híreket hallván, azt írja naplójában, hogy «a forradalom
szagát érzi». Wesselényit okolja az erdélyi országgyűlés
feloszlatásával járó izgalmakért. Bár mindent megtesz személye
érdekében, nagyon el van keseredve ifjúkori barátja ellen.
«Wesselényi minden virágomat szétgázolja» – írja 1835 márcziusában.
«A szerencsétlen mély gyászba borította az országot» – mondja róla,
mikor perbe volt fogva.182) Midőn június vége felé azt hallja, hogy
Barsmegye meg fogja erősíteni Balogh János követi megbízását,
ijedten jegyzi meg: «Isten segíts! Nemsokára minden felfordul».
1835 szeptemberében, midőn a megyékben fokozódik az izgatás a
kormánpyárti követek ellen, Széchenyi megint érzi a forradalom
szagát.183)

1836 júliusában Pálffy Fidél kancellárságának hírét hallva, úgy
látja, hogy minden lángba borul és semmivé lesz. Augusztusban
hibáztatja a nádort a Törvényhatósági Tudósítások ellen
indított eljárás miatt; «Kossuth» – írja ekkor Széchenyi –
rendkívüli befolyásra fog szert tenni. Nemsokára válsághoz
érünk».184)

Teljesen kétségbe ejti a kormánynak az a szándéka, hogy
Kossuthot el akarja fogatni. «Magyarország oda van!» így kiált fel
ekkor. November 25-én a szinházban a Rákóczi-indulót újrázza az
ifjúság. A kornak jele, mondja Széchenyi. 1836 deczemberében
Thiersnek: Franczia forradalom történetét olvassa; «ott is
hiányzottak a vezetők», vagyis azok hiányzottak, kik okossággal és
erélylyel megelőzhették volna a katastrophát.185) 

1837 márczius elején megtudja, hogy a kormány báró Vay Ábrahámot
királyi biztosnak küldi Barsmegyébe. «Ez a vég kezdete» – így kiált
fel. – Az izgalom miatt, mely Rádaynak 1837 márcziusi heves beszéde
nyomán keletkezett, Széchenyi már azt jósolja: «Nemsokára nyilt
harczban leszünk.»186) 1839 márcziusában haragszik Bánk bán
előadása miatt. Rossz és veszedelmes tendentiája van e darabnak –
úgy mond.187) 1839 májusában, miután a
kormány felszólította Pestmegyét, hogy gróf Ráday Gedeon helyett
más követet válaszszon, Széchenyi nagyon fel van izgatva. Rádayt
szertelen hiúsággal vádolja és aggódva kérdi, hová vezet
mindez?188)

Az 1840-iki április 22-iki főrendi ülésen, mikor a
szólásszabadságon ejtett nagy sérelem volt a napirenden, Széchenyi
így beszélt: «Minekünk meg kell győződve lennünk, hogy
kormányunknak szándéka tiszta, meglehet, nem elég constitutionalis
– de tán ennek is az az oka, mikép egy kifejlettebb alkotmányra nem
egészen vagyunk érettek… Fel kell hagynunk mindazon violentiákkal,
melyekkel sokan popularitást vadásznak vagy jobban mondva: meg kell
szüntetnünk a popularitásért való licitatiót violentiák által, mert
ez homlokegyenest az önkénynek békóiba vezet, minthogy a túlságok
tőszomszédok, Francziaországban a tudós, erényteljes Bailly egy
Camille Desmoulins violentiái által egészen elveszté hatását,
Camille Desmoulins pedig Danton violentiái által, míg végkép ez is
árnyékba tétetett Robespierre  által, kinek ephemer
népszerűségét csakhamar a legelhatározottabb önkény váltá fel.
Keressünk ennek okáért – nehogy nálunk is így menjen a dolog –
abnegatio s igazi honszeretet által popularitást, neveljük
mindenekfelett a közlelket, fogjunk kezet, vessünk vállat, szóval:
becsültessük meg a «magyar» nevet még ellenségeink által is! A
kormány viszont, valamint felhagyott minket elnémetesítő ideáival,
úgy hagyjon fel minden amalgamatiói szándékkal is: mert ezt többé
nem eszközölheti».189)

Hogy az 1839/40-iki országgyűlésen a közönség izgatottsága s a
szónokok hiúsága nagy aggodalmakat ébresztettek Széchenyiben, arról
a Kelet Népében az országgyűlésre vetett visszapillantása is
tanuskodik. «Egyrészről aggasztólag mutatkoznak több ízben és
mindig nevekedve egy tökéletes lobba indulásnak épen azon
symptomái, melyek a franczia forradalomnak is előzvényei valának, a
karzatoknak, a hallgatóknak t. i. azon parancsoló felhevülése, mely
a lehető legnagyobb egyes hatalomnak is daczol, minthogy korlátlan
szenvedelemtől hajtva, mint felbőszült szélvész mindent maga előtt
lerombol. S nyuljunk kebleinkbe… nem indulánk e gyors léptekkel
azon pont felé, melyre a convent szónokai elkényszerítve csak úgy
birtak hatni, ha mint árverésen, féktelen beszédeik által
túlhaladák egymást… Szikra, kezdet volt még az egész, de azért sok
tiszta fő, mely magát csalni nem tudta, nem csekély belső
gyötrelemmel kérdé, ugyan hol fog végződni, hol  lelne
határt mindez? Másrészt nem tapasztaltuk-e bús kebellel, mily
óriási hatása van egy kis fénynek sok magyarra, s mily könnyen
szédeleg veleje soknak a legkisebb felmagasztalástól is».190)

1840 október végén nyugtalanítja az, hogy az ifjúság a nemzeti
szinházban a Marseillaise eljátszását nagy lármával követelte. E
tárgyról czikket is ír a Társalkodóba. Szeretné
csekélységnek feltüntetni az epizódot. «A kisértetlátók, a külföld
végre higyjék el, hogy ezen egész bohózat egyedül néhány rosszul
nevelt suhancznak volt műve, kik féllábbal még az iskolában lévén –
hol egyébiránt fejök soha sem volt – némi időtöltést éreznek, a
magister truczczára valamit elkövetni… Egyéb valósággal semmi nincs
benne, s legkevésbé valami politikai demonstratio, minthogy mi
magyarok igen távol vagyunk – s itt mint hazánk organuma merek
lépni fel – mindazon kicsapongásokat helyesleni vagy épen azokban
osztakozni akarni, melyek a marseillei nótával némileg – legalább a
közvélemény szerint – egybekapcsolvák». E csekélybe vevésen is
látszik, hogy a maga és mások aggodalmait akarta csillapítani.
Valódi gondolata, rejtett érzése kitör a czikknek több helyén.
Csekélység az egész, nem érdemes nagyra venni – mondja – de
másrészt megjegyzi, «elég – valamint egy csepp tinta is megront
egész korsó vizet – egyetlen egy bárdolatlannak kicsapongása, hogy
az egészre homályt vessen és sokak hosszadalmas munkáját rögtön
semmi sítse meg».191) 

De Széchenyi aggodalmai 1841 előtt nemcsak ez egy forrásból
táplálkoztak. Nem csupán az Ausztriával való viszony miatt érzett
nyugtalanságot. A socialis forradalom képe is föl-fölmerült előtte
már 1841 előtt is. Az 1830-iki országgyűlés végén, azon az
országgyűlésen, melyen Nagy Pál azt mondotta: «Minden el van telve
a demokratiai elvekkel; napról-napra tovább terjednek azok, mint a
tűzár, s aristocratiai rendszerünket is végromlással fenyegetik»,
Széchenyi még élénkebben aggódva a jövő osztályharczai miatt,
naplójában ezt írja: «Meglehet, hogy a paraszt a szegény nemessel
szövetkezve még agyonüt bennünket. A szegény nemes a paraszttal
szövetkezni fog a gazdag földbirtokos ellen, ha nem teszünk idején
engedményeket». Hasonló gondolata volt már gr. Batthyány Alajosnak
II. Lipót korában, midőn óvta a hatalmasokat «a tekervényes
utaktól, mert ha a polgárok halálhoz hasonló álmukból föleszmélnek,
olyanok, mint a rabszolgák, kiszabadulva börtöneikből, boszújoknak
azokat is föláldozzák, a kik szolgaságuk idejében velök jót
tettek».192)

És mintha az események siettek volna igazolni Széchenyit. Az
1831-iki cholerazendüléssel már szinte teljesedni látszott félelme,
mi annál mélyebben hatott reá, mert őt is okolták e mozgalomért
rosszakarói. Eötvös Ignácz azt beszélte neki, hogy a parasztok
megmagyaráztatták magoknak a Hitelt, s midőn a könyv elveit
magokba szívták, égettek s gyilkoltak. «Ó ördögi gonoszság!» –
kiált fel Széchenyi halálosan sebezve – 
«lassan, szinte észrevétlenül egy kis adomával ásod meg
siromat».193)

Ép őt kellett érnie ily szemrehányásnak, ki a magyar politika
egyik legszentebb kötelességének mondja «a népnek mostani kis
intelligentiája» számba vételét. De tenni kell érte valamit. A
kapunál van egy el nem kerülhető revolutio! Véres fog lenni, mint a
franczia s 1789-iki – irja Wesselényinek – ha úgy rohan ránk az
idő, mint ott, mikor a legnagyobb résznek semmi politikai
existentiája nem volt, vagy olyan fog lenni, mint a franczia
1830-iki, mikor a proprietás a legnagyobb convulsiók közt
respectáltatik, mert a nagyobb résznek valami existentiája már
van».194)

1832 tavaszán a megyei gyűléseken felmerülő radicalis eszmék
újra felidézik képzelete előtt a társadalmi bomlás képét. «Trencsén
a parasztoknak szavazati és tanácskozási jogot akar adni, Bars el
akarja venni a papi jószágokat. Nemsokára minden forrong» – jegyzi
meg e hírekre195).

Az 1831-iki cholerára és parasztlázadásra czéloz a
Stadium ez intő soraiban: «Vannak az emberiségnek bizonyos
közjussai,… melyeknek elnyomatása, végre mindig a legvéresebb
bosszút szülte. Nem akarom soha hinni, hogy a hazánkat ébresztő
közelebbi kettős leczke, minden haszon nélkül sülyedt volna el az
idők tengerébe». A nép felszabadítását sürgeti a Stadiumban,
hogy a «királyi szék s a nagybirtoki lét valóságos bátorságban
legyen… mert elvégre bizony későn lesz s akkor hazánk… Rommá fog
bomlani, mely  alatt a Magyarnak még emlékezete is
elenyészend».196) 1839 elején bosszankodik
azon, hogy egy színdarab kigúnyolja a kormányt, a hivatalnokokat és
a mágnásokat s hogy a közönség tapsol ennek. «E szellem – úgy mond
– még sok gonosznak lesz oka köztünk».197)

Rossz sejtelmei még egy harmadik forrásból is táplálkoztak. Az
európai légkör forradalmi hevétől is féltette a magyarországi
reformmozgalnat. 1826 elején I. Sándor czár haláláról elmélkedvén,
úgy gondolja, hogy hatalmas gát omlott össze a szabad eszmék árja
előtt. De «az absolutismus önző szolgái nem engedik majd könnyen át
a tért; ez a dráma nem fog véget érni lánczok és vér nélkül. Vajon
e vég nem fog-e engem sujtani!»198)

Összevonva ez idézetek tanulságát, úgy látjuk, hogy Széchenyi a
reformkorszak kezdetétől fogva hármas okból félt a forradalomtól. E
hármas ok volt: a kormányhoz vagy Ausztriához való viszonyunk
erőszakos zavarása akár a kormány kiméletlensége, akár az ellenzék
hevessége miatt, továbbá az osztályok ellentétének fokozása kivált
a nép felszabadításának késése miatt s végül az európai hatás.
Láttuk, hogy aggodalmainak mindig meg volt a külső oka e
körülmények valamelyikében, vagy összetalálkozásában. Hogy a külső
körülmények reá erősebben hatottak, mint kortársaira, azt nem lelki
betegsége, hanem politikai felfogása, továbbá idegrendszere teszi
érthetővé, melynek ingerlékenységét élénk képzelete és meleg érzése
fokozták. 

Széchenyi aggodalmainak hármas iránya nem változott, csak
erősbödött 1841 után. A véres socialis forradalomtól való
rettegését mindenki elismeri, de sokan felejtik, hogy e félelmét
kezdettől fogva egészen a forradalom előtti utolsó országgyűlésig
ahhoz a feltevéshez kötötte, hogy elkésünk a nép felszabadításával.
A nagy franczia forradalom története s a cholera év tanulsága
bizonyították, hogy aggodalma nem volt rémlátás ép oly kevéssé,
mint annak idején gróf Batthyány Alajos idézett jóslata. Mivel
feltevése tárgytalanná vált, ehhez kötött jóslatának meg nem
valósulását lehetetlen úgy magyaráznunk, mintha beteges képzelődés
lett volna a socialis forradalomtól való félelme.

S ép oly lehetetlen fentartanunk azt az állítást, hogy csupán
socialis forradalmat jósolt. 1841 után ép úgy, mint az előtt mindig
számba vette a közjogi viszony megzavarását is, midőn a jövő
zivatarról beszélt.

Ezt saját szavaival bizonyíthatjuk. A Kelet Népében
mondja: «nem élnek a hatalommal jól, sőt azzal visszaélnek, kiket a
közvélemény oly hatalommal ruházott fel, mint felruházá a Pesti
Hirlap szerkesztőjét, most, midőn heterogén összeköttetésünknél
fogva lehető legnagyobb érdekünk azt parancsolja: csak Istenért,
semmiben sem ragadni el a gyeplőt, nehogy azt ismét szorosabbra
vonják, vagy visszahatási czélból egészen neki ereszszék;… most,
midőn oly szép indulásba jött már honi erőművünk, mihez képest
tökéletesen napirenden van is már azon alap megrakásához járulni
elvégre, melynek eddigelé mindigi híjával valánk, azon alapnak t.
i., melyen  Magyarország mint az ausztriai
birodalomnak integrans része ugyan, de tökéletes sajátságában, s
nem csak papiroson, diplomák és elvek után, de tettleg és egészen
kifejlett életileg emelkednék a saját s keveretlen zománczozatú
nemzetek sorába; mikor, minden elnyomási, elolvasztási szándékkal
örökre felhagyva, egymást viszonlag tisztelve, végre őszintén kezet
fogva magyar és német, s nem egymásnak útjába állva, hanem egymást
barátságosan elősegítve, futnák a végzéstől rendelt egymás melletti
ugyan, de azért mégis külön s egymástól független pályát. Ily üdvös
alapot azonban, melyen emberi prosa nemzeti költészettel karöltve
emelkednék, s mely alapnál ránk nézve üdvösségesebb nincs, vajon
mikép lehetne a sikernek, de csak legtávolabbi hihetőségével is
rakni, ha a haladó rész vezetői nem birnak azon kormányzási
tapintattal, mely tapintat nélkül üdvös alap rakásárul de csak
álmodni sem lehet».199) Itt tehát tisztán az Ausztriához való viszony
természetéből s nem a socialis ellentétekből magyarázza azt, hogy
tapintatos kimélettel kell eljárnunk, nehogy a gyeplő szorosabbra
vonása miatt politikánk s jövőnk egyedül lehetséges alapja
felforduljon. Ugyanez okból gúnyolja a Kelet Népében a
dynastia ellen minden áron való oppositiónak «vak légy»
politikáját, a melylyel szemben ideálul odaállítja a maga politikai
programmját. «Nekem sem a sárga-fekete lobogó nem kell, de ugyan a
franczia propaganda bűze sem tetszik; és ily értelemben «közepes»
voltam, vagyok és leszek is, habár a lehető legnagyobb
singularisban is, siromig».200) 

De mivel egyedül érzi magát abban a táborban, mely szerinte
«középen» van a sárga-fekete lobogó és a politikai radicalismus
jelszavai közt, érzi a forradalom kitörését, a forradalomét, mely
ránk nézve legveszélyesebb halálos betegség. Ezért is gondol már a
Kelet Népében a nemzeti halálra. «A budai hegyekben
állítsunk temetőt, egy szabad ég alatti Valhallát. Legyen vérünk
jobb része, vagy ha buknunk kell, legyen a magyar, kinek ehhez
kedve van, halálban legalább egyesülve, ha nem tudott életben
egyesülni és nem birta értelme által az elsülyedéstől megmenteni
magát».201) Ugyanez érzéstől hajtva
írja a Kelet Népe megjelenése után az Üdvleldét
«meghatottan és lelkesedéssel».202)

És e munkájában a Kelet Népére hivatkozva mondja: «Ha két évvel
ezelőtt csak sejtém a közelítő veszélyt, most tökéletesen látom,
mily aggasztólag bonyolódik honunk a legveszélyesebb szirtek és
zátonyok közé mindinkább».203) 1841-iki sejtelmét a világos látásig 1843-ban
bizonyára az a tapasztalat is emelte, hogy a «közepesek» száma a
közjogi viták terén nem gyarapodott.

E tapasztalat hatása alatt apostrophálja szenvedélyes hangon
Kossuth Lajost, az «új protectort,204) 1843 májusában a Jelenkorban:
«lehetetlen is nem látnia, ha csak egy pillanatig is magába tér,
mily aggasztó veszélyek közé bonyolítá ő és pártja vérünket és
ennek annyi század óta fenmaradt szabadságát, s lehetetlen meg nem
ismernie, mily sürgetőleg szükséges most, midőn  minden
elem fel van vérünk és önállásunk ellen bőszítve, az egy pont
körüli ragaszkodás, mely pont sem ő, sem én, sem más nem lehet,
hanem egyedül a magyar fejedelem».

A kormányt hiszi mindenekelőtt utilisálandónak 1843
deczemberében írott czikkében is s e gondolatot tovább fonva írja:
«Én tökéletesen meg vagyok arról győződve, hogy a Pesti
Hirlapi-párt s kivált annak organuma, lehető legnagyobb veszély
felé indítá nemzeti s alkotmányos létünket, mert éretlen túlhajtása
által legnagyobb visszahatást bőszített vérünk és alkotmányunk
ellen fel. Még csak kezdetén vagyunk a szomorú drámának s már is
mutatkoznak symptomái egy tökéletes zavarbai indulásnak, melyben ha
nem ütend alkotmányunk s kivált nemzetiségünk végórája, alkalmasint
egyedül a nagy isteneknek közvetlen műve lesz».205)

Igaz, hogy a «tökéletes zavart» nemcsak a közjogi
összeütközésből jósolta, de minden más körülményt ép azért tartott
veszélyesnek, mert a kormányt elidegenítjük magunktól.

1843-ban írja Tasnernek: «A szlávok szépen felbőszültek
ellenünk! Most a többi is majd utána riad! Ki segíthet rajtunk? A
kormány? Teheti-e? De ha tehetné, fogja azt kivánni tenni? Ugyan
miért? Megérdemeltük-e sympathiáját? Nemsokára consummatum
est».206)

Egy 1845-iki czikkében is azt jósolja: «Közelebb is vagyunk,
mint magunk is gondolnók, egy tökéletes szétbomláshoz, vagy hogy
«idegen erő» fog némi egyebekben is fölöttünk rendet tenni» s e
 jóslat nem a socialis ellentétekkel van
kapcsolatban, hanem annak megállapításával, hogy «az ujjhúzási
betyár dacz nem egy magyar statusférfiúnak egész politikai
kincshalmaza».207)

Egy másik 1845-iki czikkében Deák Ferenczczel szembe szállva így
nyilatkozik: «Volna Magyarország minden összeköttetés nélküli
magánálló királyság, meg akarom engedni, nem volna egyed, ki hazánk
külviszonyi jogait józanabb és talpraesettebb diplomatikával tudná
védni, mint ő; de miután szoros s legalább eddig még igen
egybebonyolult összeköttetésben élünk s ily körülmények között in
ultima analysi, mint én birom felfogni a dolgok mélyét, nem
egyoldalú jogallegatio és ilyenre alapított cselekvési rendszer,
mely a hevesebb vérűeknél oly könnyen fajul daczra, ujjhúzásra, s
innen el nem maradó reactiót szül…»208) Világos, hogy itt Széchenyi az el nem maradó
reactiót csak a közjogi viszony egyoldalú felfogásának erőszakos
túlhajtásából s nem a socialis ellentétből következteti.

E tekintetben még határozottabbak s szenvedélyesebbek jóslatai a
Politikai Programmtöredékekben.

«Tatár felfogás és kurucz politikai mélység biz az egész és nem
több; ne haragudjatok, drága honosim, de bizony ki kell mondanom:
mert ha én nem cselekszem, ki cselekszi más? Pedig ha egy kissé
mélyebbre nem viszszük politikai tervezeteinket, bizony szinte csak
kurucz és ezzel egybeházasított Heister-féle eredményeket fogunk
honunk mezejére idézni. Ez pedig kimondhatatlan  szomorú
volna, mert hiszen még vesztünk sem lenne nagyszerű».209)

Ugyanott mondja: «nincs a világon erősb oksúly, mint a hatalom,
csakhogy ennek valóságosnak és nem önámítóinak kell lennie,
minthogy az ilyes soha nem vezet egyéb eredményekre, mint mohácsi
tragédiákra, Rákóczi-féle szomorú andalgókra».210)

A kurucz hasonlatok nem a socialis bomlást, hanem a politikai
ellentét kiélesítését jelentik. A Politikai
Programmtöredékekben másutt is ez ellentét alapján jósol:
«Minden forradalmi állapotnak ilyen szokott lenni természetes
progressiója. Úgy szólván: Violentiai kótya-vetye áll be a
szónokok, a szereplők közé. Mirabeau csakhamar pecsovicscsá válik
Camille Desmoulinshoz mérve… Mi csak kezdetén vagyunk egy ilyféle
forradalmi láznak, de benn vagyunk, és annak legvégső stadiumáig is
okvetlen elfogunk jutni, ha a magyar ellenzék most legközelebbről
túlsúlyra birna emelkedni; csak azon különbséggel, hogy vagy később
minden forradalmi iszonyatokon keresztül fogunk eljutni a
forradalmak azon végstadiumához, melyben a szabadsághoz szokottak
Dante elkárhozottjával a legkinosabb epedések közt elmondhatják:
Non c’é piu gran dolor stb., vagy tüstént minden anarchiai
kitörések nélkül, de bizonyosan jutunk oda el, a mint a kormány és
az európai hatalmak rendtartó politikája több vagy kevesebb,
szaporább, vagy később erőt fejtend ki».211)

Majd később felette sajnosnak véli folytatni az 
«idétlen kurucz politikát». Politikai idétlenségünk eredetét hármas
kútfőből magyarázza és ezek között van: «fel nem fogása házassági
viszonyainknak». Széchenyi «vajmi sokszor ugyan, de eddigelé nem
nagy sikerrel hozta szőnyegre és tárgyalta azt, hogy csak igen
kevés magyar képes azon különbséget egész mértékében felfogni, mely
Magyarország és az örökös tartományok közt létezik. Kellő
figyelembe nem vévén, hogy a fenforgó esetben sem elválásról, sem
egymás fölibe kerekedésről nem lehet csak szó is, de egyedül e
kettő közt foroghat legitim választás: vagy örökös perpatvar és
ujjhúzás közt nyomorogni, vagy jó házassági viszonyban mennyire
lehet, élvezni az életet; igen természetes mondom, hogy miután a
legtöbb sem az egyik, sem a másik most érintett eszme valódiságával
tökéletesen megbarátkozni ekkorig még nem tudott, politikai
állásunk is napról-napra, a mennyiben itt is, ott is mindinkább
felhevülnek a kedélyek, kényesebb, visszásabb, veszélyesebb,
aggasztóbb lesz».

Ezek után természetes, hogy Kossuthot óvja egyebek közt «a
közbirodalom érdekeinek legnagyobb ellentétre ostorozásától», mert
ezzel is «mérgével tölti a viszontorlás poharát csordultig»212)

Ez idézetekből világos, hogy Széchenyi a kormány beavatkozásától
nem csupán a socialis forradalom miatt félt, hanem a dynastia s
Ausztria érdekeinek folytonos sértése miatt is. S a mily káros
kapcsolatot látott e sértés és a viszontorlás közt, ép oly
veszélyesnek tartotta az európai hatásokat egyrészt az ellenzéki
izgalom fokozására,  másrészt a visszahatás erejére. Ez
utóbbiról szól a Politikai Programmtöredékek fent idézett
jóslatában, midőn a hatalmak rendfentartó politikájának esélyeit
latolgatja. Az európai, de különösen a franczia mozgalmaknak
hatásáról a magyar ellenzékre nem egyszer beszél; így például egy
1844-iki főrendiházi beszédében mondja: «Itt ezen országban – és az
egy élő Istenre hivatkozom – ha valaki czélt akar érni, annyi
Verbőczy-féle, annyi Lamennais és père Enfantin-féle ember, annyi
megrögzött aristocrata, annyi desperált democrata közt, a minek, ha
összeadjuk, mása nincsen széles e világon;… szóval bonyodalmunknak
olyan képét tudnám felmutatni, hogy mindenki Naxos szigetében
gondolná magát helyeztetve lenni, melyből menekvés nincsen, ha csak
valamely kellemdús Ariadne fonalát nem nyujtja, hogy az ember
Minotaurusnak martalékául ne jusson».213)

Aggodalmainak hármas iránya tehát nem változott 1841 után; csak
1842-ben nyilatkozik nagy erővel aggodalmainak egy újabb iránya: a
nemzetiségi kérdés bonyodalmaitól való félelme. Miért tartotta
aggodalmasnak e kérdés szempontjából is a dynastia és Ausztria
ingerlését, már Tasnerhez intézett leveléből láttuk. Abban a remek
akadémiai beszédben, mely örökké mellőzött és örökké érvényes
kanonja marad a magyar nemzetiségi politikának, előrelátása a
csodálatosan szabatos visió erejéig emelkedik. «Ki tudja, oh nagy
isten! távol van-e még tőlünk azon gyász idő – így kiáltott fel az
akadémiai gyűlésen – s nemzeti életek mértéke szerint nem borul-e
szaporábban  ránk, mint gondolnók, mikor csak
testületünk fogja tán ereklye gyanánt, vagy inkább bágyadtan
pislogó lámpaként őrizni azon nyelvet, melyet legdrágább kincsének,
nemzeti s függetlenségi alapjának elismert ugyan a magyar, de forró
vérétől hajtva, bálványaitól elszédítve, nemcsak őrizni nem bírta,
hanem saját lábaival tiporta el».214)

Így tehát Széchenyi 1841-től 1847-ig nem egyszer, hanem
könyvekben, beszédekben, levelekben s hirlapi czikkekben többször
ismételt jóslatát tökéletesen igazolták az események. Ez a jóslat
ugyanis a forradalmat előidéző és annak katastropháját okozó
legfőbb tényezőknek számbavételén alapult. Szólt ez a jóslat a
közjogi viszony erőszakos megzavarásáról, a franczia demokratia
hatásáról, az európai absolutismus érdekegységéről, a nemzetiségi
kérdés bonyodalmairól és – a socialis ellentétről is, de ez
utóbbiról csak egy feltétellel kapcsolatban.

Valóságos kigúnyolása tehát a történeti módszernek az, ha
Széchenyi jóslatának értékét kisebbíteni akarjuk a socialis
forradalom elmaradásának említésével, mikor jól tudjuk, hogy a
feltétel, melyhez jóslatát kötötte, kihullott az események
lánczolatából és mikor tudnunk kell, hogy aggodalmának minden egyéb
oka megvalósult.

Különös módja a kisebbítésnek az is, ha Széchenyi jóslatával
szembehelyezzük a szabadságharcz katonai dicsőségét. Széchenyi
csalódott a  nemzeti ellenállás erejének
megítélésében, de nem csalódott a harcz közvetlen következményeinek
megállapításában. S itt még egy körülményt kell számba vennünk. Nem
azon fordult meg a vita Széchenyi és ellenfelei közt, hogy milyen
lesz a harcznak dicsősége, hanem azon, hogy egyáltalán lesz-e
harcz. Kossuth Lajos tagadta ezt a leghatározottabban 1841-ben. A
nemzet – úgy mond Kossuth – «soha sem haladott férfiasabban, mint
épen most, és soha sem volt nyugodtabb, soha kormányával
bizalmasabb lábon, mint e férfias haladás közben». «Ha csak
árnyéknyomát látnám is a veszélynek» – így szól még erősebb
bizalommal – «melyet gróf Széchenyi gyanít, vagy – jobban mondva –
melyről gyanusít: inkább gyávának akarnék látszani, mint rossz
hazafi lenni, s letenném örökre szerencsétlen tollamat, egyedül
abban keresve vigasztalást, hogy szándékom tiszta, czélom szent
vala; de miután mindent inkább látok, mint veszélyt, s hazám egén
fellegborulatot észre nem veszek, kivévén amott délkelet felé, hol
talán szintúgy csak azért borul, mert a nyilvános nemzeti figyelem
körén kívül van.» A Pesti Hirlapot Széchenyi egy irtózatos
revolutionarius syllogismus antecedensének nevezte. «Rémletes
tirádák» – válaszol erre Kossuth – «miknek ha csak árnyékuk, de még
csak árnyékuknak árnyéka is valóságon épülne: a Pesti Hirlap
szerkesztője megérdemelné, hogy még mielőtt a halálos büntetés
eltöröltetnék, mint Haman magasra függesztessék».215) Ily irtózattal és hitetlenséggel beszélt
Kossuth a forradalomról,  midőn Széchenyi azt hirdette, hogy a
forradalomnak már sodrába jutottunk. S mégis azt mondják, hogy
Széchenyi polemiájának téves volt az iránya s még kézikönyvekben is
olvasható, hogy az emlékezetes tollharczban Széchenyi volt a
legyőzött fél.

De vajon mi igaz van abban, a mit Kovács Lajos állít, hogy
1841-ben csak Széchenyi volt az egyedüli, ki a politikai helyzetben
e rögtöni fordulat végzetes következéseit belátta, más
senki?216) És vajon nem kell-e
pusztán személyes oknak tulajdonítanunk a Pesti Hirlap ellen
indított harczot, mikor úgy láttuk, hogy Széchenyi aggodalmainak
tárgyi okai – a nemzetiségi kérdésen kívül – ugyanazok voltak 1841
előtt, mint az után?

Az államférfiak közt, kik mint Széchenyi, a magyar
reformmozgalom jövőjén aggódtak, először is Metternichchel kell
foglalkoznunk. Feltünő a hasonlóság Metternich és Széchenyi
aggodalmai közt. Metternich is féltette a forradalomtól az országot
már a reformkorszak kezdetén. Metternich a kor szellemének
hatásától félt s a nemzetközi antimonarchikus irányt elég erősnek
vélte már az 1825-iki országgyűlés ellenzékének sorai közt.217)

Láttuk, hogy Széchenyi is elég korán számba vette az európai
hatást a magyar viszonyokra és e hatást később sem felejtette el
számba venni. E tekintetben Metternichnek volt is némi befolyása
Széchenyire. De Metternich egy abstractióból indult ki s nem a
magyar viszonyoknak oly  szorgos vizsgálatából, mint
Széchenyi. Innen van az, hogy Széchenyi aggodalma gyengébb, mint
Metterniché, mikor az aggodalomra kevesebb volt az ok, és innen
van, hogy Széchenyi pontosabban megállapítja a végzetes fordulat
idejét, mint Metternich. Midőn Széchenyi Kossuth ellen viaskodik,
Metternich az antikatholikus kalvinismust hitte a magyar forradalom
«magvának és központjának».218)

Az 1841-iki nagy vitában gróf Dessewffy Aurél felfogása igen
közel járt a Széchenyiéhez. Dessewffy Aurél kimondja a Kelet
Népéről, hogy a «vád a fődologban igazságos s a kártékony
hatás, mely bépanaszoltatott, nem hiú félelem, de szomorú valóság».
Mert nem a Pesti Hirlap állításaiban s nyiltan vallott
eszméiben, hanem irányában, mely «az írott sorok között láthatatlan
betükben» érvényesül, van az igazi veszély. Eötvös Dessewffy
szerint «lelke tisztaságában nem akarja látni a bévallott és a
valóságos irányok közti különbséget». Dessewffy ép oly
határozottan, mint Széchenyi, csakhogy szabatosabb stilusban
mérsékeltebb formában hangoztatja Kossuthtal szemben, hogy «nincs
veszélyesebb neme a tévelygésnek, mint az, mely tiszta érzéseken
épül s ezekből vesz erőt a szilárdságra». Dessewffy abban is igazat
ad Széchenyinek, hogy az 1839–40-iki országgyűlésen a karzatok
viselete a franczia forradalom kezdetére emlékeztetett. Dessewffy
szükségesnek tartja Széchenyi föllépését, mert «minden forradalmak
in ultima analysi az eszmékben  gyökereznek: mert az ige
tetté válik, s a mi a velőkben gyökeret ver, előbb-utóbb keresztül
bocsátva a szenvedélyeken, átmegy a cselekedetekbe».

Ezek után szinte csodálkozással kérdjük, mi a különbség gróf
Dessewffy Aurél és Széchenyi felfogása közt a Kelet Népe
forradalmi jóslatára nézve? A különbség csekélynek látszott.
Dessewffy szerint «a színek, melyekkel gróf Széchenyi a
Hirlap következéseit festi, a kellőnél sötétebbek, a vész,
mellyel fenyeget, korán sem áll oly közel, mint azt jósolja, s az
orvosság talán egyszerűbb, mint sejdíti».219) Ez a látszólag csekély árnyalati különbség
lényeges ellentétet takar. Dessewffy és Széchenyi egyeznek abban, a
mit a történetből a forradalmak lélektanára nézve tanulni lehet. De
különböznek Kossuth egyéniségének és hatásának megitélésében. Innen
van az, hogy Dessewffy túlságosan epésnek tartja Széchenyi modorát.
A nagy conservativ író felfogása szerint Kossuth lényegében csak
oly agitátor, mint hajdan Széchenyi volt. Hatása zajosabb lesz és
esetleg több izgalmat okoz mint a Széchenyié, de oly véres nagy
forradalomtól, mely koczkára tesz mindent, a mit koczkáztatni nem
szabad, nem kell rettegnünk miatta. A mi kárt okoz, javítható és
megelőzhető a közvélemény felvilágosításával és czélszerű politikai
intézkedésekkel.

Széchenyi nem így gondolkozott Kossuth hatásáról. És ebben
találjuk igazolását annak, a mit Kovács Lajos mondott, hogy
Széchenyi «volt az egyedüli, ki a politikai helyzetben az 1841-iki
 fordulat végzetes következéseit
belátta, más senki».

Ezért látszik polemiája annyira személyesnek, mert ekkor a
tárgyi ok megkövetelte a személyes szempontok fejtegetését. És itt
jutottunk annak megállapítására, hogy mi a különbség Széchenyinek
1841-ig és 1841 után érzett aggodalmai közt.

A válságos év előtt Széchenyi aggodalmai gyengébbek, mint
reményei. Általában bízik a békés reform sikerében s a nyilvánosság
előtt ritkán szól sötétebb benyomásairól. De alig három héttel
Kossuth Pesti Hirlapjának megjelenése után átvillan lelkén a
gondolat, hogy fel kell lépnie Kossuth ellen. Alig mult ekkor hat
hete annak, hogy Kossuth a legnagyobb magyarnak nevezte. Becsvágya
nem kivánt magasabb czímet, de úgy látta, hogy a vezetés kisiklott
kezéből. Ez már nem csupán személyes ambitióit nyugtalanította.

Eddig gyakran fölmerült, de ép oly gyakran eloszlott aggodalmai
most erőt vettek lelkén. Egy látomás újra ébresztette és fokozta
félelmét. Látta, hogy a forradalomnak vezére támadt és mert vezére
van, a tárgyi és személyes okok kapcsolata miatt nem is maradhat el
a forradalom. Impressiókra hajló természetnek ismerte Kossuthot,
kit az izgalmas viszonyok messzebb sodornak, mint a meddig elmenni
szándékozott. Ismerte a küzdelmes politikai élet hatását az
impressióknak könnyen engedő lélekre és előre látta a politikai
üldöztetés dicsfényével körülvett nagy író hatását a közönségre.
Kivált oly közönségre, mely még tapasztalatlan lélekkel fogadja be
a gazdag képzelettel és nemes hévvel megáldott író szavát.

Széchenyi kiváló kortársainak nem lehetett ily 
látomása. Lelkök szerencsésen ép és egyszerű volt, nem oly
bonyolult és szaggatott, mint a Széchenyié. Széchenyi lelkét
viharok szántották, forradalmakat győzött le keblében, belső
tapasztalataiból ismerte a fellobbanó impressiók gyujtó hatását s a
képzelettől hajtott érzések áradását és romboló veszedelmét.

A képzelet és a «gerjedelem» de nem a szív politikáját támadja
meg a Kelet Népében. Csak a rövidség kedvéért használta a
«szív és ész» antithesisét, de soha sem gondolt arra, hogy a nemes
érzések organumát, a szívet nehezen kibékíthető ellentétbe hozza az
észszel. Furcsa gondolat volt föltenni Széchenyiről azt, hogy a
nemes érzéstől elszakadt ész apologiáját írja. Elég világosan
mondja ellenfeléről: egyedül abban hibáz, «hogy a képzelet és
gerjedelemnek fegyverével dolgozik és nem hideg számokkal; vagyis,
mint a közéletben a bevett szójárás szerint mondani szokták: a
szívhez szól, a helyett, hogy az észhez szólna».220) Ebből világos, hogy mire kell gondolnunk, ha
Széchenyi az érzelmi politikát támadja. Nem az állandó, az igazi
érzelmet érti, mely a hideg számítással jól megfér, hanem az
izgatott és tervtelen cselekvésre ingerlő impressiókat és képzelmi
felhevülést.

Mikor ezeknek veszélyeit rajzolja, oly benyomást tesznek sorai,
mintha melancholiával emlékeznék saját ifjúsága történetére.
«Ábrándozás» – így szól a Kelet Népében – «ragadósbb mint
mirigy, a képzelet szárnya kimondhatatlan sebes, és egy szikra tűz,
melyet sok észre sem vesz, csakhamar,  ha
mielőtt erőre kap, nem fojtatik el, mindent lángba borít».221)

Vagy mint a Jelenkorban írja később, «az indulat és
vakhév harapozó s olyan, mint tűz. Ma még meggyőzheted, holnap már
erőt vesz rajtad s lobra gyúl, melyen nem fog hatalom, s mely addig
lángol, míg mindent porrá nem hamvaszt».222) E drágán szerzett igazságok átérzése az ösztön
biztosságáig fokozták Széchenyi érzékét a forradalmak lélektana
iránt. Ezért látta oly világosan a jövőt a válságos forduló ponton,
a mikor legjelesebb kortársai vagy a fordulat jelentőségét nem
ismerték fel vagy képzelgésnek mondották jóslatát.

És Széchenyit, a képzelet és gerjedelem politikájának ily
elszánt ellenfelét egy kiméletlen bírálója Hamlethez hasonlítja, ki
«ingó sajka a toronymagasságra csapkodó habok közt». Körülbelül
ilyen hamleti államférfiú volt Beöthy Ákos szerint Széchenyi is,
mert lelkén a pillanat hangulata uralkodott.223)

Mi elfogadjuk e hasonlatot, de csak azért, hogy jobban
kifejthessük Széchenyinek egyik uralkodó lelki irányát.

Széchenyi valóban az volt, a mit Hamlet egy újabb s alighanem
legkiválóbb német magyarázója, a phantasia geniejének nevez. A
phantasia kormányozta Széchenyi belső világát, melyet inkább
lehetne az ész és a phantasia, mint az ész és a szív küzdelmével
jellemezni. Jól mondja Széchenyiről Beöthy Zsolt, hogy «benne a
képzelődés nagyobb, mint a többi lelki tulajdonságok», s hogy
 e tekintetben csak költők hasonlíthatók
hozzá. «Széchenyi költői természet volt» – folytatja Beöthy, – «a
szemnek különösebb költői irányzata és a formának művészi
fejlettsége nélkül».224) Széchenyi költői phantasiája nem birván formát
találni az alkotásra, belsejében dúlt, lelkét örökös kételylyel
nyugtalanította és szörnyű, a valóságban csak félig-meddig igazolt
önvádakkal égette.

Szeretett néha belső világába húzódni, hogy kipihenjen a valóság
gyötrelmesen ellentétes benyomásaitól. «Úgy látszik» – írja
naplójába – «mintha a legnagyobb boldogság csak a vágy, a remény és
a képzelet birodalmában volna található». De a legtöbbször félt
önmagától, s utazgatással, tanulással vagy erőfeszítő munkával
igyekezett megmenekülni phantasiája rémeitől. «Alig birom el az
életet» – így kiált fel virágzó férfikorában – «az örökkévalóság
minden borzalmával tárul fel előttem. Nappal még jól megy minden,
de minő álmaim vannak». Még kinosabb néha hirtelen ébredése.
«Ijedten ébredtem. Úgy éreztem magam, mintha meg kellene halnom,
rémület fogott el, félálomban borzalommal láttam megnyilni az
örökkévalóság kapuit» – írja később. Sokat foglalkoztatja a
földöntúli tartomány. A Kelet Népén dolgozva írja egyszer:
«Hová visz a képzelődés? Örökre kárhozottnak érzem magamat».
Lelkiismerete fenyegető visiókat idéz lelke elé; a szerelem, majd a
politika nemesisének nyomását érzi. Hős volt a csatában, nem ismert
világi félelmet, de képzeletétől irtózott. 

Abban is hasonlít Hamlethez, hogy szereti psychologiájával
kelepczébe csalni az embereket. Meg kell csalnom az embereket» –
irja pályája elején – «hogy használhassak nekik» – «érthetetlen
lesz cselekvésem – csábítanom kell a jóra».225) Mintha Hamlet mondaná:


Bármily fonákul viselem
magam,

 – Minthogy talán, úgy látom,
ildomos lesz

 Ezentúl furcsa álczát
öltenem. –





Mindamellett Széchenyi és Hamlet közt lényeges a különbség.
Széchenyi uralkodván phantasiáján, következetes cselekvéssel
alkotott, nem úgy mint Hamlet, ki elvész kételyeiben.226)

De ez az önmagán kivívott győzelme nehéz küzdelmébe került.
Sokszor gyötörte a bizonytalanság, vajon birja-e a nagy feladatot,
vajon a nemzet, melynek nagyságát fejleszteni volt élete legnagyobb
öröme, nevelhető-e általában nagygyá. «Pokol kínjai –
bizonytalanság – légy bizonyossággá» – így kiáltott fel
gyötrelmében. «Ó Istenem!» – így imádkozott máskor – «adj új szivet
és biztos szellemet».227)

Gyötrő tépelődései közt biztos támaszra volt szüksége, oly
támaszra, mely a vallásos hit és a tudományos meggyőződés szilárd
alapjaira épült, oly támaszra, mely nem inog meg és nem mozdul
 ki helyéből úgy, mint Macbethben a
dunsinani erdő, hogy a kétségbeesésbe taszítsa a phantastikus
remény és csüggedés közt ingadozót.

És ezt az erős támaszt történeti eszméinek rendszerében találta
meg. Abban a rendszerben, melyet a magyar nemzet történetére,
jelenére és jövőjére alkalmazott.

Széchenyi megfelelt ellenfeleinek, ha politikáját támadták, de
némán mellőzte támadásaikat, ha a perfectibilitást vagy a nemzetek
életkorára vonatkozó elméletét érintették.

Nem engedte meg, hogy ezen a résen lelkének szentélyébe
avatkozzanak, mert érezte, hogy minden összedől, ha kételyei idáig
hatnak.

E rendszerből merített hitet ifjúságában s ugyanonnan még
döblingi magányában is. És a mint első nagyobb munkájában
hangoztatja, hogy a magyar «még ifjú legény», épen úgy kiáltja oda
Bachnak, hogy a magyar még ifjú nép és így ki fogja heverni a
sebeket, melyeket ő nagyméltósága ütött rajta, és talpra fog
állani, noha a miniszter úr ügyvédi patikájából elég mérget öntött
belé.228)

Ez a hit emelte fel legmélyebb levertségéből is és ebből
láthatjuk, mily nagy jelentősége van Széchenyi történeti eszméinek
az ő lelki világában.

IV.

Széchenyi és az evolutió. A haladás eszméje. A nemzetek és
egyének életkora.

Széchenyi tisztelői általánosabb jelentőséget tulajdonítanak
történeti eszméinek. Azt mondják  róluk, hogy megelőzik
Comte, Spencer, Darwin és mások eszméit. Így például Kovács Lajos
szerint tudjuk ma már, hogy állam és társadalom élő és működő
szervezetek, melyek egymásra kölcsönös, meg nem szünő és folyvást
alakító befolyást gyakorolnak… hogy a népek életében alig van
mélyebben gyökerező ösztön, mint a nemzeti sajátosság joga» és így
gróf Széchenyi kortársai közt egyedül járt a helyes nyomon, hova
bennünket a tudomány mai állása, Comte, Herbert Spencer és
Bluntschli tanításai vezettek».229)

De ez eszméket Széchenyi olvasmányaiból is ismerhette. Midőn
Montesquieu a «törvények szellemét» magyarázva azt tanítja, hogy a
törvényeknek tökéletesen alkalmazkodniok kell a népekhez, a melyek
számára alkottatnak, hogy tekintettel kell lenniök az ország
talajára, éghajlatára, alkotmányára, a lakosság vallására,
hajlamára, vagyonára, sűrűségére, kereskedelmére, erkölcseire és
modoraira, midőn Montesquieu az államok életét az emberekéhez
hasonlítja – nem veti oda mellékesen azt, a mit Kovács az újabbkori
tudósoknak tulajdonít, hanem művének alapgondolatává teszi az
államnak és a társadalomnak folytonos s kölcsönösen átalakító
hatását.230)

Mme de Staël is azt tanította, hogy a nemzeti jellem nem egyéb,
mint «eredménye az intézményeknek és körülményeknek, melyek egy nép
boldogságára, érdekeire és szokásaira hatnak».231) Ez írónő két nagyobb s már említett munkájában
 Széchenyi eleget olvashatott a «nemzeti
sajátosság jogairól» és világosan kivehette belőlük, hogy szerves
kapcsolat van állam és társadalom közt.

Széchenyinek egy másik kiváló tisztelője szerint: «A mit Darwin
és Häckel újabb tanai után Buckle, Spencer, Mill Stuart és Taine a
nemzetek történetére vonatkozólag mint általánosan megállapított
elméletet alkalmaztak; azt Széchenyi bővebb szaktudomány nélkül…
mondotta… A nemzetiségek közötti harczot úgy fogta föl, mint
természetes küzdelmet a létért, mely küzdelemben azé lesz a
győzelem, a ki a legtöbb értelmi súlylyal bir».232) De Széchenyi már ismerte s idézte Jean Baptiste
Sayt, ki a nevezett tudósok előtt mondotta egyik fő munkájában: «A
nemzetek sorsa ezentúl nem a bizonytalan és mindig ingatag hatalmi
felsőbbségen fordul meg, hanem ismereteik mértékén».233) Széchenyi ha nem is Say munkájában, de másutt
is olvashatta e gondolatot, mely természetes következése a XVIII.
századi rationalismusnak.

Gaál Jenő bővebben és rendszeresebben fejti ki az imént idézett
gondolatokat Széchenyi általános eszméinek értékéről.
Lelkiismeretes kutatáson alapuló érdekes fejtegetései oly
messzeágazók, annyira eltávoznak a szorosan vett történeti eszmék
körétől, hogy oly behatóan, mint a mennyire megérdemlik, nem
foglalkozhatunk velök. De néhány megjegyzést lehetetlen
elhallgatnunk.

Gaál szerint Széchenyi sokkal korábban foglalkozik  az
evolutio társadalmi tanulságaival, mintsem e tannak legnagyobb
mestere Darwin, annak alapigazságait teljesen bebizonyította volna,
majd hozzáteszi, hogy «Széchenyi természetbölcseleti alapon nyugvó
rendszere… túlnyomólag az evolutio elméletének alapgondolatán épült
fel».234)

A mi a természetbölcseleti alapot illeti, Gaál jól tudja és nem
is mulasztja el megjegyezni, hogy Herder Darwin előzői közé
tartozik. Egy magyar philosophus ép oly szépen, mint meggyőzően
mutatta ki, hogy Darwinnak néhány, s a társadalom-tudományra nézve
talán legjelentősebb eszméjét már Herder is fejtegette
történetphilosophiai munkájában.235)

Már fent megjegyeztük, hogy Széchenyi mennyire ismerte és
szerette Herdert s így nem kell csodálnunk, hogy
természetbölcseleti elvei emlékeztetnek néha Darwinra. Igaz, hogy
az evolutio tanának társadalmi tanulságait nem emlegették még
Széchenyi korában, de nem kell felednünk, hogy e tan sem ugrott ki
egyszerre teljes fegyverzettel az evolutio Jupitereinek fejéből.
Comte Ágoston is elismeri, hogy Condorcet előzője volt az evolutio
tanításában.236) Már pedig Condorcet
perfectibilitási elvét, ha nem is Condorcetből, de mint láttuk, más
írókból, Széchenyi is ismerte és tökéletesen magáévá tette. És azt
is tudjuk, hogy a perfectibilitás tanítói próbálták elvöket
alkalmazni az emberi társadalmakra. 

Nem birunk ellenmondást találni Széchenyi természetbölcselete és
vallásossága közt.237) Hogy az emberi és nemzeti élet jelenségeit a
tudomány világánál igyekezett átérteni, az még nem jelent
hitetlenséget. Olykor felmerülő kételyeit sem szabad így
magyaráznunk. A kételyek csak alig fodrozták mély hitének
fölszínét. Képzelt vagy valódi hibáinak tudata nem súlyosodik
lelkére oly rémítően, ha apáinak hitétől el birt volna szakadni. A
katholicismust titokzatossága miatt is szerette. A reformált vallás
neki nagyon világos, «nagyon emberi szagú volt». Csodálkozott volna
tehát, ha valaki életében ráolvassa, hogy «voltaképen mindig
monista». A monismus «emberi szagától» bizonyára még élénkebb
mozdulattal fordult volna el, mint a reformátiótól.

Spencer philosophiájának alaptételeit is nehéz volna kiolvasnunk
Széchenyiből. Gaál szerint «Az integratio és differentiatio
gondolata nem volt idegen előtte, és azt is jól értette át, hogy a
tökélyesbülés az összefüggéstelen homogeneitásnak összefüggés által
jellegzett heterogeneitásba való átalakulásában áll. Ezt bizonyítja
az az állítása is, mely szerint a munkafelosztás egyfelől és a
társadalmi szervezkedés másfelől, továbbá az egyéni kiválóság és a
gránittá tömörülő társadalmi egység megalkotása föltételét képezi a
nemzeti haladásnak».238) E párhuzamban Széchenyinek magyar politikai
vonatkozású, továbbá általános történeti s társadalmi eszméi,
melyek közül az utóbbiak nem is teljesen eredetiek, úgy vannak
összefűzve, hogy együttesen hasonlókká váljanak  Spencer
természetbölcseleti alapelvének terminologiájához.

Nem tudjuk, vajon van-e szüksége Széchenyi dicsőségének ily
hasonlításokra?

Ha Spencernek és Széchenyinek a jövőre vonatkozó reményei közt
megegyezést vagy hasonlóságot találunk, abból nem kell igen sokat
következtetnünk.239) Spencer szerint «az evolutio csak a legnagyobb
perfectióval és a legtökéletesebb boldogsággal
végződhetik».240) Ugyanezt hitte már
Condorcet is, midőn kijelentette, hogy «az ember erkölcsi jósága
végtelenül tökéletesbíthető s hogy a természet oldhatatlan
kötelékkel fűzte össze az igazságot, a boldogságot és az
erényt».241)

Általában nem is szükséges Széchenyi nemzeti politikáját azzal
igazolnunk, hogy az a Spencer-féle rendszer «felfogásával azonos».
Mert ha fölteszszük is, hogy e rendszer uralkodóvá lesz a jövőben,
föltehetjük azt is, hogy gyengülni fog egykor uralma, mint már nem
egy büszke philosophiai rendszeré meggyöngült idejének multával.
Ellenben azt a tényt, hogy Széchenyi magyar politikai felfogása
mélyebb volt, mint kortársaié és azt az igazságot, hogy még igen
sokáig vissza kell térnünk Széchenyihez, ha a nemzet valódi
nagyságát kívánjuk fejleszteni, meg nem másíthatják a philosophiai
rendszerek uralmának változásai.

Nem azt akarjuk ezzel mondani, hogy Széchenyi társadalmi,
moralis és nevelési eszméi nem érdemelnék  meg a
méltatást politikai vonatkozásaik nélkül is. Egy élesen látó és
gondolkodó főnek sokszor igen eredeti nyilatkozatai azok, de nagy
philosophiai rendszerek mértéke nem igen illik reájuk.

Egy részök kapcsolatban van történeti eszméi rendszerének két
említett alapelvével: a haladás gondolatával s a nemzetek és
egyének életkora párhuzamosságával.

E két gondolattal Széchenyi előtt és után sokat foglalkoztak a
történetírók és philosophusok.

Pascal azt mondotta, «hogy az emberi találmányok századról
századra haladnak. De a világ jósága és gonoszsága általában
ugyanaz marad». A XVIII. századi franczia philosophia nagyon eltért
e felfogástól. Rousseau szerint a perfectibilitás tehetsége, vagyis
az értelmi haladás megrontotta az ember eredeti jóságát.
Tanítványai megvetették a történetet és a forradalomban újra
akarták építeni a világot a perfectibilitás jelszavának uralma
alatt. Körülbelül Rousseauval egyidőben Turgot kifejti a
perfectibilitás tanát. Szerinte az emberi nem folyvást halad a
nagyobb tökéletesség felé erkölcsi tekintetben is. A nagylelkűség
és a szelid érzelmek terjedése korlátozza a gonosz indulatokat.
Condorcet, Turgot nyomán haladva, rendszeresebben magyarázza az
erkölcsi és értelmi haladásba vetett hitét. Könyvét a rémuralom
alatt irja párisi menedékhelyén, hol elrejtőzött a perfectibilitás
buzgó híveinek, a jakobinusoknak üldözése elől.

Chateaubriand birálván a perfectibilitás tanát, szemére hányja a
materialistáknak, hogy ellenmondásba jutottak önmagukkal. Mert ha a
szellem  örökké gyarapszik világosságban és a
sziv erényben, az ember bizonyos idő mulva az első ember
tökéletességét éri majd el s így halhatatlanná lesz. E szerint a
materialisták a perfectibilitás rendszerét felállítva oly tant
hirdetnek, mely a spiritualismus mysticismusára vezet.242) Chateaubriand érve phantastikus ugyan, de a
kérdés lényegét is érinti. A perfectibilitás tanának kettős színe
van, a két ellentétes világnézethez alkalmazkodik és a
legkülönbözőbb rendszerekbe illeszthető.

Kant már skepticismussal tárgyalja a kérdést. Elismeri az eddigi
haladást és bízik a jövőben, de csak az erkölcsiség törvényes
termékeinek gyarapodását ismeri el. Vagyis az intézmények s az
ezzel járó jó eredmények haladását hiszi. De az emberiség erkölcsi
alapja szerinte nem változhatik, ha csak föl nem teszszük, hogy az
emberiség újjá teremthető.243)

Hegel logikailag szétszedi a perfectibilitás fogalmát. Ép oly
határozatlan, mint a változékonyság fogalma – úgy mond – nincs
czélja és nem birja felállítani a változás mértékét, mert a jobb s
a tökéletesebb, melyet elérni akar, teljesen határozatlan. De Hegel
történetphilosophiája mégis a haladás képét tünteti fel; a
világszellem lépcsőkön halad, igaz, hogy nem ugrik át rajtok, hanem
magába fogadja őket, de így mégis egyre tökéletesebb lesz.

A mult század közepén báró Eötvös József távol 
leigázott hazájától, a tapasztalásoktól meg nem tört hittel, mint
Condorcet fél századdal azelőtt, megirta a haladás történeti
törvényének tudományos apologiáját nagy publicistikai
munkájában.

Törvénye kosmikus hasonlatokból indul ki. «A siluri formatiótól
– úgy mond – … a föld jelen alakulásáig szakadatlan az előhaladás…
Az egyes állat- és növényfajoknál is látjuk az előhaladást… S
miután azt látjuk, hogy a legkisebbtől a legnagyobbig, a
legfensőbbtől a legcsekélyebbig, e világon mindenekfölött ugyanazon
törvények uralkodnak: józanul föltehetjük-e, hogy csupán az ember
van kivéve a haladás ezen általános törvénye alól,… főleg, miután
száz meg száz tagadhatlan tény előtt kell szemet hunynunk, ha azon
lassankinti tökélyesedést, melyet egyéb lényeknél szemlélünk,
tagadni akarjuk az emberiségre nézve?»

De vajon nem ejt-e gondolkodóba e kosmikus hasonlat? Ha a
haladásnak a természetben ily korlátozás nélkül uralkodó törvénye
szerint kell megértenünk az emberiség rendeltetését, mikép
magyarázhatjuk meg az emberiségnek annyira különböző sorsát? Mint a
természet gyermeke, az ember lényegében mindenütt egyenlő s mégis
vagy egyáltalán nem halad, vagy nem halad egyenlő mértékben. Még
azok a nemzetek sem haladnak egyenlően, melyek államot, sőt
keresztyén államot alkottak. Comte Ágoston óvatosabb volt
történetphilosophiájában és kijelentette, hogy elmélkedéseinek
körét csak az európai nyugot nagy nemzeteire szorítja.

Itt legalább úgy látszik, hogy világosan megállapítható az
erkölcsi haladás. Hegel szerint a  középkori dogmatikus
hitviták elfajulása, Eötvös szerint az utonállással foglalkozó
középkori lovagok eléggé bizonyítják az újabb kor erkölcsi
felsőbbségét.244)

E hasonlításban a rationalistikus történeti felfogásnak az a
hiánya jelentkezik, hogy a viszonyok külső változását belső
fejlődésnek veszi. Pedig a pártszellem dühe megmarad az emberek
közt, még ha tárgya változik is. És nem tudjuk, vajon nem volt-e a
phantasiának és szívnek több része a szőrszálhasogató dogmatikus
vitákban, mint a modern demokratiák némely politikai vagy gazdasági
pártjának marakodásában. A hatalmasnak erőszakossága a gyengével
szemben nem változik. Régebben a bűnös indulatok naivabb és
vérengzőbb módon nyilvánultak, újabban petyhüdtebb alattomossággal.
De a felebaráti életet rontó önzés vadsága nem szelidült.

Mommsen a római császárság koráról szólva, így kiált fel: «Még
ma is van sok vidéke a keletnek és nyugatnak, a melynek számára a
császárság kora a jó kormányzatnak magában véve szerény, de mégis
sem azelőtt, sem azóta el nem ért magasságát jelenti és ha egyszer
az Úrnak angyala megcsinálja a mérleget arról, vajon Severus
Antoninus birodalma akkor volt-e, vagy ma van-e nagyobb észszel és
több humanitással kormányozva, vajon az erkölcsiség és a népek
boldogsága előre vagy hátra ment-e azóta, nagyon kétséges, hogy a
jelenkor javára döntene itélete».245) És így még az európai műveltség classikus
földjén is a  multnak behatóbb vizsgálata rést üt az
egyetemes s folytonos haladás törvényén.

Körülbelül Eötvös nagy munkájának megjelenése idején magyarázta
Ranke a világtörténetet a bajor király előtt. Először is a haladás
fogalmát vizsgálta. Elismeri, hogy van az emberi szellemnek
bizonyos állandósággal előrehaladó mozgalma az őskortól kezdve. De
ez általános történeti mozgalomban csak egyes népek vesznek részt.
És még az ebben résztvevő nemzetek sem haladnak előre állandóan.
Ázsiában keletkezett a cultura, s ott visszafelé haladt. A
legrégibb korszak volt a legfényesebb, a harmadik korszakban pedig
a mongol invasio megsemmisítette a culturát.

Azután a századok haladó fejlődése nem fogja át az ember
lényének és cselekvésének minden körét. Példa erre a művészet és
költészet hanyatlása. Van bizonyos haladás a történetben, de nem
szabad úgy felfognunk, mintha minden korban az emberiség élete
magasabb értékű volna. Az ily felfogás sértése az istenségnek.
Minden korszaknak közvetlen viszonya van istenhez, minden kornak
értékét saját lénye határozza meg s nem az, hogy mi lesz belőle. A
történetírónak tehát minden kort a saját irányából kell felfognia.
Azután nézze a korok különbségét, hogy megérthesse a következésnek
belső szükségét. Bizonyos haladást fog észrevenni e következésben,
de az nem egyenes vonalú. Az anyagi érdekek körében feltétlen a
haladás, de erkölcsi tekintetben ez a haladás ki nem mutatható. A
moralis eszmék vagy a művészet és költészet iránt érzett
fogékonyság extensive haladhatnak, de nevetséges volna azzal a
követeléssel lépni fel, hogy valaki nagyobb epikus  vagy
tragikus, mint Homéros és Sophokles. Általános emberi szempontból
valószínű, hogy az emberiség eszméje a nagy nemzetektől átszáll az
egész emberiségre és ez volna az igazi haladás. A történet nem
ellenkezik e felfogással, de ki nem mutathatja. Különösen attól
kell óvakodnunk, hogy e felfogást a történet elvévé
emeljük.246)

És így Ranke mint történetphilosoph, megtisztítva Hegel eszméit
scholastikus és rationalistikus izüktől, útját törte a valódi
történeti felfogásnak a történet elméletében. Lotze átvizsgálván a
történeti haladás fogalmát, még kevesebb tartalmat talált benne,
mint Ranke. «Még mi is», – úgy mond – «a kik oly korban elünk, a
mikor a haladás minden külső fénye elevenebben tárul fel szemünk
előtt, mint azelőtt valaha, mi is azt mondhatjuk, hogy belső
életünk mégis csak lassan vagy alig gyarapodott igazi javakkal. Az
örömek oly új forrásai, melyek azelőtt nem csörgedeztek, nem
fakadtak fel, vagy ha fel is fakadtak, csak azt a régi gyönyört
ontották, a melyre természetünk rendeltetve van; tudományunk
határtalanul bővülhet, de eredményei majdnem mindig régen ismert
gondolatokra vezetnek és a régi kor más, talán szegényesebb
alkalmakból a fölemelő vagy boldogító hangulatoknak ugyanoly javait
merítette, mint a melyeket mi a tudomány és technika nagyobb
erőfeszítésével újra fölfedezni vélünk». Az emberiség egyenes
haladásának örömmel fogadott gondolatával szemben – úgy mond másutt
– «az óvatosabb megfontolás már rég arra  a
fölfedezésre volt kénytelen jutni, hogy a történet csavarvonalakban
halad; mások az epicycloidokat jobban szerették, szóval elégszer
burkolták el mélyértelműen azt a vallomást, hogy a történet
összbenyomása nem zavartalanul fölemelő, hanem túlnyomóan szomorú…
Az új élet majdnem mindenütt fájdalmas veszteségekkel emelkedik ki
a réginek romjaiból… A tudománynak haladása nem közvetlen haladása
az emberiségnek; az volna, ha a felgyarapodott igazságokkal az
emberek érdeklődése, értelme és a tudományos tartalom átnézetének
világossága is gyarapodnék… Soha sem lesz egy akol s egy pásztor,
az emberiség egyforma művelődését és általános nemesítését sem
érjük el soha, hanem az egyesek sorsának ellentéte és viszálya, s a
gonosznak életereje örökké fenmarad… szóval több kedvet érzünk a
haladás előteremtésére, sem mint a történetben való előfordulásának
kimutatására.»247)

Darwin is, a ki oly merész phantasiával még a lándsahalnál is
alacsonyabb szervezetből származtatja az embert, az erkölcsi
haladás megállapításában félénkebb szavú. «Minden valószínűség
szerint helyesebb és kielégítőbb nézet az, hogy a haladás
általánosabb volt, mint a visszaesés s hogy az ember, ha lassú és
félbeszakított lépésekkel is, de mégis fölemelkedett egy
alacsonyabb állapotból a legmagasabbra, melyet most elérhetett
ismereteiben, az erkölcsben és a vallásban». Másutt a civilisatio
haladásának problemáját «homályosnak» nevezi.248) 

Buckle szerint az értelmi és erkölcsi haladás együttvéve
alkotják az egész szellemi haladást. Az emberiség haladása nem azt
jelenti, hogy a mostani ember szellemi és erkölcsi képessége
nagyobb, mint a régieké volt. Csak a külső körülményekben van a
haladás.

A jó és gonosz indulatú emberek számának aránya nem igen
változott. Igazi erkölcsi haladásról alig lehet szó. Nem is ez a
fontosabb mozzanat. A jónak és rossznak hatása mulandó, ellenben az
értelmi erőnek hatása maradandó.

E tekintetben Buckle ellenkezésbe jut Darwinnal, a kinek
felfogása szerint az erkölcsi felsőbbség az egyes emberek
boldogulását nem mozdítja elő, de a nemzetek versenyében nagy
szerepet játszik.

Wundt azt mondja, hogy nem jó helyen teszszük fel a haladás
kérdését, ha a történet mezején akarjuk eldönteni. A történet
fejlődése oly sokoldalú és a dolgok értékéről vagy
értéktelenségéről oly subjective változékony a mi becslésünk, hogy
történetphilosophiai itéleteink a haladásról legfeljebb az itélő
subjectiv kedélyállapotát világítják meg. Már pedig a philosophiai
történetvizsgálat ép oly kevéssé tárgyalhatja a történeti fejlődés
jövendő irányait, mint annak eredeti czélját. Amazt a kérdést az
ethikának adja át, ezt a vallásos hitnek. Az első kérdés a
történetet csak annyiban érdekelheti, hogy az eddigi fejlődésben
mennyiben valósultak meg az ethikai postulatumok. A másik kérdés,
mivel ethikai követelésekből eredt, csakis ezek alapján dönthető
el.249)

De még azon a téren is, melyet a haladás kérdésének  Wundt
methodologiája fentartott, Burckhardt Jakab, a mult század egyik
legnagyobb történetírója, visszaveri a haladás hirdetőit. Tévednek
azok, mondja Burckhardt, kik a multnak erőszakosságával s barbár
kegyetlenségével érvelnek.

Ezek a történetírók mindent az élet külső biztosságának mértéke
szerint itélnek meg, a mely nélkül mi nem lehetünk meg, pedig most
is, ha a biztosság fel van függesztve például a háborúban, a
szörnyűségek ujra jelentkeznek. Az ember lelke és agyveleje a
történeti korban nem gyarapodott, a képességek mindenesetre régóta
teljesek. Az a kérkedésünk tehát, hogy az erkölcsi haladás korában
élünk most, szemben a koczkáztató korral, mely idealis törekvésének
szabad erejét száz magas tornyú székesegyházban emelte az ég felé,
nagyon nevetséges. Nem arról van szó, hogy visszavágyódjunk a
középkorba, hanem hogy megértsük. A mi életünk üzlet, az akkori
valódi élet volt; a nép mint egyforma tömeg alig élt, ellenben a
népies virágzott. Az erkölcsiség mint hatalom nem erősebb ma, mint
az úgynevezett durva korban. Az életnek feláldozása másokért
bizonyára előfordult már a czölöpépületek lakói közt. Jó és gonosz,
sőt még a szerencse és szerencsétlenség aránya a legkülönbözőbb
korokban és culturákban nagyban és egészben kiegyenlítődött.

Rousseau után a franczia forradalomban az emberek feljogosítva
érezték magokat az egész mult elítélésére. De teljes önhittséggel
csak a legutóbbi évtizedek hisznek a jelennek erkölcsi
felsőbbségében. E mögött az a titkos föltevés lappang,  hogy a
pénzszerzés ma könnyebb és biztosabb, mint valaha; ha ez a
biztosság meg van rendítve, az önérzet is meg fog csappanni.

Az úgynevezett haladási elmélet halálos ellensége a valódi
történeti felfogásnak.250)

Végül még két magyar írót idézünk. Fessler a Magyarok
történetében tiltakozik az új kornak hiú önelégültsége ellen,
midőn a középkorban mindenütt durvaságot, sötétséget, tunyaságot és
tudatlanságot vél látni, noha a történeti kutatás e korban a kedély
culturájának és a szellemi tevékenységnek fényes nyomait fedezi
fel.

Gróf Dessewffy József egyszerű és bölcs szavakkal czáfolta a
Hitelben hirdetett haladási elméletet. «Minden századnak» –
úgy mond – «vannak foltjai, pecsétjei és villanó részei is. Mindig
egy kis kérkedő önszeretet csúszik századunk magasztalásába,
valamint hypochondria szerfeletti gyalázásába».251)

E vázlatos áttekintéssel csak azt akarjuk bizonyítani, hogy a
haladás törvénye korántsem oly rendületlen szikla, mint a minőnek a
XVIII. század óta mind a mai napig sokan hiszik. Kant, Buckle,
Burckhardt nem igen térnek el Pascal gondolatától; Ranke s
különösen Lotze még határozottabban tagadják a haladás törvényét. A
kik a törvény érvényességét támadják, nem a jelent akarják
kicsinyleni, hanem a mult iránt kivánják fejleszteni érzékünket.
Nem akarják kötelességérzetünket csorbítani és elfojtani vágyunkat
a  haladásra, csak azt akarják, hogy
elfogulatlan szemmel vizsgálva a fényt és árnyékot az emberi
történetben, csalódás nélkül s türelmes szellemmel fogjuk fel az
emberi törekvések értékét.

Körülbelül azt mondják, a mit oly szép versekben Vörösmartynk is
elmondott, midőn Bentham és Széchenyi nyomán Gondolatait a
könyvtárban e kérdésekhez fűzi: «Hol a nagyobb rész boldogsága?
– Ment-e a könyvek által a világ elébb?»

És midőn úgy látja, hogy az emberiség mindig újra kezdi a tűrést
és tanulást, nem a tétlen kétségbeesést hirdeti:


Ez hát a sors és nincs vég
semmiben?

 Nincs és nem is lesz, míg a
föld ki nem hal

 S meg nem kövülnek
élő fiai…

 Mi dolgunk a világon?
Küzdeni

 Erőnk szerint a
legnemesbekért.





A haladás elméletét Széchenyi kapcsolatba hozta a nemzetek s
egyének életkorának párhuzamával. Kossuth, ki az emberi
perfectibilitást végtelenebbnek hitte, mint Széchenyi, azt a
párhuzamot puszta szóvirágnak mondja.252)

Mindenesetre oly szóvirág, mely a régiségtől kezdve maig igen
sok gondolkodóra csábítóan hatott.

E párhuzamot először Annæus Florus fejti ki római történetében.
Szerinte a római nemzet serdülő kora a királyok uralmára esik s
majdnem kétszázötven évig tartott. Következett kétszázötven éves
ifjúkora, mely alatt Olaszországot leigázta. Virágzó kétszáz éves
férfi kora Augustus Cæsarig tart, a mikor az egész világot
meghódítja.  Augustustól majdnem kétszáz esztendő
telt el az író századáig, a mikor Róma a Cæsarok tehetetlensége
miatt mintegy megöregedett.

Némelyek szerint Florus e felosztást Senecától
kölcsönözte.253)

Florus metaphoráit sokszor alkalmazták vagy az emberiség, vagy
az egyes nemzetek korszakaira. II. Pius pápa, midőn a mantuai
congressuson (1459.) a török ellen harczra hivta a keresztyénséget,
így rajzolta a veszélyt:

«A mi ellenségünk az ifjúság erejében, az évek virágában van s
vállalkozó szellemű; csalódik az, ki azt hiszi, hogy a gazdag s
fegyverhez szokott és uralomra vágyó ifjú egyhamar pihenni
fog».254)

Bacon a nemzetek életkorát meg is határozza kedvteléseik
jellemzésével: valamely állam ifjú korában – úgymond – a harczi
kedv virágzik, férfikorában az irodalom, hajlottabb korában mind a
kettő, öreg korában a mesterségek és a kereskedés.255)

A nemzetek korainak e metaphorikus jellemzését többnyire a
haladási elmélet hivei szeretik használni, mint már Széchenyi
példája mutatta. Robespierre is beszélt «a nemzetek
gyermekkoráról».

Saint-Simon, a rajongó philosophus, kinek tanítványától,
Enfantintől Széchenyi óvta a magyar közönséget, egészen úgy
gondolkodik a haladásról és az emberiség életkorairól mint
Széchenyi.

Csakhogy máskép jellemzi ez életkorokat. Saint-Simon
 szerint az emberiség gyermekkorában
épít, mint az egyptomiak, ifjúkorában művész, mint a görögök,
érettebb korában harczias, mint a rómaiak és a középkor; és a XIX.
század elején, a Saint-Simon korában, olyan, mint a negyven vagy
negyvenöt éves ember, azaz többé nem harczias, hanem philosophnak
készül. A moralistának feladata megszabni az emberiség életkorához
illő kötelességeket.256)

Hegel történetphilosophiája a kelet ókori történetét a történet
gyermekkorának nevezi, a görög történet szerinte az ifjúkor, a
római a férfikor, a keresztyén germán világ az öregkor. A
természetes öregkor a gyengeség kora, a szellem öregkora azonban
tökéletes érettségét jelenti, melyben mint szellem visszatér ez
egységhez.257) Quetelet szerint is az
emberiség csak úgy fejlődik, mint az egyén; physiologiai élete
lassanként az értelmi erő élete lesz. Quetelet vizsgálatai
természetes eredményének hirdeti a perfectibilitás tanát.258)

A franczia forradalom idején Adelung azt tanította, hogy minden
egyes nép áthaladna az emberi élet korain, ha haladásában nem
gátolnák idegen befolyások. Wagner, a történetphilosoph, Széchenyi
kortársa, az emberi élet fejlődési szakaszait alkalmazza az
emberiség fejlődésére. Néhány évvel később Krause azt mondja, hogy
minden emberi társulásnak vannak életszakaszai, a csíra életétől a
fejlődés érettségéig.259) 

Comte Ágoston és Spencer is az egyén és társadalom fejlődésének
párhuzamából indulnak ki.

Gobineau szerint ifjú nemzetekből vének lesznek s a vénség
haláluk közelségét jelenti. Gobineau ellenfele, Pott is azt hiszi,
hogy a nemzeti s egyéni fejlődés hasonló, fiatal nemzetekből idővel
öreg, tehetségben érett nemzetek lesznek.260)

Lasaulx történetphilosophiájának központjában találjuk a
tárgyalt párhuzamot. Kiszámítja, hogy egy nagy, erős és
fejlődésében nem zavart nép körülbelül két vagy négyezer évet él s
életéveinek fele esik állami életének virágkorára, mint Babylon,
Róma, Byzancz és a német-római császárság története
mutatja.261)

Nagy történetírók is használják az életkorból vett metaphorákat.
Macaulay az európai nemzetek gyermekkoráról beszél, midőn a papság
gyámságára szorult.262) Mommsen a római császárságot jellemezve azt
mondja, hogy az «öregkor nem bir új gondolatokat és alkotó
munkásságot kifejteni és ezt a római császárság sem birta
megtenni».263)

Nemrég nálunk gróf Vay Péter is azt irta: «Egy népfajnak csak
úgy mint az embernek, meg van a maga kora. Felnevelni csak idővel
lehet. Erőszakkal megöregíteni lehetetlen».264)

«Hinnünk kell benne» – írja Herczeg Ferencz – «hogy a szabadon
fejlődő nemzetek élete hasonlatos az egyes emberekéhez. A
gyermekkorra az  ifjúság, a férfikorra az aggság
következik. Anglia Cromwell idejében mondott búcsút ifjúkorának és
Waterloónál érte el férfikorának teljét. Angliában sokan a
délafrikai háború óta csendes borzongással érzik a közeledő vénség
hűvös lehelletét».265)

Az írók e sora Annæus Florustól napjainkig nemcsak a metaphorák
életének hosszúságát bizonyítja. Philosophusok és történetírók
fontos következtetéseket is vonnak az ember és a nemzetek
életkorának hasonlóságából.

Hiszen ha Homéros és Aristoteles korára vagy Shakespeare és
Ibsen tragédiáira csak egy összehasonlító pillantást is vetünk, nem
tagadhatjuk, hogy vannak a nemzetek és az emberiség fejlődési
korszakaiban különbségek, melyek feltünően egyeznek az emberi
életkorok különbségével. Ez egyezés társadalomtudományi
vonatkozásairól itt nem szólhatunk.266)

A történet terén maradva úgy véljük, hogy a párhuzam gyöngéje
leginkább utolsó részében, az öregkor s a közeli halál
megállapításában rejlik.

Ha visszapillantunk egy nemzet befejezett történetére, könnyű
megállapítanunk a gyermekkort, vagyis a mythosképzés idejét, majd
az ifjúkort, mikor a phantasia élénk működése, s a vérmérséklet
hevessége a feltünő jellemvonások, azután a reflectáltabb korokat
és az elgyengülést. Noha itt is azt kell megjegyeznünk, hogy a
felbomlás nemcsak a nemzeti cultura belső feloszlásának
 következése, hanem sokszor a
szerencsétlen külső erőszak hatása.

Élő nemzeteket vizsgálva, elég könnyű történetök fiatalsága után
itélve szólnunk a nemzet ifjú és sokat igérő erejéről vagy még
kezdetleges állapotáról és óvatos bánásmódot kivánó gyöngeségéről.
De a férfikor vége vagy épen a halálhoz közeledő öregkor
megállapítása annál nehezebb.

II. Pius 1459-ben jól jellemezte a török fiatalságát és jövőjét,
de a XVII. század diplomatái, kik már emlegették a török birodalom
vészes betegségét, kevésbbé biztos talajon mozogtak és azóta a
török százados betegségével még él és néha kemény csapásokat
osztogat. Nagyon nehéz s majdnem lehetetlen a még élő nemzet
vesztét vagy elgyengülését megjósolni, bármily vén is története.
Herder, ki szintén szereti az egyéni életből vett hasonlatokat, a
japánról azt jósolta, hogy mint a csiga házába vonul és míg az
európai népek a tökéletesség elérhetetlen pontja után törekednek,
Japán ott marad, hol évezredek előtt volt. És ime, a vén Japán
megifjodott és legyőzött egy nagy nemzetet, melynek még ifjú,
európai culturája volt. Ép ily tanulságos Herder jóslata a
magyarokról. Lasaulx, a nemzeti s egyéni élet párhuzama alapján,
azt jósolta 1857-ben, hogy a lengyelek, olaszok, magyarok és
új-görögök újjászületési törekvései csak nemes reminiscentiák
értékével birnak. A német birodalom feltámadásában sem hitt. Aligha
nem így járnának azok is, kik az angol nemzet vénségét akarnák
megállapítani abból a körülményből, hogy története régi s hogy a
hővérű Percyk utódjai ma békés polgárok, sőt talán bankigazgatók.


A nemzetek életében titokzatos erők működnek; ebben az életben
kétszer s többször is virágzik az ifjúság.

Ha Széchenyi ez igazságot elismeri, nem kellett volna a jövőbe
vetett hitének biztossága végett kételkednie a magyar multjában. De
bármit érjenek történeti eszméi, jelentőségök igen nagy volt lelki
életében s ily módon nagy hatással voltak nemzetünk történetére is.
Ezért kell komolyan és kegyelettel foglalkoznunk velök.






TELEKI LÁSZLÓ ÖNGYILKOSSÁGA.267)



A Magyar Figyelő 10-ik számában Kalmár Antal Teleki
László születésének századik és halálának ötvenedik évfordulója
alkalmából kijelenti, hogy Teleki László tragédiájának okai még
nincsenek tisztázva. Kálóczy Lajos és Lukács Móricz, a kiket Kónyi
Manó idéz nevezetes gyűjteményében, Kalmár szerint súlyosan
tévedtek, midőn Teleki halálát abból az összeütközésből
magyarázzák, melyet a határozati párt vezérének lelkében a felirat
czélszerűségéről keletkező meggyőződése támasztott. Kalmár
Beksicsnek a Milleniumi Történet X. kötetében közzétett
magyarázatát sem fogadhatja el, mert nem a császárnak adott szó és
a politikai szereplés dilemmájából kivánja megértetni Teleki
szörnyű elhatározását; Kalmár szerint «mindezt Teleki Lászlónak
most felújult ötvenéves emlékezeténél szó nélkül hagyni egyértelmű
volna a nemzeti történelembe beoltott vastag tévedések vétkes
ignorantiájával».

Kalmár tehát új alapon igéri fölfejteni a tragédia sokat
vitatott okait. Szerinte Teleki László 49-es meggyőződése jutott
kibékíthetetlen ellentétbe azzal a 48-as szereppel, melyet a sors
rákényszerített a határozati párt vezetőjére. 

Nagy érdekkel olvastuk Kalmár fejtegetéseit már csak azért is,
mert régóta érezzük, hogy Kálóczy és Lukács figyelemre méltó
értesültséggel, de nem egészen megnyugtató lélektani tapintattal
magyarázták Teleki halálát. Inkább politikai, mint lélektani
formulát kerestek. Másrészt kénytelenek vagyunk kijelenteni, hogy
Kalmárnak nagyon is egyszerű formulájában sem nyugodhatunk meg; azt
hisszük, hogy Teleki öngyilkosságának megértéséhez csak
szövevényesebb lélektani és történeti mozzanatok kutatása után
férhetünk.

I.

Teleki László szellemi és lelki életének gazdagságából hiányzott
az alkatrészek vegyületének kellő aránya. Költő volt, de
phantasiájában több az izgatottság, mint a nyugodt alkotó erő.
Phantasiája nyugtalanította belső világát akkor is, midőn lemondva
a költészetről, a cselekvés terére lépett. Becsületes lélekkel
ragaszkodott elveihez, de mégis inkább az impressiók embere.
«Erélyes néha – mondja róla találóan Szemere Bertalan – a
szenvedélylyel határos, de akaratereje gyönge. Mindig az elsők közt
lesz, első soha, ő soha sem fog initiálni, kivált ha ellenzést több
oldalról vesz észre. Legföllebb cabinet, nem a tett embere…
Telekiben sok szellem van, de kevés határozottság, önállósággal nem
bir, mindig kétkedik.»268)

Benyomásokat könnyen magába fogadó természete gyakran különös
helyzetekbe sodorja Telekit.  Nagyon jellemző, a mit e
tekintetben Pulszky Ferencz beszél róla: «Teleki herczeg
Czartoryskinak, az 1830-iki lengyel nemzeti kormány fejének,
nézeteit a nemzetiségek tekintetében tökéletesen eltanulta.
Politikájának alapelve azóta az volt, hogy minden nemzetiségnek van
joga önálló nemzeti életre, sőt territoriumra is, s ezt annyira
vitte, hogy egyszer ha jól emlékszem, 1851-ben nagyobb társaságban
a Golescóknak és Bratianoknak világosan megmondotta, hogy még azon
kérdés fölött is, vajon független legyen-e Erdélyország,
tartozzék-e Magyarországhoz, vagy Rumániához akar-e csatlakozni,
Erdélynek általános szavazati joga fog dönteni. Erre valamelyik a
jelenlévő magyarok közül megkérte, ne beszéljen ilyeneket, mert ha
ezt otthon megtudják, hazaárulónak fogják mondani. Teleki lemérte,
megfordult, felkereste a szalonban gróf Andrássy Gyulát, s
megkérte, hívja ki nevében azt, ki őt most oly mélyen megsértette.
Andrássy megigérte a segédkezést, de megkérdezte a sértés
körülményeit s mikor Teleki ezeket elmondta, megkérte, keressen
magának franczia segédet, mert ily esetben magyar nem teheti meg
neki a baráti szolgálatot, hiszen senki sincs köztünk, ki Erdélyt
bármi körülmények közt odaadná a románoknak».269)

A ki ennyire fogékony mások nézetei iránt, ennyire érzékeny s
oly daczosan büszke, nem könnyen fér meg az emberekkel. Teleki
csupa gyöngédség s heves érzés, s mégis mint Pulszky irja, «nem
tudtam embert, kivel nehezebb lett  volna megélni». Belső
zaklatottság tör ki gyakori párbajaiban és összekocczanásaiban.
Csak akkor érzi magát türhetően, ha egész lélekkel élhet oly
feladatnak, mely dicsőségét növeli, s lelkiismeretét kielégíti.
Ilyenkor szenvedélyessége kifelé összpontosul, makacsul
következetes és önkínzó tépelődése csillapul. De ha kizökkentik a
körülmények az ily cselekvésből, visszasülyed háborgó énjébe, undor
ül ki arczára, halálvágy s öngyilkos sejtelmek marczangolják.

A szabadságharcz idején Francziaországban volt, mint a magyar
nemzet képviselője. Remélte, hogy a franczia kormányt tevékeny
segítségre birja. Ez az ügy nagyon elfoglalta lelkét. De minő
akadályokba ütközött. Bastide, a külügyminiszter, arról volt
meggyőződve, hogy a magyarok mint a lengyelek, erős katholikusok s
a szlávok közt a legkifejlettebb nemzet. Teleki L’herbette
képviselőben bízott, mert azt hitte róla, hogy a magyar ügyet a
legjobban ismeri. Pedig L’herbette nem volt tudósabb a keleti
ügyekben Bastidenál, Erdélyt a szultán tartományának hitte. Végre
1849 júniusában úgy látta Teleki, hogy a francziák nem törődnek a
magyar ügygyel. Ekkor kétségbe volt esve, elkivánkozott Párisból.
«Falba ütöm fejemet – irja Pulszkynak – «ha még tovább itt kell
maradnom… A ki továbbá ittlétemet akarja, esküdt ellenségem,
halálomat óhajtja».270)

Tevékeny marad ezentúl is, de tört hittel, folyvást megújuló
rossz sejtelmekkel és a megsemmisülés vágyával. «Látod barátom –
irja  Klapkának, 1850-ben – az én lelkemben
is apadnak a remények, s észreveszem, hogy ezt nem betegség szüli
bennem, hanem hogy ez a jelen körülmények helyes felfogásából ered.
Oh! ez kétségbeejtő! Élni, csak azért, hogy éljek – én ahhoz nem
tudok. Az élet csak ráma előttem, nincs becse, ha abban a festmény
hiányzik… Mód nélkül szenvedek lelkileg, ez hat testemre is; borús
szinben látom magamra nézve a jövőt, azért lankadok! Isten adja,
hogy szabadulásunk idejét megérjem! Alig hiszem. Az én gépem
szétbomlik idő előtt. Nem látom többé Kánaán földjét… Adjon az ég
sikert nemes működéseidnek; szeretnélek követni én is, de én, úgy
látszik, szerencsétlen csillagzat alatt születtem…» «Mi
keresnivalóm is van e világon» – irja 1851-ben – «mikor nincs
czélja életemnek?» «Üreseknek, unalmasoknak nevezem leveleimet» –
irja 1852-ben – «igen, mert ezek csupán lelkem állapotát
tükröztetik vissza és enmagamat is, lelkestül, testestül üresnek és
unalmasnak érzem és vallom. Pedig kellemes napokat töltök…» «Félek,
félek, ha mindennek vége lesz Párisban, úgy aztán nem fogom napjaim
súlyát sokáig elczepelhetni». «Reám nézve csak két alternativa
lehető» – irja 1854-ben «vagy nemsokára haza, vagy nemsokára a
sírba!» Midőn ugyanez évben Batthyány Kázmér halálát jelenti
Klapkának, így folytatja: «Nem birom leirni, mit érzek! Nagyon
fájdalmasan érintett a csapás! Szivesen cserélnék vele helyet és
feküdnék ott, hol ő».271) 

Lelkén ezt a melankólikus borút testi szenvedések is növelték.
Alig negyven éves korában irja Klapkának: «Egészségem
helyreállításával foglalkozom, de ez nem akar sikerülni. Mintha
átok feküdnék rajtam, s mindenen, a mihez fogok. Valamint egyébben
sem, úgy egészségemre nézve sem érek czélt». Többször megújulnak
panaszai erős fejfájásról, szédülésről, gyomorgörcsökről.
Idegrendszere rossz állapotban volt. Szemere 1857-ben nervozusnak,
később idegbetegnek mondja. Szemeréhez intézett 1851-iki levelében
irja Teleki Szemere Bertalanné betegségére czélozva, «én az efféle
nervozus affektatiókat ismerem». Ideges melancholiájával együtt jár
rendkívüli szórakozottsága, önuralmának pillanatnyi elvesztése, a
mi csudálatosnak látszik oly férfiúban, a ki a sértésnek csak
látszatáért is szembeszállott a halállal.

Szóval, úgy látjuk, hogy Teleki László azok közé tartozott,
kiket természetes hajlam sodor az öngyilkosság felé. Kivételesen
kedvező körülmények talán megkimélték volna a katastrophától. De a
szabadságharcz és az emigratio viharában ki nem kerülhette az
örvényt.

II.

A csüggesztő hangulatokból kiemelte Telekit az 1859-iki háború.
Kilencz évi időköz után most először váltott levelet Kossuthtal,
kivel a nemzetiségi kérdés miatt és más okból is ellentétbe jutott.
1859 május 6-án megalakult Párisban a Magyar Nemzeti Igazgatóság
Kossuth Lajos elnöklete alatt. 

Kossuth mellett Teleki László és Klapka voltak az igazgatóság
tagjai. Piemont és III. Napoleon támadása Ausztria ellen
felizgatták az emigratio reményeit.

Teleki Lászlónál aligha volt valaki izgatottabb. Kossuthhoz írt
leveléből, melylyel az elnököt Londonból a harcz terére hivja, hogy
a veszekedő emigransokat rendbe szedje és a magyar szabadság
hajóját a révbe vezesse, kiérezhető Teleki forró szenvedélye.
«Naponta imádkozom Istenhez, hogy hozzon ide mentül előbb. Kezemet
szivemre téve állítom, mint erős hitemet, hogy seholsem voltál
valaha szükségesebb, mint most itt».272)

Teleki életébe most új tartalom ömlött, most már az üres keretbe
kép volt foglalva. De mint Kossuth írja: «lecsapott reményeink
derült egéről a villafrankai villám!» Azonban az emigratio fölött
újra felderült a remény ege. Mert hiszen a villafrankai villám nem
végzett az olasz kérdéssel. Az új bonyodalmak előre láthatók voltak
és az emigratio sürgött-forgott, hogy Ausztriát új háborúba döntse.
Teleki Lászlót ekkortájt nevezte Kiss Miklós a magyar diplomaták
főnökének. És Teleki remélte az európai háborút 1860 elején «a
conjuncturákból itélve», reményét Komáromytól haza is üzente, hogy
megnyugtassa az otthoniakat. Garibaldi szeptember 6-án Nápolyba
vonult, 10-én Kossuth, Teleki és Klapka Cavourral egyezséget
kötöttek Turinban. Cavour támadást várt Ausztria részéről s
«Magyarország hathatós közreműködését» szerette volna megnyerni.
Négy nap mulva a Magyar Nemzeti Igazgatóság turini 
körlevele biztosította az emigránsokat, hogy a már «sikeresítésbe
vett előkészületek a legjobb kilátásokra, többre mint kilátásokra
jogosítanak».

Teleki László e körlevél megirása után Genfbe utazott, itt
szeptember vége körül a magyarországi központi bizottság egyik
befolyásos tagjával találkozván, megizente az otthoniaknak, hogy a
központi bizottság küldje ki egyik parancsnokát, a Nemzeti
Bizottsághoz, «minek következtében aztán a kijöttel teljesen meg
lehessen állapítani a működési tervet, mely jövő (1861) tavaszkor
foganatba menend».

November elején valóban kiment valaki (Komáromy?) Genfbe
Telekihez és minden tekintetben megnyugtatta az Igazgatóságot.
Megnyugtatta Telekit az iránt, hogy «otthon nem akarnak kibékülni
az osztrákkal, mindent a háborútól várnak» és biztosította az
Igazgatóságot, «hogy mindent bátran megigérhetnek szövetségesüknek,
ők (az otthoniak) beváltandják igéretüket». Hogyis ne várt volna
Teleki minden jót, mikor maga Victor Emanuel november közepén
kijelentette Klapka előtt abbeli reményét és meggyőződését, hogy a
jövő tavaszkor a dolog háborúra kerül, mert az osztrák bizonyosan
meg fogja őt támadni. Teleki László november vége felé Genfben még
egy hazai küldöttel (Ivánka Imre?) találkozott, ki Londonban
Kossuthtal értekezett s Genfen át haza igyekezett. Teleki örömmel
tudta meg e küldöttől, hogy miben állapodott meg Kossuthtal
Londonban. E szerint 1861 tavaszán, a biztosra várt háború idején,
az olasz segédsereg Károlyvárosig nyomulna előre, Vetter légiója és
 Garibaldi önkéntesei a Muraközbe
mennének.273) Ily tervekkel volt Teleki
elfoglalva, ily reményeket ringatott lelkében, midőn 1860 november
26-án jelentette Kossuthnak Genfből, hogy sürgős személyes ügyben
el kellett utaznia, de útja nem veszélyes.

Teleki nem sejtette akkor, hogy drezdai útja, a rég óhajtott
Kánaán földjére viszi, hogy 1861 tavaszán valóban ünnepelni fogják
a hazai földön, de nem Garibaldi és Kossuth társaságában, nem a
bosszúálló olasz-magyar-franczia légiók élén.

Hogy sürgős volt a drezdai út, abban nem szabad kételkednünk. De
bizonyos, hogy vigyázatlan volt a drezdai utazás, az idegen névre
szóló angol útlevéllel. Szabad talán föltennünk, hogy Teleki
hirtelen utazását a sürgetőnek érzett személyes ügyön kívül a
szellemes melancholikusok szokásos vándorösztönének is
tulajdoníthatjuk.

Szemere Bertalan 1857-ben irja Telekiről, hogy «vándorol, mint
az örök zsidó, sehol sincs nyugta». Vagy tiz-tizenkét napra
tervezte drezdai útját. «Mihelyt visszakerülök ide, azonnal írok –
írja Kossuthnak Genfből november végén – s azontúl minden
tekintetben számíthatsz reám». Tudjuk, hogy Kossuth többé nem
számíthatott reá. 1860 deczember 17-én a szász rendőrség elfogta és
Ausztriába hurczolta. Egyelőre Josephstadtba vitték. Ez erősebb
villámcsapás volt Telekinek, mint a villafrankai. Nem a haláltól
félt, hiszen nem tréfából, hanem komoly őszinteséggel irta még
Genfből 1860 aug. 13-án Kossuthnak:  «Sokat felteszek a régi
conservativekről, azt is, hogyha módjukban volna, mindnyájunkat
vérpadra küldenének, s ezt talán nem is igen venném nekik rossz
néven».274) De ez a hirtelen
kiragadtatás szenvedélylyé vált foglalkozása köréből, az önvád,
hogy megfontolatlan utazásával ártott az emigratio már-már
megvalósuló czéljainak,275) türhetetlen súlylyal nehezedett lelkére.
Fogságából megizente Vay Miklósnak, hogy vagy utasítsák ki
külföldre, vagy vigyék Magyarországba és ott állítsák a törvényes
bíróság elé. Vay megkapta az izenetet, Teleki Bécsbe került s a
Landesgericht vallatóra fogta. De Teleki nem ismerte el az osztrák
törvényszék illetékességét s mivel azt hitte, hogy Vay nem tudja,
mi történt, megirta neki, hogy hol van elfogva. Báró Vay Miklós
segíteni akart Telekin. Nem izente meg neki, hogy mit akar érte
tenni, a miért Teleki később neheztelt reá, de talán nem is
izenhette meg, vagy talán azt hitte jó szándékkal, hogy szolgálatot
tesz a szegény fogolynak a titkolózással is.

Ily kevéssé birjuk kiszámítani tetteink hatását. A jólelkű Vay,
ki örömében sírt, hogy Telekinek visszaszerezheti szabadságát, nem
tudta, hogy mikor 1860 deczember 30-án a Burgba vitette a mit sem
gyanító grófot, gyászos végű meglepetést szerzett régi barátjának
és rokonának. Telekinek azt mondották, hogy Vayhoz viszik.
Egyszerre csak a császár előtt termett, ki mögött Vay Miklós és
Crenneville tábornok állottak. A császár nagylelkű volt. Elmondta
Telekinek, hogy tudja,  mennyit conspirált ellene, de
kibocsátja mégis három feltétel alatt: 1. hogy nem megy többé
külföldre, 2. hogy lemond a külfölddel való minden ellenséges
összeköttetésről és 3. hogy tartózkodik egyelőre minden politikai
tevékenységtől.276)

A gróf meg volt hatva a váratlan kegyelem által. Érezte ugyan
mind a három feltétel súlyát, de ideges zavarában a
legnyomasztóbbnak látszott előtte a harmadik. Azért
becsületszavával megigérte az első két feltételt s csak azt
kérdezte a felségtől, hogy az ország politikai tevékenységében
részt vehet-e? «Óhajtom, hogy Ön attól egyelőre (vor der
Hand) tartózkodjék», így hangzott a válasz. Teleki ezt is fogadta s
a kihallgatásnak vége lévén, az ajtó felé haladt, de visszafordult
s körülbelül így szólt: «Bocsássa meg felséged elfogultságomat, ez
az oka annak, hogy majdnem feledtem köszönetemet nyilvánítani».

Teleki szabad volt külsőleg, mikor a Burgot elhagyta, de
belsejében egy szörnyű gondolat lett úrrá. Kossuth Lajos, midőn
gróf Teleki László pályájának végét oly behatóan vizsgálja,
előadja, hogy az emigratio vezetőinek felfogása szerint ezt kellett
volna válaszolnia Telekinek a Burgban: «Hatalmában vagyok
Felségednek, tehet velem, a mit akar, de az egész mívelt világ
által elismert  nemzetközi jog megsértésével kerültem
hatalmába; én e jog szentségére hivatkozom s annak élvezetébe
visszahelyezésemet várom Felségedtől».

Valóban így kellett volna beszélnie Telekinek, hogy megmenthesse
lelkének nyugalmát s hogy nevétől a gyanusítás kisérletét is
elriassza. És így is beszélt volna, ha idegrendszere annyira
edzett, hogy ily meglepetéssel, ennyi hirtelen reárohanó különböző
benyomásokkal szemben meg birta volna menteni önuralmát. Még
közvetlenül drezdai útja előtt magasan lobogott lelkében a
forradalmi láng, ekkor még azt irta Kossuthnak, hogy «politikai
szilárdságra és tántoríthatatlan forradalmi kitartásra nézve csak
maga-magáért áll jót».277) De azóta sok történt rövid idő alatt. Már a
villafrankai béke előtt oly ideges volt, hogy «keze reszketése
miatt» nem irhatott annyit, a mennyit szeretett volna. Drezdából
betegen szállították Josephstadtba, roncsolt idegekkel érkezett a
Burgba. A fejedelem megjelenésével s nagylelkűségével erősen hatott
reá, a hála érzete foglalta le impressionabilis lelkét s kizavarta
onnan teljesen a forradalmi lelkesedést. Pillanatnyi zavarában csak
arra gondolt, hogy az otthoni politikai tevékenység szabadságát
mentse meg magának. Pedig az a vor der Handdal jelzett kikötés nem
sokat jelentett, ez a kikötés nem is igen zavarta később Telekit.
Tévednek azok, kik e ponton keresik Teleki lelkiismereti
küzdelmének oldhatatlan csomóját. De a midőn Teleki a két első
pontot megigérte, a mikor megfogadta, hogy az emigratióval nem
érintkezik többé s nem lépi át a monarchia 
határát, önmaga ellen vétett. Nem akarjuk ezzel elismerni az
emigratio részéről felhangzott vádaskodás jogosságát. Teleki semmit
sem tett, a mi férfiúi méltóságához illetlen lett volna. Nem
könyörgött kegyelemért, nem igérte elveinek feladását, csak azt
igérte, a mit a börtönbe visszatérve úgy is kénytelen lett volna
megtenni. De az említett fogadalmakkal beteg lelkét fosztotta meg
utolsó támaszától. Emlékszünk, hogy az 1859-iki háború mennyire
kiragadta életundorából, azóta a forradalmi exaltatióba merítette
háborgó énjét, s most a Burgbeli jelenet után nem csupán a külső
kényszer, hanem saját igérete is eltiltotta a forradalmi
működéstől. «Értik – irja Hevesmegyének vagy két hónappal a bécsi
audientia után – tisztelt honfitársaim, mily kín volt nékem, a
szász kormány példátlanul aljas bűntette következtében, ily
működési körből erőszakosan kiragadtatni. Egy félben szakadt
hivatás minden hű kebelre nézve nem egyéb egy kettémetszett
életnél». Méltán emeli ki Kossuth Lajos e nyilatkozat fontosságát.
Tragikus mélysége van az idézett soroknak, Teleki utolsó
szenvedéseinek forrását világítják meg. A romboló dæmon, mely hívta
a megsemmisülés felé már régebben is, most végleg hatalmába
kerítette. Érezte lelkében e dæmon szavának kényszerítő erejét,
mindjárt, mihelyt a császártól eltávozott. «A gróf alig ismerhető
meg – irja a Pesti Napló 1861 január 4-én – hosszas
számüzetése, betegeskedés, utazások s kedélyingerültsége nagyon
megtörték». Egészségi állapota miatt néhány napig még Bécsben
maradt, már akkor tudomása volt arról, hogy megkegyelmezésén
mennyire megütközött az emigratio.  A sértő vádak még
növelték az önvád kínját. Teleki László már ekkor, tehát 1861
januárjának legelső napjaiban mondotta Lukács Móricznak, hogy
«életének okvetlenül véget fog vetni».

Haza érve, ő lett az országnak legnépszerűbb embere. Lukács
Móricz erre azt jegyzi meg: «mi okból? azt akkor sem tudta volna,
most sem tudná senki kielégítőleg megfejteni».278) De talán szabad erre nézve föltevést
koczkáztatnunk. Zemplénmegye Telekihez intézett feliratában
olvassuk: «Csakhamar azonban nemzetünk dicsőségével találkozunk
önnek balesetében, midőn nemcsak az összes magyar nemzet fájdalma
jajdult fel, hanem a külnépek s az egész közvélemény is, honfiaink
iránt még soha nem mutatott érdekeltséggel szólaltak meg, a
nemzetközi jogoknak a gróf úr személyében lett botrányos megsértése
miatt s követelték és ki is vívták bekövetkezett szabaddá
tételét.279) «Tehát az európai
beavatkozásnak tulajdonította a magyar közvélemény Teleki
kiszabadítását. Az önkényuralom európai megaláztatását, a nemzet
sorsa iránt felujúlt általános részvétet s egyszersmind a nagynevű
hazafi visszatérését az elégtétel büszke érzetével fogadta a
nemzet.

Ebben látjuk nagy népszerűségének okát. A közönség nem tudta,
hogy az ünnepelt hős belső megtörtséggel fogadja az ovácziókat. Az
ünneplés zaja vigasztalta pillanatokra, de keserűségét is
gyarapította, mert érezte, hogy nem bir megfelelni  az
általános várakozásnak. És a mellett az ünnep zaját is túlharsogta
a bécsi fogadalom emléke s mindaz, a mi ezzel kapcsolatban
volt.

Kínos tusáira élénk világot vet gróf Andrássy Gyula elbeszélése,
ki 1861 elején találkozott vele Gyömrőn. Teleki egy külföldi lapot
mutatott neki, a melyben heves támadások voltak ellene. A magyar
emigratio több tagja azzal gyanusította, hogy drezdai elfogatása
kicsinált dolog volt közte és az osztrák kormány között. A
dilemmából, a melybe jutottam, mondotta Teleki, menekülni máskép
nem birok, minthogy golyót röpítek az agyamba. Andrássy igyekezett
őt megnyugtatni. Teleki elbeszélte neki, hogy mikor a
Széchenyi-requiemről a templomból kilépett, a fiatalság vállára
emelte, kikiáltotta Magyarország nádorának és így vitte jó darabig.
Ily körülmények között, mondotta Teleki, számomra nincs más
menekülés, mint a halál.280)

Az emigratiotól való elszakadásának módja bántotta, önmagában
nem birt védelmet találni az erre vonatkozó vádak ellen, s a
népszerűség csak élesítette fájdalmát. Tehát nem abban kell
keresnünk meghasonlása legvégzetesebb okát, hogy 49-es érzelmei
összeütközésbe kerültek a 48-as politikával, melyet mint a
határozati párt vezetője, forradalmi módon ugyan, de lényegében
mégis dynastikus czélzattal volt kénytelen védelmezni. Ez a két
politika alapjában különbözik ugyan, de ellentétük nem
kibékíthetetlen. Hiszen az emigratio tagjai nem azért ragaszkodtak
a  49-hez, mintha ez lett volna
politikájuk mindent kirekesztő czélja. Ez csak az ultima ratio volt
terveikben, a 48-as állapot helyreállítása végett, ha lehet a
dynastiával, ha lehet, ellene is. A hazatérő emigránsok bármennyit
izgattak ott kint a dynastia ellen, a határozathoz vagy a
felirathoz vagy később a kiegyezéshez való ragaszkodásukat nem
tekintették lelkiismeretbe vágó elvtagadásnak. Kossuth Lajos
állásfoglalása e tekintetben kivételes. Teleki László el nem
mondott beszédének tervében vannak ugyan 49-es eszmék, de azok
logikailag a 48-as alapgondolat erejét támogatják. «Legyen
felszólalásunk – úgymond – a szomszéd s velünk századokon át
ugyanegy fejedelem alatt állott országok és tartományok minden
szellemi, szintúgy mint anyagi érdeke iránt teljes méltányosságunk
nyilvánítása». Így csak az beszélhet, ki érzi ugyan a multak miatt
a keserűséget, de hajlandó elmenni az alkudozásban egészen 1867-ig.
Teleki az 1848-as alapot tovább kívánta ugyan fejleszteni, de nem
1849 felé, hanem a demokratikus szabadságok terén a
vallásfelekezetek és nemzetiségek irányában.281)

Különben utolsó lelki vivódásának magyarázatában nem kell
politikai eszméinek harczára oly elhatározó súlyt helyeznünk.
Lukács Móricz tévedett, midőn inkább szép páthosszal, semmint
lélektani érzékkel azt irta, hogy «Teleki véres hulláját dobván az
út közepére, melyen pártfelei őt követték és éppen a csata
előestéjén, ez néma intésül szolgálhatott, szolgált is nekik, hogy
tévuton  járnak, mely örvényhez vezet, hova
magukkal ragadják a hazát, a nemzetet is».

Kossuth Lajos meggyőző erővel czáfolta meg Lukács magyarázatát.
Hivatkozott Telekinek Hevesmegyéhez küldött válaszára s magának
Lukácsnak elbeszélésére, melyből kitűnik, hogy Teleki már 1861
január elején el volt szánva az öngyilkosságra s így végzetes tette
nincs szoros kapcsolatban az 1861-es országgyűlés pártjainak
tavaszi küzdelmeivel.

De téved Kossuth akkor, midőn nem veszi figyelembe Lukácsnak a
tényekre vonatkozó előadását, melyet újabban Kálóczy Lajos, 1861-es
képviselőnek elbeszélése is megerősített. Ezen két elbeszélésből
kétségtelenül megállapítható, hogy Teleki helyeselte Deák
politikáját. Kónyi Manó gyűjteményének Teleki Lászlóra vonatkozó
fejezete rendkívül tanulságosan állítja elénk a magát halálra szánt
államférfiú eszméinek hullámzását. Látjuk ebből, hogy Teleki az
összes politikai árnyalatok eszmeköréből felvett valamit. Egy
névtelen elbeszélő szerint, kit Kónyi hiteles forrásnak nevez,
Teleki László az Almásy Páltól összegyűjtött emigránsok körében
kijelentette, hogy biztos értesülése szerint Napoleon hajlandó
bennünket segíteni, de csak egy föltétel alatt, ha ugyanis
Ausztriával semmi szín alatt sem békülünk ki. Ekkor tehát az
emigránsok körében Teleki az emigratio eszmekörében marad, a
Nemzeti Igazgatóság hűséges tagjának mutatja magát. Körülbelül
ilyennek látszik akkor is, midőn Madarász József előtt és Tisza
Kálmánnak is az Európához intézendő manifestumot ajánlja. De Tisza
megmagyarázta neki, hogy a manifestumnak csak  akkor
van értelme, ha az ország el van tökélve és reá van készülve, hogy
24 órával annak kibocsátása után fegyvert ragad. Teleki tehát
elállott a manifestumtól. Megnyugodott a határozatban, de ebben sem
teljesen, Lukács és Kálóczy előtt Deák mellett nyilatkozott.
Kálóczy előadásának hitelessége ellen Tisza Kálmánnak sem volt
észrevétele, mikor Kónyi felolvasta előtte. Deák megküldte
Telekinek a feliratot elolvasás és állásfoglalás végett. Teleki el
is olvasta, visszavitte Deáknak, megköszönte figyelmét és szó
nélkül távozott. E szótlanság sokat jelent. Teleki hátramaradt
beszédtervében olvassuk a következőket: «A bécsi kormány és hazánk
közti kibékülésnek, valamint egyfelől nem lehetne más alapja, mint
Magyarhon alkotmányos teljes törvényes függetlenségének a 48-iki
törvényeket is ideértve, teljes helyreállítása és biztosítása. Ily
szempontból pártolom én különösen azt a felséges
szerkezetet, mely előttünk áll, szükséges, hogy minden
tekintetben feltartsuk a jogalapot». A felséges szerkezet mi
lehet egyéb, mint Deák felirata?

Ez az ingadozás nem politikai elvtelenség, vagy kétszinűség
következése, hanem hű tükre az öngyilkosságra elszánt s
akaraterejétől teljesen megfosztott lélek vívódásának.

Nem eszmék harczát küzdötte ekkor Teleki, hanem idegennek érezte
magát a reászakadt körülmények közt, az a világ többé nem volt az ő
világa, elméje engedett a legkülönbözőbb benyomásoknak, de
megállapodni nem tudott, révedezett inkább, semmint gondolkodott.
Életösztöne még küzdött a nagy elhatározással, egész erélyét csak
az ellen a vád ellen összpontosítja, hogy 
következetlen lett önmagához. A megyékhez intézett köszönő
irataiban folyvást hangoztatja következetességét, mintha védekeznék
a félelmetesen kényszerítő gondolat ellen, mely az év eleje óta
nyugodni nem hagyta.

1861 áprilisában, mint Kálóczy irja, Teleki már nagyon keveset
aludt, folyton magával harczban volt, s a legnagyobb izgatottság
vett rajta erőt.

Mennél inkább közeledett az idő, mikor a határozatot védelmezni
kellett volna Deákkal szemben, annál fájdalmasabb volt belső
küzdelme. Én Deákot nem birom megczáfolni – mondja meghitt
barátjainak, Hunfalvy Pál elbeszélése szerint.

Egy nappal a felirati vita kezdete előtt Teleki Hajnik Pálékat
látogatta és elbúcsúzván, megragadta Hajnikné mindkét kezét,
reszkető égő kezekkel, leányához pedig így szólt: «Nézz meg jól,
hogy emlékezzél reá, milyen volt Teleki Laczi».

Május 8-ikára volt kitűzve az alsóházban Deák indítványának
tárgyalása. Az emlékezetes napra virradó éjjelen Teleki László
agyonlőtte magát.

Nem hirtelen keletkezett gondolatot hajtott végre, régóta
küzdött a megsemmisülés vágyával, melyet a bécsi kihallgatás után
többé leküzdeni nem birt. Tragikus sorsa megrendítő, ha nem is
fogjuk fel halálát vértanuságnak, akár a forradalom, akár a
kiegyezés eszméiért. Vértanuja volt a maga büszke becsületérzésének
s fantasztikus érzékenységének, egyrészt igen is erős, másrészt
igen is gyengéd lelki szerkezetének.

És tragédiájának érdekét még növeli az, hogy annak minden
fordulata a nemzeti történetnek majdnem legszebb jeleneteivel
kapcsolódik egybe.




Lábjegyzetek.


 1) Budapesti Szemle
1879.

 2) Budapesti Szemle.
1904.

 3) Többször lesz
alkalmunk hivatkozni Deák Ferencz Beszédeire, melyeknek első
három kötete most jelent meg második kiadásban. (Kiadta Kónyi Manó,
Franklin-Társulat 1903, IV–VI. kötetek 1897–1898-ban jelentek meg.)
Azért itt néhány szót akarunk szólni e kiadásról. Sokkal többet
nyújt, mint a mennyit czíme igér. Kónyi a kiadott és többnyire
kiadatlan levelek, naplók, okiratok s czikkek gazdag gyűjteményével
világítja meg Magyarország legújabb történetét, különösen e
tetemesen bővített második kiadásban. Deák Ferencz pályája a
középpont s e körül csoportosulnak az események. Kónyit e munkára
értékes kiadói tulajdonságok tették hivatottá: érzék az események
lényege iránt, ritka értelmiség s kegyeletes ragaszkodás hősének
emlékéhez. Tájékoztató bevezetései példásak tárgyilagosság és
alaposság tekintetében. Nem a maga nézetét közli, hanem a tényeket,
az iratokat s a hiteles tanukat beszélteti. A szerkesztés módja oly
czélszerű s a közlött anyag annyira becses, hogy e hat kötetet
nemcsak Deák életrajzírója, hanem e korszak történetírója is mint
elsőrangú forrásművet fogja fölhasználni.

 4) Kónyi VI. 44.
l.

 5) U. o. 6. l.

 6) Kónyi II. 114.
l.

 7) Kónyi VI. 153.
l.

 8) Kónyi, IV. 452.
l.

 9) Kónyi V. 453.
l.

 10) Budapesti
Hirlap 1903 szeptember 22. és Magyar Nyelvőr 1903.
VIII.

 11) A törvényczikk 2.
§-a: ut quæ cumque exequenda contigerint, ex mandato S. Mtis, vel
serenissimi ejus filii primum, deinde etiam ex consilio, mutuaque
intelligentia cæterorum capitaneorum, quos S. M. secum in exercitu
habuerit, per Hungaros capitaneos non per externos eis
committantur, a Franklin-Társulat Törvénytárában így van
fordítva: «Hogyha bármiféle dolognak végrehajtása fordulna elő, az
elsőbben az ő felségének s az ő fens. fiának a parancsolatjából,
annakutána ő felsége mellett a hadseregben lévő több kapitányoknak
a tanácsából és különös egyetértéséből ne az idegen, hanem a
magyar kapitányok megbizásából történjék.» E kiemelt szavak nem
felelnek meg az eredetinek.

 12) Illésházy
följegyzései, közli Kazinczy Gábor (Magyar Tört. Eml. II. O.
VII. k.), Fraknói: Magyar Országgyűlési Emlékek VI.

 13) 1867 január 30,
hatvanhetes bizottságban; Kónyi IV. 256. l.

 14) Heltai Ferencz:
A magyarság érvényesülése a hadseregben. Budapest, 1903. 15.
l. E. nemrég megjelent és már is sokszor idézett mű nyomtatott s
kiadatlan források alapján igen tanulságosan ismerteti a hadsereg
magyarosítására vonatkozó törekvéseket 1715–1840-ig. Heltai most
inkább csak anyagot közöl s aránylag kevés megjegyzést fűz hozzá.
Az egész tárgyat bővebben fogja kidolgozni. Nagyobb munkáját
érdekkel várjuk, de egyelőre e kisebbnek is jó hasznát
vehetjük.

 15) Lásd Éble Gábor:
Gróf Károlyi Ferencz és kora I. k. Budapest, 1893. 218–9. s
a parancsszavakat a függelékben. V. ö. még Oesterreichischer
Erbfolgekrieg Bd. I. Wien, 1896. 377. l.

 16) U. o. 8–9. l.

 17) Magyarorsz. Tört.
II. József korában III. 111. l.

 18) Heltai 28. l.

 19) Márki Sándor
czikke a Pester Lloyd 1903 május 2-iki számában.

 20) Heltai 28–54.
ll.

 21) Kónyi, V. 453.
l.

 22) Heltai 60–95.
ll.

 23) Heltai,
97–168.

 24) Kónyi, V. 453.
l.

 25) Ferenczi Zoltán:
Petőfi föllépte Vörösmarty ellen 1848-ban Petőfi-Muzeum
1891. 3. sz. E czikkben az 1848-iki országgyűlés katonai vitáinak
igen jó áttekintését találjuk.

 26) Asbóth János:
A magyar királyi honvédelmi ministerium fejlődése. Budapest,
1873.

 27) Kónyi. I. 293.
l.

 28) Kónyi, I. 496.
l.

 29) U. o. II. 300.
l.

 30) U. o. II. 529.
l.

 31) Kónyi, IV. 450.
l.

 32) U. o. V. 454.
l.

 33) Kónyi, VI. 309.
l.

 34) Olcsó
Könyvtár. Szerk. Gyulai Pál. 261. sz. 30. l.

 35) Kónyi, III. 694.
l.

 36) Lederer:
Andrássy beszédei I. 329., 342. ll.

 37) Pest 1865.
80. l.

 38) Budapesti
Hirlap 1903 okt. 24.

 39) Kónyi, IV. 452.
l.

 40) Az
összehasonlítás kedvéért álljon itt a törvénybe iktatott 11.
szakasz: «Ő Felségének a hadügy körébe tartozó alkotmányos
fejedelmi jogai következtében mindaz, a mi az egész hadseregnek és
így a magyar hadseregnek is, mint az összes hadsereg kiegészítő
részének, egységes vezérletére és belszervezetére vonatkozik, ő
Felsége által intézendőnek ismertetik el.»

 41) Kónyi, III.
694–701. ll.

 42) Kónyi, IV.
171–176. ll.

 43) U. o. I. 103.
l.

 44) Gróf Zichy
Jenő beszéde.

 45) Kónyi, V. 276.
l.

 46) Kónyi, V. 331.
l.

 47) Kónyi V. 415.
l.

 48) Kónyi, VI. 43.
l.

 49) Kónyi, VI.
309–311. ll.

 50)
Észrevételek, 88–90. ll.

 51) A Székesfehérvári
Lövész Társulatnak 1868 márczius 4. Kónyi VI. 352. l. és u. o. I.
419. l.

 52) Kónyi, I. 139.,
321. ll.

 53) U. o. I. 408–409.
ll.

 54) Kónyi, 552.

 55) U. o. II. 247.
l.

 56) U. o. III. 102.,
203. ll.

 57) Kónyi, III. 310.
l.

 58) U. o. IV. 20.
l.

 59) Kónyi, IV. 139.
l.

 60) U. o. 312. l.

 61) Kónyi, VI. 4.
l.

 62) U. o. VI. 62.
l.

 63) Kónyi, I. 364.
l.

 64) Budapesti Szemle
1907.

 65) 38. l.

 66) 174. l. Akad.
kiadás.

 67) Lovakrul
1828. 208. l.

 68) Hunnia.
1858. 157 l.

 69) Eszme
Töredékek a Tiszavölgy rendezését illetőleg. 26. l.

 70) Töredék gróf
Széchenyi István Irataiból. Pest, 1860. 13. l.

 71) Pesti por és
sár. 1866. 27. l.

 72) U. o.

 73) Világ,
166., 167. ll. (Akad. kiad.)

 74) U. o. 81. l.

 75) Lovakrul,
6. l.

 76) Hirlapi
czikkek, II. 21. l.

 77) Hunnia,
200. l.

 78) Hitel,
148. l.

 79) Hunnia,
198. l.

 80) Hirlapi
czikkek, I. 229. l.

 81) Hunnia,
200. l.

 82) Kelet
Népe, 7. l.

 83) Hitel,
148. l.

 84) Stadium,
27. l. (Akad. kiadás.)

 85) Beszédek,
512. l.

 86) 220. l.

 87) 158. l.

 88) 49. l.

 89) Hitel.
149. l.

 90) 215. l.

 91) 20. l.

 92) Néhány Szó a
Lóverseny körül. 77. l.

 93)
Eszmetöredékek, különösen a Tiszavölgy rendezését illetőleg
27. l.

 94) Hunnia,
106. l.

 95) Stadium,
22. l.

 96)
Eszmetöredékek, különösen a Tiszavölgy rendezését illetőleg.
73. l.

 97) Széchenyi nemzeti
érzésének korai ébredéséről találóan ír Marczali Henrik: Nagy
Képes Világtörténet XI. k. 392. l.

 98) Így írja abban a
jegyzetben, melyet az Üdvleldéhez csatolt. (322. l.)

 99) Széchenyi mint
író. (Széch. Munkái Akad. Kiadás. I. K. VII. l.)

 100) Kemény szerint
Széchenyi plagizálta Benthamot. Bentham rajzát Szent Lajos és XIV.
Lajos koráról átvitte Nagy Lajos és Mátyás korára. Beöthy Ákos is
hangoztatja ezt a nélkül, hogy utánajárt volna a dolognak. Pedig a
franczia történeti korrajz, melyre itt Kemény czéloz, nem is
található Bentham munkáiban és így a Hitelben sem. Kemény
előtt Széchenyinek néhány Bentham reminiscentiája lebeghetett és
emlékezetének határozatlan adataiból formálta az idézett
állítást.

 101) Gróf
Széchenyi István közéletének három utolsó éve. Budapest 1889.
I. k. 39/40. l.

 102) 52. l. Akad.
kiadás.

 103) The History
of the Decline and Fall of the Roman Empire I. London 1783. 70.
l. Széchenyi nagy érdekkel olvasta Gibbont és így jogunk van
föltenni, hogy a Gibbonból idézett tételnek hatása volt Széchenyi
egészen hasonló s annyira kedvelt gondolatának formulázására.

 104) Világ
137. l.

 105) Hunnia.
38/9. l.

 106) Néhány szó a
lóverseny körül. 203., 214. l.

 107) Gibbon id. m.
IV. kötetének 341. l a «szittyákról, vagy tatárokról» irván így
kezdi: «the savage Tribes of mankind, as they approach nearer to
the condition of animals.» Ugyan e kötet 363. lapján olvassuk, «The
Tartars consider their own women as the instruments of domestic
labour.» Az I. kötet 342. lapján arról van szó, hogy az európai
haditudomány soha sem haladt előre jelentékenyen keleten, «They
trusted more to their numbers than to their courage.» U. o. a 357.
lapon Gibbon a régi germánok indolentiájáról beszél, «nyugalmában –
úgymond – a germán harczos consumed his days and nights in the
animal gratifications of sleep and food.» Ez a hely magyarázza meg
Széchenyi idézett soraiban a régi Teuto és Scytha kapcsolatát.

 108) Levelek
I. 152. (1830 márcz. 17.)

 109) Néhány szó a
lóverseny körül, id. helyen.

 110) Hirlapi
czikkek, I. 462. l.

 111) Hirlapi
czikkek, I. 480/1. l. Beszédek 513. l.

 112) Hunnia,
93. l.

 113)
Beszédek, 187. (1840 ápr. 22.)

 114) Hitel,
235. l.

 115) U. o. 26.
l.

 116) Napló 1832
okt.

 117) Hunnia
38., 142. l.

 118) Hirlapi
czikkek II. 185. l.

 119) Beszédek
(1840 április 11.).

 120) Kelet
népe 226. l.

 121) Hitel
12., 26. l.

 122) Világ
53. l.

 123) Világ
284. l.

 124) Politikai
Programmtöredékek 46.

 125) Politikai
Programmtöredékek 69/70.

 126) Napló 1830 jún.
27.

 127) Stadium
177.

 128)
Hidjelentés 65. l.

 129) Hirlapi
czikkek II. 176., 642. l.

 130) 110. l.

 131) Világ,
330. l.

 132) Hirl.
cz., II. 677

 133) Világ.
284. Hirl. cz. I. 522. és Polit. Programmtöredékek,
31. l.

 134) Hitel,
66. l. Beszédek, 1833 márczius.

 135) Világ,
233. Hunnia, 44/5.

 136) Hunnia,
163.

 137) Stadium,
137. l.

 138) Világ,
72. l.

 139) Hirlapi
czikkek. I. 346.

 140) U. o. 29. l. s
másutt is.

 141) Napló,
1830 október.

 142) Hirlapi
czikkek, II. 398. (1844.)

 143) Levelek,
II. 80/81.

 144) Hirlapi
czikkek. 226/7.

 145) Kovács Lajos
id. m. II. 216., 225. l.

 146) Hitel,
26. l. V. ö. Beszédek, 1833 június 22.

 147) Hunnia,
165. l.

 148) Világ,
175. l.

 149) Hunnia,
45. l.

 150) Kelet
népe, 772 V. ö. Hunnia, 164., 166. l.

 151) Hirlapi
czikkek, II. 600/1. l.

 152) Hunnia,
166. l.

 153) Hirlapi
czikkek, II. 406. l.

 154) Világ,
329.

 155) U. o. 13.
l.

 156) Stadium,
19. l.

 157) Hunnia,
4. l.

 158) Stadium,
38. l.

 159) Hunnia,
237. l.

 160) Kelet
Népe, 3. l.

 161) Hunnia,
146. l.

 162) U. o. 166.
l.

 163) Levelek,
II. 164. l.

 164) Hirlapi
czikkek, II. 563.

 165) Hunnia,
124.

 166) Gaal J.:
Gróf Széchenyi István Nemzeti Politikája, II. 3. l.

 167) Hirlapi
czikkek, II. 600. l. Széchenyi politikáját már kortársai is a
nemzet nevelésének jellemezték. Pl. Eötvös: Kelet Népe és
Pesti Hirlap (Összes Munkái XI. 85 l.) s azóta
többen. Hogy Széchenyi a történetet a nemzeti önismeret
fejlesztésére kívánta felhasználni, azt úgy tudjuk, először Imre
Sándor emelte ki: Gróf Széchenyi István nézetei a
nevelésről. Budapest, 1904. 158. l.

 168) Világ,
127. s 163. V. ö. Beszédek, 361. l. s másutt is.

 169) Levelek,
II. 164/5. s másutt is.

 170) Politikai
Programmtöredékek 50. l.

 171) U, o, 53.
l.

 172) 22. l. Voltaire
mondja (az Essai sur les moeurs Gotha 1785. III. kötetében);
Il n’y a guère d’États, qui n’aient eu un temps de grandeur et
d’éclat, après lequel ils dégénèrent. (400. l.)

 173) Az új
Magyarország. Budapest, 1890. 479–523. ll.

 174) A Magyar
Államiság Fejlődése, Küzdelmei II. Rész. 162–186. ll.

 175) Felelet Gróf
Széchenyi Istvánnak. Pest, 1841. 223. l.

 176) Napló
1825 október.

 177) Napló
1826 május.

 178) Id. m. I. 193.
l.

 179) Napló,
1825 okt., 1826 márcz. 7., szeptember 2. és 9.

 180) Napló,
1831 május, június.

 181) Levelek,
I. 205. l.

 182) Napló
1836 október 9., november 25., deczember 21., 22.

 183) Napló,
1835 febr. 6., márcz. 5., május 2.

 184) U. o. június
28., szept. 12.

 185) U. o. 1836
július 19., augusztus 17.

 186) Napló
1837 március 6., május 8.

 187) U. o. 1839
márczius 23.

 188) U. o. 1839
május 24., 25.

 189) Beszédek
185., 186. ll. E helyre czéloz Kossuth id. munkájában.

 190) Kelet
Népe, 30., 31., ll.

 191) Napló
1840 október 28., 30. Hirlapi Czikkek I. 287., 291. ll. és
Zichy Antal bevezető jegyzete u. o. 282. l.

 192) Napló
1830 deczember 15., Horváth Mihály: Huszonöt év. Genf, 1864.
I. 264. és Concha Győző: A Kilenczvenes Évek Reformeszméi
(Olcsó Könyvtár 195. sz. 121. l.).

 193) Napló
1831 október 25.

 194) Levelek,
I. 203., 204. Wesselényihez 1821 november 8.

 195) Napló,
1832 április 26.

 196) 30. és 38.
ll.

 197) Napló, 1839
február 19.

 198) U. o. 1826
január 24. V. ö. Gaál Jenő id. m. I. 187. l.

 199) 237., 238.
ll.

 200) 248., 253.
ll.

 201) 262., 266.
ll.

 202) Napló,
1842 június 27.

 203) E sorokat
1843-ban írja Üdvlelde 20. l.

 204) Hirlapi
Czikkek, I. 555. l.

 205) Hirlapi
Czikkek, II. 210. l.

 206) Levelek,
III. 169. l.

 207) Hirlapi
Czikkek, II. 453., 454. ll.

 208) U. o. 553.
l.

 209) 28., 29.
ll.

 210) 31. l.

 211) 35. l.

 212) 68., 75., 114.
ll.

 213)
Beszédek, 428. l.

 214) Beszédek
231. Jól mondja Zsilinszky Mihály: «ha a magyar államférfiak
többsége úgy fogta volna fel a magyar nemzet hivatását és más
nyelvű népekhez való viszonyát, mint Széchenyi, akkor 1848-ben nem
került volna összeütközésre a dolog.» (Akadémiai Értesítő
1894.)

 215) Felelet Gróf
Széchenyi Istvánnak. 1841. 44., 53., 69. ll.

 216) Id. m. I. 95.
l.

 217) Ballagi Géza:
A nemzeti államalkotás kora. Budapest, 1897. 148. l.

 218)
Historisch-Politische Blätter. Dr. Gustav Turba közleménye.
1905. 32. 38. ll.

 219) X. Y. Z.
könyv gr. Dessewffy Auréltól 1841. 38-59 ll.

 220) Kelet
Népe 109. l.

 221) 145. l.

 222) Hirlapi
Czikkek, I. 385. l.

 223) Beöthy Ákos:
A Magyar Államiság Fejlődése, Küzdelmei II. Rész. 142-162.
ll.

 224) Akadémiai
Értesítő IV. 1893. Széchenyi és a magyar költészet. 73.,
81. ll.

 225) Napló
1828 július 26., 1829 márczius 8., 1832 augusztus 30., 1836
november 8., 1841 április 28., november 21., 1843 április 29., 1844
június 1. Péterfy Jenő Széchenyi munkáiról írt czikkeiben szépen
jellemzi Széchenyi Hamletszerű viseletét. (Összegyűjtött
munkái III. k.)

 226) Beöthy Ákossal
szemben Berzeviczy Albertnek találó megjegyzése van a Hamlet-féle
vádról abban a tartalmas essayben, mely a Magyar Remekírók
Széchenyi kötetének bevezetése.

 227) Napló
1832 július 27. és 1844 január 10.

 228) Lovakrul
19. és Blick 157., 283. ll.

 229) Id. m. I.
171–173.

 230) A fent idézett
sorok Montesquieu Parrelle-féle (1826) kiadásának I. kötete 20. és
299. l.

 231) De la
Littérature considérée dans ses rapports avec les institutions
sociales. Paris 8. T. II. l.

 232) Zsilinszky id.
h. 361. l.

 233) J. B Say:
Traité d’Économie Politique. Bruxelles 1827. T. II 292. A
munka első kiadása 1803-ban jelent meg

 234) Gaál Jenő:
Gróf Széchenyi István Nemzeti Politikája és Jövőnk. Budapest
1903. 2., 37. ll.

 235) Friedrich v.
Bärenbach: Herder als Vorgänger Darwins Berlin 1877.

 236) Auguste Comte:
Cours de philosophie positive. Tome V. Paris 1869. 178. l.
«Mon illustre prédécesseur, Condorcet»… stb.

 237) Gaál most id.
m. 47., 68–69. l.

 238) Gaál. 57.
l.

 239) Gaál 64., 65.
l.

 240) First
Principles. London 1870. 517. l.

 241) Esquisse
d’un tableau historique des progrès de l’esprit humain A.
Gènes. 1798. 340. l.

 242) Génie du
Christianisme (Oeuvres Complètes T. XI.) Paris, 1826.,
148. l.

 243) Kant
Vermischte Schriften II. és III. (Egy 1784-iki s egy
1798-iki értekezés.)

 244) Eötvös
összes munkái. Budapest 1902 XV. k. 99., 103. ll.

 245) Mommsen:
Römische Geschichte V. Bd. 4.,. 5. ll.

 246) Ranke: Über
die Epochen der neueren Geschichte herausg. von Alfred Dove.
Leipzig 1888.

 247) Lotze:
Mikrokosmos. Zweite Aufl. Leipzig 1869., 1872. II. 345.,
346. ll. III. 21., 29., 180., 182. ll.

 248) Az ember
származása I. kötetében,

 249) Wundt:
Logik. (I. kiad.) II. 547. l.

 250) Burckhardt:
Weltgeschichtliche Betrachtungen. Herausg. von Jakob Oeri,
Berlin u. Stuttgart, 1905. 64–68., bővebben 256-tól végig.

 251) Fessler:
Geschichte der Ungarn II. 388. l. Gr. Dessewffy: Hitel
Taglalatja 137. l.

 252) Id. m. 33.
l.

 253) Annaeus Florus
Epitome Rerum Romanarum Lemaire kiadása. Paris 1827.

 254) Zinkeisen idézi
a Geschichte des Osm. Reiches czímű művében.

 255) Lasaulx idézi:
Neuer Versuch einer Philosophie der Geschichte, München
1857. 30. l.

 256) Faguet:
Politiques et Moralistes du XIX. Siècle II. Série. V. Edit.
Paris 1903. 24., 25. ll.

 257) Hegel
Werke. II. Auflage. Bd IX. Berlin 1840. 124–134. l.

 258) Sur
l’homme Bruxelles 1836 II. 285., 342. ll.

 259) Goldfriedrich:
Die historiche Ideenlehre in Deutschland. Berlin 1902.

 260) Pott,
Ungleichheit der Racen 1856. 81. l.

 261) Lasaulx id. m.
140 l. E könyvre Kautz Gyula figyelmeztette a magyar
olvasóközönséget Széchenyi akadémiai kiadásához írt gazdag tartalmu
előszavaiban.

 262) History of
England I. 46. (Tauchnitz.)

 263) Id. h. 14.
l.

 264) Budapesti
Szemle 1906 június 347. l. (A Fülöp szigetcsoport lakóiról
írva.)

 265) Angol tipusok
III (Az Ujság 1906 augusztus 19.)

 266) E
vonatkozásokat szépen tárgyalják irodalmunkban Pulszky Ágost (A
Jog- és Állambölcsészet Alaptanai Bpest 1885. 79. l. s tovább)
és Concha Győző: (Politika I. 219.)

 267) 1911. Magyar
Figyelő.

 268) Szemere
Bertalan 1852-iki Naplója, Összegyüjtött munkái I. k. 151. l.
Szemere éles szemmel, bár feltünő elfogultsággal bírálgatja
Telekit.

 269) Pulszky: Életem
és korom II. 256. l. Kónyi Manó is hallotta e történetet gróf
Andrássytól.

 270) Pulszky u. o.
250. és 313. ll.

 271) L. Teleki
Leveleit Klapka György Emlékeimből czímű munkájának
függelékében.

 272) Kossuth:
Irataim az Emigráczióból. I. 333. l.

 273) Az emigraczióra
s Teleki működésére és reményeire vonatkozó adatokat Kossuth id.
művének első három kötetéből vettük át.

 274) Kossuth:
Irataim II. 500.

 275) L. Podmaniczky:
Naplótöredékek III. 107.

 276) Az adatokra
nézve követtük eddig Teleki levelét Jósikához, melyet Kónyi Manó
fölvett gyűjteményébe és Kossuth is lenyomatott. A három feltételre
nézve inkább a Wiener Zeitung közleményét követtük. Ez megjelent a
Pesti Napló 1861 január 4-iki számában, hol a fogadtatásról több
más hiteles részlet is található. A Napló e közleményeit Kossuth
átvette Irataiba. A kihallgatásról és Teleki haláláról igen jó
megjegyzései vannak Kecskeméthy Aurélnak. (Vázlatok egy év
történetéből. Pest, 1862.)

 277) Kossuth:
Irataim III. 289. l.

 278) Lukács Móricz
össz. Munkái. Kiadta Gyulai P. II. k. 445. s. kk.

 279) Pesti Napló
1861. február 26.

 280) Kónyi Manó
beszéli Deák Ferencz Beszédeiben III. k. 109. l.

 281) L. két beszédét
Pesti Napló 1861 március 30. és május 15-iki számaiban.










TARTALOM.




	Shakespeare kisebb költeményei 5

	Deák Ferencz emléke és a katonai kérdés 17

	Gróf Széchenyi István történeti eszméi 73

	Gróf Teleki László öngyilkossága 177








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK TANULMÁNYOK ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/3376862180644030191_76163-cover.png
Tanulmanyok

David Angyal






