
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Kelet nagy gondolkodói

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Kelet nagy gondolkodói


Author: János Mester



Release date: June 7, 2025 [eBook #76238]


Language: Hungarian


Original publication: Budapest: Franklin-Társulat, 1928


Credits: Albert László from page images generously made available by the Hungarian Electronic Library




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK KELET NAGY GONDOLKODÓI ***








KULTURA és TUDOMÁNY

 

KELET NAGY
GONDOLKODÓI

 

ÍRTA Dr MESTER
JÁNOS

 

 

BUDAPEST

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

KIADÁSA



KELET NAGY GONDOLKODÓI

ÍRTA

Dr MESTER
JÁNOS

 

 

BUDAPEST

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

KIADÁSA

FRANKLIN-TÁRSULAT
NYOMDÁJA.






BEVEZETŐ RÉSZ.



I. ELŐSZÓ.

1. A kísérleti lélektannak kevéssé kiemelt, de legnagyobb
jelentőségű törvénye az eszmék rugalmassága, lappangó energiája,
melynél fogva sarkalnak bennünket megvalósításuk, a tettek felé.
Ezért ha valamely népnek külső hatások következtében romlik az
erkölcse, de tiszta marad az irodalma, nemes a gondolatvilága, ne
essünk kétségbe, hamar felocsudik az aléltságból, kijózanodik a
mámorból; ha azonban lapjai mételyezik a közvéleményt, irodalma
támadja az életfenntartó elveket: vallást, hazát, otthont és
családot, akkor már kongatja önmaga fölött a lélekharangot. A bírói
székek betöltői, a fegyházak előljárói tapasztalatból tudják,
mennyire igaza van Proalnak, a francia államügyésznek, ki már a
múlt század vége óta hirdeti: «A bűntények és öngyilkosságok
okainak felderítésére nem elég hangoztatnunk: keresd az asszonyt,
hanem azt is hozzá kell tennünk: keresd a könyvet, mert a könyvek
az emberiség legnagyobb jótevői, de egyúttal legnagyobb
gonosztevői, legveszedelmesebb felbujtói.»1)

Az eszmék hatalma azonban nemcsak a közéletben érvényesül, hanem
az egyéni jellem kialakításában  is. Jól mondja Bourget, a nagy
lélekelemző: «Lelke mélyére szállva mindenki elismeri, hogy nem
volna ugyanaz az ember, ha nem olvasta volna ezt vagy azt a
művet.»2) Hányan köszönik életirányuk
megváltozását egy-egy olvasmánynak; hányan sülyednek erkölcsi
romlásba fércművek meggondolatlan olvasásával! Proal szerint a
csábítók a fiatal leányoknak regényt kölcsönöznek és gyorsan elérik
céljukat, a züllött leányok pedig, kiket bánt társnőjük
ártatlansága, szintén regénykölcsönzéssel kezdik
sátánművüket.3)

Nagy kérdés azonban, melyek az igazi, életet irányító emberi
okmányok, milyenek a hatásos könyvek? Az észhez vagy a képzelet
útján a szívhez szólók? Ha a közvetlen hatást vesszük szemügyre,
akkor bizonyára azok, amelyek kielégítik a kíváncsiságot,
felcsigázzák a képzelő erőt, mint a mozgóképekben
megszemélyesített, a regényekben felhigított gondolatok. De
tulajdonképpen mégis csak ezek a kölcsönkért gondolatok
kormányozzák a világot. Egyetlen regényíró vagy költő se
dicsekedhetik oly döntő befolyással a XIX. század szellemi életére,
mint Kant, Darwin vagy Marx Károly. Újságok és regények az ő
gondolataikat váltják aprópénzre.

Végeredményben tehát mégis a bölcselők az emberiség jótevői vagy
gonosztevői, akár öntudatosan, akár öntudatlanul. A nagy emberek
gondolatai nem szürke elméletek, mint az epigonok füstfaragása,
hanem életet adó, nemzetet alkotó hatalmasságok.

Ennélfogva minden művelt emberhez méltó, hogy ne csak higításban
tized-századkézből fogadja  el az emberiséget mozgató nagy eszméket,
hanem merítsen a forrásokból, ismerkedjék meg Kelet és Nyugat
legnagyobb gondolkodóival.

2. A keleti bölcseletet modern történetíróink szeretik
elhanyagolni. Az egyébként joggal világhírű Überweg legújabb
kiadása még 1926-ban is három lapot szentel Kelet összes
gondolkodóinak.4)

Legtöbben azért nem foglalkoznak velük, mert «Keleten minden
vallás, ott nincsen filozófia.» Ez az állítás azonban nagyon
elhamarkodottnak látszik. A vallás lényege Isten iránti szeretet és
istentisztelet, ezért Isten nélkül nincsen vallás. Már pedig Buddha
istentagadó, Konfucius agnosztikus, Lao-ce panteista, eredeti
rendszerük tehát nem lehet vallás; ők sokkal több jogon bölcselők,
mint vallásalapítók. Zarathustra viszont az emberi elme legnagyobb
teljesítményével és legmélyebb gondolataival állítja helyre az ősi
monoteizmust és alakítja ki az ó-kor legtökéletesebb
erkölcsbölcseletét; bizonyára ő is megérdemli, hogy a gondolkodók
sorába iktassuk. A vedantáról végül olyan komoly tudósok, mint
Deussen, azt tartják, hogy a világ legtökéletesebb rendszere,
melyet Európa még mindig nem ért utól.

Mások ismét arra hivatkoznak, hogy Keletről még kevés biztosat
tudunk; a szaktudomány – főleg a kínai és perzsa gondolkodókra
nézve – nem fejezte még be feladatát, és különben is a távol Kelet
minket nem érdekel, nem érinti az európai gondolkodást.

Erre az a válaszunk, hogy a szakkutatás végét nem lehet
megvárnunk; a tudományos haladás a hosszú analitikus munka után
szinte kívánja a szintézist, másszóval mindannak
rendszerbefoglalását,  amit különböző szerzők egy tárgyról, egy
emberről megállapítottak. E nélkül az analitikus abban a veszélyben
forog, hogy elmerül az aprólékos megkülönböztetésekben és figyelmen
kívül hagyja a tárgy nagy egészét; viszont a szintétikus írónak
attól kell óvakodnia, hogy a külsőleg egyenlő jelenségekben szem
elől ne tévessze a változatos belső magatartást. Erre figyelve a
fővonalakat már most is meg lehet rajzolnunk, bár a részletekben a
szakemberek még sokszor eltérnek egymástól.

Az érdeklődés terén is kezd már megtörni a jég. Az európai
kultúra veszedelme sok fáradt lélek figyelmét Keletre irányította,
és lassanként milliók fordulnak az ősrégi gondolkodók felé, kik a
brahmanizmusban és buddhizmusban az emberiség egyharmadának
életfelfogását harmadfélezredév óta irányítják. A mai vajudó
világon misztikus törtetés vonaglik át és Kelet titokzatosnak vélt
rejtelmeitől vár vigasztalást: Ex oriente lux! azt hiszik, hogy
kelet felől világosság támad.

II. A BÖLCSELET-TÖRTÉNELEM TÉNYEZŐI ÉS IRÁNYAI.

1. A filozófiai rendszerek értékben joggal hasonlíthatók a
műalkotásokhoz. Platon eszmetana vagy Aristoteles és Zarathustra
etikája van olyan műremek, mint Ráfael Disputája vagy Homeros
Iliasa. Amint a nagy műalkotások nem évülnek el valamely kornak
letűnésével, hasonlókép állandó értéket képviselnek a nagy
gondolkodók meglátásai. A forgandó idő kevésbbé érinti őket, mint
 a
természettudományok hipotéziseit vagy a kultúra külső kereteit. A
nagy nemzetek kihalnak, a világbirodalmak összeomlanak, de a nagy
vallások mellett a nagy bölcseleti rendszerek túlélnek minden
katasztrófát. Egyik a másikat nem rontja le, inkább kiegészíti,
amint Sophokles egyszerű drámája ma is odaállítható Shakespeare és
Madách fejlett technikája mellé. Fennmaradásuk titkát magyarázza
hatásuk is, melyet az előszóban fejtegettünk.

Amint a műalkotásokat, úgy a nagy rendszerek keletkezését is a
következő három nagy tényező érteti meg: az egyetemes emberi, a
kultúrtörténeti és az egyéni.5)

I. Az egyetemes emberi tényező fejti meg előttünk, hogy a
filozófiai problémák adottságok, a lét örök rejtelmei, melyek ott
szunnyadnak minden kornak és minden embernek keblében.

Az ember először is éhezi és szomjúhozza az igazságot, azért
épít magának a szórványos tapasztalatokból és a szaktudományok
dirib-darab ismereteiből világnézetet: metafizikát és
természetbölcseletet. Az igazsághoz hasonlóan áhítozik másodszor az
igazság útjának felfedezésére; ezt kutatja a logikában és
ismeretelméletben. Harmadszor nem boldogítja a rideg tudás, ennél
többet kíván: szeretni és szerettetni, bízni és remélni, odasímulni
az örök szeretethez, gyengeségének tudatában odamenekülni a
végtelen erőshöz. Ezért avatja Aristoteles nagy lelkének vágyódása
a metafizikát teológiává; ezért nem lehet a bölcseletet sohasem
egészen elszakítani a vallástól, mindig állást foglal vele szemben,
nemcsak keleten, hanem a legújabb nyugati irodalomban  is. Végül
negyedszer minden ember az ösztönök erős dualizmusát tapasztalja
önmagában, s az érzéki és szellemi vágyak tusájában keresi a kellő
magatartást és ezzel megalapítja a filozófia koronáját: az
etikát.

II. A kultúrtörténeti tényező. A lét rejtelmeiből melyek
kerülnek egy-egy gondolkodó életében homloktérbe, az függ a
korszellemtől, a benne izzó problémáktól, a nép lelkében forrongó
vágyaktól és ösztönöktől. Rendszerint a nagy emberek érzik át
legmélyebben népük nyomorúságát, hazájuk ügyét-baját, és így a
nemzeti lélek szunnyadó vágyait és érzelmeit ők ismerik fel, ők
fogalmazzák meg legvilágosabban és öntik maradandó rendszerbe. Ők
tanítják az átlagembert gondolkodni és érezni és így bennük eszmél
magára a nemzet és a kor. Ezért az irodalom, a néprajz és a
kultúrtörténelem nem hanyagolhatják el a filozófia történetét; de
viszont a bölcselők gondolatvilágának megértésére sem mellőzhető a
kor képe, a föld arculata, a nép lelke, melyből származnak és
melyben élnek. Sokszor megértjük ezekből, hogyan kerülnek egymástól
messzefekvő kérdések egy lélekben egymás mellé; a problémák
bonyodalma és a mutatkozó ellentmondások megvilágosodnak
előttünk.

A szociológusok gyakran túlbecsülik a kultúrtörténeti tényezőt.
Gumplovitz szerint: «Ami az emberben gondolkozik, az nem ő maga,
hanem a társadalom; gondolkodásának forrása nem benne rejlik, hanem
a társadalmi környezetben, amelyben él.»6)
Ezzel szemben nyugodtan megállapíthatjuk, hogy az egyetemes emberi
természet és a kultúrtörténeti tényező önmagukban  csak
logikai konstrukciók, mert elvégre is a társadalom egyedekből áll,
és pedig egyéni tudattal és elhatározással rendelkező egyedekből.
És amint nincsen igaza a régi filozófiai történetíróknak, kik
rendszert halmoztak rendszer mellé, mintha gombamódra egymástól
függetlenül nőttek volna ki a földből; még kevésbbé van igaza
azoknak, kik az emberi gondolkodás önállóságát tagadják meg.

III. Az egyéni tényező. Igaz, hogy a nagy emberek is
koruk gyermekei, nemzetük fiai, mégis többnyire szembefordulnak a
korral és üldözés az osztályrészük. Konfucius és Aristoteles
önkéntes száműzetésbe mennek; Zarathustra ellen népének a zöme
szítja a forradalmat és megöli a nemzet nagy bölcsét; Sokratest
szintén a többség ítéli halálra; nem gondolkodott tehát bennük a
társadalom, amint a szociológusok vélik. Ők a hétköznapi életben is
örök problémákat látnak és a lelkek mélyén szunnyadó képességeket,
vágyat ébresztgetnek és így szembe kerülnek a felületes
közvéleménnyel, a megszokás hatalmával.

Az egyéniség kétfélét jelent: Ellentéte az egyetemesnek, van
tehát valami megkülönböztető jele, valamilyen sajátsága, ami
nincsen meg másokban; de jelezzük vele azt is, hogy ellentéte a
sokaságnak, a tömegnek, mert valamilyen sajátságot olyan kiváló
mértékben találunk meg benne, hogy éppen ez a kiválóság választja
el másoktól. A nagy emberek kiemelkedő sajátsága a hatalmas
teremtőerő, a kezdeményezőképesség.

Seltz, a teremtő erőről írt nagy munkáiban arra az eredményre
jut, hogy az alkotó tevékenység nem egyéb, mint célok és eszközök
meglátása.  A feltaláló vagy eszközöket keres
élményeiben előre kitűzött feladatok, célok elérésére vagy meglátja
a véletlenül felbukkanó tüneményben a törvényt, a célt, a
feladatot.7) Ezen az alapon megtaláljuk az
egyéni tényező szerepét az emberi gondolkodás történetében: először
problémákat keres; másodszor megoldásokat lát, harmadszor diadalra
segíti az eszmét.

1. A nagy elme problémákat lát abban is, amit mások szó
nélkül elfogadnak; kivezető ösvényt talál ott is, hol a sokaság már
elveszti a fejét. Ezt fejezi ki Platon mondása: A filozófia kezdete
a csodálkozás és nem szükségképpen a kételkedés, mint Descartes
hirdeti.

A megszokás eltompítja az elmét, a tömeg nyomorúságos helyzetbe
is beletörődik, miért is messzelátó elmére és mélyen érző szívre
van szükség, hogy felrázza közönyéből. A szociális mozgalmak és
reformok nem a szenvedő tömegből indulnak ki, hanem a gondolkodók
táborából.

2. A nagy ember önállóan jár el a problémák megoldásában.
A mellékes dolgok tengeréből kiválogatja a lényeget és a szétszórt
darabokat egységes egészbe önti. Konfucius, hiába szerénykedik: «Én
csak átszármaztató vagyok és nem teremtő», mégis ő a kínai
gondolkodók királya. Nem kritika nélkül fogadja el a régi tanokat,
hanem belőlük megalkotja a kínai ember és az egységes mennyei
birodalom eszményképét; az ezredéves történelemben fölismeri a
célravezető eszközöket.

3. A nagy egyéniség diadalra segíti az eszmét és a
terveket. Az önmagában értékes gondolat igen könnyen
terméketlen marad. Az elvont fogalom  csak olyan, mint a lavina
fenn a hegyek ormán, hol még egy kis pásztorfiú megállítja és
szétveri a botjával. Ha azonban a szürke fogalom világosan jelenik
meg, szemléletes képpé válik, mely ezer meg ezer emléket ébreszt,
erős érzést fakaszt, akkor oly végzetes hatalommá nő, mint a
völgybe gördülő lavina, mely fákat tép ki gyökerestől és falvakat
sodor el magával.

Amint Michel Angelo Mózesét nemcsak kézzel, vésővel alkotta,
hanem belelehelte egész óriás egyéniségét, hasonlókép a nagy
bölcselők sem száraz gondolkodó gépek, a nagy rendszereket is egész
ember írja meggyőződésének erejével, érzése tüzével és sokat
tépelődő, gyötrődő lelkével. Ezért értjük, hogy az így született
gondolatnak hatása van, sőt a nagy egyéniség ereje hatásossá teszi
az eszmét még akkor is, ha mástól vette kölcsön. Buddhának alig van
eredeti gondolata, de amit magáévá tesz, azt feltétlenül győzelemre
viszi megigéző példájával, ékesszólásával és akaratának mindent
lenyügöző erejével.

Az egyéni tényező a bölcselettörténelem sok kérdésére derít
világosságot. Megfejti először azt a tényt, hogy a bölcselő ritkán
fejleszti mások művét, hanem mindegyik újra kezdi az egész
épületet; akárcsak a művész, mindent újra termel a maga lelkéből.
Aristoteles ajkára adják a mondást, de majd mindenki követi:
Barátom Platon, barátom Sokrates, de legjobb barátom az
igazság.

Az egyéniség érteti meg velünk, hogy egy-egy rendszerben a
filozófia ágai nem járhatnak külön utakon, mert mindegyik egy
lélekből fakad. Ezért nincsen metafizika megfelelő etikai
alkalmazás  nélkül, és a világnézet kiépítése
többnyire megpendíti az ismeretelméleti problémákat. Ezért
találkozunk annyiszor Kelet nagy gondolkodóinál Platon
eszmetanával. Az egyéni tényező utal minket arra is, hogy a
filozófia története nem nélkülözheti az érzelmek logikáját. A
tudományos logika borotvaélével értékelhetünk, de a bölcselőt így
megérteni nem fogjuk. A panteizmus és individualizmus, az
idealizmus és materializmus forrása nem annyira az agyból, mint a
szívből buzog. Régi mondás: «Amilyen az ember, olyan a munkája»,
tegyük hozzá, olyan az eszménye, olyan a filozófiája.

2. A három nagy tényezőnek megfelelően három irányt
különböztetünk meg a filozófia történetírásában.

Az egyetemes emberit domborítják ki elsősorban azok az írók,
akik a philosophia perennis, az örök filozófia alapját keresik a
multban és a ma is élő problémák kialakulását és megoldását
kutatják. Így járnak el a skolasztikusok, Hegel és Herbart követői
és a legújabb nagy vállalat, a müncheni Handbuch der Philosophie
szerzői.8)

A kultúrtörténeti tényezőt fejtik ki elsősorban a szociológusok
és azok az írók, akik a filozófiát valamely nép vagy kor kultúrája
fontos kiegészítő részének, koronájának és forrásának tekintik,
mert az akkori társadalmi életre nagy befolyást gyakorolt. Így járt
el Kuno Fischer terjedelmes monográfiáiban és Windelband nagyobb
műveiben.

Végül a személyi tényezőt emelik ki azok, akik mintegy
odaszegődnek a nagy gondolkodók tanítványai mellé, igyekeznek
belepillantani a nagy lélek nagy törekvéseibe, benne iparkodnak
megérteni  a kort és a népet és csak azután veszik
elő az alanyi és tárgyi kritika fegyvertárát.

Alanyi, immanens kritikán értjük valamely rendszer
logikai felépítésének, művészi elrendezésének megítélését. Keressük
a forrásokat, melyekből az író merített és az átalakítást, mely
saját lelkéből származott.

A tárgyi kritika viszont a rendszer hatását, eredményét
és igazságértékét világítja meg. Minden filozófia és minden
tudomány azon az ős feltevésen alapszik, hogy van igazság és ez az
igazság megismerhető. Mihelyt ezt kétségbevonja valaki, szárnyát
szegi minden kutatásnak, minden gondolatnak. Az objektív igazság
néhány mozaikképe feltalálható minden rendszerben, különben nem
tudott volna az egyetemes emberi lélek előtt érvényesülni és emléke
sem maradt volna reánk.

A szerző a nagy egyéniséget tartja a történelem legfontosabb
tényezőjének. Ezért foglalkozik elsősorban a nagy gondolkodókkal és
a kisebb rendszereket csak mellékesen érinti, amennyiben a kor
gondolatainak és a nép lelkének megértését kiegészítik. Ezen az
úton kívánja vezetni olvasóit is.






INDIAI GONDOLKODÓK.



AZ INDIAI LÉLEK.

1. India lelki szemeink előtt mindig titokzatos színben tűnik
fel, mint a rejtelmek, álmok és a mesék tündérvilága. Minél jobban
behatolunk rejtelmeibe, annál világosabbá lesz előttünk, hogy ott
fakadt az emberiség régi kultúráinak egyik főforrása. Az emberi
gondolkodás is talán ott vetette fel először kínzó, gyötrő és mégis
boldogító nagy kérdéseit: honnan és hová? mi a boldogság és miért a
szenvedés?

Ha Indiának legmélyebb titkát, a lelkét kívánjuk némileg
megérteni, tisztában kell lennünk azzal, mit nevezünk népléleknek,
faji vagy nemzeti léleknek. Manapság már senki sem tartja a
társadalom lelkét Fechnerrel és Paulsennel valami nagy egyetemes
tudatnak, mely magában foglal bennünket, mint a nagyobb kör a
kisebbiket. Ez nem volna egyéb, mint logikai konstrukciónak elvont
általános fogalomnak megszemélyesítése. Nemzeti lelken értjük
azokat a közös vezető gondolatokat, eszményeket, főtörekvéseket,
azt a szokásos magatartást és életmódot, mely egy nép történelmében
vagy mostani társadalmi életében megnyilvánul.

2. Ilyen értelemben mondhatjuk, hogy az ind  lélek
alapösztöne és eszménye az egységre és nyugalomra
törés.9) Mindenáron békét, harmóniát
akar teremteni önmagában és ezért a nagy célért mindent feláldoz,
érzéki örömet, a kultúra jótéteményeit, sőt magát a tapasztalást
is, ha ellentétbe kerül főcéljával.

Ebből érthető meg intellektualizmusa is, hiszen egységet az
értelem teremt, mely mindent magába foglal, mindent rendszerez.
Egész lelki életüknek, vallásos gyakorlataiknak és bölcseleti
elmélyedésüknek ez a nagy egyetemes célja: a szellem
felszabadítása, az értelem emancipálása minden önös érzelemtől, a
külső környezet csábításától és a test elszórakozásától.

Innen az az általános misztikus vonás, mely elérni akarja már
itt a földön az elérhetetlent, felfogni a felfoghatatlant, eggyé
óhajt lenni a mindenséggel, az Istennel. Ezért teszi fel arcára a
keleti embert annyira jellemző szociális álarcot, a nyugodtságot, a
közönyt, ezért nézi le az indulatos vagy lelkesedő európait, mint
aki elfeledi emberi méltóságát. Csak ne elégedetlenkedjünk, ne
türelmetlenkedjünk, minden úgy van jól, ahogy éppen történik: ahogy
esik, úgy puffan. «Az idő mindent elvesz, az idő mér ránk mindent,
az idő mindent megad.»

Gondoljuk el a hindu eszmény tipikus megvalósítóját, a fiatal
jogint, amint gyékényen lótusz helyzetben összegörnyed. Lábait
keresztben egészen a combjára rakja fel, keresztbe fonja a karjait
és kezével megfogja a lába nagyujját. Két szemét orra hegyére
mereszti és megkezdi lélekzőgyakorlatait. Pontosan szabályozza a
belélegzést, kilélegzést, röviden, majd mindig hosszabban
 visszafojtja lélegzetét. Közbe
számtalanszor ismétli a titokzatos «Om» szótagot, mely eget,
földet, istent és mindent jelent. Végül elhallgat a zümmögés is,
megmerevedve ül, mint valami élő Buddha szobor, elérte a
legmagasabb lelkiállapotot, a legfőbb boldogságot és gyönyörűséget,
mi ezen a földön elérhető. A babonás hindu borzalommal siet el
mellette, a részeg kigúnyolja, de «az igaz tudós» tisztelettel
közeledik felé, megdörzsöli és új életre kelti.10)

A léleknek ezt az eszményi állapotát Kelet szent könyvei így
írják le: «Ebben a helyzetben a léleknek nincsen sem külső, sem
belső szemlélete, nem ismer meg sem külső, sem belső tárgyakat,
állapota nem is nevezhető megismerésnek; nem tudatos, de nem is
tudatlan, láthatatlan, megfoghatatlan, el nem érhető, le nem
írható, meg sem jelölhető; csak önmagáról bizonyos nyugodt, boldog,
teljesen egységes (kettőződés nélkül való, nem tudatos)»11)

Ha lélektanilag elemezzük ezt a helyet és egybevetjük néhány
hasonlóval úgy, az elragadtatásról (turija, exstasis) a következők
állapíthatók meg: 1. megszűnik az érzéki szemlélet, meg minden
érzet és azok elrendezése térben és időben; 2. megáll az
asszociációs gépezet, a képzetek önkénytelen, örökké zakatoló
áradata; 3. abbamarad az ítélet és következtetés s a fogalmak
minden csűrés-csavarása; 4. a lélek nem tesz többé különbséget az
én és nem én között, megszűnik a tudatnak ez a legősibb analizise,
legelemibb tevékenysége; 5. végül bekövetkezik az abszolutnak, a
magánvalónak megtapasztalása, a mindenség egybeolvadása a lélekkel
és a lélek  összeforrása az istenséggel. Ez a
boldogító legmélyebb álom, melyben nincsen többé csalódás, nincsen
álmodás, csak a lélek tudomása önmagáról, teljes egység, nem
kettősség.

Ezt az állapotot akarja elérni Keleten valamennyi
rendszeralkotó, ebben megegyezik az orthodox brahman és a
buddhista, a szánkhja vagy a vaisesika. Ezt az eszményt hirdették
nemcsak a patriarchák korában, hanem ma is. A nagy hindu misztikus
Ramakrishma például (1833–1886) Káli nevű istennőt tekintette
anyjának és a mindenség alkotójának. Hogy őt színről-színre
megláthassa, 12 esztendeig a legválogatottabb kínzásokkal gyötri
önmagát. Egy alkalommal egy más irányú aszkéta – talán irígységből
– leszólja, hóbortosnak nevezi, ki még azt se tudja, mit akar, ki
az anyja. Erre így válaszol: «Anyám az istennő, nem az én vagy a
te, nem is valami személyes isten, hanem az abszolutum, a
magánvaló, mely fölülmúl minden szót, meghalad minden fogalmat… az
egyetemes tudat, a világ lelke (cosmic conscientness), ez az én
anyám, ez az én istenem.»12)

3. Örökké ébren aludni, álmatlan álomban szenderegni, íme ez a
keleti ember vágyainak netovábbja; ez számára az egység, ez a béke
és boldogság. Az ébrenlét maga már rossz, alacsony állapot, mert
tőle elválaszthatatlan a szenvedés. Ebből megértjük a hindu
ember második nagy jellemvonását: közömbösségét a való élettel
szemben, a hirhedt fatalizmust és passzivitást. Nincs a föld
kerekségén más terület, mely a természeti kincsek oly bőségével
rendelkeznék, mint a keleti spekuláció otthona, a Gangesz mente. A
rizs és  a búza kevés munkával dús termést hoz,
42-féle pálma terem, gazdagon ontja gyümölcsét a banán, a kenyér-
és a mangófa. Itt az anyaföld gondoskodik a lét fenntartásáról, a
gondtalan életről; ráérnek az emberek töprengeni, fantáziával
gondolkozni. A forró klima szintén hajlamossá teszi őket a
passzivitásra, A melegtől eltikkadva szeretnek árnyas fák alá
vonulva üldögélni, holdvilágos hűs estéken ábrándokat szőni, s így
lelki világukban könnyen uralkodóvá lesz a mnémé, az asszociációk
játéka, vagy az üres szemlélődés, a semmibe nézés.

Meglepő ellentétben áll a környezettel a keleti lélek
harmadik vonása, a sötét pesszimizmus. Az áldott föld, a
szunnyadó, de erős érzékiség mást kívánna, a néplélek azonban
hajlik a szenvelgő felfogásra. Betegség, öregség, halál, minden
földi lét mulandósága ólomsúlyként hat reá. Ettől a nyomasztó
hangulattól szabadulni kíván, innen erős vágya a megváltás után.
Ennek a megváltásnak azonban nincsen nála erkölcsi jellege. A bűn
csak annyiban érdekli, amennyiben a szenvedés kútfeje és forrása.
Szabadulni a szenvedéstől, az ébrenléttől, íme számára ez a
kérdések kérdése; nem tudni semmiről semmit, ez a vágya.

4. Az asszociatív gondolkodás uralkodó helyzetéből érthető a
keleti lélek negyedik sajátsága, a bámulatos
következetlenség. Ne keressünk európai logikával összefüggést
valamely rendszer különböző tételei vagy harmóniát a gondolatok és
a tettek között. A mi alapelveinken könnyen túlteszi magát:
fantáziával, elmés hasonlatokkal hidalja át a kirívó
ellenmondásokat már elméleti téren, még kevésbbé számol a
gyakorlati következményekkel.  Elfogadja velünk a kétszer
kettőt, talán még a négyszer négyet is; de már hogy 14 × 12 mennyi,
hiába magyarázzuk, szorozgatjuk előtte, nem fogjuk meggyőzni.

Ez a következetlenség a keleti gondolkodás igazi spekulatív
jellegének természetes következménye. A spekuláció valamely
kép szemléléséből, vagy egy képzeten tűnődésből származó
racionálista ízű elmélkedés. Már pedig a szemléletes tárgyban,
képben igen könnyű egyszer egyik, másszor másik mozzanatot
kiragadnunk és így homlok-egyenest ellenkező véleményeket állítani
fel róla. Ha tehát a keleti bölcselő magáévá tesz egy tételt, ne
várjuk, hogy egyirányú következményeket vonjon le belőle, mint az
európai ember, mert ő a maga asszociatív gondolkodásával
kiszámíthatatlan utakon jár. Így a szeme előtt lejátszódó gazdag
élet mulandóságából, az egyéni lét kicsinységéből az indiai
aszkéta, a tibeti szerzetes a világ kerülését és önsanyargatást,
tevékenységtől tartózkodó passzív életet lát indokoltnak; a japán
katona és hadvezér viszont ugyanezen az alapon nem törődik oly
jelentéktelen semmiségekkel, mint az egyén sorsa, ezért a vitézség,
a tetterő csodáit viszi végbe; az agyafurt keleti világfi pedig
inkább Csárváka elvére esküszik; «Addig mulass, ameddig élsz, mert
a halálnak úgyse lehet ellenállni.»13)

5. Ez a következetlenség képesíti arra, hogy különböző irányú
belső szükségleteknek eleget tegyen. Érzi alaptörekvését a béke,
harmónia után és követi a végletekig, egészen Isten és a lélek
egybeolvasztásáig s ezzel a kaosz felidézéséig. De megpillantja
belső világában mint letagadhatatlan  tényt az egyén önállóságát,
függetlenségét, nagyon is átérzi a lelkiismeret szavát, a
felelősség érzetét, ezért fejleszti ki a karma-tant és a
szamszarát, az érdem fennmaradásának és a lélekvándorlásnak tanát.
Az ember földi sorsa, kasztja, egészsége, gazdagsága, szerencséje
nem egyéb, mint megelőző életének jutalma vagy büntetése. És
viszont a jelen élet tetteinek jutalma lesz sorsa a halál után. A
jelen élet nem volt egyéb, mint egy felvonás az ember
tragédiájából, vagy komédiájából, mely elhúzódik ezredévekig és
csak a teljes kiegyenlítődés után ér véget a megváltásban. Élénken
szemlélteti ezt a tant a Mahabharáta egyik jelenete: A mérges kígyó
megmarja a vadász fiát, aki belehal a harapásba. Az apa számon kéri
a kígyótól gyermekét, de ez a halál istenére hárítja a
felelősséget, ez pedig az idő istenére, ki végül a karmával oldja
meg a rejtélyt, a gyermeknek és anyjának előbbi életében elkövetett
tettével: «Nem én vagyok a fiú halálának oka, sem a halál istene
vagy a kígyó, hanem a tett, mit fiad elkövetett,… saját cselekedete
ölte meg.»14)

Ez a felelősségérzet gyakran annyira uralkodóvá lesz a lélekben,
hogy elnémítja a méltányosságot és a szeretetet. «Volt már ezer meg
ezer atyánk és anyánk, száz meg száz feleségünk meg gyermekünk és
lesz mégegyszer annyi mindegyikből; valósággal kihez tartozzunk
tehát? Semmi közöd hozzájuk és nekik sincs semmi közük tehozzád; a
saját tetteik következtében keletkeznek, te is saját tetteid útján
jársz… Azt a kincset szerezd meg magadnak, amit se király, se
tolvaj el nem lophat, ami elkísér halálod után. Odaát nem válik
 el senki tetteitől, sem tetteit nem
tévesztik össze mással, mindenkinek azt fizetik vissza, ami
megilleti.»15)

Ugyanez a felfogás dívik szerte Indiában most is. Deussen mondja
el, hogy indiai útján elvezettek hozzá egy vak panditot, kitől
részvéttel érdeklődött szerencsétlenségének oka iránt; de az egész
kedélyesen csak annyit felelt: Rossz fát tettem a tűzre valamelyik
előbbi életemben.

A következetlenség kísértete nem hagyja el a keleti embert még
érzésvilágában sem. Amikor azt hiszi, hogy széttört minden
bilincset, elérte a jogin eszményt s elmerült annyira a
szemlélésben, hogy kővé vált tőle szíve-lelke, akkor is kitör a
márvány álarc alól az örök ember örök kívánsága a szeretet
megnyilvánulása iránt, amint ezt szemléletesen mutatja be egy ősi
Buddha-legenda, mellyel Mereskovszki a stoikusok hiábavaló
fáradozásait jellemzi: Sákja Muni éveken át ült a pusztában némán
és égre vetette tekintetét. Látta az örökkévalóságot és közel volt
a Nirvánához. Kinyujtott karja kiszáradt és rajta a fecskék,
amelyek őt kőnek nézték, fészket raktak vala és minden évben
visszatértek rá. De egyszer elrepültek és nem tértek hozzá vissza.
És akkor Sákja Muni – aki minden vágyat elnémított már lelkében,
akinek nem volt akarata, aki már nem gondolkodott és nem
szenvedett, aki a Nirvána boldogságában teljesen elmerült és akit
már maguk az istenek is megirigyeltek – mikor látta, hogy a fecskék
nem térnek vissza hozzá, keservesen sírt…16)

6. Fővonásokba foglalva, az ind lélek világában benne van az
örök ember minden izzó problémája,  égető kérdése a maga
nagyszerűségében, de egyszersmind az emberi gyarlóság torz
vonásaival. Minden tettének, vágyának kútforrása a kívánkozás a
végtelen meglátása után, törekvés a boldogok viziója felé. Másik
kiemelkedő sajátsága annak az átérzése, hogy kimondhatatlan
tisztának kell lenni a léleknek, ha a végtelenhez kíván hasonló
lenni, vele egyesülni. Íme ezeket az örök tanokat hirdeti Kelet, a
keleti lélek legfőbb típusa, Indiának minden vallása, minden
rendszere, történetének minden korszaka. Ghandinak, a mostani
indiai mozgalmak vezérének beszédeiben ugyanazokkal a gondolatokkal
találkozunk, mint a vedantákban Kr. e. ötszáz esztendővel. Szava
elhatol az Indiai-Óceántól a Himalájáig, mert bár ötven nyelven
beszélnek Indiában, azért gondolkodásukban, cselekvésükben
mindnyájan igazi hinduk. Az indiai ég és a termőföld hatása
megérzik valamennyin. Ez mutatja, hogy a néplélek kialakulásában
nem a fajta, nem a távoli leszármazás, még csak nem is a nyelv a
döntő erejű, hanem az évezredes elvek és szokások, melyek benne
élnek a köztudatban, s a környezet földrajzi és kulturális
feltételei: a néplélek geopszichológikus szempontjai.

A VÉDÁK BÖLCSELETE.

I. A Véda.

1. A legtöbb keleti népnél a filozófiai gondolkodás teljesen
egybeforrott a vallással. E tekintetben India az egyetlen kivétel,
hol kifejezett filozófiai rendszerekkel találkozunk, bár ezeknek is
 középpontja a szent tudomány könyve: a
Véda. Az egész mű ó-ind nyelven íródott és terjedelemben hatszor
nagyobb a szentírásnál.17)

Tartalmát, szerkezetét és beosztását legjobban megértjük, ha
elképzeljük az áldozat bemutatásánál a hindu szertartás lefolyását.
Négy különböző rangú és műveltségű pap szerepel benne. Az
első a szavaló, kiáltó (hotár), ki az istenektől származó és
előttük kedves himnuszokat oly tökéletesen adja elő, hogy az
áldozattal egyenlő mértékben gyönyörködteti, lelkesíti, sőt erősíti
a hindu pantheon lakóit. «Mint tehén a borját, úgy nyalogatja az
istent és bőg utána.»18)
2. Az éneklő (udgatár), a kántor, ki az áldozat előkészítését és
bemutatását kíséri énekkel (saman). 3. Az áldozópap (adhvarju), ki
az áldozatot előkészíti, a bemutatás cselekedetét végzi és közben
megfelelő formulákat mond (jadzsus), végül a 4. főpap, a brámán, ki
az egész szertartást vezeti, a többiekre felügyel, mindenkinek
kijelöli a helyét és megszabja, mikor mit kell tennie.

Mind a négy számára évezredes hagyományok alapján külön-külön
kézikönyvet állítottak egybe. A szavaló kézikönyve a Rig-véda,
a versek tudománya; ez az indogermán kultúra legősibb emléke. Az
éneklőé a Szama-véda, szövege alig egyéb, mint a Rig-véda
szemelvénye. Az áldozó papé a Jadzsur-véda, a cselekmények és
szertartások foglalata, misztikus jelentőségük magyarázatával. A
brámánnak tulajdonképpen nincsen kézikönyve, mert neki tudnia kell
mind a három védát. Később azonban, mint negyedik könyvet az
Atharvavédát, az áldozathoz nem tartozó varázsló formulák
gyüjteményét hozzák vele összefüggésbe  azért,
hogy fel lehessen venni a védákba. Ezek mondják meg, hogyan lehet
az ellenséget megrontani, idegen varázslatokat meghiúsítani,
szerencsét kierőszakolni az istenektől születéskor, lakománál,
betegségben, temetéskor.

2. Minden papi kézikönyvnek három része van; 1. az
imakönyv, benne találhatók a himnuszok, énekek és formulák; ez a
Szanhita, mely a mantrákat tartalmazza. 2. utasítások
(rubrikák) arra, mikor milyen himnusszal, formulával kell élni;
ezek mind a négy védában az úgynevezett brahmanák. –
Filozófiai szempontból ez a szent könyvek legfontosabb része, mert
megmagyarázza a ritusok értelmét, sok legendát gyüjt egybe. Minden
könyv végéhez hozzáfűzték a titkos tanokat, a nagy brahmanok és az
erdei remeték bizalmas beszélgetéseit. Ezek az upanisadok (bizalmas
ülések) vagy vedanták, a vedák végén levő tanok, melyek nem egyszer
ellentétben állnak magukkal a védákkal. 3. Ilyen nagy liturgikus
könyv nem használható s főleg meg nem tanulható jó tartalomjegyzék,
index nélkül, ezt nyujtják a szutrák, rövidre fogott tömör
vezérszavak gyüjteményei, melyek külön meg sem érthetők magyarázat
nélkül. Ezek háromféleképpen csoportosítják a védák tartalmát a
szerint, amint nyilvános istentiszteletre, házi ájtatosságra vagy a
napi élet teendőire alkalmazhatóbb. Ez utóbbi a dharma-szutra, az
indiai jogirodalom kezdete, belőle származik Manu, az első ember
törvénykönyve, mely a kasztok életét és kötelességét szabályozza. A
szutrák sajátos, nekünk idegenszerű irodalmi műfajjá fejlődtek;
verses formájuk karika néven szerepel.19)


3. A négy véda három-három tagozása mellett, fel lehet még
osztani az egész Védát tartalma szerint is: külső vallásos
gyakorlatokra és filozófiai vagy inkább teozófikus elmélkedésre.
Így határozza meg egyik német fordítója Ludwig: «A védák nem
embertől származó legfőbb tekintélyű kijelentésekből állanak,
melyek a dharmát és a bráhmánt tanítják.»20) A dharma annyi, mint törvénygyüjtemény, az
előírások valóságos tengere, gyakorlati tanítás arra nézve, hogyan
állhat az ember jó lábon az istenekkel, sőt varázsigékkel,
áldozatokkal hogyan parancsolhat nekik és így itt a földön
mindenben szerencsésen élhet. A bráhmán nem törődik az egész
törvénnyel, se áldozattal, se külső istentisztelettel, a
legmagasabb szemlélődés útját jelöli ki, mely az embert az abszolut
való boldogító látásának részesévé teszi és így megváltja minden
földi szenvedéstől.

A külső istentisztelet és a belső áhítat között oly merev
ellenmondásra találunk itten, melyet négyezer esztendő vergődésének
sem sikerült áthidalnia. Már a szent könyvek alapgondolata szerint
kétféle a vallás, más a tudósé, más a tudatlané: kétféle a tudás,
az egyik merő látszat, érzéki világ, másik a színvalóság; kétféle
az igazság, egyik a nép, másik a bráhmán számára.

4. A védákat és a hindu irodalmat filozófiai szempontból
legalaposabban Deussen, a kieli egyetem tanára tanulmányozta át. A
német tudós hangya-szorgalmával 35 évig búvárkodott, végzett nagy
tanulmányutakat, míg megírta a filozófia egyetemes történetét,
melyben két kötetet (1500 lapot) szánt a védák és a vedanták
rendszerének.  Kiválók még M. Müller Oldenberg,
Dahlmann, S. J. Hardy stb.

Deussen az indus gondolkodásban három korszakot különböztet meg.
I. a régi védák, a himnuszok vagy a Rig-véda korszaka, Kr. e.
legalább 1500–1000-ig. II. az újabb védák, a brahmanák bölcselete,
Kr. e. 1000–500-ig, III. a vedanták vagy upanisadok bölcselete és a
védák utáni korszak Kr. e. 500-tól a jelenkorig.21)

II. A himnuszok, a Rig-véda kora.

1. Ezek a himnuszok régebbiek az asszír és babiloni emlékeknél,
régebbiek az ékírásnál. Max Müller és Deussen szerint legalább
1500-tól 1000-ig keletkeztek, de már Häusler O. S. B. az
Anthroposban Varuna isten kultuszának virágkorát Kr. e. harmadik
vagy negyedik ezredévbe, az indo-germán népek őstörténetébe
helyezi.22) Mint egy rég letűnt világ
romjaiból magaslik ki a többi himnusz közül Dyaus Pitar (a görög
Zeus pater) Varuna, Aszura, az Úr, a mennyei atya, vagy egyszerűen;
«az atya» tisztelete. Az árja vallás jellemző vonása ez, hogy
inkább atyának tekinti az Istent, mint félelmes nagy úrnak,
bosszuálló igazságos Istennek; ez az utóbbi felfogás a sémieknél
áll előtérben.

A varuna-dalok a mennyei atya himnuszai fenkölt lelkiségükben és
a benső érzés melegével a zsoltárokra emlékeztetnek. Kägi svájci
tudós fejezetekre menő párhuzamos helyeket állított össze a
Szentírás és a régi véda-dalok között.23)
Varuna szántja meg az égbolton a nap barázdáját, vezeti a nagy
folyók hullámait, ő teremtette a  holdat, mint valami arany
hintát. Magasztalják az Istent, mint mindenek alkotóját, ki a mi
atyánk és teremtőnk, aki mint a világ nagy rendezője ismer minden
teremtett dolgot. Különbözik a földtől és az égtől, az égi
istenektől, mert «Ő az, aki van (szat)», az egyetlen létező, ki
senkitől se származott.24)

A szanszkrit irodalom nagy ismerői, Max Müller, Hardy, Deussen,
Dahlmann stb. a divatos csordaember evoluciós rendszerével szemben
általában elismerik, hogy minél régebbi okmányokkal foglalkoznak,
annál tisztább istenfogalmakra és annál erkölcsösebb tartalmú
istentiszteletre akadnak. A Rig-védák ősi részében előforduló három
isten Varuna, Mithra, Arjaman,25)
még az ősi hit visszhangja, nem három különálló személy elnevezése,
hanem az egy Isten dícsérete három szempontból: mint a föld pora
fölé emelkedő mennyei atyáé, mint a föld teremtményéhez leereszkedő
Istené és mint képmásában, az emberben megjelenő alkotóé.

2. De az emberiség általános sorsa eléri az Indiában letelepedő
indogermán népeket is, amennyiben a monoteizmust, az egy Isten
etikai kultuszát felváltja náluk is a sok-isten-hívés
naturalista kultusza, a politeizmus. Az életjelenségeket
fantáziával magyarázzák; megszemélyesítik a természet törvényeit és
így egymásután hozzák be az előbbi tiszta vallásba a mitológiai
elemeket. A nap útja nem egyéb, mint fáradhatatlan vándor
járkálása; a szél haragos vadász műve, ki íjjal-nyíllal űzi maga
előtt a felhőket, a vihar ellenséges hatalmak háborúja… A természet
erőin kívül megszemélyesítik a vallás erkölcsi  elemeit
is. Érzik a lelkiismeret hatalmát, mely folyton szembeszáll az önös
emberi érdekkel. Parancsoló erejét nem tudják önmagukból
kimagyarázni, ezt is külön istennek tulajdonítják. A politeizmus
valamennyire életetadó marad, míg az erkölcsi elemet el nem
homályosítja a mitológiai elem. De az a folyamat már a Rig-védában
megkezdődik; a mitológia és a ritus túltengenek az erkölcsök
rovására. Jónak minősítenek mindenkit, ki árja és bőségesen mutatja
be az áldozatot, mellyel egyenesen hatalmában tartja az isteneket;
rossz pedig a nem-árja és az, aki fukarkodik az áldozatokkal.

Varunának, a mennyei atyának trónját, Indra, a háborúnak,
a haragnak és bosszúállásnak istene foglalja el. Ez már úgy
szerepel, mint akinek a hasa az istene. Állandóan szomjas,
verekedést kereső óriás, aki egyenesen kéjeleg az áldozatokban.
Agni, a tűzisten megsüt számára egyszerre háromszáz bivalyt és
Indra valamennyit fölfalja, kiiszik rájuk három szóma (szeszes
ital) tavat és hangos jókedvvel énekli nótáit. «Ide vágjam-e a
földet íziben, vagy amoda? Az égben van az egyik felem, a földön
tántorog a másik. Rettentő nagy vagyok én, a felhőkig érek én. Haj,
így tesz velem a szóma-ital.» E mellett szeszélyes,
kiszámíthatatlan; ma jóbarát, holnap ellenség. Főelve: dehi-me,
dada-mi-te, adj nekem és én is adok neked lovat, marhát, aranyat,
ezüstöt, hosszú életet és összetöröm ellenséged csontját.26)

Nagy zavar keletkezik; se szeri, se száma, annyi lesz az isten.
Az ember élete tele félelemmel, nem tudja, kinek tegyen eleget, kit
kell engesztelnie. S ebben a nyüzsgő rajban hiányzik az igazi
 főisten. Így alakul ki a politeizmusban a
henoteizmus (katenotheizmus), mely Oldenberg szerint nem
egyéb udvariassági formulánál, mellyel a himnusz-éneklő mindenkinek
hízeleg, mindenkit legfőbbnek, legnagyobbnak nevez.27) Az istenek életében szereplő nyers vonás, durva
áldozatok s a sok külsőség az egész istentiszteletben nem
elégítették ki a gondolkodni szerető és befelé néző embereket, s
így egész természetes, hogy a Ríg-védák újabb részéből már
kicsendül a kétely és bármily gondosan tisztogatják a brahmánok,
felhangzik a gúnyvers az istenek, főleg Indra ellen. «Olyan sokan
mondják: Nincsen Indra, ki látta őt?»

Az emberi szellem nem szenvedheti az ilyen zürzavart, nem
tűrheti a felháborító visszaélést a legszentebbel és önkéntelenül
keresi a kivezető utat ebből a zagyvaságból s így jut el a
dharmából a brahmánhoz, a politeizmusból a panteizmushoz, a
henoteizmusból a monizmushoz. Az isteneszmének visszafejlődő
sorozata tehát a Rig-védában: monoteizmus, politeizmus,
henoteizmus, panteizmus.

3. Az istentisztelet mellett már a Rig-véda korában a lélek
sorsa izgatja legjobban a gondolkozó embereket: miért élünk, mi
lesz belőlünk, hová megyünk ez után az arasznyi lét után. Erre a
nagy kérdésre háromféle válasz lehetséges, 1. jöhetne a teljes
megsemmisülés; ez ellen azonban tiltakozik egész valónk. 2. Várhat
reánk örök jutalom a mennyben vagy örök büntetés a pokolban. De
természetes elménk számára az ok és okozat nincsenek arányban
egymással. A tapasztalat azt mutatja, a legtöbb ember nem oly
 gonosz, hogy megérett volna az örök
tűzre, viszont nem is oly jó, hogy nyugodt lelkiismerettel Isten
színe elé állhasson. Marad tehát a harmadik eshetőség, megtisztulás
a halál után. Ezt éri el a kereszténység a másvilágon a
tisztítótűzzel, a későbbi hindu vallásbölcselet pedig ezen a földön
a lélekvándorlással. A régi védák még a második álláspontot
foglalják el. Azt tanítják, hogy a jók lelkei az első ember (Jáma)
vezetése mellett boldogan élnek az istenek társaságában, a gonoszok
pedig sötét verembe kerülnek. Jáma a legmagasabb ég örök
világosságában, a hajnal ölében kapott királyi széket. Őhozzá
sereglenek a jók, hogy irányításával Indrát, Varunát, sőt a
személytelen brahmánt is meglássák. Ehhez azonban nem elég
semmiféle áldozat, ehhez kevés az önsanyargatás, ide csak az igaz
tudás révén lehet eljutni.28) A
lélekvándorlás gondolata a brahmanákban merül fel először és csak
az upanisadokban alakul ki teljesen.

III. Az újabb védák (brahmanák, ritusok) korszaka, Kr. e.
1000–500.

1. Az előbbi kor végén megtörtént a nagy kiábrándulás a
politeizmusból s a gondolkozók körében megindul a kutatás és a
törtetés az ismeretlen Isten felé. Deussen három egymást keresztező
időszakot különböztet meg benne. Az elsőben uralkodik még a
mitológiai elem, melyben a véda-pantheon vezető istenévé
Pradzsapati emelkedik. Ő a teremtmények ura, minden dolog
ősforrása, amennyiben átalakul minden dologgá és megmarad a
létrehozott világ éltető lelkének,  kormányzójának. A másodikban
a mitológiai elem nem filozófiában végződik, mint a görögöknél,
hanem szertartásokra vezet át és megalkotja a világ
legterjedelmesebb rituális munkáját, a brahmanákat és velük a
sajátos indiai istenfogalmat: a brahmant. Végül a harmadik, a túlzó
idealisztikus kor, melyben az egyéni lélek, az atman, tölti be a
két előbbi irány szerepét és belőle szövődik ki a mindenség.

Két alapvető fogalom alakul ki tehát szinte párhuzamosan
egymás mellett, a brahman és az atman.

2. A sokszíntjátszó brahman szó értelmébe legjobban
behatolunk, ha szem előtt tartjuk a védák két nagy ellentmondó
irányzatát, a külső és a belső vallásosságot. A brahmannak
mindegyikben háromféle értelme van.

A külső vallásosságban a brahman szó a mitológiai elemhez
csatlakozik és jelenti tulajdonképpeni értelemben a varázsigét,
mely az égieket leköti és az ember szolgájává teszi. Jelenti
továbbá átvitt értelmében a főpapok kasztját, kik értenek a
varázsigék használatához és így parancsolnak az isteneknek. Ezek az
emberi természetű istenek nemcsak a szóma italban kéjelegnek, hanem
gyönyörködnek a vele járó dalokban is. Változatos ütemes
szerkezetük esztétikai élvezetet szerez számukra és erősíti őket a
kérések teljesítésében. De az esztétikai hatású ima csakhamar
mágikus erejűvé válik; nem az istenek teljesítik már a kérést,
hanem az ige, a szó maga, az istenek kénytelen-kelletlen
közreműködésével. A ráimádkozás, a ráolvasás gyógyítja a
betegségeket, megrontja az ellenséget és elűzi a gonosz
szellemeket.

A belső vallásosságra törekvő lélek idegenkedik
 mindenféle varázslástól, emberi
természetű istenektől, számára brahman tulajdonképpeni értelme nem
varázserő, hanem először imádságos áhítat, belső egyesülés az
istennel és brahman másodszor átvitt értelembena védák szava is,
amennyiben ezt az egyesülést kifejezi és előidézi. Brahman
harmadszor, a személytelen isten, kivel a lélek egyesül. Az ember
saját erejével nem érheti fel az istent, a védák igéit nem ember
írja, hanem: «Varuna adja az imát, hozzá, az útmutatóhoz fordulunk,
tökéletesítse emberi szavunkat, élesítse belátásunkat és a
tudnivágyók elmeélét.» «Ágni, tőled jönnek a költői adományok, az
áhítat dalai, a dicsérő ének, és csak ha tőled származnak, akkor
van hatásuk.»29) A brahman jelenti tehát a
védát, az áhítatot és az áhítat tárgyát, az abszolutumot, a
többé-kevésbbé személytelen magán-valót, s ezzel előttünk áll a
sajátos indiai istenfogalom.

A mi Szentírásunkban Isten semmiből teremti a világot és bár
fenntartja, áthatja, mindenütt örökké jelen van és munkálkodik, de
tőle különböző személyes Isten marad. Ő küld ihletett prófétákat,
szent írókat s végül egyszülött Fiát, kik a kinyilatkoztatást az
emberi nemnek tudtára adják. A biblia Isten szava, de nem
Isten.

Brahman ezzel szemben nem semmiből teremti a világot, hanem
önmaga az alkotó és az anyag is; ő önmagának oka (causa sui), a
világ ősanyaga (causa materialis) és a világ képezője (causa
efficiens), ki azért, hogy áldozatot élvezhessen, kiszövi önmagából
a világot, áldozatokat mutat be önmagának.

A kinyilatkoztatás igéje, a Véda nem különbözik a
kinyilatkoztató istentől, hanem a Véda  szintén
brahman, ezért ritmusa a mindenség törvénye. Az egyik versforma a
nap járását szabályozza, a másik az egész csillagos eget; a
harmadik kijelöli a víz, a levegő, a szél és a növények szerepét a
világban. Amint Spinozánál a mindenségnek két határozmánya van, a
kiterjedés és a gondolat, hasonlóképpen brahman is kétféle módon
jelenik meg, először a kiterjedt világban, másodszor a tudásnak, a
«Védának» minden szavában és versformájában. Ezért a Véda
örökkévaló. Az emberek, a világ, sőt a hitregék istenei is
elmúlnak, de a Véda nem múlik el és brahma új világokban ugyanezt
az igét fogja kinyilvánítani. A Véda megértése tehát behatolás
Isten örök lényegébe. Erre a megértésre a nyelvtani analizis vezet,
melynek koronája Panini csodálatos nyelvtani alkotása.

3. A belső áhítat eleinte Isten ajándéka és az isteni akarat
kifejezése, melyben a lélek egyesül az Istennel. De ebből az
egyesülésből csakhamar teozófia, panteisztikus misztika keletkezik.
Az egyéni lélek az áhítat alanya, az atman brahman fölé, az
áhítat tárgya fölé kerekedik s most már belőle származik az egész
világ és alkotója, az Isten. «Az áhítatban önmaga fölé emelt
szemlélődő saját keblének titokzatos mélységében olyan hatalmat
vesz észre, mely meghaladja a teremtés minden hatalmát; oly isteni
erőt érez, mely az égen és földön mindenben lakozik, mindent
kormányoz: rajta alapszik minden világ és minden isten; tőle való
félelméből éget a tűz, süt a nap és végzi pusztító munkáját a halál
és a zivatar.»30) Az atman az alany, melyben
az emberi életerő és minden működése gyökerezik, jelentése a
lehelet,  átvitt értelemben az én, ellentétben
mindazzal, ami nem én. A bonyodalmat szerető keleti lélekre valló
relatív-negatív fogalom ez.31)
Relatív, mert összeköttetésben van vele, ami nem én; negatív, mert
a pozitív tartalom nem benne van, hanem abban, amit kizár. Lényegét
és végső fejlődését megvilágítja Schopenhauernál és a német
romantikusoknál szállóigévé lett: «Tat tvam asi, – ez vagy
Te!» Egész összefüggésében a vedanták a következőképpen adják
elő: «Kedvesem, ha ezt a nagy fát gyökerénél megvágjuk, akkor
csepeg az életnedű, mert a fa él; ha a közepén vagy a csúcsán
vágjuk meg, akkor szintén csepeg, mert él. Élő öntudattal eltelve
büszkén örvendve áll. De ha az élő elhagy egy ágat, akkor ez
elszárad, ha a másikat hagyja el, ha a fát hagyja el, az is
elszárad. Amit az élet elhagy, az meghal; de az élet maga nem hal
meg. A finom, a szerves, melyből a mindenség létezővé lesz, ez az
igaz, ez maga az élet, ez vagy Te (tat tvam asi), óh Svetaketu.

Tanítsd tovább Nagytiszteletű, mi az a finom.

Legyen, hozz ide a nyagrodha-fa gyümölcséből.

Itt van Nagytekintetű. – Vágd föl. – Megtörtént, Nagytekintetű.
– Mit látsz benne? – Finom magvakat látok, Nagytekintetű. – Vágj
egyet ketté! – Megtörtént, Nagytekintetű. – Mit látsz? – Semmit se,
Nagytekintetű. – Látod, ebből a finom valóságból, mit nem látsz,
nőtt ez a nagy nyagrodha-fa. Hidd el, Kedvesem, ez az, amiben a
mindenség léte rejlik, ez az igazság, ez az élet maga, ez vagy te,
Svetaketu.»32)

Nem ily szemléletes, de mélyebben szánt a következő hely: «Mi az
emberi én? Emberi test,  mely tápláló vérből áll; de ez csak
burok, ez a külső. Ha lefejtjük a testet, eljutunk az igazi élő,
páraszerű, lehelletszerű énhez. Ennek eltávolításával a
szellemszerű énhez, végül ettől az ember tulajdonképpeni
lényegéhez, a gyönyörszerű énhez. Itt meg kell állnunk, ha valaki
ebben a láthatatlan testnélküli, kimondhatatlan, ésszel fel nem
érhetőben megnyugszik, akkor elérkezett az örök nyugalomba; de ha
még ebben is alanyt és tárgyat keres, akkor nem lesz békéje soha,
nyomon kíséri a tudákos emberek nyugtalansága.»33) Ezek alapján az atman szónak is legalább
ötféle értelmét különböztetjük meg. Az én jelenti 1. saját
testünket ellentétben a külvilággal; 2. törzsünket és belső
részeinket ellentétben a végtagokkal; 3. az életerőt ellentétben a
testtel; 4. a szellemet és gyakorlati észt ellentétben az ösztönös
élettel; 5. a lényeget ellentétben a lényegtelennel. A következő
korban ez a lényeges én vetíti ki a maga tudatvilágából az
isteneket, a dolgokat, a világokat: «Agni, a tűzisten bennerejlik a
beszédemben… a szélisten a leheletemben; a nap itt nyugszik az én
szememben; a hold a szellememben… a világlélek az én
lelkemben.»34)…

IV. A vedanták vagy upanisadok bölcselete.

1. A vedanták az áldozati ritust leíró és magyarázó brahmanák
záró fejezetei, melyek sokszor ellentétben állanak a Véda többi
részével. Így pl.: «Aki más istenséget tisztel, mint önmagát
(atman) s azt állítja, más az isten és más vagyok én, az nem
értelmes ember, hanem az  istenek barma. Amint az embernek
hasznos a sok jószág, hasonlóképpen minden ilyen ember hasznára van
az isteneknek. S mint már az is kellemetlen, ha a háziállatok közül
csak egyet is elidegenítenek, mennyivel inkább, ha sokat; ezért
kellemetlen az isteneknek is, ha ezt az igazságot tudják az
emberek.»35)

Több tanubizonyság szerint ezt az atman-tant a brahmánok a
katonáktól, a kshatrija kaszttól vették át s hozzáfűzték a
brahmanákhoz. Az áldozatokkal való éles ellentétet allegórikus
magyarázatokkal igyekeztek áthidalni.

2. A vedanták alapgondolata a mindenség egysége: «az írók
sokféleképpen nevezik el azt, ami önmagában véve csak egy.» Az
alapgondolat következetes kiépítése a legszélsőbb idealizmusba
vezet, mely a következő három tételbe foglalható: 1. az atman
bennem a megismerő alany; 2. ez az ismerő alany megismerhetetlen;
3. ez az alany a mindenség, ezaz egyedüli valóság.

A két első tétel megvilágítására szolgáljanak a következők:
«Valóban az örökkévaló lát, de nem látható; hall, de nem hallható;
ért, de föl nem érhető; ismer, de meg nem ismerhető. Rajta kívül
nincsen látó, nincsen halló, értő és megismerő. Az Örökkévalóval
egybeszövődik a tér…» «Ő a világosságok világossága, melyet a mély
álomban érünk el, mikor a lélek (az atman) saját alakjában
jelentkezik…» «Nem láthatod a látás látóját, nem hallhatod a hallás
hallóját.» «Bármilyen fogalmat akarunk reá alkalmazni, csak annyit
mondhatunk, hogy Ő van; ezzel az igével fogható fel és nem
mással.»36) Azonban ez a létezés nem
valami empirikus fogalom, nem tapasztalható  meg, ezért
mint az atmannak, ennek is negatív a jelentése. Negatív a
gondolkodás is, mely nem egyéb, mint a való lét tagadása,
hasonlókép negatív a gyönyörűség is, mely csak annyit jelent, hogy
elnyomunk, tagadunk minden szenvedést; a mély, álomnélküli alvás
felel meg ennek az állapotnak. A 3. tétel, mely szerint az atman
az egyetlen való, a vedanta-spekuláció magaslata. Azonosítja a
gondolatot a léttel, a világszemléletet a valóságos világgal.
Állításának alapja az a tény, hogy a megismerő lélek mindent magába
fogad (intelligendo fit omnia), mindent megismer az égen és a
földön; szinte gyüjtőmedence a mindenség számára, mint az óceán a
vizek számára. A Csandogja upanisad következőképpen szemlélteti a
főtételt. A tanító mondja a tanítványnak:… «Ebben a brahman
városban van egy ház, a házban egy kis lótuszvirág, a
lótuszvirágban egy kis tér; ami ebben a térben van, azt kell
felkutatnunk, annak a megismerésére kell törekednünk. A város a mi
testünk, a ház a mi életünk, a virág a mi szívünk, a kis tér a
lelkünk, vagyis az öntudatunk.» A tanítvány megérti a tanítás első
részét, de nem tudja felfogni a másodikat, azért kérdi: «Ebben a
brahman városban van egy ház, a házban egy kis virág és ebben egy
kis tér; de mi van ott a térben, mit fel kell kutatnunk, aminek a
megismerésére kell törekednünk.» Erre mondá a tanító: «Valóba
amilyen nagy ez a világür, olyan nagy ez a kis tér szívünk kellős
közepében; benne foglaltatik mind a kettő, az ég és a föld; mind a
kettő, a tűz és a szél; mind a kettő, a nap és a hold; a villám és
a csillagok s minden, ami ezen  a világon van, s minden, ami
nincsen a világon, mindezt magában foglalja.»37) Ez a mindenség a brahman, tiszteljük csendben,
mint a dolgok kezdetét, mivoltát és tisztulását. Szellem az anyaga,
élet a teste, fény az alakja, végzése igazság s ő maga a
mindenséget betöltő éter (akazsa); mindent cselekvő, mindenre
vágyó, mindent szagló, mindent ízlő, a mindenséget átfogó… Ez az én
lelkem, az atman a szív belsejében; kisebb, mint a rizs vagy az
árpakása, kisebb, mint a mustár vagy a köles magva, mint a köles
magvának a csírája. Ez az én lelkem a szív belsejében, nagyobb mint
a föld, nagyobb mint az ég, nagyobb mint minden világ… Ő vele fogok
innen eltávozva egyesülni.»38) A
meghaló bölcs lelkéből lesz tehát a brahman, viszont ő is beolvad
brahmánba, kivel már itt a földön is azonos volt.

3. Amíg a lélek eléri ezt a legfőbb célját, négy állapoton
kell keresztülmennie. Ezek közül 1. az éber állapot, 2. az
álmodás, 3. a legmélyebb álomnélküli alvás, 4. a turija, a révület,
melyben a lélek már ebben az életben átmenetileg eggyé lesz
brahmannal.39)

Az éber állapot az ember célját tekintve a legcsekélyebb
értékű, mert ebben az igazi emberi én fel se ébred, nem látja a
valóságot, hanem csak káprázatokban él. Szemléletei éppen úgy, mint
az álmok világa, csak belőlünk származnak. S amint az álom
valóságát megcáfolja a felébredés, éppúgy meghazudtolja az ébrenlét
tárgyainak valóságát az álom, melyben megszűnnek.

Az álmodás már magasabbrendű, mint az ébrenlét, mert a
lélek teremtő állapota. Az éber világból veszi épületének anyagát,
de teljesen a  saját világossága, lénye, tervei szerint
építi fel. Ott nincs kocsi, ott nincsen út, de teremt magának
kocsit, lovat, utakat, tavat és folyókat. Nincsen öröm és
gyönyörűség, de a teremtő lélek magamagának elővarázsolja. Egyik
felfogás szerint a lélek egészen kilép a testből, külön világban
él, s azért nem szabad senkit hirtelen felkölteni, mert a lélek nem
találja meg a testét.

A mély alvás állapota a régi upanisadok szerint az élet
legfőbb célja, melyben már eggyé lesz brahmánnal s így eléri
legfőbb boldogságát, gyönyörűségét, ami a világon egyáltalán
elérhető. Az álomban királynak, istennek álmodja magát az ember, de
a mély álomban magát a mindenség tudatát éri el, ahol nincsen
semmiféle tárgy vele szemben, nincsen már kettősség, hanem ő lett
az egy és a minden. Amint a sólyom és a sas egyideig kering a
levegőben s azután bevonja szárnyait és fáradtan megpihen,
hasonlóképpen az alvó lélek is kering egyideig az álmok egében s
azután siet az állapot felé, hol már nem érez többé vágyat, ahol
teljes nyugalom és békesség van.

A turiját, az elragadtatást, a lélek extatikus állapotát
a régi upanisadák nem ismerték, a jógin gyakorlatok jutottak el
hozzá. Benne, mint a mély álomban megszűnik a külvilág tudata,
szünetel az álom és az éntudat; a lélek eggyé lesz brahmannal, de
nem öntudatlanul, mint a mély álomban, hanem teljes öntudattal.
«Nincs sem külső, sem belső szemlélete, állapota nem is megismerés,
nem tudatos és nem tudattalan, le nem írható, felfoghatatlan, csak
önmagáról bizonyos, nyugodt, boldog és egységes.»40)

4. Ennek a négy lelki állapotnak pszichológiai  elemzése
rávilágít a keleti filozófiában oly nagy szerepet játszó
megváltás gondolatára is. Amint a régi védaistenek helyét
brahman, majd atman foglalják el, egész természetesen megváltozik a
lélek sorsáról alkotott felfogásuk. Nincsen már másvilág, hol az
első emberrel és az istenekkel egyesülten él a lélek, mert hiszen
az embernek a saját lelkével nem kell egyesülnie. Elég, ha valaki
felismerte, hogy én vagyok a brahman, én vagyok minden és mindenki,
akkor már részesévé lett a megváltásnak, akkor már üdvözült. Ha
elemezzük a megváltásnak ezt az állapotát, főképpen két jelenségből
áll: 1. az egység tudata, a sokaság, a többféleség tudatának
eltűnése; 2. ennek következménye minden vágynak kialvása, minden
szenvedésnek megszűnése. Ennek a kétféle mozzanatnak mesterséges
úton való elérése jellemzi az egész későbbi indus kultúrát. Az
egységre törekvés történik elméletileg a vedanta-, gyakorlatilag a
jóga-rendszerben, mely megszünteti az érzéki megismerést és saját
magábamélyedéssel kíván szabadulni ettől az árnyékvilágtól és
ráeszmélni arra, hogy ő egy a világlélekkel. A második mozzanatot
ragadja meg a szannyásza életmód, mely nem annyira megismerésre
törekszik, mint inkább a vágyat kívánja kiölni önmagából. Elszakad
az otthontól, lemond a vagyonról, családról és mindenről, mi emberi
vágyának tárgyul szolgálhatna, így iparkodik megszabadulni minden
földi köteléktől, minden bilincstől. Ámde mi történik azokkal, kik
nem tudják belátni, hogy ők egyenlők a mindenséggel? A brahmanák
szerint még a másvilágon veszik el tetteik jutalmát és ott
szenvednek  szinte új halált. Az upanisadok szerint
ezen a földön veszik el tetteik jutalmát és büntetését, amennyiben
testből testbe vándorolnak a legkülönbözőbb állapotban, amíg méltók
lesznek arra, hogy a megváltó tudást elérjék. A régi és az új
tanokat szokott következetlenséggel egybe is foglalják és hirdetik
a kétszeres jutalom, a kétszeres büntetés tanát. A másvilágon addig
vándorol a lélek, amíg elveszi tettei jutalmát és csak azután
születik újra a földön.

5. Az upanisadok ellentmondásai és a megoldást célzó
rendszerek.

Az ind gondolkodás eddigi kifejtésében az európai olvasó folyton
kérdezheti önmagától, hogyan lehetséges ez, hiszen egyik állítás
ellenkezik a másikkal; amit egyik felépít, a másik lerontja. Igen,
ez Kelet szent könyveinek természete; főleg az upanisadok tele
vannak ellentmondásokkal.

Egyszer részletesen ismertetik a lélekvándorlást a
legkülönbözőbb állapotokon, testeken keresztül, máskor ismét azt
tanítják, hogy az egész folyamat a nagy világilluzióhoz tartozik,
melyet minden érdemmel, karmával együtt megsemmisít annak az
igazságnak belátása, hogy a lélek azonos az örök változhatatlan
brahmánnal. Hirdetik minden élő egyenlőségét, viszont fenntartják a
kaszt-rendszert, az egyéni lélek sajátságait, tetteinek jutalmát és
büntetését.

Istenük lényegét, életét majd keleti fantáziával színezik, majd
egyszerűen kijelentik, hogy brahmán teljesen kimondhatatlan,
felismerhetetlen.

Több ízben részletesen leírják a világ teremtését és
kicsordulását (emanációját), de legalább ugyanannyiszor
 hangoztatják, hogy az egész világ léte
nem egyéb, mint káprázat, agyrém vagy délibáb. Az upanisadok
ellentétben állnak a védák rituális részével (a brahmanákkal) mely
brahmántól különböző sok lelket vesz fel. Főleg ellentétben állnak
brahmán és az én viszonyát illetőleg minden józan emberi
tapasztalattal. Brahmán a legegységesebb, melyben nincsen
kettősség, sokféleség, a vele állítólag egyenlő világ pedig sokféle
égitestből, porszemből és az élő lények milliárdjaiból van
összetéve. Elméletük számára a világ csak álom, látszat és mi mégis
minden pillanatban kénytelenek vagyunk benne élni, rá vagyunk
utalva; felhasználjuk vagy beleütközünk. Számunkra a világ nem
álmodás, nem a fellegekben, hanem a földön járunk, lélegzünk,
táplálkozunk s az istenséggel egyesülés tapasztalatunk számára
inkább csak a jövendő reménye. Az elmélet számára az én lelkem a
brahmán, és mégis minden élményünkben elvitázhatatlanul benne van
az éntudat; én ítélek, gondolkozom, beszélek, tehát vagyok.
Descartes elvét vagy Rousseau gondolatát ott is, akkor is átélték
már a józan emberek: bátor vagyok gondolkozni, akár mit szóljon
hozzá a filozófia.

Valóban látjuk, ez az évszázadokon át folyó gondolatszövés
mennyire igazolja a logika tételét: a lehetetlenből minden
következik (ex impossibili sequitur quodlibet). Ebből a lehetetlen
alaptételből, hogy az én minden és mindenki, valóban mindenféle tan
következhetik. Így nem is feltünő, hogy Buddha fellépésekor 62-féle
rendszer hadakozik egymás ellen, és a túlzó ideálizmustól lefelé a
legdurvább materializmusig a mai rendszerek  minden
árnyalata feltalálható bennük. Ebből az ellenmondásból európai
logikával csak három kivezető utat gondolhatunk. Vagy követi a
hindu az emberi lélek ősi ösztönét az egység, a valóság egyszerű
látása felé, s akkor diadalmaskodik brahman gondolata és nem szabad
többé hinnie saját szemének, saját fülének, egész tapasztalati
világa csalódás, merő délibáb; ezt az utat követi az ind
idealizmus, a vedanta-rendszer. Vagy meghallgatja a
tapasztalat és a józan ész szavát és akkor elhomályosul brahman,
amint ez a realisztikus szánkhja-jógarendszerben látható.
Vagy végül ráun az ismeretelméleti szőrszálhasogatásokra és eléri a
buddhizmus pozitivista álláspontját (és a szélső
materializmust). A következőkben ezzel a három uralkodó rendszerrel
foglalkozunk.

V. A vedanta-rendszer.

1. Az upanisadok szerint a mindenség csak a saját lelkünk kis
világában tárul elénk; tudatvilágunk jelenségei képezik számunkra
az egyedül biztos valót. Megegyeznek ebben azokkal az újkori
filozófusokkal, akik azt állítják: esse est percipi, vagy a világ
az én képzetem, az én álmom. Ez a legszélsőbb, de
legkövetkezetesebb ideálizmus, a mindenség lélektani felfogása.

Az emberi értelem valóságot kereső hajlama ebbe az
álomfilozófiába még Indiában sem tudott belenyugodni. Azért
valóságnak fogadta el a tudatvilágon kívül a nagy világot is, a
mikrokosmoson kívül a makrokosmost. Az upanisadok azonban mindent
egybeolvasztó hajlamukat követve azonosítják ezt a valóságos
világot a bennünk  működő lélekkel és így haladnak a
szubjektív ideálizmusból az objektív ideálizmus felé. Bennük
lappang az annyira modernnek vélt gondolat, hogy fogalmaink nem
merítik ki a valóságot, azért valamikép át kell élni az élet
lendületét, a világ folyamatát önmagunkban, így fedezzük fel
magunkban a brahmánt, a mindent és kialakul bennünk az ideálizmus
mellett a panteizmus, a lélektani felfogás mellett a panteizáló
világfelfogás.

Ámde a mi arasznyi tudatvilágunknak és a mérhetetlen nagy
világnak azonossága ismét elviselhetetlen gondolat. Ezért az
azonosság elve mellé oda kerül az okság elve is és az egyéni lélek
mellé egy végtelen nagy lélek. Így sarjad ki a panteizmusból a
teizmus. Ebben a háromféle világfelfogásban hullámzott az
upanisadok világnézete és minden orthodox bölcseleti rendszer.

A realisztikus hajlam azonban nem tud megmaradni a Véda
ellentmondásai keretében és vele szembe helyezkedve először istent,
mint világszellemet tagadja le a szánkhja rendszerben, majd az
egyéni lelket is fölöslegesnek minősíti a buddhizmusban és végül
kigúnyol minden vallást, minden magasabbra törő filozófiát a
szenzualisztikus Csárváka rendszerében. A vallásos gyakorlatok
terén még nagyobb zavar keletkezett, mint a filozófiában.

Az upanisadok atman-tanával összekeveredik a visnuizmus, és
sivaizmus és az irányoknak, istentiszteleteknek és isteneknek száma
beláthatatlan.

A Védák tisztelői erre jobban tömörülni kezdenek, meg akarják
tisztítani ősi tanaikat a sok salaktól, amely körülvette. Ebből a
harcból kerül  ki az Indiában több, mint ezer éve
uralkodó és manapság is egyetlen élő rendszer: a Vedanta. Ennek, ha
nem is alapítója, de mindenesetre legkiválóbb rendszerbe foglalója
egy Kr. u. VIII–X. században élő kolduló szerzetes: Sankara.
Buddha mellett ő a leghatalmasabb egyéniség az indiai gondolkodás
történetében. Mint győzelmes hadvezér járja be a városokat és a
falvakat és ellenfelein, még a buddhistákon is mindenütt
diadalmaskodik, visszaállítja a Védák régi tanait és megalapítja
ezek egyeduralmát az indiai szellem birodalmában. Tanait írásba is
foglalja és mint a régi szutrák magyarázatát irja meg
Zsariraka-bhasjam című hosszadalmas könyvében, mely az egész indiai
filozófia koronája és főműve egész napjainkig. A megváltásra törő
művelt indiai embernek most is ez az igazi kézikönyve, minden más
irodalmi mű csak kiegészítésére szolgál.

2. Sankara jól látja, hogy az upanisadok alapgondolata, mely
szerint a lélek teljesen egyenlő brahmánnal, ellenkezik mind a
tapasztalattal, mind a védák rituális részével. Ez a rész ugyanis
brahmantól különböző lelkeket tételez fel, akik Brahmának
áldozatokat mutatnak be és tetteiknek megfelelően nagyon is
különböző módon élnek egymást követő születéseik után. Megoldást
a kétféle igazság, a kétféle tudás tanában talál. Mind a két
ellenvetés csak nemtudáson, felületes tudáson alapszik. Olyan ez,
mint az álomkép, csak addig tartjuk igaznak, míg fel nem ébredünk.
A köznép örökké alvajáró gyermek marad, számára elég a külső
(exoterikus) tudás; a bölcs azonban magasabb (esoterikus)
magaslatra tör.  A felületes tudás a velünk
született realizmus, a tapasztalat tudatlansága és ez abban áll,
hogy a lélek nem tudja magát megkülönböztetni a saját
tevékenységétől, a lelki képességektől, a testétől, egyszóval a
határozmányoktól, melyek körülveszik. Ezek közül a halálban csak a
test semmisül meg, a többi követi a lelket a lélekvándorlásban is.
Az igaz tudásban a lélek megkülönbözteti magát
határozmányaitól, belátja, hogy ezek csak szemfényvesztések (mája),
önmaga pedig a tárgy nélküli alany, a kettőség nélküli egységes
lét, a brahman, mely mindent önmagába foglal, s ezért aki
megismerte a lelket, megismerte a világot, tapasztalatra nem szorul
rá. Ismerd meg magad! ez tehát a nagy teendő. Ezt az önismeretet
azonban sem a tapasztalat, sem az ész, sem a hagyomány nem adja,
csak a kinyilatkozatás, a védák belső áhítattal foglalkozó része. A
filozófia és a hagyomány csak közvetve segítik elő, amennyiben a
kinyilatkoztatás megértésére alkalmasak. A Véda rituális része
alacsonyabb tudást nyujt azok számára, akik még nem képesek a
magasabbhoz felemelkedni.

A kétféle tudás brahmánra is érvényes. A magasabb tudás
tárgya a magasabb brahman (param brahman) és egyetlen gyümölcse a
megváltás. A magasabb brahmánnak nincs alakja, minősége vagy
képessége, csak annyit mondhatunk róla, «neti-neti», sem nem ilyen,
se nem olyan. Bahva-t, a nagy bölcset kérdezi tanítványa: Taníts
meg engem Tiszteletreméltó, mi a brahman? A tudós erre mélyen
hallgat, csak sokára szólal meg: «Én tanítalak, de te nem értesz
meg: az atman nem egyéb, mint a csend, a hallgatás, emberi nyelven
 ki nem mondható». Annyit mégis tanít
Sankara a tulajdonságnélküli brahmanról, hogy ő a lét és a léte
szellemi, tehát szellemi lény. Később még hozzáadja azt is, hogy ő
az öröm, de ez is negatív tulajdonság, csak annyit mond, benne
nincsen szenvedés, s viszont mindennek, mi tőle különbözik,
szenvedés az osztályrésze. Brahman azért megismerhetetlen, mert
atman, azaz minden megismerésben alanyként szerepel és így tárgy
sohasem lehet. Csak a bölcs szemléli, midőn teljesen magára szegzi
a figyelmét és ekkép eléri a megváltás állapotát.

Az alacsonyabbrendű tudás tárgya az alsóbbrendű brahman.
Eredménye a szerencsés élet, jobb újjászületés. Ezt a brahmant az
istentisztelet miatt ruházzák fel olyan tulajdonságokkal, melyek
lényegét éppoly kevéssé változtatják, mint a vízben tükröződő kép a
napot és a holdat vagy a mozgó testek a teret. Az alacsony brahman
tulajdonságait a már említett háromféle felfogás szerint három
csoportba oszthatjuk: 1. a világszellem, 2. az egyéni lélek, 3. a
személyes isten sajátságaira.

1. A világszellemet írják le panteisztikus felfogás szerint a
megszemélyesítések. A nap és hold a szeme, az égitájak a fülei, a
szél a lehelete; ő a fényforrás, az éther, melyből a dolgok
származnak. Ő a világ szétrombolója, ki minden teremtményét
elnyeli, magába fogadja. 2. Pszichológiai felfogás szerint a
brahman az egyéni lélek, mint lelki életünk alanya, ki szívünk
lótuszvirágába zárkózik, vagy rejtőzik, s kisebb mint a köleskása.
3. Teológiai téren mint személyes Isten, Isvara jelenik meg. Ez a
felfogás az upanisadokban  ritkán található, de a rendszerben
igen fontos szerepet játszik, mert tőle függ a lélekvándorlás útja,
s az ő kegyelme a megváltó szemlélet, vagy intuició. Ez azok
számára való istenfogalom, kik még nem tudnak felemelkedni a teljes
egységhez, az istenséghez.

Sankara a világtanban és a lélektanban is megkülönböztet
alsóbbrendű és magasabbrendű tudást, tapasztalati és
metafizikai álláspontot. A világtanban a metafizikai álláspont
mindenütt brahman és a világ azonosságát hirdeti s azáltal
magyarázza, hogy az ok és az okozat azonosak; bizonyítja ezt a
substancia állandósága a változásokban. A tapasztalati álláspont a
szervetlen világ keletkezését emanációval, kicsordulással
fejti meg. Brahmánból először az éther, a mindent átható finom
anyagból álló tér árad ki; ebben brahman a szél, a levegő alakját
veszi fel; a levegőből átalakul tűzzé, vízzé, végre földdé. A világ
pusztulásánál fordított folyamat áll be. A föld vízzé lesz, a víz
tűzzé, levegővé, étherré és végre visszatér brahmánba.

Az élők világa azáltal keletkezik, hogy a brahmanban
szunnyadó lelkek felébrednek az álomból és világ kezdetétől fogva
egész a világ végéig tetteiknek megfelelő alakban és állapotban
vándorolnak mint növények, állatok, emberek vagy istenek. Akik
nagyon kitüntetik magukat, istenekké válnak és megmaradnak ebben az
állapotban, míg brahman ezt a világot meg nem semmisíti. Az istenek
trónusa is csak magas hivatal, melyben változnak a személyek. Más
világban Indra méltóságát más személy tölti be.

A lélektanban metafizikai szempontból a lelket
 ugyanazok a tulajdonságok illetik meg,
mint brahmánt. Mindenütt jelenlévő, mindentudó, mindenható… Se nem
cselekvő, se nem élvező és ezért számára nincsen lélekvándorlás,
nincsen szamszara. A megismerő alany nem változik, nem pusztul el a
testtel, mert lényege az örök tudat, az örök jelenlét.

A tapasztalati tudás a lélek előtt elrejti igaz valóját és
határozmányokkal a lelket egyénivé, cselekvővé, élvezővé és
szenvedővé teszi. A lélek ilyen határozmánya a világon és a testen
kívül még a szervekben működő öt érző- és öt cselekvőképesség; ezt
a tíz képességet a manasz, a gyakorlati ész kormányozza. Ez csak
olyan, mint a tű hegye és a szívben lakik. A szellemi képességek
mellett magában hordja még a lélek az élet csíráját és a test
csíráját, az úgynevezett finom testet, mely átlátszó elemekből áll,
azért nem lehet látni a lélek elköltözése alkalmával, bár ez is
vele megy. Ezenkívül van még a léleknek erkölcsi tulajdonsága is
(karma), mely a végzett cselekedetekből kristályosodik ki. Ez is
követi a halálba és a halál után ez határozza meg új életének
minőségét.

3. A vándorló léleknek négy állapota van: az ébrenlét, az
álmodás, a mély alvás és a halál. Az álmodásban a tíz képesség a
manaszba, a gyakorlati értelembe vonul vissza. A mély álomban a
manasz a lélekbe vonul vissza, melynek éltetőképessége fenntartja
még a testet, de ő maga brahmanná lett, megszabadult a
tulajdonságoktól, határozmányától és egyéniségétől. Ha felébred,
akkor ismét kifejlődnek tulajdonságai és mint egyéni lélek működík.
A halálban az  egész életerő a szívbe vonul, innen az
alsóbbrendű tudással rendelkezők lelke a fej nagy véredényein
keresztül távozik el, míg a tudatlanoké a test többi száz főerén
keresztül.

A halál után négyféle állapotban élhet a lélek. 1.
Gonoszok azok, kik sem tudással, sem jócselekedettel nem
rendelkeznek. Sorsukkal nincsen tisztában Sankara, csak általában
említi, hogy Jámának hét poklába merülnek el. 2. A
jócselekedetekkel rendelkezők állapota, akiknek nincsen ugyan
alsóbbrendű tudásuk sem, de sokat áldoztak az isteneknek. Ezek az
atyák útján (pitrinája) szállnak fel a holdba és ott
cselekedeteiknek megfelelő időtartamon át boldog életet élnek.
Mikor mértékük letelt, visszaszállnak a világba cselekedeteiknek
megfelelő állapotba. 3. Az alsóbbrendű tudással rendelkezők, kik
ismerik a brahmanok tudományának egy részét, de nem tudnak
felemelkedni arra a magaslatra, hogy ők egyek brahmannal, hanem őt
maguktól különböző istennek képzelik, ezek az istenek útján
(devajána) elérnek az alsó brahmanhoz, gyakorlati értelmükkel
szemlélik őt és az istenekhez hasonló dicsőségben részesülnek.
Mikor vége lesz ennek a világrendnek, akkor ott az égben elnyerik a
megváltás fokát: belátják, hogy azonosak brahmánnal. 4. Az igazi
bölcsek azok, kik már ezen a világon ráeszméltek brahmannal egyenlő
voltukra. Belátják, hogy minden, ami tőle különböző, szenvedéssel
van tele és az egész világ öröm nélkül való. Mihelyt a magasabb
ismeretet elnyerik, megszűnik minden fájdalmuk. Aki szenved, az még
nem érte el a legmagasabb fokot.

4. Bár a megváltás az atman önkinyilatkoztatása,
 mégis két eszközzel lehet elősegíteni,
gyorsítani: jócselekedetekkel és elmélkedésekkel. A
jócselekedetek eltávolítják a magasabb tudás akadályait. Lehetnek
külső és belső aszketikus cselekedetek. Külső a védák tanulása,
áldozat, alamizsna, penitenciatartás és bőjt. Belső aszkézis pedig
a fegyelmezettség, nyugalom, lemondás, türelem és magábaszállás. Az
elmélkedés a védák szavának áhítatos megfontolása. Hasonlít a
csépléshez, addig kell ismételnünk, míg a tudás belőle ki nem
sarjad. A gyengébb tehetségűnek és a kételkedőnek több időre van
szüksége célja elérésére. A magasabb tudás elérésével elenyészik az
elmélkedés, mert elért a célhoz. A magasabb tudás megszünteti a
fájdalmat, a cselekedetek hatását (karmát), csak azokat a tetteket
nem semmisíti meg, amelyek már csírából sudárba szöktek. Ezért nem
hal meg a megváltott, mert a mult életéből valóra vált
cselekedetekért még élnie kell. De tudatában van annak, hogy ez a
továbbélés puszta látszat, mint ahogy a beteg szem kettős holdat,
kettős napot lát, bár tudjuk, hogy a valóságban csak egy létezik. A
csírában levő cselekedetek a tudással megsemmisülnek és a boldog
megváltott siet brahmával egyesülni, mint a folyók sietnek a
tengerbe, hol nevüket, alakjukat veszítve megpihennek.

VI. A védák és a vedantarendszer értékelése.

1. Az életfilozófia nagy mesterei Chesterton és James ismételten
hangoztatják, hogy nem szabad elválasztanunk a hitet az élettől, az
elméletet a  gyakorlattól, a világnézetet az
életszemlélettől. És pedig azért nem, mert minden embernek, minden
népnek megvan a maga filozófiája és a gyakorlati életben éppen ez
számára a legfontosabb erőforrás. «A fogadós számára fontos, hogy
ismerje lakójának jövedelmét, de még fontosabb, hogy ismerje a
filozófiáját. A háborúba készülő hadvezér számára igen fontos
ugyan, hogy tudja az ellenség haderejét, de még fontosabb, hogy
ismerje a filozófiáját.»41)

A védákkal és a vedantával foglalkozva bizonyára vonzó számunkra
végigjárni egy nagy nemzet gondolatvilágának magaslatain, mert a
védák és a merész vedantarendszer tulajdonképpen az indus nép
lelkéből lelkedzett idealisztikus bölcselkedés. A realisztikus
szánkja minden szellemessége dacára csak vele kibékülve tudott
egyidőre gyökeret verni, s a buddhizmusnak a legnagyobb és
leghatalmasabb uralkodók pártfogása dacára úgyszólván nyoma veszett
Indiában; a vedanta pedig a forrongások Sturm és Drangjának néhány
századán kívül évezredeken át virágzik. Buddha lehet talán Ázsia
többi részének világossága, de Indiának a napja ez az évezredeken
át kristályosodott idealizmus. Még századunkban is a nyomtatásban
megjelent számos filozófiai munkák túlnyomó része Sankara
fejtegetéseit fogadja el. Ebben látja Mahatma Ghandi a hindu nép
erősségét,42) ezzel akarja boldogítani
Tagóre a hitevesztett Európát és ennek fantasztikus magyarázatát
nyujtja az egész világon elterjedt, nálunk is külön folyóirattal
rendelkező teozófia. Felfedezése alkalmával a német romantikusok,
majd Schopenhauer azt  hiszik, az indiai filozófia hivatott
arra, hogy megteremtse az európai gondolkodás új renaissance-át. Ha
nincs is igaza Deussen-nek, ki hosszú búvárkodás után ebben találja
az emberi gondolkodás legmélyebb alkotását, mindenesetre több
igazságot és tanulságot rejt magában, mint a német katedrákon
felburjánzó rendszerek, melyeket a kieli professzor hosszú életében
maga mellett felszökkenni és elhervadni látott.

Ha keressük, milyen eszközök biztosítják a rendszer számára e
kétségkívül nagy sikert, a következőkre bukkanunk. 1. Bizonyára
minden olvasót csodálkozás fog el, honnan az emberi gondolkodás
bölcsőjénél ez az olthatatlan szomjúság és kívánkozás a végtelenség
után. Honnan ez a hamar eltelés, ez az ősi elégedetlenség
mindennel, ami véges és mulandó? Hiszen tapasztalatunk inkább a
mérges Heraklitosnak ad igazat: minden hullámzó, minden eliramlik
és elmúlik, «panta rei». Müller Miksa megáll ennél a sajátságos
tüneménynél és megállapítja, hogy az emberi lélek mélyén ott
szunnyad a végtelenség megsejtése, melyet felébreszt ugyan a
világgal való érintkezés, de soha le nem csillapítja. Kavargó
örvény ez, melybe beletemethetünk minden kincset, hírt, nevet,
örömet, szerelmet… de ki nem elégítjük, be nem töltjük, míg a nagy
hippói gondolkodó szerint: «el nem pihen benned, Istenem».

2. Tiszteletet parancsoló a mindenáron egységretörés, mely a
végtelenséget érintő kérdésekben iparkodik eltüntetni az
ellentmondást. Az új etnológia itt is Müller Miksának adott igazat
azzal a megállapítással, hogy a henoteizmus és  a
politeizmus öntudatlanul is magában rejti az egy Isten gondolatát.
«Az istenekben való hiedelem csak az egy Isten hite után következik
be. Egyetlen nyelvben sincsen többesszám az egyesszám előtt.
Sohasem alkotta volna meg az emberi elme az istenek képzetét, ha
nem fogja fel előbb az egy Isten fogalmát.»43) A logika és a lélektan is azt kívánja, hogy a
sokaság az egységből származzék. Nem gondolhatunk el millió
búzaszemet, ha hírét se hallottuk egynek sem; a vakon született nem
foghat fel ezerszínben tündöklő tájat, ha nem látott soha egy
színfoltot sem.

3. Minden gondolkodó számára bizonyság ez a rendszer arra, hogy
az emberi elme nem éri be sejtelmekkel, hanem világos, biztos
világnézetet kíván. Íme ez a gyökere a megváltó intuició, a
misztikus elragadtatás utáni hő vágyakozásnak. Az idők folyamán
kifejlett körmönfont dialektika a maga tizenhatféle fogásával, az
ötven-hatvan apró-cseprő bölcseleti rendszer a maga örökös
csete-patéival csak arra való, hogy elhomályosítsa az igazságot. És
ezért az indus elmélkedő nem vitatkozni, nem töprengeni kíván,
hanem mindenáron látni akar. Ismerni önnmagát és szemlélni az
istent és mivel közvetlen látás csak a tudatvilágban lehetséges,
ott keresi önnönvalóját és istenét: atmant és brahmant.

4. Élénken szemlélteti az emberi gondolkodás nagy műveleteit,
amennyiben keresi a jelenségek felett a törvényt, mint a véda
ritmusát; a mellékesben a lényegest: a véda igéjét; működésben és
tulajdonságban az alanyt, tökéletlenben a tökéletest, a
relatívumban az abszolutumot, a  változatosságban az
állandót; keresi az élet célját s elérésére az utat-módot. Igaz,
hogy nagyot téved, mikor az abszolutum mellett letagadja a
relatívumot, az örökkévaló mellett a látható mulandó világot, de a
tévedés nem semmisíti meg a tanban rejlő igazságot.

5. Mély bölcseségre vall annak felismerése, hogy nem a dolgok
tesznek bennünket boldoggá vagy boldogtalanná, hanem a mi
felfogásunk a dolgokról. Bajaink nagy része képzelgés és belátás
hiánya; olyan töviskoszorú, melyet saját magunk fonunk homlokunk
köré. Valóban ilyen képzelgés a lélekvándorlás, a legnagyobb rossz
is, melytől egész Kelet szabadulni akar. Abban is igazuk van,
fokozzuk le igényeinket és kevesebb lesz a fájdalmunk; ha pedig
teljesen megszűnhetnének igényeink, akkor teljesen megszűnnék
minden szenvedés. A vágy és a megismerés összefüggését is
megtaláljuk az aszketikus rendszerekben. Az életvágy a tapasztalati
tudásból származik, viszont a vágy leküzdése elősegíti annak a
megváltó belátásnak létrejövetelét, hogy egyéni lét nincsen. Ez az
alapvető felfogás kiinduló pontja és célja valamennyi indiai
rendszernek. Mindegyik ismerettel, intuicióval kíván szabadulni a
lélekvándorlástól. Ebben megegyeznek brahmánok, buddhisták és
dzsain-nisták.44)

6. A filozófiai gondolkodás kezdetén látható, hogy a vallás nem
ellensége a filozófiának, hanem édesanyja, nevelő dajkája, s a
történelem azóta is azt mutatja, hogy mind a kettő csak addig marad
életadó, amíg karöltve járnak, míg a hit és a tudás szétválasztása
végzetessé válik mind a kettőre és átok a népre, melynek kebelében
 megtörténik. Élő eleven példa erre ismét
India, hol az ősi egység a hit és a gondolkodás között már a
Rig-védák korszakában kezdett elhomályosodni. A védák tartalma
állandóan úgy tűnik fel előttünk, mint valami Janus bifrons,
kétarcú Janus isten, melynek ábrázatait csak mesterségesen lehet
összetákolni.

Magára maradva a hit és az istentisztelet alacsony szenvedélyek
durva rabságába süllyed s eljut a minden józan ésszel ellenkező
bálványimádásba, hol az egyisten helyét a dühöngő Indra óriás, majd
a hullák királya, a romboló Siva és ocsmány feleségei, Káli és
Durga foglalják el. Ezek fajtalanságát örökítik meg templomaikban,
ezek tiszteletére szervezik a szent rablóbandákat (thugs), melyek
száz meg száz békés kereskedőt fojtanak meg az utakon, és a
különböző kiskirályok versengenek támogatásukban, mert a
zsákmányban busásan részesítik kegyes pártfogóikat.45) Meghonosul a véres emberáldozat, a
leánycsecsemők meggyilkolása, az özvegyek élve elégetése, s mindez
a hajmeresztő gaztett a vallásosság örve alatt.46)

Az upanisadok titkos tanaiból viszont a magára maradt, a
vallástól elszigetelt filozófiai elmélkedésből minden nemes
törekvés dacára teozófia lett. Nem jó értelemben, mint az isteni
bölcseség forrása, hanem oly bölcseleti rendszer, mely a teremtés
fogalmát nem ismeri, és melyben az emberi lélek arra tör, hogy
egyenlővé legyen a mindenséggel, az Istennel. A
vedanta-rendszeren megtalálható a hamis miszticizmusnak minden
jellemző vonása.

A misztikus eltévelyedések mindenekelőtt panteizmusra
 törnek. Határtalan egységretörésükben
egybeforrasztanak anyagot és szellemet, testet és lelket, istent és
világot. A védák bölcse is elmondhatja: minden én vagyok. A mérges
kígyó, amely megmar, a tigris, mely földhöz lapít és összeroppantja
csontomat, mindez az én csalódásom, az én képzetem. Az ellenségem
azt gondolja, amit én gondolok, azt cselekszi, amit én óhajtok; egy
az ártatlan és a gonosztevő, a gyilkos és a meggyilkolt, a rabló és
a kirabolt, a csábító és az áldozat, a hulla és az élő… De hagyjuk
ezt a káoszt, melyben nincs világosság, nincs szeretet, hála és
tisztelet, mert nincs, akit szeressünk, tiszteljünk. Ha egy az
alany és a tárgy, az ok és okozat, akkor igaz, hogy nincsen többé
szenvedés, de nincsen cselekvés sem, nincsen gondolkodás, érzelem,
akarás. Akkor megszűnt a hallás, látás, minden tapasztalati tudás,
minden tudomány, társadalmi munka, Isten, család, haza s mindez
ezért az agyrémért: «Aham brahman aszmi; én vagyok a brahman», én
vagyok minden és mindenki.

Ez a világnézet tompítja el a hindu lélek érzékét a
természettudományokkal szemben. Így a benáresi főiskolának
fizikatanára rendkívül gyenge előadásokat tart a villamosságról, de
belemerül a szanszkrit nyelvtan legfogósabb kérdéseibe, hogy a
védákat minél jobban megérthesse. S az annyira művelt Tagore is azt
vallja, hogy aki a magasabb tudást megszerezte, aki a hindu
szemlélődéshez ért, az ismeri a mikrokosmost és fölöslegessé válik
számára a nagy világgal való foglalkozás.47)

A hamis misztika másodszor hamis individualizmusra vezet.
A magasabb tudással rendelkező  brahmánok földön járó
isteneknek tartják magukat: «Kétféle isten van: a tulajdonképpeni
istenek és a tudós brahmánok, kik a Védát könyv nélkül tudják. A
brahman megszemélyesíti az isteneket, sőt ő az istenek istene. A
nemesek és a királyok felett magasan áll.»48)

Milyen gyarlók ezek a földi istenek, mutatja határtalan
kapzsiságuk. Egy-egy nagyobb áldozatért elkérhetnek tízezer, sőt
még több szarvasmarhát is. Mennyire züllött lehetett a családi
életük, kitűnik rituális könyveikből. A brahmanák arra kötelezik
őket, hogy legalább addig, míg a szent szertartások tartanak, más
nejével ne kövessenek el házasságtörést; ha pedig nem tudnák
megtartani ezt az előírást, akkor mutassanak be engesztelésül szóma
áldozatot Varunának és Mitrának. Ezekben az ú. n. szent könyvekben
még az is olvasható, hogy csak a brahmanok megölése igazi
gyilkosság, a többi emberé már nem az. Vagy ha a brahman pereskedik
nem brahmannal, akkor a bíró mindig a brahmannak adjon igazat. Manu
törvénykönyve szerint a brahman nem fizet adót, még akkor sem, ha a
királyok éhen pusztulnak. A brahman minden szudrát (a bennszülöttek
kasztja) rabszolgának tarthat és elveheti a vagyonát, mert a
rabszolga jószága az uráé.49)

Ez a mérhetetlen önzés fejlesztette ki India átkát, a
kaszt-rendszert. Az ismeretes négy főkaszt az idők folyamán
felszaporodott háromezerre. Azok a halászok, kik balról kezdik a
háló kötését, nem egyenrangúak azokkal, akik jobbról kezdik;
gyermekeik nem házasodhatnak össze, egyik a másiktól ételt-italt
nem fogadhat el.50) Ime az önistenítés egyik
következménye a nép  teljes szétdarabolása, tehetetlensége és
gyengesége. Indiában nincsen egységes hindu nép, hanem ezer meg
ezer egymást lenéző és megvető társadalmi klikk agyarkodik egymás
ellen. Az ilyen népnek az ügyes hódítók könnyen nyakára
ülhetnek.

A hamis miszticizmus hajlik harmadszor a szélső
intellektualizmusra és quietizmusra. A megváltást csak a
tudás-látás hozhatja meg. Bármilyen istentisztelet vagy
jócselekedet újra elveti az élet csíráját, új meg új reinkarnációra
vezet, ezért a teljes quietizmus az egyedül célravezető, mely
tartózkodik minden cselekvéstől, még a gondolkodástól is, hogy
szemlélje az örök valót. Ki tudja, nincs-e igaza Leuba-nak a
legtöbb ilyen szemlélődőre nézve; szerinte az a képzelt örök való
nem egyéb, mint az eltompult elmék szürke semmisége, bárgyu
semmibenézés.

Az ilyen misztika ellensége minden külső istentiszteletnek,
minden hierarchikus szervezetnek. A késői upanisadok elvetik a
kultuszt, áldozatot a jócselekedetekkel együtt, csak a
tudatlanságot ostorozzák, «Tudatlanságukba bonyolódva azt hiszik a
bolondok, hogy célt érnek… Az áldozatokat és jócselekedeteket
tartják a legjobbnak, nem ismernek más üdvöt a bolondok. De majd ha
fönn az égben felélték jócselekedeteik gyümölcsét, megint
lekerülnek a világba, vagy még mélyebbre.»51) A
gondolkozók kasztja mérhetetlenül hisz önmagában, saját
mindenhatóságában és ezért az egész látható világot lenézi.
Elvesztette érzékét aziránt, ami van és beteges ösztönnel belefúrja
magát a töprengő elmék álomvilágába. 

A brahmanizmus a világról való teljes lemondásban látta az élet
magaslatát. A három felső kaszt tagjai négyféle életmódon mentek
keresztül. 1. ifjú korukban tanulják a Védát; 2. mint családatyák
gondosan bemutatják a ritusokban előírt áldozatot, 3. erdei
remetének megy el a családapa, amikor őszbe vegyül a haja és
homlokán jelentkeznek a ráncok; majd midőn remeteségében eleget
vezekelt, akkor eléri a negyedik életmódot, a szannyászát, ekkor
emelkedik a szentség magaslatára, ahonnan mindent lenéz és mindent
elhagy. Zarándok, mert nincsen otthona, koldus, mert nincsen semmi
vagyona; a gyámolításra szoruló öregember kóboroljon teljesen
egyedül «félve az emberektől mint a kigyótól, a kényelemtől mint a
pokoltól és az asszonyoktól mint a hulláktól».52) Sokan átugrották a fokozatokat és már fiatal
korukban a remetékhez csatlakoztak. Müller Miksa szerint még most
is vannak brahman családok, melyekben a fiú az ősi szent énekeket
szórul-szóra könyv nélkül tanulja, melyekben az atya aggályos
pontossággal végzi rituális kötelmeit, míg a nagyatya minden
szokásos szertartást hiábavalónak tart. Szemében a Véda-istenek nem
egyebek, mint puszta szavak annak jelzésére, ki minden emberi szót
és fogalmat meghalad. Ő ott keresi a békét, ahol egyedül található
fel, a filozófia elmélyedésben, mely számára egyúttal a legfőbb
vallás. Ez a filozófia a vedanta, a Véda célja és
beteljesedése.

A miszticizmus negyedik jellemző sajátsága az emberiségben élő
megváltás gondolatának eltorzítása…

Sankara rendszere eltorzítja a megváltás eszméjét  és vele a
kegyelem fogalmát, mint általában minden miszticizmus. A megváltás
nem is a bűntől és a bűnre vivő hajlandóságtól szabadít meg, hanem
merőben elképzelt lidércnyomástól, a lélekvándorlástól.

A magát istenítő tudós önmagát váltja meg, kegyelemre
tulajdonképpen nincsen szüksége. A rendszer egyik nagy
következetlensége, hogy az intuició elérésére az illuzórius
személyes isten, az alsóbbrendű brahmán ajándékáról beszél.

Elismerjük, hogy a lélekvándorlás sötét tanának forrása
világosságból ered, mert az a meggyőződés az alapja, hogy semmi sem
történik véletlenül; nincsen meg nem érdemelt jó, vagy balsors,
hanem mindenki a maga szerencséjének kovácsa. Ez a meggyőződés
adott a hindu népnek évezredeken át a szenvedések elviselésére
olyan türelmet, melyet megcsodál minden idegen. Mégis ha jobban
szemügyre vesszük ezt a tant, nem oldja meg a társadalmi és egyéni
élet nagy problémáit: a szenvedést és a földi javak igazságtalan
elosztását.

Nem oldja meg, mert nincsen alapja sem a nép történetében, sem a
józan észben. Hirtelen merül fel a «Százösvényű brahmanában» és
szinte indokolás nélkül hódítja meg a közvéleményt. Amint a
történelem, úgy belső tapasztalatunk sem állapít meg semmit előbbi
életünkről; tudatvilágunkban nyoma sincsen. Mondják ugyan, hogy
néhány kivételes egyéniség, Buddha és Pythagoras néhány áldott
pillanatban mult életük egész sorozatát áttekintették, sőt a
teozófusok ma is követelik maguk számára a látók jogát. Itt
bizonyára a képzetek objektíváló ereje csalja meg a jámbor
 látókat és álmaik szerint az emberiség
zöme olyan személyes bűnért szenvedne, melyről soha semmiféle
tudomással nem birt, mely következésképpen nem is lehet bűn, mert a
tudomásnélküli személyes bűn fából vaskarika (contradictio in
adiecto). Hivatkoznak ugyan arra, hogy ennek a hiedelemnek nyomai
az újszövetségben is megtalálhatók. Maguk az apostolok kérdezik
Jézustól: «Rabbi, ki vétkezett, ez-e, vagy az ő szülei, hogy vakon
született?» Krisztus válasza azonban minden kétséget kizár: «Sem ő
nem vétkezett, sem a szülei, hanem hogy Isten cselekedetei
kijelentessenek őbenne.»53)

Az erkölcsi rossz és az átöröklés nehéz problémáját a
lélekvándorlás nemcsak hogy nem oldja meg, hanem még inkább
elmérgesíti. Ha ez a tan igaz, akkor ne segítsük többé a szegényt,
a nyomorgót, ne szánjuk a süketet, a némát és a nyomorékot, mert
ezek előbbi életük gaztetteiért most veszik el méltó büntetésüket.
A nyomorúság mellett még pellengérre is állítja a
szerencsétleneket, mint a társadalom bélyegzetteit, kiknek még az
érintése is beszennyez bennünket. Meggátol minden társadalmi
reformot. Minek változtatásra törekedni? Ellenkezésbe kerülünk az
igazságossággal: arasson mindenki, amint vetett, vegye el előbbi
életének méltó jutalmát vagy büntetését.

Garbe, az indus kultúra nagy ismerője szerint ez a szerencsétlen
balhit az oka annak is, hogy a lelkeken úrrá lett a pesszimizmus. A
Rig-védák idejében még ártatlan gyermeki öröm cseng ki a dalokból;
az egész nép életfelfogása vidám, mert a jámborok hisznek az örök
életben, a jónak  diadalában. Ennek a babonának elfogadása
azonban megerősíti a kasztokat, igazságosságnak lát minden
társadalmi különbséget, minden kizsákmányolást és barbárságot.
Hiába álmodik tehát szépeket a lélekvándorlásról a teozófia, az új
buddhizmus és a regényirodalomban Gjellerup híres könyve «Zarándok
Kamanita», a történelmi tények széjjeltépik a tündérálmokat.

7. Mindezzel szemben az örökérvényű bölcselet a philosophia
perennis nyujtja az igazi monizmust, az igazi egységet, az egy
Isten és a teremtés fogalmával. Egy a mindenség létesítő oka: a
teremtő Isten; egy a célja: Isten dicsősége; egy az eszményképe és
minden gondolatának forrása: Isten természete, lényege és az isteni
lényeget tükröző örök ige.

A keresztény látókat, a nagy misztikusokat nem quietismus, hanem
hatalmas tetterő jellemzi; jelszavuk: Krisztus szeretete ösztönöz
és sürget minket, Charitas Christi urget nos! Pál apostol, ki
elragadtatásban részesül a hetedik égig, Krisztus iránti
szeretetből bejárja a félvilágot, örömmel vállal magára minden
szenvedést, minden üldözést. Követői között a legnagyobb jellemek
egyszersmind a legnagyobb alkotók is. Szt. Vazul egész várost épít
a beteg szegények számára, Szt. Ágoston félvilággal szembeszáll
Krisztus tanának igazságáért; Szt. Bernát tűzbe hozza Európát a
szent sírért, Loyolai Ignác neveli Európa ifjúságát és
hithirdetőket küld négy világrészbe, Szt. Terézia negyven-negyvenöt
rendházat alapít és megreformálja Karmel mind a két rendjét. Íme a
bensőséges kereszténység csupa tetterő, csupa kezdeményezés.

Az egy Isten elismerése és a teremtés gondolata  mély
alázatosságra szoktatja a keresztény lelket, és ez volt mindig
egyik kiemelkedő jellemvonása. A szent atyák ezt tartják minden
erény alapjának és tanítójának és az igazi életszentség
próbakövének. Szt. Ágoston szerint ez az erény majdnem az egész
keresztény törvény.54)
Nagy Szt. Gergely szerint egyedül ennek az erénynek tanításáért
lett kicsinnyé Krisztus egész a kereszthalálig.55) Szt. Ágoston sokat köszön a keleti bölcsekkel
összeköttetésben levő új-platonikusoknak és mégis ezt mondja: «Ama
bölcselők könyveiben semmi sincs a Szentírás jámborságának
arculatából; ott nincs szó töredelmes megvallásról, gyötrődő lélek
áldozatáról, alázatos és töredelmes szívről, néped üdvösségéről,
jegyesvárosodról, a Szentlélek zálogáról, megváltásunk kelyhéről…
Ott nem lehet a hívogató szót hallani: jöjjetek hozzám, kik
fáradoztak; azok restelnek tanulni Tőle, mert Ő szelid és alázatos
szívű. Ha ismerik is az ilyenek Istent, nem úgy dicsőítik, mint
Istent és nem adnak neki hálát, hanem hiúkká válnak gondolataikban,
esztelen szívük meghomályosodik és magukat bölcseknek mondván
bolondokká válnak.»56)

A SZÁNKJA, A JÓGA ÉS A KISEBB RENDSZEREK.

I. A szánkja filozófia

.

Míg a vedanta-rendszer az emberi szellem egységesítő
törekvésének engedve mindent egybeforraszt, testet és lelket,
anyagot, szellemet, Istent és világot, addig a szánkja-rendszer
alapítója  Kapila szembeszáll az upanisadok
monisztikus törekvésével. Erős realisztikus érzékével nem találja
meg önmagában a lét végtelen gazdagságát; ő maga nem minden és
mindenki, csak egy a természetet szemlélő megszámlálhatatlan emberi
lelkek közül. Megfigyelő, számító ésszel inkább az egységet áldozza
fel, mint a tapasztalatot és elkendőzés helyett inkább kiélezi az
ellentéteket: az örök változást, mint tárgyat és a változatlan
megismerő alanyt. Rendszere realizmus és merev dualizmus.
Két örökké létező, egymástól teljesen különböző dolgot vesz fel. 1.
Anyagi természetet, mely komoly valóság és nem délibáb, mint az
upanisadok tanították. Ez a nőnemű, örökké mozgékony,
cselekvő-táncoló és mutatványokat rendező természet a prakriti. 2.
Felvesz egyéni lelkeket (purusa), melyek nem az egységes világlélek
hullámai (emanációi), hanem egymástól különböző végtelen sokaságot
alkotnak. Megfelelnek a szemlélődő férfiléleknek, mely örökké
azonos, míg megismerésének tárgya örökké változik, mint a tenger
hulláma vagy a szélvész rohanása.

Az anyagi természetet nagy elmeéllel végső okára vezeti vissza,
mely nem egyéb, mint valamely ősanyag határozott fejlődési
állapota. A jelen állapotból a megelőzők is feltárhatók és
elvezetnek ahhoz az állapothoz, mely már nem okozat, hanem csak ok.
Az anyagi világ három elemi substantia, guna keveredéséből áll. 1.
A szattva uralkodik az istenek világában; fényes, könnyű és
örvendetes. 2. A radsasz az emberi lélek anyaga; tulajdonságai a
mozgás, indítás, szenvedés és fájdalom. 3. Végül a növény- és
ásványvilágban  uralkodó tamasz, mely sötét, merev,
nehéz, mindenütt gátlást, akadályozást létesít. A természet
ősállapotában ez a három elem egyensúlyban volt egymással.
Valamilyen, közelebbről meg nem határozott tényező következtében az
egyensúly megbomlik, a három alkotórész küzd egymás ellen és
megkezdődik a nagy világfolyamat, mely nem egyéb, mint küzdelem a
hatalomért és a létért, szinte a heraklitosi (pantón pater ho
polemos) mindennek atyja a háború. Az ős összhangból először finom
anyag keletkezik, a léleknek a természetbe eső finom vetülete. Ez a
finom látó, halló, tapintó test végzi a lélekvándorlást, amennyiben
érdemei szerint különböző durva formát ölt magára, mint a színész,
ki különböző szerepeket játszik, koldust vagy királyt. Ami tehát
nekünk lelkiéletnek tetszik, az nem egyéb, mint a természet
folyamata. A finom anyagi elemekből fejlődik ki az érzékelhető öt
durva elem, a jelenségek világa, az emberi durva test. A világ egy
korszakának végén a visszafejlődés fordított sorrendben történik
(reabsorpció). A visszafejlődés után új világ alakul, és ennek a
körforgásnak sohase volt kezdete, sohase lesz vége.

Az anyag állandó körforgása teljesen érthetetlen volna szellemi
tényező nélkül s ez a tényező az egyéni lelkek sokasága, kik
körülveszik az anyagi világ mutatványait és szemlélődésük az a
mágnes, mely az anyagot a maga kifejlődésére rábírja. A lélek
teljesen különböző az anyagtól, csak abban egyeznek meg, hogy
mindkettő örökké való: az anyag az örök változó, a lélek
örökkéváltozhatatlan. A lélekről csak annyit tudunk,  hogy
tiszta szellem, minden egyéb róla alkotott fogalmunk negatív; így a
lélek oszthatatlan, cselekvés- és akaratnélküli, nem érinti öröm
vagy fájdalom. Ám a jelenségek közelléte mégis hat a lélekre, amint
a piros virág tükröződése pirossá teszi a tiszta, színtelen
kristályt, s amint a tolvajok társaságába jutott ártatlan ember
maga is fogságba kerül; úgy a szemlélő lélek is cselekvőnek látszik
a gunákkal, mert reávetődik a természetben látszó minden szenvedés,
betegség, öregség, folytonos halál, vándorlás egyik testből a
másikba. A lélek azonban minden passzivitása dacára sem fölösleges;
a természet folyamatai tudattalanok maradnának, ha a lélek meg nem
világosítaná, tudatossá nem tenné őket. A lélek megismerő, de nem
cselekvő. A lélekből tehát tudatosító erő árad ki, melynek
segítségével a belső szervek egyetlen működése sem marad
tudattalan. Megegyezik azokkal a modern teóriákkal, melyek a tudat
teljes passzivitását hangoztatják.

Mint a többi indus rendszer, úgy a szánkja is a megváltáshoz
akar eljuttatni, sőt talán egyik sem annyira pesszimista, mint ez a
rendszer, mely Isten fogalmát teljesen kiküszöböli tanaiból.
Szerinte az egész tudatos élet szenvedés, még a gyönyör is, mert
szenvedést teremt. A lélek és a szenvedés összeköttetése abban áll,
hogy a lélek a szenvedést tudatossá teszi, nem különböztetvén meg a
szellemi lélektől az anyag tevékenységét, az érzéki megismerést és
a többi tudatjelenséget. Ennek a meg nem különböztetésnek oka a
karma, oly velünk született kárhozatos diszpozició, melyet előbbi
életünkből örököltünk.  A megváltásnak egyetlen eszköze a
megkülönböztető felismerés, mely felfogja az anyag és szellem
teljes különállóságát. Amint erre a magaslatra elérünk és belátjuk,
hogy a szellemi ént semmi változás nem érheti, felvirrad számunkra
a megváltás napja. Az anyag nem végez többé lelkünk előtt
mutatványokat és visszavonul, mint a táncosnő, ha a szemlélők
beteltek látásával. Miért élnek az üdvözültek még tovább a megváltó
belátás után? Ezt a fogas kérdést valamennyi indus rendszer
egyenlően magyarázza. A mostani élet olyan cselekedetek
következménye, melyek csírája már kikelt; ezek végigjárják az
emberi élet természetes lendületét, mint a fazekas korongja a nyert
lendületnél fogva tovább kering még akkor is, ha készen áll az
edény.

De a látó lélek átmenetileg itt is elérheti a boldogságot az
ájulásban, az álomnélküli alvásban és a tudattalanságig fokozott
elragadtatásban. Olyan ebben a lélek, mint a látó, ki már semmit
sem lát; mint a tengerszem, melyben nem tükröződik vissza semmi
sem; mint a tiszta zavartalan fénysugár, mely semmit sem világít
meg, sem hegyet, sem völgyet, sem élőlényt s megmarad az örök,
békés magányban, hol eltűnik az én, meg a te és az egész
káprázatos, szenvedéssel teli világ.

Értékelés. A szánkja-rendszer, legkiválóbb ismerője Garbe
szerint, már a mai alakjában egyidős a régi upanisadokkal; ezek
idealisztikus monizmusa ellen lépett fel. Készen állott tehát már
Buddha fellépése előtt, Kr. e. a VI. században. A többi rendszer
között kitűnik egy szerzőre valló következetességével,
világosságával és biztonságával. Ennek köszönheti, hogy India
művelt  köreiben évszázadon át uralkodóvá lett.
Magáévá tette Buddha és a jóga-rendszer alapítója. Sőt Kr. u. az
első századokban még a brahmanok is elfogadják és összeegyeztetik
valahogy a védákkal. Ekkor hatott a keresztény gnosztikusokra és az
újplatonikus iskolára. Jelenleg azonban már csak történeti értékű,
alig akad híve egész Indiában.

Rokonságot érzünk benne Aristoteles elmeélével és rendszerével,
s akadnak olyan történetírók, kik a nagy Stagirita gondolatait
keletről származtatják.

A vedanta-rendszertől főleg három pontban különbözik. 1. A
megismerő alany benne nem egységes világszellem, hanem végtelen sok
egyéni lélek. 2. Az anyagi világ nem csalódás, hanem valósággal
létezik és elegendő energiával rendelkezik arra, hogy önmagát
fenntartsa; és ezért 3. brahman, a világ szelleme és fenntartója
feleslegessé válik a rendszerben. Magasabb tudásnak sem tárgya,
mert ennek feladata a lélek megkülönböztetése az anyagi
világtól.

Sokszor hangoztatott világossága és állítólagos következetessége
dacára Kelet szokásos ellenmondásait még alapvető tanaiban sem
kerüli el. Deussen utal arra, hogy Kapila végtelen sok lelket vesz
fel és mégis a megváltás tanában úgy beszél, mintha csak egy lélek
léteznék az egész világon. A természet ősforrása anyag, de mégsem
különbözik egészen a szellemtől, mert a lelki jelenségek benne
játszódnak le és ezek finom anyagából származik a test finom
anyaga, melyet velök teljesen ellentétes tulajdonságokkal ruház
fel. «Valóságos contradictio in adiecto, fából vaskarika.»


Ezenfelül semmiképen sem fejti meg, honnan a léleknek ez a
végnélküli szenvedése, melyből minden élet, minden szenvedés fakad.
Még kevésbbé magyarázza meg, honnan szerzi a tévedés azt a
varázserejét, mely létrehozza a nagy mindenségnek ezer meg ezer
faját és a lelki világ kimeríthetetlen gazdagságát. Végül nem fejti
meg az indiai lélek nagy problémáját, honnan és hogyan lehetséges a
szenvedés? hiszen szerinte a természet érzéketlen minden fájdalom
iránt, a lélek pedig látja, hogy a szenvedés nem is az övé. A
hiányos megfejtés dacára legjobban kiszínezi a lélek nyomorúságát,
betegségét, az öregséget, halált; így a legsötétebb és
legpesszimisztikusabb valamennyi rendszer között. A világszemlélet
nagy kérdéseiből tehát egyetlenegyet sem old meg kielégítően, és
így teljesen érthető, hogy ennek a rendszernek a csillaga végleg
leáldozott: «Bánatos holdját egészen elemésztette az idő fényes
napja», a vedanta-rendszer.

II. A jóga-rendszer.

1. A jogin életmód a legeredetibb az egész indiai kultúréletben,
módszeres felépítésében páratlanul áll az egész világon.
Alapítójául tévesen Kr. e. a II. sz. élt nyelvészt, Patandzsalit
emlegetik, de ő csak a rendszer első ránk maradt tankönyvét, a
jóga-szutrákat írta meg, melyekben azonban ősi hagyományokat
foglalt írásba.57)

Nálunk indiai fakirokról szokás beszélni. A fakir szó a modern
indiai nyelvnek arabs származású jövevényszava, mely a mohamedán
vallású aszkéták jelölésére szolgál. Tulajdonképpeni értelme
 szegény koldus. A hindu aszkéták neve
jogin.58) Számuk meglehetősen nagy,
mert egész Indiában otthonos az a felfogás, hogy csak bőjttel és
szigorú önsanyargatással lehet magasabb lelkierőre szert tenni.
Nyomai már a Rig-védákban is feltalálhatók, az upanisadok
atman-tanának pedig egyenesen követelménye. Brahmant, a mindenség
okát és foglalatát nem kell messze keresnünk, mert hiszen ő minden
megismerésünkben az alany. Tanuljuk meg tehát teljesen bensőnkre
szegezni figyelmünket és felidézzük önmagunkban a mindenséget.
Akaratunknak és figyelmünknek ez a szándékos erőfeszítése a jóga; a
jóga-rendszer pedig a vele összefüggésben levő tanok
foglalata.59)

2. Az indiai irodalom történetírói a rendszert a szánkja egyik
ágának tekintik és közös néven szánkja-jogának nevezik, mert azonos
a világ- és lélektanuk s a megváltás-elméletük. A rendszer
jellemző sajátságai: 1. A szánkja istentagadásának
átváltoztatása deizmusra. 2. A révület elmélete, az elmélyedés
gyakorlata, melynek segítségével legjobban el lehet jutni a szánkja
megváltásba, a természetet és a lelket egymástól megkülönböztető
megismerésre, vagy pedig saját magunkban a brahman-atman egységének
felfedezésére és annak belátására, hogy az egész világ csak
káprázat és álom.60)
Ettől a gyakorlattól kapta a rendszer a nevét, mert a jóga jelenti
azt az erőfeszítést, mely érzékeinket elvonja a külvilágtól, a
tudatjelenségeket elfojtja és a gondolkodást a belső világra
koncentrálja. A következőkben a két jellemző sajátsággal
foglalkozunk.

Az istenfogalom árnyékszerű, nem illik bele a
 rendszerbe és nincsen benne semmiféle
szerepe. Isten nem teremti, nem kormányozza a világot; nem
jutalmazza, vagy bünteti az emberek cselekedeteit. Az isteni
szellem nem olyan, mint a tiszta, megváltott emberi lélek, mert az
ember egyéni lelke a megváltás után semmiféle összeköttetésben
nincs az anyagi természettel (prakriti) és így nincsenek
tudatjelenségei, nincsen tudata sem; az isten azonban az anyag
legtisztább, legnemesebb részével áll örök, elválaszthatatlan
összeköttetésben és így legmagasabb fokú a tudat élete, legmélyebb
a bölcsesége és legnagyobb a jósága. A lét körforgása őt nem
érinti, örök békében és boldogságban él, menten minden érzelemtől,
érdemtől (karma) és életcsírától, mely a többi élőlényt örök
vándorlásra kényszeríti. Jelképe a szent «Om» szótag, melynek
mormolása és átgondolása nagyon előnyös a jóga-cél, az istennel
való egyesülés elérésére.61)

Az emberekkel szemben isten egész szerepe abban áll, hogy
jóságával segít az üdvösség útjában álló akadályokat elhárítani, de
egyébként az üdvözülés itt is teljesen az ember érdeme, sorsa
természeti törvény kényszerűségével következik tetteiből. A későbbi
upanisadok következtében Isten és a lélek viszonya bensőségesebbé
válik és az emberi szív szükséglete a jógában a szánkja-rendszer
merev szabályai fölé kerekedik. Az ember célja nem marad tisztán
negatív, nem merül ki az anyagot és szellemet megkülönböztető
megismerésben, mint a szánkja-rendszernél, hanem pozitív tényként
előtérbe lép az Istennel való egyesülés.

A jóga-rendszer második megkülönböztető sajátsága
 az elmélyedés, a révület
gyakorlása. Ebben nagy szerepet játszik a gondolatok állandóan
egy tárgyra irányítása és ezáltal a megváltó, az anyagot és lelket
megkülönböztető megismerés, mint cél; mint eszköz pedig a testnek
hipnotikus, kataleptikus álomba ringatása, a tudatos élet
elnyomása. A tudatnak ötféle működését különböztetik meg: 1. az
igaz megismerés, 2. a hamis, 3. a kétes ismeret, 4. az álomban
előforduló nemismerés, 5. az emlékezetben szereplő ráismerés. Ezek
önként és szabadon is kifejlődhetnének, de zavarja őket az akarat a
maga öt sebével (klesa), helyesebben öt hajlamával, öt szokásával,
melyek a következők: a nemismerés és a belőle származó egyéni
tudat, a szeretet, gyűlölet, a világhoz való ragaszkodás. Ezektől
kell tehát annak megszabadulnia, ki az igaz megismerés fokát el
akarja érni. Ez a szabadulás Patandzsali első könyvében egyszerűen
gyakorlattal és önsanyargatással, a szenvedélyek elnyomásával
történik.

3. A későbbi könyvek a jóga nyolc tagját különböztetik
meg: 1. a fegyelmezettség másokkal szemben, 2. önfegyelem, 3. a
kellő ülés, 4. a helyes lélekzés, 5. az érzékszervek eltompítása,
6. a tudat lebilincselése, 7. az elmélkedés és 8. a révület vagy
elragadtatás. Az első két tag az állandó erkölcsi magatartást
szabályozza másokkal és önmagával szemben; ez a kettő még csak
előfeltétel a tulajdonképpeni gyakorlatokhoz, melyek közül az első
három tag testi gyakorlatokat, külső önmegtagadást tanít; az utolsó
három pedig szellemi gyakorlatokat, belső aszkézist tartalmaz.

Az elsőfokon másokkal szemben tanusítandó magatartás
megegyezik úgyszólván a buddhizmussal.  1.
parancs: ne ölj, ne árts semmiféle élőlénynek. Ezzel már a külső
istentisztelet, a véres áldozatok ellen foglal állást; 2. parancs:
ne paráználkodjál; 3. ne orozz; 4. mondj igazat, ne hazudj; 5. ne
legyen semmiféle vagyonod.62)

A második tagozat önmagával szemben is öt erényt kíván a
jogintól. 1. teljes erkölcsi és rituális tisztaságot, 2.
igénytelenséget, 3. igazi akarataszkézist, éhség és szomjúság,
hideg és meleg elviselését, 4. a védák és szent könyvek állandó
tanulmányozását vagy állandó imádkozást, 5. odaadást, maga
átengedését istennek, megnyugvást az ő végzéseiben. A parancsok
maguk nemes erkölcsi felfogást tükröznek, de már a megtartásukért
ígért jutalomban sok a túlzás és szertelenség. Így pl. a szegénység
megszerzi az előbbi születések és életek szemléletét. A
véda-tanulmányozásból fejlődik ki az egység tudata azzal az
istennel, akihez szól az ének. Aki ezeket az előfeltételeket
teljesítette, akinek erkölcsi magatartása állandóan megfelel
ezeknek a követelményeknek, csak az foghat hozzá a tulajdonképpeni
révületig vezető gyakorlatokhoz.

A harmadik fok azt kívánja, hogy a jogin megfelelő
ülőhelyzetet foglaljon el. 84-féle helyzetet különböztetnek meg,
melyeket állítólag Siva isten 8.400,000 közül válogatott ki
számukra.63) Minden helyzet legyen
szilárd, elég kényelmes, szabadítson meg az örömtől és fájdalomtól,
a hideg és meleg érzésétől. Lényeges alkotórész mindegyikben
valamely hipnózist eredményező magatartás. Így pl. a tatraka kis
tárgy merev, rebbenésnélküli nézése addig, míg a szemek könnyezni
kezdenek. A tárgy lehet a nyelv hegye, az orr hegye, a köldök
 vagy valamely fénylő pont. A lótusz-ülést
ismertettük az indiai lélek jellemzésénél.

A tetszhalált előidéző módszer a khecsari. Ebben az idejekorán
felvágott és mesterségesen meghosszabbított nyelv visszafelé hajtva
elzárja a garatot és a két szem a két szemöldök közti orrtőre
mered. Ezt azonban évekig tartó lélekzőgyakorlatok és a lélekzet
mindig hosszabb visszatartása előzi meg.

Negyedik fokon következnek a lélekzőgyakorlatok:
belélekzés, kilélekzés és visszatartás. Ezekre titkos neveket
használnak. Deussen jogin barátainak élőszóval előadott magyarázata
szerint a gyakorlatok lefolyása a következő: a jobbkéz hüvelyk ujja
befogja a jobb orrlyukat, a két utolsó ujj a bal orrlyukat. A jógin
hüvelykujjával kinyitja a jobb orrlyukat és lassan mély lélekzetet
vesz annyi ideig, míg négy sor hosszú védavers elmondható (15
másodperc); ugyanannyi ideig tartja vissza a lélekzetet mindkét
orrlyukat befogva, és végül a bal orrlyukat megnyitva, ugyancsak 15
másodpercig engedi kiáramlani a levegőt. A gyakorlat nehezebbé,
bonyolultabbá válik a kilélekzés utáni visszatartással. A lélekző
gyakorlatok eredményeként lehull a lepel, mely elfedi szemeink
előtt a belső világosságot, a purusát vagy az atmánt, és a
figyelmet alkalmassá teszi arra, hogy teljesen egy pontra
rögzíthessék.64)

Ötödik fok az öt érző és öt mozgatószerv eltompulása.
Amint a csiga bevonja szarvait, a teknősbéka a tagjait, úgy vonja
be a lélek a belső tudatba a maga érzékeit. Nem nyujt tárgyat a
szemnek az egy pontra meresztéssel, és így a szem tényleg nem lát
semmit, a fül nem hall, az orr nem érez  semmit… Az
ilyen külső aszketikus (3–5-ig) jóga-gyakorlatok végeredménye a
jogin-alvás, a teljes öntudatlanságba merülés. Bekövetkezése előtt
a hindu szent a test belsejében, a szívben, a homlokürben és a
garatban különböző hangokat hall. Hallomásainak sorozata
rendszerint a következő: dobpergés, tengermorajlás, távoli
mennydörgés, harangszó, kagylózúgás, távoli fuvolajáték és végül
méhdöngicsélés. Ügyes hipnotizőr ezeket nálunk is ugyanilyen
sorrendben át tudja éltetni kísérleti alanyával.

A három testi gyakorlat után következik a három szellemi
gyakorlat, mely tulajdonkép nem egyéb, mint egy folyamatnak
hármas mozzanata. A hatodik a tudatnak megkötése, a figyelemnek egy
helyre rögzítése. Ez főkép annak a következménye, hogy a jogin az
orrára, a nyelve hegyére, szívére vagy köldökére mereszti a két
szemét. Minden pszichiáter tudja, hogy az ilyen gyakorlat a
lélekzet visszafojtása mellett milyen alkalmas az autoszuggesztió
előidézésére.

A hetedik az elmélkedés, az előbbi negatív jellegű
mozzanatnak pozitív kiegészítése. Az előbbi elvonja a figyelmet az
elszórakozástól, ez pedig egy tárgyra, egy gondolatra pl. az isten
valamely tulajdonságára vagy «Om» szóra irányítja.

Nyolcadik a szamádhi, a lélekzetnélküliség, a
tulajdonképpeni révület. Akkor áll be, ha az elmélkedő annyira
elmerül a tárgyba, hogy saját magáról egészen megfeledkezik.
Hasonlít valamennyire ahhoz, amit a lélektan a legmagasabb
esztétikai elmélyedésről megállapít.

Hat-nyolc fokozat együttvéve még csak alacsonyabb színvonalú
elmélyedés és csak időről-időre  végzett gyakorlatokat
jelent, melyek még nem ölik ki az élethez ragaszkodás csíráit és a
tudatos élet gyökereit. Ezek lassanként még magasabb fokra
emelkednek, melyben megszűnik a tudat csírája és az egész élet.
Ekkor a szánkja-bölcselet szerint szétfoszlik a tudatvilág
délibábja, a csalfa játék szétfolyik, mint a hegyek ormán a víz és
kimagaslik a tiszta szellemi lélek, a purusa és ezzel a jogin
törekvés elérte célját, megkülönböztette az anyagtól a szellemet,
megváltotta önmagát.

4. A gyakorlatok hatásai. A figyelem óriási
koncentrációja, mely bennük érvényesül, sajátságos mellékhatásokat
ér el. Nyugodtan állíthatjuk, hogy a joginoknak sikerült az
európaiakat 2500 esztendővel megelőzni a hipnotikus-magnetikus
jelenségek fölfedezésével és gyakorolni az auto- és
heteroszuggesztiót és mindazt, amit mutatványosaink ezekkel
kapcsolatban elő szoktak adni. Minden kisműveltségű nép, de főleg
az indiai nagyon hajlandó arra, hogy higyjen a varázslatokban és
mindenféle megbabonázásban. Már a Rig-védákban is található ilyen
értelmű himnusz és az egész Atharvavéda nem egyéb, mint varázsigék
gyüjteménye. Ezek segélyével lehet betegséggel megverni valakit,
ördögöt űzni, betegséget megszüntetni, feleséget, férjet szerezni,
fiúgyermek születését, hosszú életet, az állattenyésztésben sikert
elérni és az ellenséget mindenféleképpen megrontani. A buddhista
szentek éppúgy értenek a varázsláshoz, mint a brahmánok; a
sivaizmus pedig a boszorkányság valóságos rendszerét és elméletét
eszelte ki. Az époszokban és drámákban igen gyakran a fehér és
fekete mágia dönt a hős győzelme vagy kárhozata felett.65) 

A csodára éhes nép a jogin rendkívüli életétől rendkívüli
tetteket vár és tényleg a hipnotikus állapottal járó sajátságos
jelenségek kielégítették várakozását. A szutrák szerzői szerint a
megszerzett nagy koncentrációs erő a következő «hatalmakkal»
ruházza fel a jogint; megismeri a multat és jövendőt, saját
halálának idejét, megérti az állatok hangját, szemléli más ember
lelkivilágát és láthatatlanná teheti önmagát. Ha elefántra gondol,
erős lesz, mint az elefánt; ha pedig a csillagokra, akkor megismeri
ezek pályáját és járását. Ha saját testére rögzíti figyelmét,
feltárul előtte egész szervezete, szűnik szomjúsága és éhsége;
megérti a természetet (prakriti) és mint ehhez tartozót, a
lelkijelenségek világát; de látja ezenfelül a tiszta,
jelenségeknélküli lelket, az atmant vagy a purusát. Ki tud bújni a
testéből, átköltözni másba, más helyre mehet tűzön, vizen és
mocsáron keresztül, vagy lebeghet szabadon a levegőben. Teljes
uralmat gyakorol a természet felett, szinte mindentudó, mindenható,
abszolut tökéletes, ő a magánvaló, ő az Isten.66)

III. A jóga rendszer értékelése.

1. Megengedhetjük a tulságosan jóindulatú Deussennek, hogy a
jóga-rendszer alapgondolata a szellem felszabadítása a természet
zsarnoki uralma alól. A rendkívüli jelenségeket az igazi komoly,
gondolkodó elmék kevésre becsülik. Többnyire megemlítik, hogy ezek
csak éber állapotban jelentenek tökéletességet és erőt, az
elragadtatás állapotát azonban inkább akadályozzák és gátolják.
Figyelmeztetik az aszkétákat,  hogy a rendkívüliségek
hajhászása elbizakodásra, gőgre és a világ szeretetére vezet. Végül
azt is beismerik, hogy ezek az úgynevezett «hatalmak»
gyógynövényekkel és varázsigékkel is elérhetők, nemcsak
jóga-gyakorlatokkal. A legfőbb célt, az anyag és szellem
megkülönböztetését csak az érheti el, aki elfogulatlan az ilyen
erőkkel szemben és nem ragaszkodik hozzájuk.

A jóga a vedantával és a modern idealizmussal egyetértve
hirdeti, hogy a világ megértésének titka saját bensőnkben tárul
elénk. Módszeres koncentrációs gyakorlatokkal kíván saját lelke
mélyére pillantani és ezen a téren megelőzte a modern lélektani
laboratóriumi képzést, mely újabban nem bízva az úgynevezett
objektív pszichológiában, módszeres önmegfigyelésre szoktatja
növendékeit.67)

Az egész életmód elismerésreméltó célja annak a balhitnek
megszüntetése, hogy a tudat jelenségei alkotják a tulajdonképpeni
ént, az atmant, vagy a realisztikus szánkja nyelvén a purusát.

Így a rendszer főgondolata, főfeladata ellentétben áll a később
vele összeköttetésbe kerülő Buddhának aktualista filozófiájával és
már réges-régen magában foglalja a modern asszociációs,
léleknélküli lélektan cáfolatát. Dícséretére válik az is, hogy az
erkölcsi erények gyakorlását tekinti a komoly törekvés feltételének
és ismertető jegyének.

2. Mégis mivel maga a koncentrációs gyakorlat független a
tárgytól, a legkülönbözőbb célok elérésére fordítható. Így érthető,
hogy az aszkéták között található korunkban is a nemeslelkű, mélyen
gondolkozó Ramakrishna; de viszont  bőven akadnak olyanok, kik a
hipnotikus állapotot sportszerűen űzik és eldicsekszenek olyan
tettekkel, olyan látomásokkal, amilyenekben sohasem volt részük.
Nálunk még emlékezetes a milléniumi kiállítás két fakírjának esete,
kik egymást felváltva hipnotizálták és állítólag nyolc-tíz napig
feküdtek tetszhalottként üvegkoporsóban. Török Aurél budapesti
anthropologus és Benedikt bécsi ideggyógyász valamennyire
ellenőrizte őket, de tulajdonképpen a hitetlenkedni kezdő közönség
leplezte le. Egy pár úriember ugyanis elrejtőzött a magát
tetszhalottként mutogató fakír üvegkoporsója mellett és éjjel,
néhány órával a pavillon zárása után azt vették észre, hogy mozdul
a koporsó fedele, a fakír óvatosan kimászik és pompás étvággyal
kezd fogyasztani egy szép kalácsot és egy üveg tejet. Ekkor
előugrottak, megragadták a csalót és a két fakír nyomban eltűnt
Budapestről, de a legközelebbi gyorsvonaton és nem a láthatatlanná
tevő erők segítségével. Garbe általában megjegyzi, hogy a hindu
jellem annyira megbízhatatlan, hogy ha valamilyen rendkívüli
eseményről csak bennszülött forrás tanuskodik, nem fogadhatjuk el
igaznak. Kiemelkedő nemzeti vonásuk, a hiúság sokszor üres
dicsekvésre ragadja íróikat és előadóikat.68)

3. A történelmileg hiteles ú. n. csodatetteket erős szuggesztív
akarattal rendelkező orvosok nálunk is el tudják végeztetni az
alvajárókkal. Ilyenek pl. a hiperesztéziák és anesztéziák.
Hipnotikus állapotban a hőérzék és a szaglás négyszer erősebb lesz,
a látás ereje pedig szinte egészen rendkívüli. A hipnózisba merült
lát csukott szemhéjakkal, mikroszkopikus készítményeket
 lerajzol szabad szemmel, messzefekvő
szobából leolvassa a toronyórát. Anesztéziás állapotban nem érzi a
tű szúrását, a vágás sebe nem vérzik, narkózis nélkül nagy
operációt sem vesz észre. Részletesen leírja Tóth Béla egy egri
tanuló esetét a «Magyar Ritkaságok»-ban. Könnyen és híven beleéli
magát más ember szerepébe. Szuggerálhatják neki, hogy ő Napoleon és
kezd feszesen járni, erős vonásokkal írni stb. Nehezebben bár, de
állatnak, sőt élettelen dolognak, pl. szőnyegnek tartja magát.

Hogy mennyire hasonlítanak egymáshoz a jogin elbeszélések és a
hipnotikus jelenségek, szolgáljon ennek megvilágítására a következő
két példa. Garbenak megígéri Benaresben egyik jogin ismerőse, hogy
ha majd visszatér Königsbergbe, meg fogja látni, egyszerre ott
terem révületi állapotban az íróasztalánál. Sajnos, ez a látogatás
elmaradt, helyette az a hír érkezett, hogy barátját elragadta a
pestis. Párizsban M. Richet elaltatja egyik jóbarátját és
szuggerálja neki: Jőjj! szálljunk léghajóba… emelkedünk… elhagyjuk
a légkört… közeledünk a holdhoz… megérkeztünk. Erre hangos
nevetésbe tör ki az alvó: «Nézd csak azt a nagy fénylő hólyagot
odalent!»69). Tehát annyira beleélte
magát a helyzetbe, hogy maga előtt látta a földet, mint valami nagy
izzó golyót. Hasonlókép éli magát bele a jogin hipnotikus álom
közben különböző csodálatos látogatásokba és lebegő
helyzetekbe.

A kataleptikus érzéktelenség magyarázza meg azokat a borzalmas
kínzásokat, melyeket ki tudnak állni. Így Zumbró amerikai
misszionárius 1913-ban fedezett fel Madraszban egy eddig ismeretlen
 jogin központot, hol évenként kétszer
végeznek istentisztelet gyanánt vezekléseket. Egyik jogint
tanítványa lábainál fogva felakasztotta és félórahosszatt tüzet
égetett a feje alatt, úgyhogy a füst állandóan a jogin arcába
szállott és láng nyaldosta. A másik szent egyik kezét mankóra
támasztva hónapokon át mozdulatlanul tartotta, míg a mankó
elkorhadt, a kar mereven és szabadon állott, izmai teljesen
megszáradtak. Néhány nő egész éjjel és egész nappal térdmozdulás
nélkül törzshajlításokat végzett előre és a földet érintette
újjaival. Az egyik kisgyermekre olyan nehéz követ tettek, amilyet
éppen még elbírt agyonnyomás nélkül; egy másik ártatlan csöppséget
a szülei egy rakás tövisre fektettek és nem törődtek a sírásával;
majd megszokja! Az indiai kormányzóság eltiltotta egyik
főmutatványukat, de itt még ez is látható, az ú. n. «árboc körüli
tánc». Az egyik jogin hátizmaiba mészáros kampót veret, kötélen
felhúzatja magát egy fiatal hajlékony fára, mely állandóan ide-oda
mozog a furcsa teher alatt.70)

4. A tetszhalálra és az élő eltemettetésre történelmi
hitelességgel csak Haridas nevű joginról állapítható meg négy
eset.71)

A kataleptikus állapotba került jogint a nép halottnak tartotta
és ha újra éledt, akkor mint szentet a legnagyobb tisztelettel
rajongta körül. Ez a kivételes tisztelet annyira legyezgette a
hiúságot, a hindu népnek jellemző vonását, hogy a letargia és
katalepszia egész sportszerű gyakorlat lett Indiában. Spiritiszta
és teozófikus iratok szerint az élve eltemetés és újraélesztés igen
gyakori és közkeletű az egész félszigeten. Alapos 
tanulmányok azonban kiderítették, hogy valamennyi hiteles hír csak
egyetlen emberre, Haridas joginra vonatkozik, ki 1820 és 1830
között négyszer eltemettette magát, amint erről magasrangú angol
állami tisztviselők és katonatisztek tanuskodnak. Sem előtte, sem
utána nem lehetett kimutatni senkiről sem. Mások elásatják ugyan
magukat sírszerűen üregekbe, de egy kis résen levegő és napfény
áramlik be hozzájuk. Mivel Haridas mutatványa az ember
téliálomszerű állapotára páratlan eset az egész történelemben,
érdemes vele kissé jobban megismerkednünk a lahore-i maharadzsa
udvarában élő angol követ jelentése és Honigberger János Márton
brassói származású orvos leírása alapján, aki 35 évet töltött
keleten és öt évig működött, mint a lahorei maharadzsa udvari
orvosa.

Haridas korán felvágatta nyelvét, mesterségesen
meghosszabbította és visszafelé hajtva teljesen el tudta vele zárni
a garatot. Éveken át gyakorolta a lélekzés minél hosszabb
visszatartását is. Élve eltemetésére a következő előkészületeket
tette. Hashajtót szedett és utána napokon át tiszta tejjel
táplálkozott. Az eltemetés napján már nem vett táplálékot magához,
hanem lenyelt egy három újjnyi széles és 30 öl hosszú vászon
szalagot. Ezután ismét visszahúzta és így alaposan kitisztította a
gyomrát; majd vállig bele ült meleg vízbe, melyet csövön át a
belekbe bocsátott. Azután a test nyílásait, orrát, fülét illatos
viaszdugókkal zárta el, a garatot pedig a nyelvével. Mellén
keresztbe fonta karjait és tetszhalálhoz hasonló álomba merült.
Vászonba göngyölték, melyet feje felett összekötöttek és
lepecsételték  a maharadzsa gyűrűjével. A testet ládába
tették, melyet a maharadzsa sajátkezűleg különleges lakattal zárt
le, mert maga is alaposan kételkedett az újraébredés lehetőségében.
A ládát egy négyszögletű, befalazott ablakú kerti épületbe
helyezték el, melynek ajtaját ismét lepecsételték és agyaggal
erősen betapasztották, hogy levegő ne juthasson az épületbe. A
maharadzsa saját testőrségéből két századot helyezett el az épület
közelében, ezek közül felváltva éjjel-nappal négy ember őrizte az
épületet és az udvarmester naponként többször ellenőrizte az
őrséget. Más esetben az angolok őríztették a földbe temetett ládát
hindukat gyűlölő mohamedán katonákkal, kik oly lelkiismeretesen
teljesítették tisztüket, hogy még egy porszemet sem engedtek
elvinni a sírhantról, melyet pedig a babonás nép ereklyeként akart
szétkapkodni. Negyven nap mulva feltörték a zárakat, a maharadzsa
és az angol követ beléptek a sötét üregbe, hol három láb mélyen a
lezárt szekrény állott. A kinyitást a katonaság salve lövésekkel
üdvözölte, a tömeg előretört és valamennyien megnézhették a
nyirkos, penészes vászonba gyöngyölt alakot. Mikor kíváncsiságukat
kielégítették, az angol követ kérésére kibontották a zsákot, a
kíséretében lévő orvos alaposan megvizsgálta a jogint és érverést
sehol sem észlelt rajta. Azután megkezdődött az újraélesztési
eljárás. A jogin kitanított szolgája meleg vízzel öntözte a testet
és lassan, óvatosan kinyujtotta a kezét és lábát. A maharadzsa és a
követ dörzsölték a lábakat és a szolga kétszer-háromszor forró
kovásszal borogatta a koponyát, azután eltávolította az orrból és a
fülből a gyapot- és viaszdugaszokat.  A fogakat késheggyel
feszítette szét, nagy erővel kinyitotta a száját és a torokból
kihúzta a nyelvét. Néhány másodpercig vajjal dörzsölgette a
szemhéjakat és széthúzta. A szemüregből mozdulatlan, fénytelen
szemek meredtek elő. A fejre alkalmazott harmadik kovászos
borogatás után az egész test görcsösen megrándult, az orrlyukak
kitágultak és az eddig ráncos, összeaszott tagok teltebbé váltak. A
nyelvre vajat tett, melyet Haridas nehezen lenyelt. Néhány perc
mulva a szemgolyó jobban kidülledt, visszanyerte természetes fényét
és a jogin a mellette ülő maharadzsától alig hallható, síri hangon
kérdezte: Hiszel most már nekem? A maharadzsa igennel válaszolt;
felöltöztette díszruhába, felékesítette gyöngy nyaklánccal, arany
karperecekkel. Az egész élesztési eljárás félóráig tartott. Másik
félóra mulva Haridas az angol követtel és környezetével gyenge
hangon elbeszélgetett.

A gondos előkészület és az élesztési eljárás részletes leírása
mindenkit meggyőzhet arról, hogy ebben a hosszas tetszhalálban az
emberi szervezet végletekig menő teljesítőképességéről van szó és
nem valami természetfeletti jelenségről. A lélekzés szünetelése nem
teljes, mert eltekintve attól, hogy a légi utak elzárása sem
tökéletes, a lélekzés történhetik a bőrön át is. És egy üregben
felállított vagy más esetben háromlábnyira elásott faszekrénybe
hatolhat még annyi levegő, amennyi a vita minima, a legelemibb
életműködés fenntartásához szükséges. Táplálékot a saját
zsírszöveteiből merített, mert nagyon lesoványodott, akárcsak a
téli álomba merült állatok.

Erkölcsi tökéletességet sem jelent az önkínzás  vagy
tetszhalál gyakorlása, amint ezt Haridasnak élete igazolja. A nép
módfelett ünnepelte a szent embert, de életmódja olyan botrányos
volt, hogy a maharadzsa már ki akarta toloncoltatni országa
területéről. Ennek a szándékának neszét véve megszökött egyik
jótevőjének fiatal feleségével. Nemsokára azonban komolyan meghalt
és a népszokás szerint máglyán elégették. Indiai források regélnek
még arról is, hogy jogint háromszáz esztendő mulva ástak ki a
földből, de ez természetesen csak legenda, történeti értékű
bizonyíték nincsen rá.

Az egész rendszerről és gyakorlatról elmondhatjuk, hogy hamis
fiziológián és egyoldalú lélektani megfigyeléseken alapszik. A sok
befelénézéstől eltompul az igazi megfigyelő erő és nem veszi
figyelembe az éntudat rendes jelenségeit sem, melyekből könnyű,
biztos következtetéssel jutunk el a lélek megismerésére, ha nem is
intuiciójára. A természet és szellem megkülönböztetése végett
nincsen tehát a szellem eltompítására szükség.

Az ilyen aszkézis alkalmas az indiai lélek fantasztikus
hajlamának előmozdítására, hallucinációk ébresztésére, de a
tevékeny termelő munka, a valóságot alakító élet elvész benne. Nem
tesz különbséget az eltompító, kataleptikus, hisztérikus révület és
a teremtő elme tárgyban elmerülő szemlélődése között. Leubával erős
lehet a gyanunk arra, hogy az ilyen aszkéták túlnyomó többségénél a
szellem elszegényedése, elárvulása áll be és ezért teljesen
indokolatlan a teozofusok lelkesedése irántuk és a jogin
műszavakkal való dobálódzás. 

IV. Kisebb rendszerek.

A nagy, kiépített rendszerek mellett az idők folyamán egész
sereg vélemény hullámzott Indiában. A dzsai-nák 363 filozófiai
rendszert, a baudhák 62-t emlegetnek. Ezek közül a következő hatot
ismerik el orthodox rendszernek. Az eddig ismertetett vedanta,
szánkja, jóga mellett még a purva-mimanzát, a vajsesika- és a
njája-rendszert. A védákkal ellenkező tanok közül legnevezetesebb a
buddhizmus és a materializmus.

Az indiai világnézet teljesebb ismertetésére még a kisebb
rendszerekről is megemlékezünk néhány szóval.

1. A purva-mimanza-rendszer. Ez a brahmanok legsajátosabb
tudománya. Az orthodox rendszerek között a vedanta kiegészítőjének
és ellenlábasának szokás tekinteni, amennyiben a véda rituális
részével, a brahmanák fejtegetésével foglalkozik. Innen származik
már neve is; purva-mimanza annyi, mint első kutatás, első
fejtegetés. Másik neve karma-mimanza, az érdemszerző cselekedetek
taglalása, vele ellentétben a vedanta-rendszer az uttara-mimanza,
második fejtegetés, vagy brahma-mimanza, a világlélek tárgyalása. A
purva-mimanza tankönyvét, a mimanza-szutrákat a vedanta-szutrákkal
egyidőben Dzsajmini szerkesztette, valamivel Krisztus születése
előtt.

Inkább rituális kazuisztika ez, nem pedig tulajdonképpeni
filozófiai rendszer; nincsen sem önálló metafizikája, sem etikája.
A ritusok könyvéből elhagyja a terjengős magyarázatokat,
szemléltető történeteket és pontosan meghatározza,  hogy az
áldozatok bemutatásánál mi a pap, mi a hívő teendője. Pl. a
tűzisten, Agni áldozatánál használt kavicsokat nem szézám-olajjal
kell megkenni, hanem vajjal. Pontosan felsorolja az áldozatok
fajait, mindegyiknél szükséges papok számát és ezek teendőit, az
áldozati állatokat és földolgozásuk módját. Megállapítja minden
cselekedet jutalmát és büntetését s ebben teljesen a hasznossági
elv alapján áll. Minden cselekedet meghozza a maga gyümölcsét
(karma), vagy ebben az életben egészséggel, vagyonnal és hosszú
élettel, vagy a másik életben, mely addig lesz szerencsés, míg a
tetteinkért járó érdemeket fel nem éljük.

Valószínűleg szabatosan felépített logikai formájának köszöni,
hogy bölcseleti tanok híján is a többi orthodox rendszerrel
egyenlőrangúnak ismerik el. Minden kérdést a következő schéma
szerint tárgyal: 1. kitűzi a tételt; 2. módszeres kételyt támaszt,
ellenvetéseket hoz fel; 3. megindokolja az ellenvetéseket; 4.
cáfolja az ellenfél érveit és vele szemben felállítja a helyes
bizonyítékokat; 5. összefoglalja az eredményt. Ezekben az
érvelésekben elvétve filozófiai kérdések is kerülnek szőnyegre.
Legértékesebb közöttük az a vélemény, hogy a szó és jelentménye
között az összefüggés nem az emberek tetszésétől függ, hanem a
dolog természetéből származik. Ezzel akarja bizonyítani, hogy a
Véda nem emberi alkotás, nem is sugalmazott könyv, hanem maga az
örökkévaló érvényesség. Egyszerű szótagja olyan szilárd, olyan
egyetemes, mint a nap és mint a tenger, a szó azonban megjelenik a
betűkben, mint a nap a sugaraiban, a tenger hullámaiban.


Ez a rendszer olyan emberek szemében állhat meg, akik csak
egyetlen nyelvet ismernek és nem tudják megítélni, hogy egy
fogalomnak hányféle kifejezés felelhet meg. A sok körmönfont
előírás és kicsinyes szabály nagyban hozzájárult ahhoz, hogy a
gondolkodó embereket elidegenítette az istentisztelettől és a
védáktól és sokan az ellentétes végletbe csaptak át, az indiai
materializmusba.

2. Az indiai materializmus. A bráhminok műveltségéhez
hozzátartozik az is, hogy ismerjék a védákat támadó materializmust.
Ezt a könnyű fajsúlyú rendszert az ékesen szóló Csárváka, «az
istentagadók fejének koszorúja» dolgozta ki. Ő azonban arra
hivatkozik, hogy az emberszerető Brhaspati istentől tanulta, ki a
Véda-pantheon vezető teológusa és az upanisadok szerint jókedvében
a gonosz szellemeket megtanította arra, hogyan lehet okossággal a
jót rosszá, a rosszat jóvá átalakítani.

A rendszer a kicsinyes ritusok ellenhatásaképpen igen korán
keletkezhetett. A legrégibb buddhista iratok már teljesen kiforrott
alakban ismertetik, jeléül annak, hogy a buddhizmusnál jóval
régebbi keletű.

Jelszavuk: csak azt tartjuk igaznak, amit látunk, hallunk és
ízlelünk. Minden magasabb tudásról szóló tan népámítás és szófia
beszéd. A brahmánok csalók és csufondáros tréfagyártók; a védák nem
egyebek, mint üres koholmányok, csak abban az egyben van igazuk,
hogy nincsen semmiféle élet a megváltás után. Ilyen megváltás
azonban minden halál. Az ember megismerő lelke az elemekből
keletkezik és ezekkel pusztul el.  Négy elem keveredéséből
származik a test és a testet mindig nyomon kíséri a lélek, mint az
italok keverésével együtt jár a mámorba ringató erő. Az emberi élet
egyetlen célja a gyönyörűség: eszem-iszom és szeretkezés. De amint
a halevéshez érteni kell, ügyesen kiválogatni az ízletes húsból a
szálkát és porcokat, hasonlóképpen csak az a bölcs ember, ki a
szenvedésekből kiválogatja az örömet, élvezi az életet, sok pénzt
kér kölcsön és nem a brahmánoknak hagyja, hanem maga issza meg a jó
vajas italt. Értékelésére kár volna szót vesztegetni, ez nem
filozófia, inkább olcsó szellemeskedés.

3. A vaisésika- és a njája-rendszer. A vaisésika-rendszer
alapítója Kanada a njája alapítójának, Gótamának kortársa.
Egészséges realizmust hirdet mind a két rendszer. Szerintük ha
kellően használjuk megismerőképességeinket, elérjük az igazságot.
Akik azt állítják, semmi sem létezik, minden csak látszat,
bizonyítsák be az állításukat; az ő bizonyítékuk sem létezik, ez is
csak látszat, amint alapelvükből következik.

Oldenberg szerint Kanada rendszerét még csak kezdetlegesen
ismerjük. Annyit tudunk, hogy bízik a valóság megismerhetésében
és legfőbb törzsfogalmakat, kategóriákat keres, melyek
segítségével áttekinteni kívánja a mindenséget. Hat kategóriát
állít fel: szubsztancia, minőség, mozgás, egyetemesség, inherencia
és egyéniség. Emlékeztetnek ezek Aristoteles kategóriáira és
világképére, amint ez már a szánkjánál, a másik realisztikus
rendszernél látható volt. De ezek a kategóriák a védák törvényt
tartalmazó részén alapulnak, nem pedig a panteisztikus
upanisadokon. A mindenség négy  elemből áll elő: földből,
vízből, fényből és levegőből. Ezek végtelen kicsiny, szemmel nem
látható finom részeket tartalmaznak és ez a végtelen apró rész a
paranam, az atóm, mely minden további elemzést kizár és egyenlő a
napsugárban lebegő porszem hatodrészével. A négy anyag eredetileg
harmóniában nyugszik, míg valamely önző szellem vágya mozgásba nem
hozza, és így alkotja a szellem számára a testet, melyet mint
valami bilincset, az igazság törvényét, tetteinek következményét
kell hordoznia. A négyféle atóm nemcsak négyféle elemet alkot,
hanem a nekik megfelelő érzékszerveket is. A szem ilyen módon nem
egyéb, mint látószervvé kristályosodott fénysugár, mely a saját
alkotóelemére irányul. A fül hallószervvé alakult levegő, az ízlés
a víz szerve és végül a szaglás földszerű. Hasonlót tehát
hasonlóval ismerünk meg, amint Platon is tanítja. A tanok
végére ismételten odabiggyeszti, hogy ezek ismerete hozza meg az
üdvösséget. De már érezzük, hogy ez az összefüggés a védák
törvényeivel erőltetett külsőség, mellyel a közvélemény miatt nem
akar szakítani, de tulajdonkép minden misztikus szemlélettől eltérő
világképet keres. Kiindulópontja lehetett volna a
természettudományos kutatásnak, de a néplélekben nem talált
visszhangra.

A njája-tannak főcélja szintén az egyéni tudás megszűnése
és megszabadulás e siralmas világból, de ez már nem Kanadának
realisztikus kategóriáival, hanem ezek teljes elfogadása mellett
főképpen dialektikus ismeretekkel szerezhető meg. Leginkább a
deduktív következtetéssel foglalkozik, az ítéletet csak érinti, a
fogalom meghatározását  pedig teljesen mellőzi. A rendszer
büszkesége a bonyolult öttagú következtetés, a szillogizmus
elmélete. Rendes szemléltető példája Oldenberg szerint a
következő:

1. állítás: a hegyen tűz van;

2. ok: mert füstöl;

3. példa: ahol füst van, ott tűz is van, mint a konyhában;

4. alkalmazás: de ezen a hegyen így van;

5. következmény: tehát ezen a hegyen is tűz van.

A harmadik helyen lévő példa beillesztése alkalom lett volna az
indukció kifejlesztésére, de ezzel nem törődnek; megelégszenek a
példák minden kritikanélküli felemlítésével. Az egész rendszer
elmés játékszer erdőben hűsölő remeték számára, akik egymással
szellemi sakktornát folytatnak és ennek szabályait pontosan
körvonalazzák. Egyébként Indiában még ma is népszerű; a magasabb
műveltség előkészítő iskolájának tekintik.

BUDDHA.

I. Élete és jelleme.

1. Kr. e. a VI. század az emberi művelődéstörténet egyik
legnagyobb százada. Athén ekkor fogadja el Solon alkotmányát;
Kisázsiában Thales és a miletosiak felvetik a nyugati filozófia
főbb problémáit; Cyrus megalapítja a perzsa birodalmat és
megengedi, hogy a zsidók a babiloni fogság után újra építhessék
jeruzsálemi templomukat. Látomásait ekkor látta Ezekiel, ekkor
zengette  Jeremiás próféta örökbecsű siralmait. A
messze keleten Laoce és Kon-fu-ce megírják a kínai művelődés
mindmáig alapvető műveit. Indiában szintén ekkortájt fejlődik ki
számos önálló filozófiai rendszer és a szofisták után fellép a
hindú Sokrates, Ázsia világossága, Gautáma Buddha.

A népek fejletlen valóságérzéke ebben az időben még a nagy
emberek életét mondával szövi át meg át. Mennyit mesélnek még a
józan görögök is Homerosról, Orpheusról vagy Pythagorasról? Nem
csoda tehát, ha a keleti fantázia Buddha életét a történeti
kritikát szinte kétségbeejtő ködbe burkolta. A szóbeli
hagyományokat Buddha halála után csak ötszáz, hatszáz esztendővel
foglalták írásba, leginkább kétféle változatban: páli nyelven
Ceylon szigetén és szanszkrit nyelven az északi országokban,
Nepálban és Tibetben.

A páli hagyomány egyszerűbb, világosabb, jobban megközelíti a
történeti valóságot. Hármas gyüjteményét hármas kosár, Tipitaka
néven foglalták egybe. Terjedelme körülbelül kétszer akkora, mint a
Szentírás. Az első a fegyelem kosara; magában foglalja a
szerzetesek szabályait, a gyónási formulát, a megbocsátható és meg
nem bocsátható bűnök jegyzékét. Második a dhamma, mely Buddha
beszédeit és a régi bölcsek mondásait tartalmazza; ez a buddhizmus
dogmatikája és erkölcstana. A harmadik rész (az abidhammapitaka) a
másodiknak, a törvénynek mintegy toldaléka, kodicillusa: a rövid
feleletek és kétes esetek megvilágítása.72)

1903–1914-ig német, francia, japán expediciók az északi iratok
foglalatának, a szanszkritkánonnak  nagy részét is felfedezték
és megállapították, hogy az északi legendairodalomban sok a hitelt
érdemlő adat, mely nincsen meg a déli könyvekben.73)

Az északi könyvek terjedelme már kétszázszor akkora, mint a
Szentírás; magyarázatokkal együtt pedig a Japánban készült 1679-iki
kiadás több mint kétezer kötetet számlál és egysorba helyezve
harmincnégy méter hosszú polcot foglal el.74)

Buddha filozófiájában alig akad eredeti gondolat; Garbe, Jakobi,
Pischel arról vannak meggyőződve, hogy teljesen a szánkja-rendszert
teszi magáévá; Deussen pedig a védákból idézi majd minden
alapgondolatát. Buddha tehát nem annyira tanaival, mint inkább
életével és egyéniségével hatott, ezért az északi források
mérsékelt igénybevételével vázoljuk életét és jellemét.

2. A katonai kaszthoz tartozó Sákja-nemzetségnek Gautáma
(Gotáma) ágából született Kr. e. 580 körül Sziddhartha (a célhoz
ért) nevű fiú, aki később önmaga Buddha (fölvilágosított, magára
eszmélt) nevet vett fel. Tisztelői elnevezték Sákja-muni-nak, a
sákják bölcsének vagy Tathagatha-nak, magasztosnak, tökéletes
életűnek. Élete folyásáról történeti bizonyossággal nagyon keveset
tudunk. Anyja Mája, a gyermek születése után néhány napra meghal és
nagynénje gondoskodik a kisdedről. Nemesi nevelésben részesül, 16
éves korában megnősül; ezután még 13 évig gondtalanul éli világát.
Ettől az erősen érzéki élettől megcsömörlik és 29 éves korában
elhagyja palotáját, nejét, újszülött fiát. Hat álló esztendeig
vezeklő életet él, de nem tudja elérni az upanisadok magasabb
tudását és kijelenti,  hogy a belátás nem származik
önsanyargatásból. Éppen egy fügefa alatt üldögél, mikor egy Sujáta
nevű leány jó reggelit hoz számára. Elfogyasztja, elragadtatásba
esik, ekkor látja meg a négy megváltó igazságot és ettől a
pillanattól fogva használja a Buddha, a fölvilágosodott nevet. 40
esztendeig hirdeti ezeket az igazságokat és meghal 80 éves korában.
Elhalálozásának évére vonatkozólag 543-tól 368-ig ingadoznak a
vélemények; Müller Miksa középúton járva, 477-et tartja
legvalószínűbbnek.75)

3. Születését, megtérését és halálát legendákkal veszik körül,
melyek a világirodalom nevezetes termékei közé tartoznak és
bizonyára elég híven megvilágítják hősük szellemi fejlődését, fő
jellemvonásait. Születése szemlélteti túlságos önérzetét, megtérése
akaraterejét és misztikus hajlamait, vándorélete hatalmas tanítói
egyéniségét, halála pedig együttvéve valamennyi jellegzetes
tulajdonságát.

Születése. Anyja, Mája hosszú gyermektelen házasság után
azt álmodja, hogy egy szép tavaszi napon a Himalája ormain járt és
ott egy hatagyarú fehér elefánt hatolt az oldalába. Atyja,
Suddhodáma fejedelem, összehív huszonnégy brahmánt, kik
következőképpen fejtik meg az álmot. Májának fia születik, kiből
vagy világverő hatalmas király, vagy világot megvető aszkéta válik.
Tíz hónap mulva Buddha kilép anyja kebeléből, talpraáll, hét-hét
lépést tesz a világ négy tája felé és oroszlánhangon ordítja: «Én
vagyok a legnagyobb ezen a világon; ez az én utolsó születésem. Én
vetek véget a születésnek, öregségnek és szenvedésnek.» Hangjára a
világok  megremegnek, csodás fény hatja át az égi
tereket, virágeső esik, két felhő hoz meleg fürdőt az anyának és
gyermekének. A vakok látnak, süketek hallanak, a bénák járnak, a
hangszerek maguktól megszólalnak, az állatok csengő hangon
énekelnek, az istenek ujjonganak, énekelnek és táncolnak.76) Ez a hely rávilágít Buddhának és követőinek
végtelen nagy önérzetére. Nem ismer maga felett se istent, se
embert; önmagától lesz a maga és a világ megváltója.

4. A megtérés híres legendája bámulatos akaraterejét mutatja
be. Atyja hisz a brahmánok jóslatában és mindenáron arra tör,
hogy fiából világhódító királyt és ne világmegvető aszkétát
neveljen. Ezért távoltart fiától mindent, ami a remeteélet felé
vonzhatná; gondoskodik róla, hogy ne lásson öregséget, betegséget,
halált és aszkétát. Három palotát épít számára; egyet a hűvös,
másikat a forró, harmadikat az esős időjárás tartamára. Gyönyörű
kertek veszik körül a palotákat, ezerszínű lótuszvirág, tavi rózsa,
vízililiom pompázik mindenütt a tavakon. Szépséges rabnők
ezerszámra táncolnak, énekelnek az ifjú herceg körül, aki úgy él
velük, mint egy isten az istennők között. Tizenhatéves korában nőül
veszi Gopa hercegnőt és éli a világát még tizenhárom éven át.
Huszonkilenc éves korában, mikor már fenékig ürítette az élvezetek
poharát, kikocsizásai alkalmával az istenek sorra küldenek elé egy
lázas, poklos beteget, elesett öreg embert, férges hullát, és mikor
ez a látvány megrendíti, kedvét veszi az élettől, ekkor jelenik meg
előtte békét sugárzó arccal egy sárgaruhás szerzetes, mintha hívná
és mondaná: «Én legyőztem a világot.» 

Visszatérve hallja, hogy felesége beteg, fia született, kinek
atyja Rahula nevet adott. Ekkor ezekre a szavakra fakadt: «Rahula
született, bilincs született számomra.» Hiába jelennek meg előtte a
rabnők, hogy zenével, tánccal felvidámítsák, rájuk se néz,
csakhamar elalszik és utána a nők is. Éjjel felébredve látja, hogy
a lant kihullott a kezükből, nyál folyik a szájukból; egyik
hortyog, a másik fogát csikorgatja vagy kísértetiesen beszél
álmában… Gyönyörű lakása, melyet eddig Indra isten palotájához
hasonlított, úgy tűnik fel most előtte, mint egy temető, rothadó
hullákkal teleszórtan. Sietve felkel és a nélkül, hogy feleségétől,
fiától elbúcsúznék, lóra kap és hű kocsisa kíséretében nekivág a
sötét éjnek, hogy békességet szerezzen magának, a világnak és az
isteneknek. Harmincórai lovaglás után megérkezik két jógin
tanítóhoz, itt angyalkézből megkapja a szerzetesnek nyolc tárgyból
álló felszerelését és elbocsátja kocsisát. Hű lovának szíve
megszakad bánatában és mint angyal születik újra az istenek
egében.

Buddha óriási akaraterejét kitűnően szemlélteti a legenda.
Kedvenc lova, táncosnői, atyja, anyja, felesége, újszülött
gyermeke, szóval mindaz, ami közönséges embert eltéríthet
elhatározásától és hozzábilincseli a földi léthez, őt mindez nem
ingatja meg. Gazdaságban, gyönyörűségben üresnek érezte
szívét-lelkét. Elégedetlensége nőttön-nőtt és elvette az élvezetek
minden varázsát; ő maga pedig mindentől megcsömörlött.

Az érzéki gyönyörűségekben nem lelve örömet, másik szélsőségbe
esik. Két brahmán tanítója hiába tartóztatja, a jógin gyakorlatok
nem elégítik  ki. Beljebb hatol Uruvéla erdejébe és
mindig kegyetlenebb önsanyargatással iparkodik kierőszakolni a
magasabb tudás megváltó pillanatát. Mezitelenül vagy piszkos
rongyokban él, a vezeklők szőringébe öltözik, kővé meredten
mozdulatlanul áll vagy rothadó csontokon fekszik, koplal az
éhenhalásig, megeszi a borjúk ganéját és a saját maga ürülékét
(Schmidt). A testén lerakódott piszokréteget éveken át nem mossa le
magáról. Vergődéséről maga így nyilatkozik: «Összeszorítottam a
fogamat, ínyemre tapasztottam a nyelvemet, elnyomtam vagy kínosan
visszatartottam a gondolataimat, úgy hogy az erőlködéstől izzadság
patakzott a hónom alatt. De azért tovább gyakoroltam az
appana-elmélyedést. Visszatartottam a lélekzetemet, minek
következtében hatalmas zúgást hallottam a fülemben, gyötrő
főfájásom támadt, mintha erős szíjjal szorongatnák, ropogtatnák a
fejemet és a gyomrom úgy égett, mintha egy ügyes mészároslegény
késével hasogatta volna. Egész testem csupa tűz volt. Olyanná
lettem, mint a fonnyadt dinnye, mint a fekete árnyék, úgy hogy csak
fekete Gotamának hívtak. De ezzel a sanyargatással sem értem el a
teljes tudást és a szenvedés megszűnését. Az istenek azt mondották:
«Gotama aszkéta, így elpusztulsz, ne fogd magad vissza az
ételektől, mert különben bőröd pórusain át életnedűt sajtolunk
beléd. Buddha erre elgondolkozik; ez hamisság, ez csalás volna,
hogy az istenek ily titkos módon tartsanak el. Visszautasította
ajánlatukat és bő táplálékot vett magához. Visszaemlékezett az
elragadtatás boldog pillanataira, melyben már az atyai házban
részesült.  Négy hétig ül elragadtatásban a
különböző fák alatt és új belátását megvédelmezi a halál istenének,
Marának heves támadásai, kísértései ellen.77)

Oldenberg legmélyebb meggyőződése, hogy a jóga-gyakorlatok
Buddha életében igen nagy szerepet játszottak. Már kora ifjúságában
hajlamosnak látszik hallucinációra, melyben csodás látomások
tárulnak elé. «A rózsa-almafa hűs árnyékában ültem és elszakadtam
az érzéki gyönyörűségtől, minden tisztátalan lénytől, az
elmélkedéssel járó, magányból származó örömmel és megelégedéssel
teljes elsőfokú elragadtatásba estem és ebben kitartottam.»
Megvilágosodása, Buddhasága sem volt egyéb, mint ifjúkori
gyakorlatainak megismétlése, felemelkedése az elragadtatás negyedik
fokára és az itteni intuitív belátás eredményének színigazságként
elfogadása. Az őt követő aszkéták jutalma sem egyéb, mint a
jógagyakorlatoknak négy magasabb fokából származó öröm és békesség.
Életének vége felé már annyira otthonos ezekben a gyakorlatokban,
hogy egyik elragadtatásból a másikba esik és a negyedik fok
többszöri elérése után szenderül örök nyugalomra, lép át a
nirvánába.78)

5. Tanítói egyénisége. Nem hiába mondják Buddhát Kelet
Sokratesének, fölvilágosodása után egész tevékenysége beszédekben
és vitatkozásban merül ki. Kérdez és kérdezteti magát, de
tulajdonképpen mindig ő viszi a szót. Tanítványai áhítattal
hallgatják, ellenfelei pedig elnémulnak vagy megtérnek. Sikerének
fontos tényezője személyes megjelenése. A páli szövegek szerint
Buddha külső alakja szép, csinos, tetszetős; tekintete barátságos,
nyílt és derült; magatartása  rendkívül fegyelmezett,
szigorú erkölcsre valló. Hangja zengzetes; választékosan, világosan
beszél és egész fellépése a szentség és magasztosság benyomását
kelti.

Tanítói egyéniségének egyik hiteles és feltűnő vonása a tisztán
elvont és elméleti igazságok iránti ellenszenve. Indiában még most
is közszájon forog, hogyan gúnyolta ki a meddő filozófiai vitákat
az elefánt és a vakok meséjével. Valóságos korkép ez az
akkori szellemi életből, miért is jórészét ideiktatjuk.

«Egy alkalommal Szavatthi-ban tartózkodott a Magasztos és
ugyanakkor kéregetni jött ide sok aszkéta, brahmán és különböző
szektákhoz tartozó vándor szerzetes. Ezek teljesen különböztek
egymástól abban, amit tudtak és tanítottak. Voltak aszkéták és
brahmánok, akik azt tanították és hitték: «A világ örökkévaló; csak
ez az igazság és minden más vélemény dőreség.» Voltak ott aszkéták
és brahmánok, akik tanították és hitték: «A világ nem örökkévaló.
Csak ez az igazság és bolondság minden más ezen a világon.» Ilyen
hosszadalmas módon állítja még egymással szembe a következő
véleményeket: a világ véges és végtelen, a lélek és a test azonos
vagy nem azonos. A tökéletes lélek létezik a halál után és nem
létezik, vagy létezik is, nem is létezik… Ilyeneken veszekedtek
egymással, civakodtak, mérges beszédük nyilával sebezgették
egymást. Buddha szerzetesei kéregető úton hallják ezt a nagy vitát
és előadják mesterüknek, tanítójuknak, mire ő a következőképpen
válaszolt: «Szerzetesek! a többi felekezet vándor barátai vakok és
nincsen szemük; nem tudják,  mi van és mi nincsen, mi
az igazság és mi a hamis tan.

Volt itt Szavatthiban egy király, aki meghagyta udvari
emberének: Menj kedves szolgám és gyüjtsd össze Szavatthi minden
vakon született emberét egy helyre… és mutass a született vakoknak
egy elefántot. Az udvari ember összegyüjtötte a vakokat, megmutatta
egyrészüknek az elefánt fejét: No nézzétek vakok, ilyen az elefánt.
Másik résznek mutatta a fülét… ismét másoknak az agyarát,
orrmányát, törzsét, hátát és végül az utolsó csoportnak a farkát.
És, mint aki jól végezte dolgát, elment a királyhoz és jelentette:
Uram, a vakok látták az elefántot, tégy velük, amit jónak tartasz.
A király lement a vakokhoz és mondá nekik: Láttátok az elefántot?
Igen, uram, láttuk. Mondjátok meg, mihez hasonlít az elefánt? Azok,
kik az elefánt fejét tapogatták végig, így feleltek: Király, az
elefánt olyan, mint egy nagy fazék. Akik az elefánt fülét fogták
meg, azt mondották: Király, az elefánt olyan, mint egy szórólapát.
Akik az agyarát érintették, azt válaszolták, olyan, mint a
csoroszlya; akik az orrmányát, mint az ekerúdja; akik a derekát,
olyan, mint egy csűr; akik a lábát, mint egy oszlop, akik a farkát,
mint egy nagy söprű. Elkezdtek egymással vitatkozni, a vita mindig
hevesebb lett és ököllel agyba-főbe verték egymást. A király pedig
nagyon jól mulatott mindezen.

Látjátok szerzeteseim, ilyen vakok és világtalanok a többi
felekezet szerzetesei. Nem tudják, mi létezik és mi nem létezik; mi
az igaz és mi a hamis, és ezért gyűlölködve, civakodva, veszekedve
töltik az életüket…» 

Buddha nem akar belevegyülni a körülötte hullámzó
hatvan-hetvenféle filozófiai rendszer végnélküli szócsatájába. Az ő
célja gyakorlati: megváltani a világot a szenvedéstől az igaz
tudással, annak a beláttatásával, hogy a világ hiúságok hiúsága és
minden csak hiúság.

Más alkalommal egyik leghívebb tanítványa, a tiszteletreméltó
Malunkjaputta jött hozzá azzal a szándékkal, hogy ő mégis
felvilágosítást kér az előbb említett vitás kérdésekről és ha nem
adja meg a Magasztos, ő nem engedi magát letorkoltatni, abbahagyja
az aszkéta életet és visszatér a világba. Buddha kérdőre vonja:
«Vajjon azt mondottam neked: Jöjj, légy a tanítványom, élj szent
életet és én megmagyarázom neked, hogy a világ örökké való, vagy
nem örökkévaló, véges, vagy végtelen…

Nem mondottad uram. – Most ha valaki így szólna: Nem fogok addig
a Magasztossal szent életet élni, míg meg nem magyarázza, hogy a
világ örökkévaló, vagy nem örökkévaló… az az ember elpusztulna,
mielőtt a Magasztos mindezt megmagyarázná. Úgy tenne az ilyen
tanítvány, mint az az ember, kit mérges nyíl talál; rokonai,
barátai orvost hívnak és ő azt hajtogatja: Nem engedem addig
kihúzatni a nyilat, amíg meg nem tudom, hogy az az ember, aki
meglőtt, melyik kasztból való… mi a neve, milyen a termete, az
arcszíne, hol lakik; míg nem ismerem meg az íjjat, amivel lőtt… –
itt részletesen elsorolja az íjj részeit – mielőtt mindezt
megtudná, elpusztulna a sebében. Akár örökkévaló a világ, akár nem
örökkévaló stb… mindegyik esetben van születés, öregség és halál,
kín és jajgatás,  fájdalom és gond, minek legyőzését itt
a földön én hirdetem. Azért, amit meg nem magyaráztam, hagyd azt
magyarázás nélkül. Miért nem magyaráztam meg? Mert nem vezet
célhoz, nem tartozik a szent élet alapjaihoz, nem vezet a világról
való lemondáshoz… a világosság megszerzéséhez, nem juttat el a
nirvánába; ezért nem magyaráztam meg. Én azt magyarázom, mi a
szenvedés, a szenvedés keletkezése, a szenvedés megszűnése… Ez
vezet a világossághoz, ez juttat el a nirvánába.»79)

Ime, ez a pár jelenet Buddha életéből minden magyarázatnál
jobban megvilágítja, milyen szuggesztiv erejű, milyen szemléletes
lehetett Buddha beszélgetése, de egyszersmind felvilágosítást nyujt
szellemének gyakorlati voltáról, pozitív irányáról.

Modorát, magatartását jellemzik szerzetesrendjének szabályai.
Amit a szerzetesekről mond, bizonyára önmagáról is írhatja. «A
szerzetes felhagy a rágalmazásokkal; amit egy helyen hallott, nem
mondja el máshol, hogy egyenetlenséget ne támasszon. Kibékíti
azokat, akik összekülönböztek; megerősíti a jóban azokat, kik
egyetértenek. Egyetértés a gyönyörűsége és öröme, ezért egységet
teremtő szavakat mond. Felhagy a durva, sértő beszédekkel;
kifogástalan, kellemes, tapintatos, szívreható, udvarias, a népnek
kedves szavakat ejt.»80)
Ezekben jellemzi önmagát és a vázolt korviszonyok között megérteti
velünk sikerének titkát.

6. Buddha halála. 44 esztendeig vándorolva híveket szerez
főleg a királyok, brahmánok és nemesek között, mert az egyszerű nép
nem ért reá még az ilyen érthetőbb alakban nyujtott tanain se
töprengeni. Igazi híveit szerzetesrendbe tömöríti,  melybe
később nagy ellenkezés után nőket is vesz fel. Megjövendöli, hogy
éppen a nők felvétele miatt tanai most már csak 500 esztendeig
fognak élni. 80 éves korában Szunda kovács omlós, leveses, porhanyó
vadkanhússal kínálja meg. Buddhának kitűnően ízlik az étel, de a
kovácsnak mégis meghagyja: «Szunda, ami a te porhanyó
vadkan-húsodból megmarad, ásd el jól egy árokba. Senkit se tudok
ezen a világon, se az istenek közt – élükön Brahmánnal – se sátánt,
sem aszkétát vagy brahmint, se istent, sem embert, aki ezt az ételt
elköltve jól meg tudná emészteni, csak a Magasztos.» De sajnos, a
Magasztos is vérhast kapott ettől az ételtől és nemsokára Kuszinára
határában lefekszik halálos betegen. Lázas viziói itt is jellemzik
egyéniségét. Megparancsolja pl. tiszteletreméltó Upanavának, ne
álljon elébe: «Tíz világrendszerből összecsődültek az istenségek,
hogy lássák a Tökéletest. Tizenkét mérföldnyire köröskörül nincsen
egy gombostűnyi tér, melyet az istenek be ne töltöttek volna és fel
vannak háborodva. «Messziről jöttünk, hogy meglássuk a Tökéletest.
Csak ritkán, néhanapján jelennek meg a világon a tökéletesek, a
legfőbb szent buddhák. Ma éjjel a Tökéletes átlép a nirvánába és ez
a vállas erős barát elfedi őt előlünk és nem láthatjuk a Tökéletest
a végső pillanatban.» Íme, Ananda, ezért háborognak az istenek.»
Két ikerfa között készült virágos ágyon ezer számra veszik körül a
szerzetesek, kérdezi és tanaiban erősíti őket; végül lelkükre köti:
«Az én elköltözésem után a nektek hirdetett tan és a szerzetes
szabályzat, a dharma és a szangha a ti mesteretek.» Felszólítja
őket, hogyha valaki kételkednék Buddhában,  tanában
és szerzetében, lépjen még elő. Nem akadt ilyen egyetlenegy sem.
Ekkor utolsó szavait intézi hozzájuk: «Nosza szerzetesek, én mondom
nektek, minden mulandó, ami keletkezett; törekedjetek
lankadatlanul.»

Ezután – leghívebb barátja és tanítványa Ananda megfigyelése
szerint – felemelkedik az elragadtatás első fokára, a tér
végtelenségébe, majd belép a másodikba, az ismeret végtelenségébe;
a harmadikba, a létnélküliségbe és érzésnélküliségbe. A negyedikből
visszaesik az első fokra, majd ismét sorra felemelkedik a
negyedikre és ebből lép át a nirvánába. Ekkor megrendült a föld, az
istenek hajmeresztően doboltak. A tökéletlen szerzetesek, akik még
nem szabadultak meg a szenvedélyektől, a földre borulva
jajveszékeltek; azok pedig, akik szabadok voltak a szenvedélyektől,
öntudatosan fogadták a csapást: «Minden mulandó, ami keletkezett.
Hogy is lehetne máskép?»81)

Ime, Buddha halála egybefoglalva tünteti fel mindazt, amit
jellemzésére eddig mondottunk. Jógin révületek gyakorlása közben
szenderül el, ez sajátos indiai vonás egész életében, mely minden
nyugati bölcselőtől megkülönbözteti. Az indus jellem másik
kiemelkedő tulajdonsága, a hiúság szintén nagy szerepet játszik a
rózsákkal borított halálos ágyon. Mennyire az istenek fölött
állónak hiszi magát, hiszen az istenek még arra sem méltók, hogy
szerzetébe tartozzanak, csak mint tekintélyes világiak, a
szerzetesek körén kívül foglalhatnak helyet. Nem csodálkozhatunk,
ha hívei neki is megadják az isteni tiszteletet. Tanítására a régi
közvetlen módszerével teszi fel a koronát,  amikor
megfelel minden kérdésre, eloszlat minden kételyt. Végül dicsekvő
önérzetből származó erős akaratával bámulatraméltó türelemmel visel
minden szenvedést. De mennyire szegényes e leírás a
János-passzióhoz képest!

II. Buddha tanai.

A nagy Buddha-kutató, Oldenberg Hermann, utolsó és már csak
halála után megjelent munkájában (Buddha’s Reden XXIII–XXV) úgy
nyilatkozik, hogy a Buddhának tulajdonított számtalan terjengős
beszéd közül leghitelesebb első benáresi beszéde, mely a négy
főigazsággal foglalkozik. Ezenkívül nagyon valószínűen Buddhától
származik a lélek nemlétezéséről szóló tan, mely megfelel a modern
asszociációs, aktualista léleknélküli lélektan elméletének.
Valószínűleg tőle való a 12 tagból álló oksági kapcsolat
(lánckövetkeztetés) és végül a szerzetében kéthetenként felolvasott
gyónási tükör, a megbocsátható és meg nem bocsátható hibák
foglalata, erkölcstanának veleje. Oldenbergnek ezt a véleményét
alapul véve ismertetjük: 1. a benáresi beszéd négy nemes igazságát;
2. a lélek nemlétét és a helyette felvett öt létmozzanatot:
(szkandhá-t); 3. a 12 tagú oksági formulát; 4. Buddha etikáját.

1. A benáresi beszéd szövege a következő: «Szerzetesek, két
végletbe nem szabad esnie annak, aki lemond a világi életről.
Melyik ez a kettő? Egyik a kéjhajhászó élet, mely gyönyörűségekben
és élvezetekben merül el; ez aljas, közönséges, lelketlen, nemtelen
élet, mely nem vezet el célhoz. A másik az önsanyargatás
gyakorlata,  mely fájdalmas, nemtelen és a célhoz
mégsem ér el. Szerzetesek, a Magasztos a két végletet elkerülve
rátalált a középútra, mely megnyitja a szemeket és az értelmet,
mely nyugalomra, ismeretre, világosságra, a nirvánába vezet.

És szerzetesek, melyik az az út, melyre a Magasztos rátalált,
mely megnyitja a szemeket, az értelmet, majd nyugalomra, ismeretre,
világosságra és nirvánába vezet?

Ez a nemes nyolcas út, mely nem egyéb, mint helyes hit, helyes
elhatározás, helyes szó, helyes tett, helyes élet, helyes
igyekezet, helyes emlékezet (vizsgálódás), helyes elmélyedés. Ezt a
középutat találta meg a Magasztos, ez nyitja meg a szemeket,
világosítja fel az értelmet, ez vezet nyugalomra, ismeretre,
világosságra, a nirvánába.

Szerzetesek, ez a szenvedés nemes igazsága. Szenvedés a
születés, szenvedés az öregség, szenvedés a betegség, szenvedés a
halál; szenvedés olyannal együttélni, akit nem szeretünk, szenvedés
elválasztva lenni attól, akit szeretünk; szenvedés el nem érni, ami
után kívánkozunk: szóval szenvedés a földhözragaszkodásnak mind az
öt mozzanata és öt tárgya (szkandha).

Szerzetesek, ez a szenvedés származásának nemes igazsága; az
újjászületést az élet szomja idézi elő, mely örömmel és
szenvedéllyel itt is, ott is kénye-kedvét tölti; a gyönyör
szomjazása a keletkezés szomjazása, a hatalom szomjazása.

Szerzetesek, a szenvedés megszüntetésének nemes igazsága annak
az életszomjnak kioltása, mely újjászületést idéz elő, örömmel és
szenvedéllyel itt is, ott is kénye-kedvét tölti; tegyünk le róla,
adjunk túl rajta, oszlassuk fel, távolítsuk el. 

Szerzetesek, ez a szenvedés megszüntetésére vezető út nemes
igazsága, ez a nemes nyolcas ösvény a következő: a helyes hit, a
helyes elhatározás, a helyes szó, a helyes tett, a helyes élet, a
helyes igyekezet, a helyes megemlékezés és a helyes elmélyedés (az
igazi elragadtatás)… Világosság támadt bennem és láttam, hogy enyém
a szellem elveszíthetetlen megváltása, hogy ez az én utolsó
születésem és számomra nincsen többé újjászületés.» Beszédét volt
szerzetestársai örömmel üdvözölték. Fölveszi őket a saját új
rendjébe és tovább tagolja előttük a megváltó megismerést, mely úgy
látszik, nem egyéb, mint a szánkja-bölcselet alaptana: «sem a test,
sem a lélek, sem ezek bárminő szenvedése nem az enyém, nem az
én.»82)

Ez a beszéd Buddhának tulajdonképpeni programmbeszéde: a hegyi
beszéd. Mint minden indiai bölcseleti rendszerben a kiindulópont
itt is a szenvedés. A kutató elme nem tudta felderíteni a lét
titkát és így a filozófiából a lét szenvedéseinek csillapító
gyógyszere lett (remedium doloris). Sikerén ne csodálkozzunk; az
emberiség mindig szívesen hallgatja azt, aki részvéttel elismeri
szenvedéseit és segíteni akar rajta.

Mivel a négy nemes igazság Buddhának tulajdonképpeni
evangéliuma, sőt ez az egyedüli biztos tana, azért érdemes vele
kissé behatóbban foglalkoznunk.

Az első igazság a legendának megfelelően sorolja fel a
szenvedés négy válfaját: születést, betegséget, öregséget, halált.
Emlékezzünk fia születésére, a bélpoklosra, az aggastyánra és a
hulla megpillantására. Bőbeszédűségére jellemző, hogy már itt
említi  a szenvedés forrását, mint kívánkozást
az után, amit nem értünk el. E szerint a szenvedés lényege abban
áll, hogy a lét öt mozzanatában a mulandó világhoz ragaszkodunk. Az
öt mozzanat, az öt szkandha számunkra érthetően a következő: 1. a
testiség: ez testünk, mint külső tapasztalatunk tárgya; azután
következik lelki életünk három mozzanata: 2. szkandha a megismerés;
3. az érzelem; 4. akarás, végül az 5. a tudatvilágunk, mint
valamennyinek a foglalata.83)

A második igazságban az élet szomját jelöli meg, mint a
szenvedés okát. Ez a metafizikai kútforrás, mely megvolt már
születés előtt, megmarad születés után és amelyből az egész jelen
élet fakad.

Minden élvezet annyi új vágyat ébreszt és ezek oly ritkán
találnak kielégülést, hogy tulajdonképpen az élvezet is fájdalmat
jelent. A lét oka éppen az a kívánság, melyet táplálunk, de ki nem
elégítünk. Az életszomj elágazásai: a gyönyör kívánsága, a
továbbfejlődés kívánsága és végül a hatalom kívánsága.

Ennek a gondolatnak a veleje már a védákban föllelhető. Ezek
szerint «az ember egészen vágyból keletkezett és amilyen a vágya,
olyan a belátása; amilyen a belátása, olyan a cselekedete; amilyen
a cselekedete, olyan a további sorsa.»84)

Harmadik főigazság az egész buddhizmus magva: a
szenvedést akkor szüntetjük meg, ha elapasztjuk a forrást, melyből
származik, ha kiirtjuk az életszomját. Ez is benne van a védákban:
«Ha valakinek nincsen kívánsága, saját maga lett a maga kívánságává
és így életereje nem távozik többé el, hanem ő maga a brahman és
teljesen beleolvad brahmánba.» Ez a brahmával egyesülés
 a Mahabharáta-époszban a brahma-nirvána
vagy egyszerűen a nirvána. Íme, ez lebegett Buddha egész
kora előtt, mint az ember megvalósítandó célja. Ezért hagyta el ő
is otthonát, palotáit és ezt találta meg a fügefa alatt. A nirvána
az ő szemében brahmántól elvonatkoztatva az a hely, ahol nincsen
születés, nincsen betegség, öregség, halál.

Minden ind tudós megegyezik abban, hogy a nirvána a buddhizmus
végcélja, szabadulás a szenvedéstől, pihenés az élet nyugtalan
vándorlásaiban. Logikus következménye ez Buddha filozófiájának,
melynek sarkalatos elve az istentagadás és lélektagadás. Buddha
utolsó szava: «Minden elmúlik, ami keletkezett; törekedjetek
ernyedetlenül.» Ebből legtöbben arra következtetnek, hogy csak
olyan dolgok létezhetnek, amelyek valamilyen okból jönnek létre,
amelyek tehát mulandók, sőt pillanatnyiak. E szerint tehát a
nirvána örök nyugalom, de egyszersmind örök megsemmisülés.

Mit értsünk ezen a megsemmisülésen, arra nézve megoszlanak a
vélemények. A legtöbben európai logikával Buddha teljes
nihilizmusára következtetnek (Childers, Rhys, Pischl stb.), Barth
és Oldenberg szintén osztják ezt a véleményt. A buddhisták látták,
hogy tanaik ezt a következményt rejtik magukban, de nagyon
vigasztalannak tartották és azért nem vonják le világosan, sőt
helyette valamilyen kárpótlást akarnak nyujtani a boldogságra
szomjazó emberi léleknek. Erre a kárpótlásra háromféle vélemény
alakul ki. Sokan pozitivizmust tulajdonítanak Buddhának, ki
tanítványainak megtiltja, hogy ilyen elméleti 
kérdésekkel bibelődjenek; ez csak a látóknak fenntartott
igazság.

A pozitivizmus elvont magaslatait azonban a legtöbb ember meg
sem érti és azért a buddhista tudósok állandóan hímeztek-hámoztak,
szép szavakba burkolták a szomorú valót: a nirvána a
halhatatlanság, az örökkévalóság, a boldogság szigete és a legfőbb
oltalom.

Azok, akik nem érték be üres frázisokkal, a nirvánát titokzatos
hellyé változtatták át és főleg a tömeg szemében a nirvána a
buddhista mennyországgá lett, melyben a lélekvándorlás során
bekerült istenek nagyon is jól érzik magukat és nem kívánkoznak az
állítólagos végső cél, a boldogító megsemmisülés után.

Ezeket a tanokat nagy készültséggel ismerteti de la
Vallée-Poussin és Dahlmannal megegyezően azt vitatja, hogy ez a
felfogás nem egyéb, mint nyugati ferdítés. A nirvána kialvást,
nyugalmat jelent ugyan, de a tűz kialvása nem egyenlő a
megsemmisüléssel. A nirvána az abszolut való, melyre nem illik rá a
mi lét- vagy nemlétfogalmunk; az örök élet teljessége ez, mely
tagadja az élet szomját, vágyát; a teljes tökéletesség, mely nem
születik és nem hal meg, nem lehet beteg és nyomorék, nem bajlódik
és nem szenved.85)

A vélemények útvesztőjébe és a szavak hüvelyezésébe nem
bocsátkozhatunk. Szerintünk a hindu lélek alapjában ugyanaz, mint
az európai lélek. Benne is teljes mértékben érvényes az emberi
lélek gravitációs törvénye: a boldogságra való törekvés; de megáll
ennek a törvénynek negatív oldalánál, annál a boldogságnál, mely
megszüntet minden hiányérzést, letörül minden 
könnyet, begyógyít minden sebet; örök békét, egységet és harmóniát
ad.

A negyedik főigazságban kifejti a középutat, mely a
beszéde elején említett két véglet között nyugalomra, ismeretre,
világosságra, a nirvánába vezet. Az első lépés ezen az úton Buddha
tanításának elfogadása, az igaz hit, mely három gyümölcsöt terem:
igaz gondolatot, igaz szót és cselekedetet. Az ötödik helyen álló
helyes élet az előbbi három összefoglalása. Ez a gondolatmenet
eddig megtalálható a védákban, az iráni és a keresztény
erkölcstanban. A hatodik, a helyes igyekezet mérsékelt aszketikus
gyakorlatokat jelent. Helyes megemlékezés nem egyéb, mint Buddha
életére, tanaira mindennap történő visszagondolás. A nyolcadik a
végcél, az igazi elragadtatás, melyet annyira becsül, hogy ezzel az
állapottal való dicsekvést a meg nem bocsátható bűnök közé sorolja
és a dicsekvőt kiteszi szerzetéből.

A négy főigazságot számtalanszor megismétli hallgatósága előtt
és megtérésük után hozzáfűzi jelszavát és utolsó szavát: «Aminek
kezdete volt, végének is kell lennie. Ennek világos belátása maga
az üdvösség.» A jelmondatnak összefüggése a négy igazsággal
valószínűleg úgy oldható meg, hogy a szenvedés végső oka mindennek
a mulandósága, semmisége és ennek a semmiségnek felismerése adja a
megszabadulást, a megváltást.

2. A lélek nem létezése. Deussen szerint Buddha nem adott
választ arra nézve, van-e az embernek lelke vagy nincsen és a
léleknélküli lélektan későbbi tanítványok véleménye.86) Ezzel szemben Oldenberg olyan részleteket közöl
Buddha leghitelesebb beszédének, a híres benáresi prédikációnak
 folytatásaként, melyek legalább is
nagyon valószínűvé teszik, hogy az aktualizmus magára Buddhára
vezethető vissza.

Az első szerzetesek felavatása után beszélget még velük:

«Szerzetesek! először testiségünk nem az én, mert ha az volna,
nem lenne betegségnek, változásnak alávetve és mondhatnók róla:
ilyen legyen az én testem és olyan ne legyen; másodszor érzésünk
nem az én; harmadszor képzeteink, negyedszer lelki képződményeink
vagy inkább akaratunk és végül ötödször tudatvilágunk nem az énünk…
Mondhatjuk-e arról, ami állhatatlan, ami szenvedésnek és
változásnak alávetett, mondhatjuk-e: ez az enyém, ez vagyok én, ez
az én énem?…

Ezért, szerzetesek, tanaim értelmes, nemes hallgatója elfordul a
lét öt mozzanatától, az öt szkandha-tól: a testiségtől, az
érzésektől, a képzetektől, az akarástól és a tudatos ismeréstől.
Amennyiben ezektől elfordul, annyiban szabadul meg az
élnivágyástól. Ez a vágytól mentesség megváltja őt és felmerül
benne annak a belátása: megváltattam! Megsemmisül a születés,
tökéletessé lesz a szent élet, betelik a kötelesség; nincsen többé
visszatérés erre a világra. Íme, ezt ismeri meg.» Így beszélt a
Magasztos. Az öt szerzetes örömmel üdvözölte; lelkük megszabadult
az élethez ragaszkodástól, megmenekült minden szenvedéstől. Ebben a
percben hat szent élt a világon, t. i. Buddha és az őt megértő
szerzetesek öten.87)

Mi az az öt életmozzanat, az öt szkandha, amit Buddha itt
mindjárt beszédében felsorol, erre  nézve a buddhista íróknál
bábeli zürzavar uralkodik. A testiség magyarázatánál 28-féle alfajt
sorolnak fel, az érzésnél 18, az akaratnál 52 és a tudatnál nem
kevesebbet, mint 89-félét.

Igaza van Deussennek, a fogalmak megmagyarázásánál nyugodtan
támaszkodhatunk a saját lélektani tapasztalatunkra, mely a
buddhisták lelki szemei előtt éppúgy tárva-nyitva volt, mint
mielőttünk. Az első a testiség, magában foglalja mindazt, amit mi a
külső tapasztalat tárgyának nevezünk, a másik négy pedig a lelki
világot tartalmazza: az érzést, megismerést, akarást és mint
valamennyi foglalatát, a tudatot. Ez az ötféle belső tevékenység az
öt lételem, melyből minden összetevődik. De tulajdonképpen test,
lélek, isten vagy bármilyen cselekvő alany nem létezik. Így a
buddhizmus a hindu idealisztikus bölcselet fejlődésének végső
tagja. A vedantarendszer merész idealizmusa panteizmusra,
kozmogóniára és teizmusra vezet, mely az atmánt egy személyes
istenre és sok egyéni lélekre (purusa) tagolta szét. A szánkja
feleslegesnek találta Isten működését és így eljutott az
istentagadáshoz. Buddha ezt magáévá teszi, de tovább megy, ő már a
lelket, a megismerő alanyt sem tartja szükségesnek és eljut
Csárvákának a pszichizmusára. Ezt az annyira modernnek gondolt tant
főképviselőinél, Ebbinghausnál és Wundtnál szemléletesebben
világítja meg a páli irodalom legszebb terméke a «Milinda-panja,
Milinda kérdései» című kultúrtörténeti regény.

Milinda tulajdonképpen Menandros ión király, Nagy Sándornak
egyik legkiválóbb utóda, ki sorra cáfolja a buddhista bölcselőket,
míg össze  nem kerül a leghíresebbel, Nagaszénával
és ezt is kérdezi: «Ha nincsen cselekvő alany, akkor ki az, aki
nektek adja a mindennapi táplálékot és ki az, aki az adományokat
elfogadja? Ki az, aki jót és rosszat cselekszik? Ha igazatok volna,
akkor nem léteznék sem cselekvő, sem élvező, se érdem vagy bűn, se
jutalom vagy büntetés. Ha valaki téged megölne, nem követne el
gyilkosságot.» Kérdezi tovább, vajjon a tudós haját, körmét
nevezik-e Nagaszénának, vajjon a fogait, csontját, bőrét, testi
alakját, érzését, képzetét, vagy pedig ezenkívül létezik-e cselekvő
alany, mert ha nincsen, akkor nincsen Nagaszéna. Most a bölcsre
kerül a sor és ő felszólítja a királyt, magyarázza meg a kocsit,
amelyen jött: Vajjon a rúd-e a kocsi, vagy a tengely, a kerék, a
küllő, a szíjak, vagy ezeknek a részeknek egysége, vagy valami a
kocsin kívül. A király tagadó válaszára a hallgatóság óriási
tetszése mellett alkalmazza a retorziót: Akkor tehát a királynak
nincsen kocsija. A király erre megjegyzi: hogy ahol rúd, tengely,
kerék együtt vannak, ott használják a kocsi kifejezést. Ezzel a
nominalisztikus magyarázattal Nagaszéna malmára hajtja a vizet, ki
a király válaszát önmagára alkalmazza.

«Amint a kocsi szót használják ott, ahol a kocsi részei együtt
vannak, úgy a lélek, a személy kifejezést használjuk ott, hol a lét
öt mozzanata találkozik.»

«Pompás, bámulatos a válaszod, tiszteletreméltó Nagaszéna, ha
Buddha élne, bizonyára ő is legmagasabb tetszéséről biztosítana
téged.»88)

Hogyan fér össze ez a tan a lélekvándorlással és a megváltó
nirvánával; hogy lehet a nem  létező ember felelős a
tetteiért? Ezt Nagaszéna a király kérésére több hasonlattal
magyarázgatja. Gondoljuk el, hogy egy ember, ki mangó gyümölcsöt
lopott, a törvény előtt így védekezik: én nem loptam el ennek az
embernek a mangóját, mert az a gyümölcs, amit ő ültetett nem azonos
azzal, amit én elvittem; tehát semmiféle büntetést nem érdemlek meg
és mégis a bírák joggal ítélik el a tolvajt, mert az ellopott
gyümölcs termése az elültetett gyümölcsnek. Vagy lámpát visz valaki
a padlásra, tüzet fog tőle a ház és leég tőle a fél falu.
Földieivel szemben védekezhetik-e így ez az ember: nem én
gyujtottam fel a falut, mert az a tűz, mely a községet
felperzselte, különbözött attól a lámpától, amit én a padlásra
vittem. Itt is az elítélő bíráknak van igaza, mert egyik tűz a
másik eredménye. Ugyanez a kapcsolat forog fenn az emberi név és
alak között, létének különböző formáiban. Amint az éjjeli mécs
lángja nem ugyanaz az éj első szakában és az utolsóban, de a lámpa
ugyanaz marad, úgy a személyiség elemei is folyton váltakoznak, de
a személy folytonossága megmarad. Minden pillanatban olyan és annyi
az ember, amennyinek tudatában van. A lámpa a testet, a láng a
tudat folyton hullámzó tartalmát jelzi.89)

A hasonlatok tényleg szellemesebbek, mint azok, amelyek akár
Heraklitosnál, akár Wundt-nál vagy Paulsen-nél találhatók, de a
szép képek már akkor sem elégítettek ki mindenkit olyan könnyen,
mint a regényben Milinda királyt. Azért, hogy Buddhának egész
rendszere a lélekvándorlással, megváltó nirvánával együtt össze ne
omoljon és szét ne essék, a buddhista bölcselők 
visszatérnek a védák karma tanához. A halál pillanatában felbomlik
ugyan a lét öt mozzanatának egysége, de megmarad a tettek
gyümölcse, erkölcsi érdeme a karma, mely az elemeket újra
egybegyüjti és új életre kényszeríti. Ez a titokzatos fogalom alig
egyéb, mint a lélek tagadása és a másvilági jutalom közt fennálló
ellentmondás homályba burkolása.

3. A tizenkéttagú oksági kapcsolat. A benáresi beszédben
a négy nemes igazságon és az öt létmozzanaton kívül Buddha említi a
tizenkéttagú lánckövetkeztetést, melynek felfedezése őt az egész
világon a legmagasztosabb igazság meglátójává tette, az istenek,
brahmán, sátán, minden aszkéta és brahmin fölé emelte.

Ez a tizenkéttagú oksági elv a négy főigazság hármas tagozásából
áll elő (3 × 4 = 12), de oly homályos, zavaros, hogy a benne
elmélyedők sem tudnak vele zöldágra vergődni. Nem hiába ismétli meg
21-szer maga Buddha is a megismerés fája alatt elejétől végéig és
végétől elejéig. Kedvenc tanítványa Ananda egyszer próbál
dicsekedni vele, hogy a gondolatmenet most már egész világos
előtte; Buddha azonban leinti. Ne beszéljen ilyen dőreséget, ez a
formula olyan mélységes kinyilatkoztatás, hogy az emberiség nem
fogja megérteni és éppen azért nem képes megszabadulni a
lélekvándorlástól és nem jut be a nirvánába.

Az egész formula – úgy látszik – nem egyéb, mint nyakatekert
kísérlet arra, hogy Buddha a maga tanát a védákkal és a
szánkja-rendszerrel egybeforrassza, amennyiben a szenvedést okozó
életszomjat a védákban és szánkjában annyit szereplő tudatlanságra
vezeti vissza. Ez a tudatlanság  nála természetesen az ő
tanainak nemtudása: bizonyítandó tétele tehát a következő: Buddha
tanának nemtudásából származik minden szenvedés. Ennek igazolására
építi fel a következő láncolatot:

1. Aki Buddha tanait nem ismeri, el nem hiszi, nem szabadul meg
az élniakarástól és ezzel az újjászületés csírájától.

2. Az újjászületés csírájából származik az egész tudatvilág.

3. A tudatvilág, másszóval a lelki tevékenységek összege alkotja
a tapasztalati ént, a lélektani egyéniséget.

4. A lélektani egyéniséggel együttjár hat szerv, hat képesség
(öt érzék és a szellem, manasz).

5. A hat érzék késztet arra, hogy érintkezésbe lépjünk a
külvilággal és így létrehozza az érzetet, képzetet.

6. Az érzeteket állandóan kíséri az érzés, a gyönyörűség.

7. A gyönyörűségből az ember mindig többet kíván és így ebből
származik az élet szomja, a test kívánsága.

8. A test kívánságából, az élet szomjából származik ehhez a
léthez tapadás.

9. A léthez tapadás magával hozza a fogantatások sorozatát,
tehát az örökké megújuló létet.

10. A fogantatásból következik a születés.

11. A születésből ered az öregség, a halál, a fájdalom,
szomorúság, kétségbeesés.

12. A lánckövetkeztetés zárótétele tehát: Buddha tanainak
nemtudásából keletkezik a születés, a halál, az öregség, szenvedés
és fájdalom.

Lehet, hogy Buddha egész eredetinek tartotta  ezt a
gondolatmenetét, pedig az általa ismert szánkja- és
jóga-rendszerben fellelhető. Láttuk, hogy ezek szerint a
természetben a prakriti-ben alakul ki a lelki élet valamilyen
csalódás hatása alatt és ez a lelki élet teljesen független magától
a tehetetlen lélektől. Buddha elejti ezt a henye fogalmat és az ő
tanainak nemtudását állítja a purusa tévedése helyére.

A tanok mélyebb értelme megegyezik a modern aktualizmussal:
nincsen világ, isten, lélek, test, vagy bármilyen magánvaló
(substantia), hanem csak keletkezés és elmúlás, örök történés, mely
örökérvényű törvényeknek van alávetve. A buddhizmus tehát abban is
megegyezik a modern pozitivizmussal, hogy a törvényt
megszemélyesíti, mindenek fölé emeli, a test és a lélek szerepét
vele tölteti be.90)

4. Buddha erkölcstana. Emlékezzünk arra, hogy a védák
mindenkit remeteéletre köteleznek. Az öregembernek teljesen egyedül
kell kóborolnia «félve a tömegtől, mint a kígyótól, a kényelemtől,
mint a pokoltól, és az asszonyoktól, mint a hullától».91) Buddha is ilyen remetékből toborozza
tanítványait, és később is csak az lehet igazán híve, aki odahagyja
otthonát, vagyonát, teljesen koldús életre szánja el magát és belép
a szanghába, a szerzetbe. Kolduló társadalom azonban magában nem
állhat fenn, azért a szerzeteseken kívül szükség volt tisztelőkre,
világi testvérekre, akik a teljesen szemlélődő életet élő és
semmiféle termelő munkával nem foglalkozó szerzeteseket eltartották
és ennek fejében lelki vigaszt nyertek.

A szangha nem ismeri a nyugati szerzetes élet legfőbb
fogadalmát, az engedelmességet, csak az 
öregeknek járó tiszteletet. Annál szigorúbban betartja a
szegénységet és a tisztaságot. Kéthetenként tartott gyónási
ünnepeken felolvasták a bűnök ősrégi jegyzékét. Ebben a négy meg
nem bocsátható bűn a következő: 1. A nemi élettől való teljes
tartózkodás megszegése. 2. Aki tolvaj szándékkal bármit elvesz,
legyen bár az egy fűszál vagy egy fillér, az már nem tanítványa a
Sákja-finak. 3. Egyetlen élőlényt, egy férget vagy hangyát sem
szabad megölni. 4. Emberfeletti tökéletességgel nem szabad
kérkedni, még azzal sem «Szívesen ülök hideg szobában», még
kevésbbé elragadtatással, vagy valamilyen magasabb
lelkiállapottal.92) Ezek elleni vétség a
szerzetből való kizárást vonja maga után. Van még egész sereg hiba,
mely lefokozással, ideiglenes felfüggesztéssel jár. Buddha azt
kívánta, hogy a kolduló szerzetes, az esős időt kivéve, szabad ég
alatt lakjék. Halála után ezt a parancsot nem vették szigorúan és a
gazdag világi testvérek a szangha számára hatalmas kolostorokat,
egész városrészeket építettek. Igaz, hogy ezek szűk celláiban alig
található más, mint egy fekvőhelyül szolgáló gyékény.

Ha Buddha tanaiból európai logikával vonná le az erkölcsi
szabályokat, akkor ki kellett volna jelentenie: minden cselekvés
rossz, mert karmát eredményez, meghosszabbítja a lélekvándorlást és
gátolja a nirvánába érkezést. Szerencsésnek nevezhető
következetlenség, hogy a nirvánát, mint nehezen elérhető távoli
célt csak a szerzetesek számára tűzi ki; a világi hívek elé inkább
a hozzá vezető utat, az erényes életet állítja. Az ember
jócselekedeteivel biztosíthat magának jobb sorsot, szebb jövendőt.
Maga Buddha is ötszáz életet  élt át, míg elég érdemet
szerzett arra, hogy elérkezzék a nirvánába. A jó cselekedetekért
nem ígér örök jutalmat, de egy-egy emberöltőn át tartó szép jövőt;
a rossz tettekért pedig kemény büntetést.

Az érdemszerző cselekedetek között a világiak számára legelső
helyen áll a szangha eltartása. Ezenkívül még öt parancsot kellett
betartaniok: 1. ne ölj, 2. ne lopj, 3. ne paráználkodjál, 4. ne
hazudj, 5. ne igyál részegítő italt.

Az első parancsot mindenekelőtt emberekre érti. A buddhista soha
fegyverrel és erőszakkal nem terjesztette a vallást, e tekintetben
egyenes ellentéte az izlamnak. A híres Aszóka király még azt is
hozzáfűzi: ne magasztald a magad vallását, szerzetét és ne gyalázd
a másét, mert amikor a vallásod és szerzeted dicsőségét a
legnagyobbra akarod emelni, akkor ártasz neki legjobban; legszebb
az egyetértés, mikor egyik meghallgatja a másik
véleményét.»93) Ez a nagy türelmesség
veszedelmet hozott Buddha tanára mindenütt, hol a mohamedánizmussal
került érintkezésbe.

A parancsot azonban kiterjeszti az állatvilágra is, mert még a
legutolsó féreg is ember lehetett azelőtt, talán éppen az arra járó
atyja vagy nagyatyja. Gyakorlatilag ez a parancsolat a mérges
kígyók és tigrisek hazájában sohasem valósítható meg egészen, de
mindenesetre nemesítőleg hatott Buddha követőire. Az állatoknak
sehol a világon nincsen olyan jó dolga, mint buddhista vidéken. A
házak tetején majmok játszadoznak; a verebek, a gyík a szobában,
sőt az asztalon szedegetik a morzsákat és a mérges kígyó egész
otthonosan telepszik meg a ruhaszekrény fiókjában vagy az ágy
takarója alatt. 

Amint a többi parancs mutatja, az egész erkölcstanon végigvonul
a szenvedélyek és vágyak fékezése. «Amint a várost őrzik kívül és
belül, úgy kell őrködnöd önmagad felett. Aki visszatartja a
keletkező haragot, azt nevezem én kocsisnak; másik, ki ezt nem
teszi, kezében tartja a gyeplőt, de nem tudja felhasználni.»

A világi hívő eszményét a következőképpen rajzolja meg.

«Támogassa mindenki atyját és anyját; szeresse nejét és
gyermekeit; keresse kenyerét békességben: mert ez a legnagyobb
áldás.

Adjon alamizsnát, éljen vallásosan, segítse rokonait és
cselekedjék tisztességesen: mert ez a legnagyobb áldás.

Legyen türelmes, beszéljen udvariasan, keresse a vallásos
emberek társaságát, imádkozza el a meghatározott időben a törvény
megfelelő részeit: mert ez a legnagyobb áldás.

Legyen tisztességtudó és alázatos, elégedett és háladatos;
hallgassa meg a törvény felolvasását a meghatározott időben: mert
ez a legnagyobb áldás.

Legyen önmegtagadó és szemérmetes, tisztalelkű; ismerje meg a
négy nagy igazságot és értse meg a nirvánát: mert ez a legnagyobb
áldás.»94)

A családi élet szépségének megbecsülésében a buddhista az
európai ember felett állónak érzi magát. A példás, mindenekfelett
álló gyermeki szeretetet alapozza meg Buddha, amikor hangoztatja,
hogy a szülők tisztelete többet ér, mint a mennyei istenek
tisztelete.

Teljesen elismerjük ezeknek a tanoknak a szépségét, 
keresztény író sem nyilatkozhatna róluk szebben, de nem feledjük el
a szellem különbözőségét és erre térünk rá a buddhizmus
értékelésében.

III. A buddhizmus értékelése.

1. A déli szövegek szerint, ahol Buddha oroszlán ordítását
hallatta, odasiettek a tömegek és odahagyták előbbi tanítóikat.
Ennek dacára ő maga sötéten ítéli meg a helyzetét. Amikor nagynénje
és mostoha anyja hosszas rimánkodására nőket is vesz fel rendjébe,
többször emlegeti Szavatthi árnyas, hűvös berkeiben, hogy ezer évig
tartott volna a szangha, de most már a nők felvétele miatt: «Ananda
nem sokáig fogják a szent életet élni; most már csak ötszáz
esztendeig tart az igazság tana.» Buddha rossz próféta volt, amint
jövendölései átlag, úgy ez se vált be. 500 esztendő mulva tanaitól
visszhangzik egész India, hívei áthatolnak a Himalája jégmezőin,
Ázsia forró homokpusztáin és olyan nemzeteket nyernek meg,
melyeknek még a nevét sem ismerték ezelőtt Indiában.95)

Hazájából aránylag hamar kiszorítja a Brahmanizmus és a
vedanta-rendszer megerősödése, csak Ceylonban és Hátsó-Indiában
marad mintegy harmincmillió híve. A veszteségért azonban bőségesen
kárpótolják az északi országok: Tibet, Kína és Japán. Brockhaus
1907-ben kiadott vallásstatisztikája szerint négyszázötvenmillió
híve van Sákja-Muninak, míg a brahmanizmus összes híveinek száma
kétszázhúszmillió. E szerint a föld lakosságának negyedrésze Buddha
követője. Hívei  nek száma fölülmulja a katholikus
egyház vagy a többi összes keresztény felekezet számát. Katholikus
háromszázhúszonötmillió, másfajta keresztény
háromszázhúszmillió.

Szeghy a saját szemlélete és tanulmányai alapján sülyedőfélben
levőnek itéli a buddhizmust. Kínában rohamosan hódít az izlam,
Japánban a racionalizmus üríti ki templomait és kolostorait. A
modern japán shintoizmusban születik, racionalista módra él és mint
buddhista hal meg. Erre a kérdésre, mi a vallása, rendszerint
feleletet sem tud adni. Kényelmes életelve: «Tiszteld a mikádót és
tedd, ami neked tetszik.» Az ilyen buddhizmus tényleg nem sokat
jelent. Mindazonáltal, ha a fogalom tartalmát jobban megszorítjuk,
akkor is marad még Buddhának száz-kétszázmillió követője.

2. Ennek a sikernek kétségkívül megvolt az alapja. A hindut
felmentette a rendkívül költséges és időrabló áldozatok
bemutatásától. Merev külsőségek helyett előtérbe állítja a belső
áhítatot, hirdeti a nemes erkölcsöt. «A brahman szertartások,
minthogy az erkölcshöz semmi közük, teljesen feleslegesek és
hiábavalók. Ha lehetséges volna a bűnöket vízzel lemosni, akkor a
mennybe jutnának a vízi állatok, a békák, teknősök, vízikígyók és
delfinek is, sőt akkor a víz a jócselekedeteket is lemosná. Kerülni
kell a bűnt, nem lemosni, közben a vízben dideregni és meghűlni.
Aki bűnt követett el, az bűnös; nem tisztíthatja meg a
tehénganéjjal való bedörzsölés, sem a tűz körüljárása, sem a naphoz
imádkozás.»96)

Más országokban a buddhizmus lett az ind kultúra terjesztője,
magával vitte a szelid erkölcsöket,  az irodalmat és
művészetet. Művelő hatásának és terjedésének oka az a szerencsés
következetlensége, hogy a vigasztalan végcélt, a nehezen érthető és
még nehezebben elérhető nirvánát elhanyagolja és helyére
vezéreszmének a hozzávezető utat, az erkölcsös életet állítja. Az
üres, lelketlen kultusz helyett belső lelki egyensúlyt, a
szenvedélyek fékezését és a legmerészebb emberi autonómiát, az
önmegváltást tanítja. A szenvedélyek állandó fékezése, a szülők
nagy tisztelete, a családi élet szépsége teljes elismerést
érdemelnek. De ne feledjük el, hogy ezek az elvek megvoltak már a
mózesi törvényhozásban 1000 esztendővel Buddha fellépése előtt.
Megvolt és megvan most is az őskultúrfokon megmaradt népeknél az
egy Istenbe vetett hit sziklaszilárd talajára építve. Buddhánál
pedig az erkölcsi cselekedet rúgója egyedül a cselekvő személy, ki
a cselekedeteiből eredő jutalmat vagy büntetést szemléli. Megváltó,
jutalmazó, büntető és bűnbocsátó Isten nincsen; mindenki maga
váltja meg önmagát, maga erejével éri el a célt. Az emberi
autonómia istenítése dacára Buddha mégis pontosan kidolgozott
törvénykönyvet ad híveinek, megkülönbözteti a megbocsátható és meg
nem bocsátható bűnöket.

Sikerének titka tehát nem annyira pozitív tan, mint inkább az a
határozottság, mellyel a boldogságra törő ember kérdéseit
tárgyalja. Nagy megértéssel viseltetik a szenvedő lelkekkel szemben
és biztos gyógyulást ígér nekik minden testi-lelki bajban. Főleg a
szenvelgő, fáradt lelkek követik megilletődéssel. Ők már lemondanak
a pozitív boldogságról, csak nyugalmat, békét óhajtanak:
 elűzni az örök büntetés, az örök
vándorlás borzasztó gondolatát. Ázsia világossága még Európa
rohanó, tülekedő világában is vonzza a bensőségre vágyó lelkeket
elmélyedésével, a megváltó tudás ígéretével.

Elméleti alapja azonban nagyon szegényes. Egyetlen haladás a
vedantákkal szemben az a mai tudományos gondolkodásra emlékeztető
felfogás, hogy a természetben mindenütt rend és törvényszerűség
található. «A tanokban jártas nemes hallgató gondolja el a dolgok
keletkezését okaikból, ha ez fennáll, akkor emez is fennáll: ha ez
megtörténik, akkor az is.»

A régi tanokból megtart Buddha kettőt: a lélekvándorlást és a
megváltást. A nirvána maga, ha nem vigasztalan megsemmisülést,
akkor brahmánra emlékeztető tanokat rejt magában. Az upanisadok
évszázados gondolatait mellőzi és végtelen egyformasággal ismétli a
maga hármas tanát: a négy nemes igazságot, az öt létmozzanatot és a
tizenkéttagú oksági láncot. Nem csoda, ha Sankara a maga
mélyenszántó spekulatív elméjével dőre, üres fecsegésnek minősíti
Buddha tanait, és ha a későbbi upanisadok gúnyolódva emlegetik a
négyféle buddhista szekta vitatkozását: «Bár a magasztos Buddha
egyetlen tanítója valamennyinek, követői mégis négyféle felfogásra
szakadtak, amint a nap leáldozása után a kéjencek, a tolvajok, a
védatanulók ösztönüket követve elérkezettnek látják az időt vagy a
találkára, vagy az idegen vagyon elrablására, vagy erkölcsös
életre.»97)

Végeredményben elmondhatjuk róla, hogy a végtelenre vágyó emberi
elme egyetlen nagy  kérdését sem oldja meg, akár csak a
szánkja bölcselet, amelynek függvénye. Lehet, hogy ez a tan Ázsia
világossága, de olyan, mint az őszi napsugár, mely enyészetre szánt
világ felett ragyog, nem melegít, nem termékenyít és nem
örvendeztet meg.

3. Mindig többen mutatnak rá arra a tényre, hogy az emberiség
kétharmadának életét két nagy próféta, két nagy lélek irányítja:
Jézus és Buddha. Tanaikat egymás mellé állítják, életükben
párhuzamokat keresnek, pedig mind életük, mind világnézetük
teljes ellentéte egymásnak.

Buddha élete megtört, szélsőségekben mozgó élet. A férfikor
delén még vergődve keresi az igaz élet útját. Egyik végletből a
másikba téved és amikor révbe jut, akkor is a halál és a szenvedés
fúriái üldözik, akárcsak a mi korunkban Leopardit és Byront, Ibsent
és Tolsztojt.

Krisztus kezdettől fogva tisztában van önmagával. Nála nincsen
habozás, nincsen ingadozás; mindig tudja, mit kell tennie,
aggályokat nem ismer. Ő az a gyöngykereső, aki megtalálta az
igazgyöngyöt; az a kincsásó, aki kezdettől fogva látja az elásott
kincset. Élete egyenesvonalú, biztos, szilárd élet. Első
gondolatait feljegyzi számunkra Szt. Pál: «E világra bejövén így
szól: áldozatot és ajándékot nem akartál, testet pedig alkottál
nekem. Akkor mondám: íme jövök, hogy cselekedjem Isten a te
akaratodat.» Nyilvános életének ugyanez a jelszava: «Az én eledelem
az, hogy annak akaratát cselekedjem, aki engem küldött, hogy
végezzem az Ő művét.»98)
Az atya akarata előtt hajlik meg az olajfák hegyén, ezt teljesíti
be a kereszten. 

Amilyen különböző az életük, annyira elütő a haláluk is.
Buddha negyven esztendei tanítás után elrontja gyomrát a déli
éghajlathoz nem való étellel és jogin gyakorlatok közben ünnepelten
távozik a nirvánába. Krisztus kínszenvedése pedig – Lessing szerint
– a legfölségesebb kép, melyet valaha rajzolt a legnagyobb művész,
a világtörténelem. Annyira telve drámai eseménnyel, plasztikus
részlettel, hogy egy mákszemnyi hely sem található benne, mely
alkalmat s gondolatot nem szolgáltatna művészi alkotásra, – és
tegyük hozzá – mely több vigasztalást, enyhülést nyujtott az
emberiségnek, mint minden műalkotás, minden gyönyörűség és minden
szórakozás együttvéve.

Áthidalhatatlan az ellentét a világnézetükben. Buddha
tulajdonképpen istentagadó, aki megveti az egész isteni bandát és
még arra sem tartja őket méltónak, hogy szerzetébe belépjenek;
legföljebb kültagok lehetnek, a laikus fráterek rangját érdemlik
meg. «Én vagyok a legnagyobb a mindenségben», ez fejezi ki
lelkületét. Önmaga vívta ki a bölcseséget, semmiféle küldőt nem
ismer el. Ő a nagy romboló, aki lerontja nemcsak atyái hitét, hanem
mindent, amit népe ezer éven át gondolt és tiszteletben tartott.
Semmire se becsüli és a kritika maró savával öntözi a Védát.

Krisztus lelke végtelen hódolattal imádja az Atyát és mindenben
meghajlik parancsa előtt. «Ne véljétek, hogy fölbontani jöttem, a
törvényt, vagy a prófétákat; nem jöttem fölbontani, hanem
beteljesíteni.

Két ellentétes pólus a két életfelfogás: Buddha eszménye
az élő halott, kiben a nagy kaszás nem  talál
többé életcsírát, végcélja az örök nyugalom. Ő csak azért él, hogy
végre ötszáz születés után megpihenjen, igazán meghaljon. Krisztus
azért hal meg, hogy feltámadjon, az atya jobbján örökké éljen,
mindenkit magához vonzzon és boldogítson. Krisztus az emberi lelket
végtelen nagyra becsüli: «Mit használ az embernek, ha az egész
világot megnyeri is, de lelkének kárát vallja». Buddha a lelket
olcsó szofizmával letagadja, okozatot tételez fel ok nélkül, életet
élő nélkül, ismerést ismerő nélkül, cselekvést alany nélkül.

Buddha nem látja be, hogy legfőbb problémája, a rossznak
lényege, tulajdonképpen harmóniahiánya az ember belső világában és
csak nagyobb ellentétet létesít az emberi természet és az eszmény,
a lét és a gondolat, az értelem és az akarat között. Az akarat
működése hozza létre az átkos érdemet, a karmát, mely új meg új
születéseket teremt. Az értelem látása ellenben az az ibolyántúli
sugár, mely kiöli a csírákat és meghozza a megváltó halált.

Krisztus minden jót meglát és mindenütt harmóniát létesít. A
veréb a háztetőről sem esik le, hajunk szála nem görbül meg a
mennyei atya tudta és beleegyezése nélkül. Krisztus azért jön, hogy
a felsőbb embert uralomra segítse bennünk, hogy igazi életet, minél
bőségesebb életet adjon.

Buddha parancsolja a szűzességet, mert így szűnik meg az élet
vágya, így szűnik meg a rossz gyarapodása, és a házasságot csak
mint rosszat tűri meg laikus elemek számára. Krisztus megtartja és
tanácsolja a szűzességet Isten nagyobb szeretetéért és az apostoli
hivatás jobb betöltése kedvéért; a házasságot viszont szentségi
magaslatra  emeli és ezzel megszenteli a családot,
Isten előtt egyenlő rangúvá teszi a férfit a nővel, végtelen
értékűvé avatja a gyermek életét és lelke tisztaságát. «Ha valaki
megbotránkoztat egyet a kicsinyek közül, jobb lett volna annak nem
születni»…

Buddha egész erkölcstanának negatív jellege van. A tökéletes
ember, a szerzetes, nem dolgozik, nem tanul, csak elmélkedik és
imádkozik. Ám mit jelent ez az imádság ott, ahol nincsen Isten,
kihez felemelkedjék a lélek? Az egész a tanok gépies ismétlése és
betanulása. Nem csoda, ha helyettesíthető szélben lobogó
zászlókkal, keringő imagépekkel, melyek Tibetben minden útszélen,
minden kerítésen ott forognak, minden patakban ott zúgnak a
misztikus felírással: «OM mani padme hum; igen te drágakő a
lótuszban, amen.» Ezt a négy szót tanulja meg az egyszerű ember a
buddhizmusból, ez a gyermek gagyogása, ez a haldokló utolsó szava.
Mennyire eltörpül ez az értelmetlen szóvirág a keresztény Miatyánk
végtelen egyszerűsége és gazdagsága mellett.

Pischel a buddhizmus alaptanául fogadja el az emberszeretetet,
de már utóda és átdolgozója nem osztja nézetét. Ez a szeretet
inkább passzív részvét a szenvedőkkel szemben. Nem akar senkinek
sem ártani azért, hogy a szenvedést a világon ne gyarapítsa és a
maga nyugalmát ne zavarja. Az eszmény tulajdonképpen a hideg, kővé
vált ember, «akinek nincsen szeretete, nincsen reménye». Ezekkel az
emlékezetes szavakkal jellemzi Pál apostol a pogányságot és vele
szembeállítja a szeretet fölséges énekét a korinthusiakhoz írt első
levelében. Hogy mennyire igaz a szeretetnek ez a  negatív
felfogása, arra elég lehet a következő példa:

«Aki százfélét szeret, annak százféle szenvedése van, ki
kilencvenfélét szeret, annak kilencvenféle szenvedése van… Ezt
ismétli végig az egész számsoron és befejezi: «Aki egyet szeret,
egy szenvedése van, aki semmit se szeret, nincsen
szenvedése.»99) Buddha szerint tehát az
élet magaslata: ne szeressetek igazán semmit, legyetek
érzéktelenek, mint a kövek. Igaz, a kövek nem szenvednek, de nem is
szeretnek. Ezt gyakorolják mesterük halálakor legjobb hívei:
«Minden elmúlik, ami keletkezik, hogy is lehetne máskép?» Ennyiben
nyilvánul fagyos részvétük nagy tanítójuk halála fölött. Nem látni,
nem hallani semmit, nem érezni, íme ez a legfőbb gyönyör ebben a
keserves világban. Öljön ki az ember minden tetterőt és nemes
eszményt, tartózkodjék minden cselekedettől, mert minden cselekedet
a jövendő élet csíráját foglalja magában, a részvét, a szeretet és
jócselekedet csak alsóbbrangú lényekhez illő gyarlóság.

Félreismeri az emberiség örök vágyát a végtelen után, mikor
rendszerének két intézményét, a törvényt és a szerzetet emeli
oltárra és ezekkel kívánja betölteni az Isten felé áhítozó lelket.
Nem csoda tehát, ha saját felfogásával teljes ellentétben mindjárt
halála után hívei őt avatják istenné, mellé helyezik a törvényt és
a szerzetet, és így kialakul a buddhisták szent háromsága: Buddha,
Dhamma és a Szangha, mely előtt követői leborulnak és Isten gyanánt
imádják. A politeizmus kifejlődik csakhamar, erre alkalmat
szolgáltat a boddhiszhatvák, a Buddha-jelöltek  tana.
Ezek azok, akik már fenn vannak az égi istenek között, még csak
egyszer öltenek testet, egyszer lesznek emberré és azután bemennek
a nirvánába. A jelenlegi világkorszaknak öt Buddhája van, Gotáma a
negyedik volt. Az ő méltóságát Matreya, a szeretetteljes örökölte,
ki az emberek sorsát az égből nagy szeretettel és érdeklődéssel
kísérte és majd ötezer év mulva lesz eljövendő. Az északi
buddhizmus szerint minden embernek hatalmában áll a boddhiszhatva
méltóság elérése és így a déli egyetlen Matreyával szemben északon
nagyon elszaporodott a számuk. Jól is érzik magukat, nem
kívánkoznak a nirvánába. Az égi lakók felvételéből alakult ki a
sokistenhívés a buddhizmus keretében is. Az istenek időről-időre
emberi alakot öltenek, legismertebb és legkiválóbb közöttük a Dalai
Láma, ki itt a földön is teljes istentiszteletben részesül,
akárcsak a Cézárok Rómában. Itt látjuk ismét a hamis miszticizmus
útját, az istentagadástól a sokistenhívésig, Buddhának
önistenítésétől az emberimádásig.

A művelődéstörténelem nagy tanulsága, hogy a kultúra
hanyatlását, a művelt népek alkonyát csak a vallás tudja
megállítani, amennyiben fékezi a kultúrellenes élvezethajhászatot,
az önzést és fenntartja a nemes és igazán termékeny altruizmust. A
nagy vallások azonban együtt sülyedtek a kultúrával. Az erkölcs
elválasztása az istentisztelettől, a tudás szembeszállása a hittel
erőtlenné tette őket. Két kivétel látszik a sülyedés alól: a
buddhizmus és kereszténység. A buddhizmus kultúrértéke azonban csak
látszólagos, hiszen ha végig tekintünk rajta, az egész
világfelfogása  nem egyéb, mint bonyolult rendszerbe
foglalt kétségbeesés a kultúrtörekvések fölött. Ez az elfáradt
pesszimizmus hosszas köntörfalazás után ugyanarra az eredményre
jut, ahová modern tisztelője és követője Hartmann; ki szerint az
egész kultúrhaladás csak arra való, hogy a nyomorúság érzését egész
az elviselhetetlenségig fokozza; egész addig a határig, míg az
egész emberiség tömeges öngyilkosságra határozza el magát. Igaz, a
buddhizmus megsemmisíti az önző kívánságokat, de olyan gyökeres
módon, hogy vele együtt kiöl és kipusztít minden kívánságot. Nem
teremt örömmel dolgozó altruizmust, hanem azt a fásult részvétet,
mellyel szomorú sorsban egyik társ viseltetik a másikkal szemben és
amelyből mindnyájan csak megsemmisüléssel tudnak szabadulni. A
buddhizmus sehol sem iparkodott hanyatló kultúrát megállítani, vagy
újra felvirágoztatni. Tibetnek és Hátsó-Indiának közepes kultúráját
nem emelte, a kínai és japán művelődésbe nem vitt új erőt, új
lendületet, és ahol hanyatlás mutatkozott, megállítani nem
tudta.

Túlzásai dacára igen helyesen mondja Chamberlain: «Mi alapította
meg Buddhának világbirodalmát? Nem a tana, hanem a példája és
hősies cselekedete; emberfeletti akaratának ez a megnyilvánulása
igézte meg az emberiség millióit és ez kényszeríti őket igába mind
máig. De Krisztusban még magasztosabb akarat nyilatkozik meg; nem
kell futnia a világból, nem kerüli a szépet, megbecsüli a
szeretetből eredő drága illatszereknek használatát, amit
tanítványai szemétnek neveztek; nem vonul vissza a pusztába, hanem
úgy lép elő a magányból, mint valami  diadalmas hadvezér, ki
örvendetes hírt hoz az emberiségnek, nem a halált, hanem az igaz
megváltást! Buddha egy magát kiélt, tévútra került kultúrának
alkonyát jelenti, Krisztus azonban az emberiség új napjának, új
korszakának hajnalát. Újra ifjúvá tette a megvénült emberiséget és
így lett az életerős, a fiatal indo-európaiak Istenévé. A kereszt
jegyében az ó-világ romjain lassanként új kultúra támad, melyen még
sokat kell munkálkodnunk, hogy majd a távol jövőben megérdemelje a
keresztény nevet.»100)






KÍNAI GONDOLKODÓK.



A KÍNAI LÉLEK.

A mennyei birodalomban találjuk az emberiségnek egyik legrégibb
és legönállóbb kultúráját. Kr. e. kétezer esztendővel van már
iskolája és a XII. századtól fogva az egész birodalomra kiterjedő
egységes vizsgálati rendszere. Ugyanekkor kiadott építési
szabályrendelete aprólékosan előírja, milyen rangú ember, hány
oszlopos, milyen magas és milyen színű házat emelhet.101) Buddhizmust megelőző műveltsége és irodalma
minden idegen befolyástól mentes; szakembernek eddig nem sikerült
semmiféle turáni leszármazás vagy az északi samanizmustól való
függés földerítése.102) A kínai kultúra elszigetelten álló nemzeti
lélek alkotása, mely az őskor messzeségéből nyúlik át napjainkba.
Négyezer esztendős irodalommal rendelkező hatalmas nagy nép áll itt
előttünk, melynek lelkülete az európai ember számára szinte
érthetetlen. Krause müncheni sinologus jelenleg vezető műve szerint
a felületes könyvek egész serege terjeszti Kelet-Ázsiáról a
tudatlanságot.103) A képek, a nyomdai
kiállítás fényes; a teozófikus frázisok nagyszerűen konganak, de a
szöveg tudományos értéke minden kritikán aluli. Az eddigi amatőr
sinológusok serege mindjobban  hamis prófétának
bizonyul. A nagy kutatók műveiben a kínai lélek következő vonásai
domborodnak ki.

1. Mindenekelőtt erősen fejlett benne a családi érzék és a
fajszeretet. Bármiként változnak a dinasztiák és a kormányzati
rendszerek, bármennyire versengettek az oligarchák és a mindent
elnyomó bürokrácia, a kínai nép mindig megőrizte egyéniségét és
erejét, mert ez a családi élet nagyrabecsülésében rejlett és nem
változott sem uralkodókkal, sem rendszerekkel. Náluk a gyermek
egész jóléte a földön a szülők és az ősök megbecsülésétől függ.
Ezért áldoznak az ősök szellemének, ezért gondozzák babonás
kegyelettel a mindenfelé szétszórt sírokat. Ezek kedvéért
akasztották meg az óriási birodalom közlekedését, úthálózatának és
vasútvonalának kiépítését, mert az élők járhatnak másfelé és
elköltözhetnek, de a halottat nyugalmában megzavarni nem lehet.

Az ősök tiszteletével vetekszik a császárok és nagy emberek
tisztelete és ezzel a fajhoz való ragaszkodás. Közmondásos a kínai
copf szeretete. De nemcsak a copfját tartja drága kincsnek, hanem
végtelenül nagyrabecsüli egész viseletét, étkezését, szokásait,
babonás néphitét. A japán könnyen elfogadja az európai kabátot, a
katonai egyenruhát, kivetkőzik faji külsőségéből, a kínai azonban
sohasem. Más fajjal nem keveredik, át nem házasodik; ezért az egész
világtörténelemben az egyetlen nép, mely teljesen megtartotta
nemzeti bélyegét, nem mozdult ki arról a helyről, hol a történelem
szemhatárán először feltűnt és semmi lényeges változást életmódja
nem mutat az ősidőktől a XX. század forradalmi mozgalmáig.
 Még ennek se tulajdonítsunk nagy
jelentőséget; a négyszáz millió lakos közül alig egymillió vesz
részt benne.

Az erős faj- és családszeretetnek árnyoldala az erős
érzékiség. Amily igénytelennek látszik a kínai, alapjában véve
éppoly gyönyörhajhászó és haszonleső. Pauli heidelbergi
orvosprofesszor szemrehányást tesz az ópiumszívóknak és ezt a
választ nyeri: «Az a félesztendő, amit boldogító mámorban
eltöltünk, felér azzal a tíz-húsz nyomorúságos esztendővel, amivel
megrövidítjük életünket.» A legraffináltabb izgatószereket ők
termelik és fogyasztják hihetetlen mennyiségben. A nőtlen életet
nem értékelik és nem értik meg, ennek követelése volt évszázadokon
át a buddhizmus terjedésének fő akadálya. Ha házasuló korban levő
fiú komolyan megbetegszik, rögtön megházasítják; ha pedig meghal a
házasság előtt, a fiúgyermek lelkét a halál után is összeadják
valamely korán elhúnyt leány lelkével.104) A hagyományok túlbecsülése, a kultúra megállása
és kővé változása szintén a család túlzó szeretetének
következménye: «Így szántott az apám és az ükapám, hogyan szántsak
én másképpen.» Csak az a jó, amit az ősök végeztek. Innen van az,
hogy Kína történelmének csak első századában volt produktív, míg a
hagyományok ólomsúlya rá nem nehezedett. Később minden újítást,
minden haladást mint eretnekséget vagy államellenes vétséget
kárhoztatott.

2. A kínai lélek második nagy tulajdonsága a gyakorlati
értelem túltengő uralma. Ebben az országban minden ember majd
minden tetténél azt kérdezi, mennyi haszon lesz belőle. Kitűnik ez
 már legrégibb legendás könyvükből, a
nagy szabályból, melyet állítólag Kr. e. 2000 esztendővel kapott a
császár az égből. Az egész nem egyéb, mint gyakorlati ismeretek
halmaza és a mű vége mint kínai eszményt a következő öt boldogságot
sorolja fel: hosszú élet, gazdagság, nyugalom, erényszeretet és jó
halál. Ezek ellentéte az öt csapás: a szerencsétlen és korai halál,
szegénység, búbánat, erkölcsi züllés és gyengeség.105) A hegyi beszéd nyolc boldogságából egyet sem
találunk meg; az istenországa előttük számot nem tevő tényező. Még
legelvontabb gondolkodója, a magábavonuló Lao-ce sem éri be merő
elmélettel, inkább arra nyujt útmutatást, hogyan szerezhetünk egész
életünkre döntő élményt, a világrend szemléletét. Ők a földi
életért, az öt boldogságért túrják a földet, kutatják a
természetet, rójják a betűket. Megvalósítására legalkalmasabbnak
tartják a szent foglalkozást, a földművelést és a kereskedelmet.
Maga a császár is minden évben felszántott és bevetett egy darab
földet. Az elfoglalt területeket mindig a földműveléssel hódították
meg igazán és ezzel jobban magukhoz láncolták, mint
fegyverekkel.

A földművelés a legszentebb, de a kereskedelem a legkedveltebb
foglalkozásuk. A keleti kereskedelem úgyszólván kezükben van.
Szibériától kezdve le egészen Malakka félszigetig mindenütt ők az
üzlettulajdonosok, vagy legalább cégtársak, főleg a gyárakban és
bankokban. Hamar megtanulják minden nép nyelvét, főleg az angolt.
Maguk mellől minden nemzetet kiszorítanak, minden árut a
legolcsóbban kínálnak és az udvarias bókokban, sima beszédben
felülmulhatatlanok. E mellett üzleti  életükben nagyon
megbízhatók. Amit egyszer megígérnek, azt megtartják akkor is, ha
belepusztulnak. Az európai pénzemberek nem emlékeznek, hogy kínai
ember megcsalta volna őket.

3. Jellemző főleg szellemi életükre az atomisztikus,
kazuisztikus gondolkodás és ennek következménye az igazi
teremtő képzelet hiánya. Szeretnek egyes esetekkel bibelődni, egy
embernek egy cselekvését apróra megfigyelni. Így lesz náluk az
etika a gondolkodás kezdete. A nyugati ember az egyetemesből indul
ki, a nagy mindenséggel foglalkozik és metafizikát alkot. Az
erkölcstan nyugaton a filozófia koronája, melyet csak a sokratesi
korszak emel tudományos színvonalra. Ezzel ellentétben a régi
Kínának nincsen rendszeres metafizikája, nincsen ismeretelmélete.
Ezt a mozaikszerű gondolkodást fejezi ki a klasszikus irodalom
aforisztikus töredékes szerkezete. A bölcsek mondásaiban többnyire
egyes esetre illő gyakorlati tanácsok szerepelnek. A mindenség
kezdete, vége nem érdekli őket.

Első pillanatra úgy látszik, hogy ennek a föltevésnek ellene
mond a kínai nyelv és a kínai írás egész szerkezete. A szerkezet
matematikai pontosságú és az írás nem betűt, hanem elvont
fogalmakat, szavakat jelent. Úgy látszik, mintha ez a nyelv a
filozófiai gondolkodás számára volna teremtve. Minden szó gyök, a
gyökök pontos összeállításából áll a mondat, melyben az elhelyezés
és a hangzás magassága szerint a gyök főnevet, igét, melléknevet,
vagy határozót jelent. Ez a szerkezet azonban megtévesztő. A nyelv
nevezett mennyiséggel, milyenséggel foglalkozik, nem pedig
nevezetlen nagyságokkal, mint a matematika, és  épp
azért hátrány, hogy a szószegény nyelv kevés gyöke rendkívül
sokfélét jelent. Legtöbb értelmük van éppen azoknak a jegyeknek,
melyeket a kínai bölcsek legjobban kedvelnek. Például «sin»
alapjelentése szív, de mellékesen használják még szellem, érzület
és szándék helyett. «Ming» az egyik dinasztia és Konfucius neve,
eredetileg annyi, mint parancs, parancsolni, de jelöli még az ég
parancsát, rendelkezését, az ember sorsát, rendeltetését és végül
az életet, mint minden teremtmény végzetét. «Li» vallásos
szertartás és ezenfelül illemszabály, tapintat, illem iránti
érzék.106) Ez a néhány példa
szemlélteti, hogy a nyelvtani szerkezet minden pontossága dacára a
mondatok logikai elemzése rendkívül nehéz. A következtetésben is
egészen más a forma és a tartalom. Betarthatja valaki pontosan a
szillogizmus szerkezetét, de ha badarsággal tölti meg, még sem
következtet semmit. A kínai szójátékra emlékeztet a következő
szofizma: ami Hong-kong-ban van, az nincsen Sang-hai-ban. De
Hong-kong-ban nappal van; tehát Sang-hai-ban nincsen nappal. A
forma kitűnő; az értelem élclapba való.

Az atomisztikus gondolkodásnak tudható be az is, hogy a
gépiesség és külső forma uralkodik mindenben. A vallásban fő
a ritus, mellékes a tan. A nevelésben fő az emlékezetbe vésett
anyag; minden egyéni gondolat, minden eredetiség hibaszámba megy. A
társas életben fő a külső illem, az érzülettel kevesebbet törődnek.
Erős gyüjtő szenvedéllyel tudományos téren nagy ismeretanyagot
halmoznak fel, de belső összefüggést már nem keresnek; e nélkül
pedig nincsen tudományos gondolkodás. Gyüjtő szenvedélyükhöz
 járul erős hajlamuk a schematizálásra,
amely nem töri a fejét okok keresésén, hanem ismereteit hamarosan
kieszelt kategóriákba szorítja és ezeknél megmarad időtlen időkig.
Igy például az említett «Nagy szabály» kategóriája a négy évszak
mellett: öt világtáj, öt alkotó elem, öt szín, hang, íz és zsiger.
Egyik sorban a negyedik helyen levő tag kapcsolatban áll minden
sornak negyedik tagjával. Így keletnek megfelel évszakban a tavasz,
elemek között a fa, színben a zöld és zsigerek közül a máj. Az
ilyen mondvacsinált összefüggésekre alapították orvostudományukat,
helyesebben kuruzslásukat, jóslásaikat és magatartásuk nagy
részét.

Atomisztikus gondolkodás következménye az is, hogy hiányzik
bennük az igazi teremtő képzelet. Fő művészetük a festészet, de
erejük itt is finomkodásban merül ki. Gondosan megfigyelik a
természet örökké változó tárházát és az ebből merített díszítő elem
méltán lebilincseli a nyugati szemlélőt; de kompoziciót, művészi
szerkesztést, lendületet, árnyékolást hiába keres náluk.
Költészetükben két és félezer esztendőn át csak a lírai műfaj
szerepelt, melyhez aránylag kevés képzelőerő szükséges. A regény és
a dráma csak Kr. u. a XIII. században lépett fel, akkor is inkább
indiai mintára készült. Ennek a régi nagy népnek nincsen igazi
önálló drámája, regénye, nincsen igazi nemzeti éposza sem. A
vallásnak nincsen mitológiája, a babonás néphit buddhista hatásra
alakul ki.

Alkotásban a művészet testvére a filozófia. Nem csoda, ha ez is
mostoha bánásmódban részesül a mennyei birodalomban. Szorgalmasan
gyakorolják  itt az ősök tiszteletét, de e mellett
nem izgatja őket a kérdés, van-e örökélet, hogyan és hol élnek ezek
a szellemek. Így érthető, hogy az emberi szellem története egyetlen
elméleti igazságot sem köszön nekik és ha a kínai nép sohasem élt
volna a földön, ugyanannyit tudnánk, mint manapság; az emberi
szellem kultúrpalotájához nem szállítottak egy szegletkövet
sem.

KONFUCIUS.

I. Konfucius élete, jelleme és szerepe.

1. Nemcsak nemzetének bölcse, mint Cato, Kant, vagy Sokrates,
hanem kétezredév óta az egész mennyei birodalomnak valósággal
koronázatlan királya. Születési évét olyan fordulópontnak tartják
Kína történetében, mint amilyen Jézus megjelenése nyugaton. A kínai
történetírók Konfucius előtti és utáni kort különböztetnek
meg.107)

2. Származása. Konfucius eredeti nevén K’ung K’iu
született Küo Li helységben Tsu város mellett, Lu államban Kr. e.
552-ik esztendő X. hónapjának 21-ik napján. Atyja katonatiszt, ki a
régi időkben Sung államban uralkodó királyi családból származott,
de nagyon elszegényedett és már a gyermek három éves korában
meghalt.108) Az özvegy szegényesen
nevelhette a gyermeket, ki jóideig csűröket, majd nyájakat őrzött
az egyik főnemesi család uradalmában.109)

3. Már ekkor feltűnést keltett becsületességével, okosságával és
a kínai életben oly nagy szerepet játszó szertartások kitűnő
ismeretével. Kisgyermek  korában az volt a
szórakozása, hogy az ellesett cerimóniákat begyakorolta. Később
folyton tökéletesíti magát ezekben. Ha nagy temetés megy végbe, ha
fejedelmi látogatás érkezik, odaférkőzik a közelbe, kikérdez és
apróra megfigyel mindent. Felnövekedve meglátja a ritusok szellemét
és életstílust, harmónikus cselekvést keres benne. Önkénytelenül
megérzi a divat óriás hatalmát és ezt kívánja a nemzeti élet
szolgálatába állítani. A régiek szertartásokkal szőtték át egész
társadalmi életüket: a születésnapnak, a nagykorúsításnak, az
esküvőnek, versenynyilazásnak és vendégfogadásnak… egész a
temetésig mindennek megvolt a maga rendje-módja. Mindezekben a
császári udvar volt a mérvadó és a művelt körök társas életében
csak az vehetett részt, aki ismerte a társadalmi formákat.
Háromszáz fontos és háromezer kevésbbé fontos szabályt kellett
minden művelt embernek begyakorolnia. Viszont ezek tudása megadta a
föllépés biztosságát és könnyedségét; a szokásokat tudó férfi
mindenben ember a talpán és még a legveszedelmesebb helyzetben is
sikert arat; ráléphet akár a tigris farkára, még az sem harapja
meg.110) Főképpen ezért a rituális
tudományáért nyeri már húszéves korában a Fu-ce, azaz mester nevet
és így kerül be a történelembe, mint Kong-Fu-ce.

4. Európai életírói mellőzték egyik legvonzóbb jellemvonását:
a zene iránti nagy szeretetét.111) Pompásan énekelt, kitűnően játszott citerán és
csengő köveken, úgy hogy a császári udvar karmestere őt hallgatva
bámulattal kiálta fel: ez az ember hivatott arra, hogy újjáteremtse
az emberiség tönkrement kultúráját. Ezen a téren folyton
 tovább képezi magát. Meghallja a
tánccal, pantomimmel kisért «sao» zenét és oly buzgalommal tanulja
három hónapig, hogy «mellette elfelejtette a hús ízét», mert a
legfőbb szépség és a legnagyobb jóság csendült ki belőle. Ő a
zenében is az erkölcsi emelkedést vagy sülyedést érezte. Hogyan
értékelte a zenét, kitűnik a tanulásából. Egy citeradarabnál tíz
napig maradt, jóllehet mestere sürgette: eléggé tudja már,
haladjanak tovább. Kung mentségeket hoz fel: «Még nem vagyok biztos
az ütemben; még nem fogtam fel a dal mély értelmét és nem értem a
szerző lelkét.» Végül a tizedik napon megállapítja tisztán a
játékból, hogy «a dal szerzője komoly, mélyen gondolkozó,
messzelátó elme; nagylelkű és megelégedett nemes szív. Most már
látom is a szerzőt. Barna az arca, magas a termete és a szeme
olyan, mint a tenger mélye. Ugyan ki lehetne más mint Wen király?»
Tanára ezt hallva tisztelettudóan felkel, mélyen meghajtotta magát
és üdvözölte: «Te bölcs és szent férfiú vagy, ez a dallam tényleg
Wen királytól való.» Ez a jelenet elébünk tárja alaposságát,
elméjének megfigyelő erejét és képességét arra, hogy teljesen
beleérezze magát más lelkébe. Kiérezzük lelkesedését a régi szép
kultúra iránt.

5. Hivatása. Harmincnégy éves korában, mint főnemesi
gyermekek nevelője elkerült Lo-ba a birodalom akkori székvárosába,
hol tudatára ébred nemzetmentő hivatásának.112) Egymás mellett szemléli itt a szent királyok és
a vérengző zsarnokok képét. Vérzik a szíve, ha hazájának korabeli
állapotára gondol. Északon a mongolok törtek be és fenyegetik
állandóan; délen a határőrvidék hatalmas főurai megtagadják az
engedelmességet  a császárnak és folytonosan küzdenek
egymás ellen. Mindenfelé pártütés és felfordulás. Lu tartományban
az utolsó kétszáz év alatt harminchat fejedelmet gyilkoltak meg és
nem egyszer a trónörökös tulajdon édesatyját. Mágnás családok
tartották kézben a nemzeti vagyont, bitorolták a főhatalmat;
udvaraikban viszont táncosnők és heterák voltak a
mindenhatók.113) Különösen meghatja Tsu
herceg és kormányzó képe, ki visszautasítja a felajánlott koronát
és karjára véve a trón jogos örökösét, a kis királyt, kihallgatást
tart és intézi az ország ügyét-baját. Ő volt a nemzet utolsó nagy
bölcse, ki még tovább építette a nemzeti művelődést. Kong-fu-ce úgy
érezte, hogy a nagyherceg kérdőn tekint reá és hallani vélte
szavát: «Ki fogja megőrizni nagy örökségemet, ki folytatja tovább a
kultúra úttörőinek sorát?» Kung megértette a tekintetet és ettől a
pillanattól fogva hivatottnak vélte magát arra, hogy a régi nagy
királyok szent örökségét a késő unokákra átszármaztassa. Mély titok
gyanánt őrízte ezt a vágyat még tanítványai előtt is, csak nehéz
megpróbáltatások idején tolult ajkára a panasz: «Már a végét járom,
mert régen nem láttam álmomban Tsu herceget.» Íme az eszmény ott
lebegett előtte éjjel-nappal és elkísérte álmaiban. Ezentúl a Tsu
dinasztia elkorcsosult tagjairól mindig jobban a régi kor nagy
uralkodóira függeszti tekintetét és felvillan benne a forradalmi
szándék, hogy mint egy új dinasztiának mindenható minisztere menti
meg hazáját az összeomlástól.114)

6. Reformtevékenysége. Alig tér vissza hazájába, elűzik a
tartomány törvényes fejedelmét, kit  hűségből száműzetésbe
követ és jó ideig kivonja magát a politikai tevékenységből. E
helyett nagystílű a tanítói tevékenysége. Csak ötvenegy éves
korában nyílik alkalma arra, hogy államférfiúi képességeit a
gyakorlatban is kimutassa. Az új fejedelem a főváros első
előljárójává avatja. Egy év alatt úgy rendbe hozott mindent, hogy a
szomszéd fejedelmek csodájára járnak, utánozzák rendeleteit és
irígyelni kezdik sikerét. A találkozásokon gyors pillantással
átlátja a cselszövést és több vitás területet megment fejedelmének,
ki hálából közmunka miniszterré teszi. Hatalmát arra használja,
hogy megvizsgáltatja az egész ország talaját és elrendeli, hogy
minden talajban a legmegfelelőbb fát és gabonát termesszék.
Hamarosan elnyeri az ország legfontosabb állását, legkényesebb
tisztét: az igazságügyi miniszteri széket. A hagyomány szerint
három hónap alatt olyan rendet teremt, hogy büntetésre nem is volt
többé szükség, mert mindenki önként tartotta be a jó szokásokat és
erkölcsöket, melyeket példájával és az egész udvar tekintélyével
uralkodó divattá emelt.

Kétféle ellenségre talált újító munkájában: örökké kritizáló
pesszimistákra és szájas pártvezérekre. A pesszimista kritikusokkal
nem sokat törődött; ezeknek legjobb cáfolata maga a tett, a siker.
De komolyan félt a szószátyár demagógoktól, kiket
alábbvalóknak tartott a rablóknál és gyilkosoknál. Ezeket úgy
hallgattatta el, hogy közülük a legtekintélyesebbet,
Sao-Csong-Mao-t már minisztersége hetedik napján felköttette és
elrettentő példa gyanánt feldarabolt testét a királyi palota előtt
közszemlére tetette ki. Mikor ezért  a kegyetlenségért
tanítványai szemrehányást tesznek neki, így magyarázza meg tettét:
«Öt gaztett van a földön, mely alávalóbb a rablásnál és
gyilkosságnál: első az engedetlen, lázadó lelkület, álnoksággal
egybekötve; második a makacssággal, megátalkodottsággal járó gonosz
cselekedet; harmadik a hazug beszéd, ha ékesszólás járul hozzá;
negyedik a botrányok gyüjtése és ezek terjesztése széles
ismeretkörben; ötödik a gaztettek helyeslése és feldícsérése. Ez a
Sao-Csong valamennyit egyesítette magában. Amerre járt, mindenütt
pártot alakított és lázongott, a tömegbe államellenes véleményeket
hintett; erőszakos fellépésével elhomályosította a jog és
jogtalanság fogalmát és mindenütt csak saját érvényesülését
kereste. Tizenhárompróbás gazember volt, ezért kellett eltenni láb
alól». A régi császárok hét példájával igazolja tettét. «Ha a
felforgató elemek hordákba gyülekezhetnek, akkor már nagy ok van a
búbánatra».115)

7. Kon-fu-ce kegyetlen tettét, mint kormányzati
bölcseséget tünteti fel; szeret mindenben mélyre látni, a
bűntények okát és megelőzését keresi. Legfőbb oknak tapasztalja a
ferde közvéleményt, azért szerinte minden kormány legfőbb
teendője a nép zavaros fogalmainak helyreigazítása. Öreg
korában magasállású tanítványa, Tsi-Lu magához hívja: «We fejedelme
vár rád, mester, hogy hatalmát irányítsad. Mihez fognál
legelőször?» «Minden bizonnyal – válaszolja Kung-ce – a fogalmak
helyreigazításához.» A katonás Tsi-Lu megvetően legyint erre. «Csak
a fogalmak forognának kockán? Nagyon tévedsz mester. Mire jó
ezeknek az igazítása?» A mester válasza: «Milyen 
faragatlan vagy te, Ju! Nemeslelkű ember nyílt kérdésnek tekinti
vagy elmellőzi azt, amit nem ért meg. Ha a fogalmak nem helyesek,
akkor helytelenek a beszédek; ha a beszédek nem helyesek, nem
jönnek létre a jó tettek… nem virágzik az erkölcs és a művészet,
nem érnek célt a büntetések és végül a nép azt sem tudja, hova
tegye kezét-lábát. Ezért a nemes embernek szeges gondja van arra,
hogy fogalmait minden körülmények között helyes szavakba öntse és
szavait valóra váltsa. A nemes ember nem tűri, hogy beszédében
bármi pontatlan vagy félreérthető legyen.»116)

Még gyakorlatibb módon hangsúlyozza a tiszta fogalmak
jelentőségét a következő hely. Tsi fejedelme kérdi tőle, mi a jó
kormányzás titka? Kung-ce válaszol: «A fejedelem legyen fejedelem,
az alattvaló legyen alattvaló, az atya legyen atya, a fiú legyen
fiú.» Szóval mindenki töltse be pontosan kötelességét és törekedjék
eszményképe után.»117)

A szavak jelentése nem egyéb, mint szokás, melynek
meggyökereztetéséhez tekintélyre van szükség. Ezért a tiszta
fogalmak megteremtésének eszköze a tekintély. Tekintély pedig
csak ott lehet, ahol 1. van társadalmi különbség és olyanok az
uralkodó rendek és az előljárók, hogy a nép tisztelettudóan
tekinthet fel reájuk. A tisztelettudás az egész társadalmi
és nemzeti élet alapja. Ahol az arcátlanság elharapódzik, ott vége
a társadalmi rendnek és békének. Ezért tartja 2. a társadalom
alapjának a szülők iránti tiszteletet és szeretetet, mert
legkönnyebb tiszteletre nevelni ott, hol erre segít a vérségi
kötelék és a szülők iránt érzett  hála. Tisztelettudásra
ifjú korban kell még nevelnünk, mikor fogékony rá az ember. Ez a
kormányzati bölcseség főtitka.

A fogalmak helyreigazításával egyenlő fontosnak tartja a
példaadást, a kifejlett egyéniségből áradó belső vonzást,
amit napjainkban W. Förster így fejez ki: «Das Sein erzieht, nicht
das Tun.» Mi a kormányzás lényege, kérdi tőle Ki herceg.
«Kormányozni annyi, mint helyesen élni. Ha felséged vezet a
becsületességben, ki merészel akkor még becstelen maradni.» Más
alkalommal azt kérdi, hogy lehet megszüntetni a rablók
garázdálkodását. Konfucius azonnal kész a válasszal: «Ha Felséged
nem kívánja, még akkor sem fog a nép lopni, ha díjat tűznek ki
érette.» Szerinte ugyanis a nép a fejedelem árnyéka és a kormány
tükörképe. Ha a nép között tolvajok garázdálkodnak, ez annak a
jele, hogy a kormány se tisztakezű, nem egyenes úton szerzi a
pénzt. Másik érdekes feladott kérdés, hogy lehet a népet
szófogadóvá tenni. Föl kell emelni a nyílt, egyenes embereket, hogy
elnyomják a körmönfontakat, így engedékeny lesz a nép; ha pedig
emelik az álnok képmutatókat, ezek elnyomják a nyílt embereket és
nem fogad szót a nép.118)

A kormányzat fontos eszközének tartja még az erkölcsös
nemzeti zenét, mert a kellő cselekvés harmónikus kedélyt
tételez fel; a szív harmóniáját pedig a zene teremti meg
legkönnyebben. Ezért foglalkozik ő maga is legszivesebben a
zenével, ezért fárad a nemzeti zene reformján, ezért hagyja az
utókorra az ódák könyvét, a Si-King-et.

A kormányhatalommal rendelkezők főtulajdonsága nem annyira a
szaktudás, mint inkább a  hazának és a népnek nagy
szeretete. A részleteket elvégezhetik az alkalmazott
tisztviselők, de az egész világot csak arra lehet rábízni, ki
önmagában az egész világot szereti. Az ilyet a nép nem érzi
elnyomónak, rendelkezéseit sem találja terhesnek, mert elnyomás
helyett inkább szárnyakat ad népének az öntevékenység nagyobb
kifejtésére. «Ha valaki egyéniségével uralkodik és szokásával tart
rendet, lelkiismeretes lesz a népe; ha pedig valaki rendeletekkel
kormányoz és büntetéssel tart rendet, kijátssza a nép és
lelkiismeretlenné válik… Ha valaki egész lényével uralkodik,
hasonlít a sarkcsillaghoz, mely nyugodtan marad a maga helyén és
mégis körülötte forog az egész csillagos ég.»119)

8. Bukása. Ilyen elvek és kormányzat mellett Lu
fejedelmének nagyon megnövekedett a hatalma és tekintélye és a
szomszéd fejedelmek sanda szemekkel néztek Konfuciusra. Attól
tartottak, hogy Lu így nemsokára a birodalom első államává,
fejedelme pedig császárrá lesz. Próbálkoztak tehát Konfucius ellen
rágalmazással és amikor ez nem sikerült, a következő fondorlattal
éltek: Összeszedték hét országnak legszebb nyolcvan lányát,
megtanították őket érzéki dalokra, észbódító táncra, felöltöztették
káprázatos szép ruhákba és kitűnő zenészek kíséretében elküldötték
őket ajándékba harminc fogaton Lu fejedelmének. Ez először csak a
városon kívül szállásolja el őket és inkognitóban keresi fel a kis
tábort, de annyira levették lábáról, hogy már másnap ünnepi
menetben vezette őket székvárosába. Dinom-dánomban teltek a napok,
elintézetlenül hevertek az ország ügyei és a téli nagy áldozatok
 alkalmával a tisztviselők már nem
kapták meg az őket megillető jutalmat és tisztességet. Ekkor
belátta Konfucius: «Itt az idő a visszavonulásra!» és dalba öntötte
keservét: «A nők éneke űzött el és kényszerít életem végéig
vándorlásra.»120)

9. Tanítói egyénisége. Bukása és önkéntes száműzetése
után sem adja fel a reményt, hogy talál még uralkodóra, aki őt
megérti és segíti arra, hogy boldoggá és naggyá tehesse népét.
Államról államra vándorol; majd mindenütt tisztelettel fogadják,
gondoskodnak róla és tanítványai megélhetéséről. A fejedelmek szóba
állnak vele, némelyik meg is valósítja egyik-másik gondolatát, de
senki sem meri egész hatalmas tervét magáévá tenni.

Hatvan éves korában nagy fordulat történt életében. Kezdi
veszíteni a reményt, hogy ő a maga személyében megmenti nemzetét.
De amit maga nem tehet, örökségkép kívánja hagyni tanítványainak és
az utókornak és így még öregkorában is folytatja és fokozza nevelői
és írói tevékenységét.

Milyen lehetett tanítási módja, erre nézve beszélgetései
nyujtják az egyetlen hiteles forrást. Hiába keresünk nála
hosszadalmas fejtegetéseket, mint Buddhánál, vagy mélyen szántó
okoskodást, mint a vedanták bölcseinél. Tanítványai a vándorélet
tarkaságában apró-cseprő kérdéseket tesznek fel, ezekre ad
szűkszavú feleleteket. Válaszát csattanós rövidség, fülbemászó
ritmus és emlékezetbe tapadó forma jellemzi. Ő a tettek embere.
Legjobban szeretne cselekedni, nem beszélni. Tanítványai előtt
többször odanyilatkozik: jobb szeretne semmit se mondani, soha
többé nem beszélni.  «Ha a mester nem beszél, mit írjunk mi
tanítványok.» «Nézzetek az égre, vajjon beszél-e. A négy évszak jár
a maga útján, létrehoz mindent. Vajjon beszél-e az ég? Működik
inkább.»121)

Legbátrabb és egyik legkiválóbb tanítványának felvétele jellemzi
mindkettőjüket. Tsi-Lu kakastollal ékesítve hetykén áll oda a híres
tanító elé. Ennek tetszik a kemény legény és kérdi tőle: «Mit
szeretsz legjobban?» «A hosszú kardomat» – válaszolja az ifjú. «Ha
ehhez az erőhöz még tanulsz is valamit, kiváló ember válik
belőled.» «Mit használ nekem a tanulás? Ott a déli hegyeken magától
nő fel a bambusz hibátlanul és egyenesen. Ha levágják, olyan nyilat
lehet belőle faragni, hogy még az orrszarvú bőrét is átjárja.»
«Helyes, de ha acélheggyel és tollal látod el, akkor még mélyebbre
hatol.» Tsi-Lu erre az elmés válaszra meghajol kétszer és kéri
felvételét a tanítványok seregébe.122)

Hogyan gondolja a nevelés célját, láttuk egész életében.
Az ő szemében az az igaz ember, aki mindig fején találja a szöget,
minden helyzetben megőrzi a lélekjelenlétét és embertársaival
szemben mindig és mindenütt kellő módon viselkedik. Erre csak a jó
szokások segíthetik, miért is a nevelés főcélja az erények, a jó
szokások begyakorlása. Ezek rendszeres csoportosítása szerzi az
igaz jellemet. A szociális és állampolgári nevelés alapja szerinte
a tisztelettudás és tekintélytisztelet. Ha ez veszendőbe megy és az
arcátlanság harapódzik el, akkor az államnak bealkonyodott.

Nevelőeszközei. A jó szokásra nevelést a legkönnyebben
kell kezdeni; ez a kisgyermekkorban  a szülők iránti
tisztelet, szeretet és engedelmesség. A jó szokás maradandóbb lesz,
ha összekötjük a vallással. Ezért veszi körül vallásos
kegyelettel a szülők iránti tiszteletet és pontosan megszabja a
temetés meg a gyászolás módját, a sírok gondozását. A temetés ne
legyen ugyan fényűző, de mégis olyan, hogy mély benyomást keltsen a
fájdalom őszinteségével és a külső szertartás komolyságával. Az
atya halála vésődjék olyan mélyen a gyermek szívébe, hogy emlékét
soha el ne felejtse. Ezért rendel el hároméves gyászt. A gyermek
három évig szorul rá atyja, anyja karjára, ennyi ideig teljesen
igénybe veszi szeretetüket, ennyi ideig gyászoljon tehát
érettük.

A jó megszokását nemcsak a vallással köti össze, hanem erősíti a
zenével és így az etikát egybe kívánja forrasztani az
esztétikával. Saját maga tapasztalatból tudja, hogy milyen nagy
a zenének etikai ereje. Amiért is elítéli az érzéki és érzelgő
romanticizmust és visszatér az ősök gazdag, de mégis egyszerű
dallamaihoz és nemesen lejtett pantomim táncjátékához. Sajnos,
ennek a működésének emléke nem maradt reánk.

Láttuk azt is, hogy a zenét emberismeret mélyítésére használta
fel. Teljesen bele tudta magát élni a szerző lelki világába, sőt
maga előtt látta külső megjelenését.

10. Írói tevékenysége. A régi irodalom termékeiből három
könyvet állított össze, ezek az I-king, a Su-king és a
Si-king. Az I-king annyi, mint változások könyve. Nehezen
érthető szimbólikus könyv, tele varázsigékkel és jóslatokkal. Öreg
korában sokat foglalkozik vele Konfucius, összegyüjti benne
mindazt, amit az őskínai világnézetből  célja
elérésére alkalmasnak tart. Második a Si-king, az ódák, nemzeti
dalok könyve. Háromezer régi nemzeti énekből a legkifejezőbb
háromszázat csoportosítja benne a saját nevelő célzatával. Harmadik
a Su-king, az okmányok és krónikák könyve. Régi törvényeket,
szokásokat és a régi nagy császárok példáit sorolja fel benne.

A Su-king kiegészítése gyanánt saját maga írta meg a kínaiak
negyedik szent könyvét: «A tavasz és ősz évkönyveit», a
«Ts’un Ts’iu»-t. Látszólag száraz krónika ez is, amilyet
minden államban vezettek a fejedelem tetteiről. Saját államának,
Lu-nak történetét foglalja itt össze. Keveset változtat az eredeti
szövegen, de minden változtatása elevenbe vágott. Így például csak
báróknak címezi a lázadó fejedelmeket, akik magukat már királyoknak
hívták. Vagy ha egy vérengző zsarnokot meggyilkoltak, csak annyit
ír, egy gonosztevőt végeztek ki. A császárt kényszerítik a
fejedelmek, hogy a gyűlésükön megjelenjék, ő ezt így jegyzi fel:
vadászni ment a folyó északi partjára. A tervezett «fogalmak
helyreigazítása» volt ez nagy stílben. Hatása óriási volt; amikor
elterjedt, rettegni kezdettek az áruló trónbitorlók és a lázadó
alattvalók.

Ötödik könyv gyanánt hozzájárul ezekhez a szertartások
könyve: Li-Ki. A magva mindenesetre Konfuciustól való,
de mennyi benne az eredeti, senki sem tudja eldönteni.

Műveiben kitűzi a nemzeti eszményt és megjelöli a megvalósítás
módját. Az eszményt a multba helyezi, hogy élő, eleven vonásokkal
rajzolhassa meg. Az esztétikai alkotás azonban a kisebb gondja. Ő
mindenáron gyakorlati kötelességérzetet  kíván
ébreszteni. Ne csak ismerjük szép multunkat, hanem kövessük, ami
szép és nagy volt benne és így ismét valósággá lesz közöttünk.
Bírálja továbbá a jelen viszonyokat és kimutatja, mennyiben térnek
el az eszménytől. Ám kritikája sohasem merül el üres zsörtölődésbe
és sohasem tétlen «laudator temporis acti», hanem átérzi és
átérezteti az alkotmányos reformok szükségét.

Irodalmi működését az esztétikai nevelés szolgálatába is
állítja. Erre vonatkozó irányelvét legkedvesebb tanítványa, Jen Huy
kérdésére fejti ki. Mi az erkölcs lényege? «Győzzük le magunkat és
forduljunk a szép törvényéhez, ezáltal gyakoroljuk az
erkölcsiséget. Ha az emberek csak egyetlenegy nap legyőznék
magukat és a szép törvényéhez igazodnának, az egész világ erkölcsös
lenne. Ami nem felel meg a szép törvényének, azt ne nézd meg. Ami
nem felel meg a szép törvényének, arra ne hallgass… arról ne szólj…
azt ne tedd.»123)

Végül mind nevelői, mind írói működését saját maga
jellemzi legszebben a következő lemondó nyilatkozattal:
«Közvetítek és nem teremtek, hű vagyok a régi korhoz és szeretem
azt: ebben össze merem magam hasonlítani ami jó P’ong-unkkal»
(talán Lao-ce-vel).124) Megrajzolta a nemzeti eszményt, megvalósítására
elkészítette a terveket és a jövőbe nézve várta a nagy embert, aki
megérti a titkos jeleket és megépíti az új kultúrát.

11. Halála. Se nevelő, se írói tevékenysége mellett nem
adta fel a reménységet, hogy talál még uralkodóra, aki hajt a
szavára és aki mellett rövid három esztendő alatt rendet teremt az
egész birodalomban. Hetvennégy éves korában  hallja,
hogy a szomszéd állam királyát az egyik trónkövetelő herceg
meggyilkolta. A lakosság fel volt háborodva, több mint a fele
ellenezte a gonosztevő trónrajutását. Az ősz Kon-fu-ce megfürdött,
felöltözött díszruhájába és odaállott fejedelme elé: «Cseu-Csong
meggyilkolta az urát; torold meg, kérlek!» A fejedelem azonban
elutasítja, fél a főúri családoktól. Füstbe ment utolsó reménye,
hogy a fejedelem most megembereli magát és akkor övé a szomszéd
állam és hamarosan övé a főhatalom az egész mennyei birodalomban.
Megtörten indult hazafelé és ezentúl sejtelmes álmokat látott.
Álmában templomban trónuson piros oszlopok között ül és a halál
sejtése fogja el. Egy reggel nagyon korán kelt fel, kezét
hátratéve, botját maga után húzva ment ki az udvarra, hol fel és
alá járva dudolta: «A nagy Taisán-hegynek porrá kell mállnia; az
erős gerendának el kell törnie és a bölcs kiszárad, mint a növény.»
Tanítványa kérdi, mi az értelme dalának és ő elmondja álmait és
hozzáfűzi utolsó ismeretes szavát: «Nem támad bölcs király, ki
meghallgatna engem. Ideje meghalnom!» Lefeküdt és hetednapra
meghalt. Sírjára lehetne vésni önjellemzését: «Nem zugolódom az
Isten ellen és nem haragszom az emberekre. Lenn kutatok, de lelki
szemeim fenn az égen.»125)

Tanítványai három évig gyászolják, akárcsak édesatyjukat. Sőt az
egyik sátort veret a sírnál és hat álló esztendeig siratja benne
mesterét. Körülötte mások is megtelepszenek és így keletkezett
Konfucius faluja (K’ungli). Lu fejedelme nemsokára síremléket emelt
számára, melyben tisztelői gyülekeztek, a nélkül azonban, hogy
isten  gyanánt imádták volna. Tisztelete
azonban mindig jobban terjed, tanai uralkodóvá lesznek és ő maga a
nemzet géniuszává magasztosul. 194-ben Kr. e. a Hán-dinasztia első
császára meglátogatta sírját; szellemének, akárcsak az ég nagy
szellemének ökröt áldozott és nemsokára templomot épített. Így lett
a konfuciánizmus államvallássá, míg ellenfelének, Lao-cenek
rendszere titkos tanná sülyedt.126)

Kr. u. a VI. században a birodalom minden kerületében templomot
emeltek neki, melyben minden hónap elsején és tizenötödikén
áldozatot mutattak be. Később minden tudós és minden tisztviselő,
mielőtt valamilyen fokozatot vagy állást elnyert, köteles volt
Konfuciusnak áldozni. Még 1907-ben a bukófélben levő császár
Konfuciust a legmagasabb istenségekkel, az éggel és a földdel
egyenlő rangra emelte. Ezzel akarta megalkotni a kínai
szentháromságot, melyben a nemzet nagy tanítója és a császári trón
hűséges őrzője a harmadik személy. A forradalmi kormány első tette
volt, hogy megszüntette Konfucius tiszteletét, de Juan-Si-Káj
1914-ben már ismét nagy ünnepséggel áldozatot mutat be neki.
Konfucius szelleme hatalmasabb, mint a forradalmak és
kormányváltozások, mert lelke egybeforrott nemzetének lelkével.

II. Konfucius világnézete.

1. Orelli, Harles, Zottoli vallástörténetírók szerint: «minél
messzebb szállunk vissza Kína szellemtörténetében a régi időbe,
annál jobban kimagaslik a Mindenható égi Isten, kinek neve
 (Zottoli szerint magni cœli supremus
dominus) az idők folyamán változáson ment át, de a benne való hit
és az imádat fennállott még Konfucius korában is.127) Legrégibb neve úgy látszik Shang-Ti, legfőbb
hatalmasság vagy Tao, az igaz egyetlen létező és minden létezőnek a
forrása. A legrégibb forrásokban Jang, a későbbi pozitív
teremtőerő, mint tudatosan cselekvő személy, mint személyes Isten
jelenik meg, ki jóságos és irgalmas, tehát nem könyörtelen, mint a
vak sors, mint a személytelen természeti erők játéka. Jósága
mellett szigorú és igazságos, mert nemcsak áldást hoz, hanem
csapást is küld és a gonoszokkal érezteti haragját. Ismeri az
emberi szív minden gondolatát, szívének minden titkát. Cseng király
szép imái szerint: «Járjunk tisztelettudón, mert az ég nyitott
felettünk. Ne mondjuk, hogy magasan van, messze esik tőlünk, mert
körüllengi minden cselekedetünket és mindenütt figyel
minket.»128) Nem öltözhetik emberi
alakba, emberi nyelven nem szólalhat meg, ezért a régi kínai vallás
nem is ismer pozitív kinyilatkoztatást… A legmagasabb ég csak
működik állandóan minden beszéd nélkül. Akarata örök és
változhatatlan és minden erkölcsi és természeti törvény forrása. Az
ódák és az okmányok könyvében ismételten megcsendül a tiszta
monoteizmus. A föld akkor még nem volt egyenrangú az Istennel, nem
is szerepel mint felesége, mert eredetileg a neve is hímnemű, mint
az égé, csak Konfuce korában lesz kettőssé az ős jel, hímnemű és
nőnemű. Lassanként a régi monoteizmusból deizmus alakul ki,
az ég ura szerepét elfoglalja az ég a nappal, holddal, csillagokkal
és természetes erőivel. A személyes Isten 
mindinkább háttérbe szorul és kifejlődik a természetimádás.
Az égi jelenségeket, a föld alakulatait, hegyet-völgyet az ősi erők
megnyilvánulásának tekintik és lassanként átlelkesítik. A
személytelen erők helyére személyeket helyeznek és így mindenütt
szellemeket és isteneket fedeznek fel. Ekkép alakul ki a természet
imádásából a szellemimádás, midőn az égi erőket összekötik
az ősök tiszteletével és életüket valósággal békóba verik
mindenféle babonás szokással. Állandóan rettegésben kezdenek élni,
vajjon eleget tettek-e ennek vagy annak a nagy szellemnek.

Krause szerint ez a kínai vallás valóságos alakulása és az
eddigi sokféle elnevezés: animizmus, animalizmus, totemizmus,
samanizmus, asztralizmus, csak arra való, hogy a dolgok lényegét
tudományosnak látszó ködbe burkolja.

A babonás szokások annyira mentek, hogy a föld oltárán
emberáldozatokat mutattak be és a társadalmi bajokat bűbájos
szertartásokkal próbálták orvosolni. A nagy nemzeti
szerencsétlenségek az örökös lázongás, pártoskodás megingatták a
gondviselő Istenbe vetett hitet.

Kong-fu-ce tulajdonképpen a babonát akarja kiirtani a népből
és visszatérést hirdet a régi egyszerűbb, tisztább
világnézethez. Ezért állítja össze az I-king homályos, számára
is érthetetlen szimbólumait és öreg korában annyit forgatja, hogy
két bőrkötést is lekoptat róla. Megemlíti még benne, hogy a régi
bölcsek az ég nagy Urának mutattak be áldozatot és vele együtt
tisztelték őseiket. Ebben állott egész istentiszteletük. Az égről
még szó sem esett.129) De maga Konfucius már a természetvallás és a
deizmus alapjára helyezkedik és a  homályos könyv tartalmát
a következőkép értelmezi.

A természet változásainak megmagyarázására két őserőt kell
felvennünk: az eget és a földet és harmadiknak, mint a kettő
legteljesebb megjelenését, az embert. Ezt a dualista felfogást
Kínának minden ortodox bölcselője elfogadja. Ez a híres
Jang-Jin-tan.

Jang a férfi teremtőerő, meleg és aktív elem, mely testet
ölt a napban, az égben, a déli égtájban és az élénkpiros színben.
Személyes vagy öntudatlan erő-e, nem dönthető el. Jin a női
elem, mely sötét és hideg, megjelenik a földben, a holdban, az
északi tájban és a fekete színben. Kölcsönhatásuk hoz létre minden
dolgot és benne vannak minden jelenségben. Az ég a mindenség atyja,
a föld az anyja. Az ég alkotja a csillagokat, az évszakokat, a föld
hozza a termést. A Jang és Jin örök változásából örök törvény (Tao)
szerint keletkeznek a folyamatok. Ez az örök törvény jut
kifejezésre a nap és hold rendszeres keringésében, az eső és szél
termésthozó tevékenységében, a villámlásban és mennydörgésben, a
hideg és meleg egymásutánjában.

Az ember a természet egyik része, lelkét Jangtól nyeri, testét
Jin-től; benne egyesül az ég és a föld, benne föllelhető az egész
világ. A természet rendje a legfőbb törvény (Tao), melynek minden
ember minden tette alá van vetve. De viszont az ember minden tette
befolyásolja a természet tüneményeit. A kínai úgy hiszi, hogy az
égbolt beborul és elkomorul az emberek vétkei miatt. Ezért oly nagy
az aggodalmuk napfogyatkozáskor. Ha az ember boldog akar lenni, a
természet  törvényéhez kell alkalmazkodnia. Ezért
az emberi tudás főfeladata a természet megfigyelése és az emberi
élettel kapcsolatba hozatala. A kormány egyik főgondja a jó
naptárkészítés, mert ez az igazi útmutató minden cselekvésre. Az
előljárók azért legyenek tudósok, mert így ismerik az ég és föld
járását, nem tévedhetnek és erősek az emberszeretetben.130)

A régi hagyományokból ezeket a tanokat hagyja meg Konfucius. Ha
a tanítványok saját véleményét kérdik, rendesen kitérő választ ád,
hittételekről elvből nem beszél. Az érzékfeletti világot teljesen
mellőzi. Ha faggatják az égről vagy a természet erőiről, a
kérdéseket kereken elutasítja: «Még ezt a földi életet sem
ismerjük, minek törődjünk tehát azzal, mi következik a halál után.
Még az embereknek sem tudunk eléggé szolgálni, hogyan szolgáljunk a
szellemeknek; az életet sem ismerjük, hogyan ismerhetnénk a
halált.» Nem tagadja istent és a szellemeket, hiszen az ódák és
okmányok könyvében megőrzi a tiszta monoteizmus emlékeit, de
szkeptikusnak és agnosztikusnak látszik. Ő mindenekfelett a tettek
embere. Számára az a nagy kérdés: mit és hogyan kell tenni kellő
időben és kellő helyen? Vallásának lényege inkább az ősi
szertartásokban merül ki. Ezeket mindenkinek lelkére köti, mert
felismeri nagy fajfenntartó erejüket. Pontos betartásukra maga is
példát ád egész életével. Ebben is igazi kínainak bizonyul: a
forma, a ritus minden; a dogma nem számít. A régi kínai
birodalomban hiányzik a vallásra vonatkozó kifejezés. Nem volt
külön fogalomjegyük se bánatra, se bűnhődésre, sem elégtételre.


III. Konfucius életfelfogása.

1. Mi a nagy élet? kérdi egy francia író és szellemes választ ad
reá: «Egy ifjúkori nagy gondolat, melyet az ember érett korban
megvalósít.» Az ifjú Konfuciusnak volt egy ilyen nagy gondolata,
melynek megvalósítására föltette életét: az erős, hatalmas,
egységes mennyei birodalom. És ha legújabb életrajzírója, Wilhelm,
azt gondolja, hogy elítéli a nemzeti gondolatot és az egész
emberiséget tartja szem előtt, nincsen igaza, mert Konfucius
kínainak képzeli az egész emberiséget és nemzetiségen legföljebb az
egymással hadakozó főurakat és tartományokat érti. Ő elsősorban
hazáját akarja a régi magaslatra emelni azáltal, hogy visszavezeti
a régi tiszta erkölcshöz.

Etikai rendszere messzemenő kollektivizmus, mely az
egyént teljesen alárendeli a család és az állam érdekeinek. Az
egyes embernek csak mint a társadalom tagjának van értéke, önálló
létjoga nincsen. A szociális egyenlőség gondolatát határozottan
elveti. Mert a társadalmat szervesen fogja föl. Az állam legkisebb
alkotó egysége nem az egyén, hanem a család; amint az élő
szervezetnek eleme nem az atóm, hanem az élő sejt. Demokratikus
monarchiának mondható, amit ajánl. A család előbbrevaló, mint az
állam, a népjogok tulajdonképpeni hordozói a családfők, még a
császárral szemben is ők képviselik az ég akaratát. A császár
hatalma csak eszköz a család és a nép jólétének elérésére. Az
államnak akkor van jó sora, ha virágzik a családi élet. A családi
életben viszont nagy szerepet játszik az önművelés,  melynek
alapja az önismeret. Erre törekedjék az egyes ember, mert csak így
töltheti be hivatásos kötelességét. Csak így éri el a célját. Ez a
kínai kategórikus imperativus. Amint látjuk, Kant gondolatának
egész szépsége és értéke, de egyszersmind egyoldalúsága is benne
van.

2. Más kultúrákban az eszmény és a valóság ellentétben állanak
egymással, ő azonban a maga józan pedantériájával nem álmodik
vissza aranykort és emberfeletti lényeket, «Übermensch»-eket, hanem
nemzeti vonásokból és bár eszményített, de valóságos történelemből
állít népe elé mintaképet. «Közvetítő vagyok és nem teremtő, hiszek
a multban és szeretem.» (Grube 65. l.) Eszménye az átlagos,
normális kínai ember képe, mely érthető mindenki számára és vonzza
évezredeken át a nemzet nagy többségét. Így lett Konfucius a
nemzeti nagy gondolat letéteményese, népének nagy nevelője.

Nevelés és kormányzás szempontjából nagy optimista. Az
emberbe a Jang, az égi erő, csak jó hajlamokat hintett. Véleményét
tükrözi a még most is széltében használt kis ABC-és könyv
példamondása: «Az ember lelkülete jó, természeténél fogva szívén
hordja egyik a másik sorsát, csak a szokások idegenítik el őket
egymástól.» Bizonyára úgy érti ezt, mint legnagyobb követője,
Mong-ce (372–289-ig): az embernek képessége van minden jóra, de a
jó csírákat öntözni és fejleszteni kell, mert különben a szív
parlagon marad. Nincs született gonosztevő, de kész jellemet sem
kapunk örökségbe.

Az eszményi jellemben a következő négy fővonást, négy sarkalatos
erényt különbözteti meg  az ég négy tulajdonságát utánozva:
emberiesség, kötelességérzet, udvariasság és tanultság, azaz a
klasszikus irodalom ismerete. Mind a négy a gyermeki tiszteletből
és engedelmességből fakad.131)

Főerény az emberiesség, mely nem egyéb, mint jóakarat és
kellő magatartás a hozzánktartozókkal szemben. A felebaráti
szeretet nála csak rokoni szeretet, a mindent átfogó
emberbecsüléshez nem emelkedik fel, mert ez a családi kötelék
meglazulására vezet és így alapjában megrendíti az államot. Az
emberiességre vonatkozó leghíresebb nyilatkozata, életének
aranyszabálya a következő. Ce-Kung kérdezi tanítóját: «Létezik-e
egyetlen vezérszó, mely minket egész életünkön át eligazít?» Kung
mester válasza azonnal kész: «Mindenesetre: a kölcsönösség. Amit
nem akarsz, hogy neked tegyenek, te se tedd azt másnak.» Máshol
kiegészíti: «Ha valamilyen eljárást gyűlölsz az előljáródon, ne
tanusítsd azt az alattvalóddal szemben; amit gyűlölsz az elődön, ne
adj példát arra az utódnak; amit gyűlölsz a jobboldali szomszédon,
ne kövesd el azt a baloldali szomszéd ellen.»132)

Ha figyeljük ezt a kétségkívül szépen hangzó mondást, feltűnik a
negatív formája és ez jellemzi is a kínai rokonszeretetet. Inkább
passzív békébenhagyás, mint áldozatkész támogatás. Pozitív formáját
Jézus adja hozzá: «Ha valamit akarsz, hogy neked cselekedjenek az
emberek, te is azt cselekedd nekik.» A kínai szeretet nagyon
számító, nagyon önző. Ce-Kung tovább kérdezi mesterét: «Ha az
emberszerető bölcs látja, hogy valaki a kútba ugrik, vajjon utána
ugorjék a megmentésére?» «Ugyan miért – kérdi – a nemeslelkű
 indíttatva érzi magát, hogy odamenjen,
de nem arra, hogy a kútba fulladjon; eltűri, hogy megcsalják, de
soh’sem engedi magát bolonddá tenni.» Az öreg Konfuce szeretetére
igen jellemző epizód utolsó éveinek egyik legnagyobb szomorúsága,
kedvenc tanítványának, Jen-Huinak halála. Olyan keservesen
megsiratja az elhúnytat, hogy több tanítványa egészen megütközik
rajta. Őszinte gyásza előnyösen tér el Buddha fagyos, erőszakolt
nyugalmától. Jen-Hui atyja ki akarja használni ezt a mondhatatlan
fájdalmat és arra kéri a mestert, adja el a kocsiját és az árán
vegyen szép kőkoporsót a halottnak. Azonnal a leghatározottabban
elleneszegül a kívánságnak: «Mindenki elsősorban a gyermekéről
gondoskodik, akár tehetséges az, akár tehetségtelen. Amikor az én
Li fiam meghalt, csak egyszerű fakoporsóba temettem el. Nem
járhatok gyalog azért, hogy kőkoporsót vásároljak. Magas tisztséget
viseltem, nem illik gyalog járnom.»133)

Ellenségszeretetet sem ismer. Ha kérdezik: «Kell-e a
rosszat jóval visszafizetni?» Csattanósan felel: «Mivel akarod
akkor visszafizetni a jót? Fizesd vissza a rosszat igazságossággal,
a jót jósággal.»134)

Második főerény a kötelességérzet. Tízféle kötelességet
különböztet meg, ez azonban nem egyéb, mint a társadalom alapját
alkotó ötféle viszony, mely az élő szervezet tagjai között áll
fenn. «Mi az ember kötelessége? Az ember kötelessége ez a tíz
dolog: legyen az atya szelíd, a fiú tisztelettudó; a testvérbátyja
barátságos, öccse hozzáalkalmazkodó; a férj igazságos, a feleség
engedelmes; az öreg jóságos, az ifjú engedékeny; az uralkodó
szeretetteljes, az alattvaló lelkiismeretes.»  Három
családi és két társadalmi összeköttetést csoportosít ezen a helyen
és pedig elvont fogalmak helyett kézzelfogható példákat említ. Az
atyáról és fiúról szól, de ez egész természetesen magában foglalja
a nagyatya és az unoka, az anya és fia, az anya és leánya közti
kapcsolatot. Érti általában az idősebb és ifjabb nemzedék kellő
magatartását egymással szemben. Az uralkodó és alattvaló
kötelességén érti minden fellebbvaló, minden munkaadó és munkás
teendőit. Sőt minden jog kötelességet is hord magával. A munkásnak
nemcsak kötelessége a munka, hanem joga is van munkabérére.135)

3. Leggyakrabban tárgyalja a gyermeki tiszteletet és
engedelmességet, a fejedelem és alattvaló viszonyát;
méltassuk ez utóbbit életfelfogásában különös figyelemre. A
kormányzás nem egyéb, mint jóravezetés, azért a fejedelem
elsősorban életével kormányozzon. Uralkodói hatalmát tulajdonképpen
erénye adja meg: azért rendelkezik isteni joggal, mert isteni az
élete és jelleme. «A fogalmak helyreigazítása» a gyakorlatban egész
végzetes lehet. A legnagyobb konfuciánusnak, Mong-ce-nek hírül
hozzák: «Vu meggyilkolta a fejedelmét és ezzel súlyos bűntényt
követett el». Mong-ce válaszol: «Én csak azt hallottam, hogy egy
alávaló embert gyilkoltak meg, nem pedig fejedelmet.» A fejedelem
cím nála csak azt illeti meg, akiben a következő öt tulajdonság
találtatik: «Legyen jó vezető, az állami jólét kútforrása, jóságos
és általános bizalomnak örvendő és méltányosan bánjék a
hatalommal.» Ha ebből az öt jegyből csak egy is hiányzik, akkor a
fejedelem név már nem illeti meg az uralkodót: «A fogalmakat
 ki kell igazítani.» Jogát már a
fejedelemségre elveszítette, megölése nem királygyilkosság, hanem
csak egy gonosztevő kivégzése. Mong-ce még tovább élezi ezeket a
tanokat. A nép előbbvaló, mint a fejedelem, az ég rendeli ugyan a
fejedelmet, de akarata a nép akaratában nyilvánul meg és a király
isteni hivatásának egyik jele az is, hogy az egész nép elfogadja.
Vox populi, vox dei. A méltatlan császárt szabad megbírálni,
elűzni, sőt megölni. Az állam első tisztviselőjének kötelessége
megróni az uralkodót, ha rossz útra téved. A népjogok
tulajdonképpeni képviselői a családapák. A császárral szemben is ők
képviselik az ég akaratát.136)

Az uralkodónak és kormánynak azon kell lennie, hogy a nép
bizalmát állandóan megőrizze. Ez akkor sikerül, ha anyagi jólétet
és műveltséget biztosít számára. A jó családból származó jónevelésű
emberek önként követik a jót és megerőltetés nélkül kerülik a
rosszat. Legyen nagy gondjuk az ősök tiszteletének fenntartására,
mert így megőrzik a gyermeki tisztelettudást, melyen alapszik
minden társadalmi erény. Ne rendelettel és büntetéssel
kormányozzanak, hanem jellemerővel és jóraszoktatással.

4. Konfucius életfelfogásának és kormányzó bölcseségének mélyére
hatolunk, ha iparkodunk megérteni, milyen társadalmi törvényeket
és módszereket hámoz ki az I-king rejtelmes vonalaiból.

Nála az őserők nem rosszak; baj mindig akkor következik be, ha a
gyenge Jin uralkodni akar az erős Jang felett. Ennek
megakadályozására meg kell figyelnünk a természet nagy törvényeit
és hozzájuk alkalmazkodnunk. Három törvényt 
különböztet meg: A változások, a képek és az ítéletek
törvényét.137)

A változások törvénye a lassúság. Minden történésben
benne rejlik a két tényező: a Jang és Jin. Az erős törvénye az,
hogy mozgása észrevétlenül, könnyen kezdődik, lassan gyorsul, míg a
veszedelmes és nehéz fordulópontot eléri. A gyenge változása is
lassú. Egyszerűen kezdődik és mindig bonyolultabbá lesz. Ha lázadás
tör ki, ha a szolgák megölik az urukat, a fiú az atyját, nem egy
napnak vagy éjnek az eredménye, hanem lassanként jutott el odáig és
pedig azáltal, hogy az odavezető folyamatot nem ismerte fel
idejében. Jelentéktelen dolgok, ha szabadjára engedjük őket, a
legnagyobb visszaélésekre vezetnek. Életfilozófiájának egyik
alapgondolata tehát: ismerjük fel a dolgokat. Ismerjük fel az
eseményeket még lappangó csíraállapotban, irányítsuk a folyamatot
addig, amíg könnyű és egyszerű. Akadályozzuk meg a bűntényeket,
mielőtt a nép reágondol és lelkében gyökeret ver a gondolat, hogy
ilyet is el lehet követni. Ezért kell a jó szokásokat a törvény és
paragrafusok helyére állítani.

A képek törvénye. Amint a változások könyvében a képek és
jelek gondolatot jelentenek, hasonlóképpen a változásokban a világ
törvényét alkotó eszmék (Platon ideái) a két alaperőn keresztül a
jelenségek világába lépnek. Minden találmányban, pl. a tűzben, a
hálóban, az ekében egy ősi eszme ölt alakot. Az eszmék fellépése és
távozása hozza létre az események változását. Aki ezeket a képeket
szemléli, az előre látja, mi következik be a valóságba. Így
Konfucius előtt világos, hogy három év alatt milyenné tudná tenni
 a kínai társadalmat. A vezető ember
eszméje erőt sugároz ki és átragad a tömegre. A szép formának is
nagy a gyakorlati fontossága, mert ez adja meg az igazságnak az
erőt, hogy kényszer nélkül hasson az emberekre és örömmel
kövessék.

Az ítéletek törvénye. A képek megmutatják a helyzetet és
ennek csíráit, de nem mutatják meg, hogy a világtörvények
szellemében ez vagy az a helyzet hová vezet. Ezt tisztázzák az
ítéletek, mert az ítélet igazsága megköveteli, hogy a helyzet
megfelelő legyen a valóságnak és ezért kell helyreigazítani a
fogalmakat. Ez történik tanulással és tanítással. A tanulás nála
azonban mindig művészetet jelent, ha valamely ismeret nem vezet
működésre, akkor hiábavaló; a tanulás és a gyakorlat karöltve
járjanak.

IV. Konfucius méltatása.

1. Nem bölcselő a szó szoros értelmében, de még kevésbbé
vallásalapító. Nem törődik a lét általános határozmányaival és
végső okaival, de nem foglalkozik vallásos kérdésekkel sem. Ő a
gyakorlat, a tettek embere és akkor is, amikor meggátolják az
alkotásban, életfilozófiát ír; keresi a nagy nemzeti eszményt és a
hozzávezető utat. Ezen a téren érdemelte ki «a tudósok és
tanítók királya» címet. Az ő bölcsesége a derék élet, a helyes
tett, nem pedig a magasba szökkenő eszmélődés.

Világos és fölséges a célkitűzése, józan az ország állapotáról
alkotott ítélete. Megmentésül csodás épületet tervez, melyben
minden darab kő  az állam és a család javát szolgálja.
Mindent erősen központosít. A községek független életét teljesen
ismeretlenné teszi hazájában. Az egész Kína óriás gépezet, melyet a
tisztviselők és felügyelők serege igazgat. Ami nem illik bele a
nagy gépezetbe, azt egyszerűen mellőzi vagy elnyomja. Éppen ebben
rejlik Konfuciusnak és népének a tragikuma, hogy híven őrzi a régi
kort, de ennek szellemét nem fogja fel. Nem tekint elég mélyen az
ősök lelki műhelyébe, csak a külső kultúrát, a szellemi munka
megkristályosodott eredményét veszi át. Kiöli ellenben a
szabadságérzetet, megbénítja a kezdeményező képességet, minden igaz
kultúra forrását. A tudós műveltségnek az állam alapjává tételével
megcsontosodott maga a művelődés. Nem annyira a hivatalnokok lettek
tudósok, mint inkább a tudósok hivatalnokok, s így Konfucius
remekbe alkotott rendszere minden egyéniséget kiölő bürokráciává
torzult. Bármilyen korán ismerte a kínai nép a csillagászatot, az
iránytűt, mégis messze elmaradt a haladó nemzetek mögött, mert a
késő unokák csak őrizték a régit, de nem fejlesztették, másoktól
meg elszigetelték magukat. Régi kultúrájukban bizakodva lenéztek
minden nemzetet, míg az összetűzés Nyugattal és a haladó japán
észre nem térítette az elbizakodott vezetőket. Ekkor látták, hogy
az örökös gyámkodással erőtlen és gyáva lett a népük.

2. A pontosan körvonalozott szertartásoktól nem tagadhatunk meg
bizonyos fönséget és egyszerűséget. Az istentisztelet örve alatt
Kínában nem rendeznek orgiákat, mint a legtöbb kultúrnépnél.
Nincsen féktelen és fajtalan istenük,  mint
Indiában, Föniciában vagy Hellasban. Teljesen hiányzik a vallás
összekötése a nemi élettel. Az istenek életében lejátszódó trágár
jelenetek már a lamaizmus késői befolyására vezethetők vissza. Az
ősvallásban nincsenek istenképek vagy szobrok, a bálványimádás
Indiából terjed át hozzájuk.

Mikor a keresztény hithirdetők Kínában először megjelentek, majd
mindent elfogadhattak, amit Konfucius tanított, csak az
evangéliumot kellett hozzáadniok. Az ‚ég‘ fogalmát jóideig
azonosnak vették az igaz Isten fogalmával; az ősök tiszteletét
egyszerű polgári szertartásnak minősítették és már nem jártak
messze attól, hogy Krisztus vallása a kínai birodalom hivatalos
vallása legyen, mikor a viszálykodás és üldözés kitörése minden
sikerüket és tervüket meghiúsította.

3. Konfucius erkölcsi elvei fejlett társadalmi érzékről tesznek
tanuságot. Okos és bölcs tanácsokat foglal egybe, de az evangélium
magaslatát nem éri el; az igazi felebaráti szeretet vagy az
ellenségszeretet ismeretlen fogalom előtte. Mint vérbeli politikus
nem válogatós az eszközökben. Tanaiból Mong-ce joggal vezeti le a
királygyilkosságot. A hazugságtól és esküszegéstől ő maga sem riad
vissza. Bukása utáni vándorlása közben a szigorú és nagytekintélyű
igazságügyminiszter két hadviselő sereg közé kerül. Az egyik fél
elfogja, de készséggel szabadon engedi azzal a feltétellel, hogy
nem tér vissza az ellenséges We tartományba. Ő ezt határozottan
megígéri, meg is esküszik reá és mégis szabadulása után első útja
We fejedelmi udvara. Tanítványai kérdik: 
«Mester, szabad az esküt megszegni?» Ő nyugodtan hirdeti: «Ez
kényszerített eskü volt, az ilyet nem hallgatják meg az
istenek.»138) Még kémszerepre is
vállalkozik, mert erősen biztatja We urát, foglalja el a
szomszédtartományt, mert amint ő látta, gyenge az ereje, és a
segítség, amire számít, el fog maradni. Ha maga a nemzet bölcse
ilyen eszközökkel él, akkor ne csodálkozzunk, ha a népben is
gyakran sekélyes az erkölcsi felfogás.

Konfucius az erkölcsös és a vallásos életnek ütőereit metszette
el, midőn a «szent könyvek»-ből kihagyja az isteni gondviselés
világos fogalmát és hideg, élettelen deizmussal olvasztja össze a
természeti erők tiszteletét. Nagy gonddal szabályozza az ősök
kultuszát, de hallgatással mellőzi az örök életet és nagyon is
kidomborítja, hogy a holtak tisztelete nem egyéb, mint az
állampolgári nevelésnek egyik hatásos eszköze. Mindenben csak földi
célokat ismer; ami a tapasztalatot meghaladja, azt mellőzi; a
dolgok lényegével keveset törődik. Módszerének következménye, hogy
a gyermekbe nevelt édeskés, udvarias modor sokszor kegyetlen
önzést, számító ravaszságot, kicsapongó érzékiséget és vérengző
kegyetlenséget takar. Ilyen módon támadhat külsőségekben csillogó
kultúra, de tudásában hiányzik a mélység, erkölcsében az
őszinteség, vallásából az áhítat, művészetéből a gondolat. Ennek a
népnek soha sincsen igazi ünnepe: a temploma sírkamra, egyháza az
állam, papja a tudákos mandarin; mélység és emelkedettség nem terem
nála sehol. 

LAO-CE.

I. Élete.

1. Életírói az emberiség egyik legnagyobb misztikusának tartják.
Annyi bizonyos, hogy ő a kínaiak igazi metafizikusa és egész
Keletnek a leghomályosabb és talán a legmélyebb gondolkodója. Az
európai bölcselőktől tősgyökeres kínai vonások különböztetik meg:
atomisztikus gondolkodás és gyakorlati irány. Igaz, hogy ő inkább
elmélkedő, mint a tettek embere, de még a legmagasabb eszmélődésben
is aforizmákat szór, ellentéteket hangoztat, akár Nietzsche, és
minden tanával útmutatást kíván nyujtani arra, hogyan lehetünk
egyek a mindenséggel. Mindazok, kiket nem elégített ki Konfucius
túljózan eszménye, a kínai átlagember, őnála kerestek vigaszt, és
homályossága miatt mindenki azt találja meg benne, amit éppen
óhajt.

Az ő eszményképe nem a polgár vagy az államférfi, hanem az
elhivatott egyén, aki önmagának keresi az igazságot és aki inkább
elrejtőzik titkos társaságokba, elvonul a kolostorok mélyére,
mintsem kiálljon a közélet porondjára.

Élete. Életét annyira át- meg átszőtte a legenda, hogy
komoly tudósok még a XX. században is kételkedtek létezésén és nem
tartották történeti személynek.139) Wilhelm szerint azonban a legújabb kínai
kutatók művei után létezését alig lehet kétségbevonni.

2. Életének egyetlen egész biztos adata, Konfuciussal való
találkozása. A szertartások könyvében ugyanis 
Konfucius megemlíti, hogy egy temetésre együtt mentek Lao-ce-vel,
mikor egyszerre napfogyatkozás állott be. A természettől félénk
Konfuciusra ez a ritka tünemény olyan befolyást gyakorolt, hogy
egész életében nem tudta feledni. A csillagászati adatok szerint
Kínában Kr. e. 518-ban tényleg napfogyatkozás játszódott le és ez
az év teljesen megegyezik Konfucius életének hiteles adataival. 34
éves korában kezd nevelősködni és ekkor keresi fel Lao-Yangot, a
Tsu-dinasztia fővárosát.140) Több forrás megegyezése egy tényre vonatkozólag
annyira erős bizonyíték, hogy Laoce-t nyugodtan elismerhetjük
történeti személyiségnek. Mint az uralkodócsalád levéltárosa sokat
foglalkozott a régi történelemmel és igen becses adatokat
szolgáltathatott Konfucius hivatásához. Ez fel is kereste őt
magányában, de midőn az ősök kultuszának kérdését felvetette, erős
rendreutasításban részesült: «Akikről beszélsz, meghaltak,
csontjaik porrá váltak, csak szavaik maradtak fenn. Hallottam, hogy
egy gazdag kereskedő a szegénység látszatát vette magára, holott
raktárai telve valának kincsekkel; így a szellemi fennsőbbséggel
bíró ember, jóllehet, tökéletes, mégis ostoba külsejű lehet. Vesd
le gőgös külsőd, sok vágyad, hízelgő orcád, függetlenkedő akaratod,
mert mindez nem válik előnyödre. Ezt akartam mondani neked.» Ha
hihetünk a hagyománynak, Konfuciust nem hozták zavarba az aggastyán
szavai, hanem így felelt: «Én tudom, hogy repül a madár, úszik a
hal és hogy fut a négylábú állat. A szaladó állatot meg lehet fogni
hurokkal, az úszó halat horoggal és a madarat utóléri a nyíl. De a
mennyei sárkány  hogyan nyargal a szél hátán a felhőkön
át és emelkedik az égig, azt nem tudom megmondani. Ma láttam
Lao-ce-t és nem hasonlíthatom máshoz, mint e mennyei sárkányhoz.»
Más alkalommal hozzátette: «Most az egyszer valódi sárkányt láttam.
Ha összehúzódik, látható testet ölt; ha kinyujtózik, légi alakká
válik, túlhatol a felhőkön, a világos és a sötét őserőkkel, Janggal
és Jinnel táplálkozik.»141)

3. Családi neve Li, személyneve Tan; együttvéve tehát Li-tan;
később kapta a Lao-tan, majd a Lao-ce, az öreg mester jelzőt. Lao,
az «öreg» nevet a legenda szerint azért kapta, mert mint öreg
gyermek ősz szakállal és ősz hajjal jött a világra. Lao-ce
bizonyára nem született nyolcvan esztendős aggastyánnak, de a
mesében mélyebb értelem rejlik. Ha az utókor valamely nagyember
emlékét megőrzi, rendesen kiemelkedő jellemvonásokat örökít meg
róla, bár fantasztikus alakban. A monda veleje bizonyára az, hogy
Lao-ce koraérett, magábavonuló, melanchólikus ifjú volt. Lelke
mélyén ő is fájlalta, akárcsak Konfucius, a közállapotok
romlottságát. A polgárháborúkban országok mállottak széjjel,
uralkodói családok koldusbotra jutottak; millióknak omlott a vére,
üresen tátongtak a csűrök és gaz verte fel a szántóföldeket.
Milliók szeméből kicsordult a könny és keserves panaszra fakadtak:
«Jobb lett volna nem születnünk, mint ilyen nyomorúságot megérnünk.
Az ég könyörtelenül nézi, hogyan pusztulunk szárazságban és
éhségben. Nincsen isten az égben, nincsen igaz uralkodó itt a
földön, senki sem hallgatja meg panaszunkat.» Ilyen körülmények
között Lao-ce nem tudott Konfuciusszal  remélni
a szebb jövőben, hanem elveszti minden hitét a kultúrában és a
társadalmi orvosságokban: «Aki cselekszik, az ront; aki megőriz
valamit, az elveszíti.» Levéltárosi állását is feladja és
visszavonul délre a Jang-ce-kiang partján valamely remeteségbe. A
Hanku-szorosnál nagyon kéri a kapus, foglalja össze tanait, mire
megírja ötezer jegyből álló művét, melyet Tao-te-king-nek, a nagy
törvény és az erény útjának neveznek.

4. Öregkorban visszatér övéihez szülőföldjére, Tsen államnak
K’uhsien nevű helységébe. Követője, Tsuang-Tse, egész hiteltérdemlő
módon ír haláláról. «Lao-tan meghalt, Tsin-Si elment részvétét
kifejezésre juttatni. Három jajszót hallatott, azután sarkon
fordult és távozott. Egyik tanítványa kérdi: «Nem voltál Te a mi
urunk barátja?» – «Ó igen!» – «És elégnek tartod ilyen módon
kifejezni fájdalmadat?» – «Igen! Azt tartottam, hogy a mi emberünk
és még sem az. Amikor beléptem, úgy könnyeztek az aggok, mintha
fiukat temetnék és úgy sírtak az ifjak, mintha anyjukat siratnák.
Mivel ennyire ragaszkodnak hozzá, olyan szavakat kellett szólnia,
amit nem szabad lett volna kiejteni és olyan könnyeket hullatott,
melyeket nem szabad lett volna elsírnia. Ez pedig mind eltérés a
mennyei élettől, mert gyarapítja az emberi indulatokat… Aminek a
végét látjuk, az csak a tűzifa, de a tűz tovább ég és nem látjuk,
mikor alszik el.»142) Íme, Lao-cét is kétféleképpen gyászolják
tanítványai, mint Buddhát, Ázsia másik világosságát és a
«tökéletesek» fásult közönye meglepően egyezik mindkét ravatalnál.


II. Tanai: A Tao-te-king.

Lao-ce-nek ez az egyetlen műve. A könyvre is ráillik az a
jellemzés, amit szerzőjéről mondott Konfucius: «Hasonlít a mesebeli
sárkányhoz, keresztülhatol a felhőkön, világossággal és sötétséggel
táplálkozik.» Határozottan kifejezett meggyőződést alig találni
benne és kevés szavát lehet szószerinti értelemben venni. Krause
negyvenkétféle fordítását említi, de nincsen egyetlen sora sem,
melyet a fordítók egyenlően értettek volna.143) Ő nem akar nyárspolgári, alpári lelkeknek írni;
örvend, ha ezek kinevetik és akkor van megelégedve, ha nem értik
meg. Szereti a keleti ködöt, és gondolatait ellentétekbe,
paradoxonba burkolja. Terjengős kommentárjai a mű után ezer
esztendővel készülnek, azért ezek is gyakran elhomályosítják és nem
tudni, mennyi bennük az idegen hatás.

A könyv tartalma legegyszerűbben címe szerint osztható fel.
«Tao» annyi, mint a világ nagy elve; «te» az erényt jelent; «king»
klasszikus okirat.

A tao igen sokjelentésű szó. Eredetileg annyi, mint út.
Írásjele a ‚fejt‘ és ‚menni‘ jelények csoportosítása; olyan utat
jelent tehát, melyen feje után jár az ember, mely célhoz vezet,
melynek iránya és értelme van. Először az égi pályák jelölésére
használták. Az egyenlítő a piros út, a térítő a sárga út. Lao-ce
átviszi az eszmék birodalmába és megkülönböztet nagy Tao-t és
kisebb tao-kat. A nagy Tao a végső irányt adó hatalom, mely az ég,
a föld és az ember kis tao-ját létrehozza, 
igazítja és fenntartja. Az európai fordítók többféleképpen
próbálják jelentményét eltalálni: voie, cause première, parole,
Weltgesetz, Sinn, Höchstes Gut… Legközelebb jár hozzá a görög
«logos», a latin «ratio» és a Spinoza-féle causa sui, natura
naturans.

Bizonyára az ősvalláshoz tartozó fogalom ez, mely Kínában alapja
minden világnézetnek, etikának és vallásnak. Megtalálható mind
Konfuciusnál, mind Lao-cé-nél, de különböző módon.

Konfuciusnál a tao az I-king szövegében a nagy természet
mechanikus törvénye az ember erkölcsi életére alkalmazva. Külön
törvénye van az égnek, a földnek és az ember etikai világának, de
mindannyinak alapja az égi tao, az ég járása. Ezt kell a császárnak
felismernie és közölnie az alattvalókkal a szertartások
előírásával. Ezekkel gondoskodik arról, hogy az égi erők megáldják
uralkodását és népét. Kung-ce-nál az a szent ember, ki az isteni
Tao-ra alapítja minden törvényét és magatartását és a földkereksége
engedelmeskedik neki.144)

Lao-ce tao-ja. Konfuciusnál a legmagasabb az égi tao és
ez azt a benyomást kelti, hogy nála ez nem egyéb, mint a személyes
Isten, ki őt egyedül ismeri, aki hivatásával megbízta és akihez
nagy megpróbáltatásokban imádsággal fordul.145) Lao-ce szemében az ég nem lehet végső elv. Kell
lenni egy felfoghatatlannak, kimondhatatlannak, melyet jobb
kifejezés híján a «nagy Tao»-nak nevez és ez nem egyéb, mint az
égi, földi, emberi tao-k végső forrása, végső célja és minden
ismeret alapja. Semmikép se vallásos, hanem tiszta filozófiai
fogalom; istentiszteletben nem részesül, 
áldozatot nem mutatnak be neki és nem imádkoznak hozzá.

A nagy Tao először kozmológiai elv, mindennek létforrása,
minden teremtmény anyja, mely az ég és föld előtt fennállott már.
Mindent létrehoz, de önmaga sohasem lesz jelenséggé, azért nem
tapasztalható meg. Nem zárkózik a tér és idő keretébe, azért hiába
nézünk utána, nem látjuk meg soha. Hiába hallgatódzunk a szavára,
nem hallható soha. A szobrász nincs ott a szobrában, a festő nincs
a vásznában és az atya nincsen gyermekében. Mint világelv a két
őserő (Jang és Yin) ellentétét egyenlíti ki, mert benne minden
eggyé válik. Olyan az ég és föld (Jang és Yin), mint a megszólaló
fuvola. Önmagában üres, de ha törvénye szerint beléfújnak,
csodálatos hangok áramlanak ki belőle. A fuvola a föld, a lehelet
az ég, de ki adja a leheletnek a kellő erőt és gyorsaságot. A nagy
fuvolás, a nagy Tao, ki ebből a varázsfuvolából az egész világot
elővarázsolja.

A nagy Tao a mindenség célja. Minden létező tőle
származik, minden hozzá tér vissza, mint esténkint a gyermek anyja
ölébe hajtja fáradt fejét. Az embernek is ez a célja: egyesülés a
nagy Taoval, amint ezt az életfelfogásban láttuk.

A nagy Tao minden megismerés alapja. A jelenségekben nem
található, azért őt magát csak közvetlen megéléssel,
intuicióval foghatjuk fel. Olyan ez a felfogás, mint a
jóga-gyakorlat magaslata a szamadhi, melyben a lélek elveszti
öntudatát és alámerül a tudattalan örvényébe. Szerinte ez az
intuició az emberi lélek legősibb, legegyszerűbb jelensége, melyet
nem lehet levezetni és bizonyítani. A piros és kék színt nem lehet
megmagyarázni  annak, akinek sohasem volt ilyen
élménye; viszont aki látta a pirosat és kéket, megérti a mondott
szóból is. Hasonlóképpen csak az érti meg Lao-ce szavát, aki már
megízlelte a nagy Táo-t.146)

3. Eszmetana. A nagy Tao ős valóságában jelen vannak a
dolgok fogalmi képei (a platoni ideák) és a lélek intuiciójában
ezeket is átéli, de ezek a fogalmak ki nem mondhatók. Ilyen például
a lét és a nemlét. A lét az égnek és a földnek anyja, a nemlét
pedig anyja a létnek; egymással tulajdonképpen azonosak, csak a
szavak, a jelek különböznek.

Ismeretelmélete realisztikus. A szemlélő lélekben a
kimondhatatlan eszmék mintájára alakulnak kimondható fogalmak is;
ime ezen alapszik a kínai realizmus. Konfucius és Lao-ce
megegyeznek abban, hogy a szavak és kimondható fogalmak a valóságot
tükrözik, mert a valóság maga a nagy Tao és a benne rejlő
kimondhatatlan fogalom; az egyéni lélek kimondható fogalmai ezek
mintájára készülnek és így a szavak kimondható fogalmakat, a
fogalmak pedig valamikép valóságot jelentenek. Amíg tehát
szavainkat ellenőrizhetjük a valósággal, a Tao átélésével szerzett
tapasztalatokkal, addig használhatók ezek a szavak a valóság
rendezésére és arra, hogy a nagy Tao-hoz igazítsák életünket.

De az egyéni lélek önkényesen bánik lelki kincseivel és csapongó
képzelete olyan fogalmakat alkot, melyek nem felelnek meg az örök
eszméknek és így az egyéni vágyakozás olyan célt tűzhet maga elé,
ami nem felel meg a valóságnak. Így alkotja meg az ember a
valósággal ellentétben  levő külön világot: az álmok és a
vágyak világát. Így keletkezik a vágy a kényelem, a gyönyör és az
idegen vagyon után, mivel pedig ez nem adatik meg mindenkinek,
kezdődik a küzdelem, a pereskedés, végül a lopás, a rablás és a
gyilkosság, szóval minden, ami ellenkezik a nagy Tao-val, a valóság
nagy világrendjével. A rosszat tehát az olyan oktalan vágyak
teremtik, melyek önalkotta fogalmainkhoz tapadnak, ezért nem lehet
a bajokon segíteni emberi bölcseséggel és tudással, mert minél
jobban fárad az értelem, annál jobban szaporítja önkéntes
fogalmait, annál jobban eltávolodik a valóságtól. Ezért ne
törődjünk tudással és kultúrával, hanem bízzuk rá magunkat a
természet folyamatára, a nélkül hogy meg akarnók nevezni vagy
tudással keretekbe foglalni. Ez a maga átengedés, a nemtudás és
nem cselekvés ismét helyreállítja a jóviszonyt a természet és
az ember, az édes anya és a gyermeke, a nagy Tao és a jelenségek
között.

III. Lao-ce életfelfogása.

1. Az embernek is a nagy Tao az alkotója és a célja. Az igaz
embernek, a szent embernek főkötelessége tehát, hogy hozzá
hasonlóvá legyen, vele egyesüljön és magában megtestesítse. Lao-ce
nem annyira elméletet kíván nyujtani, mint inkább megjelölni az
utat (az emberi tao-t), mely a jelenségek zürzavarából az örök
eszmék világába vezet.

Két úton jut el az ember a nagy Tao-hoz: a lét és a nem lét
útján. 

A lét útján a jelenségeket figyeljük. Keressük mögöttük
alkotójukat és forrásukat, a nagy Tao-t; de őt csak akkor
találhatjuk meg, ha lemondunk minden u. n. tudományos célkitűzésről
és minden vágyról. Csak azt tudjuk tárgyilagosan felfogni és
megítélni, amire nézve «üressé lett a szívünk, és így benne, mint
tiszta tükörben képződhetik a nagy Tao tükörképe». Ha ez kialakul a
lelkünkben, akkor belátjuk, hogy semmi sem történhetik máskép, mint
ahogy van, nyugodtan nézzük az események játékát, amint minden
folyik, keletkezik és elmúlik. Belátjuk, hogy élvezet, tudomány,
művészet, vagyon és minden kultúra hiábavalóság; csak zavarja a
tiszta látást, eltávolít a valóság szemléletétől.

A nemlét útján az egyén lemond minden vágyról, ezzel
kialszik maga az egyéniség és helyére lép a nagy Tao. Az ember
fönséges unió misztikában, misztikus egyesülésben egyenlő lesz a
mindenséggel. Amit a lét útján csak szemlél, azt most magában éli
át. A menny kapui feltárulnak előtte, hallja a hallhatatlant, látja
a láthatatlant, a tiszta fogalmak világát és a nagy Tao-t, az ős
egységet, melyben nincsen kettősség. A teste is egyesül a
mindenséggel, egyéni gyarló testből világlélekké lesz, mely
csodákat tehet és uralkodik a szellemvilágon. Az ilyen szent még
egyéni életet él, de az egyéniség álarca már nem csalja meg,
keresztüllát a cselszövésen. Ő szemléli a világtörvényeket, a
dolgok lényegét és csíráját. Ezeket idejekorán befolyásolja és
így mágikus erőt nyer. Látja, hogy minden ellentét egységbe olvad,
egy a fény és az árnyék, egy a kicsiny és a nagy. Megismeri a
becsületet és mégis nyugodtan marad szégyenben; 
engedékeny az erőszakossággal szemben és megszabadul minden
szenvedéstől. Nincs többé halandó része, nem fél a tigristől és az
orrszarvútól, páncél nélkül áthatol bármilyen felvértezett
seregen.?

2. A nagy Tao-val megegyezés még a földi életet is
meghosszabbítja, a teljes egyesülés pedig halhatatlanságot ad.
Később ez az életmeghosszabbítás a tao-bölcselők gyakorlati céljává
lett. Az élet forrása a lélekzés, az ember a belélekzéssel
állandóan életerőt szív magába a világegyetemből; ezért a lélekzés
művészete az életmeghosszabbítás kitűnő eszköze. Sok erőt szívjon
be az ember, ezt nyelje el, raktározza el és keveset pazaroljon
belőle. Az életmeghosszabbítás másik fontos gyakorlata a bőjt.
Addig kell bőjtölni, míg a test olyan könnyűvé válik, hogy szabadon
lebeghet a levegőben. Az ételek is igen különböznek az életerő
szempontjából. A leghatásosabb anyagokból készítik az életelixírt,
melynek gyártásával állandóan foglalkozik a tao-ista alchimia.

A tanokat késői tanítványok élezték ki és torzították el
ennyire; maga a mester bizonyára nem látta és nem is akarhatta
ezeket a következményeket.

3. Etikai rendszerét negatív egoizmusnak és quietizmusnak
nevezhetjük. Egoizmus, mert benne minden társadalmi kötelék
gátolja a misztikus egyesülést, amennyiben cselekvésre késztet. A
törvények és szertartások törlendők és foglalja el az egyén örök
érdeke a társadalmi kötelesség helyét. Negatív egoizmus,
mert nem pozitív örömöt vagy boldogságot keres, semmiféle
tevékenységet nem sürget, hanem «a nem-cselekvést» és  minden
emberi kapcsolat kerülését, mert ez könnyen vágyakat ébreszt és
megakadályozza az egybeolvadást a mindenséggel.

Konfucius sarkalatos erényei értéktelenek. Általában a jó és
rossz is csak nevek azok számára, akik a mindenség nagy egységét
még nem ismerték meg. Az emberszeretet és igazságosság mesterkélt
követelmények. Az ügyesség, melyet gyakorlunk, a tanulás, melyet
könyvekből szerzünk, ellensége a természetes passzív viselkedésnek,
mely a nagy Taohoz vezet. Igaz erény csak az egyesülés a mindennel.
Aki ezt elérte, az tanít szavak nélkül, működik cselekedet
nélkül.

Ez a tan destruktív és anarchista jellegűnek látszik.
Teljesen ellene mond Konfucius elveinek és szószerint véve aláássa
minden társadalom alapját. Nagyon enyhíti az egészet az a
körülmény, hogy az ember jellemző vonásává avatja a jóságot, mert
ez a nagy Tao-nak is feltűnő sajátsága. Mindenkivel szemben jónak
kell lennünk, ne tegyünk különbséget jó és rossz ember között, mert
ez a különbség csak a szavakban és nem a valóságban van meg. Nagy
érdemének tudják be az ellenségszeretet hirdetését. A Tao-te-king
63-ik fejezetében tényleg ezt írja: «Fizess a rosszért is jóval». A
teozófusok keresztény értelmet fedeznek fel benne. Ez azonban nagy
félreértés; Lao-ce nem az emberszeretet magaslatát tartja szem
előtt, hanem a teljes alkalmazkodást a nagy Tao-hoz. Hogy használ-e
másnak a bölcs, vagy árt, az előtte teljesen mellékes; azért ne
tegyünk rosszat, mert ez megszakítja egységünket a nagy Tao-val.
Nem az ellenséggel akar tehát jót tenni, hanem önmagával. Mong-ce
mérhetetlen  önzést lobbant a tao-ista bölcsek
szemére: «Egy hajszálukat sem adnák oda azért, hogy az egész
világnak használjanak vele; ilyen lelkület lehetetlenné teszi az
emberi együttélést és a társadalmat». Az ellenségszeretet tehát nem
virágzott ki az ókorban.147)

4. Egyén és társadalom. A társadalmi etika terén egész
forradalmi hangot üt meg. Minden bajnak az az oka, hogy a kormány
sokat beleavatkozik a polgárok ügyeibe. Minél több a tilalomfa,
annál szegényebb a nép; minél több a törvény és a rendelet, annál
több a tolvaj és a rabló. Az emberi természetnek ugyanis az az
törvénye, hogy minden kényszernek, tilalomnak ellenáll, leginkább
az erkölcsi kényszernek. Az elgyötört nép eleinte passzív
ellenállást fejt ki a hatalommal szemben, míg végül kitör a
forradalom. Hiába a kultúra külső máza. Építhetnek kitűnő utakat, a
nép a mellékutakon jár. A fejedelmi udvartartás fényes, de a
szántóföldeket gaz veri fel és a csűrök üresen tátonganak. Minél
erősebben működik a pallos, annál kevesebbet törődnek az emberek a
halállal, annál vakmerőbbek, alattomosabbak, engedetlenebbek
lesznek és veszedelembe jut az ország.

Konfucius hasonlóan gondolkodik az állapotok bírálatában, de a
helyzet javulását egész ellentétes utakon keresi. Szerinte a
kultúra jó, a társadalmi különbségek megtartandók és a törvények
nemzeti szokássá teendők. A tanultabb, erényesebb embernek kell
befolyást biztosítani; ezt teszi lehetővé a társadalmi rendek
különbözősége.

Lao-ce szerint, kultúrának, alkotmánynak, törvényhozásnak
 nincsen önértéke. Amint a természetes
szerveink akkor működnek legjobban, ha nem vesszük őket észre,
azonképpen az az igazán nagy uralkodó, akivel nem törődik a
társadalom; nem kell a népet agyonkormányozni, magától jóra fordul
minden. Az ő alapelve a társadalomban is a nemcselekvés, hagyjuk
békén a természetet és magától rendbejön minden. Ez a
reformgondolat tisztán negatív: kultúra, tudomány, erkölcs és
kötelesség, művészet és nyereség, mind kiirtandó hiúság. Mindez
csak név, pára és árnyék, melyet szokásból magasztalnak az emberek,
de ezek a nevek már nem egyeznek meg a valóság rendjével, a nagy
Tao-val. Konvencionális hazugságok ezek, melyekkel az ember áltatja
magát, hogy kétségbeejtő nyomorúságát ne lássa.

Minden bajnak gyökere a tudás és a fantázia. Ezek
bódítják el az embereket. A színek, hangok, illatok játéka elvon a
mélységektől, az igaz valóságtól és felébreszti bennünk az önzést,
az ábrándot és a kínzó vágyak seregét. Ezeket az agyrémeket ki kell
küszöbölni a társadalomból. Ez azonban csak úgy lehetséges, ha a
vezetők megmutatják, hogy értéktelenek azok a dolgok, amire
áhítozik a tömeg és maguk is igénytelenűl élnek, sőt csendben
eltűnnek a nép között. Nem tudós mandarinokra, iskolára van
szükség, hanem egyszerűségre: ez a boldogság útja.

Wilhelm megjegyzi, hogy az ilyen eszmék megvalósítása
valamennyire lehetséges volt abban az időben, amikor még kevés volt
az ember, és földmívelésel könnyen eltarthatta a családját.
Általános értékű alapgondolatuk mégis minden termelési  formát
meghalad: az ember uralkodjék a termelőeszközökön és ne legyen a
külső kultúra rabszolgája.148)

5. Értékelés. Lao-ce rendszerének értékelésére elegendő
annyit mondanunk, hogy ködös nyelvezetbe burkoltan megtaláljuk
benne Pláton eszméinek világát és Aristoteles legnagyobb
intuicióját, az aktus- és potencia-elméletet. Egyébként meg kellene
ismételnünk, amit a brahmán miszticizmusról és Buddha rendszeréről
mondottunk. Amikor a buddhizmus először kopogott a kínai falon,
éppen a Tao bölcselete könnyítette meg számára a bejutást és tette
lehetővé az elterjedést, mert alapgondolataiban megegyezik vele.
Ezt fejezi ki a legenda is, midőn Lao-ce életét a messze multba
helyezi, sőt nagy nyugati missziósútra küldi és az ő tanaként
tünteti fel a buddhizmus egész szellemi világát.

A legendának abban igaza van, hogy a két rendszer, az indiai és
kinai negativizmus ugyanazokra az eredményekre jut el. A nirvánát
kinai nyelvre Lao-ce műszavával, a nemcselekvés elvével (vu-vei)
fordították és de Groot szerint igen helyesen, mert a két fogalom
teljesen megegyezik; a tao-izmus és a buddhizmus ikertestvérek,
mind a kettő közös ázsiai világszemléletből, az ú. n.
univerzismusból ered.149)

E megegyezés következtében a tao-izmus könnyen elfogadja a késői
buddhisták mitológiáját, isteneit, templomait, szertartásait és
kolostorait, csak a nőtlenséget utasítja vissza, mert ez
ellentétben áll a kínai nép családi érzékével és érzékiségével. A
külső keretek és eredmények megegyeznek, de az éltető szellem mind
a kettőben más.  Lao-ce követői mindig megőriznek
valamit népük optimizmusából és reális érzékéből. A kínai
eszmetörténetben szereplő három nagy ember különbségét jól
szemlélteti egy régi parabola: Sakjamuni, Konfucius és Lao-ce
együtt ültek egy ecetes kancsó mellett, mely az ember földi életét
jelképezte. Mind a három belemártotta az ujját, hogy megízlelje, mi
van benne. A valóságot szerető Konfucius mindjárt rámondotta: ez
savanyú. Buddha a maga pesszimizmusával keserűnek találta; Lao-ce
azonban, mint életművész, kijelentette, hogy ez édes»150)






AZ IRÁNI LÉLEK.



ZARATHUSTRA.

1. «Zarathustrát tiszteljük, az egész anyagi világ urát és
mesterét, a legkiválóbb hívő lelket, a legbölcsebb, legdicsőbb
királyi lényt, a legméltóbbat arra, hogy megbecsüljük és segítségül
hívjuk; magasztaljuk a vágyak emberét!…»151) Így tiszteli a nemeslelkű iráni nép hazája
bölcsét, a nemzet szentjét, «az iráni Mózest», aki Izrael nagy
prófétájával majdnem egy időben élt és hozzá hasonló nagy lélek.
Népét megszabadítja a babonaságtól és erkölcsi romlástól.
Világnézetében visszaállítja az ősi monoteizmust a maga régi
tündöklő tisztaságában és csak mohamedán rágalmak következtében
terjedt el róla az a vélemény, hogy dualisztikus vallást alapít. Ő
csak a régi vallást állítja helyre, maga inkább bölcselő,
rendszeralkotó és egész életfelfogását bölcseleti elvekre alapítja.
A zsidóknál fennmaradt ősi kinyilatkoztatás mellett megalkotja a
legrégibb, legtisztább és legegészségesebb erkölcstant, mely a
földkerekségén található.

2. A régi tanok és jóerkölcsök diadalát azonban elősegítette
az iráni néplélek konzervatív gondolkodása és
tekintélytisztelete, optimizmusa és igazságszeretete.


Az indiai árják őshazája valószínűleg Déloroszországban terült
el.152) Innen hatoltak Ázsiába,
hol sokszáz esztendőt töltöttek aránylag békében és nyugalomban. De
az északi népek támadása és a természetes szaporodás következtében
mindig nehezebb lett a megélhetés, világnézeti téren is
megoszlottak a vélemények. A hevesebbek, tüzesebb vérűek nagyobb
szabadságra, nagyobb területre, harcias életre áhítoztak. Átlépték
tehát a magas hegyeket és elfoglalták maguknak Indiát. A
konzervatív elem továbbra is ragaszkodott az északi Baktriához és a
régi Persis területéhez. Békésebb természetük az oka nemcsak az ősi
hagyományok megőrzésének, hanem elvesztésének is, mert nem tudnak
ellenállni a görög szellem hódításának és az Izlam fegyverének.
Zarathustra a maga nagy lelkével sem tudta megacélozni népét.

Jellemző továbbá az iráni néplélekre a
tekintélytisztelet, ami főleg a szülők iránti szeretetben és
a nagy egyéniségek kultuszában megnyilvánul. Míg a hindu égen
csakhamar kialakul az istenek tarka-barka serege, melyben egyszer
egyik, másszor másik kerekedik felül, náluk mindig tisztán ragyog a
régi, Ahura’, az indus, Varuna’, a felséges nagy Úr tisztelete. Még
a gonosz birodalmában is szinte vasvillával, kényúrként uralkodik
az őskaján, a főgonosz: Angra-maniu (Ármány). A sok szavaló és
magát istenítő brahmin helyett itt az egy Istennek egy prófétája
él: Zarathustra. Egyéni életükben a pillanat nyüzsgő vágyai felett
uralkodik a nagy életcél: a világosság győzelme a sötétségen.
Társadalmi életükben sokáig megőrzik az egynejűséget és az ind
királyocskákkal szemben náluk a hatalmas Achemänidák dinasztiája
uralkodik.  Az iráni népnek ezt a két nagy
jellemvonását régi feliratok hirdetik mindenfelé kősziklába vésve,
nagy könyvtárak számára agyagba égetve és ércbe öntve a várak
tornyain. Mutatóba álljon itt nagy Dárius királynak egyik ékírásos
kiáltványa: «Egyetlen nagy Isten Aura-Mazda, aki ezt a földet
teremtette, aki azt az eget teremtette, aki az embert teremtette,
az ember számára a boldogságot rendelte, aki Dáriust királlyá
tette… egyetlen uralkodóvá számos alattvaló felett.»153)

Szép vonása még az iráni népnek minden komolysága mellett a
bizakodó optimizmus. Küzdve küzd a mostoha viszonyokkal, de bízva
bízik a jóság, az igazság győzelmében.

Herodotos szerint legnagyobb gyalázatnak tekintették a
hazugságot és első kötelességnek az igazmondást.154) Míg a hindu szavában nem lehet hinni és minden
adata megbízhatatlan, addig a parszi megtartja szavát és az egyszer
megkötött szerződést állja mindvégig. Fejlett jogérzékük hatása
megérzik az annyira magasztalt babiloni jogrendszeren is, és még a
ravasz görög nép sem tudja egészen kivonni magát hatása alól. Ez az
a nép, mely hivatott lett volna arra, hogy tisztult erkölcsi
felfogással ajándékozza meg az ókori világot.

I. Zarathustra élete.

Zarathustra korát és életét mindmáig mélységes homály fedi.
Elsőrangú tudósok, köztük Darmesteter, «Kelet szentkönyvei»-ben a
Zendaveszta fordítója a vihar megszemélyesítőjének és így
mitológiai alaknak tartja, akárcsak Bacchust, 
Theseust vagy Heraklest.155) Arab és szír források szerint azonos volna
Baruch-hal, Jeremiás próféta íródiákjával. Mivel nem nyert
prófétaküldetést, azért elpártolt mesterétől és idegen nép között
írta meg «sátáni művét», az Avesztát.156) A görögök beláthatatlan messzeségbe burkolták
tanait, azért, hogy annál nagyobb tekintélyt kölcsönözzenek neki.
Szerintük a trójai háború előtt 5000, Plátó előtt 6000 esztendővel
tanított. Ezek a nagy számok azt árulják el, hogy nem tekintették
történeti személynek.

Oldenberg az összehasonlító nyelvészet alapján a védákkal méri
össze és Kr. e. 900–800 esztendőre helyezi az Aveszta régi
himnuszai keletkezését és ezzel Zarathustra életét. Az
Orientalische Litteratur-Zeitung pedig legújabban az 1000 évet
tartja legvalószínűbbnek.157)

A Zarathustra ellen szórt vádakból bizonyos, hogy nem volt
perzsa, hanem Baktriában, az iráni felföld keleti részén született,
hol a magas hegyek a sivataggal érintkeznek, hol a perzselő nyár
dermesztő téllel váltakozik és megedzi, felvértezi fiát arra, hogy
vitézül védekezzék az északról portyázó turáni törzsek ellen. A
hagyomány szerint anyja csodálatos álmokat lát és születésekor a
gyermek nem sír, hanem hangosan felnevet; ámde nevetése nem
vidámsággal, hanem csodálattal és rettegéssel tölti el a
rokonságot.158) Ez a rege szemlélteti
életének egész nagyságát és tragédiáját: leghitelesebb, legrégibb
himnuszaiban a bölcs egész emberi módon jelenik meg. Élete telve
derűvel és borúval, gonddal és vigasztalással. Egyszer aljas
üldözők serege, másszor ismét hűséges barátok veszik körül.


A nép között jártában-keltében nagy lelke már ifjú korában
felháborodik az esőcsinálók és varázslók üzelmein és megvetéssel
fordul el a néphitben kavargó garázda istenek hadától; az idegenből
beözönlő bálványokat is lelke mélyéből utálja. Ilyen lelkülettel 15
éves korában kikéri jussát az atyjától és visszavonul a pusztába,
ahol hét évet tölt el imában és elmélkedésben. Isten megengedi,
hogy kérdezze és állandóan válaszol neki. Beavatja a végső dolgok
titkaiba és a világtörténelem törvényeibe. Zarathustra alázattal
fogadja az igét és visszatérve a társadalomba, szenvedélyes
buzgalommal hirdeti az igazságot. Gyűlölettől izzó hangon támadja a
babonás tanok előcsahosait és fejedelmét nem egyszer felszólítja,
hogy hányassa őket kardélre, irtsa ki az ivadékukat mind egy lábig.
Merész szereplése dacára egyideig békés családi életet él. Nőül
veszi egyik legelőkelőbb hívének, Frasaostrának leányát. Fiát olyan
gonddal neveli, hogy később legnagyobb támasza az igazság
hirdetésében. Legkisebb lányát, Porucsisztát, szintén előkelő
gazdag ifjú veszi nőül. Az esküvőn megjelenik Visztapsza fejedelem
és maga Zarathustra ír igen szép alkalmi éneket. Mennyire telve
volt a gonoszok elleni gyűlölettel, legjobban bizonyítja az a tény,
hogy még lakodalmas énekében is átkot szór ellenük és burkoltan
felszólítja a fejedelmet, hogy hallgasson Mazda szavára, rendezzen
vérfürdőt a gonoszok között és biztosítsa ellenük a vidám falvak
tartós békéjét.159)

Ilyen hang mellett nem csoda, ha a dévaimádók üldözni és
rágalmazni kezdik. Az uralkodó ennek dacára állandóan kegyesen
fogadja,  az Aveszta olvasása meggyőzi
Zarathustra isteni küldetéséről, elfogadja egyszerű tanát és
terjeszti királyi hatalmával. A néphit őrei azonban mindig jobban
szitották a parazsat, föllázadtak a király ellen; elfoglalták,
kizsákmányolták a fővárost, Zarathustrát fogságba ejtették és
megölték.

II. Az Aveszta.

1. A görög és perzsa hagyomány szerint Zarathustra írta Irán
szent könyvét. Mégis mivel az egésznek gyüjteményjellege van és az
egyes részek nyelvi szempontból elütnek egymástól, a legtöbb
szaktudós csak a régi himnuszok – Bartholomae szerint versbe
foglalt prédikációk – szerzőjének tekinti Zarathustrát; a többi
rész is az ő tanai nyomán, de nem egészen az ő szellemében készült.
Az izlám tűzzel-vassal pusztította, mint ‚sátáni művet‘, ezért alig
negyedrésze maradt reánk, ez is több helyen megromolva,
töredékesen.

2. Megkülönböztetnek nagy és kis Avesztát. A nagyot csak
eredeti ősi iráni nyelven őrizték meg fordítás és magyarázat nélkül
és a nyilvános istentiszteleteken kézikönyvül használták. A kis
Aveszta inkább magánájtatosságok végzésére szolgált.

A nagy Aveszta három részre oszlik. I. Jaszna,
lithurgikus imák és énekek könyve. Ennek legrégibb része a
Gatha-k, 17 mély vallásosságra valló himnusz, melyet
egyenesen Zarathustrának tulajdonítanak. Szűk látókörében kevés, de
nagy eszmékre bukkanunk. Komoly lelkület mellett hatalmas, erős
érzés lobog benne. Az újabb sívár részek olvasása után szinte
fellélegzik az ember,  ha egy-egy ilyen ódára talál. Tartalmuk
azt mutatja, hogy Zarathustra nagy műve, a nép lelki megújhodása
még csak a kezdet kezdetén áll. Néhány befolyásos ember állott még
csak mellé, az ellentábor igen hatalmas és a próféta többször
kételkedve kérdi, vajjon be tudja-e tölteni hivatását.

II. Viszprat. Nem egyéb, mint a Jaszna kiegészítő
része.

III. Videvdat (vendidat) a dévák, a gonosz szellemek
elleni törvénykönyv, mely a különböző tisztulási szertartásokat
ismerteti kimerítő részletességgel és hosszadalmasan.

A kis Aveszta részei: ‚Hoszbén‘, a napfelkeltekor végzendő imák;
Jaszt, az egyes szellemek és istenségek dicsőítése;
Xartak–Apasztak, a hitvallások könyve; Afrinaka, az áldások
gyüjteménye stb.160)

Az egész mű létezéséről és tartalmáról a XVIII. századig csak a
régi görög és római írók nyujtottak felvilágosítást. 1723-ban
került az első kézirata Oxfordba, hol Bodlean Librery
könyvesboltjában erős láncokkal a falhoz erősítve, mint valami
érthetetlen titkos könyvet mutogatták. Titokzatos volta ösztönözte
a francia Auquetil Duperront, hogy Indiában felkeresse a parszi
doktorokat (daszkurokat) és tőlük megtanulja az ősi iráni nyelvet.
Ezek először csak hitegették, ámították, de sikerült neki túljárni
az eszükön, tényleg megtanulta az ős nyelvet, szerzett magának
becses kéziratot és lefordította az egész Avesztát.

A szöveg általános elképedést és csalódást váltott ki, mindenki
felséges ódákat, magasszárnyalású  bölcseleti elmélkedéseket
várt, és e helyett unalmas litániákat, végnélküli és kicsinyes
tisztulási szertartásokat talált. Voltaire két lapot se tud
elolvasni Zoroaszter útálatos művéből, a nélkül, hogy szánalom ne
fogja el az emberi természet iránt, mely ilyen silány lim-lommal
bibelődött. Mások egyenesen lehetetlennek tartották, hogy a bölcs
Zoroaszter, kit Platon annyira magasztal, ilyen bárgyuságot firkált
volna össze; a hiszékeny Auquetil bizonyára valamilyen szélhámos
áldozatává lett. Herder nyílt elméje azonban a sok aprólékos
lim-lom között fölfedezte az Avesztában rejlő igazgyöngyöket és
gúnyolta a franciákat, hogy egy párizsi lapszerkesztő hangzatos
szólamait keresik a nagy Zoroaszterben. Ő maga nem annyira
tudományos elmélyedéssel, mint inkább magasröptű képzeletének
sejtelmével írja: «E szerint a rendszer szerint az embernek, mint
Isten látható képének kell élnie és uralkodnia a szellem
birodalmában, eszményi fényességben.»161)

Az alapeszmét Herder helyesen érezte meg, de a tudományos
megértés a mai napig sem tökéletes és nincsen minden tekintetben
kielégítő fordítása.

III. Az Aveszta világnézete.

1. Az iráni szent könyvek legrégibb részének tartják a
Gátha-kat, a Jaszna himnuszait, melyekben a legfőbb lényt többnyire
Ahura-Mazda névvel jelölik. Ahura annyi, mint úr, az ég és
minden létező ura. Azonos a védákban szereplő Asurával vagy
Varunával. Mazda «a mindentudó végtelenül bölcs, akit senki meg nem
csalhat, aki mindent  megfigyel és igaz mértékkel mér vissza;
hűséges, mindent alkotó, mindenhez értő, változhatatlan.»162) Nyugaton Platon óta Ahura-Mazdát Ormuzdnak
hívják; ellenfelét pedig, a gonosz szellemet, Angra-manju-t
Ariman-nak.

Amint a többi indogermán nép, úgy bizonyára az iráni is minden
szükségletét, örömét és fájdalmát mitológiai alakokban testesítette
meg. Zarathustra nagy tette az volt, hogy a néphit önállóvá lett
isteneiben meglátja az egy Isten tulajdonságait és így a
szellemeket ismét elvont fogalmakká avatja, vagy istenekből
Ahura-Mazda szolgáivá, angyalaivá tette. Ez volt az emberi
gondolkodásnak legelső és legsikerültebb formája arra, hogy a
politeizmust és panteizmust kiküszöbölje.

Ahura-Mazdán kívül az Aveszta a következő négyféle lényt
ismeri: 1. Amesa-spenták vagy főangyalok, 2. a Jazdák,
angyalok; 3. fravasik, az ősök szellemei; 4. a dolgok elemei: tűz,
víz, föld és levegő.

A hét főangyal Amesa-spenták gyüjtőneve a Gathákban és az
ékiratokban nem fordul elő, a Jast azonban már úgy sorolja fel
őket, mint szellemeket. A Gathákban még mint elvont isteni
tulajdonságok szerepelnek: a legfőbb jó és áldásos uralom, jótékony
jámborság, egészség, halhatatlanság, bölcseség, helyes értelem.
Első közöttük Asa, a jog, az igazság, a legfőbb jó. Mint
személy Ahura-Mazda főtanácsadója és végrehajtó ereje; képviseli és
jelenti magát a paradicsomot is, mint igaz hívőnek járó jogos
jutalmat.163) Második Vohu-Mana,
mint tulajdonság jó lelkületet, irgalmat jelent, mint személy pedig
Ahura-Mazda legfőbb  miniszterét.164) Harmadik Spenta-Armatai, a tökéletes bölcseség
és jámborság; mint személy pedig a földnek szelleme.

A másodrangú angyalok között legnevezetesebb szerepet
játszik Mithra, a Zarathustra előtti kor egyik főistene, kit Ahura
magához hasonló nagynak teremt. Tisztelete később elterjedt az
egész római birodalomban. Aquincumban is fedeztek fel szentélyét. A
Gathákban a neve sem fordul elő, de a Jast tizedik fejezete már
egészen róla szól. Úgy látszik, a védák hasonnevű isteneivel
egyezően világosságot, fényességet jelent és mint személy a nap
istenét.165)

A harmadik csoportot a fravasik, Ahura fényes serege alkotják,
megfelelnek az indus pitriknek, az atyák szellemének, kik a gonosz
elleni küzdelemben segítik az embereket. A Jast 13–31. fejezetig
foglalkozik velük. E szerint nemcsak minden embernek, hanem minden
háziállatnak, sőt maguknak a fravasiknak is megvan a fravasija, a
maga oltalmazó szelleme. A fravasik tana Auquetil szerint a teremtő
gondolatnak legtökéletesebb kifejezése; Platon eszméjéhez hasonlóan
ezek alkotják a teremtmények mintaképét, mértékét, lényegét és
minden erők forrását. Emlékeztetnek még Sokrates daimonionjára és
Aristoteles entelecheia tanára. A gondolat felfedezésére az a
törekvésük szolgáltatott alkalmat, hogy mindenben a tisztát, az Asa
birodalmához méltót keresik. Pl. az ősi tűz, a tűz fravasija a
legtisztább mintaképe a föld tüzének, melyet alig tudnak
megközelíteni kilenc tisztítás után.

Az ember égi osztályrésze is ilyen fravasi, mely öröktől fogva
élt már az ember születése előtt.  Nem egyéb, mint lelki
alaperő, mely élteti már az embriót, neveli és fenntartja egész a
haláláig és a nagy feltámadás napján ismét összeszedi csontjait. Ez
Platon præexistencia-tanának régi kiadása.166)

Az elemek közül legnagyobb szerepet játszik a tűz; a
parszik mindmáig tűzáldozatot mutatnak be. Fontos továbbá a jó
víz és az eső tisztelete, mely később Anahita néven mint a
perzsák egyik főistennője, mint Ahura leánya és felesége szerepel.
Ahura-Mazdával és Mithrával együtt emlegetik. Tisztelete azonosnak
látszik a babiloni Militta, a kisázsiai Aphrodité és
Artemis-kultusszal. Amint Mithra, a fényisten, mindenütt áldást
hint a föld színére a napsugárral, hasonlókép kísérője, a vizek
istennője is.167)

2. A rossz problémája, dualizmus. Zarathustra a sokféle
istentől eljutott a világ alkotójának és gondviselőjének
megismeréséhez. Megkísérli ezzel kapcsolatban a másik örök
filozófiai probléma megoldását is, a világ értékelését. Amint
Buddhát és a védák bölcseit, úgy Zarathustrát is állandóan
foglalkoztatja a gondolat, honnan van a sok baj és gyötrelem ezen a
világon. Az emberiség létét fenntartó javakat, a fényt, tüzet,
vizet és a táplálékot adó tehenet állandóan ellenséges hatalmaktól
kell védeni. A jónak és a fénynek birodalma állandóan hadilábon áll
a sötétségnek és a hazugságnak birodalmával. Ebben a nagy
küzdelemben az ember mellett résztvesz az állatvilág és az egész
teremtés. A jó pártjára áll a kakas, a nap első hírnöke, a kutya, a
nyáj hűséges őre. A gonosz mellé szegődik a kígyó, a farkas és a
hangya, mely a gabonát ellepi. Az emberek  közül a
rossz táborába tartozik a hitetlen, a bűbájos és a fajtalan
életű.

A régi néphit mindenféle gonosz szellemet, manót és ördögöt
ismer. Ezt alakította át Zarathustra, midőn a teremtésben minden
rosszat és minden gonosz szellemet egy főelvre, az ős kajánra vagy
ős gonoszra: Anra Manjura vezet vissza. Véleményét következőkép
foglalja össze:

«Két szellem volt kezdetben: a jó és a rossz, gondolatban,
szóval, tettel; látomásomban mint ikertestvérek jelentek meg, az
értelmes ember helyesen választott közöttük, az értelmetlen
helytelenül. Mikor a két szellem találkozott, megállapították a
halál és az élet idejét és azt is, hogy a világ végén a
hitetlenekre a legrosszabb sor, az igazhívőkre pedig a legjobb élet
vár.»168)

A Gathák még nem említik a fő gonosz nevét és a behisztáni
ékiratok egyáltalán nem ismerik. Ezek a halált és minden büntetést
még Ahura Mazdának tulajdonítják. Oldenberg szerint a gonosz
szellem Zarathustránál sem egyéb, mint elvont logikus schéma, mely
még nem öltött testet-lelket.169) Az Aveszta későbbi részeiben már nagy szerepet
játszik a gonosz szellem: Anra Manju. Ebből lesz Aristotelesnél
Ahriman, a középperzsa pehlévi nyelven Aharmán (a magyar Ármány).
Neki sincs kezdete, akárcsak Mazdának, de ezzel mégsem egyenlő
erejű ellenfél, mert Ahura bölcseségével szemben balga és csak azt
tudja, amit Ahura megenged neki. Végre is teljesen elveszíti a nagy
világküzdelmet.170)

A modern párszik, így Modi is, a Jaszna 44 fejezetére hivatkozva
Zarathustra filozófiájában nem engedik meg a dualizmust.
Zarathustra ezen a  helyen szónoki kérdéseket tesz fel,
melyek magukban foglalják a feleletet. «Azt kérdem Tőled ó Ahura!
adj nekem helyes választ: ki teremtette jótékonyan a fényt és
sötétséget? ki teremtette jótékonyan az álmot és ébrenlétet? A
reggelt, a delet, az éjjelt, melyek az értelmes embert
kötelességére intik.»171)

Ezen a helyen Mazda alkotja a fényt és sötétséget, a nappalt és
az éjjelt, miből következtetik, hogy a két szellemet is, kiknek az
Aveszta újabb részei ezek létrehozását tulajdonítják. Zarathustra
nem tartja összeegyeztethetőnek Isten jóságával és szentségével a
világban tapasztalható töméntelen aljasságot és bölcseletileg úgy
oldja meg a rossz problémáját, hogy Mazda két szellemet alkot, akik
teremtenek és rombolnak, világosságot és sötétséget alkotnak. A mai
világrend megmagyarázására mind a kettő nélkülözhetetlen és úgy
összetartozik, mint a nappal és az éjjel. Az életet a jó szellem a
Spenta Manju fakasztja, de Anra Manju oltja ki. Spenta kelti fel az
embert, őrzi és ösztökéli lelkiismeretét; Anra viszont
ellankasztja, érzéki gyönyörre hívja, álomba ringatja.172)

Ez a szép tan megengedhető az Aveszta régi részére, sőt
valószínűleg Zarathustra személyes felfogására nézve is. De az
újabb részekben nem Spenta Manjuval száll szembe, hanem egyenesen
Ahura Mazdával. A Videvdat első fejezetében Ahura 17 szebbnél-szebb
helyet teremt az ember számára és Anra Manju valamennyit
megmételyezi.173)

3. Az emberi lélek. Mazda az embert is két szellem
segítségével alkotta és ezek működnek benne. Vohumana a jó szellem
és Akamana a rossz szellem, a  rosszakarat. A jóakarat
arra kéri, hogy mindig és mindenütt jót gondoljon, jót beszéljen és
jót cselekedjék. Maga Ahura szólítja fel az első embert, Jimát (az
ind Jámát), hogy gyarapítsa birodalmát, legyen ennek a világnak őre
és oltalmazója és átadja neki a hatalom jelvényeit: az arany nyilat
és arannyal kivert korbácsot.174)

A rosszakarat azonban ösztökéli már az első embert, hogy a
gonoszok útján járjon és a hazugság atyjának szolgálatába
szegődjék. Az első nemzedék bőségben, tiszteletben és teljes
megelégedésben élt, míg gondolatban elkezdett foglalkozni a hazug
beszéddel és kiesett a régi jósorsából, jóhíréből; elrejtette magát
és bolyongani kezdett a földön.175) Majd Ahura parancsára várat épített, hogy
megmentse ivadékait és az állatvilágot a föld kerekségét sujtó
kemény telek elől. A vízözön helyett az Avesztában jégmező és
hóözön szerepel.176) Jima, az első ember, egyesíti magában azokat a
vonásokat, melyeket Mózes első könyve Ádámnak és Noénak
tulajdonít.

Az egész rendszer alapvető tana a rendületlen hit a lélek
halhatatlanságában. Az emberiség új nemzedékké alakul, mely nem
öregszik, nem hal meg, nem porlad el, örökké él, örökké virágzik és
kénye-kedve szerint rendezi élete sorát.177) Ha az ember meghal, lelke még három napig marad
a földön és a gonosz szellem részéről mindenféle incselkedést kell
elszenvednie. A harmadik nap hajnalán átmegy az idő ösvényén és
eljut a Csinvat-hídhoz. Itt kérdőre vonják, mennyi része volt a
földön vagyonban, jólétben (talán inkább jótettekben). «Egy szép
teremtés, derék, jól megtermett ügyes leány két kutyájával és
kötéllel megjelenik  előtte. A tévhitű gonosz lelket a
sötétségbe rántja, az igazhívő lelket pedig a magas Harán-hegyen át
a Csinvat-hídon keresztül az égi szellemek partvidékére helyezi.
Itt a jóakarat főangyala felemelkedik a trónjáról és kihirdeti:
«Igazhívő lélek, idejöttél a veszedelmes létből a veszedelemnélküli
létbe.» Erre az igaz lélek az arany trónon ülő Ahura Mazdához, majd
a hét főangyalhoz járul és bevonul a dicsőség hajlékába.»178)

IV. Zarathustra erkölcsbölcselete.

1. Zarathustra erkölcsbölcseletét sziklára építi, az egy Isten
tulajdonságaira és a lélek halhatatlanságára. Ahura Mazdának
igazság a lelke, fényesség a teste, napsugár a szeme, kék ég a
ruhája. Csupa fény és tisztaság, bölcseség és színigazság benne
minden. Ellensége minden hazugságnak, minden kétértelmű
köntörfalazásnak.

Mazda teremti Asát, a szentséget és tisztaságot, az igazság
országát és a jogrendet, hűséget minden törvény betartásában. «Asa
a legnagyobb jó! (Asa ist das beste Gut)»; ez az Avesztának első és
utolsó szava, ezzel zárul a Videvdat törvénykönyv minden fejezete,
ez a párszi hívő főimádsága. Asát, a szentséges tiszta
lelkületet kell a jó embernek megvalósítania gondolatban, szóval,
tettel. A gondolat, szó és cselekedet Zarathustra
erkölcstanának három oszlopa. Ezen alapul a három főerény:
becsületérzés, igazmondás és jószívű cselekedet.

Mindenekelőtt a jó gondolatot hangsúlyozza, mert a tett
értéke akkor teljes, ha jószándékból történik. A jó gondolatot
segíti hatalomra a mindennapi  kötelező imádság: reggel,
délben, este. Ebben ismétli meg mindenki a maga teendőjét, szeme
elé tűzi az eszményt, melyet napközben meg akar valósítani.
Herodotos írja, hogy a perzsa nemcsak magáért imádkozik ilyenkor,
hanem a községért és királyért.

Beszédben az igazmondást tartják a legfőbb jónak, mert
aki a szavát meghamisítja, nem tartozik már Asa birodalmához, hanem
átpártolt Anra Manju seregébe.

A tettekben megkívánja a munkaszeretetet, a gonosz minden
szövetségesének pusztítását és a gazdagoktól a szegény hívők
segítését. A nép minden rendű-rangú tagja dolgozzék
lelkiismeretesen a mindennapi kenyérért. Maga a föld megáldja a
becsületes munkát és megátkozza azt, ki a napot lopja. Aki tétlen
életmódot folytat, éppolyan bűnt követ el, mint a gazdag ember, aki
nem segíti az érdemes szegényt és vagyonát vétkes gyönyörűségre
pazarolja. Nagy bűn az is, ha a gazdag elvonja a munkás bérét. Modi
szerint az Aveszta minden dolgozó embernek nyolcórai alvást és
tökéletes munkaszünetet tanácsol. Bizonyára más könyvből merítheti
ezt, mert Wolff gondos szószerinti fordításában nem
található.179)

A jótékonyságnak különösen három faját dícséri a
Videvdat: 1. segíteni a szegényt; 2. fiataloknak lehetővé tenni a
házasságot és arra képesíteni őket, hogy erényes, tisztességes
életet folytassanak; 3. oktatáshoz juttatni azokat, akik igazán
tanulni szeretnének. A párszik ma is a jótékonyságnak ezt a három
nemét művelik a legnagyobb szeretettel. Bombayban csak egy
hatóságnál 48 millió rupia alapítványt helyeztek el; megfelel
 ez körülbelül hetven millió arany és
száz milliárd papírkoronának.180)

Az indus bölcselőkkel ellentétben Zarathustra elítéli az
önsanyargatást és a bőjtölést, de viszont nagyrabecsüli a
mértékletességet, mert ez a Videvdat szerint «a jó kutyák és
a jó papok erénye.»181) Strabo és Xenophon nem győzik eléggé dícsérni a
perzsák józanságát és igénytelenségét.

Minden hívőnek fontos kötelessége még a kártékony állatok és
rovarok pusztítása. A pap hordjon mindig fegyvert magával és
mutasson ezen a téren is jó példát. A földnek megművelése, tövistől
és bojtorjántól tisztítása is oly dícséretreméltó dolog, mint a
szentség és jámborság ügyének támogatása, mert aki pusztaságot
művelés alá fog, növeli a lakosok jólétét és segíti a szegényt,
hogy tisztességes munkával kenyérhez jusson. A Videvdat ötfajta
boldog földet különböztet meg. Boldog először az a földterület,
ahol templomot építettek és ahol imádsággal fordulnak istenhez;
másodszor boldog az a föld, ahol derék házaspárok boldogan élnek
gyermekeikkel. Harmadszor, ahol nedves, mocsaras földet száraz,
megművelhető területté alakítanak, negyedszer az a mező, ahol
nyájakat és csordákat őriznek. Ötödször boldog az a földterület,
ahol nagy tömegben gyűlnek össze a csordák a kereskedelem
céljaira.182)

Szép tan még a jó- és a gonosztettek kamatozása. A jótett
állandóan jó gyümölcsöt hoz, a gonosztett pedig rossz gyümölcsöt.
Az a jó, melyet valaki 20 éves korában tesz, kétszer annyit ér,
mint amit 40 éves korában visz véghez; hasonlóképpen a gonosztett
is növekedik kamatos kamattal. Ezért hamar eleget kell tenni érte,
megvallani a papnak  és a megfelelő tisztulási eljárást
elvégezni. Kereskedői nyelven szemléletesen fejezi ki ez a tan a
szokás hatalmát, mely minden lélekre ránehezedik.183)

2. A családi élet. Zarathustra a házasságot előírja az
igazhívő számára, mert ezzel gyarapítja Ahura Mazda tisztelőit és
mert a gyermekek a szülő halála után is imádkoznak érte. Sőt a
szülő tettének kamatozása kiterjed még a gyermekekre is. Ha a
gyermek gonoszat cselekszik atyja halála után, Ahura még ekkor is
betudja ezt az atyának. Ha pedig a fiú jót cselekszik, növekszik az
atya dicsősége is, ő is osztozik a gyermek érdemében. Ezért a
nevelés igen nagyjelentőségű kérdés a parsziknál.

Családi életről világos képet nyujt az az imádság, melyet a
parszi lány imádkozni szokott. Imádkozik 1. azért, hogy jó férje
legyen; 2. hogy ki tudja érdemelni a jó férjnek osztatlan
szerelmét, bizalmát és tiszteletét; 3. egészséges gyermekekért; 4.
hogy áldott állapota és a gyermekágy baj nélkül menjen végbe; 5.
hogy szerencsés szülés után elegendő teje legyen és hőn óhajtott
gyermekét maga táplálhassa. Zarathustriánus szempontból nagy bűn
az, ha az anya ki akar bújni gyermekének szoptatása alól és
idegenek kényére bízza. A parszi könyvek szerint az az anya, aki
saját keblén táplálja gyermekét, megőrzi családja vérének
tisztaságát és eléri azt, hogyha gyermeke felnő, szeretettel,
tisztelettel és hálával viseltetik iránta; 6. végül azért imádkozik
a párszi nő, hogy gyermeke értelmes, erős emberré váljék, aki
okosan tud résztvenni a község életében és öregbíti családjának,
városának, országának dicsőségét.

A feleség főerénye megegyezés a férjével. Kérdezze  meg
tőle mindennap: «Mik a Te gondolataid? hogy egy lehessek Veled
gondolatban; mik a Te szavaid? hogy egy lehessek Veled a beszédben;
mik a Te tetteid? hogy egy lehessek Veled a cselekvésben. Igaz,
hogy Zarathustra követőinél megkívánják a feleségtől, hogy nagyon
engedelmes legyen a férje iránt, de ennek fejében
tiszteletreméltóbb helyet foglal el a társadalomban, mint aminőt
bármely keleti nép juttatott neki.184) Részben ennek volt köszönhető a régi perzsák
civilizációjának előrehaladottsága, hogy nagy tisztelettel övezték
a nőket. Bátorlelkű vállalkozásuknak indító oka és jutalma ők
voltak. Ezért a párszi könyvek éppoly fontosságot tulajdonítottak a
leánynevelésnek, mint a fiúnevelésnek.

3. Az iráni alkotmányt és erkölcsöt jellemzi a Jaszna
következő helye: «Mazda igét hirdet, melyet szolgálatkészséggel
be lehet tölteni. Ez az ige három verssort, négy társadalmi
osztályt és öt előljárót foglal magában.

Melyek a verssorok? a jó gondolat, a jó szó és a jó
cselekedet.

Melyek a társadalmi osztályok? A pap, a katona, az
állattenyésztő földműves, az iparos… (hiányos szöveg). Mindegyikben
lehet igazhitű férfi, akinek a gondolata, szava és cselekedete
helyes, aki előljárójára hallgat és akinek cselekedete az igazság
birodalmát gyarapítja.

Kik az előljárók? A házé, a községé, a kerületé, az országé, az
ötödik Zarathustra… Így szólott Mazda. Kihez szólott? Testi-lelki
hívéhez. Milyen volt, aki szólott? A legjobb király. Milyen volt,
akinek szólott? Igazhívő, legjobb és engedelmes.»185) 

V. A rendszer értéke.

1. Zarathustra fohászkodik Ahura Mazdához: «Ó igazán-tisztelt
Világ teremtője! mennyivel nagyobb, jobb, szebb nagyságban,
jóságban, szépségben ez a sátánellenes Zarathustra-törvény más
tanításoknál?» Erre Ahura Mazda válaszol. «Ez úgy értendő, ó Pitama
Zarathustra! hogy ez a sátánellenes törvény nagyságban, jóságban,
szépségben annyival nagyobb a többi tanításnál, amennyivel a
legnagyobb tó, Vorukása, nagyobb a többi víznél… mint amennyivel
nagyobb a legnagyobb fa a kis csemetéknél… mint a minket környező
ég ott ennél a földnél.»186)

Zarathustra látomásának igazat kell adnunk. Az ő tana az egész
ókorban az emberi szellem leghatalmasabb törekvése arra, hogy
kibontakozzék a politeizmus és panteizmus sorvasztó légköréből. Az
ind bölcselők is világmegvető elszántsággal keresik a mindenség
legfőbb elvét és mégis csak ködös, alaktalan káoszba jutnak el:
Brahmanhoz, kiben megszűnik minden személy, minden tudatos
tevékenység, akinek a neve csupa tagadás: «Neti, neti, se nem
ilyen, se nem olyan.» Zarathustra istenfogalma legközelebb áll a
Biblia fogalmához, tisztaságban felülmúlja Sokrates, Platon és
Aristoteles isten tanait.

Nemcsak a személyes Isten egységét állította helyre, hanem az
istentiszteletnek legősibb, legjellegzetesebb árja formáját is: a
hódolatot a tűz, Isten legtökéletesebb jelképe iránt. Megfelel ez
fennkölt felfogásának, mely az Istent örök fényességnek tekinti. A
tiszta, mocsoktalan láng  bizonyára legfölségesebb ábrázolója
Őneki, aki az örök fény, az örök világosság… A zsidó vallás
legfölségesebb és legdöntőbb mozzanataiban fénylő láng és égő tűz
szerepel Isten fölségének és jelenlétének jelképe gyanánt.187)

2. Erkölcsbölcseletének tisztasága, józansága szintén az ókor
magaslatán áll. A nemkeresztény kultúrnépek családjában és az ókor
bölcsei között senki sem domborítja ki annyira, mint ő, hogy
mindenki a maga cselekedetének jutalmát veszi el itt és a
másvilágon: mindenki úgy arat, amint vetett.

Míg Buddhában fáradt világkerülő remeték ünnepelik és istenítik
a legnagyobb gondolkodót, ki az értelem erejével megoldotta a
szenvedés problémáját és elérkezett a megsemmisülés boldogságába;
addig a párszik gyermeki lelkülettel magasztalják nemzeti bölcsük
személyében a legnagyobb ember királyi erejét és bizalommal várják,
hogy Ahura seregét győzelemre vezérli a sötétség birodalma ellen.
Zarathustra nem a földi élet megvetésére, hanem cselekvő, bátor
életre sarkalja népét. És a nép fölséges nagy emberként tiszteli
prófétáját, de azért mindig ember marad számára és nem isteníti,
mint Buddha követői mesterüket.

Konfucius társadalmi erényei sorra feltalálhatók nála.
Fenntartja a családi élet tisztaságát, ráneveli a gyermeket korán,
hogy engedelmeskedjék szüleinek, ragaszkodjék tanítóihoz és
tisztelje az öregebbet. A párszi anya azért imádkozik mindennap,
hogy gyermeke okosan vegyen részt a község nyilvános életében és a
kormány tanácskozásaiban. 

Megengedhetjük az ősz párszi tudósnak, Modinak, azt is, hogy a
Videvdat néhány fejezete a maga gondos tisztulási szertartásával a
párszik egészségügyi kodexét alkotja és több rendelkezése ki fogja
állni minden idők egészségtudományának bírálatát.

Még azt is megértjük, hogy a régi kezdetleges egészségtan
számára nagy veszedelmet jelentett a holttetemből áradó ragály és
ezt a mithos nyelvén úgy fejezték ki, hogy a halál démona
megszállja. Ezért nem szabad érinteni a halottat, nem szabad a
földbe ásni, vízbe sülyeszteni, a szent tűzzel elégetni, hanem a
hegyek ormán vagy külön erre a célra épített tornyokban a
keselyűknek vagy kutyáknak dobják oda étkül.

3. Viszont ha valaki beletekint a rituális tisztálkodás
leírásába, megengedi nekünk annak nevetséges kicsinyességét vagy
visszataszító kínos voltát. Fő tisztítóeszközük a marhavizelet,
ezzel mossák le háromszor már az újszülött csecsemőt és ez a
mosakodás szerepel majd minden szertartásban. Ez bizonyára sem az
egészségügyet, sem az esztétikai érzéket nem szolgálja. A százával
osztott korbácsütés, a kilencnapos végehosszanélküli cerimóniák és
az aránytalanul nagy büntetés még a nem szándékos hibákért is,
mindez mutatja, hogy Zarathustra mennyire korának a gyermeke volt.
Ő sem tudott szabadulni a szokás hatalmától, de ezeket a
furcsaságokat értékessé kívánta tenni azáltal, hogy bekapcsolta
őket a jószellemnek a gonosz ellen folytatott küzdelmébe.

Ne feledjük továbbá a sötét foltokat erkölcstanában; így
például a vérfertőző házasságok gyalázatos 
szokását.188) Az Aveszta nagy érdemnek tekintette és többször
magasztalja a legközelebbi rokonok házasságát. Strabo, Herodotos és
Ktesias szerint régi iráni szokás, hogy az apa nőül veszi lányát,
testvér a testvérét. Így Kambyses király nőül vette nővérét, mert
«a rokonok házassága az égben köttetik meg.» Az egészséges emberi
természet tiltakozott ez ellen az égbekiáltó bűn ellen és azért
aránylag ritkán fordul elő, de annál nagyobb érdemnek tekintették.
Az is igaz, hogy az iráni próféta a házaséletre sok bölcs szabályt
állít fel, de visszataszítólag hat, hogy a nőstény kutyákról jobban
gondoskodik, mint az emberekről.189) A házasság ugyan felbonthatatlan, de a férfinak
joga van másik nőt maga mellé venni, ha az első feleségtől nincsen
gyermeke. Nem hiába az emberiség legnagyobb szenvedélyéről van
itten szó, ezen a téren minden engedékenység keservesen
megbosszulja magát és beláthatatlan visszaélésekre vezet. Herodotos
szerint az ő idejében (Kr. e. 484–425.) már általános szokás
Perzsiában a többnejűség.190) Végül Zarathustra ismételt felhívása a
vérfürdőre, az ellenfelek pusztítására, minden ivadékuk kiirtására,
megmagyarázza a perzsa történelemben előforduló szörnyű
kegyetlenségeket.191)

Ezek következtében nem írhatjuk alá azt a dícséretet, amit Modi
és Francis Cobbe zengenek: «Mi lenne ma az emberi hit, ha
Zarathustra nem élt volna.»192) De készséggel megállapítjuk, hogy a rendszer a
nép lelkéből nőtt ki, vele összeforrott, virágzott is évszázadokon
keresztül otthonában és mindenütt, hová az iráni kultúra elhatolt.
Átélte Nagy Sándor veszedelmes korát és 
csillaga újra felragyog, mikor a Sassanidák visszaállítják Nagy
Dárius országát. Bukását az izlám fegyveres támadása és rágalmai
idézték elő. Most még alig 100,000 parszi őrzi a nemes
hagyományokat Perzsiában és Bombay környékén.

Zarathustra szelleme végül megtermékenyítette a görög
gondolkozást. Pythagorasról írja Porphyrios, hogy az
istentiszteletet és a kellő életmódot a perzsa mágusoktól tanulta
el. Heraklitos műveiben az iráni hatást a szakemberek közül senki
sem tagadhatja. Protagoras nyilvánosan dicsekszik vele, hogy
Zoroaszter titkos iratait megszerezte. Platon az istenek előtt
kedveltnek tartja Zoroaszter mágikus tanát és Demokritosszal együtt
elfogadja az ember föltámadására vonatkozó nézetét. Aristoteles
(elkallódott) művet írt a mágusok tanáról és metafizikájában is
dícsérettel adózik iránta.193)

Végeredményben adjunk igazat az ókorra nézve Müller Miksának:
«Ha a marathoni és salamisi csaták elvesztek volna és Görögország
meghódol Perzsiának, akkor Cyrus birodalmának államvallása
válhatott volna az egész civilizált világ vallásává. Perzsia
beolvasztotta volna az asszir és babiloni birodalmakat… Egyiptom
szent építményeit perzsa katonák keze dúlta volna szét. A királyok
királyának parancsait szétküldenék Indiába, Görögországba,
Scythiába és Egyiptomba és ha Ahura Mazda kegyelméből Dárius
letiporja Görögország szabadságát, Zarathustra tisztább vallása
könnyen kiszoríthatta volna az olymposi regéket.»194)






JEGYZETEK.



A bevezető részhez.


 1) Proal, Crimes et
suicides passionels. Paris, 1900. X. és XI. fej. 314., 410., 661.
l.




 2) Bourget, Essais de
psychologie contemporaine. Paris, 1883. Előszó.




 3) Proal i. m. 416.
l.




 4) Überweg, Geschichte
d. Phil. Berlin, 1926. I. k.




 5) Windelband,
Lehrbuch d. Geschichte d. Philos. Tübingen, 1912. 7–16.




 6) Gumplovicz,
Grundriss d. Sociologie. Wien, 1885. 167. l.




 7) O. Selz, Die
Gesetze der produktiven und reproduktiven Geistestätigkeit. Bonn,
1924.




 8) Handbuch d.
Philosophie, herausgegeben v. A. Bäumler u. M. Schröter. München,
1926. Vorwort.



Az indiai lélek fejezethez.


 9) Dr. Betty Heimann
hallei magántanár cikke (Kant-Studien, Bd. XXX. 1925, 1–23. l.).
«Zur Struktur des indischen Denkens», az indiai gondolkodás
centrumába az őserdő képéből levont következő tételt állítja: az
ember azonos a természet többi részével és vele egyenlő értékű. (4.
l.) A természet egyes részei egymás mellé rendeltségben állanak és
csak másodlagosan sorakoznak egységgé az ősanyag képzetében,
melyből az egyéni alakulatok mechanikusan erednek. (6. l.) Ez
nehezen egyeztethető össze a nagy felelősségérzettel, mely a hindu
minden szertartásos ténykedését kíséri; továbbá azzal a kifejlett
idealizmussal, mely Parmenidesre, sőt Fichtére emlékeztet. Ezért
nyugodtan tartható fenn az a megállapítás, hogy az indiai
gondolkodás centruma az egységretörés. A Heimann-féle merev
egymásmellé rendelés inkább fogyatékossága az indiai léleknek, mely
az asszociatív gondolkodásból származik, de nem nyitja problémáinak
és nem tetteinek rúgója. Taine a részvétben látja a buddhizmus
főtényezőjét (le fait générateur), melyből  egész
életmódja és világfelfogása levezethető. Tévedését Oldenberg
mutatja ki: Aus Indien u. Iran. Berlin, 1899. 120–128. l.




 10) Oldenberg, Die
indische Philosophie. Die Kultur d. Gegenwart. Allg. Gesch. d.
Philos. Teubner. 1913. 46. l.




 11) Deussen,
Allgemeine Geschichte der Philosophie. I. k. 2. rész. Leipzig,
1906. Die Pilosophie der Upanishad’s. 279. l.




 12) Max Müller,
Ramakrishna. London, 1910. 48. l.




 13) Oldenberg i. m.
52. l.




 14) Deussen, Allg.
Gesch. d. Phil. 1. k. 3. rész: Die nachvedische Phil. der Inder.
Leipzig, 1908. 76. l.




 15) Deussen I. k. 3.
r. 102. l. – Garbe, Beiträge zur indischen Kulturgeschichte.
Berlin, 1903. 43. l.




 16) Id. Mereskovszki,
Örök útitársaink. Budapest, 1921. 85. l.



Nemzeti Ujság, Vasárnapi melléklet. 1926. I. 21. 17. l. Egy nap
Mahatma Ghandinál. – Baktay, Mahatma Ghandi válogatott beszédei és
írásai. Budapest, 1925.

A védák fogalma.


 17) Deussen,
Allgemeine Gesch. I. k. 1. rész első fejezetei. Willmann,
Geschichte des Idealismus. Braunschweig, 1907. I. k. 84–101. l. –
Schmidt, Az ind filozófia. Budapest, 1925. 7–9. l.




 18) Oldenberg, Die
Veden, die ältesten Religionsurkunden Indiens. Halle, 1911. 11.
l.




 19) Oldenberg, Die
indische Philosophie. 35. l.




 20) Willmann, Gsch.
d. Idealismus. I. k. 150. l.




 21) Deussen,
Allgemeine Gesch. d. Ph. I. 1. r. 12. l.



A Rig-védák kora.


 22) P. Häusler,
Streiflichter über die Urreligion der arischen Inder. Anthropos.
Internationale Revue f. Völker u. Sprachenkunde. 1911. VI. B. 185.,
193–199. l. Hasonlóan vélekedik Oldenberg, Die Veden. Halle, 1911.
5. l. R. Roth, Z. f. Deutsche Morgenl. Gesellsch. VI. 70. l.




 23) A. Kägi, Der
Rigveda. 1881. id. Seitz, Natürliche Religionsbegründung.
Regensburg, 1914. 611. l.




 24) Willmann, Gesch.
d. Id. I. 88. l.




 25) Deussen, Allg.
Gesch. d. Ph. I. 1., 118. l.




 26) Oldenberg, Die
ind. Phil. 65. l.






 27) A henotheismust
Oldenberggel ellentétben nagyon komolyan veszi Deussen, Allg. G. d.
Ph. I. 1., 104. l.; az igazság bizonyára itt is középúton jár.




 28) Deussen, Allg.
Gesch. d. Phil. I. 2. rész záró fejezetei. Jacobi, Die Entwicklung
der Gottesidee bei den Indern und deren Beweise für das Dasein
Gottes, Bonn, 1923, nem ismeri a kultúrtörténeti módszert, régi
evoluciós alapon politeizmust vesz fel a Rig-védában, de megengedi
«es fehlt nicht an Ansätzen an rein spekulative Götter.»



A Brahmanák kora.

Deussen, Allg. G. d. Phil. I. k. 2. rész.


 29) Deussen i. m. I.
1. r. 242.; 116. l.




 30) U. o. I. 2. rész
244. l.




 31) U. o. l. 2. r.
286. l.




 32) Oldenberg, Die
indischen Religionen. Teubner, 1913. (Kultur d. Gegenwart I. 3.,
1.) 70. l. – Az idézett hely inkább a következő korszakhoz
tartozik, de mint irodalmi példa igen alkalmas a fogalom
megvilágítására. Cf: Deussen, Allg. G. I. 3. r. 632., 658. l.




 33) Deussen, System
des Vedanta. Leipzig, 1906. 53. l.




 34) Oldenberg,
Buddha, 28. l.



Az upanisadok kora.


 35) Deussen, I. 2. r.
357. l.




 36) I. m. 361. l.




 37) Deussen, System
des Vedanta. 171. l.




 38) I. m. 52. l.




 39) Deussen, Allg.
Gesch. d. Phil. I. 2. r. 271–279. l.




 40) I. m. I. 2. r.
366. kv. l.



Ellenmondások és megoldások.

Pischel, Leben u. Lehre des Buddha. Teubner, 1917. 13. l.

Deussen, 1. 2. r. 213. kv. l. 3. r. 582. l.

Vedanta-rendszer.

Deussen I. 3., 586–614. l. 

A védák és a vedanta-rendszer értékelése.


 41) Id. Klimke,
Hauptprobleme d. Weltanschauung. Kempten, 1911. 31. l.




 42) Mahatma Ghandi,
Válogatott írásai és beszédei. Fordította Baktay Ervin. Budapest,
1920. 155–167. l.




 43) Max Müller,
Essays I. 306. l.




 44) Garbe, Beiträge.
47. l.




 45) Garbe, Beiträge.
183–199. l.




 46) Garbe i. m.
141–183. l.




 47) Engelhardt,
Rabindranath Tagore. Berlin, 1922, 235–269. l.




 48) Garbe i. m. 4–5.
l.




 49) Garbe, 10. l.




 50) Garbe, 237.
l.




 51) Schmidt, Az ind
filozófia. Budapest, 1925. 33–34. l.




 52) Deuss. I. 3, 90.
Max Müller, Religion u. Philos. Deutsche Rundschau. 1879. 1.
69.




 53) Ján. 9, 2–3.
l.




 54) Augustinus, Sermo
351. n. 4. P. L. t. 39. col. 1538. – Civit. Dei 1, 14. c. 13. t.
41. col. 748.




 55) Gregor, M.
Moralia 1. 34. c. 23. P. L. t. 76. col. 748. l.




 56) Vass József, Sz.
Ágoston vallomásai. Budapest, 1925. I. 269. 250. l.



Szánkja-rendszer.

Deussen I. 3. – Oldenberg, Indische Philosophie. Kultur d.
Gegenw. I. V. Leipzig, 1913. 36–40. l. – Schmidt, Az ind filozófia.
42–49. l. – Garbe, Die Sankhja-Philosophie. 1917. – Garbe, Beiträge
37–94. l. – Schlüter, Aristoteles’ Metaphysik, eine Tochter der
Sankhjalehre. 1874.

Jóga-rendszer.


 57) Deussen, I. 3,
560. l.




 58) Garbe, Beiträge.
204. l.




 59) Deussen, I. 3,
507. l.




 60) U. o. 559. l.




 61) U. o. 546. l.
Jacobi, Die Entwicklung der Gottesidee bei den Indern und deren
Beweise für das Dasein Gottes,  Bonn, 1923, a
közfelfogással ellentétben az indusok egyhangú hagyományára
támaszkodva azt vitatja, hogy a Jóga-rendszer kezdettől fogva
teisztikus; hasonlóképpen a Nyája és a Vaisesika.




 62) Deussen, I. 3,
563. l.




 63) Oldenberg,
Indische Philosophie. 47. l.




 64) Deussen i. m.
566. l.




 65) Oldenberg, Die
Veden. 8. l.




 66) Deussen i. m.
524., 530–535. l.




 67) Giese,
Psychotechnisches Praktikum. Halle, 1923. első gyakorlatai.




 68) Garbe, Beiträge,
163., 208., 211., 239. – U. o. 207. l.




 69) Paulhan, Activité
mental. Paris, 1913. 26. l.




 70) Germania Beilage;
Pressburger Tagblatt 1914. III. 24. – A hipnózis hatásait jól
összefoglalja Fröbes, Experimentelle Psychologie. Freiburg, 1920.
II. 592–593. l. – Az autoszuggesztiót ismerteti Jaspers, Allgemeine
Psychopathologie. Berlin, 1923. 235. l.




 71) Részletesen közli
Stoll, Suggestion und Hypnose in der Völkerkunde. Leipzig, 1904.
75–83.



Kisebb rendszerek.

Deussen, Oldenberg, Garbe és Schmidt idézett művei nyomán. Velük
szemben Jacobi, Die Entwicklung der Gottesidee bei den Indern und
deren Beweise für das Dasein Gottes, Bonn, 1923, a nyája-rendszer
tudósainak tulajdonítja a legerősebb ind istenérvet, mely szerint a
dolgok keletkezése értelmes alkotót kíván, mert minden, ami
keletkezik, mástól keletkezik.

Buddha.


 72) Deussen, I. 3.
122–125. l.




 73) Pischel, Leben
und Lehre Buddha’s. Leipzig, 1910. 8–9. l. Oldenberg, Buddhas
Reden, Lehre, Verse, Erzählungen, übersetzt v. H. Oldenberg.
München, 1922. XV. 1. (Posthumus munka.)




 74) Szeghy,
Buddhizmus és kereszténység. Budapest, 1909. 39. l.




 75) Pischel i. m. 44.
l.




 76) Deussen i. m.
127. l. Schmidt, Buddha. Budapest, 1920. 20. l.






 77) Schmidt, 68;
Deussen 134. Buddha’s Reden. 18–21. l.




 78) Buddha’s Reden,
21., 117. l.




 79) U. o. 126–130.
l.




 80) Pischel 83.
l.




 81) Buddha’s Reden,
116–117. l.




 82) U. o. 45–50. l. –
Schmidt 30–31. l. – Deussen 150–151. l.




 83) Deussen 149.
l.




 84) U. o. 151. l.




 85) De la
Vallée-Poussin, Nirvana. Paris, 1925. I–XXIV. 10. – Buddha’s Reden
291. l. – J. Dahlmann, Eine Studie zur Vorgeschichte des
Buddhismus. Berlin, 1896.




 86) Deussen 158.
l.




 87) Buddha’s Reden,
48–49. l.




 88) Garbe, Beiträge,
126–127. l. – Schmidt, Buddha, 107–108. l.




 89) Garbe i. m.
130–131. l.




 90) Buddha’s Reden,
XXXIII. 47. l. – Schmidt i. m. 102. – Pischel, 60–65. l.




 91) Deussen, I. 3.,
90. l.




 92) Buddha’s Reden,
314–315. l.




 93) Pischel, 79.
l.




 94) Szeghy, 46–47. l.
– Ward, The Ethics of Gotama Buddha. London, 1923. Buddha
erkölcstanát Epikuros gyakorlati etikájával tartja egyenrangúnak. A
nyolcas ösvény és a nirvána csak illuziók benne.




 95) Oldenberg,
Buddha, vége.




 96) Szeghy, 79. l. –
Schmidt, 63. l.




 97) Oldenberg,
Indische Philosophie, 40. l.




 98) Zsid. 10., 5–7.,
Ján. 4., 34.




 99) Oldenberg,
Buddha. 205. l.




 100) H. St.
Chamberlain, Die Grundlagen des XIX. Jahrhunderts. München, 1908.
244–245. l.



A kínai lélek.


 101) Kapdebo, Az
építőművészet története az ókorban. Budapest, 1903. 136. l.




 102) F. Krause,
Ju-Tao-Fo, Die religiösen u. philosophischen Systeme Ostasiens.
München, 1924 19–21. l. – Wilhelm, Die Seele Chinas. Berlin, 1926.
– Ku-Hung-Ming, Der Geist des chinesischen Volkes. Jena, 1924.






 103) Krause i, m. 8.
l.




 104) Westermarck, Az
emberi házasság története. Budapest, 1910. 87. l.




 105) W. Grube, Die
chinesische Philosophie. Kultur d. Gegenwart. I. Abt. V. Leipzig,
1913. 62–63. l.




 106) Grube i. m. 61.
l.



Konfucius.


 107) Krause,
Ju-Tao-Fo. München, 1924. 69. l.




 108) R. Wilhelm,
Kung-tse. Leben und Werk. (Frommans Klassiker d. Phil. 25. k.)
Stuttgart, 1925. 1. l.




 109) Wilhelm i. m.
139–140. l.




 110) U. o. 6., 8.,
192. l.




 111) U. o. 4., 74.
l.




 112) Weber–Baldamus,
Weltgeschichte. Leipzig, 1921. I. 33–38. l. – Wilhelm i. m. 84.
l.




 113) Krause i. m.
78. l.




 114) Wilhelm i. m.
198. 85. l.




 115) Wilhelm 50.,
128. l.




 116) U. o. 107.,
135. l.




 117) U. o. 52.
l.




 118) Wilhelm,
112–113. l.




 119) U. o. 29–30.
l.




 120) U. o. 78.
l.




 121) Wilhelm, 17.
l.




 122) U. o. 59.
l.




 123) U. o. 79.
l.




 124) De Broglie,
Problèmes et questions de l’histoire des religions, Paris; magyar
fordítás Temesvár, 1894. 146–147. l. – Wilhelm, 62–63., 79. l.




 125) Krause,
Ju-Tao-Fo. 18. l. – A kingeket szószerint fordította latinra Angelo
Zottoli S. J., Cursus litteraturæ Sinicæ. 1879. 3. k.-ben.
Magyarázatokkal angolra fordította Legge, The Chinese Classics.
1880. szintén 3. k. Németre a Si-kinget fordította Strauss–Torney
1880-ban.




 126) Orelli,
Allgemeine Religionsgeschichte. Bonn, 1911. 58. l. – Harlez, Les
religions de la Chine. Leipzig, 1891. 35–48. l. – Zottoli, Cursus,
Su-king. 345., 383., 399. – Si-king, I. 6., 1.; 10., 8.; 11., 6.;
II. 5., 4–6. l.




 127) Harlez i. m.
38. l.




 128) Grube, Die
chinesische Philosophie. 64–65. l. – Krause, 34. l.






 129) Wilhelm, 163.,
208. l.




 130) Krause, 150.,
545. l.




 131) Wilhelm, 69–70.
l.




 132) Wilhelm, 59.
l.




 133) Grube, 73.
l.




 134) Wilhelm,
107–109. l.




 135) Krause, 81–83.
l. – Wilhelm, 135. l.




 136) Wilhelm,
114–128. l.




 137) Wilhelm, 32.
l.



Lao-ce.


 138) Grube, Die
chinesische Philosophie. 71. l.




 139) Wilhelm,
Kung-tse. 5–6. l.




 140) Wilhelm,
Lao-tse und der Taoismus. (Frommans Klassiker d. Philosophie. XXVI.
k.) Stuttgart, 1925. 19. l. – de Broglie i. m. 145. l.




 141) Wilhelm,
Lao-tse 22. l.




 142) Krause,
Ju-Tao-Fo. 144., 545. – Magyar fordítása és magyarázata teozófikus
szempontból készült: Stojits Iván, Laoce életbölcselete.
Tao-te-king. Budapest, 1907. A mai pontosabb német fordítások
mellett már nem használható.




 143) Krause,
Ju-Tao-Fo. 144–155. l.




 144) Wilhelm,
Lao-tse 34. l.




 145) U. o. 30–40.
l.




 146) U. o. 42–50.
l.




 147) Grube, 73. l. –
Krause, 546. l.




 148) Wilhelm, 68–69.
l.




 149) Krause, 452.
l.




 150) U. o. 583.
l.



Zarathustra.


 151) H. Oldenberg,
Aus Indien und Iran. Berlin, 1899. 159. l.




 152) Carnoy, Les
Indo-Européens. Préhistoire. Bruxelles, 1921.




 153) Oldenberg i. m.
149–150. l.




 154) Herodotos,
Historia. Leipzig, 1830. I. 138. l.




 155) Darmesteter, Le
Zend-Avesta, traduction nouvelle. Paris, 1892.




 156) Oldenberg, Aus
Indien. 130. l.




 157) Oriental.
Litteratur Zeitung. 1925. 537–540. l. –  U. o.
951. l. – Hertel, Achaemeniden und Kayaniden, Leipzig, 1924, azt
vitatja, hogy Zarathustra Nagy Dárius atyja idejében, tehát Kr. e.
a VII. században élt volna.




 158) Oldenberg, Aus
Indien. 145. l.




 159) Bartholomae,
Die Gatha’s des Avesta, Zarathustra’s Verspredigten. Strassburg,
1905. 117., 119., 133. l. – Magyarra Zajti Ferenc, Zarathustra
Zendavesztája címmel fordította a Gathákat 1912; beleélés alapján
készült.




 160) Avesta, die
heil. Bücher der Parsen, übersetzt auf der Grundlage v. Chr.
Bartholomae’s altiranischem Wörterbuch von Fritz Wolff. Berlin,
1924. XI. l.




 161) Oldenberg, Aus
Indien. 131–134. l.




 162) Jaszna, 43.,
3–16.; 44, 4–7.; 45, 6.; 31., 8. l. – Bartholomae, Die Gatha’s.
49–54.; 59–60.; 70., 20. l. – Harlez, Lenormant és többen
feltételezik itt a semmiből teremtés gondolatát; ez azonban a
helyekből nem tűnik ki világosan; emanaciós származással is
összeegyeztethetők.




 163) Jaszna, 44,
3–5. – Bartholomae, 59–60. l.




 164) Bartholomae,
132. l.




 165) Jast, 10. f. –
Wolff, 199–221., 232. l.




 166) Jast, 13. f. –
Wolff, 229–258. l. – Willmann, Geschichte des Idealismus.
Braunschweig, 1907. I. 73. l.




 167) Schanz, Der
Parsismus. Philos. Jahrbuch. 1895. VIII. k. 153–154. l.




 168) Jaszna, 30., 3.
– Bartholomae, 13. l.




 169) Oldenberg, Aus
Indien, 155. l.




 170) Jast, 13., 77.;
19., 96. – Videvdat, 19., 43. l. – Wolff, 240., 297., 433. l.




 171) Jaszna, 44.,
3–5. – Bartholomae, 59. l.




 172) Dr. Modi, A
Zend-Aveszta vallási rendszere. Budapest, 1925. 16–21. l.




 173) Videvdat, 1. f.
– Wolff 317–319. l.




 174) Videvdat, 2.,
4–6. – Wolff, 320. l.




 175) Jast, 10.,
34–35. – Wolff, 289. l.




 176) Videvdat, 2.,
22–42. – Wolff, 322–325. l.




 177) Jast, 19., 11.,
49. – Wolff, 286., 296. l.




 178) Videvdat, 19.,
28–32. – Wolff, 430–436. l.




 179) Modi i. m. 54.
l.-on Jaszna 62., 5.-re hivatkozik; itt azonban Wolff szószerinti
gondos fordításában nem található.




 180) Modi, 53.
l.




 181) Videvdat, 13.,
45. – Wolff, 402. l.






 182) Videvdat, 3.,
23–33. – Wolff 328–330. l. – Modi 49–50. l.




 183) Modi 30. l.




 184) Modi 56–58.
l.




 185) Jaszna 19.,
16–20. – Wolff 52. l.




 186) Videvdat 5.,
22–25. – Wolff 344. l.




 187) Meurin, Le
Christ et Zarathustra; id. Modi 10., 32–33. A szerző Bombay apost.
vikáriusa volt.




 188) Jaszna 12., 9.;
Gah 4., 8.; Videvdat 8., 13. – Wolff 41., 150., 366. l. – Schantz,
Der Parsismus. Phil. Jahrbuch. VII. 396. l. – Döllinger, Heidentum
und Judentum. Regensburg, 1857. 2771.-on bizonyságul idézi Sotiont,
Strabot, Agathont.




 189) Videvdat 5.,
8., 13., 15. fejezetei.




 190) Herodotost és
Strabot id. Döllinger 376. l.




 191) Schanz i. m.
399. l.




 192) Modi 60. l.




 193) Willmann,
Geschichte des Idealismus. Braunschweig, 1907. I. 73. l.




 194) Id. Modi 10.
l.





A gyakran és rövidítve idézett művek teljes címe.

Avesta, Die heiligen Bücher der Parsen, übersetzt auf der
Grundlage v. Chr. Bartholomae’s altiranischem Wörterbuch von Fritz
Wolff. Berlin, 1924. Főrészei: Jaszna, Jast, Videvdat.

Bartholomae, Die Gatha’s des Avesta, Zarathustra’s
Verspredigten. Strassburg, 1905.

Buddha’s Reden, Lehre, Verse, Erzählungen, übersetzt von
H. Oldenberg. München, 1922. (Posthumus munka.)

Deussen, Allgemeine Geschichte d. Philosophie. I. B. 1.
Abteilung: Allgemeine Einleitung und die Philosophie des Veda bis
auf die Upanishad’s. 2. Abt. Die Philosophie der Upanishad’s. 3.
Abt. Die nachvedische Philosophie der Inder. Leipzig,
1894–1908.

Deussen, Das System des Vedanta. Leipzig, 1906.

Garbe, Beiträge zur indischen Kulturgeschichte. Leipzig,
1903.

Grube, Die chinesische Philosophie. Kultur d. Gegenwart.
I., I. Abt. V. Leipzig, 1913.

Krause, Ju–Tao–Fo. Die religiösen u. philosophischen
Systeme Ostasiens. München, 1924.

Modi, A Zend-Aveszta vallási rendszere. Budapest,
1925.

Oldenberg, Aus Indien und Iran. Gesammelte Aufsätze.
Berlin, 1899. Buddha, sein Leben, seine Lehre, seine Gemeinde.
Berlin, 1921. Die indische Philosophie. Kultur der Gegenwart. I. I.
Abt. V. Leipzig, 1913. Die indischen Religionen. Kultur der
Gegenwart. I. 3., l. Leipzig, 1913. Die Veden, die ältesten
Religionsurkunden Indiens. Halle, 1911.

Pischel, Leben und Lehre Buddha’s. Leipzig, 1910.

Schmidt, Buddha. Budapest, 1920.

Schmidt, Az ind filozófia. Budapest, 1925.

Wilhelm, Kung-tse. Leben und Werk. (Fromanns Klassiker d.
Philosophie. 25. k.) Stuttgart, 1925.

Wilhelm, Lao-tse und der Taoismus. (Fromanns Klassiker d.
Phil. 26. k.) Stuttgart, 1925.

Willmann, Geschichte des Idealismus. Braunschweig, 1907.
I. k.

Zottoli, Cursus litteraturæ Sinicæ. Shangai,
1879–1882.






TARTALOM.



BEVEZETŐ RÉSZ.

I. Előszó.


	1. Az eszmék hatalma a köz- és magánéletben; bölcselőknél és
népszerű íróknál. 2. Miért nem foglalkoztak a keleti bölcselőkkel?
5



II. A bölcselet-történelem tényezői és
irányai.


	1. A filozófiai rendszert mint műalkotást három tényező érteti
meg: az egyetemes emberi, a kultúrtörténeti és az egyéni. 2. A
három tényező szerint három irány különböztethető meg. Az alanyi és
tárgyi kritika 8



INDIAI GONDOLKODÓK.

Az indiai lélek.


	1. A néplélek fogalma. 2. Az indiai lélek sajátságai, az
egységre, békés harmóniára törés, miszticizmus. Eszménye a
jogin-révület, ennek lélektani analizise. 3. Asszociációs
gondolkodás, passzivitás, fatalizmus és pesszimizmus. 4. A
következetlenség, mint a spekuláció következménye. 5. Erős
felelősségérzet. 6. Összefoglalás 16



A védák bölcselete és a vedanta-rendszer.

I. A Véda.


	1. A védák fogalma; négy papi kézikönyv: Rig-, Száma-, Jadsur-,
Atharvavéda. 2. Mindegyik három része: formulák (szanhita),
rubrikák (brahmana), index (szutra). 3. Tartalmuk: dharma, az
áldozatok bemutatása és brahmán, filozófiai elmélkedések. 4.
Deussen műve 24





II. A régi védák (a himnuszok) kora.


	1. Az istenfogalom; az ősvallás a monotheizmus; az egy Isten
három elnevezése. 2. Az ősvallásból keletkezik a politeizmus, a
henoteizmus, panteizmus, monizmus. 3. A lélek sorsa 28



III. Az újabb védák (brahmanák) kora.


	1. Három iránya; az elsőben uralkodik a mitológia. Másodikban
Brahmán kifejlődik sajátos indiai istenfogalommá. Harmadikban
atman, az egyéni lélek egyesül Brahmánnal és fölékerekedik. Az
atman relatív-negatív fogalom; megvilágítják a szállóigék
32



IV. Az upanisadok (vedanták) kora.


	1. Ellentétük a védákkal. 2. Alapgondolatuk a brahman-atman
egysége. Három tételük: az atman az ismerő alany; megismerhetetlen;
egyedüli valóság. 3. A lélek négy állapota. 4. A megváltás
gondolata. 5. Az upanisadok ellentmondásai és a megoldást célzó
rendszerek 37



V. A vedantarendszer.


	1. Lélektani és történeti keletkezése. 2. Lényege a kétféle
tudás. 3. A vándorló lélek állapotai. 4. A jó cselekedetek és az
elmélkedés 45



VI. A védabölcselet és a vedanta-rendszer
értékelése.


	1. A néplélekből sarjad. 2–4. Alapja a törekvés az egység és a
végtelenség felé. 5. Felismeri, hogy a boldogság bennünk van. 6.
Eredendő hibája a vallás és a filozófia szembeállítása: a vallásból
így babona, a filozófiából miszticizmus lesz. A lélekvándorlás a
problémákat elmérgesíti, pesszimizmust idéz elő. 7. A philosophia
perennis hatásai 53





A szánkja, a jóga és a kisebb rendszerek.

I. A szánkja-rendszer.


	Realizmus és merev dualizmus; a vedantától három pontban
különbözik. Az ind lélek problémáit nem oldja meg, érthető az
eltűnése 66



II. A jóga-rendszer.


	1. Az indiai kultúrélet legeredetibb jelensége. 2. Két jellemző
tulajdonsága az istenfogalom és a révület. 3. A nyolc gyakorlat. 4.
A gyakorlatok csodás hatása 72



III. A jóga-rendszer értékelése.


	Az igaz jogin komolyan törekszik az erényre; sok a visszaélés.
A milléniumi kiállítás fakirjai. A hipnotikus-kataleptikus
jelenségek. Önkínzások. Csak egy temettette el magát élve,
életmódja botrányos 80



VI. A kisebb rendszerek.


	1. Purva-mimanza. 2. Az indiai materializmus. 3. A vaisésika és
njája 89



Buddha.

I. Élete és jelleme.


	1. A források. 2. Életének hiteles adatai. 3. Jellemzése a
legendák alapján. Születése szemlélteti önérzetét; 4. megtérése
akaraterejét és révületre hajló természetét; 5. vándorélete tanítói
egyéniségét; 6. halála egész jellemét 94





II. Tanai.


	1. A négy nemes igazság a benaresi beszédben; nirvána. 2. A
lélek tagadása, az öt létmozzanat (skandha). 3. A 12 tagú oksági
kapcsolat. 4. Erkölcstana 108



III. A buddhizmus értékelése.


	1. Elterjedése. 2. Ennek okai: elítéli a külsőséges kultuszt,
nemes erkölcsöt hirdet, az ind kultúra terjesztője; Buddha nagy
egyénisége. 3. Jézus és Buddha: életük, haláluk és világnézetük
ellentéte 125



KÍNAI GONDOLKODÓK.

A kínai lélek.


	Ősrégi a kultúrája; felületes írók és szaktudósok véleménye.
Jellemző vonásai: 1. család- és fajszeretet; árnyoldala az erős
érzékiség. 2. Túltengő gyakorlati értelem, üzleti szellem. 3.
Atomisztikus gondolkodás; a kínai nyelv és írás szerkezete.
Gépiesség. Teremtőképzelet hiánya 137



Konfucius.

I. Élete, jelleme és szerepe.


	1. Jelentősége. 2. Származása. 3. Kedveli a szertartásokat.
Ezzel szerzi a Kon-fu-ce nevet. 4. Zene iránti szeretete. 5.
Hivatása. 6. Reform tevékenysége. Fővárosi előljáró, munkaügyi
miniszter. Az ellenzék vezérét kivégezteti. 7. Kormányzati
bölcsesége: Főteendő a fogalmak helyreállítása, ennek eszközei:
a) A tekintély, tisztelettudás, szülők iránti szeretet.
b) Előljárók jó példája. c) Erkölcsös nemzeti zene.
d) A tisztviselők nagy szeretete a nép iránt. 8. Bukása. «A
nők éneke űzött el.» 9. Tanítói egyénisége. A nevelés célja és
eszközei. 10. Írói tevékenysége. A szent könyvek összeállítása:
I-king, Su-king, Síking. A tavasz és ősz könyvei. A szertartások
könyve. A szép törvénye. 11. Halála; tiszteletének fejlődése
144





II. Világnézete.


	1. A kínai vallás Konfucius előtt, monoteizmus, deizmus,
babonás természet- és szellemimádás. 2. Konfucius a monoteizmus
emlékét megőrzi, maga agnosztikus. A Jang-Jin-elmélet 159



III. Életfelfogása.


	1. Etikai rendszere kollektivizmus; demokratikus monarchia. 2.
Eszménye az átlagos kínai ember négy jellemvonása. Az emberiesség
nem pozitív szeretet. A 10 kötelesség. Az államfenntartó öt
viszony. 3. A fejedelem és alattvaló. A méltatlan király elűzhető,
megölhető. 4. Társadalmi törvények: a változások, képek és ítéletek
törvénye 164



IV. Méltatása.


	1. A tettek embere. Tragikuma: őrzi a régit, de szellemébe nem
hatol; megcsontosodik a művelődés. 2. Világnézete és a keresztény
hithirdetők. 3. Erkölcsi téren vérbeli politikus. Hamis esküje,
kémszerepe. 4. Alkotása külsőséges kultúra 171



Lao-ce.

I. Élete.


	1. Kína misztikusa és metafizikusa. 2. Életének egyetlen
bizonyos adata találkozása Konfuciussal. 3. Elveszti hitét a
kultúrában. 4. Halála 175



II. Tanai: A Tao-te-king.


	1. A világ leghomályosabb könyve. 2. A tao jelentése
Konfuciusnál, Lao-ce-nél: a lét forrása, célja, megismerésének
alapja. 3. Eszmetana. A platoni eszmék. A kimondhatatlan és
kimondható fogalmak, a szavak. Az önalkotta fogalom minden rossz
forrása, eltávolít a természettől, a «vu-vei» a nemcselekvés
egyesít vele 179





III. Lao-ce életfelfogása.


	Két út a nagy Tao-hoz: a lét és nemlét útja. 2. Az élet
meghosszabbítása, alchimia. 3. Rendszere negatív egoizmus,
destruktív. Ellenségszeretete. 4. Egyén és társadalom. A bajok oka:
a kormány beavatkozása az életbe, a tudás és a kultúra. 5.
Értékelés 183



AZ IRÁNI LÉLEK.

Zarathustra.


	1. Ő a nemzet bölcse, az iráni Mózes. 2. Az iráni lélek
konzervatív, tekintélytisztelő, optimista, igazságszerető
191



I. Élete.


	1. Baktriában Kr. e. 1000 körül született. 2. A pusztába vonul,
kinyilatkoztatást nyer. 3. Családi élete, üldöztetése és halála
193



II. Az Aveszta.


	1. Zarathustra írta a legrégibb részét. 2. A nagy és kis
Aveszta könyvei; európai sorsuk. Auquetil, Voltaire és Herder
196



III. Az Aveszta világnézete.


	1. Ahura-Mazda az egy Isten, négyféle lényt teremt:
főangyalokat, angyalokat, szellemeket, eszméket és elemeket. Asa,
Mithra, Anahita. A platoni eszme, præexistentia és a fravasik tana.
2. A rossz problémája. Mennyiben tanít Zarathustra dualizmust? 3.
Az emberi lélek. Őstörténet és halhatatlanság 198



IV. Zarathustra erkölcsbölcselete.


	1. Az egyénnek Asát, az igazságot kell megvalósítania
gondolatban, szóval, cselekedettel. Jótékonyság, mértékletesség. Az
érdemek kamatozása. 2. A családi élet kötelessége. A párszi lány
imádsága. A feleség főerénye. A notisztelet. 3. Az iráni társadalom
205





V. A rendszer értéke.


	1. Leszámol a politeizmussal, panteizmussal és a babonás
áldozatokkal. 2. Erkölcsbölcseletében meghaladja Buddhát és
Konfuciust. 3. Árnyoldalak: a rituális tisztálkodás visszataszító,
vérfertőző házasságra, többnejűségre és kegyetlenségre ad alkalmat.
4. Megtermékenyítette a görög gondolkodást 210

	A bevezető részhez:

	Az indiai gondolkodók fejezeteihez 215

	A kínai gondolkodókhoz 220

	Zarathustrához 222

	Jegyzetek 215

	Gyakran, rövidítve idézett művek 225








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK KELET NAGY GONDOLKODÓI ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/2281081178045402604_76238-cover.png
Kelet nagy gondolkodoi

Janos Mester






