
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Storia della città di Roma nel medio evo, vol. 1/8

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Storia della città di Roma nel medio evo, vol. 1/8

        dal secolo V al XVI


Author: Ferdinand Gregorovius


Translator: Renato Manzato



Release date: July 10, 2025 [eBook #76473]


Language: Italian


Original publication: Venezia: Antonelli, 1866


Credits: Barbara Magni and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This transcription was produced from images generously made available by Bayerische Staatsbibliothek / Bavarian State Library.)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK STORIA DELLA CITTÀ DI ROMA NEL MEDIO EVO, VOL. 1/8 ***







STORIA DELLA CITTÀ DI ROMA

NEL MEDIO EVO
VOLUME I.










STORIA

DELLA CITTÀ DI ROMA

NEL MEDIO EVO




DAL SECOLO V AL XVI




DI FERDINANDO GREGOROVIUS.




Vol. I.




VENEZIA E TORINO,

G. ANTONELLI E L. BASADONNA EDIT.

—

M DCCC LXVI.









PRIMA VERSIONE ITALIANA




DI RENATO MANZATO.




(PROPRIETÀ LETTERARIA.)










INDICE







AL LETTORE.





Esce finalmente alla luce questo volume,
al quale intendiamo che debbano seguire gli
altri quanto più presto ci possano consentire
l’accuratezza della versione e la diligenza
della stampa. Le cure in fatti che il traduttore
e noi stessi abbiamo spese intorno a questo
lavoro, erano domandate e dal pregio del libro
e dalla generosità dell’autore, il quale non
solamente ci accordò l’esclusivo diritto di
publicare nella nostra lingua l’opera sua, ma
ci fornì tutte quelle correzioni ed aggiunte
ch’egli aveva già apparecchiate per una nuova
edizione della sua storia; autorizzandoci

eziandio a dichiararlo, affinchè per parte sua
nulla manchi al merito di questa nostra publicazione.
Noi gliene siamo riconoscenti; ma
ci sentiamo in dovere di attendere con ogni
studio perchè e la versione e la stampa corrispondano
quanto più e quanto meglio per noi
si possa al valore dell’opera originale.




L’EDITORE.









AVVERTIMENTO
DELL’AUTORE
PER QUESTA EDIZIONE.





La storia civile dell’alma Città di Roma nel medio
evo, è rimasta, come san tutti, oscura e trascurata di
molto; eppure, per la sua importanza, dovrebbe essere
oggetto delle più sollecite investigazioni della scienza
storica. L’immenso lavoro, mediante il quale l’antica
civiltà trasformossi e sorse la nuova, non potrebbe intendersi
appieno senza conoscere parimente la storia della
caduta e del risorgimento di Roma, metropoli del Cristianesimo
e primo centro della nuova civiltà latino-germanica.




Ben si comprende che la storia di Roma in questo
lungo periodo non può essere circoscritta al municipio
solo, cioè al solo cerchio delle mura Aureliane; giacchè,
sotto qualanque rispetto si voglia considerare, la storia

di Roma collegasi a quella di tutta l’umanità. Tre diritti
meravigliosamente tenaci la governarono nel medio evo:
l’antichissimo diritto municipale, ossia della romana
republica, che i Romani anche nel medio evo mantennero
con orgoglio e con fermezza, protestando ch’era
l’eredità dei loro grandi avi; la monarchia romana,
diritto d’origine posteriore, che i re di stirpe germanica
sostennero devoluto loro dai Cesari antichi loro predecessori;
finalmente il supremo dominio della Chiesa
romana, diritto che si stabilì dopo il tempo di Carlo
Magno e derivò da ragioni teocratiche e da libere donazioni,
per mezzo del quale i pontefici combatterono e
vinsero infine i loro competitori, trasformando Roma
divenuta col progresso dei secoli loro pacifica sede, e
facendole subire un’altra e splendida metamorfosi monumentale.




Ora codesti diritti, nati nella stessa Città, collidendosi
tra loro in lunghe e tremende contese, produssero effetti
di gran momento nella storia d’Europa. Nella Città
eterna questi diritti perdurarono quasi dogmi di modo
che, per iscoprire le cause profonde delle più importanti
quistioni del nostro tempo, è necessario ricorrere al
medio evo di Roma, il quale nei suoi diversi periodi
spiega lucidamente la non interrotta legge della causalità,
irresistibile forza nella storia dei popoli. E veramente
nei bassi tempi la vita dell’alma Città è un
aggirarsi continuo intorno ai tre principî medesimi:

spettacolo stupendo, nè altrove mai più veduto, e che
rende la storia di Roma la più sublime tragedia dell’umanità.




Son queste le norme delle quali mi valsi come d’un
filo, che nel vasto labirinto assicurasse i passi dubbiosi.
Il resto, ed è quanto! rimane enimma inscrutabile e
mistero profondo! Chi mai potrebbe togliere il velo alla
venerabile fronte del genio di Roma, che sui marmi
rovesciati della monarchia romana si asside, e per forza
ideale impera di nuovo dalle squallenti ruine, con uno
splendore forse più vivo ancor dell’antico?




L’impresa a cui m’accinsi è arditissima, nè deve
parerlo meno a chi sappia ch’io da molti anni dimoro
in Roma, e che non v’è pagina in questa storia che
non sia scritta dinanzi ai monumenti, sopra le pergamene
e nelle biblioteche di Roma. Nulla dirò del materiale
storico: inesauribile per l’una parte, lascia per
l’altra interi periodi oscurissimi, a causa d’una mancanza
quasi assoluta di documenti contemporanei; sicchè
lo stendere una storia civile del medio evo di Roma,
compiuta in ogni sua parte, non sarà possibile mai.




Però, senza darmi vanto delle tante difficoltà che
ingombravano il mio cammino, scrissi gli annali di
Roma nel medio evo; con lunghi studî e con indagini
faticose apparecchiando un’opera molto difettosa a dir
vero, ma che, in seguito ai pochi e ristretti saggi di cui
si parlerà nelle note, è almeno il primo tentativo d’una

accurata storia civile di quei secoli importantissimi,
attinta, per quanto mi fu lecito, alle fonti originali e
illustrata a lume di critica. L’amore di Roma mi spinse
a scrivere, mi confortò l’amor della patria; poichè queste
istorie hanno un nazionale interesse anche per la mia
patria. Il nome di Roma gloriosamente risuona negli
annali germanici, in ogni pagina dei quali si trova
scritto, durante l’êra di mezzo, a cagione dell’impero
romano-germanico: e parimenti, per altrettanti secoli,
il nome della Germania risuona in tutte le pagine delle
storie italiane. Roma e l’Italia son sacre adunque a
quanti Alemanni ricordano quel grande legame storico
che strinse nel medio evo le due nazioni. Legame fu
questo d’intellettuale necessità, per guerre ed odî, per
rovine ed errori sovente assai doloroso, ma nondimeno
fecondo di civiltà: opera imperitura dei secoli, che non
può rinnegarsi per contrarietà di fortuna, e che oggidì
viene disconosciuta solamente da quelli che, preoccupati
lo spirito, si scordano che il passato si regolò con leggi
sue proprie, ed ebbe concetti e bisogni diversi da quelli
della nostra più avanzata e più libera età. Certamente,
se fosse degna di qualche lode quest’opera, non potrei
desiderarne altra più bella che questa: d’aver saputo, cioè,
per quanto poco valga il mio stile, rendermi in qualche
modo l’interprete del genio civilizzatore ch’ebbe sì
grande influenza nella storia dei due paesi, che sono le
più illustri province nell’impero della civiltà umana.









Io mi professo poi sommamente obbligato dei solleciti
ajuti che tanti dotti italiani mi porsero dovunque
ho fatto alcuna ricerca a vantaggio di questa storia.
Scorrendo da molti anni le città dell’Italia, incontrai
dappertutto le più squisite accoglienze. E sarei già
troppo lungo se volessi nominar soltanto coloro che a
Roma, nelle private o publiche biblioteche e in molti
insigni archivi, concorsero con liberalità somma a fornirmi
materiali preziosi: le mie lodi non potrebbero mai
eguagliare tanto favore. Ma essendo oggi in grado di
offrir questi libri alla lettura degl’Italiani fra cui da
tanto tempo, ospite felice, dimoro, desidero vivamente
che li aggradiscano almeno come segno di riconoscenza
sincera e attestato di verace simpatia, e che allo studio
della patria istoria non li ritrovino interamente disutili.




Roma, 17 Marzo 1866.













STORIA

DELLA CITTÀ DI ROMA

NEL MEDIO EVO.











LIBRO PRIMO.
DALL’INCOMINCIAMENTO DEL SECOLO QUINTO ALLA CADUTA
DELL’IMPERO OCCIDENTALE NELL’ANNO 476.










CAPITOLO PRIMO.


§ 1.
Disegno generale dell’Opera. — Città illustri nell’antichità. — Gerusalemme,
Atene, Roma. — La città di Roma
nell’antichità e nel medio evo.





È mio intendimento narrare in questi volumi la
storia della città di Roma durante il medio evo, che
ancora non ebbe chi ne scrivesse in ordinato racconto.
Imperocchè, quantunque possediamo un gran numero
di lavori storici intorno le gesta dei Pontefici e sulle
relazioni di Roma coi popoli dell’orbe, e quantunque
storie sieno state scritte le quali trattano di avvenimenti
che colla grande città durante l’età media hanno particolare
riferimento, manca tuttavia una storia di lei
speciale e in sè compiuta. Gli eruditi romani, meglio
che quelli di ogni altra nazione, bene avrebbero potuto
scriverne, ma poichè ne gl’impedirono ostacoli di
cui qui non conviene fare parola, mossi da carità di
patria, diedero opera con laudabile diligenza a studî

pregevolissimi, i quali servissero alla compilazione di una
storia prammatica della loro città nei tempi di mezzo,
ch’essi non vollero scrivere. Dopo i Romani e dopo gli
Italiani nessun altro popolo, all’infuori del tedesco, ha
diritto maggiore a trattarne: e ciò perchè coi popoli
germanici ebbe Roma relazioni assai più antiche che
non con altre nazioni: chè già i Goti sottomisero la Città
colla forza e dipoi la riposero in onoranza; ed i Franchi,
al tempo di Pipino e di Carlo, la strapparono alla dominazione
dei Longobardi e dei Bizantini e la resero independente;
e poi specialmente perchè il sacro romano
Impero tenne Germania per lunga serie di secoli in
gloriosa relazione con Roma. Non già che la Scienza,
bene sommo ed egualmente ripartito tra gli uomini,
conosca legami di nazione, ma questo dico perchè sono
di patria Tedesco e vivo lontano dal mio paese natale
e scrivo in terra straniera. Imperocchè l’ansioso desiderio,
proprio ai miei connazionali, di vedere la grande
città, a Roma mi trasse, dove da anni siedo e medito la
sua storia e ne contemplo i monumenti.




Allorchè la prima volta concepii in mente il disegno
di un’opera sì difficile, accolsi speranza ch’essa presterebbe
servigio non lieve alla Scienza e nello stesso tempo
a me sarebbe cagione di compiacimento. Deliberai
quindi scrivere la storia di Roma durante il medio evo,
traendola dai documenti storici già esistenti, per quanto
a me fosse dato di sottoporli ai miei studî, e illustrandola
colle notizie che porgono la contemplazione dei luoghi
che furono teatro degli avvenimenti e lo studio dei monumenti
eretti in quegli antichi tempi. Per medio evo
della città di Roma io intendo quel periodo che comincia

dalla conquista della Città fatta dai Visigoti nell’anno
410, e si stende fino ai tempi di papa Clemente VII,
ossia all’ultimo saccheggio di Roma operato dalle soldatesche
del Borbone e del Frundsberg nell’anno 1527.
Io non voglio narrare unicamente gli avvenimenti politici
che succedettero entro alla cerchia delle mura di
Roma, ma è mio intendimento dare un quadro completo
delle condizioni della città e del popolo, narrare tutto
quanto successe di memorando dentro alla Città durante
questo lungo periodo di più che undici secoli, tutto legando
in un compiuto racconto. Egli è certo uno dei
cómpiti più difficili per lo Storico congiungere insieme
ordinatamente materie sì varie fra loro; ma ciò che io
non farò bene, uomini migliori di me potranno imprendere
nell’avvenire. Il graduale ordinamento della Chiesa
entro alle mura di Roma; la forma che il culto cristiano
e lo spirito stesso dell’età di mezzo ebbero ad assumere
entro alla Città; le relazioni dei Pontefici coi Romani, le
lotte di questi contro i Papi, contro gl’Imperatori di
Germania, e le loro discordie intestine; gli sforzi ripetuti
per ottenere libertà di republica sull’esemplare di
quella dei loro grandi antenati; la costituzione cittadina
ai differenti periodi; le costumanze del popolo,
la forma tradizionale della vita di Roma antica, la poesia
delle leggende romane; le condizioni della Scienza
e dell’Arte durante i secoli della barbarie e sotto il
reggimento dei Pontefici che la Città a sè sottomisero;
l’influenza che Roma esercitò sulla civiltà di Occidente;
tutto questo ci è mestieri considerare e raccogliere in
ordinata narrazione. Oltracciò ne tornerà spesso necessario
in quest’opera considerare le relazioni tra Roma

cristiana e la pagana, imperocchè la novella Roma sorse
dall’antica come la civiltà cristiana ebbe suo svolgimento
dalla pagana. Edificata sulle rovine e con rovine
dell’antica, Roma novella mostra nella sua natura organica
la più perfetta affinità di cultura colla prima,
ed è aperto e luminoso esempio delle metamorfosi che
subisce la storia del mondo, le quali farebbero credere a
portento di occulta magia. Chi scrive dunque la storia
di Roma nel medio evo, deve tessere anche la storia
delle rovine della Città e del decadimento del popolo e
delle trasformazioni esterne ed interne che subì quella
illustre tra tutte le città dell’orbe. Imperocchè due fiate
a capo del mondo civile, ch’essa la prima volta dominò
colla violenza dello Impero assoluto e la seconda volta
guidò colla possanza della Chiesa assoluta, Roma sola
può intitolarsi col superbo nome di «Città eterna», laddove
tutte le altre città della terra, fornito il cómpito
temporaneo a cui erano state per un certo periodo appellate,
storicamente muoiono e spariscono per sempre.




Tra le città dell’Asia v’ebbero nell’antichità alcune
illustri che durarono potenti lunga pezza di tempo:
tali furono Babilonia e Ninive, Tiro e Persepoli, ma la
loro influenza si ristrinse a formarne centri di civiltà
dei popoli indigeni. Gerusalemme sola esercitò un’opera
universale su tutta l’umanità. Capitale del piccolo territorio
ove aveva stanza il popolo d’Israello poco numeroso,
fu sede alla credenza in quel Dio da cui procedette
il Cristianesimo; laonde quella città, duplice monumento
della religione più perfetta d’Asia e d’Europa,
andò debitrice al suo principio religioso di novella vita,
ch’ebbe tanta parte nella storia del mondo durante il

medio evo, a lato di Roma ed in relazione con essa. I
Romani nei tempi antichi aveanla distrutta, il popolo
suo errava disperso pel mondo, la sua missione sacra
era stata trasfusa nella Roma cristiana, nella Gerusalemme
novella; eppure nel secolo undecimo, dalla profondità
ov’era caduta rialzò il suo capo venerando, e
dalla tomba di san Pietro volgendo al sepolcro di Cristo
gli animi commossi dei popoli di Occidente, ridivenne
durante il lungo periodo delle Crociate la città santa
dei popoli cristiani, fu l’oggetto della gran pugna tra
Asia ed Europa, fu il centro di rivolgimenti che scossero
il mondo, finchè nel secolo decimoterzo ricadde con
quelle idee di cui essa era stata l’espressione simbolica.




Non parlo delle città che fiorirono nell’Egitto antico,
quali Memfi, Tebe, Sais, Cartagine ed Alessandria. In
Europa però fu Atene che l’umanità compresa di ammirazione,
la quale non sarà mai per venir meno, celebra
gemma della terra e santuario di civiltà. Vincoli indissolubili
uniscono Atene e Roma, e chi rammenta l’una
è condotto di conseguente alla ricordanza dell’altra
città. Perocchè esse rappresentano quell’antichità così
detta classica, e l’una all’altra è complemento, e si
rispondono fra loro come il concetto all’azione, come il
conoscere al volere, come l’idea all’opera pratica, in
maniera che in quelle due altissime creazioni della civiltà
la forza operosa dell’uomo si mostrò in tutto il
nerbo della sua vigoria. Esse rappresentano dunque le
forme della cultura del mondo, ed hanno perciò sì alta
importanza da non essere alcun’altra città che possa
farsi loro emulatrice. Atene commuove ad amore, Roma
incute ammirazione e rispetto. La felicità, ossia la

perfezione di natura cui tutti, individui e nazioni, si sforzano
di pervenire, in Atene toccò il massimo grado.
Tutte le più nobili produzioni dell’intelletto e della
fantasia si raccolgono ivi in un foco centrico della cultura,
il cui calore feconda, la cui luce abbellisce la terra
in tutta la sua estensione: le leggi fondamentali della
libertà (bene massimo in cui tutti i beni si accolgono)
ricevono pratica applicazione nella vita publica operosissima.
Per la qual cosa questa Republica resse tutto
il mondo nell’ordine delle idee con pacifica signoria, la
cui potenza è inapprezzabile perchè dura oggidì ancora
nella cultura dei popoli, e durerà eterna.




Non così Roma. Chi si fa a considerare anche superficialmente
la sua storia, vede energia, valore, senno
politico senza pari rendere soggetto mezzo il mondo e
correre alla distruzione o alla rovina di nazioni fiorenti,
compresa pure quella Grecia sì splendida, di maniera
che chi contempla tanto rovinio e tanta opera di disfacimento
e ne fa il paragone coll’operosità pacifica di
Atene, sente orrore di quel popolo despota che compieva
quella riprovevole opera di soggiogamento. Laddove da
una parte si considerano i rigogliosi frutti che dava la
splendida cultura di Atene, si vede di rincontro Roma
difettare dei principî fondamentali della civiltà. In essa,
potente soltanto la tendenza politica alla conquista e
alla signoria universale; in essa l’intelletto non intende
che alle grandi necessità della vita pratica, e quindi
alza un edificio gigantesco di legislazione, perfetto sino
nelle particolarità più minute: i vasti e liberi campi
della scienza sono invece deserti, e tutto quello che vi
fiorisce è trapiantato da straniere regioni. Le creazioni

stesse dell’arte onde Roma nel corso dei tempi si abbella,
sono un’altra forma sotto cui si palesano le vittorie
della tirannide, che dietro al suo carro trionfale tragge
in ceppi le arti costrette ad ornare delle loro opere quella
crudele conquistatrice. Nè tutto si comprende in questa
incontestabile verità. Roma sorse da un germe, da un
principio che si asconde nelle tenebre fitte del mito:
cresciuta poco a poco, giunse a tale apogeo di grandezza
da sottomettere essa sola tutto il mondo: fenomeno
che nel corso della storia è il più meraviglioso, se ne
togli il fatto dell’origine e della diffusione del Cristianesimo,
il quale poi doveva porre sua sede nella capitale
del mondo che il corso degli eventi andavagli preparando,
quasi soglio sublime su cui si sarebbe eretta la
figura colossale della Chiesa che, durante il medio evo,
doveva tenere la signoria morale del mondo. Chi volesse
indagare in che stesse il principio di forza di Roma
antica, che rendeva questa città signora dispotica di
tutte le nazioni, e quali fossero gli elementi di una natura
così accentratrice, avrebbe opera di una difficoltà
senza pari. Era una forza assoluta che, raggiando da un
centro, esercitava un’influenza di attrazione e di assorbimento
simile a quella che regge il sistema planetario:
che se per conoscere questa forza fatale della nazione
intera, tu ti faccia a considerare l’indole dell’uomo
romano, tu non vedi che valore in guerra e disciplina
severa, natura ardita e vaga d’imprese, fermezza, prudenza,
intelligenza somma nell’ordinare Stato e colonie,
indole facile ad accogliere le costumanze di strani paesi
e capace di porre sua stanza in qualunque regione e
sotto qualunque clima, ingegno versatile che abbraccia

in sè la natura di tutti i popoli del mondo, popolo infine
che nel tempo stesso in cui accoglie in sè poco a poco
lingua, costume, arte, religione degli altri popoli stranieri,
non ne perde per questo il suo proprio genio nazionale
dotato di sì potente energia. Le vittorie di Roma sopra
popoli liberi e illustri che eranle di gran lunga superiori
nella cultura intellettuale, quali ad esempio i Greci,
appariscono a prima giunta trionfi della forza materiale
che vince ed opprime la civiltà dell’ingegno: tuttavia
dobbiamo riconoscere ch’elle erano le vittorie dell’intelletto
che volgeva sua operosità ai fini pratici della
vita, e la cui vivissima energia si esplicava nella formazione
del diritto privato e publico donde traeva le idee
perfette intorno l’essenza della persona e intorno la
costituzione della famiglia e dello Stato; era l’operosità
di un intelletto prosaico quanto si voglia, ma i cui risultamenti
nella vita pratica erano di gran lunga superiori
a quelli dell’intelletto che spazia nei campi ideali.
Tutti gli eventi convennero con rara felicità a trarre i
popoli ai piedi di Roma, e l’uomo in cui il cuore batte
forte di amore per l’umanità, si cruccia pensando alla
sorte del mondo retto per un tempo troppo breve dal genio
benigno e incivilitore della libertà e della scienza, perocchè
il monarcato dei Cesari e la barbarie sopravvenuta
al cadere di quello involgessero in lutti lunghi e dolorosi
la terra. Ei lamenta che il genio della civiltà non ispiccasse
il suo volo dall’Acropoli, che Atene aveva sacrata
a Minerva, per conquistare con pacifiche lotte il mondo,
per riunirlo e per reggerlo; e che invece il Giove feroce
del Campidoglio abbia soggiogato le nazioni in mezzo a
torrenti di sangue. E Roma diventava grande, e l’Ellade

bella, e Asia e Africa cadevano prive di vita fra le braccia
di ferro di quella città che s’impadroniva dei tesori
della civiltà e si ornava delle spoglie gloriose di tre
parti del mondo, in mezzo alle quali, nella contrada più
bella della terra, essa sorgeva sublime. Incapace di creare
col proprio suo genio l’Arte e la Scienza, era però in
altissimo grado valente a far suoi gli studî degli stranieri,
i quali poi insieme colla sua grande civiltà pratica
diffondeva nel mondo.




Le spedizioni di guerra, le grandi strade edificate,
le colonie militari e civili dei Romani, erano innumerevoli
vie per le quali si diffondeva la cultura fino alle
più remote regioni della terra. I Romani facevano il
mercato universale dei prodotti dell’agricoltura e delle
industrie del mondo, e la letteratura classica e l’arte
lasciavano splendide tracce di sè sulle rive del Reno e
del Tamigi, dell’Eufrate e dell’Istro. Ed oggi ancora
l’ardito viaggiatore che penetra nel deserto africano di
Fessan, in mezzo a quella selvaggia regione ove è muta
l’armonia della voce dell’uomo e a cui crescono orrore
le urla dello sciacallo, mira ruderi di splendidi monumenti
di architettura romana e resta attonito di meraviglia
al pensiero della grandezza di quegli antichi i
quali portavano la loro civiltà in quelle regioni remote,
ove ora regna squallore di morte[1]. Se fosse stato concesso
alle nazioni di vivere continuamente sotto la mite

signoria di Trajano o di Marco Aurelio, egli è probabile
che non avrebbero mai mosso lamento di essere cadute
sotto la soggezione di Roma, e quel sistema di accentramento,
che in certe condizioni è tanto dannoso, e che
per la prima volta, rompendo i legami di nazione, ordinava
i popoli soggetti in un impero in cui parlavasi una
sola lingua, che era retto da una uniforme legislazione e
da un mite governo, quel sistema sarebbe stato anzi
celebrato come opera sapiente di Roma che avrebbe
superato il senno di Grecia. Imperocchè tutti gli avvenimenti
onde si tesse la storia tendano evidentemente a
condurre i popoli al pareggiamento ed all’unità; laonde
fino dalle origini del mondo v’è nel corso degli eventi
uno sforzo a trovare quel centro ideale di gravità in cui
può aversi equilibrio. Tuttavia la vita dell’umanità è
soltanto un prodotto di leggi composte svariatissime, e
quella società in cui sono annullati i contrasti, ha in sè
il germe che trarralla a morte inevitabile. La monarchia
dispotica dei Cesari colla prepotenza di un fato doveva
inaridire le rigogliose oasi di cultura greca; e le sorgenti
di libertà, di amore nazionale, di carità del natio
loco, di scienza, di ogni virtù civile, poco a poco venivano
disseccate da turbini di arena uniforme; decadevano
sempre più le città; le nazioni simili a stupide greggi
erano amministrate da turbe di uffiziali publici, privi di
amore del bene dello Stato. Quantunque l’organamento
e le leggi dell’Impero, rette da una certa tolleranza tradizionale,
non permettessero che la monarchia degenerasse
fino agli ultimi eccessi del despotismo orientale,
tuttavolta le nazioni soggette all’Impero, perduto ogni
interno vigore, miseramente agonizzanti, traevano la

catena della schiavitù. Così quello Stato, onde si era
diffusa la civiltà a tutto il mondo, era mutato in un vasto
deserto, in cui la forza vitale si fiaccava, ogni movimento
s’intorpidiva, il genio speciale di tutte le nazioni periva,
finchè sopra quello squallido e morto Impero si lanciavano
le torme dei Barbari, la cui missione era di salvare l’umanità
dal morire affranta sotto il despotismo romano. Gli
è vero però che, prezzo di questa redenzione, era la distruzione
della civiltà universale; chè i funerali di Roma celebravano
i Barbari con loro tremende danze di guerra,
e coi loro orribili banchetti di morte onde funestavasi
il mondo tutto. Ma è vero puranco che, duranti quei
secoli, si ristoravano tante perdite coi nuovi elementi di
civiltà che andavano lentamente elaborandosi, perocchè
i Germani, nei quali era fervidissimo il sentimento dell’independenza,
facessero rivivere quell’amor di nazione
che Roma aveva soffocato, e ne dessero ripetute prove
lottando contro il novello sistema di accentramento che
da Roma, ove aveva posta sua sede la Chiesa assoluta,
ebbe origine anche la seconda volta.




La grandezza, la decadenza, la fine dell’Impero romano,
lasciarono scolpite tracce di sè anche nella città
di Roma. Imagine della monarchia e della civiltà universale,
edificata colle spoglie e coi tributi, col sudore
e col sangue dei popoli depredati, Roma era il Panteon
delle favelle e delle religioni, l’accademia delle arti e delle
scienze, il mercato dei prodotti, il ridotto dei piaceri e dei
vizî della umanità. Quantunque Atene la superasse di
gran tratto per bellezza artistica, non è città nè potrà
essere mai, che sia a paragonare alla maestà sublime
di quella metropoli, ch’era creazione e monumento della

storia del mondo. Al tempo degli Antonini, Roma, sacra
donna delle nazioni, città splendida ed eterna, si ergeva
meraviglia del mondo, cui ogni uomo contemplava con
venerazione. Ma quell’albero gigante della civiltà andava
appassendo via via che il tarlo del despotismo rodevagli
i germi della vita, finchè cadeva estinto. La lenta decadenza
di Roma è un fenomeno sì meraviglioso come
già fu il suo grandeggiare, e per iscrollare ed abbattere
quel colosso di leggi, d’istituti, di monumenti, faceva
al tempo mestieri di uno sforzo non minore di quello che
già eragli stato necessario a innalzarlo.




E qui incomincia la storia di Roma in linea discendente;
laonde sarà una parte del mio cómpito descrivere
la successiva decadenza e la fine di lei: argomento
elevato ed in un pietoso, che impone severa meditazione
a qualunque pensatore anche di animo leggiero,
e che indirizza la mente dello Storico a investigare le
ragioni per cui di quella città eccelsa non doveva rimanere
che qualche cumulo di rovine. Sette anni avanti
che i Barbari del settentrione irrompessero per la prima
volta in Roma, Claudiano, l’ultimo poeta dei Romani,
dall’alto del Palatino ove aveva accompagnato l’imperatore
Onorio, mirava a Roma ancora indomata che
stava a’ suoi piedi; e commosso dal sublime spettacolo,
scioglieva il canto a celebrare le bellezze indicibili della
canuta imperadrice dei popoli, a descrivere i numerosi
templi dai tetti sfavillanti d’oro, e gli archi di trionfo
ornati di trofei, e le colonne e le statue torreggianti sublimi,
e gli edificî smisurati nelle cui basi colossali l’arte
umana rivaleggiava colla natura: ma i suoi versi non
erano che un debile eco di quel commovimento che voce

umana non vale ad esprimere[2]. Duecento anni circa
dopo di lui, il vescovo Gregorio, che sedeva allora sulla
cattedra di san Pietro, in un suo sermone ai congregati
Romani, paragonava quella città, che era stata un tempo
sì grande, ad un vase spezzato, e quel popolo, che anticamente
aveva dominata la terra, paragonava ad un’aquila
che, spennacchiata e decrepita, giacesse morente sulle
sponde del Tevere. Ottocento anni dopo Gregorio, al
tempo di papa Martino V, dai ruderi del Campidoglio,
Poggio Bracciolini volgeva il triste pensiero all’antica
Roma di cui rimanevano poche rovine gigantesche,
avanzi di templi atterrati, infranti architravi, archi
sconnessi e crollati; e lo spettacolo degli armenti che
pasceano tra i ruderi ond’era coperto il sacro terreno
del foro, muoveva l’animo di lui a meditare sulla varietà
della fortuna, che fu sempre oggetto agli studî del
filosofo e dello storico[3]. Trecento anni dopo di Poggio,
l’inglese Gibbon sedeva nel Campidoglio, nel cui recinto
allora andavano sorgendo palazzini pigmei di stile moderno,
e mentre anch’egli, come quel Fiorentino, contemplava
le rovine di Roma, pensava con ammirazione
non minore alla varietà delle sorti della città e deliberava
farne tema a una storia, ch’egli poi allargò nel

concetto più vasto onde ebbe origine l’immortale sua
opera del decadimento e della fine dell’Impero romano.
Quantunque grande possa sembrare l’audacia di porre
me, perchè scrivo questa Storia, dopo quegli uomini
illustri, coi quali non ho di comune che la venerazione
per Roma e il desiderio di meditare la varietà dei casi
dei popoli, io voglio pur dire ch’io mi trovai nella medesima
condizione di quelli. Imperocchè allorquando, or
fanno sei anni[4], vidi per la prima volta questa Roma
due fiate illustre, fu tanta la meraviglia ond’ebbi commosso
lo spirito, che determinai di scrivere la storia
della caduta di essa, argomento che agli occhi miei
sembrò il più elevato fra tutti quelli che sono offerti alla
investigazione dello Storico.




Ma non già soltanto la storia della caduta; imperocchè
se si studiassero le sole rovine di Roma, se ne avrebbe
quel senso di tristezza e di disgusto che ci prende alla
contemplazione di un cadavere che si putrefà. Nel tempo
medesimo in cui Roma declinava alla sua fine, essa
cominciava già a rinnovellarsi, ond’è che alla storia della
caduta di lei succede, in una maniera di cui non abbiamo
altro esempio, la storia del risorgimento. Il Cristianesimo,
per opera del quale periva l’antico Impero e la città
antica dei Romani, faceva sorgere dalle catacombe, sua
armeria sotterranea, una Roma novella. Ed anche questa,
come già l’antica, ravvolgeva l’origine sua nei
misteri del mito, perocchè se Romolo e Remo furono
fondatori della antica, due santi Apostoli, Pietro e Paolo,

erano gli edificatori della Città del medio evo. Ed essa
pure crebbe lentamente in mezzo a molte e terribili
mutazioni di fortuna, finchè giunse a quell’altezza da
cui doveva avere impero su tutto Occidente e venerazione
di Città santa del tempo di mezzo. Indagare la
causa per cui Roma, durante quel lungo periodo della
storia dell’umanità che ha nome di medio evo, ne
diventasse la forma generale, come già un tempo era
stata la forma dell’antichità, è impresa a cui lo storico
deve volgere tutte le forze del suo ingegno, per iscoprire
gli elementi che in quella città nuovamente si
accoglievano, e che dovevano porre per la seconda volta
in sua balia lo scettro del mondo. Da questa città che,
dopo la caduta dell’Impero si alza, Ararat della civiltà,
sopra i flutti del diluvio della barbarie, ebbe vita l’umanità
durante il medio evo, librandosi intorno a Roma
come intorno ad un centro della cultura; cosicchè i varî
gruppi di popoli latini e germanici, come i pianeti che
camminano in loro orbita intorno al sole che in essi
infonde la vita, sembravano muovere in continua attrazione
intorno alla Città eterna. Ed è soverchio ai
limiti del discorso poter dire in poco che fosse Roma
durante il medio evo, e quali forze partissero dalle mura
di lei per diffondersi in mille torrenti su tutta intera
l’Europa.




Il medio evo alcuni chiamarono età di barbarie, altri
di romanzo: di barbarie, perchè sulle rovine della civiltà
antica avevano posto loro sede ignoranza, superstizione,
fanatismo, violenza brutale che non conosceva ritegno
di legge: di romanzo, perchè una forza energica ispirava
negli uomini di quel tempo il genio ad imprese ardite

e avventurose, e gli agitava una tendenza mistica al soprannaturale,
trasportandoli dai campi della realità nel
regno incantevole della fantasia. Nel medio evo troviamo
lotta di elementi disparati e contrarî che l’antichità
non aveva conosciuto. Sotto l’impero despotico di Roma
il mondo stava intorpidito nelle sue forze vitali: sopravvenne
il turbine delle migrazioni dei popoli che nel suo
rivolgimento ruppegli il sonno profondo, e infranto quel
grande ordinamento che aveva nome d’Impero romano,
una esaltazione febbrile s’impadronì dello spirito umano.
Il Cristianesimo, il più potente dei rivolgimenti morali,
colle sue grandi dottrine e col principio della libertà, infondeva
un’anima novella nel mondo; ond’è che il medio
evo è quel periodo in cui si ammirano gli sforzi ardenti
per porre in atto l’idea della religione cristiana. Animata
da sentimento profondo di religione, fu quella l’età in
cui ebbe signoria assoluta la Chiesa: e laddove tutte le
altre istituzioni umane vacillavano e perivano, essa sola
rimaneva inconcussa ed educava le nazioni colla legge
religiosa; e promuovendo la fede, suscitando la speranza,
giovandosi della coscienza timorata, lentamente e spesso
anche a fatica elevava lo spirito di quegli uomini. La
Chiesa aveva suo seggio in Roma. Nel tempo in cui il
Cristianesimo si diffondeva nell’Impero romano, gravi
discordie facevano temere che andasse scisso in parecchie
sette e in chiese nemiche. Le passioni dell’umana natura,
la superbia, il desiderio d’impero, la vanità, movevano
guerra al principio fondamentale dell’eguaglianza democratica
dei fedeli e dei sacerdoti. Se nei tempi in cui la
Chiesa era oppressa dalle persecuzioni, i Vescovi di Gerusalemme,
di Antiochia, di Cartagine, di Alessandria,

di Milano e di Roma, alzavano il capo timidamente,
vinta finalmente la pugna dal Cristianesimo, egli fu
duopo che uno di essi ottenesse la dittatura della Republica
cristiana. E quest’uno non poteva essere che il
Vescovo romano. La Chiesa di Roma, la ricca e la potente
fra tutte, era stata fondata dall’apostolo Pietro, che aveva
ricevuto sua missione sacra direttamente da Cristo; onde
essa sosteneva che i suoi Vescovi, quali succeditori di Pietro
vicario di Cristo, avevano soli diritto ad essere i capi
apostolici di tutta la Chiesa. E le sue pretensioni trovavano
fondamento nell’avere suo seggio in quell’antica metropoli
del mondo che le acquistava il rispetto e l’obbedienza
dei popoli; nell’essere erede del genio, della
disciplina, delle virtù, dell’indole conquistatrice dei Romani
antichi, dei quali se era caduto l’Impero, ne rimaneva
il congegno, grande ancora benchè inanimato. Le
province conservavano ancora i solchi profondi lungo i
quali Roma aveva spinto il suo carro trionfatore, ond’è
che la Città della Chiesa diffuse di bel nuovo la sua
signoria nel mondo per quegli stessi solchi che Roma
pagana aveva già impressi.




La trasformazione della Città profana nella Città
santa, del Monarcato imperiale nel Papato, dello Stato
romano nella Chiesa romana, è il fenomeno forse più
meraviglioso che si riscontri nella storia. Dopo la caduta
dell’Impero, mentre ancora durava la tradizione del suo
organamento universale, quel sistema che era stato
puramente politico si tramutò lentamente in ordinamento
ecclesiastico di cui era centro il Pontefice. L’antico
Senato circondava questo monarca spirituale elettivo
sotto forma di consiglio di Cardinali e di Vescovi; il

principio di governo costituzionale, che i Cesari non
avevano adottato, era introdotto nei concilî e nei sinodi;
e le province inviavano loro rappresentanti al Laterano
di Roma, ove risiedeva l’universale Senato. I governatori
di quelle province ecclesiastiche erano i Vescovi
consecrati da Roma, che li teneva sotto la sua sorveglianza:
i chiostri fondati in ogni parte rassomigliavano alle
antiche colonie romane, ed erano altrettante piazze forti
e stazioni della dominazione spirituale di Roma e della
civiltà; e dopochè i Barbari pagani od eretici di Britannia,
di Germania, delle Gallie e delle Spagne furono
soggiogati dalle armi incruente di Roma e ne furono
inciviliti, la Città eterna imperava di bel nuovo alla
parte più bella del mondo e le indiceva leggi morali. In
qualunque guisa si voglia pur considerare il sistema di
accentramento che per la seconda volta diffondevasi da
Roma, esso trovava il suo fondamento nella debolezza e
nei bisogni degli uomini di quella età: per la qual cosa
il primato cattolico di Roma può dirsi quasi essere stato
una necessità di quei secoli rozzi e sferrati da ogni legge,
ed aver conservato l’unità del Cristianesimo. Perocchè,
se la Chiesa assoluta non fosse stata, se stato non
fosse il senso di soggezione dei Vescovi verso di Roma,
per il quale, con energia degna di Scipione e di Mario,
reprimevano nelle province ogni tendenza a discostarsi
dagli insegnamenti ortodossi, il Cristianesimo si sarebbe
facilmente scisso in cento religioni create dalla
fantasia dei popoli secondo i loro antichi miti nazionali.
Tuttavia la storia di Roma e del mondo doveva due fiate
ripetersi, ed era finalmente ai Germani che toccava d’infrangere
per la seconda volta il giogo assoluto di Roma

novella, e di conquistare con un ardito rivolgimento la
libertà del pensiero e della coscienza.




La reverenza figliale dei popoli del medio evo per la
città di Roma non aveva confini. In Roma, come nella
grande arca dell’alleanza della civiltà cristiana, vedevano
riunirsi le leggi, gli ammaestramenti, i simboli del
Cristianesimo; nella Città dei Martiri e dei Principi degli
Apostoli veneravano il tesoro donde emanavano tutte le
grazie soprannaturali. Ivi era la novella Delfo, la Gerusalemme
novella, il terreno sacro da cui Dio reggeva
l’umanità; ivi il centro della Chiesa universale; ivi
sedeva il grande Sacerdote del novello patto che rappresentava
Cristo sulla terra. Ogni opera spirituale e
mondana innanzi a quell’altare riceveva consecrazione
divina, ogni malvagità riceveva innanzi a quel tribunale
sentenza. Le fonti del potere che rimetteva le colpe,
della gerarchia ecclesiastica, della maestà imperiale e
di ogni potestà suprema, le fonti tutte, a dir breve, della
civiltà, sembravano scaturire dai colli sacri di Roma,
simili ai quattro fiumi del Paradiso che si riversavano
ai quattro lati della terra a recarvi fecondità. Da questa
mistica Città era partita la luce che aveva illuminate
tutte le nazioni; i vescovati, i conventi, le missioni, le
scuole, le biblioteche erano tante colonie fondate da Roma.
Monaci e sacerdoti, come altra volta consoli e pretori,
erano stati spediti nelle province che avevano convertite
alla soggezione di Roma. Di Roma trasportavansi al di
là dei mari e dei monti quelle reliquie sacre che avevano
onore di sepoltura sotto gli altari nelle più remote contrade
di Britannia e di Germania. La lingua usata nei
riti e nelle scuole tra i Barbari era quella che Roma

parlava: la letteratura sacra e la profana, la musica,
le matematiche, la grammatica, l’architettura e la pittura
avevano in Roma loro seggio e di qui diffondevansi.
E quegli uomini che traevano loro vita oscura là nei più
remoti confini dell’occidente e del settentrione, e che
avevano appena contezza delle città vicine al luogo ove
avevano stanza, tutti pur sapevano di Roma; e quando
loro feriva l’orecchio quel nome «Roma», tremendo comeo
il fragore del tuono, e che da secoli innumerevoli riempieva
il mondo di sua grandezza, prendevali un senso
di venerazione tremebonda come dinanzi ad un mistero
ineffabile; e Roma alla loro fantasia scossa vivamente si
pingeva come un Eden splendido di bellezze, nel quale si
aprivano o si chiudevano le porte dorate del cielo. Nel
medio evo furono lunghi secoli nei quali Roma era legislatrice,
maestra, madre dei popoli, e questi, figli suoi,
accoglieva ad unità con triplice abbracciamento: perocchè
in essa aveva sede l’autorità spirituale col Papato,
la temporale coll’Impero, di cui i re di Germania cingevano
la corona in san Pietro, in essa finalmente era la
fonte della civiltà universale, retaggio che i Romani
antichi avevano lasciato al mondo.




E basti questo a dimostrare l’altezza a cui durante
il medio evo era pervenuta Roma qual centro di civiltà,
in cui si accoglieva la forza che dominava la società
cristiana tutta quanta. Ma di rincontro a questa azione
benefica ci avverrà pur troppo di dover parlare dei mali
che uscirono più tardi di Roma, delle intemperanze del
potere papale, della inquisizione e dei roghi, delle superstizioni
e della tirannia nelle credenze. Tuttavolta chi sappia
cogliere il concetto storico in tutta la sua ampiezza,

tempera nella sua mente anche le brutture dei tempi
più oscuri, pensando che le peccata dell’antica tiranna
dei popoli meritano qualche venia, allorchè si guardi
alla potenza dell’idea religiosa diffusa ed al grande
concetto dell’unità armonica del mondo, concepimento
che Roma mandò ad effetto liberando l’Europa dalle
tenebre della barbarie e salvandola dall’abbrutimento.



§ 2.
Condizioni della città di Roma durante gli ultimi tempi
dell’Impero.



Mio intendimento si fu di porgere un’idea delle
condizioni di Roma durante l’antichità e il medio evo.
Il leggitore potrà chiedere però, innanzi che io lo introduca
a considerare la storia della Città nei tempi di
mezzo, che io abbozzi l’imagine di Roma imperiale,
qual era ai tempi che precedettero la sua caduta sotto
la dominazione dei Visigoti. Tale ricerca potrebbe appena
ottenere compiuta soluzione da chi fosse vissuto
in quel tempo; poichè una dipintura imperfetta deve
dare chi non ha altre fonti di scienza che libri e ruine,
e a guida mal sicura la propria fantasia. La grandezza
di Roma si eleva sopra il concepimento di ogni imaginativa
feconda, ed io mi proverò di dare la descrizione
di alcune sue parti, indugiando su quelle più importanti;
imperocchè l’occhio abbarbagliato di quella ricchezza
indescrivibile, non possa cogliere che i punti culminanti,
simili alle cime elevate di una pittoresca regione
montana che si distende innanzi allo sguardo.









Durante i tempi republicani, ornavano Roma pochi
monumenti di stile semplice e maestoso, sacri alla religione
ed alla patria, chè suo massimo decoro erano le
grandi virtù cittadine. Ma, spenta la libertà, mentre
rovinava all’interno, cominciava Roma ad ornarsi splendidamente
all’esterno. Quando Augusto si rese signore
della Città, era questa un ammasso informe di case
strettamente addossate le une alle altre e di vie edificate
sopra alcuni colli e nelle valli formate da questi. Augusto
partilla in quattordici Regioni, ed in unione con Agrippa
la ornò di tali edificî da poter ben dire, aver trovata una
città di argilla e lasciarne una di marmo. Durante i
primi tre secoli della dominazione imperiale, Roma crebbe
gigante e si riempì di templi, di portici, di terme,
di palazzi, di delizie di ogni genere, in cui era tanta
profusione di statue da sembrare che in sè accogliesse
un’altra popolazione di marmo. Ai tempi di Onorio,
Roma raggiunse l’estensione stessa che ha oggidì, racchiusa
tra mura quasi eguali alle odierne. La attraversava
il Tevere con duplice curva dolcissima, in modo
che sul lato sinistro e dalla parte del Lazio stavano tredici
Regioni della città, e sulla sponda tusca a diritta si
stendeva la decimaquarta Regione che comprendeva il
Vaticano, il Gianicolo ed il Transtevere. Dai lati di settentrione,
di mezzogiorno e di oriente la città si alzava
sopra otto colli, che presentavano una splendida scena
allo sguardo dell’osservatore con loro templi di marmo,
con loro castella, con palazzi, con giardini, con ville. Il
poggio dei giardini, il Quirinale, il Viminale, l’Esquilino, il
Celio si alzavano da una vasta radice che insieme li congiungeva
alla base, e scendevano fino al centro della

città formando alcune vallate: gli altri tre colli, l’Aventino,
il Palatino, il Campidoglio, abitati già fino dalla
antichità, si ergevano isolati. Lungo il corso del Tevere
si stendeva una bassa pianura assai vasta, ch’era attraversata
dalla Via Flaminia e dall’altra Via Lata edificata
in successione alla prima, ambedue adorne di archi
trionfali. Molti magnifici edificî avevano innalzato gli
Imperatori in quella pianura che al popolo non giovava,
perchè il campo di Marte, che ivi era situato, in
quel tempo serviva più a sollazzo che a dimora; laddove
ai tempi posteriori, sotto il Papato, abbandonati alcuni
degli antichi quartieri collocati sui colli, in esso addensossi
la popolazione.




La Città si era formata diffondendosi tutta all’intorno
di un centro, che al tempo della Republica era il Foro,
ed il Campidoglio che sopra di quello sorgeva. Se intorno
al Foro ed al Campidoglio si conduca una linea irregolare
che, comprendendo il monte Palatino, vada radendo
il Celio, l’Esquilino e il Quirinale, si vede formarsi
un territorio non troppo esteso sulla sponda sinistra del
Tevere. Era quello, così ai tempi della Republica come
a quei dell’Impero, il vero cuore di Roma, perchè
quelle colline da varie direzioni convengono tutte verso
il Foro. Quivi era l’antica residenza del popolo libero,
la sede della vita politica republicana: sopra di esso
il Campidoglio, rocca sacra ove avevano posto dimora
gli Dei, ove si conservavano le leggi e le spoglie trionfali
di Roma. E lì vicini erano i luoghi destinati ai
publici sollazzi dei Romani, perchè il Circo massimo,
ove tenevansi giuochi solenni, era situato sotto il monte
Palatino, cosicchè erano uniti in vicinanza il Foro del

popolo, il Campidoglio di Giove, l’Ippodromo, i tre
grandi indici della vita della Città durante i tempi republicani.




Gl’Imperatori che trassero Roma in ischiavitù, aggiunsero
a quelli un quarto monumento, il loro proprio
palazzo, il castello palatino. Benchè Augusto ed i suoi
succeditori accuratamente conservassero ed abbellissero
gli antichi monumenti sacri del Campidoglio, vi fondarono
tuttavolta pochi edificî novelli, ma lo ornarono
di statue, e alla base di esso dalla parte del Foro, eressero
statue e colonne ed archi di trionfo. Circondarono
il Foro del popolo di bei monumenti, e se allora, sotto
la monarchia dei Cesari, aveva propriamente perduto la
sua importanza politica, di esso restarono le gloriose rimembranze,
e fu sempre la gran piazza publica a lato
della quale gl’Imperatori ne edificarono altre magnifiche
a monumento di loro superba signoria. Così furono costruiti
i Fori imperiali di Cesare, di Augusto, di Nerva e
di Domiziano e quello bellissimo di Trajano. Coll’architettura
sublime di questo Foro la città imperiale raggiunse
l’apogeo di suo splendore artistico, perocchè Roma non
avesse ancora veduto sorgere nulla di più perfetto, ed è
ancora dubbio se quell’opera meravigliosa sia stata superata
dalla stessa basilica di san Pietro che in Roma sorse
più tardi. Trajano, sotto del quale principalmente la potenza
imperiale giunse al più alto grado, condusse a compimento
anche il Circo massimo, e prima di lui, Vespasiano
e Tito avevano innalzato l’anfiteatro gigantesco, palestra
di ludi cruenti, il celebre Colosseo, che sorge ancora
monumento dei trastulli dei despoti e del popolo schiavo.
Chi, partendo dal Colosseo, avesse percorsa la Via Sacra,

e, passato l’Arco di Tito, varcati il Palatino e il Foro
del popolo, attraversati il Campidoglio e la serie delle
piazze imperiali, fosse pervenuto al Foro di Trajano,
avrebbe veduto i monumenti giganteschi di Roma imperiale
succedersi dappresso in modo che l’occhio sarebbe
stato stanco e confuso all’aspetto di tante meraviglie.
E dopochè Adriano ebbe innalzato nelle vicinanze
della Via Sacra il tempio maggiore della Città, sacro a
Venere e a Roma, non rimase nel centro di Roma antica
un solo palmo di terra ove si potesse edificare; ella era
come una spessa selva di belli e sontuosi templi, di basiliche,
di portici, di archi trionfali, di monumenti; e al
di sopra di quel mondo di meraviglie qui si alzava lo
smisurato anfiteatro Flaviano, ivi il torreggiante castello imperiale,
più discosto il Campidoglio dallo sfavillante
tetto dorato, ed a grande distanza sul Quirinale, secondo
Campidoglio, il bel tempio di Quirino.




Al di là di questo recinto, che formava il nucleo
della Città, si stendeva Roma imperiale da ogni lato,
verso nord-est e a mezzogiorno sui poggi, a nord-ovest
lungo la pianura formata dalla valle del Tevere e nelle
regioni del Vaticano e del Transtevere dall’altra sponda
del fiume. Le colline su cui, come sull’Aventino, nei
tempi della Republica eransi innalzati di begli edificî,
offrivano ampio spazio al genio edificatore che si era
diffuso dopo il tempo di Augusto. Sull’Esquilino, sul
Viminale, sul Quirinale furono condotte di belle vie fiancheggiate
da palazzi; e giardini magnifici, e piazze pei
mercati e terme si andarono costruendo fino ai tempi
di Costantino, e qua e là acquedotti dagli alti ed arditi
archi rendevano lieta la città delle acque che si

diffondevano con corso maestoso. Più in là, nella valle che
dal Campidoglio si stendeva lungo il fiume, si elevavano
monumenti sì spessi, che l’occhio non poteva numerarli,
nè la parola descriverli, fra i quali il teatro di Marcello,
il circo Flaminio, lo splendido teatro di Pompeo cogli
edificî annessi, che formavano un vero mondo di
delizie, il Panteon di Agrippa colle
sue terme, i monumenti degli Antonini colla colonna di
Marco Aurelio (bel riscontro di quella di Trajano), il
grande stadio di Domiziano e finalmente, torreggiante a
somiglianza di monte ed ombreggiato da belle piante,
il mausoleo di Augusto dove dormivano le ceneri degli
Imperatori. Ad esso faceva riscontro dall’opposto lato
del Tevere l’altra mole, ove avevano pur sepoltura i
Cesari defunti, il sepolcro meraviglioso di Adriano, che
respiceva sui giardini vaticani dai quali si passava alla
regione del Transtevere men bella di tutte, situata sotto
l’antica cittadella del Gianicolo.




Simili a splendida cintura, magnifiche muraglie
degne della maestosa città erano state edificate dall’imperatore
Aureliano ad abbracciare quell’ammasso di
monumenti di marmo e di metallo, sui quali era scolpita
la storia del mondo. Quel vasto mare di edificî della
Città crescente di grandezza si era spinto al di là della
linea segnata dalle antiche fortificazioni di Servio, laonde
Aureliano al dilatarsi della città prefisse un confine
con quelle mura, che furono in pari tempo baluardo contro
i Barbari che andavano sempre più avvicinandosi.
Soltanto una parte della regione Transteverina e della
Vaticana non aveva Aureliano compresa entro le mura,
le quali circondavano tutto il resto della città da ogni

lato con numerose torri rotonde o quadrangolari, forti
arnesi di guerra che le davano aspetto imponente, e,
come il poeta Claudiano si esprime, ne rendevano veneranda
la fronte. Quelle tristi muraglie di colore oscuro,
che nel corso dei secoli videro tante tempeste frangersi
contro, in parte crollate e poi riedificate, ma che si
mantennero sempre nella medesima linea del vallo,
riempiono anche oggidì chi le contempla di stupore e
di ammirazione; quasi che formassero una cornice di pietra su cui
si leggono nomi di Consoli, d’Imperatori, di Papi, e si
mirano imprese cavalleresche del medio evo e mille ricordanze
che vi inscrissero i secoli. Gl’imperatori Arcadio
ed Onorio, per munirsi contro gli assalti dei Goti,
restaurarono nell’anno 402 le mura di Aureliano, come
ne porge notizia l’antica iscrizione che leggesi sopra la
porta di san Lorenzo. Se si badi al computo fatto da
un geometra sette anni più tardi, il circuito di Roma
sarebbe stato di ventun miglia romane[5].









Per sedici porte uscivasi di Roma alla campagna[6].
Ventotto grandi vie militari (oltre alle piccole strade
intermedie) selciate di mattoni poligonali di basalto, da
Roma conducevano alle province, e, simili a rete lanciata
dal centro dell’Impero, partivano dal milliarium
aureum, ossia dalla pietra migliare dorata che Augusto
aveva innalzata ai piedi del Campidoglio. Esse attraversavano
la Campagna di Roma, fiancheggiate da monumenti
sepolcrali, che in forma quale di tempietto, quale
di torre circolare o di piramide o di elevato sarcofago
o di urna, si elevavano innumerevoli, quasi a narrare i
fasti della morte che Roma lungo quelle strade aveva
portata al mondo. La Campagna, vasto territorio di genere
sublime, or pianura verdeggiante ed ora deserto
arso dal sole, circondava la città. La tristezza di quel
sepolcreto era ivi interrotta da templi e da cappelle e
confortata dalla vista delle ville di Imperatori e di Senatori.
La solcavano quattordici acquedotti, monumento
mirabile dell’arte, di cui ci scuote la grandezza onde ci
sono saggio i ruderi oggi esistenti. Trasportavano essi
le acque verso la città in linea retta per il corso di lunghe
miglia, simili alle schiere distese delle legioni trionfanti
ch’entravano in patria. Per loro arcate gigantesche

versavano entro le mura di Roma con cataratte di dolce
declivio le acque accolte da ogni parte, e spandendole
alle innumerevoli fontane erette da Agrippa e dagli
Imperatori, splendide di bronzi e di marmi, dissetavano
il popolo colle terse loro onde, e dopo di aver provveduto
alle delizie dei giardini, delle ville, dei laghi, dei giuochi
sulle acque, si diffondevano alle terme senza numero,
fonti di sanità e di voluttuosi piaceri[7].




Così Roma al principio del secolo quarto era pervenuta
all’apogeo dello splendore esterno. Ma allorquando
ebbe raggiunto quel limite di maturanza al di là del quale
comincia uno stadio di sosta che precorre la vecchiaja,
essa rimase per un periodo di due secoli nelle condizioni
di una decadenza lenta e quasi insensibile in causa della
sua stessa grandezza. E a decadere incominciò sotto
Costantino, e, se si voglia determinare con esattezza, fu
al tempo in cui quell’imperatore edificò Bisanzio, novella
Roma, ch’egli rese splendida e popolata, mentre l’antica

Città rapiva di molti capolavori dell’arte e rendeva deserta
di molte famiglie patrizie. Il Cristianesimo, allora
onorato quale religione dello Stato, recò alla canuta
Città l’ultimo colpo, e come la storia dei monumenti di
Roma si chiude coll’erezione del grande arco trionfale
di Costantino, così s’inizia la storia delle sue rovine
coll’incominciamento del san Pietro, che si eresse coi
materiali tratti dal distrutto circo di Caligola e probabilmente
anche colle rovine di altri edifizî. Tuttavia era
ancora sì splendida questa Roma deserta dagl’Imperatori,
in cui il Cristianesimo cominciava qua e colà una
opera di disfacimento, che ai tempi dell’imperatore Graziano,
in sul torno dell’anno 384, il retore Temistio
sclamava: «Immensa è Roma, Città celebre e illustre,
mare di bellezze, che parola non vale ad esprimere»[8].
E Ammiano Marcellino, Claudiano, Rutilio ed Olimpiodoro
celebrano con fervidissima ammirazione gli splendidi
e numerosi suoi monumenti.









La storia di Roma nel medio evo prende le mosse
dai tempi imperiali: laonde è forza che il leggitore
conosca quali fossero i monumenti principali della Città
in quei tempi, quale il loro pregio, in quali quartieri
fossero situati. Lo scompartimento della Città in quattordici
Regioni fatto da Augusto, era rimasto sempre
invariato, colle istesse vie per ogni quartiere dette Vici,
cogli stessi magistrati del quartiere, colle medesime
coorti di guardia. Ed i nomi delle Regioni erano questi:
I. Porta Capena, II. Coelimontium, III. Isis et Serapis,
IV. Templum Pacis, V. Esquiliae, VI. Alta Semita,
VII. Via Lata, VIII. Forum Romanum Magnum, IX.
Circus Flaminius, X. Palatium, XI. Circus Maximus,
XII. Piscina Publica, XIII. Aventinus, XIV. Transtiberim.
Queste denominazioni, se non furono date alle
Regioni nello scompartimento ufficiale, furono consecrate
dall’usanza popolare e ne è conservata ricordanza
in due Descrizioni topografiche della città compilate al
tempo di Costantino ed a quello posteriore di Onorio o
di Teodosio il giovane, Descrizioni conosciute sotto il
nome di Curiosum Urbis e di Notitia. Sono una specie
di catalogo ove con narrazione regolare si descrivono i
monumenti compresi in ciascuna delle quattordici Regioni.
In sulla fine v’è aggiunta l’enumerazione delle
biblioteche, degli obelischi, dei ponti, dei colli, degli orti,
dei fori, delle basiliche, delle terme, degli acquedotti,
delle vie di Roma, e da ultimo una breve statistica. Le
notizie che se ne ricavano, benchè sieno talvolta oscure
e dubbie, hanno tuttavia valore inestimabile, perchè sono
uniche fonti autentiche a cui possiamo attingere per
formarci un’idea delle condizioni di Roma al secolo

quarto ed al quinto. E dietro la loro guida condurremo
il leggitore ad avere contezza dei luoghi e dei monumenti
che furono teatro agli avvenimenti succeduti
durante l’età di mezzo[9].



§ 3.
Le prime sette Regioni di Roma.



La prima Regione di Roma, detta Porta Capena, si
spingeva al di là dell’antica porta aperta nel vallo di
Servio fino alle mura Aureliane, oppure ancor più in là
oltre la porta Appia, oggidì detta di san Sebastiano.
Attraversata dalla Via Appia e dalla Via Latina, si stendeva
verso la città fino alle falde del monte Celio. Comprendeva
la celebre valle della ninfa Egeria col suo bosco
sacro, un santuario eretto ad onore delle Muse ed il
tempio famoso di Marte in prossimità del quale scorreva
il rivo dell’Almo celebrato nelle due Descrizioni che ci
sono guida, e da cui era conservata viva la ricordanza
del culto della dea Cibele. Non molto lungi, sulla Via
Appia ed entro la cerchia delle mura, s’elevavano tre
archi trionfali ad onoranza di Druso, di Vero e di Trajano:
e di essi, uno che si reputa esser l’arco di Druso
sta ritto anche al dì d’oggi, di fronte alla porta odierna,
benchè l’invidia del tempo gli abbia recato guasto non
lieve. La popolazione in questo quartiere deve essere

stata assai densa, perchè esso formava un sobborgo che
metteva capo al circo di Massenzio ed al sepolcro di
Cecilia Metella. Questi due monumenti ai tempi di Onorio
erano ancora in perfetta condizione: il circo era il
più recente ed ultimo edificio di quel genere che privata
persona avesse eretto in Roma e probabilmente non era
allora più in uso: il sepolcro già antico e coperto di
musco era tuttavia rivestito perfettamente del suo intonaco
esterno di marmi e adorno di suoi fregi, chè ancora
erano lontani i tempi barbarici nei quali doveva essere
tramutato in fortezza. In questo quartiere avevano sepoltura
le salme dei Pagani e dei Cristiani di Roma,
perocchè al di sotto delle tombe della via Appia fosse e
sia ancora l’ingresso al cimitero di san Calisto, dove con
lunghi e stretti corridoi e con celle che scendevano a
tre ed a cinque ripiani sotto terra, i Cristiani da lunghi
anni andavano costruendo una necropoli,
fino al tempo in cui l’Editto di Costantino poneva in
onoranza alla luce del giorno la figura della Chiesa, che
involta nel secreto era cresciuta nelle cripte dei Martiri.
E già nel secolo sesto un luogo della via Appia i Romani
denominavano: ad Catacumbas[10]. Oltre ad altri

edificî di niuna importanza esistenti in quella Regione,
la Notitia parla anche delle terme di Severo e di Commodo
e del misterioso Mutatorium Caesaris, di cui non
ci curiamo come di quello che non ha importanza nella
storia del medio evo[11].




Coelimontium era la seconda Regione. Nel suo territorio
non molto esteso comprendeva il monte Celio, da
cui si estendeva dietro il Colosseo. La
Notitia ci narra che qui erano situati il tempio di Claudio,
il Macellum Magnum ossia la grande piazza del
mercato, la stazione della quinta coorte della guardia,
i Castra peregrina ossia l’accampamento ove in tempo
posteriore ebbero stanza le legioni straniere, il Caput
Africae ch’era una via di cui occorre menzione soventi
volte nella storia di Roma dei tempi di mezzo[12], ed

edificî eretti presso l’anfiteatro di Vespasiano nei quali
avevano loro dimora i gladiatori.




Di quell’edificio mirabile che non era ancora chiamato
Coliseo, come ebbe nome nel secolo ottavo, fanno
menzione le due Descrizioni antiche allorchè parlano
della terza Regione, Isis et Serapis. Cento sessant’anni
prima che Onorio ivi desse i suoi giuochi, Filippo, a
render solenne il millesimo anniversario della fondazione
di Roma, aveva celebrate feste secolari splendidissime
in quell’anfiteatro, che poco tempo innanzi Alessandro
Severo aveva restaurato dal danneggiamento che in
parecchi luoghi vi aveva recato una folgore scoppiata
nell’anno 217. Ai tempi di Onorio questo edificio magnifico
era in condizione perfetta, con tutte le arcate
che sostenevano i suoi quattro ripiani, con tutti i suoi
pilastri; nè una mancava di tutte le sue statue, nè uno
dei suoi seggi che, stando alle notizie tramandateci nelle
descrizioni più volte citate, ascendevano a ben 87,000.
La Regione in cui era situato l’anfiteatro conservava
ancora il nome originale Isis et Serapis che le era derivato
da santuarî eretti ad onore delle due divinità
d’Egitto e dei quali più non si conserva vestigio. E
in simil modo niuna traccia è rimasta della Moneta,
onde aveva nome la Zecca imperiale situata in questo
quartiere, niuna traccia del Ludus magnus e del Ludus
Dacicus ch’erano bellissimi ginnasî di gladiatori; nè
pietra rimaneva dell’accampamento dei marinai del
Miseno (Castra Misenatium) e del portico di Livia. Il
luogo ov’erano situate le terme di Tito e di Trajano,
che le Descrizioni qui pongono, conosciamo dai ruderi
che ne rimangono. Egli è incerto però se quegli splendidi

bagni di cui Tito aveva gettate le fondamenta là
dove sorgeva l’aurea casa di Nerone e che erano stati
poi compiuti da Trajano, fossero ancora ai tempi di
Onorio il convegno degli uomini eleganti di Roma, posto
che le terme di Diocleziano, di Costantino e di Caracalla
avessero innumerevoli visitatori. Tuttavia in quel
tempo il Romano poteva ancora deliziarsi in quella sontuosa
casa di piaceri, poteva mirare il gruppo del Laocoonte
nel luogo ove in origine era stato innalzato, e
ricreare l’animo colla vista degli splendidi dipinti, che
coi vaghi concepimenti dell’arte mitigavano la tetra
severità di quei corridoi e di quelle sale dalle vôlte
elevate[13].




L’anfiteatro segnava il confine tra la terza e la
quarta Regione. S’alzava quest’ultima di fronte al Foro
romano e si stendeva fino ai Fori imperiali ed oltre alla
Via Subura fino alle Carine. Aveva avuto il suo nome
prima dalla Via Sacra, indi dal tempio della Pace. Nelle
due Descrizioni non troviamo però più alcun cenno di
questo illustre monumento eretto da Vespasiano, perocchè
già nell’anno 240 il folgore l’avesse ridotto a un
cumulo di macerie. Prossima all’anfiteatro s’alzava
allora la fontana di Domiziano, la Meta sudans, i cui ruderi
elevantisi in figura conica eccitano tristezza in chi
li mira. In quel tempo esisteva ancora il celebre colosso
di Zenodoro, che eretto prima ad onoranza di Nerone,

era poi stato da Adriano trasportato sotto il gran tempio
da lui innalzato al duplice culto di Roma e di Venere.
Questo tempio, monumento sublime eretto da Adriano,
colle smisurate colonne d’ordine corinzio e col suo tetto
dorato, era ancora la più splendida creazione dell’arte
in Roma. La quarta Regione era illustre fra tutte per
la bellezza degli edifizî che s’alzavano entro i suoi confini
presso l’arco di Tito e lungo la Via Sacra, tra i
quali s’ergeva, bellissimo fra tutti, la Basilica nova, che,
edificata da Massenzio, era stata inaugurata nei
tempi di Costantino, e le cui grandiose ruine furono in
Roma per lungo tratto di tempo reputate erroneamente
ruderi del tempio della Pace. Nelle Descrizioni è fatto
cenno del tempio di Giove Statore, del tempio di Faustina,
della basilica di Paolo, del Foro Transitorium,
del quale ammiransi ancora i magnifici ruderi d’un
portico dedicato a Minerva[14]. Vi è fatta menzione
del tempio della Terra, della celebre Via Subura, e
parlano del Tigillum Sororium, monumento che esisteva
nel Vicus Cyprius a ricordanza di Orazio e della
sorella da lui uccisa, e che i Romani conservavano
con cura gelosa, come già diligente opera davano alla

conservazione della sacra casa di Romolo sul Palatino e
della favolosa nave di Enea sulla sponda aventina del
fiume.




Nella descrizione della quinta Regione la Notitia ci
tragge sul monte Esquilino e su una parte del Viminale.
Ci parla dal Lacus Orphaei, ch’era un serbatojo di acque
adorno della statua di quell’antico; ci descrive il Macellum
Liviani o Livianum, grande piazza del mercato
delle grasce edificata da Augusto, ed i portici sotto i
quali erano i venditori del mercato; ci descrive il Nymphaeum
di Alessandro, bel monumento eretto da Alessandro
Severo a ornamento d’una grande fontana[15].
Sappiamo che più lungi erano l’accampamento della
seconda coorte della guardia, i giardini di Pallante, famoso
liberto di Claudio, il tempio eretto da Silla ad onore di
Ercole, l’Amphitheatrum Castrense, il Campus Viminalis,
il tempio di Minerva Medica ed il santuario di Iside
Patricia. E quest’ultimo dev’essere stato situato nella
via più bella del quartiere, nel Vicus Patricius, dove
fra le altre terme erano quei bagni di Novato, di cui è
ricordanza nella storia dei primi secoli di Roma cristiana.
Al tempo della decadenza della Città, in tutto il
territorio dell’Esquilino, del Viminale ed in una parte

del Quirinale avevano dimora le classi più povere del
popolo, alle quali davano sovvenzioni negli ultimi secoli
gl’Imperatori colle imposizioni onde gravavano le
terme. Le descrizioni non collocano in questa Regione,
come fanno il falso Vittore e Rufo, le terme di Olimpia
poste sul Viminale al di là della Subura e neppur ne
fanno menzione. I Martirologî narrano che in questo
quartiere morisse santo Lorenzo e la tradizione ricorda
che qui si innalzasse la chiesa antica di san Lorenzo
in Panisperna.




Le rimanenti terme di Roma erano situate nella
sesta Regione, Alta Semita. Riceveva il nome da una
via, la quale credesi che dal Quirinale si volgesse alla
porta Nomentana. Ivi sul Quirinale le due Descrizioni
che ci sono guida collocano il tempio antico e bello della
Salute ed il tempio di Flora, che s’ergeva in vicinanza
del Capitolium antiquum. Era questo l’antico Campidoglio
di Roma posto sul vertice del colle ed opera di
Numa, col celebre tempio ove in triplice cella erano
collocate le statue di Giove, di Giunone e di Minerva.
Ed uno dei più mirabili fatti di cui ci conservi ricordanza
la Notitia è che questo modello antichissimo del
Campidoglio, che in tempi posteriori sorse sul Tarpeo,
ergevasi ancora in piedi nel secolo quinto. E sappiamo
dall’istessa fonte che esisteva pure il tempio di Quirino,
uno dei più celebri e belli monumenti sacri della
Città, il quale ad opera di Augusto era stato con magnificenza
restaurato. Non havvi dubbio che esistesse ancora
il bel portico di Quirino sostenuto da colonne che
Marziale celebra in un epigramma, e sembra che ancora
durasse in piedi non lungi dal tempio quella statua di

piombo di cui era stato autore quell’antico Mamuro
Veturio che aveva gettato in metallo lo scudo ancilio.
Ed infatti le Descrizioni la dicono situata fra il tempio
di Quirino e le terme di Costantino. Questo gigantesco
edifizio destinato al bagno fu l’ultimo che vedesse sorgere
Roma pagana, fu l’ultimo grande monumento
costruito nello stile artistico dell’antichità, e con esso
si chiuse la lunga serie delle opere imperiali destinate
ad utilità del popolo. Al tempo di Onorio, e molto dopo
ancora, s’ergevano dinanzi a quelle terme i due celebri
colossi dei domatori di cavalli. Quell’edificio però deve
essere stato in cattiva condizione, forse a causa di un
incendio o di qualche altro danneggiamento che lo scrollò
nell’anno 367, quando il popolo si sollevò contro il prefetto
Lampadio il cui palazzo sorgeva nelle vicinanze,
e nel 443 ad opera di Perpenna dev’essere stato racconcio.




Ancor più grandiose e magnifiche erano le terme
che Diocleziano aveva edificate in questa Regione sul
Viminale. Erano le più estese di Roma, ed esse e le terme
di Caracalla erano il ridotto più gradito a cui accorreva
tutta la Città. Testimonî vivi di loro grandezza
rimangono anche al dì d’oggi ruderi giganteschi. Al
tempo d’Onorio erano ancora nel loro splendore primiero,
ed i Cristiani di Roma dovevano mirare ad esse con orrore
e con disdegno pio, perocchè Diocleziano a fabbricarle
avesse usato dell’opera di parecchie migliaja di
schiavi cristiani. Ma la bellezza dei marmi e dei dipinti,
e le sale suntuose, e le stanze adorne di splendidi musaici,
e la raffinatezza d’ogni voluttà le rendevano
grato convegno degli uomini eleganti. Se si creda ad

Olimpiodoro, nelle stanze di quei bagni contenevansi
duemillequattrocento vasche[16].




Non meno celebri erano gli orti di Sallustio che dal
Quirinale si stendevano nelle vicinanze di monte Pincio
ed in direzione della porta Salara. Erano soggiorno
favorito degl’imperatori Nerva ed Aureliano, splendide
dimore in cui si riunivano le delizie dei giardini, dei
bagni, dei templi, del circo, dei bei viali fiancheggiati
da alte colonne. Ne fa menzione la Notitia senza dire
però che queste case sallustiane fossero già cadute in
rovina. Imperocchè fossero i primi edificî di Roma che
cinque anni dopo il trionfo di Onorio rovinassero. Sembra
che presso questi giardini fosse situato il Malum
Punicum e la così detta Gens Flavia. Era il primo un
quartiere il cui nome «Melogranato» dev’essere derivato

da qualche monumento colà esistente o da qualche
albero che in quello spazio avesse fiorito. Ivi Domiziano
aveva trasformato le sue case in un tempio destinato ad
accogliere dopo morte la sua salma ed a sepolcro della
gente Flavia.




Gli orti di Sallustio erano situati all’estremo confine
della sesta Regione, di fronte a monte Pincio, verso porta
Pinciana: l’ultimo confine di quella Regione nella direzione
della porta Salara e della porta Nomentana tenevano i Castra
Praetoria. Non fa cenno il Curiosum di questo accampamento
dei Pretoriani sulle rive del Tevere, ma ne
parla abbastanza chiaramente la Notitia, quantunque
Costantino lo avesse distrutto e Aureliano prima vi avesse
condotto sue mura.




Per passare alla settima Regione, dai tre colli volti
a nord-est si discendeva nella bassa pianura situata sotto
il monte Quirinale ed il Capitolino, verso il campo di
Marte. La denominazione Via Lata aveva ricevuta dalla
via che corrisponde precisamente alla parte inferiore
del Corso odierno. La Notitia conserva ricordanza di
un arco di trionfo ivi eretto detto Arcus Novus, ma
senza darne illustrazione: sembra che fosse eretto là
dove la Via Lata si congiungeva alla strada Flaminia.
Il più splendido edificio di questa Regione era il celebre
tempio da Aureliano innalzato ad onore del Sole sul
pendio del monte Quirinale, edificio gigantesco di
magnificenza orientale, che nel secolo quinto
doveva reggersi ancora in piedi ma che nel secolo sesto
già rovinava[17]. Al di sotto di quello era situato

probabilmente il campo di Agrippa, piazza magnifica ornata
di bei portici e ridente di giardini che servivano ai
sollazzi del popolo. Il grande numero di portici come i
Gypsiani ed i Constantini, l’ampio Forum Suarium ove
tenevasi il mercato dei majali, e i vasti giardini (Horti
Largiani) dimostrano che questo quartiere della Città
situato in quel basso territorio dev’essere stato un centro
animatissimo di vita popolare, collocato com’era
tra il campo di Marte e quella Regione che comprendeva
il Foro romano, le piazze imperiali ed il Campidoglio.



§ 4.
L’ottava Regione di Roma.



Nella Regione più illustre, nella ottava, che aveva
nome di Forum Romanum Magnum e che poteva dirsi
il centro in cui doveva svolgersi la storia di Roma, specchiavasi
la grandezza dell’Impero del mondo: perchè
ivi monumenti sublimi d’ogni genere e innumerevoli,
ivi splendide ricordanze che la vista dei templi, delle
colonne commemorative, degli archi di trionfo, dei rostri,

delle basiliche rendeva più vivaci. Egli è prezzo dell’opera
indugiarvici sopra alcun tempo, tanto grande
era ancora lo splendore di quelle opere magnifiche, delle
quali non era spenta la maestà se anche interrotta
l’operosità d’un tempo, riunione di monumenti giganteschi
che i secoli posteriori non vedranno più e che ad
imaginare è impotente la fantasia più vivida e calda.




Cominciando dal Campidoglio, dei cui edifizî la Notitia
non dà particolare descrizione, tutti comprendendo
nel concetto generale di Capitolium, ciò che a prima
vista ne colpisce lo sguardo è il tempio di Giove Capitolino.
Da quel tempio riceveva il Campidoglio nome di
aureo, e probabilmente ne deriva la dizione di Aurea
urbs onde Roma durante il medio evo era appellata. Perocchè
il tetto fosse ricoperto di lamine di bronzo dorato,
e le colonne avessero dorate le basi ed i capitelli, e riccamente
dorati fossero bassi rilievi e statue. E le porte
erano di bronzo dorato, e lamine d’oro ne coprivano i
battenti. Ricchezza sì grande di prezioso metallo doveva
eccitare l’avidità dei conquistatori: eppure nè i Goti,
nè i Vandali toccarono a quei sontuosi ornamenti del
tempio; chè uno Storico pagano ci narra: primo Stilicone
aver messe le ingorde mani sulle lamine ond’erano
ricche le porte. Che il tempio, quantunque spogliato, si
conservasse in perfetta condizione ancora ai tempi di
Onorio, sembra potersi ricavare da Claudiano; e Procopio
in termini positivi cel dice[18]. Quale fosse in quel tempo

l’aspetto del Campidoglio, in quale stato fossero i suoi
templi antichi, il suo Asylum, il suo Tabularium di cui
ammiriamo ancora gli avanzi, se ancora avesse l’ornamento
di un numero infinito di statue, non vogliamo
indagare. Mesto alla vista e crollante sarà stato quel
delubro antico ed illustre dopochè la Religione cristiana
ebbe posto in bando quel culto che ne rendeva venerate
le sacre mura.




Se discendiamo il Clivus Capitolinus e lungo la via
dei Trionfatori procediamo verso il Foro (siamo al tempo
di Onorio), troviamo sotto il Tabularium parecchi templi
che allora s’ergevano in tutto lo splendore primiero e
di cui oggidì vediamo cumuli di rovine: sono il tempio
della Concordia situato dietro l’arco di Severo, il tempio
di Saturno, e quello di Vespasiano e di Tito. Di tutti
conserva ricordanza quell’antico catalogo e fa menzione
dell’aureo Genio del popolo romano ossia del
tempio a quello eretto, e parla della statua equestre di
Costantino che deve essersi conservata lungo tempo
ancora presso l’arco di Severo e che non può certo andare

confusa con quella celebre di Marco Aurelio[19]. In vicinanza
altre statue s’ergevano, ed una era stata innalzata
ad onore del grande Stilicone. Ricorda la Descrizione
il Milliarium aureum ossia la pietra migliare dorata che
Augusto aveva eretta presso l’arco di Severo, e la distingue
con precisione dall’Umbilicus Romae. I rostri
erano situati in tre luoghi: gl’imperiali in vicinanza
dell’arco di Severo, i rostri giulî di fronte al tempio del
Divus Julius, i rostri del popolo dirimpetto al tempio
di Castore. Le Descrizioni citate non parlano dell’arco
di Severo nè di quello di Tiberio, eppure al quinto secolo
dovevano elevarsi di fronte al tempio di Saturno. Ed
ambidue ornavano la fronte del Foro ove il Campidoglio
scende in pendio.




L’enumerazione dei rimanenti edificî che fa la Notitia
nel descrivere il Foro, non è completa; vi si ricordano
soltanto i più illustri. Prima d’ogni altro parla
del Senato, e sembra che ne descriva il novello palazzo

eretto da Domiziano là dove sorge oggidì la chiesa di
santa Martina e quindi situato poco lungi del luogo ov’era
l’arco di Severo, nel lato del Foro che per lungo tempo
fu il più cospicuo per bellezza di monumenti. In quel
tempo conservavasi forse ancora la Curia Julia più antica,
situata sul declivio del Palatino. Non ne fa cenno la Notitia;
ma siccome essa parla di una Curia vetus posta
nella decima Regione, Palatina, così può cogliere nel
vero chi sostenga che desse quel nome alla Curia di
Giulio Cesare, per distinguerla dalla novella Curia ossia
dal Senato. Un’iscrizione trovata nella chiesa di
san Martino parla di un Secretarium del Senato edificato
nell’anno 399, che ad opera di un prefetto fu nel 407
racconcio[20]. Sembra dunque che non più nella Curia
antica, ma in questo novello palazzo si congregasse il
Senato ai tempi di Onorio, per iscansare forse litigi coi
senatori cristiani.




Nell’istesso quartiere era anche il tempio illustre di
Giano Gemino. Non ne è fatto cenno dalla Notitia, ma
Procopio ne parla diffusamente, ed a noi toccherà spesso
di tenere discorso di questo tempio che il popolo nel

medio evo reputava fatato. La Notitia ricorda che da
questo lato del Foro s’ergeva la Basilica Argentaria
situata presso il Clivus Argentarius (detto oggi Salita
di Marforio); non fa cenno però nella descrizione di
questa Regione, della basilica di Emilio Paolo, di cui
parla ove discorre della Regione quarta, limitrofa alla
ottava. Il sontuoso monumento della famiglia Emilia,
adorno di belle colonne di marmo di Frigia, era situato
presso al luogo dove sorge oggidì la chiesa di santo
Adriano, e ad esso faceva riscontro dall’altro lato del
Foro la basilica Giulia, di cui gli scavi praticati hanno
fatto conoscere la posizione precisa. La Descrizione ci
fa sapere che alla parte del Foro volta a mezzogiorno
era il Vicus Jugarius, lo stadio greco, la basilica Giulia,
il tempio di Castore, e finalmente il santuario di Vesta.
Per la qual cosa vediamo che ai tempi ancora di Onorio,
il Foro splendeva in tutta la sua pompa; e nel terreno
che stava intorno all’arco di Severo, era movimento di
vita politica, miserando avanzo dell’antica vita operosa.




Di qui si passava alle piazze imperiali. Secondo la
narrazione della Notitia erano quattro, tutte limitrofe,
il foro di Cesare e quelli di Augusto, di Nerva e di
Trajano. Al tempo in cui furono compilate le due Descrizioni,
duravano ancora in tutta la pompa di loro
bellezza antica; il primo col tempio di Venere e colla
statua equestre di Cesare; il secondo col grande tempio
di Marte Ultore, di cui oggi stanno ancora ritte in piedi
tre magnifiche colonne corinzie maestre dell’arte antica;
il terzo col tempio di Pallade; il quarto finalmente doveva
accrescere per lungo tempo splendore alla Città colla
colonna celebre di Trajano, monumento sacro di Roma,

che, dal barbarico medio evo rispettato, pugnando cogli
anni dura meraviglia del mondo. Ed in quel tempo
l’osservatore era commosso ad ammirazione alla vista
delle due Biblioteche, della statua equestre del grande
Imperatore e del suo arco trionfale che probabilmente
colà ergevasi ancora in piedi: imperocchè, siccome ad
onoranza di Trajano erano stati innalzati in Roma parecchi
archi di trionfo, sia opinione tra gli Archeologi quasi
universale, che quell’arco sorgesse nel suo Foro e che
poi si rubasse delle sculture e dei fregi per ornarne
l’arco di Costantino. Quanta fosse la meraviglia a cui
era commosso l’animo di colui che contemplasse questo
Foro stupendo, cel dice Ammiano Marcellino in un bel
passo in cui è celebrata la splendida magnificenza della
grande Città. Quarantotto anni innanzi che Onorio facesse
il suo ingresso in Roma, vi veniva l’imperatore
Costanzo accompagnato dal principe persiano Ormisda.
«Visitava egli», dice Ammiano, «i quartieri tutti della
Città posti sul vertice e sul pendio dei sette colli e nelle
vallate sottoposte; e via via che la percorreva, credeva
che le bellezze vedute da altre non potessero essere superate:
ammirava il tempio di Giove tarpeo, splendido
come opera divina l’umana antecede; vedeva le terme
vaste come borgate, la mole dell’anfiteatro, che costruita
dei massi di marmo di Tivoli s’ergeva eccelsa
sì che occhio umano poteva a fatica osservarne
le cime; e mirava attonito il Panteon colle sue vôlte
sublimi simile a rotonda sfera celeste, e le altissime
colonne a cui si ascendeva per dolcissime scalee adorne
delle statue degli antichi Imperatori; e lo empievano
di stupore il tempio della Città e il foro della

Pace e il teatro di Pompeo e lo stadio e i monumenti
tutti onde l’eterna Roma va illustre e superba.
Or com’egli fu venuto al foro di Trajano, a quel miracolo
d’arte, che male non ci apponiamo se diciamo
unico in suo genere sotto il sole, e cui non potrebbero
mancare gli Dei stessi di tributare ammirazione, restò
simile ad uno scosso dal folgore, quasi trasognato fissando
lo sguardo su quei monumenti titanici che lingua non
può descrivere, nè artefice mortale può presumere di
eguagliare. E cadutogli l’animo di provarsi in qualche
opera simile, disse: Il solo cavallo di Trajano, che portava
la statua di questo Principe collocata nel mezzo
dell’atrio, volere e poter imitare. Ma il principe Ormisda
che stavagli accanto, acutamente gli diceva: Concedi
però, o Imperatore, che a simil cavallo simile scuderia
devi prima preparare, se tu il possa; il destriero che tu
ti proponi di costruire non può che in uno spazio splendido
sì come è questo essere collocato. E chiesto quel
Principe che pensasse di Roma, rispose: Esser lieto di
ciò solo, che aveva saputo, anche a Roma gli uomini
essere mortali[21]. E dopochè l’Imperatore ebbe tutto
veduto con meraviglia profonda, accusò la Fama di impotente
o di maligna, perocchè essa, che sempre e tutto
esagera, fosse tuttavia insufficiente a narrare lo splendore
di Roma. E consigliato a lungo seco stesso che far
dovesse, deliberò voler aggiungere alle bellezze di Roma

altre di genere simile, ed innalzò nel Circo massimo un
obelisco di cui a luogo opportuno parlerò.» Nel foro di
Trajano erano erette statue ai grandi filosofi, ai poeti
ed agli oratori dell’antichità, ed altre in seguito furono
aggiunte. Così una fu innalzata a Claudiano più tardi,
sotto il reggimento di Avito, ed una fu collocata ad onore
del poeta Sidonio Apollinare. E ai tempi ancora del poeta
Venanzio Fortunato, sul principio del secolo settimo,
nelle sale della biblioteca Trajana leggevansi i poemi
di Virgilio, e recitavansi i versi ampollosi o aspramente
sonanti dei poeti viventi in quella età[22].




La dipintura che Ammiano Marcellino dà di Roma
ai tempi di Costanzo, possiamo confortare della testimonianza
di uno scrittore contemporaneo. Ai tempi di
quell’Imperatore, uno Scolastico, di cui non ci pervenne
il nome, compilava un’opera in cui proponevasi di dare
la descrizione del mondo e delle province del romano
Impero e singolarmente d’Italia, sotto il cui nome egli
voleva significare propriamente l’Italia centrale. Dopo di
averne celebrate le città e di aver lodati i vigneti del Piceno,
del Sabino, di Tivoli, del paese tosco, soggiungeva:

«Oltrecciò quel paese possiede, bene massimo, Roma
splendida di edificî divini. Perocchè tutti gl’Imperatori
ivi innalzassero opere superbe che ne eternassero la
ricordanza. E chi può numerare i monumenti di Antonino?
Chi può descrivere le bellezze delle opere di
Trajano? Ivi si trova il circo, edificio superbo, illustre
per le statue di bronzo che ne sono decoro sontuoso[23].»



§ 5.
Le ultime sei Regioni di Roma.



Il Circus Flaminius, nona Regione, era situato là dove
è oggi la parte più popolata della Città. È quella vasta
e bassa pianura che dal Campidoglio si stende fino alla
odierna piazza del Popolo dirimpetto al ponte di Adriano.
Comprendeva dunque quel celebre campo di Marte, il
quale, al tempo di Augusto, era splendido e bello da
strappare a Strabone una descrizione animatissima in
cui esprimeva l’ammirazione più viva. Ma un incendio
scoppiato ai tempi di Nerone, e le innovazioni operate
da quegl’Imperatori che gli succedettero e che fecero
a gara nell’erigere monumenti, mutarono l’aspetto di
questa estesissima Regione. Splendidissimi edifizî di ogni
maniera sorsero d’ogni dove ricoprendola intieramente

in modo da poter essere chiamata novella Roma imperiale
e brillante di tanto splendore, che allo stesso
Strabone sarebbe venuta meno la potenza di divisarne le
bellezze a parole. La Notitia, senza accennare al circo
Flaminio che negli ultimi tempi del Medio evo stava
ancora nella massima parte in piedi, parla delle scuderie,
che erano vicine, per i cavalli del circo. Ommettendo
di discorrere dell’anfiteatro di Statilio Tauro, parla subito
dopo di tre teatri, di quello cioè di Balbo che comprendeva
11510 stalli per gli spettatori, di quello di
Marcello la cui negra e gigantesca mole tuttora oggi lascia
in parte riconoscere l’antico splendore e che
aveva 17580 seggi, del teatro di Pompeo che ne capiva
ben 22888. La Notitia tace dello Ecatostilo, ossia portico
di Pompeo, e ci abbandona alle forze della fantasia
nel pensare ai bei viali di platani e alle piazze che rendevano
incantevole quel luogo. Degli altri portici che
sappiamo essere ivi esistiti, fa cenno soltanto di quello
di Filippo avo di Augusto; nè parla dell’altro prossimo
di Ottavia, che Augusto aveva formato allargando quello
antico di Metello e che, al tempo in cui fu compilata la
Descrizione, doveva conservarsi perfetto. I suoi ruderi
grandiosi vediamo ancora nelle vicinanze del Ghetto
odierno.




Non lungi di lì era il portico a due navate di Minucio,
Minucias duas, come lo intitola la Notitia, ossia
Minucia vetus e frumentaria; e sotto quest’ultimo portico
facevansi negli ultimi tempi dell’Impero le distribuzioni
di grano agli operai bisognosi e scioperati. Trovavasi lì
presso la cripta di Balbo, ch’era probabilmente un portico
coperto che conduceva al teatro di lui. Se a tutti

questi portici si aggiunga l’altro sostenuto da colonne ed
eretto da Gneo Ottavio, che dal circo Flaminio conduceva
il passeggiero al teatro di Pompeo, si può avere una idea
della moltitudine di edificî mirabili che coprivano quel
territorio, il quale viene a corrispondere presso a poco
allo spazio che dal palazzo Mattei si stende oggidì al
palazzo Farnese. Più in là, in direzione del fiume, Teodosio,
Graziano e Valentiniano, ventitre anni circa prima
che Onorio entrasse in Roma, avevano edificati di bei
portici (porticus maximae), ed un arco trionfale dirimpetto
al ponte di Adriano, che si conservò fino alla più tarda
età del medio evo e la cui iscrizione copiata dal pellegrino
di Einsiedeln fu a noi tramandata.




A dritta dell’arco, era il portico di Europa di cui
tace la Notitia; come tace di quello di Ottavio, laddove
fa menzione del portico degli Argonauti e di quello di
Meleagro, i quali, mettendo capo alla basilica di Nettuno,
devono essere stati situati nei dintorni della Septa Julia.
E questo recinto, ove i Comizi centuriati anticamente
radunavansi, e la Villa Publica adiacente, in cui gli ambasciatori
dei popoli stranieri ricevevansi, la Notitia oltrepassa
in assoluto silenzio.




Se di qui ci volgiamo nella direzione ov’è oggidì
piazza Navona, veniamo in luogo ov’era situato il campo
Marzio, in quella parte più ristretta della bassa
pianura ch’è esterna al campo Flaminio ed al Tiberino.
L’antico campo Marzio, dall’altare di Marte eretto al di
là del Mausoleo di Augusto, si stendeva forse fino al
ponte Milvio, in maniera che la parte maggiore del
sobborgo rimaneva fuori delle mura erette da Aureliano.
Perocchè la porta Flaminia che si apriva vicino

al punto ov’è l’odierna porta del Popolo, desse sulla
parte centrale del campo Marzio, e la muraglia della
Città guernita di torri, stendendosi lungo il corso del
fiume, si spingesse fino al ponte del Gianicolo (S. Sisto).
Nel terreno del campo di Marte, compreso tra le mura
dall’un lato, e la Via Lata e la Via Flaminia dall’altro,
si ergevano gli edificî di cui la Notitia fa cenno, benchè
nella sua descrizione non si spinga fino alle vicinanze
del Mausoleo di Augusto.




Qui era il grande stadio di Domiziano capace di
33088 seggi, edificio mirabile sul cui terreno è costruita
la bella piazza Navona. Più in là, il Trigarium, circo di
dimensioni minori, e l’Odeum destinato alle prove musicali,
che va rinomato tra le opere celebri di Costanzio
e che quindi dev’essere stato mirabilmente bello. Sul
Panteon di Agrippa non occorre fermarci di troppo, perchè
questo monumento splendidissimo, eretto dal grande
benefattore di Roma, è ancora una delle gemme dell’arte
onde la grande Città va altera, conservatosi perfetto anche
dopo che caddero in rovine i bagni ai quali in origine
era congiunto, insieme a quelli di Nerone situati a piccola
distanza da esso, e che da Alessandro Severo furono ampliati.
Degli uni e degli altri, che esistevano ancora, fa
cenno quella Descrizione antica.




Dall’altro lato del Panteon era il tempio di Minerva,
sul cui terreno si alza oggidì la chiesa di S. Maria sopra
Minerva. Poco distante era un tempio dedicato ad Iside
e a Serapide. In direzione della Via Lata altri edificî
avevano eretto gli Antonini, ad imitazione di quelli fatti
costruire da Trajano e da Adriano; perocchè ivi fossero
la basilica di Marciana e quella di Matidia, un tempio

innalzato ad onoranza di Adriano, una colonna alla
memoria di Antonino, ed ivi il Senato avesse edificato
un tempio a Marco Aurelio, e a ricordanza di quel Principe
avesse elevata la grande colonna che, insieme a
quella di Trajano, doveva sopravvivere alla caduta di Roma.
Di due illustri monumenti che avevano avuto origine
sotto l’impero di Augusto, il secondo dei quali esisteva
certo nel secolo quinto e lungo tempo dipoi, tace la
Notitia: vogliamo dire del gnomone od orologio solare, il
cui obelisco vedesi oggi sul monte Citorio, e del bel mausoleo
che quell’Imperatore aveva eretto a sè ed alla sua
famiglia. E la Notitia ommette di descrivere la parte
esterna del campo Marzio verso le mura di Aureliano,
ove molti cittadini ragguardevoli e parecchie famiglie
illustri avevano sepoltura. Ivi erano la tomba di Agrippa,
collocata presso a poco ov’è l’odierna piazza del Popolo,
e i sepolcri della famiglia Domiziana eretti su quel terreno
in cui era stata più in antico deposta la salma di
Nerone, e situato al di sotto dei giardini Domiziani e Luculliani
che stavano sul monte Pincio. Ed ancora ai
tempi di Belisario, il palazzo dei Pinci su quel colle ridente
di bei giardini si ergeva, abitazione sontuosa.




La decima Regione comprendeva il monte Palatino,
che, dai palazzi degl’Imperatori ivi esistenti, ebbe nome
di Palatium. Queste splendide case dei Cesari che coprono
oggidì il colle di rovine colossali, quali sparse in tortuoso
labirinto, quali in tristi cumuli ammonticchiate, ai
tempi di Onorio ed a quelli posteriori degli Esarchi
erano abitate, quantunque in più parti cadute e dell’antica
magnificenza di ornamenti deserte. Molti Imperatori
da Augusto ad Alessandro Severo avevano dato opera

ad edificarvi: Augusto e Tiberio ne avevano gettate
le fondamenta, ed avevano edificate le parti principali
del palazzo alle quali la Notitia dà nome di Domus
Augustiana e di Tiberiana. Settimio Severo vi aveva
aggiunto il Septizonium, grande e bel portico che si
volge in direzione del monte Celio e del Circo massimo,
che durò in piedi lunghi anni, e di cui vedevansi le
rovine ai tempi ancora di Sisto V e di cui ci accadrà di
parlare soventi volte nella storia della Città durante
l’età media. La Notitia lo ricorda sotto il nome di Septizonium
Divi Severi. Di altri edificî illustri del Palatium
è fatto cenno in quella Descrizione: del tempio di
Giove Vincitore, del tempio di Apollo eretto da Augusto,
in vicinanza del quale era la biblioteca Palatina. E nel
tempo stesso in cui narra che ancora conservavansi avanzi
della casa di Romolo e del mitico Lupercale, ci fa conoscere
che i Romani guardavano con gelosa cura ogni
cosa che richiamasse la sacra ricordanza delle origini di
loro Città.




Il Circo massimo situato ai piedi del monte Palatino
e sotto l’Aventino, con tutto il territorio vicino che da
questo colle si stendeva al Velabrum ed al Janus Quadrifrons,
formava la undecima Regione che ne riceveva il
nome. Era il circo maggiore di Roma, capace, se si stia
alla Notitia, di 385000 persone. Costanzo avealo adorno
di un obelisco, emulando Augusto, che pel primo
uno ne aveva ivi eretto. Era l’arena frequentatissima
ove facevansi le corse dei cavalli ed i grandi giuochi, e
che durò nel suo splendore perfetto fino al tempo in cui
cadde la dominazione dei Goti. Nelle sue vicinanze erano
gli antichi santuarî del Sole e della Luna, della Magna

Mater, di Cerere e del Diespater: la Porta Trigemina
conduceva su pel Clivo Publicio all’Aventino. Il territorio
di questa Regione si stendeva al di sotto del Palatino
fino al Velabrum ed al Foro boario[24].




Le due Regioni che seguivano, ed erano le estreme
della Città al di qua del Tevere, formano oggidì la parte
più deserta e più squallida di Roma; si spopolarono durante
il medio evo, prima di ogni altro quartiere della Città
antica. La duodecima Regione aveva nome di Piscina
publica da publici bagni ivi esistenti, di cui oggi non
è conservata alcuna traccia. Erano le terme di Antonino
od i bagni di Caracalla, ove al secolo quinto ancora
accorrevano frequenti visitatori allettati allo splendore di
quel ritrovo; solo monumento dell’arte antica onde fosse
illustre quel quartiere. I ruderi che ne coprono il terreno,
tra i quali furono rinvenuti tanti capolavori di scultura,
come la Flora di Napoli, l’Ercole Farnese, il toro Farnese,
e che dir si possono miniera sotto cui stanno sepolti tanti
tesori artistici, muovono ad ammirazione chi li contempli,
e, più che altre rovine di simil genere, ci sono maestri
della pompa orientale, della magnificenza, della estensione
gigantesca degli edificî che sorgono monumenti
della possanza imperiale.









La decimaterza Regione comprendeva il monte Aventino
e la valle bagnata dal fiume. Eravi ancora il tempio
antico di Diana che in tempi remoti Servio aveva innalzato
a santuario della confederazione latina, il tempio
di Minerva; e, quantunque la Descrizione non ne faccia
menzione, doveva esister ancora il tempio di Giunone
Regina e della dea Bona. Più lungi stavano i bagni di
Sura e di Decio. Vicino alle sponde del fiume era l’Emporium
ove i navigli del Tevere scaricavano loro mercanzie,
e lì presso, ove sono oggi i Marmorata, stavano
gli Horrea, ossia granai, ed altri edificî destinati al commercio
ed al movimento del porto[25].




Or non ci rimane che a dire brevemente della decimaquarta
ed ultima Regione di Roma. Chiamata Transtiberim,
abbracciava tutto il territorio posto al di là del
fiume, il Gianicolo, che Aureliano aveva compreso entro
le mura, e il colle Vaticano, che soltanto nel secolo nono
fu cinto di mura, coi campi vicini. A questa parte di
Roma situata di là del Tevere mettevano i ponti che
qui sotto enumeriamo.




1) Il Pons Sublicius, l’antichissimo di Roma edificato
in legno. Egli è incerto quando sia perito; nè è probabile
che sia da considerarsi per l’antico Sublicio il ponte
che cadde distrutto al tempo di Sisto IV, nell’anno 1484,

ed i cui avanzi oggidì ancora sorgono fuor d’acqua in
vicinanza di S. Michele.




2) Il Pons Aemilius, oggi conosciuto sotto il nome
di ponte Rotto, che gli fu dato dopo l’anno 1598. Era
detto anche Pons Lepidi dal nome forse di M. Emilio
Lepido che probabilmente lo avrà restituito a buono
stato. Il popolo lo chiamava Lapideus ed anche Palatinus.
Nel secolo decimoterzo era detto ponte di S. Maria
ed anche Pons Senatorius.




3 e 4) Il Pons Fabricius ed il Pons Cestius, che
esistono ancora, mettono ad un’isola sul Tevere. Il
primo, oggi da un’erma quadrifronte chiamato de’ quattro capi,
conduce alla Città; il secondo, che dal nome di uno dei suoi
riedificatori Valentiniano, Valente e Graziano fu detto
anche Pons Gratiani ed oggi ha nome di S. Bartolomeo,
congiunge l’isola col Trastevere.




5) Il Pons Janiculensis, che restaurato sotto Sisto IV
nell’anno 1475 ne fu chiamato ponte Sisto, nella Notitia
è detto Aurelius e negli Atti dei Martiri ha nome di
Antoninus, probabilmente perchè fu anticamente edificato
da Caracalla o da M. Aurelio Antonino. Nel medio
evo, fino al tempo di Sisto IV, fu chiamato ponte Rotto.




6) Vi seguiva tosto il Pons Vaticanus. Lo edificava
Caligola per averne una via pronta ai suoi giardini
Domiziani. Questo ponte, detto anche Pons Neronianus
e Triumphalis, cadeva già prima dell’anno 403, perocchè
la Notitia lo oltrepassi in silenzio assoluto. Ne
vediamo ancora i ruderi in vicinanza di Santo Spirito.




7) Il ponte Elio, opera magnifica di Adriano, suppliva
al ponte Vaticano caduto in rovina. Già al secolo
ottavo ebbe titolo di ponte di S. Pietro, perocchè i

viandanti che si dirigevano alla volta della Basilica vaticana,
sopra di esso traghettassero il Tevere[26].




Gl’Imperatori avevano adorna la Regione trasteverina
di belle opere d’arte. Ivi erano magnifici giardini,
come, ad esempio, quelli di Agrippina, quelli di Nerone,
sorti più tardi, ed i celebri parchi Domiziani, onde il
territorio del Gianicolo e del Vaticano era reso incantevole
soggiorno e preferito a qualunque altro dai Cesari,
che ivi avevano ville. La Notitia dà un cenno degli
Hortos Domities, ma troppo vago e indeterminato. Sotto
nome di Vaticanum essa comprende il territorio tutto
aderente, e sembra intendere sotto il nome di circo di Cajo (Gaianum),
per quello celebre di Nerone, che, sorgendo nei giardini
Neroniani, era reso illustre dall’obelisco di Caligola, il
quale oggi si alza, splendido ornamento, nella piazza del
san Pietro. Nel tempo di cui parliamo e durante tutto il
medio evo, fu il solo degli obelischi di Roma che non
crollasse ed ergevasi sulla spina del circo, entro il quale,
fin dai tempi di Onorio, era edificata la basilica del
Principe degli Apostoli. La Notitia fa menzione di recinti

destinati alle naumachie che erano in questa Regione:
tace però della tomba di Adriano, che oggidì ancora
esiste trasformata in castello, e ai tempi di Onorio
sorger doveva nel suo splendore antico, perchè non
ancora i Visigoti di Alarico, nè i Greci di Belisario vi
avevano dato saccheggio, nè l’avevano per sempre
rapita dell’ornamento delle sue statue.




La Notitia, come del Vaticano, dà la descrizione del
Gianicolo. Non sappiamo però in quale condizione si
trovasse l’antica rocca che coronava il vertice di quel
monte. Più densa che nelle altre Regioni era la popolazione
che aveva stanza nel Transtiberim sulle pendici
del Gianicolo, e nel corso dei tempi si conservò. Fa cenno
la Notitia di molini, di bagni, di vie, di orti, di templi
ivi esistenti, e lì esser dovevano i giardini di Geta i
quali, edificati probabilmente da Settimio Severo, si
stendevano forse fino a porta Septimiana. Di questa
porta o piuttosto del territorio adiacente la Notitia fa
cenno speciale; e poichè essa in origine aprivasi in
quelle fortificazioni di Aureliano che comprendevano il
Gianicolo entro due lunghe braccia di mura che si spingevano
alla riva del fiume, sembra che derivasse il suo
nome da Settimio, il quale aveva eretti in vicinanza
suoi edificî.




Egli è incerto se anche l’isola del Tevere fosse compresa
nella decimaquarta Regione. La opinione concorde
dei Topografi ve la pone a ragione, quantunque la Notitia
non ne faccia cenno, come pur taccia del tempio di
Esculapio, del tempio di Giove e di quello di Fauno.
Sembra che ai tempi di Onorio la possente famiglia degli
Anicî ivi avesse un palazzo. Durante l’età media

quell’isola avea nome di Licaonia; donde lo ricevesse
non si sa[27].




Alcune tavole statistiche compilate nell’ultimo
periodo dell’Impero, ci forniscono di notizie intorno
al numero delle case, degli edificî publici e persino
delle statue esistenti in Roma. Vi sono numerati 2 Campidogli,
2 grandi ippodromi (oltre ai minori), 2 grandi
piazze pel mercato delle grasce (macella), 3 teatri, 2
anfiteatri, 4 splendidi ginnasî per gladiatori (Ludi), 5
naumachie per giuochi sulle acque, 15 ninfei ossia bei
monumenti che ornavano i gettiti d’acqua, 856 bagni
publici, 11 grandi terme, 1352 bacini delle acque e fontane.
Di publici edificî di altro genere sono ricordati:
2 grandi colonne spirali, 36 archi trionfali, 6 obelischi,
423 templi, 28 biblioteche, 11 fori, 10 grandi basiliche,
423 quartieri della città, 1797 palazzi o Domus, e
46602 case o Insulae[28].









CAPITOLO SECONDO.


§ 1.
Esagerazioni dei Padri della Chiesa sulla rovina dei
monumenti di Roma. — Descrizione di Roma data da Claudiano. — Editti
di preservazione degl’imperatori. — Tentativi
di Giuliano a restaurare il culto antico. — Conseguenze.





Le due Descrizioni antiche di Roma ci danno un’idea
della figura della città in sul principio del secolo quinto,
ma non ci parlano della condizione in cui allora si trovavano
tutti quei monumenti sontuosi, che durante tanto
tempo erano stati albergo al culto pagano. Erano allora
i templi deserti, e, chiusene le porte, le loro divinità erano
forse cacciate in bando nel silenzio dei loro altari? Oppure
i Cristiani or che alla fine trionfavano dopo persecuzione
sì lunga, dando sfogo all’odio, abbattuti i simulacri,
i templi avevano forse demoliti? Oppure finalmente
la Religione novella, guidata dalla prudenza, piegando
a necessità di tempi, era forse entrata nei delubri pagani,
e resili puri colle aspersioni dell’acqua consecrata e
colle invocazioni della preghiera, gli aveva fatti suo albergo
e vi aveva alzata la Croce?









Se si leggano alcuni brani degli scritti dei Padri
della Chiesa, nei quali sembra ch’eglino abbiano ereditato
l’odio antico degli Ebrei contro Roma, cui danno
nome di Babilonia e di Sodoma; se si voglia prendere
alla lettera tutto ciò ch’essi dicono quando parlano dei
Pagani della Città, che da loro vien posta a paragone
con Gerusalemme, e del numero delle monache e dei
frati ch’erano in Roma, siamo indotti a credere che, già
prima dell’invasione di Alarico, i templi e i simulacri
degli Dei fossero stati atterrati. Dopo la invasione della
Città scriveva santo Agostino, che tutti gli Dei di Roma
erano stati rovesciati, e già da qualche tempo, dai loro
troni. Egli tenne un sermone sull’Evangelio di san Luca,
in cui ritorceva ai Pagani il rimprovero che questi scagliavano
contro il Cristianesimo dicendo, non già l’oste
barbarica ma il Cristo aver distrutta Roma, perchè gli
Dei antichi e venerandi aveva cacciati e distrutti. «Non
è vero», sclamava, «che subito dopo la caduta degli Dei,
Roma sia stata presa e nel fondo della miseria cacciata;
perocchè già prima fossero stati distrutti gl’idoli: eppure
i Goti condotti da Radagaiso erano vinti. Ricordatevene,
o fratelli, ricordatevene; non è gran tempo, son pochi
anni. Erano in Roma rovesciati gl’idoli tutti, allorchè
Radagaiso re dei Goti venne con un’oste più possente
di quella che Alarico guidava; eppure, quantunque offerisse
sacrificî al suo Giove, ei fu battuto e disfatto»[29].









Verso quel tempo san Girolamo esprimeva la gioia
ond’era commosso l’animo suo volgendo un’apostrofe
a Roma. «Città possente, città cui il mondo s’inchina
come a signora, città cui la voce dell’apostolo lodò: il
tuo nome traduce il Greco in sua favella per forza: te
l’Ebreo chiama altezza in suo linguaggio. Se ti opprima
la schiavitù, te deve elevare la virtù, non l’impurità
contaminare. L’anatema che il Redentore ti minacciava
nell’Apocalisse, puoi disarmare con penitenza, memore
dell’esempio di Ninive. Guardati da Gioviniano il cui
nome deriva da quello del nume bugiardo. Squallido è
il Campidoglio, i templi di Giove e il suo rito caddero»[30].
In un altro scritto dell’anno 403 lo stesso Padre
esclama: «Immerso nello squallore è l’aureo Campidoglio.
Tutti i templi di Roma sono anneriti dalla
fuligine, e la ragna tesse sue tele sotto le loro vôlte.
Tutta la Città è in movimento, e il popolo passando
frettoloso davanti i templi crollati a metà, si avvia ai

sepolcri dei Martiri. Colui che l’intelletto non induce
alla fede, vi è spinto da una specie di vergogna». Poco
dopo ei fa menzione con orgoglio di Gracco, cugino
della pia Leta; alla quale scrive che quel suo parente,
essendo prefetto della Città, aveva fatto atterrare la
grotta di Mitra e aveva distrutti tutti gl’idoli sotto le
cui forme adoravasi l’astro Corax, Nymphe, Miles, Leo,
Perses, Elio, Dromo e Pater, per farsi poi battezzare
sulle loro rovine. Ed esclama pieno di gioia: «Nella Città
il Paganesimo è cacciato in solitudine e in silenzio: quelli
che un tempo erano Dei delle nazioni, rimangono ora
coi gufi e colle civette sulle deserte cornici degli edificî.
Sui vessilli dei soldati splende la croce; e la porpora dei
Re ed i gemmati diademi adorna il segno di quel tormento
ond’ebbe salvezza il mondo»[31].




Per conoscere che tali dipinture del disfacimento di
Roma contenevano molto di esagerato, basta leggere un
solo squarcio di Claudiano. Ed è quello in cui il Poeta,
nell’anno 403, dall’alto del palazzo imperiale mostra
ad Onorio, entrato allora in Città, gli stessi templi e i
simulacri degli Dei, suoi penati, che già al Poeta ancor
fanciullo aveva fatti mirare per la prima volta Teodosio
padre dell’Imperatore:




Attollens amicem subjectis regia rostris

Tot circum delubra videt tantisque Deorum

Cingitur excubiis. Juvat infra tecta Tonantis

Cernere Tarpeia pendentes rupe Gigantas,

Caelatasque fores, mediisque volantia signa,



Nubibus et densum stipantibus aethera templis,

Aeraque vestitis numerosa puppe columnis

Consita, subnixasque jugis immanibus aedes,

Naturam cumulante manu; spoliisque micantes

Innumeros arcus. Acies stupet igne metalli,

Et circumfuso trepidans obtunditur auro[32].






Ma la guerra che da lungo tempo il Cristianesimo
moveva contro la figura pagana di Roma, vi aveva già
indotti molti mutamenti. Durava oramai da ottanta
anni dacchè Costantino aveva promulgato il suo Editto
sulla religione cristiana; e molti templi nelle province
orientali erano stati distrutti e parecchi in Roma stessa
dalla furia del popolo erano stati devastati. E i Cristiani
nel loro odio devono avere gettate in pezzi e mutilate
centinaia di statue. Ma la completa distruzione dei
monumenti dell’arte in Roma impedivano le leggi degli
Imperatori, e la veneranda grandezza della città, ed il
prestigio delle sue memorie, e la potenza considerevole
di una aristocrazia pagana che ancora numerosa sedeva
in senato. Alla conservazione dei loro monumenti attendevano
i Romani con cura gelosa e con tale amore, che
n’ebbero lode e ammirazione dallo Storico greco Procopio,
che scriveva cento e cinquant’anni dopo lo impero
di Onorio: «Quantunque la dominazione barbarica
pesi sui Romani da lunghi anni, pure eglino hanno
conservato gli edificî della Città e la massima parte dei
monumenti che le sono ornamento, per quanto era loro

possibile; e malgrado dell’ingiuria del tempo e della
incuria, quelle opere dell’arte resistono incolumi, tant’è
la grandezza loro, e la solidità di costruzione»[33]. Nè
in alcuna maniera potevano i Cristiani di Roma esser
compresi della mania di devastazione che accoglievano
stranieri quali erano santo Agostino e san Gerolamo:
ed anzi, ad onore della loro carità per il loco natio, dobbiamo
credere che in pochissimi fosse fervente l’abbominio
contro il culto degl’idoli a modo tale da voler
rapire Roma di quello splendore onde l’avevano adorna
i loro grandi avi, e che tanto secolo che vi corse sopra,
aveva reso venerando.




Era carico del prefetto della Città la conservazione
degli edificî publici, delle statue, degli archi di trionfo,
di tutti i monumenti in somma della Città. Collo stipendio
a lui assegnato doveva provvedere alla riparazione
degli edificî cadenti, ed ancora nell’anno 331 e nel 332
il Senato romano faceva restaurare il tempio della Concordia
situato nel Campidoglio[34]. Nè l’imperatore
Costantino, nè i figli di lui erano mossi da acerbità di
odio contro le Divinità dell’antica religione; chè ragione
politica più che altro motivo gli aveva spinti a rinnegarla:
e dalla serie di Editti dei loro succeditori si pare,
ch’essi prendessero cura di tutti gli edificî di Roma
senza fare distinzioni, servissero quelli al culto pagano
oppure a scopi civili o ad utilità del popolo. Era vietato
da leggi ai prefetti e agli altri magistrati di costruire
in Roma novelli edificî, per tema che rimettessero della

loro diligenza nella conservazione degli antichi. Era
proibito di rapire i vecchi monumenti dei loro marmi,
di danneggiarne le fondamenta e di togliere gl’intonachi
esterni di pietra per giovarsi di quei materiali a
nuove costruzioni[35]. Per quello poi che riguardava ai
templi in particolare, non era mai stato pensiero, neppure
remoto, degl’Imperatori di comandarne la distruzione
in Roma; chè anzi, mentre davano opera a sradicare le
antiche consuetudini, le quali nella vita popolare avevano
messe radici profonde, si restringevano a comandare
che si chiudessero i templi, e minacciavano severe
pene a chi vi frequentasse ed a chi sacrificasse secondo
il rito pagano. E ogni qualvolta i Cristiani dessero
saccheggio ai templi o profanassero tombe di Pagani, che,
situate fuor delle mura della Città e in luoghi remoti
nella Campagna, prestavano facilità ai loro assalti, si
promulgavano tosto Editti a vietare che simili avvenimenti
si ripetessero. «Quantunque,» scriveva l’imperatore
Costantino nell’anno 343, «quantunque ogni
superstizione deva essere posta in bando, tuttavia vogliamo
che i monumenti dell’antica religione situati fuor
delle mura devano rimanere illesi, e che nessuno vi porti
guasto. Imperocchè, da alcuno di quelli essendo derivate

le costumanze dei giuochi e degli spettacoli del circo,
ella sia cosa non convenevole, che si distrugga quello da
cui ebbero origine le solennità degli antichi sollazzi del
popolo romano»[36].




Giuliano, l’eroe filosofo, baldo del fuoco energico
della giovinezza, accesa la mente del desiderio d’imitare
i grandi uomini dell’antichità, preso ad abborrimento il
sacerdozio che con giogo pedantesco gli aveva tenuto
nascoste le grandi verità del Cristianesimo, allettato da
vaghezza di ripristinare quella civiltà greca che tramontava,
tentò di restaurare il culto delle Divinità antiche.
Egli previde che sarebbe venuta la caduta dell’Impero
dalla religione cristiana, la quale in nome dell’individuo
dichiarava guerra allo Stato e minacciava di distruggere
l’antico ordinamento civile. Dagl’insegnamenti dei filosofi
illustri di Atene e di Asia egli aveva succhiate le
dottrine aristocratiche della sapienza antica in modo
ancor più profondo che Marco Aurelio: ed egli cadde,
ultimo degli eroi operosi del mondo romano, e a lui
dobbiamo tributare un pensiero di simpatia e d’ammirazione,
se pur l’opera sua non reputassimo degna di
approvazione. La breve e isolata guerra ch’egli fece
contro il grande rivolgimento spirituale dell’umanità è
l’ultimo anelito della vita del mondo antico, che scese
nella tomba con quel giovane eroe della Stoa. Vittima
infelice, la quale nella sua figura presentava la grandezza
dell’Antichità, che alla sua partita dava al mondo

l’estremo addio! E i suoi disegni di restaurazione caddero
con lui come quelli ch’erano privi di fondamento
nella condizione dei tempi; e l’idea civile del Cristianesimo,
energica della sua giovinezza, trionfava più balda
e più pronta. In tutto il mondo s’alzarono allora i Cristiani
minacciando distruzione completa a tutti i templi
ed a tutti i monumenti antichi che ancora stavano in
piedi. A schiere numerose, quasi accorrenti ad una crociata,
eglino s’affrettavano nelle province a recar guerra
contro i monumenti; e nelle province e in Roma stessa
insorgevano contro le costumanze dei giuochi già usati
sin dall’antichità, mettendo a disperazione i Pagani. E
i magistrati, ancor pagani in parte, ricorrevano allo
strano espediente di porre soldati cristiani a guardia dei
templi ai quali era minacciata rovina. Però Valentiniano
proibiva questi eccessi ch’egli considerava abusi di religione,
e promulgava un Editto dato da Milano nell’anno
365 e indiritto a Simmaco prefetto della Città: nè
già nutriva sentimenti ostili contro il Paganesimo, ma
buoni officî usava ai Vescovi cristiani: chè sì egli quanto
Valente tenevano ancor fermi i principî romani antichi
di tolleranza religiosa[37].



§ 2.
Contegno di Graziano verso il Paganesimo. — Contese
per la statua e per l’altare della Vittoria. — Fervore dell’imperatore
Teodosio contro il culto pagano di Roma. — Elemento
pagano ancora esistente nella Città. — Caduta della religione
antica ai tempi di Onorio. — Templi e monumenti di Roma. — Notizie
del loro numero.



Graziano, figlio di Valentiniano, fu il primo imperatore

romano il quale sdegnasse di prendere il titolo e la dignità
di pontefice massimo, che tutti senza interruzione
i Cesari precedenti avevano assunto. Egli entrò decisamente
in campo contro il Paganesimo. L’antica religione
degli avi era stata prestamente abbandonata dalle classi
infime e dal medio ceto del popolo romano: e facilmente
dovevano abbracciare la novella dottrina, ch’era anche
la religione dell’oppresso e dello sventurato. Ma l’aristocrazia
romana stava attaccata con caparbietà al culto
tradizionale dei suoi padri: chè l’orgoglio dell’ordine
senatorio offendevasi all’idea di aver colla plebaglia comune
Iddio; ed i principî democratici del Cristianesimo,
e le idee di eguaglianza, di libertà, di amore, di fratellanza
che toglievano le distanze tra padrone e servo, mal
suonavano all’animo del patriziato educato nelle superbe
sue istituzioni. L’aristocrazia vedeva, ed a ragione,
nel Cristianesimo un rivolgimento sociale; prevedeva
che ne verrebbe la caduta della nobiltà, anzi la ruina
dell’antico organamento dello Stato di cui il Cristianesimo
scrollava le leggi fondamentali. Quei Senatori
romani in cui vivevano ancora le idee dell’antichità, in
molti dei quali erano caldo amore di patria e indole
nobilissima ed alta, nutriti agl’insegnamenti della filosofia
stoica, ricchi, discesi di illustre progenie, si sforzavano
pertanto di mantenere in onoranza il culto di quelle
Divinità, colle quali, pensavano, l’antico genio politico
romano doveva vivere e morire. Or nell’anno 382, avendo
l’imperatore Graziano statuito che la statua illustre
della Vittoria, ch’era nell’aula del Palazzo senatorio,
fosse rimossa, ne venne che, intorno a quel simbolo religioso
e politico della grandezza di Roma, si accendesse

quella memorabile lotta ch’è uno degli episodi di maggior
momento nella tragedia del Paganesimo spirante.
Era una statua di bronzo che rappresentava la Vittoria
sotto figura di donzella alata, d’alta beltà e divina, che
tenendo nella destra una corona di alloro, poggiava
trionfatrice sul globo. Questo capolavoro dell’arte tarentina,
Cesare aveva collocato sopra un altare nella sua
Curia. Augusto aveva adorno quell’altare delle spoglie
conquistate in Egitto, e dopo quel tempo il Senato non
riunivasi mai senza che sacrificasse a quel palladio nazionale.
La statua, tolta ai tempi di Costantino, era stata
restituita da Giuliano. Allorchè Graziano diede comando
che di nuovo si rimovesse, da dolore profondo furono colpiti
i Senatori pagani, come se minacciasse sventura alla
patria. Simmaco, prefetto e pontefice di Roma, uomo di
nobili sentimenti e fervido ammiratore dell’antichità, capo
del partito pagano di cui aveva sostenuto più volte la
causa alla testa di ambasciate alla corte di Milano, ebbe
il carico dal Senato d’implorare che venisse restituito il
simulacro di quella patrona dell’Impero romano. L’orazione
animosa che Simmaco tenne nella sua seconda legazione,
avvenuta nell’anno 384, è l’ultima protesta formale
del Paganesimo cadente: nella quale facendo che
Roma deserta parli con sensi altissimi, la presenta sotto
la triste figura d’una Cassandra. «Egli mi sembra,» diceva
Simmaco in quel discorso agl’imperatori Graziano
e Valentiniano II, «egli mi sembra che Roma vi stia innanzi
e di tal guisa a voi favelli: Eccellentissimi principi,
padri della patria, vi prenda rispetto della mia vecchiezza
a cui sacra religione mi trasse. Deh mi sia concesso
di seguire il culto degli avi, e voi non avrete cagioni di

cordoglio. Lasciate che io viva in mio tenore di vita,
perchè libera sono. Questo culto fè cadere il mondo
sotto il mio impero, questi riti hanno respinto Annibale
dalle mura, e i Sennoni dal Campidoglio cacciarono.
Sarò io tanto tempo vissuta, perchè nella mia
età canuta deva essere raddrizzata su via novella? Vorrò
pur vedere quali dottrine si pretenda di impormi, chè
tardo e obbrobrioso è l’insegnamento dato alla vecchiaia»[38].




Ma il discorso del sacerdote di Giove, splendido ma
manchevole di sodo fondamento, soggiacque alla ragione
dell’idea vittoriosa ed all’eloquenza di santo Ambrogio
vescovo di Milano. Un nuovo tentativo fatto più tardi
dal partito retrivo di Roma presso l’imperatore Teodosio,
cadde con simile risultamento. Il Senato aveva spedito
sette ambascerie a quattro imperatori inutilmente,
finchè, caduto Valentiniano sotto il pugnale del franco
Arbogasto, i Pagani poterono festeggiare la restaurazione
della Vittoria. Il retore Eugenio, che la mano di
colui ch’era ministro e generale possente aveva innalzato
al trono, cercava un appoggio fra i partigiani

del Paganesimo. L’antico culto potè aver nuovi onori
nei templi, si rialzarono le statue abbattute di Giove,
e l’altare della Vittoria fu restituito nella Curia. Ma
breve regno aveva Eugenio, e già nell’anno 394 cadeva.
Al pio ed ortodosso Teodosio, cui animava vendetta
del cognato assassinato, sorrise fausta la Divinità vera
sopra gli Dei bugiardi. Gli aristocratici e gli usurpatori
godevano di loro vittoria, allorquando un eunuco venuto
d’Egitto, terra di fanatismo, si fè nuncio a Teodosio di
un oracolo di Giovanni di Licopoli, in cui l’anacoreta
prediceva che dopo grande spargimento di sangue vincerebbe.
Affidato a quell’esortazione entrò in campo e
prestamente sconfisse Eugenio ed Arbogasto. Trionfatore
entrò in Roma, ne cacciò i sacerdoti del culto antico e
rapì i templi delle ultime offerte. E tant’oltre, narra
Zosimo storico pagano, tant’oltre si spinse allora l’audacia,
che Serena, moglie di Stilicone, entrata nel
tempio di Rea, dal collo della potente Dea staccando il
monile prezioso ond’era ornata, sè stessa ne cinse[39].
I simulacri ed i Pagani soffrivano in silenzio, nè alcun
retore era più oso di far publica difesa del culto proscritto.
Avrà lo zelante Teodosio lasciata nella Curia l’altare
e la statua della Vittoria? Non siamo indotti a credere
sì di leggieri ch’egli risparmiasse quel monumento
antico della nazione, quantunque or fosse divenuto innocuo,
e quantunque Claudiano nei suoi poemi parli della
Vittoria come di una Divinità che rendeva onorato di
sua presenza il trionfo di Stilicone e di Onorio: egli è
dubbio però se il Poeta la scorgesse realmente cogli

occhi, o se la vedesse piuttosto trasportato sulle ali della
fantasia[40].




Quello che havvi di certo si è, che al tempo di
Teodosio, malgrado di tutti gli Editti, e quantunque
serrati fossero i templi, Roma nella sua vita publica
era pur sempre pagana. Verso l’anno 341, traevano a
Roma alcuni monaci, discepoli dell’egiziano anacoreta
Antonio; e, a piè scalzi, involto il capo nelle ruvide lane
del cappuccio, passavano dinanzi ai templi superbi e
splendidi di Roma per girsene a compiere il loro pellegrinaggio
nella basilica di san Pietro di fresco fondata
e per prostrarsi ad orare sulle tombe dei Martiri, nel
tempo stesso in cui i Pagani celebravano ancora loro
sacrificî proscritti e loro antiche festività. Nei crocicchi
delle vie sorgevano ancora illese le cappelle dedicate ai
Lari compitali; e Prudenzio, poeta cristiano, lamenta che
non a un solo ma a parecchie migliaja di Genî Roma
tributasse onoranza, e che le imagini e gli emblemi di
quelli, sulle porte, sulle muraglie delle case e delle terme,
e in ogni parte di Roma potessero vedersi. E santo Gerolamo
volge amare parole contro l’astuzia dei Romani,
perocchè questi, sotto pretesto di farlo per sicurezza
delle loro case, accendessero torce e lanterne dinanzi le
imagini delle Divinità tutelari della famiglia, affinchè
in coloro ch’entravano e che uscivano della casa sempre

si rinnovasse la ricordanza della superstizione antica[41].




Per la qual cosa si pare, che neppure le leggi energiche
di Teodosio avessero avuto possanza di distruggere
il partito pagano di Roma guidato da Simmaco e da
Pretestato nobile amico di lui; e che non fossero state
potenti a bandire del tutto il culto delle antiche Divinità.
Chè già gli Editti, i quali del continuo si succedevano
con comando di chiudere i templi, di rimuovere
altari e statue, dimostrano chiaro abbastanza che anche
nelle province caparbiamente tenevansi aperti templi,
e che in quelli tributavasi alle Divinità onore di culto.
Onorio ed Arcadio, figli di Teodosio, continuarono a promulgare
di tali Editti; e non fu che sul cominciamento
del secolo quinto che la Religione pagana, simile ad un
manto regale lacero e scolorato, cadde finalmente dagli
omeri di Roma antica. Le rendite (annonae), che i templi,
fino dalla più remota antichità, ricavavano da imposte,
da tributi e da proprietà di varia maniera, affinchè
provvedessero alle spese del culto ed alle festività
publiche, furono tolte loro da una legge di Onorio dell’anno
408: e questo Editto memorando, che privava la
Religione pagana dei mezzi di mantenersi in vita, ordinava
che si abbattessero altari e simulacri; e, deliberando

che i templi stessi cadessero in proprietà dello Stato, li
sottraeva di tal guisa, quali edificî publici, alla distruzione[42].
Diciasette anni più tardi un Editto degl’imperatori
Teodosio e Valentiniano, dato da Costantinopoli,
statuiva: «tutte le cappelle, ed i templi ed i santuarî, i
quali rimanessero ancora illesi da rovina, dovere per comando
sovrano distruggersi, e dover piantarvisi il segno
della santa Religione cristiana affinchè fossero resi puri.»
Che però quella espressione «distruzione» (destrui), non
deva venir presa alla lettera, dimostra la parte susseguente
dell’Editto, la quale prescrive che i templi pagani
si trasformino in santuarî del Cristianesimo[43].




Or dunque ben poteva cantare Prudenzio:




Gaudete, quidquid gentium est,

Judaea, Roma et Graecia,

Aegypte, Thrax, Persa, Scytha,

Rex unus omnes possidet[44].






Il Paganesimo, quale religione publica, sparve; e gli
ultimi adoratori di Giove antico e di Apollo alimentavano
le fiamme delle are dei loro riti proscritti in adunate
secrete che tenevansi in luoghi selvaggi e deserti

della Campania, o nelle gole di montagne remote. In
Roma però, s’ergevano ancora quasi tutti i templi; e
la loro grandezza e la maestà, allettando l’orgoglio
nazionale dei cittadini e commuovendo il senso della
bellezza artistica, li proteggevano da insulto: e, se anche
non pochi dei santuarî minori possano essere stati atterrati,
uno sguardo che si dia oggidì ai monumenti romani
ci fa conoscere, che anche di quelli la massima parte nel
secolo quinto doveva conservarsi incolume. Chi contempli
le rovine di Roma è scosso d’ammirazione alla vista
del tempietto rotondo di Vesta ancora ben conservato, e del
tempio della Fortuna Virile che si eleva in prossimità
di quello: e si cruccia pensando al capriccio fatale del
tempo, che, quasi a derisione, rispettò questi piccoli templi
di Roma antica; laddove del Campidoglio, del tempio
sacro a Roma ed a Venere, e di mille altri miracoli dell’arte
romana, o cancellò i vestigî dal terreno, oppure
ne conservò miserande reliquie somiglianti a larve enigmatiche
del passato, sulle quali l’ignoranza, la tradizione
e la scienza cercano di aprirsi un sentiero, arrampicandosi
come il musco che ne copre i sacri marmi.
Chiusi erano i templi; e nella Città, che vergeva alla
massima povertà, andava sempre più cessando il desiderio
della restaurazione del culto antico, altra volta
sì fervido nel popolo, il quale ne attendeva la riapertura
dei teatri e delle terme: per la qual cosa i templi erano
esposti senza riparo alle influenze distruggitrici degli
elementi della natura e degli avvenimenti sociali. Ond’è
che alla fantasia d’un Padre della Chiesa vivente in
Gerusalemme, Roma (Babilonia novella) si dipingeva cadente,
con suoi templi maestosi che la fuligine anneriva,

e dentro dei quali la ragna, simile a parca fatale, tesseva
sue fila attorno alle splendide teste delle Divinità deserte,
miracoli dell’arte greca[45].




Ancor più dei templi di Roma, erano esposti a grave
pericolo di distruzione o di mutilazione i bei capolavori
di scultura greca e romana. In copia innumerevole erano
erette statue, a splendido ornamento dei templi, delle
piazze, dei portici, dei bagni, delle vie e dei ponti; di
modo che, lungo la immensa Città, apparivano schierate
vere popolazioni di statue di Dei e di eroi, in metallo
ed in marmo, offerendo all’ammirazione di chi s’aggirava
per le vie, le splendide creazioni del genio, le opere belle
degli studî di molti secoli, in tutta la varietà che lingua
non vale a descrivere. Sotto Costantino (che le città tutte
d’Europa e d’Asia rapì di loro più bei monumenti per
ornarne Bisanzio, Roma novella) la Città eterna vide
per la prima volta molti dei suoi monumenti partire per
ornare una terra straniera. Nel solo ippodromo della sua
nuova città, Costantino innalzò sessanta statue, mirabili
certo per la bellezza d’arte, tra le quali era anche la
Statua di Augusto[46]. Ma sì grande ne era il numero
in Roma, che, fossero anche state tolte a centinaja,

occhio non si sarebbe avveduto di vacui. Allorquando poi
sotto i succeditori di lui, lo zelo religioso cominciò a mostrarsi
avverso ai monumenti pagani, i Cristiani avrebbero
volentieri portata la distruzione contro i simulacri
delle false Divinità, chè tali consideravano in loro mente
i capolavori dell’arte, se non gli avesse rattenuti l’autorità
del prefetto e delle magistrature che vegliavano
all’ordine publico: ed altrimenti, nel loro cieco fervore,
avrebbero messe in pezzi le fantastiche figure delle Divinità
d’Asia e i simulacri di nero basalto degli Dei di
Egitto; e in parecchi templi insieme coll’altare anche
l’imagine del dio avrebbero atterrata. Colle loro leggi
però gl’Imperatori facevano rispettare i templi e i
monumenti publici, e già primo ne aveva avuto cura
Costantino, cui Prudenzio fa dire innanzi al Senato pagano:




Marmora tabenti respergine tincta lavate

O Proceres; liceat statuas consistere puras,

Artificum magnorum opera. Hae pulcherrima nostrae

Ornamenta cluant patriae, nec decolor usus

In vitium versae monumenta coinquinet artis[47].






Da scritti del quarto e del quinto secolo ricaviamo,
che le piazze e i bagni ed i portici di Roma erano popolati
di statue: e soltanto santo Agostino credeva che,
già prima dell’invasione di Radagaiso, i monumenti tutti
fossero stati atterrati. Ed inoltre le case delle famiglie

illustri di Roma erano splendide di pitture e di sculture
bellissime; nè possiamo accogliere il dubbio che gli stessi
palazzi di Basso, di Probo, di Olibrio, di Gracco e di
Paolino, convertiti al Cristianesimo, non mettessero ancora
diletto od orrore in chi vi entrava collo spettacolo
di dipinture licenziose rappresentanti le Divinità della
antica mitologia. S’avvicinava tempo però in cui molti
Romani, o fosse coscienza timorata, o tema dell’invasione
di Alarico che li premesse, possono avere seppellite molte
statue di bronzo o di marmo rappresentanti Divinità, le
quali, dal terreno ove furono deposte, dopo lunghi secoli
si trassero, tesori d’arte preziosissimi.




Se ci prenda vaghezza di esaminare le brevi notizie
statistiche colle quali conchiude la Notitia, per conoscere
il numero dei monumenti publici che sorgevano in Roma
al tempo di Onorio, ricaviamo che nella Città miravansi
2 colossi, 22 grandi statue equestri, 80 statue di Dei
coperte d’oro e 74 di avorio. Non vi si fa cenno del numero
di statue che ornavano a quel tempo i 36 archi
trionfali, le fontane, i teatri, i portici, le terme di Roma:
sennonchè, da una statistica posteriore, redata al tempo
di Giustiniano, sappiamo, che, se non all’epoca in cui compilavasi,
tuttavia al secolo quinto, contavansi nella Città
3785 statue di bronzo rappresentanti l’effigie d’Imperatori
e d’illustri cittadini[48]. Ed abbiamo argomento

da persuaderci, che Roma, ai tempi di Gregorio il grande,
benchè coperta dei ruderi dei molti monumenti
onde Augusto ed Agrippa, Claudio, Domiziano, Adriano
ed Alessandro Severo l’avevano resa illustre; benchè
devastata dai saccheggi dei Goti e dei Vandali, possedeva
tuttavia tanta ricchezza di capolavori artistici, tanta
copia di monumenti publici splendidi, che oggidì Londra,
Parigi e la Metropoli pontificia non basterebbero ad
emulare.



§ 3.
Cangiamenti operati in Roma dal Cristianesimo. — Le
sette Regioni ecclesiastiche della Città. — Chiese antiche
anteriori a Costantino. — Estinzione dell’arte antica. — Architettura
delle chiese.



Il Cristianesimo metteva radici sempre più profonde
in Roma imperiale, e la Città ravvolgeva nei suoi misteri
per compiervi quella trasformazione, che è uno degli
avvenimenti più straordinarî che s’incontrino nella Storia
del mondo. Ed operava con triplice forza sulla faccia
esterna della Città: distruggeva, creava e riformava; e
questa sua triplice operosità può dirsi che fosse quasi
contemporanea. Allorquando nel seno d’un antico e
generale organamento sociale, si gettano semi d’un organamento
novello di civiltà, è forza di natura che nel
primo svolgimento i germogli novelli assumano delle

forme degli anteriori, innanzi che distruggano o trasformino
gli elementi del sistema sociale antico. Egli è un
avvenimento importante e degno di nota, che la Chiesa
cristiana, fin dal primo periodo di sua esistenza, prendesse
rapidamente possesso della città di Roma, formando
un proprio sistema amministrativo independente
dalla partizione della Città fatta da Augusto in
quattordici Regioni, e che la dividesse in sette Regioni,
una affidandone a ciascuno dei sette Notari ossiano scrittori
delle storie dei Martiri, ed a ciascuno dei sette Diaconi
ai quali era affidato l’officio di vegliare all’insegnamento
delle dottrine religiose ed alla disciplina ecclesiastica.
Vuolsi che autore di quest’ordinamento fosse
già stato Clemente, quarto vescovo di Roma, che viveva
ai tempi di Domiziano. E credesi che Evaristo, sesto
vescovo di Roma, vivente ai tempi di Trajano, affidasse
alla cura di preti i Titoli ossiano le Chiese parrocchiali
della Città[49].




Il numero di queste Regioni ecclesiastiche, che saliva
alla metà del numero delle Regioni imperiali, fu creduto essersi
formato dall’unione di queste ultime due a due, o fu messo in corrispondenza
alle stazioni delle coorti della guardia. Infruttuosi sforzi

furono tentati per determinare i confini entro cui quelle
Regioni erano racchiuse. Solo da alcune notizie ricavate
dalla più antica Cronica, ossia dalla Storia delle geste dei
Papi, si sa, che la prima Regione era detta Aventina
e che a lei apparteneva anche la basilica di san Paolo
situata fuor delle mura; che la seconda comprendeva il
Velum Aureum ossia l’antico Velabrum e la Via Mamertina;
che entro i limiti della terza era situato il monte
Celio ed anche la basilica di san Lorenzo posta fuor della
porta; che più in là, nella quarta Regione, era il titolo
di Vestina ossia la chiesa che in tempi posteriori ebbe
nome di san Vitale[50]: la quinta, chiamata Caput Tauri
o Tauma, si suppose che fosse identica all’antica Regione
chiamata Palatium, quantunque forse comprendesse il
territorio in cui s’alza la chiesa di santa Pudenziana.
Da un passo di quella Storia dei Papi ci è dato conoscere,
che sotto la cura dei Preti della sesta e della settima
Regione stava la basilica di san Pietro, per la qual cosa
sia probabile che vi si comprendesse anche il territorio
del Transtevere ed il campo di Marte[51].




Nè più chiare notizie possediamo intorno alle antichissime

chiese di Roma preposte a quelle Regioni
ecclesiastiche dal vescovo Clemente. La curiosità dello
studioso dell’antichità e di chi reverente cerca di conoscere
la storia dei primi tempi del Cristianesimo, deve
restar contenta al pensiero che i primi oratorî occulti
dei Cristiani devono essere stati entro le abitazioni di
cittadini privati, e là nei quartieri di Roma appartati,
dove viveva la classe più povera della popolazione e dove
avevano loro dimora gl’Israeliti immigrati ai tempi di
Pompeo: quegli oratorî dunque devono cercarsi nel territorio
del Transtevere, sull’Aventino e sui tre colli
situati verso nord-est; e finalmente a trovarli conviene
discendere in quelle meravigliose catacombe di pozzolana,
poste lungo le Vie Appia, Ostiense, Aurelia, Salarica ed
altre della Città. Quello che per noi ha importanza, è di
conoscere quali fossero le basiliche cristiane di Roma ai
tempi di Onorio, che un nuovo aspetto davano alla figura
esterna di Roma. Di tali chiese, a quell’epoca, erano
molte; alcune già edificate prima dei tempi di Costantino,
altre fondate durante il suo regno e non poche
finalmente innalzate sotto i succeditori di lui in quei
quartieri ove ai Vescovi meglio talentava. Imperocchè,
se si faccia osservazione ai luoghi ov’erano eretti questi
antichissimi templi cristiani di Roma, troviamo che
dapprincipio, ed ancora ai tempi di Costantino, erano
edificati nei punti estremi della Città, quasi tutti nei
cimiteri e nelle catacombe; e che in seguito, via via che
la Religione cristiana guadagnava del campo, scossa
ogni tema di persecuzione, alzarono le loro fronti anche
nel centro della Città e in vicinanza ai templi delle
Divinità antiche, giungendo finalmente a prender seggio

entro le mura di alcuni di quegli antichi delubri pagani.




Stando alla tradizione, prima vera chiesa di Roma
sarebbe stata quella di santa Pudenziana, che esiste
ancora in prossimità di santa Maria Maggiore. La Storia
ignora ove l’apostolo Pietro ponesse sua stanza, ma la
tradizione e le leggende narrano ch’egli avesse posto
dimora sul poggio esquilino, nel Vico Patrizio e nella
casa del senatore Pudente e di Priscilla moglie di lui,
e che ivi egli edificasse un oratorio. In vicinanza a quel
luogo, Novato e Timoteo, due figli di Pudente, possedevano
alcuni bagni, dei quali, col loro nome, è fatta menzione
negli Atti dei Martiri: ed in un manuale di storie
dei Papi sta scritto alla biografia di Pio I (il quale viveva
intorno all’anno 143), che questo Vescovo, secondando
le preghiere della giovane Prassede, edificasse una chiesa
in quelle terme, dedicandola ad onoranza di santa Pudenziana
ch’era stata sorella di lei e dei due giovani[52].

È la prima delle chiese di Roma, di cui parli il Liber
Pontificalis; e nel Concilio di Simmaco dell’anno 499
comparisce sotto nome di Titulus Pudentis. Nella tribuna
conservansi ancora antichi musaici e mirabili, che sono
da collocarsi tra i più belli di Roma. Vi è rappresentato
il Cristo fra gli Apostoli e le due sante sorelle che gli
presentano le corone dei martiri. Il corretto e bello stile
fa credere che appartengano al quarto ed anche al terzo
secolo, ma parecchi ritocchi condotti sopra la dipintura,
furono causa che molto perdessero della loro originalità.




A questa chiesa si congiungeva l’altra detta di
santo Pastore (Titulus Pastoris), ch’ebbe nome da un
fratello del vescovo Pio I che l’edificò e ne fu primo
investito. Sembra che a questo tempio, il quale anche
oggidì comprende due chiese, venissero date le due denominazioni[53].









Credesi che il vescovo Calisto I (217-222), da cui
ebbero nome le celebri catacombe, ponesse le prime fondamenta
della chiesa di santa Maria in Transtevere:
ed al succeditore di lui è attribuita la costruzione della
chiesa di santa Cecilia nell’istesso quartiere di Roma.
Vuole tradizione, che qualche tempo dopo, sul principio
del secolo quarto, venissero fondate le chiese antichissime
di santo Alessio e di santa Prisca sull’Aventino. Però
tutto quello che riguarda la storia di queste basiliche è
cacciato nella fitta e impenetrabile tenebra delle leggende;
nè di esse, nè di tutte le altre chiese erette ai
tempi anteriori a Costantino, è possibile avere notizie
certe e bene determinate[54].




Allora soltanto che Costantino chiamò la Religione
cristiana a pienezza di libertà, grandi e magnifiche basiliche
s’elevarono in Roma. La loro architettura, che gran
tempo prima s’era modellata nelle catacombe e che, come
il culto della Chiesa, nella loro solitudine s’era svolta,
apparve al mondo già perfetta, nè molta cosa in generale
lasciava ai secoli venturi d’aggiungere. Il Romano che
nei suoi templi sontuosi, di splendido stile, ancora sacrificava
alle Divinità, avrà gettato uno sguardo di sprezzo ai
templi del Cristo, simili nella forma ai tribunali romani,
con loro colonne che toglievano alla veduta del fedele la
parte interna del santuario, e con loro fronte di prospetto
che s’alzava in un cortile circondato da elevate muraglie, e
nel mezzo del quale era un pozzo detto Cantharus. In quel

tempo il genio dell’arte antica era per ispiccare il suo
volo dalla terra, la cui faccia per il corso di lunghi secoli
aveva abbellito. Del tramonto dell’arte antica è monumento
l’arco trionfale di Costantino, il quale s’erge a
tracciare il limite di due epoche di civiltà. Allorchè il
Senato volle innalzare quell’arco di trionfo, fu duopo
distruggerne uno dedicato a onoranza di Trajano, per
ornare quello di Costantino delle sue sculture. E poichè
di un numero maggiore di esse faceva bisogno, furono
chiamati artisti viventi a fornire alcuni bassi rilievi:
ed eglino ebbero l’onta, che la sentenza universale affermasse,
che del genio artistico degli avi perduta s’era
l’idea e la possa. E oggi ancora il pellegrino che mira
le rovine della Città, s’arresta meditabondo dinanzi a
quel cadavere delle arti di Grecia e di Roma.




La pittura, benchè in generale dividesse le sorti della
scultura, era tuttavia a condizione migliore. Esauriti i
temi fecondi della mitologia, sembrò che la pittura seguisse
Costantino a Bisanzio ed attingesse ispirazioni alle idee
del Cristianesimo: ed ivi, in quella corte orientale sontuosa,
si fè imitatrice della pompa brillante di pietre
preziose e di perle col mettere in voga i disegni di musaico.
Anche in Roma, dopo il secolo quinto, la pittura
non si fè più imitatrice degli esemplari antichi che ancora
s’erano conservati, ornamento bellissimo, nelle catacombe;
e il disegno di musaico, appoggiato alle arti
tecniche che avevano avuto perfezione nei tempi imperiali,
usurpò l’onore della pittura. Il musaico è l’arte del
decadimento, l’aureo fiore artistico della barbarie, e per
sua natura s’acconcia ai tempi in cui la società è oppressa
da rozzo despotismo e da una costituzione aristocratica;

e se ne trova vestigio persino nei dipinti sacri di
quell’epoca, in cui, disperse totalmente le istituzioni
di libertà, una gerarchia di officiali publici, splendidi di
toghe di broccato d’oro, invadeva lo Stato e la Chiesa.
E il musaico possiede mirabile energia nel dipingere la
severità profonda e mistica, il raccoglimento solitario
dei sentimenti religiosi, e la truce e fanatica prepotenza
delle passioni che ne scaturiscono nei secoli in cui il
lume santo della scienza e della filosofia s’estinse.




In simil guisa anche l’architettura era caduta dalla
altezza cui era giunta nell’antichità. In quest’arte i
Romani avevano potuto spiegare tutta la possanza originale
del loro genio, fino a che, spenta la loro vita politica,
cessare doveva anche la loro operosità. Fra le ultime
opere grandi d’architettura in Roma, è da farsi menzione
del tempio del Sole e delle mura di Aureliano, dei bagni
di Diocleziano, e finalmente della Basilica Nova e delle
terme di Costantino. Dopo di lui la Città non vide più
sorgere alcuna opera improntata del vero genio romano;
ed è cosa degna di nota, che, insieme al decadimento dei
concepimenti artistici, andasse perdendo di solidità l’esecuzione
tecnica dei lavori. Imperocchè grandi differenze
appariscano tra gli edificî costruiti sotto i primi Imperatori
e quelli innalzati ai tempi di Adriano, e inferiori di
tutti sieno quelli fabbricati all’epoca di Costantino, di
costruzione leggiera e meschina. Ora che invece di templi
elevavansi chiese, conveniva che l’architettura scendesse
da quell’apogeo di perfezione artistica, cui da gran
tempo era già pervenuta. E da gravi difficoltà essa era
circondata; perocchè ogni cosa che di paganesimo ricordasse,
dovesse fuggire, lo stile perfetto dell’antichità

dovesse rigettare; di maniera che per la configurazione
delle chiese togliesse a tipo le aule dei tribunali, ossia le
basiliche, che bene acconciavansi ai riti ed alle ceremonie
del Cristianesimo. Le chiese cristiane ricevevano continuamente
ampliamenti e mutazioni; locchè il puro stile,
la forma semplice e la figura matematica dei templi
antichi non permetteva. Vi si aggiungevano edificî destinati
all’insegnamento ed al culto, e ampliavansi irregolarmente
con cappelle, con oratorî e con grande numero
di altari che ne alteravano la forma in siffatta guisa da
darvi apparenza di altrettante catacombe. E nel corso
di questa Storia non ci verrà mai fatto di parlare d’una
basilica di Roma che non abbia subite parecchie alterazioni
nella sua forma. Molti potranno dare onore al culto
ed al Sacerdozio perchè così l’architettura ne venisse in
fiore: ma egli è peraltro dubbio se l’arte ne guadagnasse.



§ 4.
Chiese erette da Costantino. — Basilica Lateranense. — Chiesa
antichissima di san Pietro.



Narra la tradizione che l’imperator Costantino edificasse
in Roma la basilica Lateranense, la basilica Vaticana,
e quelle di san Paolo fuor delle mura, di santa Croce
in Gerusalemme, di santa Agnese fuori di porta Nomentana,
di san Lorenzo fuor delle mura e la chiesa dei santi
Marcellino e Pietro fuori di porta Maggiore. Ma la Storia
non ne possiede prova alcuna; e forse la chiesa di san
Giovanni in Laterano è la sola che egli fondasse.




Fausta, moglie di lui, possedeva ivi le case della

famiglia laterana d’antico lignaggio romano, il cui
nome, reso illustre non da geste gloriose ma dal possedimento
di quell’immenso palazzo, in tutto il corso
dei tempi non si disgiunse mai da quegli edifici e dal
luogo ove sono situati[55]. Credesi che l’Imperatore
costituisse a dimora del Vescovo romano quella parte
del Laterano che aveva nome speciale di Domus Faustae:
ed i succeditori di Silvestro tennero colà loro residenza
per il corso di quasi mille anni, fino alla traslazione della
sede in Avignone; e, durante il corso dei tempi, molti
cangiamenti operarono in quell’antico palazzo, ampliandolo
coll’aggiunta di cappelle, di triclinî e di basiliche.
Nel mezzo dei palazzi lateranensi sorgeva la basilica
edificata da Costantino, che sarà stata probabilmente di
estensione non grande, di stile severo e pesante, a tre
oppure a cinque navate. E nessuna notizia possediamo
sulla forma di lei originaria, e soltanto ci pervenne una
descrizione alquanto diffusa sui mutamenti che vi si
effettuarono quando fu rifabbricata al principio del secolo
decimo sotto Sergio III[56]. La basilica era dapprima

dedicata al Cristo sotto il titolo di Salvatore, e dopo il
secolo sesto per la prima volta ebbe nome di san Giovanni
Battista, ad onoranza del quale Santo in comunione
con san Giovanni evangelista era stato edificato un
convento di Benedettini in prossimità della chiesa. Essa
però, dal nome del fondatore, era appellata basilica di
Costantino, ed era detta anche basilica aurea, a cagione
degli abbondanti e ricchi fregi d’oro che la ornavano. Nel
libro pontificale si parla dei donativi onde Costantino
l’aveva resa ricca: vi si annovera una immensa quantità
di quadri d’oro e d’argento di gran peso, di arredi d’altare,
di statue di Apostoli e di Angeli, di patere, di calici, di
vasi, di doppieri, di ornamenti d’ogni maniera, splendidi
di pietre preziose. Tuttavia possiamo accogliere l’opinione
che il biografo di san Silvestro attribuisse a liberalità di
Costantino tutti i ricchi doni che nel corso dei secoli
posteriori si ammassarono nel tesoro di quella chiesa.
La basilica di Costantino prendendo il titolo di madre
chiesa della Cristianità, Omnium Urbis et Orbis Ecclesiarum
Mater et Caput, pretendeva al primato sopra
le chiese tutte, ed anzi affermava: la santità del tempio
di Gerusalemme in lei essere stata trasfusa, poichè l’arca
dell’alleanza degli Israeliti sotto il maggiore suo altare
era conservata. Ma questa chiesa vescovile di Roma,
della quale ogni Pontefice prende possesso ad esordire
nel suo governo spirituale, cadde nell’ombra di rincontro
allo splendore onde doveva brillare il san Pietro;
e già vedremo che nel medio evo quella basilica di
Costantino in cui veneravansi il pannolino della santa
Veronica e le teste dei due Principi degli Apostoli, conservate
entro custodie seminate di pietre preziose, e la

istessa imagine del Salvatore, il cui artefice non vestì
umana spoglia, e tante altre reliquie sacre, perdette del
suo lustro allorchè sorse il san Pietro.




Non si sà in quale anno e sotto quale pontefice e al
tempo di quale imperatore, venissero gettate le fondamenta
della chiesa di san Pietro: tuttavia, tradizioni
concordi e tutte le notizie conservateci negli Atti della
Chiesa e da scrittori antichissimi, c’inducono a credere
che venisse edificata ai tempi di Costantino il grande.
Il libro pontificale narra che l’Imperatore, dietro preghiera
del vescovo san Silvestro, ergesse una basilica ad
onore del santo apostolo Pietro in quel terreno ove anticamente
sorgeva un tempio di Apollo, e ch’egli racchiudesse
il cadavere del Santo in un’arca di bronzo ciprio
fitta nel terreno. Quel tempio di Apollo non esiste
certamente se non nella leggenda; chè da scavi fatti in
tempi recenti si conobbe, che la chiesa di san Pietro fu
fondata nel territorio vaticano in prossimità d’un tempio
dedicato a Cibele, il cui culto abbominevole si conservò
in Roma per tempo lunghissimo; perocchè già durasse
anche dopo che Teodosio aveva orato presso la tomba
dell’Apostolo[57]. La leggenda ci narra che Costantino col
badile cavasse la prima palata della fossa ove ne furono
gettate le fondamenta, e che trasportasse egli stesso dodici

panieri pieni di terra per dare onore con quell’atto di
umiltà ai dodici Apostoli. Se allora il circo di Nerone
fosse già distrutto, oppure se durante la fabbrica del san
Pietro rovinasse, non sappiamo: ma ci è noto, che quel
recinto cruento di stragi inumane e bagnato del sangue
di tanti Cristiani dei primi tempi, fu eletto a fondarvi
la basilica, e ch’essa in fatti in un angolo del circo fu
innalzata.




L’architettura di quella chiesa, quale sarà stata ai
tempi posteriori a Costantino ed a quelli di Onorio, possiamo
di leggieri imaginare somigliante a quella originaria
della basilica lateranense; imperocchè durante i
tempi di mezzo il san Pietro fosse bensì abbellito ed
ampliato, ma non riedificato dalle fondamenta: chè, primo,
Giulio II ne incominciò la ricostruzione nei primi
anni del secolo sestodecimo[58]. La chiesa, lunga più di
cinquecento palmi, alta censettanta, aveva cinque navate
ed una navata trasversale e terminava ad una tribuna
o abside formata a emiciclo[59]. Prima di entrare

nella chiesa trovavasi un atrio, detto Paradiso, lungo
duecencinquantacinque palmi e largo duecencinquanta,
circondato internamente da portici sostenuti da colonne.
Per una vasta scalea di marmo si saliva all’atrio; ed era
sullo spazzo superiore della gradinata che i succeditori
di san Pietro accoglievano i succeditori di Augusto
allorchè venivano ad orare sulla tomba dell’Apostolo,
oppure, nei tempi più tardi del medio evo, a ricevere
dalle mani del Pontefice la corona imperiale.




La grande chiesa dev’essere stata costruita in fretta,
oppure l’arte di edificare doveva vergere al massimo
decadimento, perocchè le muraglie di quell’edificio facessero
pessimo riscontro alla solida e bella costruzione
delle mura del vicino circo di Nerone. La faccia di prospetto,
l’abside, le muraglie esterne erano rozzamente
formate con materiali di costruzione di vario genere
accozzati insieme; gli architravi, che internamente poggiavano
sulle colonne, erano bruttamente composti di
frammenti antichi; le colonne stesse ch’erano in numero
di novantasei, quali di marmo, quali di granito, avevano
basi e capitelli gli uni dagli altri differenti. Alla formazione
delle soglie delle porte erano stati adoperati i
marmi lavorati del circo, sui quali leggevansi ancora
frammenti d’iscrizioni antiche e vedevansi bassi rilievi
rappresentanti emblemi e fatti del Paganesimo[60]. Ed

è cosa degna di osservazione, che già nella basilica antichissima
del san Pietro si trovasse impressa quella ch’è
nota particolare, anche al giorno d’oggi, di parecchie
chiese di Roma; nelle quali, in molti frammenti di antichi
marmi raccozzati insieme per gli edifici novelli,
appariscono emblemi e vestigi pagani, quasi spoglie
trionfali della Religione cristiana. La parte interna della
chiesa, in cui s’entrava per cinque porte, ognuna delle
quali metteva ad una delle cinque navate, era di proporzioni
imponenti. Da finestre arcuate non molto grandi
penetrava la luce nell’ampia navata del centro, il cui
tetto con rozzi modiglioni poggiava su un grande numero
di colonne: e la luce che penetrava dalle finestre,
illuminava il pavimento, formato di frammenti di antichi
marmi, e le elevate muraglie le quali non avevano ancora
alcun ornamento di musaici. Un arco di mole poderosa
serrava la navata maggiore; e i musaici onde sarà stato
ornato, insegnavano a chi penetrava entro la chiesa, che,
in luogo degli archi trionfali degl’Imperatori di Roma,
sorgevano allora gli archi di trionfo dei Santi i quali

del loro sangue avevano imporporate le zolle dei campi
sui quali erano state combattute le battaglie della Religione.
Ed i pii Cristiani saranno stati commossi a senso
altissimo di venerazione allorchè avranno innalzato il
loro sguardo all’altare situato dietro alla Confessione, ove
era la tomba di san Pietro entro una specie di piccolo
tempio sostenuto da sei colonne di porfido. È tradizione
che la salma fosse collocata sotterra, in una stanza dalle
pareti coperte d’oro, entro l’arca di bronzo dorato in
cui Costantino l’aveva deposta, e che vi ardessero intorno
lampade d’oro. E il biografo di santo Silvestro dà la
notizia, assai importante per la storia della costruzione
della chiesa, che sovra l’arca e lunga quant’essa, si
alzasse una croce d’oro massiccio su cui era scritto in
lettere d’argento:




Constantinus Augustus et Helena Augusta.

Hanc domum regalis simili fulgure coruscans aula circumdat[61].






La navata maggiore terminava nell’abside, ossia
tribuna semicircolare, la cui figura era costruita ad imitazione
della tribuna delle basiliche civili di Roma, dove
erano il tribunale, la cattedra del pretore ed i seggi dei
giudici. Non è probabile che la tribuna dell’antica chiesa
di san Pietro andasse priva di fregi: egli è certo che la
ornavano musaici simbolici condotti in campo d’oro, dei
quali a noi non pervenne descrizione: e sotto di essi

dovevano leggersi allora questi versi, che ancora esistevano
fino agli ultimi tempi del medio evo:




Quod duce te mundus surrexit in astra triumphans

Hanc Constantinus Victor tibi condidit aulam[62].






Forse ai tempi di Onorio vedevasi già nella nicchia
dorata dell’emiciclo l’imagine del busto del Salvatore
in mezzo alle figure dei santi Pietro e Paolo. Alla parete
dell’abside era appoggiata la cattedra vescovile sulla
quale il Papa sedeva. Egli è incerto, se questa, come le
cattedre vescovili di tante altre chiese cristiane di Roma,
fosse un antico sedile di legno, tolto alle terme: e forse
era lo stesso seggio antico di legno adorno d’intarsi
d’oro e di avorio che oggidì è nella tribuna, racchiuso
entro la cattedra di bronzo, e su cui sono condotti, con
mirabile ed elevato concepimento, i disegni dello Zodiaco
e delle dodici fatiche d’Ercole.




Decoro bellissimo del tempio di san Pietro fu il battistero
edificato dal vescovo Damaso dopo l’anno 366,
che, splendido d’oro e di porpora, fu celebrato da Prudenzio
nelle sue poesie[63]. Quei versi ed una breve descrizione
lasciatane da san Paolino, sono le uniche memorie
di ciò che fosse il san Pietro ai tempi di Onorio.
L’illustre vescovo di Nola, poeta al pari di Prudenzio,
acceso di profondo fervore cristiano, aveva soffocato in
sè il genio delle arti del Paganesimo fra il cui splendore

egli era pure cresciuto. Essendo stato presente al banchetto
che il ricco senatore Alessio, secondo la costumanza
di quel tempo, aveva dato ai poverelli nel Paradiso
della basilica, per rendere solenni funerali a Rufina pia
moglie sua, san Paolino descrive la sensazione che in
quella occasione aveva destato in lui l’aspetto della
chiesa, colle seguenti parole: «Lo stesso Apostolo deve
essere stato commosso a gioja, allorchè per opera tua
d’ogni parte s’empì di spesse turbe di poverelli la sua
basilica: là sotto l’elevate vôlte dell’ampia e lunga
navata centrale fino al punto remoto dove sorge la cattedra
apostolica che gli occhi abbarbaglia ed i cuori di
chi entra nella chiesa agita a gioia: e là dove da un
lato e dall’altro con duplice ordine di portici la basilica
stende sue braccia: e là dove dal primo atrio si penetra
nel secondo splendidissimo ove è il pozzo in cui si
conserva l’acqua della salute, onde intingiamo la mano
e la bocca, e sul quale si eleva a vôlta arcuata una cupola
di bronzo massiccio, cui circondano con mistico senso
quattro colonne. Imperocchè l’ingresso alla chiesa sia
adorno di tanta bellezza, affinchè il sentimento del bello
che fuor delle porte si bee per gli occhi, prepari l’animo
ai santi misteri ch’entro si compiono[64].»




Durante il medio evo, intorno al san Pietro sorse a
circondarlo, quasi corona, un grande numero di cappelle,
di chiese, di chiostri, di case pei chierici, di ospizî
di ricovero pei pellegrini, di maniera che il Vaticano
crebbe città santa della Cristianità. Ai tempi di Onorio

vedevansi soltanto pochi edificî costruiti in vicinanza
alla basilica. L’antichissimo di tutti, eretto presso la
tribuna, era il Templum Probi, ossia cappella funeraria
dell’illustre famiglia senatoria degli Anici, che in Roma
prima d’ogni altra aveva abbracciato il Cristianesimo.
Anicio Petronio Probo possedeva immense ricchezze,
aveva tenute le più alte magistrature; ed infatti aveva
diviso il consolato coll’imperatore Graziano, e quattro
volte era stato prefetto della Città: egli elevò quella
cappella in cui fu deposta la sua salma entro un sarcofago
che ancor si conserva. E conservasi oggidì ancora quello
più antico e più bello di Giunio Basso, dell’anno 358,
che non fu però deposto nella cappella, quantunque egli
fosse di quella stirpe[65]. La famiglia imperiale stessa
aveva il suo mausoleo in prossimità del san Pietro, poichè
nell’anno 404 Onorio aveva scelto quel recinto
perchè vi fosse deposta la sua salma: e colà egli diede
sepoltura alle sue due mogli Maria e Termanzia, figlie
del grande Stilicone. Di quel mausoleo non rimase vestigio,
e soltanto nei tempi recenti fu dato di rinvenire il sarcofago
che conteneva le ceneri della imperatrice Maria.




Questi pochi cenni valgano a dare un’idea generale

di ciò che fosse l’antica basilica di san Pietro al tempo
di Onorio. Era un vasto edifizio di forma allungata, costruito
in mattoni: il suo duplice tetto (il più alto, e il più
basso) non era ancora ornato delle lamine di bronzo
dorato di cui in seguito spogliavasi il tempio sacro a
Roma ed a Venere. La fronte di prospetto adorna di
croce, si elevava con forma severa sopra un vasto atrio,
che, simile ad un chiostro, era racchiuso tra colonne.
Con quale animo i Pagani di Roma avranno contemplato
taciti quel nuovo edificio pensando che là, entro una cella
dorata, veneravasi il corpo d’un pescatore ebreo! Quali
idee saranno sôrte nella loro mente se avranno alzati
gli occhi al vicino mausoleo dell’imperatore Adriano,
la cui magnifica rotonda, sostenuta da due ordini di colonne,
poggiava sopra un immenso cubo di marmo
adorno di statue e sembrava guatare con disprezzo quella
chiesa di forma strana! E in vicinanza, il circo dove
Pietro era stato crocefisso, cadeva in rovina; ed i suoi
ruderi, dai quali erano stati tratti i materiali per la
costruzione della basilica, presentavano il selvaggio e
triste aspetto di un labirinto oppure delle Latomie di
Siracusa; e dalla spina infranta del circo, in prossimità
della chiesa cristiana, s’elevava ancora il grande obelisco
di Caligola. La chiesa di san Pietro che s’ergeva
sulle rovine del circo, era certo dimostrazione di un avvenimento
sorprendente; ed i Cristiani avranno mirato
ad esso quasi a simbolo di loro Religione trionfante che
aveva posto suo seggio sulle rovine del Paganesimo abbattuto.
E già, ai tempi di Teodosio il vecchio, accorrevano
da ogni parte al s. Pietro numerose schiere di pellegrini
per celebrarne la festività, che, insieme a quella di

s. Paolo, solennizzavasi in Giugno. Ed anche allora come
oggidì, vi si recavano traghettando il Tevere sul ponte
di Adriano, il quale, sovra ogni altro ponte del mondo,
ebbe la sorte di essere calcato da immense turbe di genti
che muovevano a sciogliere loro voti di pietà[66]. Era
scorso un secolo appena, e già gli edificî sontuosi di Roma
pagana cadevano in oblio; ed i figli ed i nepoti di quei
Romani che avevano contemplato con corruccio e con
dispetto sorgere la basilica, vi accorrevano con animo
commosso di fervore religioso, e a ginocchi ne ascendevano
i gradini. E i loro sguardi miravano con istupore
la bellezza del novello Campidoglio che, ad opera dei
succeditori di san Pietro, ergevasi splendido d’oro e di
argento, di gemme e di perle, ricco di musaici e dei
prodotti dell’arte bizantina.



§ 5.
Basilica antica di san Paolo. — Antico culto dei Santi. — San
Lorenzo e le sue due chiese: S. Lorenzo fuori le mura e
S. Lorenzo in Lucina. — S. Agnese. — S. Crux in Hierusalem. — S.
Pietro e s. Marcellino. — S. Marco. — S. Maria
(Maggiore). — S. Maria in Transtevere. — S. Clemente. — Aspetto
di Roma nel secolo quinto. — Contrasti nella Città.



La stessa onoranza ch’era resa a san Pietro, era tributata
all’apostolo Paolo. È probabile che Costantino,
mosso dalle istanze di santo Silvestro, gli abbia eretto la
basilica situata ad un miglio di distanza dalla Città,
lungo la via Ostiense, remota da templi pagani, in quel

luogo medesimo dove la leggenda narrava che l’Apostolo
fosse stato ucciso, oppure dove gli fu data sepoltura dalla
pia matrona Lucina. Ma la forma dell’antico san Paolo
riusciva troppo umile al gusto ingentilito dei Cristiani;
e la sua area diveniva insufficiente a capire la moltitudine
dei fedeli e dei pellegrini che vi accorrevano in
numero sempre crescente. Per la qual cosa, nell’anno 383,
gl’imperatori Valentiniano, Teodosio ed Arcadio ordinarono
con loro rescritto a Sallustio, prefetto della Città, di
edificare una novella basilica, più grande e più bella là
dove sorgeva l’antica[67]. Sotto Teodosio se ne gettarono
le fondamenta, ed Onorio la trasse a compimento; ma non
si sa precisamente in quale anno. Siccome però i Goti
condotti da Alarico, nel saccheggio di Roma risparmiarono
rispettosi la basilica di san Paolo, che a quel tempo
già sorgeva bellissima, possiamo ammettere che, quando
Onorio nell’anno 404 entrò in Roma, quel tempio fosse
già completo e che l’Imperatore vi orasse[68].




La forma di questo celebre tempio, che in bellezza
superava la basilica di san Pietro, nell’essenza era a
quella somigliante. Situato tra la via Ostiense ed il
Tevere, verso il quale esso volgeva la sua elevata fronte
di prospetto in cui erano aperte alcune finestre, aveva
un atrio circondato da quattro portici sostenuti da colonne,
in mezzo al quale era il pozzo. Superava l’antica

basilica di san Pietro in grandezza, imperocchè le si
attribuisca una lunghezza di quattrocentosettantasette
piedi, e la larghezza di duecencinquantotto[69]. L’occhio
di chi entrava per una delle sue porte, si smarriva nelle
vôlte elevate di cinque maestose navate, che posavano
sopra quattro serie di colonne. Ogni serie ne conteneva
ben venti, ed erano tutte antiche; nè si conosce
da qual monumento romano fossero state tolte, imperocchè
l’antica supposizione che le più belle di esse
sieno state rapite al mausoleo di Adriano, non sia convalidata
da alcuna prova. Quantunque mancassero di
uniformità nella materia e nel disegno, e quantunque
alcuni dei loro grandi capitelli d’ordine corintio lavorati
in istucco fossero di forma rozza e goffa, tuttavia
il grande numero, la loro mole, la bellezza dei marmi
le rendeva altamente pregevoli. Nella sola navata di
mezzo ve n’avevano ventiquattro di sceltissimo marmo
frigio, oggi chiamato pavonazzetto, tutte di un sol
pezzo, ed alte più di quaranta palmi. A differenza del
san Pietro, invece che l’architrave posasse rettilineo
sulle colonne, l’architetto di cattivo gusto aveva condotte
fra esse alcune arcate, al di sopra delle quali s’elevava
rigidamente la parete in linea perpendicolare. I soli
segmenti della muraglia ch’erano immediatamente superiori
ai capitelli delle colonne, erano adorni di musaici:
allora però non vi si vedevano ancora i ritratti dei succeditori
di san Pietro, che vi furono collocati in tempi
posteriori. Il tetto delle navate era splendido di bronzo
dorato, ed il pavimento e le pareti erano coperti di lamine

di marmo. A somiglianza della chiesa di san Pietro, un
arco trionfale gigantesco, che posava su due imponenti
colonne jonie, serrava la navata del centro. Ma la sorella
di Onorio, Galla Placidia, ai tempi di papa Leone I, adornò
per la prima volta quell’arco del suo mirabile musaico[70].
Nel mezzo di quel disegno torreggia una mezza figura
gigantesca del Cristo, il quale, tenendo in mano una verga,
è in atto di mirare sopra i fedeli con isguardi che mettono
terrore, quasi voglia far cadere il popolo dinanzi a sè nella
polve; chè nessun altra significazione può darsi all’espressione
di quel volto simile ad una testa di Medusa. Ai due
lati sono i quattro simboli degli Evangelisti descritti
nell’Apocalisse, più sotto i ventiquattro Seniori, ed alle
estremità dell’arco sono le imagini di san Pietro e di
san Paolo. Quei musaici furono in Roma i primi saggi
di quello stile che si suole chiamare bizantino. Ella è
però un errore la credenza, che di Bisanzio s’importasse
quell’arte la quale era invece tradizionalmente romana:
chè si aveano nelle terme e nei palazzi di Roma i modelli
per la trattazione tecnica di grandi figure; e quanto
all’ispirazione dell’arte cristiana, vi suppliva la fantasia
del tempo. E per lo meno non possiamo determinare con
sicurezza, quanta influenza abbia esercitato l’Oriente
sul genio artistico di Roma cristiana.




L’arco trionfale del san Paolo si apriva al di sopra
del maggior altare e della Confessione, sotto la quale
era deposto il corpo dell’Apostolo entro un sarcofago di

bronzo, e lasciava scorgere la tribuna adorna di musaici
che la navata trasversale separava per lungo tratto.




La chiesa di san Paolo era quasi altrettanto ricca
che il san Pietro, imperocchè il libro pontificale si restringa
alla semplice notizia che Costantino la onorò
degli stessi donativi che aveva tributati al san Pietro.
E le due basiliche avevano redditi costituiti sopra latifondi
situati in Europa ed in Asia. L’oro, l’argento, le
gemme ond’erano formati con sontuosa magnificenza i
vasi e gli arredi sacri del san Paolo, commuovevano la
fantasia dei devoti Cristiani, ed erano più tardi di eccitamento
alla cupidigia dei Barbari orientali. Il poeta Prudenzio
vide la basilica ai tempi di Onorio in tutto il suo
splendore primitivo, e ne cantò in alcuni versi più belli
di quelli con cui aveva celebrato il battistero di Damaso.
E sono questi:




Parte alia titulum Pauli via servat Ostiensis,

  Qua stringit amnis caespitem sinistrum.

Regia pompa loci est: princeps bonus has sacravit arces

  Lusitque magnis ambitum talentis.

Bracteolas trabibus sublevit, ut omnis auralenta

  Lux esset intus, ceu iubar sub ortu.

Subdidit et parias fulvis laquearibus columnas

  Distinguit illic quas quaternus ordo.

Tum camuros hyalo insigni varie cucurrit arcus:

  Sic prata vernis floribus renident[71].











Queste erano dunque le tre basiliche maggiori ed
antichissime di Roma, la cui origine fu storicamente
anteriore alle altre tutte. Egli è poi importante per la
storia dello svolgimento del culto cristiano in Roma, por
mente a chi fossero state dedicate quelle chiese. Al
Cristo ed ai due Principi degli Apostoli, a san Pietro ed
a san Paolo, i Romani, verso la metà del secolo quarto,
tributavano massima onoranza. E i due Apostoli erano i
Santi nazionali di Roma: il primo veneravasi quale fondatore
e primo vescovo della Chiesa, il secondo era riverito
quale maestro dei Pagani. Nel secolo quarto non
s’era ancora diffuso in Roma il culto della Vergine
Maria; e molti Martiri, che più tardi dovevano salire in
tanta venerazione nella Città, onoravansi in quel tempo
soltanto nei racconti della leggenda, di maniera che
ignoriamo quando sieno state loro innalzate per la prima
volta publiche chiese in Roma. Però la venerazione che
si tributava alle tombe dei Martiri situate fuori delle
mura di Roma, crebbe di guisa, che il loro culto, uscendo
delle catacombe, ebbe onore di riti nelle chiese stesse
della Città. Dalla campagna traeva la moltitudine di
quei defunti entro le mura di Roma chiedenti loro seggio
sugli altari. Ed era pur necessario di combattere le
vive e numerose ricordanze del Paganesimo coll’erigere
un numero non minore di chiese in ogni parte della
grande Roma.




San Lorenzo è uno dei primi Martiri che, allato a

san Pietro ed a san Paolo, avesse onore di una basilica.
Fu arcidiacono e amministratore delle ricchezze della
Chiesa; e, quantunque spagnuolo di nascita, fu tuttavia
Santo prediletto dei Romani, forse perchè l’eroica morte
ch’egli sofferse ai tempi di Decio nelle terme di Olimpia,
abbruciato sulla graticola secondo la narrazione della
leggenda, commuoveva la fantasia del popolo ad ammirazione
venerabonda. Se ne mostrava la tomba lungo la
via di Tivoli, nelle catacombe di pozzolana dell’agro
Verano, in mezzo a molte cripte di Martiri. Ivi traevano
immensi stuoli di pellegrini di Toscana e della Campania,
e lo spagnuolo Prudenzio ne ricavava inspirazioni
al suo canto[72]. Di queste celebri catacombe, dove aveva
avuto pure sua sepoltura il venerato santo Ippolito,
la cripta di santo Lorenzo formava il vero punto centrico.
Cessate le persecuzioni, si eresse colà al grande Martire
una basilica, ch’era la terza elevata fuori delle mura di
Roma, imperocchè allora anche il s. Pietro fosse esterno
alla Città. Nella biografia di papa Silvestro si attribuisce
ad opera dell’imperatore Costantino anche l’erezione di
questa chiesa: ma dapprima fu una semplice cappella
eretta sulla tomba del Martire, che più tardi, a’ tempi di
Sisto III e di Leone I, fu per liberalità di Galla Placidia
ampliata ed abbellita. Papa Pelagio II la edificò di nuovo
nel secolo sesto.




Quanto grande fosse l’amore che i Romani nutrivano
a san Lorenzo, dimostra il fatto che negli ultimi anni del
secolo quarto due altre chiese furono erette nel campo di
Marte della Città ad onoranza di lui. L’illustre vescovo

Damaso, portoghese di nascita e perciò connazionale del
Santo, dedicò a lui, tra l’anno 366 ed il 384, una chiesa
edificata presso il teatro di Pompeo, che fu appellata
S. Laurentius in Damaso. Se Damaso la edificasse dalle
fondamenta, oppure se soltanto rinnovasse, non si sa:
ciò solo conosciamo ch’egli a lui dedicolla e la innalzò
a titolo di presbiterio. Il fatto ch’essa venne edificata
presso il teatro di Pompeo, trae alla supposizione che
questo ancora esistesse; ed è probabile che la basilica
s’ergesse in vicinanza della Curia e dell’atrio di Pompeo
in cui Cesare fu ucciso. E ciò è confermato dall’altro fatto
che la celebre statua di Pompeo, la quale è oggidì bello
ornamento del palazzo Spada, fu trovata in quelle vicinanze.
Sciaguratamente l’antica chiesa di Damaso, verso
la fine del secolo decimoquinto, cadeva in totale ruina, e
vi si sostituiva il novello edificio, che sorge nell’interno
del palazzo del vice-cancelliere[73].




La seconda chiesa di san Lorenzo, già edificata prima
dei tempi di Onorio, è quella del titolo ancor più celebre:
S. Laurentius in Lucina. Poichè colle dizioni in Lucina,
in Damaso ec., solevasi denotare il nome del fondatore o
di chi aveva edificata la chiesa, così se ne attribuì l’erezione
ad una matrona romana di nome Lucina. Ma

un’altra opinione trova suo fondamento nel Libro Pontificale,
il quale, alla vita di Sisto III, narra che questo
Pontefice edificasse una basilica ad onore di san Lorenzo
dopo di averne ottenuta permissione dall’imperatore
Valentiniano[74], e che quella chiesa ricevesse il nome
da un tempio di Giunone Lucina: imperocchè, essendo i
monumenti di Roma proprietà dello Stato, quel Papa,
avesse ottenuto in dono dall’Imperatore le fondamenta
e la superficie ove quel tempio sorgeva, per edificarvi la
basilica. Infatti egli è vero che sotto gl’Imperatori non
si potesse costruire alcuna chiesa senza averne ottenuta
licenza, ma non conservasi memoria che sorgesse nel
campo di Marte un tempio di Giunone Lucina. La basilica
s’alzava in prossimità dell’orologio solare il cui
obelisco era stato già eretto da Augusto.




Anche la prima chiesa di santa Agnese fuori di
porta Nomentana sorgeva già ai tempi di Onorio sopra
la tomba di quella Martire che in Roma aveva culto assai
esteso. E in vicinanza, era l’antico battistero di forma
rotonda, che ancor si conserva, e che, a cagione dei
suoi musaici di stile antiquato rappresentanti le operazioni
della vendemmia, fu per lungo tempo reputato
antico tempio di Bacco. Ed invece, la costruzione di
questa rotonda appartiene a quel tempo; e nella cappella
avevano avuto sepoltura due figlie di Costantino, Elena
e Costantina. E la seconda, che fu donna di sfrenato
libertinaggio, fu per errore santificata dalla Chiesa, che
scambiolla con una pia femmina Romana dell’istesso

nome[75]. Un sarcofago di porfido trovato in quella
Rotonda, nel quale credesi che fosse stato deposto il
corpo di lei, sta oggidì nel Museo del Vaticano, e fa
riscontro all’arca di forma simigliante della madre di
Costantino. Imperocchè alla pia imperatrice Elena, che
tanto bene meritò del Cristianesimo, Costantino avesse
dato sepoltura a due miglia di distanza fuori di porta
Prenestina (Porta Maggiore), in una cappella rotonda, i
cui ruderi, che conservansi ancora, ebbero nome di Torre
dai vasi d’argilla, ossia di Torre Pignatarra.




Alla santa madre di Costantino la tradizione attribuisce
la prima erezione della illustre basilica di Santa
Croce in Gerusalemme. Narra infatti la leggenda ch’ella
edificasse una cappella ove si conservasse il legno della
Croce ch’ella stessa avrebbe trovato in Gerusalemme.
E racconta la leggenda, che una parte della Croce affidasse
al vescovo di Gerusalemme, e l’altra a Bisanzio
portasse, donde poi un frammento sarebbe stato recato
a Roma, e conservato nella chiesa della Croce da lei
fondata. Costantino avrebbe ricevuto in dono i chiodi
che servirono alla crocifissione di Cristo, i quali, dice la
tradizione con ingenuo racconto, egli adoperò con uso
profano quasi d’altrettanti talismani: chè uno fè incastonare
nel suo cimiero, dell’altro fè un freno al suo cavallo.
Ed il terzo poi perdutosi in mare, ne lo ripescava

più tardi Venezia. Roma però affermò che Cristo fosse
crocifisso con quattro chiodi, non con tre; che il quarto
chiodo si mostra anche oggidì in quella chiesa di
santa Croce in Gerusalemme. Già per tempissimo la
Croce di Cristo, quale altissimo simbolo della Religione,
poteva essere titolo ad una propria basilica: ma la
Storia ignora il tempo preciso in cui venne fabbricata.
Fondata in un quartiere deserto e bello di Roma, era
assai prossima a quell’angolo delle mura di Aureliano
che si volge a nord-est, presso l’anfiteatro Castrense, e
nelle vicinanze dei bagni di Elena e del ninfeo di Alessandro
Severo, che fu per qualche tempo reputato
tempio di Venere e di Cupido. I ruderi coprono quel
terreno estesamente, nè ancora se ne conosce la storia; e
le indagini che si spingono con operosità indefessa riconoscono
che quella parte di Roma antica, attraverso
la quale scorreva il gigantesco acquedotto Claudiano,
è involta nella tenebra del mistero. Il Libro Pontificale
narra, che la basilica di santa Croce fosse innalzata in un
palazzo Sessoriano, la cui esistenza non è che una fola,
e dal quale la magnifica porta Maggiore ebbe nel medio
evo nome di Sessoriana. E simile appellazione riceveva
la chiesa, che in origine era però chiamata Basilica
Heleniana: e poichè, già nell’anno 433, è citata sotto
questo titolo nel Concilio di Sisto III, egli è evidente
che ai tempi di Onorio essa dovesse esistere[76].









Di tutte le chiese che il Libro Pontificale annovera
erette da Costantino, non ci rimane a parlare che di
quella dedicata a due santi sacerdoti, a Pietro esorcista
ed a Marcellino. Essa alzavasi in Via Labicana presso il
terzo stadio migliare; ed Anastasio denota quel luogo
col nome inter duas Lauros, e dice che, non lungi di
quello, Costantino avesse eretto un mausoleo ad Elena
madre sua. Ma la storia di questa basilica antica, che
sembra averne formata una sola con quella di san Tiburzio,
è tutta involta di dubbî e d’incertezze riguardo al
tempo in cui fu fondata, ond’è che reputiamo utile
passarvi oltre in silenzio[77].




Noi vediamo che tutte queste chiese antiche di
Roma, le quali per la maggior parte ergevansi sopra
catacombe, erano state innalzate o fuori delle mura od
ai punti estremi e più remoti della Città, dove fuggivano
alla vicinanza dei templi del Paganesimo, che ancora era
in vita. Tuttavolta il Cristianesimo andava serrando in
una cerchia sempre più stretta la Città; e già, nell’ultimo
anno del regno di Costantino, poneva suo seggio
nel Campidoglio, se vero è il fatto che il vescovo Marco
vi dedicasse una basilica all’Evangelista del suo nome[78].

Nel Concilio di Simmaco dell’anno 499, apparisce il
titolo di questa chiesa.




Senza dubbio rimonta a questi antichi tempi la costruzione
di una delle più belle basiliche di Roma, di
santa Maria Maggiore posta sul monte Esquilino. Il
vescovo Liberio, tra l’anno 352 ed il 366, ivi edificò, in
vicinanza del Macellum di Livia, ossia del mercato delle
grasce, una chiesa che da lui ebbe nome di Liberiana.




Una strana leggenda del secolo duodecimo o del
secolo decimoterzo, racconta di una visione da cui ebbe
origine la fondazione di quel tempio. Giovanni, ricco
patrizio di Roma, nella notte del quattro di Agosto, vide
in sogno la Madre di Dio, la quale gli impose di edificarle
una basilica in quel luogo in cui al mattino sarebbe
di fresco caduta neve. Allo svegliarsi, fu prima cura di
Giovanni di correre al vescovo Liberio e di narrargli del
suo sogno: ed il Vescovo stupito gli confessò, ch’egli
pure nella notte aveva avuto una simile visione. E mentre
ancora ne parlavano, vennero alcuni messaggieri a
recare notizia di un fenomeno strano, che nel mattino
fosse caduta della neve sul monte Esquilino, in vicinanza
del Macello di Livia. Eglino affrettaronsi a correre in
quel luogo, e mirarono il portento, e Liberio fece tracciare
su quello strato di neve il disegno di una basilica,
alla cui costruzione provvide il patrizio colle sue liberalità.
La Storia può in qualche modo svelare ciò che
si nasconda sotto il velame allegorico della leggenda.
La costruzione della novella basilica era un monumento
del simbolo di fede di Nicea e degl’insegnamenti ortodossi
di Atanasio; e lo stesso Liberio per essersene fatto
seguace aveva dovuto soffrire due anni di esilio. Ma nel

secolo quarto tributavasi in Roma alla Vergine Maria
culto povero e poco esteso; chè soltanto dopo l’anno 432
ebbe onori divini, allorchè Sisto III riedificò la basilica
di Liberio, e resela splendida di bei musaici e dedicolla
alla «Vergine Deipara»[79].




Molte chiese in poco tempo s’edificarono dipoi fino
al secolo quinto. I nomi e l’antica posizione della massima
parte di esse furono conservati dalla pietà dei Romani,
quantunque molte aggiunte e molti mutamenti si
inducessero nella loro forma durante il corso dei tempi.
E già in epoca antica sorgeva la bella basilica di santa
Maria in Transtevere. Se ne vuole attribuire, ma senza
fondamento, la costruzione primitiva al vescovo Calisto I
(217-222), donde la chiesa avrebbe avuto titolo da Calisto
oltre a quello di Giulio. Imperocchè Giulio I vescovo,
la ebbe riedificata tra l’anno 337 ed il 354, o, con
più accettabile opinione, la eresse dalle fondamenta. In
qual tempo fosse poi dedicata alla Vergine, è incerto, e
sua forma odierna ricevette per opera di Innocenzo II[80].









Ancor più illustre è la chiesa di san Clemente. Questa
basilica antica, situata tra il Laterano ed il Colosseo, di
cui già parla Gerolamo verso la fine del secolo quarto,
era dedicata a san Clemente martire, secondo succeditore
dell’apostolo Pietro. La sua conformazione interna
è ancora oggidì l’esatto esemplare delle basiliche antiche
di Roma[81].




Il secolo quinto vide sorgere un numero ancor maggiore
di basiliche: e se fino a quel tempo non ci vien
fatto di scoprirne alcuna che si alzasse sui ruderi dei
templi antichi, o che ponesse sua sede in essi stessi,
dopo la metà di quel secolo ne potremo additare parecchie.
Ed invero il Paganesimo era bensì spento in
Roma, la Città era bensì cristiana e tutto devota al culto
della Religione novella, e dominata dal sistema di amministrazione
ecclesiastica già svoltosi pienamente e
perfezionatosi, con alla testa il Vescovo altamente riverito:
ma tuttavia l’aspetto esterno di Roma era ancora
tutto pagano. Durava la magnificenza pomposa della
architettura antica; i monumenti pagani senza numero
ergevano ancora loro vertici sublimi: e le basiliche cristiane,
le maggiori situate fuori delle mura od ai punti
estremi della Città, le minori sparse qua e là, sparivano
quasi tra la copia dei grandi monumenti dell’antichità,

nè avevano ancora tanta potenza che valesse a dare una
figura novella alla Città.




Chi avesse mosso per Roma in sull’incominciamento
del secolo quinto, si sarebbe sentito commuovere da un
senso di tristezza profonda. Se l’apostata Giuliano, invece
di Onorio, avesse fatto suo ingresso in Roma, avrebbe
chiesto a sè stesso con grave cordoglio se fosse venuto
in una città fatata ove morte avesse posto sua sede.
Tutti quegli splendidi edificî dei Romani che sembravano
sfidare il cielo con loro moli eccelse, non erano che
morti marmi ostentanti una pompa già estinta. Il Cristianesimo
padrone della immensa Città, era impossente
a ispirare novella vita in quel retaggio del genio degli
avi; perocchè i principî che lo animavano avessero in
dispetto, in abborrimento tutto che ritenesse ancora di
forma pagana. I grandi monumenti della civiltà antica,
la bellezza e lo splendore dell’arte dell’antichità, frutto
del genio e degli studî raccolti di tanti secoli, lasciava
cadere in rovine; e di essi non sapeva che usufruire qua
e colà di un tempio, di qualche colonna, di frammenti
di marmo caduti. Non mai la Storia scrisse nei suoi
annali uno spettacolo simile di una generazione la
quale disdegna da sè le creazioni di una splendida
civiltà che sono ancora in condizioni perfette. Mezza
Roma era ombra, era lo spettro dell’antica; e la meraviglia
del mondo era condannata alla lunga agonia che
precedeva ad una caduta inevitabile. I quattrocento templi,
abbominio allo sguardo dei Cristiani, erano vuoti e
deserti; e dietro la loro rovina trascinavano anche il decadimento
della vita sociale, che abbandonava per sempre
i ritrovi dei portici sontuosi e delle terme, e che lasciava

nel silenzio e nello squallore i teatri e gl’ippodromi,
altre fiate animati da tante feste, da tanta gioja. Roma
diventava cadavere senza moto in una parte del suo
corpo, nel tempo stesso che l’altra suscitavasi a giovinezza
novella: ente singolare in cui due anime allignavano,
fenomeno unico nella Storia della umanità, di cui
era chiamata due volte alla testa. E questo alto contrasto
della vita e della morte ebbe origine dal tempo di Costantino
il grande, nè ai giorni nostri ancora disparve.
Le rovine hanno pure la loro storia quanto la Chiesa ed
il Pontificato, il quale accoglieva in sè lo spirito politico
della dominazione di Roma sul mondo intero, suscitandolo
dalle rovine del Monarcato romano: e le grandi ombre
di Roma antica vedremo pure negli ultimi tempi del
medio evo apparire, e mescersi tra i cittadini di quell’età,
ed inspirarli.




Abbiamo descritto sin qui la duplice figura esterna
della Città in sull’incominciamento del secolo quinto.
Ed ora entriamo a narrare la storia di Roma nei secoli
lunghi e in parte oscuri che vi succedettero: argomento
vasto, elevato, tremendo quasi, e grave troppo alle scarse
forze nostre. Sennonchè, dicevano gli antichi ch’egli è
bello volgere l’animo alle grandi cose, ed io mi propongo
di non badare a fatiche, nè di lasciarmi atterrire da
difficoltà che mi tolgano speranza della via.









CAPITOLO TERZO.


§ 1.
Ingresso dell’imperatore Onorio in Roma, verso la
fine dell’anno 403. — Egli pone residenza nel palazzo dei
Cesari. — Ultimi giuochi di gladiatori nell’anfiteatro. — Onorio
ritorna a Ravenna. — Invasione dei Barbari condotti
da Radagaiso e loro disfatta. — Caduta di Stilicone.





Chi legge questa storia della città di Roma nel medio
evo, ben conosce le condizioni in cui trovavasi nel
secolo quarto l’Impero romano. Cadeva esso dell’estrema
fiacchezza dopo la divisione delle province d’Oriente e
di Occidente, e dopo che il torrente impetuoso dei popoli
emigranti aveva incominciato a spezzare gli argini frali
delle legioni romane. Il leggitore sa che Roma non era
più sede degl’Imperatori d’Occidente, i quali avevano
posta loro residenza in Ravenna, che, situata sulla marina
e protetta dalle paludi, offeriva maggior sicurezza
entro sue mura. Ed i Romani timorosi delle invasioni dei
Barbari di Sarmazia e di Germania, stancavano con preghiere
i loro deboli regnatori affinchè, abbandonata Ravenna,
ritornassero alla Città deserta: alla maniera stessa

che, quasi mille anni più tardi, i loro nepoti supplicavano
ai Papi di lasciare Avignone, e di riprendere loro
seggio in Roma decaduta.




Il giovane Onorio s’arrese alla chiamata universale,
e sullo scorcio dell’anno 403 Roma celebrava con grandi
feste il suo ingredire nella Città, che per l’ultima volta
mirava la pompa di un trionfo imperiale. Dopochè
Stilicone colle sue vittorie segnalate di Verona e di
Pollenza aveva reso sicuro l’imbelle Imperatore ed aveva
salva Roma tremante dall’invasione che le minacciavano
gli Ostrogoti irrompenti in Italia, veniva Onorio finalmente
di Ravenna per la via Flaminia a festeggiare i
suoi decennali e il suo sesto consolato, ed a ricevere gli
omaggi delle vittorie che egli, o a miglior diritto Stilicone,
aveva riportato sopra i Barbari.




Dopo il trionfo di Diocleziano e di Massimiano dell’anno
303, la Città non era mai stata animata da tanta
gioja di feste. In quel tempo antico, Roma, orgogliosa
di sua signoria universale, aveva festeggiato le vittorie
riportate sui popoli di regioni remote, di Persia, d’Africa,
di Bretagna e di Germania: ora invece, con minore
alterezza ma con gioja più grande, celebrava la sua liberazione
dal pericolo sovrastante della invasione nemica.
Il poeta Claudiano ha una bella descrizione del viaggio
di Onorio, della sua entrata in città e delle festività
che furono date a sua onoranza[82]. La cadente Roma
aveva l’apparenza di una fidanzata che si abbiglia per
correre incontro allo sposo cui attende da gran tempo:
ma la fidanzata era antica d’anni e lo sposo era un uomo
imbelle.









Passava Onorio dal ponte Milvio e muoveva lentamente
sotto gli archi di trionfo eretti per la sua venuta.
Sedeva sul carro trionfale, ed aveva al suo fianco Stilicone
suocero suo, ch’era ad un tempo ministro ed
eroico guerriero. Il popolo effeminato applaudiva a un
capitano che ben meritava l’alto onore di entrare
trionfante in quella Città che Mario, Cesare e Trajano
avevano ornata delle spoglie di tanti popoli vinti. Tutto
il territorio che si stende dal ponte Milvio sino al Campidoglio
ed al Palatino era gremito di popolo. Persino
sui tetti delle case affollavasi gente d’ogni sesso e di
ogni età, la quale con gioja fervidissima mirava il corteo
ed acclamava ora al giovine Augusto ed ora al pro’
guerriero, e con plauso infantile accennava alle schiere
che seguivano l’Imperatore. La milizia era per la maggior
parte formata di Barbari; ed i vessilli che s’agitavano
al vento, gli arnesi guerreschi di acciaio, i cimieri
scintillanti e ornati di penne di pavone, i manti su cui
erano profusi ricami d’oro, ed i cavalli coperti di ferrea
maglia eccitavano la meraviglia della moltitudine. Le
corporazioni della Città s’erano raccolte per ricevere l’Imperatore,
il quale non permise che
il Senato precedesse a piedi il suo carro in atto servile,
come era consuetudine. Non pochi Senatori erano ancora
ostinati seguaci del Paganesimo; e ben di leggieri
possiamo imaginare con quanta tristezza rimembrassero
il tempo passato in cui gl’Imperatori muovevano al
Campidoglio lungo la via trionfale, e con quale rabbia
mirassero il clero che, col vescovo Innocenzo alla testa,
s’era recato al ponte Milvio ad incontrarvi l’Imperatore.




Onorio mosse al palazzo dei Cesari, ove pose dimora;

e gli stuoli degli eunuchi di vario colore e le turbe di
officiali della casa imperiale empirono nuovamente di
moto le marmoree sale del Palazzo già rimaste deserte
e mute. Imperocchè da cento anni il Palazzo fosse abbandonato,
e due sole volte durante questo periodo avesse
servito di albergo agl’Imperatori, venuti della loro sede
a visitare Roma. Costantino il grande avevalo rapito
dei suoi ornamenti preziosi ch’egli aveva trasportato a
Bisanzio, laonde quell’immenso Palazzo sembrava una
magione signorile, di cui, morti gli abitatori, comincia
a decadere lo splendore. «Ma ora,» diceva con esagerata
adulazione il poeta Claudiano, «il patrio palazzo
dei Cesari riacquistò sua pompa antica; il monte Palatino
sali ancora nell’onore d’un tempo; e, lieto che il Nume
vi abbia posto novellamente sua dimora, ai popoli che
imploravano prostrati, rese oracoli più sapienti di quelli
che un giorno parlava la divinità di Delfo; e intorno
alle statue rinverdirono i lauri rinnovellati di fronde
novelle».




Durante il suo soggiorno in Roma nell’anno 404,
Onorio diede al popolo romano nel Circo massimo splendidi
spettacoli di corse di carri, di cacce di animali, di
danze pirriche, che Claudiano descrisse con suoi versi.




I Pagani però furono delusi nella loro aspettazione
di vedere restituiti i giuochi secolari nella loro forma
antica: ed anzi ebbero il dolore di veder soppressi i
combattimenti di gladiatori. Questi antichissimi e brutali
spettacoli di sangue aveva già condannato Costantino
con suo Editto dell’anno 325, ma non aveva
potuto che imporre alcuni limiti a quella costumanza;
imperocchè sotto i succeditori di lui fossero sempre dati

di quei ludi cruenti[83]. Secondo la testimonianza d’un
antico Padre della Chiesa, riuscì soltanto ad un monaco
di ottenere col sacrificio di sè stesso che, se pure non se
ne togliesse il barbaro gusto dall’animo dei Romani,
quei giuochi fossero almeno aboliti per sempre. Fu un
Telemaco il quale lanciossi nell’arena dell’anfiteatro in
mezzo dei gladiatori che ferocemente stringevansi nel
bollor della lotta: animato da nobile fanatismo tentò di
separarli e di impedire la pugna, ma pagò la pena del
suo tentativo colla vita, chè i Romani irritati a colpi di
pietra uccisero lo sciagurato. Ma il pio Onorio pacificò
l’anima di quel defunto, ordinando che si venerasse tra
i santi Martiri, e vietando per sempre i giuochi di gladiatori.
La leggenda è bella e meriterebbe di essere vera,
imperocchè, di tutti i giuochi antichi ai quali il Cristianesimo
impose un fine, nessuno sia la cui abolizione torni
a maggior onore della umanità. Mancano tuttavolta
notizie certe del tempo in cui cessarono del tutto quei
giuochi; ciò solo sappiamo, che la lotta e i combattimenti
d’uomini contro le belve continuavano ancora
ai tempi di Teodorico re dei Goti, il quale, benchè gli
avesse ad orrore, non fu potente ad abolirli: per la
qual cosa ancora a quei tempi deve aver suonato gradevolmente
all’orecchio dei meschini Romani il ruggito

dei leoni e l’urlo delle tigri nell’anfiteatro
di Tito[84].




Ma il soggiorno di Roma ad Onorio non riusciva
gradito. La muta pompa della Città gli era di noja; la
grandezza dei monumenti di lei opprimeva la sua anima
gretta e meschina, e gli pesava l’influenza che esercitava
il Vescovo di Roma troppo vicino. E già, verso la
fine dell’anno 404, il terrore che lo prese alla notizia
dell’appressarsi di una nuova orda di Barbari, lo costrinse
a partirsi e a ricoverarsi a Ravenna, che sorge tra
paludi, bello e forte arnese di guerra. Grave corruccio si
impossessava dell’animo dei Romani alla sua partita,
e bentosto, com’ebbero saputo del nemico irrompente,
si mutava in terrore febbrile e ancor più grande di quello
che in essi si fosse destato all’avvicinarsi del terribile
Alarico. In sull’incominciamento dell’anno 405 un torrente
di Barbari si riversava dalle Alpi, ed erano orde
di Celti e di Germani in numero maggiore di 200,000
condotte da Radagaiso che le traeva dietro ai suoi
passi colla speranza del ricco bottino dei palazzi dorati
di Roma. Mentre que’ Barbari desolavano i fiorenti paesi
d’Italia superiore, Onorio tremante si nascondeva in
Ravenna, ed i patrizî romani intimoriti all’annunzio che
i Barbari erano già sopra Firenze, s’apparecchiavano alla
fuga. Ma Stilicone ivi sorprendeva il nemico, e lo sconfiggeva
completamente e in tempo tanto breve, da potersene
fare il paragone con uno sciame di locuste, che un
turbine improvviso travolge e caccia nel mare.




Per la seconda volta Stilicone salvava l’Impero

occidentale; e i Romani riconoscenti gli erigevano appiè
del Campidoglio una statua di bronzo e di argento; nè
mai alcun capitano aveva avuto maggior diritto a un
tale onore. Agl’imperatori Arcadio, Onorio e Teodosio
alzavano un arco trionfale di brutta forma, l’ultimo che
Roma vedesse sorgere[85]. E quella statua era l’estrema
dimostrazione di onoranza cui Stilicone doveva ricevere
nel corso di sua vita gloriosa; chè già nell’Agosto del
408 egli cadeva vittima degli intrighi di corte e dei suoi
propri maneggi con Alarico re dei Visigoti, intorno alla
natura dei quali la Storia non ci dà che cenni dubbiosi.
Alarico, sceso di illustre lignaggio, era stato acclamato
re dall’irrequieto suo popolo poco prima della morte di
Teodosio. Egli si spingeva poco a poco in tutte le province
orientali dell’Impero al di sotto del Danubio, portandovi
guasto e distruzione; e penetrava fino nell’Ellade e nel
Peloponneso; e la bella e sventurata Grecia tramutava
in deserto squallido. Sorpreso da Stilicone negli angusti

passi d’Arcadia, poco mancò che non vi fosse distrutto,
ma il suo genio militare lo trasse del pericolo. Poco dopo,
la cabala dei nemici di Stilicone, potenti alla corte di
Bisanzio, fecero che questa lo richiedesse di alleanza e
lo creasse generale delle province d’Illiria. Finalmente
egli guidava il suo popolo contro Italia, ma, disfatto negli
anni 402 e 403 presso Pollenza e presso Verona, era
ricacciato sulle sponde del Danubio. Stilicone con secreti
maneggi e con promesse aveva saputo staccarlo dalla
alleanza coll’Impero orientale e indurlo a entrare negli
stipendî di Roma. Il trattato era già stato conchiuso; e
mentre sembrava intento a preparativi di guerra in
Illiria, che Stilicone voleva togliere all’impero d’Oriente,
egli entrò di repente in Italia. E fermatosi in Emona,
richiese alteramente Onorio che gli desse una remunerazione,
e che lo indennizzasse di quanto aveva perduto
desistendo dalla guerra d’Epiro. L’Imperatore era allora
tornato a Roma, e Stilicone vi accorse in fretta di Ravenna,
per poter interporsi colla propria influenza in
quel difficile negozio. Il Senato, ch’egli aveva restituito
ancora in qualche autorità[86], forse per farne un
valido sostegno a sè ed ai suoi disegni, fu congregato
nel Palazzo. Ad esso il generale fece aperte le pretese
del nemico, ed espose ragioni per cui egli reputava che
si dovessero accogliere: però soltanto dopo molti sforzi
egli potè ottenere che i venerandi Padri dessero ad
Alarico la somma di quattromila libbre d’oro. Ma Lampadio,
l’uomo più illustre di quelli che sedevano in
senato, s’alzò; ed in nome delle anime dei Grandi di Roma

antica, che avrebbero velata la fronte per vergogna udendo
quella deliberazione, esclamò con ira generosa: «Non è
pace questa, bensì pattuizione di servitù!»[87] Appena
ebbe detto, che, sbigottito del suo ardire, corse nella
chiesa cristiana più vicina a cercarvi asilo. Fu scintilla
che infiammava il sentimento patrio dei Romani; ed i
nemici di Stilicone ne trassero giovamento ai loro mali
pensieri. Si alzarono alte grida di tradimento; al debole
Imperatore si fè credere che Stilicone congiurasse con
Alarico, suo alleato secreto, per gettarlo del trono, e che
meditasse di disfarsi di lui per cingere la corona egli
stesso o per darla al proprio suo figlio. La perdita del
grand’uomo fu giurata. Gli avvenimenti succeduti durante
il viaggio di Onorio al campo di Pavia, e che
presentano uno spettacolo simile alle condizioni dei paesi
di Persia o d’India, oltrepassiamo qui in silenzio, e solo
arrestiamo con cordoglio lo sguardo nostro sull’ultimo
eroe di Roma, il quale, fuggendo in cerca d’un asilo, abbraccia
l’altare di una chiesa di Ravenna donde è fellonescamente
strappato, e che, calmo ed altiero, offre il suo
collo alla scure del carnefice.




Ritorniamo alla città di Roma. Nello stesso anno 408,
dopo la uccisione di Stilicone, funestolla un terremoto
di sette giorni[88]. La notizia della morte dell’eroe fu
accolta da alcuni coll’attonitaggine dello stupore, da altri

con letizia. I Pagani odiavano in lui il Cristiano che
aveva fatto ardere i libri sibillini, ed i Cristiani scagliavano
contro di lui e contro del figlio suo Eucherio la
accusa di propensione all’idolatria[89]. Le statue di
Stilicone furono abbattute, e mentre i Romani miravano
il teschio sanguinoso del giovane Eucherio, loro mostrato
dagli eunuchi, scuoteva i loro petti un senso di angoscia
ch’era presagio di loro tristi destini.



§ 2.
Alarico s’avanza contro Roma nell’anno 408. — Suo
demone. — Presentimento della caduta di Roma. — Primo
assedio. — Ambasceria dei Romani. — Paganesimo tusco in
Roma. — I Romani ricomprano la loro liberazione dall’assedio.



Alla notizia della fine ignominiosa del suo antico
emulo ch’egli sperava amicarsi per dividere seco lui
l’impero del mondo, Alarico fu commosso di nobile dolore
nel tempo stesso in cui s’allietava di un avvenimento
che, mettendo in aperto la debole mente di Onorio
e la viltà dei consiglieri di lui, poneva Roma in sua balìa.
Ed egli scese a vendetta e a conquista. Di quell’uomo
straordinario narrasi che la voce di un Genio incessantemente
gli parlasse all’orecchio comando di muovere
su Roma. E raccontasi di un monaco che, angosciato
delle sorti della Città, si presentasse ad Alarico e lo scongiurasse
a desistere dall’impresa orrenda, a cui il Re
rispondesse: non è mia volontà che mi guida, ma havvi
alcuno, che sempre mi cruccia, e mi caccia, e mi grida:

«Innanzi! innanzi! distruggi Roma!»[90] San Gerolamo,
santo Agostino ed il cardinale Baronio spiegano la natura
del Genio di Alarico per un impulso della Divinità, la
quale voleva colpire di sua vendetta Roma degenere, nella
pienezza delle sue colpe. E già può vedersi che l’animo
del Re goto era dominato da una di quelle tendenze
irresistibili e quasi fatali, che spingono l’uomo a cercare
impresa infinita. Imperocchè il pensiero di vincere Roma
apparisse alla mente umana come qualche cosa d’infinito
e quasi trascendente le forze dell’uomo, e l’idea orgogliosa
di porre il giogo alla capitale del mondo, dovesse
esercitare un’attrattiva irresistibile sullo spirito di un
Barbaro. Ed Alarico dalla conquista di Roma poteva
sperare solo di porre in maggior disordine le condizioni
politiche d’Italia, non già di potersi mantenere nella sua
signoria; perocchè egli, il potente dell’oggi, fosse senza
alleati, nè lo favorissero quelle opportunità politiche che
altra volta erano state di giovamento ad Annibale ed a
Pirro.




E già da cento anni s’addensavano su Roma quelle
oscure nubi ch’erano nuncio di sua rovina. La Città era
il monumento di ogni cultura, di ogni civiltà, il palladio
della umanità. Quantunque poco a poco con guerre
ardite di cui non ha altri esempî la Storia, avesse reso
soggette le nazioni di mezzo mondo, e ne avesse distrutta
l’independenza, Roma non ne aveva eccitato l’odio; chè
anzi era venerata quale centro sacro della terra. I soli
Cristiani potevano avere Roma in abborrimento, come

quella ch’era stata sede al culto degl’idoli; e già quei
libri sibillini ch’erano stati composti in Alessandria al
tempo degli Antonini, avevano predetto che la Città sarebbe
distrutta dopo la venuta dell’Anticristo, ch’era da
attendersi fra non molto tempo, e che dipingevasi nella
figura del matricida Nerone il quale farebbe ritorno dallo
estremo confine della terra. Le orde di popoli sarmati e
germanici, che nel secolo quarto s’avvicinavano alle frontiere
dello Impero, sembravano confermare quelle predizioni;
e un terribile sbigottimento si spargeva tra il
popolo la cui mente paurosa già scorgeva l’antica Città
caduta sotto il ferro dei Barbari. E tra i Cristiani s’era
sparsa la credenza che i popoli conquistatori metterebbero
Roma a ferro e a fuoco, non lasciandone pietra,
come anticamente era avvenuto di Ninive e di Gerusalemme.
Non è da stupire se già ai tempi di Costantino
s’elevasse una voce che, simile a quella che s’alzava
dipoi nel secolo ottavo ai tempi del monaco Beda, dichiarava
che la caduta di Roma sarebbe indizio e cagione
della fine del mondo. «Allorchè questa dominatrice della
terra», diceva l’oratore Lattanzio, «sarà stata atterrata
ed il fuoco l’avrà distrutta, non c’è niuno il quale dubiti,
che ogni cosa deva perire, e che del mondo sia venuta la
fine; imperocchè questa Città sia ancora sostegno del
mondo. Perlocchè fervide preci innalziamo al Dio del cielo,
affinchè, se il compimento dei suoi decreti possa essere
differito, egli voglia ritardare il tempo in cui apparirà
l’abborrito tiranno che funesterà la terra dell’empie sue
opere, e che spegnerà quella luce al cui estinguersi il
mondo tutto cadrà nel nulla»[91].









Quelle ombre di terrore ricevettero una sostanza ed
un ragionevole motivo allo scendere dei primi Goti in
Italia. E già i poemi di Claudiano della guerra gotica,
sono improntati di quel senso di tristezza profonda, che il
presentimento della caduta inevitabile del colosso romano
induceva nel cuore dell’uomo. «Alzati», sclama il Poeta,
«o madre venerabile: scuoti da te la tema vergognosa
della vecchiezza, o città coeva del mondo. Imperocchè
la Parca porrà sopra di te la ferrea mano allora soltanto
che le acque del Don irrigheranno Egitto, e allora che
il Nilo si getterà nella palude Meotide». Ma sotto queste
apostrofi ardite si nascondevano gemiti di paura repressa.
E alla notizia che Alarico s’avanzava, un terrore febbrile
s’impadroniva dell’animo dei Romani, che lo stesso
Claudiano ci descrive con tanta evidenza di stile. Nell’anno
402 il Re dei Goti guadava il Po, e già agli imbelli
Romani pareva di udire il nitrito dei corridori dei
Barbari. E molti s’apprestavano alla fuga in Corsica,
in Sardegna e nelle isole di Grecia: e s’accresceva lo sbigottimento
universale con racconti della luna che s’era
oscurata, e di apparizioni di tetre comete, e di fantasimi
vagolanti, e di portenti spaventosi: e spargevasi tra il
popolo la credenza che i dodici avoltoi apparsi in antico
a Romolo fossero presagio che la Città dovesse durare
dodici secoli e che ora si compiesse[92]. Altra volta
Roma era salva da Stilicone, ma ora egli non era più;
ed i generali Turpilio, Varane e Vigilanzio, ch’erano
chiamati a surrogarlo, non ne avevano ereditato il genio,

nè potevano mettere riparo alla cecità profonda della
corte di Ravenna, la quale con caparbietà fanciullesca
aveva rigettata la pace offerta da Alarico e le sue requisizioni
moderatissime.




Sprezzatore dei suoi nemici il Re goto non sostò
lungo tempo: guadato il Po presso Cremona, mettendo
a ruba tutto il paese, e lasciando dietro le sue orme incendio
e strage, in breve era sopra Bologna e Rimini; e,
accelerando il suo cammino lungo la via Flaminia, giungeva
d’improvviso alle mura di Roma ch’egli faceva
circondare dai densi stuoli dei suoi agili cavalieri, che
abbeveravano i loro corridori nelle onde dell’Anio e del
Tevere, e dalla moltitudine dei suoi pedoni, che, avanzandosi
fin sotto le mura gettando grida selvagge, percuotevano
colle loro lance le porte d’Aureliano.




Alarico non diede alcun assalto; egli cinse la Città
ordinando le sue soldatesche dinanzi le porte, e intercettando
ogni via di terra e del fiume alle vettovaglie,
e attese la riuscita infallibile dei suoi provvedimenti.
Roma era immobile, quasi immersa in letargo; e, tremanti
dietro il riparo delle loro mura fortificate, i Romani cercavano
di atterrire il nemico collo spettacolo sanguinoso
della testa recisa della illustre Serena. Quell’altera e
sciagurata sposa di Stilicone viveva entro il suo palazzo
di Roma immersa in amaro cordoglio, divenuto ancor
più grave allorchè gli eunuchi le ebbero condotta la
figlia Termanzia, che Onorio aveva cacciato del suo talamo;
imperocchè, morta la sorella di lei, Maria, l’Imperatore
la avesse disposata in secondo maritaggio, giovinetta
ancora, appena uscita di puerizia. Il Senato aveva accolto
sospetto che Serena, per trarre vendetta, avesse chiamati

i Goti su Roma, e che con loro tenesse segreti accordi;
laonde precipitava al vile consiglio di darla in mano al
carnefice. La principessa Placidia, giovine di ventun
anno, sorella di Onorio e cugina di Serena per via di
Teodosio, non ebbe ribrezzo di acconsentire a quell’assassinio
vituperevole. Ella aveva stanza allora nel Palatium;
ed in quel tempo passavano in Roma gli anni di
loro vedovanza altre donne regali: Leta, già moglie dello
imperatore Graziano, e la vecchia madre di lei, Pissamena.
Ma il Senato s’ingannò nella credenza che i Goti, perduta
la speranza di penetrare in Roma per tradimento,
dopo la morte di Serena cedessero e ne partissero: chè
invece mossero il campo soltanto per istringere più vicino
l’assedio. Allora la Città incominciò ad affamare; e
la carestia ed un feroce morbo coprivano le vie di cadaveri:
nè molto giovava che quelle nobili donne tramutassero
i loro monili in iscarso pane per alleviare i bisogni
del popolo.




Ridotti finalmente agli estremi, i Romani diedero incarico
allo spagnuolo Basilio, ed a Giovanni tribuno dei
notai imperiali, d’un’ambascieria, perchè trattassero
della pace. E durante l’assedio, avevano sì poco mirato
in faccia il nemico, che accoglievano quasi speranza che
non il temuto Alarico, ma bensì un altro condottiero
avesse posto campo dinanzi alle loro mura. Condotti
i legati innanzi al Re, assunsero la dignitosa baldanza
di cittadini romani, e parlarono quei sensi arditi di cui
il Senato gli aveva fatti messaggieri: dissero, il popolo,
destro nelle armi, approntarsi alla pugna se il Re volesse
spingerlo agli estremi colla durezza delle sue esigenze.
Ai quai detti il Re rispondeva con ischernevole sprezzo:

«Il falciatore sega le erbe del prato tanto più facilmente
quanto più sono fitte», e con alto riso applaudivano tutti
quelli che lo circondavano. Poi chiedeva colla baldanza
del vincitore a prezzo della sua partita che gli si consegnasse
tutto quanto la Città possedeva di oggetti preziosi
in oro ed in arredi, e che gli si dessero tutti gli
schiavi di origine barbarica. E avendo domandato uno
degli ambasciatori atterriti, che pensasse di lasciare a
Roma: «le vite!», rispondeva. E accomiatatili, i legati
tornavano al Senato.




Mentre la Città stava in tanta trepidanza, un avvenimento
strano succedeva entro le sue mura. Uomini
venuti di Toscana e dotti negli antichi misteri degli
auguri (arti coltivate nella loro patria), che forse il pagano
Pompejano, prefetto della Città, vi aveva chiamati,
promettevano di liberare Roma dal nemico incalzante
con loro incanti, se il Senato volesse offrire sacrificî
solenni alle Divinità della Religione antica. Zosimo storico
pagano, che narra quest’avvenimento, afferma che
lo stesso vescovo Innocenzo, avrebbe permesso di operare
agli auguri, quantunque non approvasse. Egli è
duopo però confessare che il Paganesimo fosse affatto
spento in Roma, imperocchè nessuno volesse sacrificare.
I Toscani furono cacciati e si pensò a mezzi più efficaci
per liberare da Alarico la Città[93].




Dopo una seconda ambasceria, più pressante della
prima, il Re si dichiarò soddisfatto ad una taglia di
cinquemila libbre d’oro, e di trentamila libbre d’argento.

Egli voleva inoltre tremila pelli colorate in porpora,
quattromila tessuti di seta, tremila libbre di pepe, e
questa requisizione dimostra la raffinatezza del gusto
e dei bisogni dei Barbari al paro dei Romani. Per raccogliere
la somma di denaro contante del riscatto, non
bastò un’imposizione forzata su tutti i cittadini agiati;
chè si dovette ricorrere agli ornamenti dei templi chiusi,
e si fusero statue d’oro e d’argento: e questa è dimostrazione
che in Roma ancora s’ergevano in piedi simulacri
preziosi degli Dei antichi. E fra quelle statue che
perdettero le loro forme squisite entro il crogiuolo, Zosimo
deplora con isdegno la perdita del simulacro nazionale
della dea Virtù, col quale, dic’egli, perì in Roma
anche l’ultimo avanzo di valore e di virtù.



§ 3.
Alarico s’allontana da Roma. — Onorio rifiuta la
pace. — Alarico ritorna una seconda volta su Roma, prende
il Porto nell’anno 409 e acclama imperatore Attalo. — Questi
muove contro Ravenna con Alarico. — È deposto. — Alarico
pone campo la terza volta contro Roma.



Dopochè furono numerate le somme imposte per il
riscatto, il Re dei Goti allentò la rigidezza dell’assedio
lasciando libertà di uscita per alcune porte, concedendo
tre giorni di mercato e adito alle vettovaglie per la via
del fiume. Egli partiva finalmente di Roma colle sue
soldatesche, e poneva suo campo nel territorio di Toscana,
ove raccoglievansi ben quarantamila schiavi di origine
barbarica, che pochi a pochi fuggendo di Roma, erano
corsi dietro alle orme di lui. Ivi egli attendeva risposta
dalla corte di Ravenna sulle proposizioni di pace che in

suo nome le offerivano i legati spediti dal Senato e chiedenti
che con Alarico si stringesse alleanza, resa sicura
dalla tradizione di nobili ostaggi. Ma Onorio, o piuttosto
Olimpio ministro di lui, respinse quelle proposte con
orgoglio tanto più condannevole che l’Impero era debole
e Roma sguernita, e che le richieste di Alarico erano
moderate. Imperocchè egli si dichiarasse pago ad una
contribuzione annua d’oro e di grano, alla cessione del
Norico, della Dalmazia e delle due Venezie, ed al titolo
di generale dell’esercito imperiale.




Fra i legati che Roma mandò parecchie volte all’irresoluto
Imperatore, fu anche il vescovo Innocenzo:
ma nè le sue esortazioni, nè le energiche istanze degli
altri ambasciadori che dipinsero con foschi colori le
calamità sofferte e i nuovi pericoli che minacciavano
Roma, valsero a smuoverlo; ed Alarico ebbe l’onta che
Giovio, novello ministro, gli desse convegno in Rimini
per dichiarargli sprezzantemente che Onorio gli rifiutava
il titolo di generale imperiale. Rodendosi del dispetto, il
Re goto partiva di Rimini e muoveva la seconda volta
contro Roma; eppure faceva cheta ancora una fiata la
voce del suo Genio, sia che lo ritenesse venerazione della
Città, oppure lo muovesse ragione politica. Raccolti i
Vescovi di molte città d’Italia, mandavali ad Onorio,
affinchè lo esortassero, che non volesse caricarsi dell’orrenda
colpa di abbandonare all’avidità dei Barbari quella
Città la quale da più che mille anni dominava il mondo
e di darne gli splendidi monumenti in preda alle fiamme.
Anzi egli recedeva dalle sue pretensioni; chè gli bastava
una carica qualunque dell’Impero, il solo Norico, qual
si fosse quantità di grano, un trattato di alleanza che

gli permettesse di muover guerra ai nemici dell’Impero.
Stupiva il mondo alla moderazione di quel Re, eppure
i ministri rispondevano aver giurato pel sacro capo di
Onorio, che non stringerebbero mai la pace con Alarico;
ed essere lecito mancare a Dio con uno spergiuro prima
che all’Imperatore[94].




Le temperate domande del Re dei Goti devono, a
dir vero, sembrare misteriose, e sarebbe male avvisato
chi volesse darne ragioni morali. Imperocchè un conquistatore
sia rade volte rattenuto da senso di venerazione
verso un santuario dell’umanità, se non siano piuttosto
altri motivi di prudenza. Il valente Goto ben vedeva che,
affidato al solo suo esercito privo d’alleati e mal nutrito,
non avrebbe potuto tenere la Città in sua signoria per
lungo tempo; laonde pensava ch’era da prescegliersi il
possedimento di una provincia dell’Impero più ristretta,
ma reso sicuro da un trattato publico. Giunto di nuovo
innanzi all’atterrita Roma, raffrenò l’ardore guerriero
delle sue soldatesche che si sarebbero altrimenti spinte
alle mura, e spedito ai Romani un messaggio di brevi
ma superbe minacce, continuò con mossa affrettata il
suo cammino sino al porto della foce destra del Tevere.
Ivi gl’Imperatori avevano eretto come per incanto
opere gigantesche sulle paludi che stanno presso l’imboccatura:
in questo tempo s’alzavano splendidi ancora
e animati di vita quegli edificî, che oggidì invece, profondati
nelle salse gore, mostrano soltanto poche ruine
tra le quali s’appiattano stuoli di uccelli palustri. Giunto,
superò la resistenza del presidio romano e prese il

Porto. Padrone di tutte le vie onde Roma poteva trarre
vettovaglie, minacciò di nuovo la Città degli orrori della
fame e della peste se non fosse obbediente al suo impero
e se non disdicesse ossequio all’imbelle Onorio.




Il Senato, forse astrettovi dal popolo tumultuante,
cedeva, e chinavasi all’obbrobrio di ricevere dalle mani
del Re goto una scimmia d’Imperatori, e d’insediarlo
nel palazzo dei Cesari. Quel fantoccio fu Attalo, che
Onorio aveva in tempi anteriori eletto prefetto della
Città. Involto nella porpora e cinto del diadema, circondato
da un corteggio di dignitarî fabbricato all’improvviso,
fu condotto al Palatium ove, seduto sul trono imperiale,
diede ordinamenti al suo Stato che non aveva
delimitazione, elesse Alarico a generale supremo degli
eserciti dell’Impero, Ataulfo cognato di lui a prefetto
della cavalleria, ed altri ad altre magistrature. Il giorno
dopo congregò il Senato, e con un discorso ampolloso
promise che renderebbe l’universo suddito a Roma.




Tuttavia i Romani erano lieti del mutamento, chè
ormai li rallegrava ogni novello spettacolo che interrompesse
la loro quiete letargica. E l’elezione del loro
concittadino Tertullo a console faceva loro accogliere
grata speranza che sarebbero restituiti i giuochi del
circo e le altre gioie della vita cittadina di un tempo.
La sola famiglia ricchissima degli Anicî, chiusa nelle
sue case, si teneva orgogliosamente in disparte con grave
dispetto del popolo. Gli Anicî erano alla testa dell’aristocrazia
cristiana di Roma; e nell’istesso tempo in cui,
rimembrando le geste dei loro maggiori, che avevano
avuta tanta potenza nel reggimento dello Stato, sentivano
profonda vergogna della Città avvilita, avevano

gravi motivi di temere delle conseguenze di quell’avvenimento.
Attalo era pagano, e benchè, per amicarsi
l’animo dei Goti, si fosse fatto battezzare da uno dei
loro Vescovi ariani, tuttavia favoriva publicamente il
Paganesimo; nè soltanto dava licenza che i templi si
riaprissero, ma faceva cancellare dalle monete l’imagine
del Labaro col monogramma di Cristo, e, invece del segno
di croce, vi faceva incidere la lancia e la figura della
Vittoria romana[95].




Il nuovo Imperatore partiva di Roma con Alarico e
muoveva alla volta di Ravenna per cacciare, come avevane
espresso il vanto, Onorio di quella fortezza. Alla
vile proposta di quest’ultimo di associarlo al trono,
rispondeva: non soltanto il titolo volere strappargli, ma
neppure volere lasciargli integro il sacro corpo; chè, dopo
di averlo mutilato, lo condannerebbe a relegazione in
qualche isola. Più di queste meschine e ridicole minacce,
la codardia del ministro Giovio metteva tale paura in
Onorio, che s’apprestava a fuggire a Costantinopoli,
allorchè l’ingredire improvviso di sei coorti nel porto di
Ravenna rialzò il suo animo. Poco tempo scorreva, ed
Alarico, che si maneggiava continuamente con Onorio
per la pace, toglieva il favore alla sua creatura.
Irritato per gli stolti provvedimenti che Attalo aveva
dati in Africa contro il conte Eracliano governatore di

quella provincia, trattolo un giorno fuori delle mura di
Rimini, gli fè strappare la porpora dalle spalle e il diadema
regale dalla fronte; e, spedite quelle insegne ad
Onorio, tenne Attalo e il figlio di lui Ampelio in condizione
privata, sebbene onorevole, presso di sè, affine di
avere sempre pronta un’arma con cui atterrire la corte
di Ravenna quando gli talentasse.




Ma fallirono le speranze di uno scioglimento pacifico.
L’arrivo di Saro, valoroso condottiero goto che nutriva
sanguinosa inimicizia contro Alarico, l’attacco repentino
con cui egli sorprese con trecento scelti soldati le
truppe di Ataulfo, finalmente il festevole accoglimento
ch’egli ebbe entro le mura di Ravenna, persuasero ad
Alarico che i negoziati della corte imperiale non erano
che scaltre finzioni diplomatiche; laonde, ardente di rabbia,
levò il campo dalle mura di Ravenna, ed a mossa
forzata spinse l’esercito contro di Roma.




Dalle alture circostanti gli Unni ed i Goti gettavano
gli avidi sguardi su Roma; e alla loro impazienza febbrile
il Re non poneva più freno, ma anzi stimolava.
Dinanzi ad essi la Città immensa si stendeva nella triste
Campagna, cui da lunge facevano splendido contorno le
giogaie del Sabino e di Preneste e i bei poggi d’Alba,
dai quali in antichi tempi Annibale aveva gettato il suo
sguardo feroce sulla terra romana, e donde l’occhio scorreva
sulla linea retta formata dalla Via Appia, fiancheggiata
da sepolcri, in mezzo ai quali torreggiava sublime
il mausoleo di Cecilia Metella. Nel territorio vaticano,
che si stendeva ai loro piedi, quei guerrieri feroci vedevano
la basilica del san Pietro, e più in su, presso la
sponda del Tevere, miravano la basilica di san Paolo che

sorgeva isolata. E i loro condottieri dicevano che dovessero
staccare gli avidi occhi da quei santuari degli
Apostoli, ricchissimi d’oro e d’argento; ma che le rimanenti
ricchezze che si accoglievano entro le mura di
Aureliano, sarebbero loro, tostochè avessero superati quei
baluardi altissimi. Animati dal disio di rapina già sembrava
loro di toccare i monti d’oro che numeravano
nella fantasia. Dinanzi ai loro occhi si apriva lo spettacolo
di monumenti ch’erano veri miracoli d’arte: un
mondo di case antiche di secoli, al di sopra delle quali si
ergevano qua e colà obelischi, e colonne coronate di statue
dorate, e templi che si alzavano maestosi in lunghe
serie sulle piazze, e teatri, e il circo che si lanciava al
cielo con ardite curve, e terme dagli ombrosi portici e
dalle ampie cupole che splendevano percosse dai raggi
del sole, e giganteschi palazzi dei cittadini ragguardevoli
che avevano l’aspetto di tante ricche città nel
mezzo della Città, e che alla mente dei Barbari si dipingevano
pieni di tesori e abitati da belle Romane, cui
nessuna difesa proteggeva. E la loro imaginativa era
alimentata dalle favolose narrazioni delle ricchezze della
Città, che da fanciulli avevano udite dalla bocca dei loro
padri sulle sponde dell’Istro o presso la palude Meotide.
Ignoravano che quella fosse la città degli Scipioni, di
Catone, di Cesare, di Trajano, che aveva diffuse tra gli
uomini le leggi della civiltà; e, se anche lo avessero saputo,
mossi da impulso bestiale non ne avrebbero ricavato
alcuna idea elevata: ma ciò soltanto sapevano che
Roma aveva soggiogato il mondo colla forza dell’arme,
e che accoglieva in sè le ricchezze del mondo tutto, le
quali nessun nemico aveva mai tocche e che loro

appartenevano come preda di guerra. E tra loro erano
molti i quali speravano d’impadronirsi di tanta quantità
di perle e di gemme, da contarle come il grano si misura,
e di trasportare a colme carra i vasi d’oro e gli arredi
preziosi. Gl’irsuti Sarmati dell’esercito d’Alarico, coperti
di rozze pelli di animale, armati di archi e di frecce,
ed i robusti Goti coperti di corazze di rame, rozzi figli
della natura e della vita nomade guerriera, non potevano
avere cognizione delle lautezze del gusto e della perfezione
delle arti romane, chè la loro indole selvaggia
racchiudeva entro angusta cerchia i concepimenti della
loro mente: sentivano soltanto oscuramente che in Roma
eglino s’immergerebbero entro un bagno di voluttà e ne
inebbrierebbero tutti i sensi, e già sapevano che i Romani
erano spregevoli crapuloni, oppure imbelli asceti.



§ 4.
Dipintura della nobiltà e del popolo di Roma di quel
tempo, secondo le testimonianze di Ammiano Marcellino e di
san Gerolamo. — Pagani e Cristiani di Roma. — Statistica
della popolazione della Città.



A dare la descrizione della città e del popolo di
Roma, su cui già pendeva la spada dei Goti, non abbiamo
altri colori da quelli che lo storico Ammiano Marcellino
usava a dipingere i costumi del popolo romano del tempo
suo. Il quadro offertone da lui appartiene, per vero dire,
all’epoca di Costantino e di Graziano; tuttavolta rappresenta
le condizioni della società romana nell’anno 410,
perocchè durante il periodo di trenta o di cinquanta
anni, quelle tinte non potessero impallidire, ma dovessero

anzi farsi sempre più oscure[96]. Ammiano dà la dipintura
del ceto patrizio e della plebe di Roma: e nel suo
quadro mette in risalto con colori luminosi le condizioni
sociali dell’aristocrazia, involgendo in una massa di
ombre la vita delle classi inferiori. Molti tocchi del suo
pennello ricordano le descrizioni dei satirici antichi: del
resto la figura del patrizio romano ci appare simile a
quella ch’era ai tempi di Nerone e di Domiziano, e soltanto
ravvolta entro un paludamento di foggia bizantina
orientale. Ammiano ci dipinge i costumi del nobile
romano quale era in casa, al bagno, in cammino per la
Città, oppure in viaggio per le sue possessioni della
Campania. Lo vediamo in sale splendide di sculture
e di preziosi musaici, sedere a mensa circondato da
parassiti e da giuocatori di professione, e pompeggiare
in mezzo alle loro adulazioni servili, lodando la
magnificenza del palazzo e la bellezza dei suoi quadri,
e facendo ammirare la mole dei fagiani, dei pesci, dei
ghiri che comparivano sul desco, e del cui peso alcuni
scrivani dall’aria importante tenevano nota. Ammiano
lo dipinge, come il Parini descrive il gentiluomo milanese,
sedente su molli cuscini di seta mentre sta leggicchiando
le satire di Giovenale, che col racconto delle avventure
galanti dei suoi avi ne solleticano i gusti pravi, oppure
gli scritti di Mario Massimo: imperocchè le biblioteche
sieno come le tombe sempre spalancate ove si depongono
cadaveri l’uno appresso dell’altro, chè il filosofo è
cacciato dallo scribacchino di scurrili facezie e l’oratore
è messo in bando dal maestro di arti oscene. Allorchè il

nobile signore, che si è imposto i nomi bizzarri di Reburro
o di Tarrasio od altri simili, è sorpreso da noja, egli
chiude gli occhi al sonno, cullato da melodie di flauti
oppure dal canto delizioso dei suoi musici; e allorchè si
risveglia, l’armonia di organi e di cetre (della grandezza
di un cocchio a due ruote), rianima gli spiriti di lui. Se
lo prende vaghezza di gire al teatro, sono pronte a rallegrare
i suoi sensi tremila cantatrici ed altrettante ballerine
che rappresentano le favole antiche, facendo mostra
di tutte le grazie e delle pose più voluttuose del loro
corpo. Al teatro oppure alle terme egli va colla pompa
superba di un pascià facendosi trasportare in lettiga,
oppure facendosi trascinare in un cocchio sontuoso. Lo
precede uno stuolo di schiavi ordinati in ischiere, innanzi
alle quali cammina l’ispettore che tiene la verga:
poi vengono i camerieri, indi i cuochi, ed ultima una
turba di schiavi e di oziosi plebei dimoranti nel quartiere
ove ha stanza il patrizio: chiude finalmente il corteggio
una folla di eunuchi d’ogni età, che, al colore terreo
ed al contorcimento abituale del volto, mettono schifo.
Così Fabunio o Reburro, eccitando la meraviglia di chi
lo incontra, attraversa le vie di Roma, s’egli ha talento
di girsene alle terme di Caracalla, ov’egli tragge non
già perchè il bagno publico offra maggiore splendidezza
di quello del suo palazzo, ma perchè il magnifico signore
vuole ivi far pompa della sua ricchezza, e farsi baciare
il ginocchio e la mano da coloro cui dona il suo favore.
E se colà gli viene presentato qualche straniero, egli lo
alza al sommo grado di felicità se degna di chiedergli
ove prenda il suo bagno, di quali acque medicinali faccia
uso, in quale palazzo dimori.









Allorchè poi, dice Ammiano, quegli uomini ragguardevoli
di Roma se ne vanno alle loro possessioni, credono
di andare a spedizioni simili a quelle di Alessandro
Magno e di Cesare; e nel cammino fanno pompa di
cacciagioni raccolte da altri, oppure varcano il lago di
Averno per girsene a Puteoli ed a Gaeta sopra gondole
variopinte, entro le quali hanno riparo dagli ardori del
sole. E se una mosca entra sotto i lembi di seta delle
cortine dorate, o se il più sottile raggio di sole penetra
da una fessura dell’ampio baldacchino, si dolgono del
destino che non gli abbia fatti nascere fra i Cimmerî.




Non c’indugiamo a dare altre dipinture della vita
corrotta di quei patrizi di Roma, pagani o cristiani.
Affine soltanto di dare un’idea delle immense ricchezze
dei Grandi romani riferiremo alcune notizie che ne dà
Olimpiodoro. A descrivere la magnificenza dei palazzi
romani, quello Storico, che ne parlava di veduta, dice
ch’essi potevano contenere entro le loro mura tutto ciò
che una città di media estensione in sè comprende, un
ippodromo, piazze, templi, fontane e terme, per la qual
cosa poteva ben dirsi: «Una sola casa è una città, e
innumerevoli città la Città entro di sè contiene»[97].




Molte famiglie romane, dietro sua testimonianza,
cavavano dai loro possedimenti una rendita annua di
quattromila libbre d’oro, senza comprendervi i prodotti
in natura che formavano la terza parte di quella somma,

se cambiavansi in denaro. Lo Storico narra che Probo,
figlio di Alipio, per celebrare la sua elezione a pretore
spese milleduecento libbre d’oro soltanto: e l’oratore
Simmaco, ch’era un senatore che possedeva mediocre
ricchezza, nei tempi anteriori alla caduta della Città
consumò duemila libbre d’oro nelle feste date per solennizzare
la elezione di suo figlio alla pretura, e Massimo
vi spese l’enorme somma di quattromila libbre dando
giuochi che durarono sette giorni.




I giuochi del teatro e del circo, e il piacere del bagno
erano ancora di sollievo alla miseria della plebe, la quale
godeva delle distribuzioni che continuavano ad esserle
fatte di pane, di grasce, di olio, di vino[98]. Ammiano
cita i nomi dei plebei più famosi della Città al suo tempo,
come quelli di Cimessore, di Statario, di Semicupe,
di Serapino, di Pordaca e di altri; e dice che loro vita
passavano tra il vino ed i dadi, nei bordelli e nelle taverne,
e che il Circo massimo era loro tempio, loro dimora,
loro curia, luogo cui rivolgevasi ogni loro speranza
ed ogni loro desio. E ce li descrive che formano capannelli
nelle piazze, e a torme nei crocicchi delle strade disputanti
acremente, i vegliardi giurando per loro bianchi
capelli che Roma deve perire se nelle prossime corse
questo o quel cavallo non guadagna il premio, se la
fazione di questo o di quel colore non trionfa. Nel giorno
delle corse tanto desiato, allo spuntar del sole s’accalcano
con commovimento febbrile alle porte del circo. E la
istessa mania li prende per ogni altro spettacolo, si rappresenti
il dramma o la pantomima, oppure si dieno cacce

o corse di carri. Il genio frenetico di sollazzi, già insito
nell’indole dei Romani ed accresciuto nell’ozio, sembrava
ora formare una parte essenziale della loro natura; e santo
Agostino giungendo le mani deplora, che coloro i quali
dal sacco di Roma fuggivano a Cartagine e che nella
miseria estrema andavano accattando un pane, accorressero
ogni giorno ai teatri per assistere agli spettacoli,
e vi formassero partiti che davano origine a contese
accanite[99].




Gli ultimi elementi della società pagana di Roma si
trovavano in una condizione di corrompimento universale;
e d’altro canto il Cristianesimo in questo periodo
di decadimento operava con influenza debolissima sul
popolo romano, il quale, lasso di vecchiezza e privo di
vigore, non poteva accogliere nei costumi antichi di sua
vita la scintilla animatrice di quella energia giovanile.
La religione di Cristo, il cui codice non avevano già
dettato ragioni politiche, nè l’egoismo che regge le
costituzioni dell’uomo, aveva eretto a principî morali la
libertà e l’eguaglianza nella società, entro il cui seno
gli uomini formare dovevano comunione di amore. Queste
idee, le quali minacciavano la rovina esiziale allo
«Stato», cui facevano guerra come ad un istituto pagano
ed aristocratico eretto dal sospetto del despotismo,
non poterono però ottenere vittoria sul civismo romano.
Il quale si cacciò entro la società cristiana sotto forma
di una Chiesa visibile e gerarchica, la quale si eresse di
fronte allo Stato pagano. Il despotismo di questo, il suo
corrompimento che toglieva speranza di restituirlo in

vigoria, la sua decrepitezza avida e schifosa, disgustavano
gli uomini, dinanzi ai cui occhi s’alzava la figura della
Chiesa, che, splendida e robusta di giovinezza, gli induceva
a fuggire la vita civile ed i doveri che quest’ultima
imponeva. I Romani, che anticamente avevano mostrata
la più grande operosità politica e civile di cui un popolo
sia capace, entravano adesso in un’epoca durante la
quale dovevano immergersi in un letargo d’indifferenza
assoluta per tutto ciò che spettasse alla conservazione
ed allo splendore dello Stato: e questa era cagione suprema
di rovina a Roma. La filosofia stoica, che un
tempo era stata rifugio ai migliori contro gli orrori del
despotismo imperiale, eccitava pure il cittadino all’operosità
nell’adempimento dei doveri politici, laddove invece
la filosofia cristiana lo induceva a rinunciare alla
vita publica. Basta soltanto paragonare gl’insegnamenti
pratici di Epitteto e di Marco Aurelio con quelli di san
Gerolamo e di san Paolino di Nola perchè balzi all’occhio
la differenza. Come esemplare della perfezione umana
proponevasi l’ebbrezza mistica della vita claustrale,
quantunque però anche l’ascetismo ed il monachismo
fossero un progredimento grande e necessario per la
civiltà interiore dell’umanità. L’uomo cui respingeva
un mondo corrotto ed odioso, fuggiva dalla torbida
agitazione delle cure publiche; e, chiudendosi entro la
cerchia ristretta della propria personalità, cercava quella
libertà morale che il Paganesimo romano aveva disconosciuta.
Così sottraevasi al corrompimento universale,
elevandosi a contemplazioni di natura eterna. Ma il
monachismo fu d’altro lato ragione che si perdessero
anche le ultime reliquie di virtù civile e politica; e

l’ultima virtù di Roma, che spingeva i suoi cittadini a
cingere il cilicio, fu causa del suo estremo esizio. Nobili
Senatori si chiudevano nei conventi; nepoti e figli di
Consoli non arrossivano più di mostrarsi fra i loro pari
colla testa rasa e ravvolta entro le lane del cappuccio.
«Ai tempi nostri», esclama san Gerolamo, «Roma
presenta uno spettacolo non mai veduto dal mondo in
tempi anteriori. Altra volta pochi cristiani si contavano
tra i sapienti, tra i possenti e tra i patrizî; oggidì invece
molti uomini illustri per potenza, per sapienza, per
nobiltà di sangue si numerano tra i monaci»[100].




Nella Città di Roma prevaleva ormai in quel tempo
con vaste proporzioni il chericato: non si creda però
che gli elementi di esso, sparsi tra il popolo, fossero di
natura purissima, chè anzi il Cristianesimo aveva trovato
in Roma il corrompimento in brevissimo tempo: nè è
da stupirne, perocchè il terreno in cui era stato gettato
il seme dei suoi insegnamenti fosse guasto, e meno di
qualunque altro del mondo atto a produrre buoni frutti.




In molte lettere di san Gerolamo troviamo una descrizione
dei costumi di Roma cristiana che è simile ad
una satira. È bel riscontro al quadro di Ammiano, nè
perciò possiamo ommettere di farvi osservazione. E Ammiano
stesso, il quale è scrittore non avverso ai Cristiani,
già facevasi amaro censore del lusso e dell’ambizione dei
Vescovi romani, in quel celebre passo in cui parla delle
lotte sanguinose avvenute tra Damaso ed Ursicino che
si disputavano il seggio vescovile di Roma. «Io non nego»,
dice Ammiano, «allorquando considero lo splendore

delle cose mondane, che quegli uomini per ansioso
desio di superarsi in potere dovessero combattersi con
tutta la rabbia dei partiti; imperocchè, ove raggiungessero
il loro scopo, sarebbero sicuri di arricchire coi doni
delle matrone, di pompeggiare in cocchi splendidi, di
vestire magnificamente, di tenere apparati di mense che
sarebbero più sontuose dei conviti principeschi. Eppure
beati potrebbero appellarsi, se, sprezzatori del lusso mondano
col quale saziano i loro vizî, imitassero la semplice
vita di alcuni buoni preti delle campagne. La temperanza
nel cibo, la modestia nel vestimento, l’umiltà dello
sguardo costringono il vero adoratore dell’eterno Iddio
a venerarli quali uomini puri e santi»[101].




San Gerolamo che nei tempi suoi primi era stato
secretario del vescovo Damaso, narra di avvenimenti dei
quali era stato testimonio oculare, e descrive la vita dei
preti e dei laici cristiani, degli uomini e delle donne, e
singolarmente delle donne che in ogni tempo sono
maestre di costume. Egli dipinge l’ipocrisia della pinzocchera,
l’astuzia del monaco che va a caccia di eredità,
l’orgoglio delle monache, la stolta superbia dei frati,
il libertinaggio dei diaconi che fanno pompa del Cristianesimo
con aristocrazia romana.




Egli c’introduce nelle case di una matrona, della
nipote di Decio o di Massimo. La nobile donna veste
gramaglia per la morte dello sposo. Ha le guance coperte
di belletto ed è sdrajata sopra un sontuoso lettuccio,

tenendo in mano il libro degli Evangeli legato in porpora
e carico di fregi dorati[102]. La stanza di lei è piena
di parassiti adulatori, che trattengono la nobile dama
con narrazioni di pettegolezzi ecclesiastici o mondani, e
che le tessono la cronaca degli scandaletti del giorno di
laici e di preti. Ella è superba d’intitolarsi patrona dei
chierici. I quali accorrevano a visitare la nobile signora e
la baciavano in volto, e nella mano largamente stesa (la
alzavano senza dubbio per benedirla) ricevevano una
pingue elemosina. Eglino la mettevano in saccoccia con
una certa ritrosia gentile; laddove invece monaci scalzi
e ravvolti in sucida tonaca, ciuffavano avidamente la
offerta che loro porgevano dalla soglia i servitori. Ma gli
eunuchi di varî colori s’affrettavano a spalancare le porte
tostochè scorgevano da lungi il sontuoso cocchio del
diacono, che, trascinato da focosi e bei cavalli, capitava
a inchinare la dama, splendido sì che lo avreste creduto
fratello del Re di Tracia. Il suo abito di seta olezzava di
profumi, la sua chioma acconciata con bell’arte aveva
costata lunga cura al parrucchiere per arricciarla coi
ferri. Le sue dita cariche di gioielli sostenevano con arte
di vanitoso zerbino la sua veste per mettere in mostra
piedi gentili, calzati di scarpe eleganti di saffiano bianco
e lucidissimo. «Chi vede quest’uomo», dice Gerolamo,
«lo crede un fidanzato piuttosto che un prete». E noi
aggiungiamo: chi oggi lo vedesse crederebbe ch’ei fosse
uno dei profumati Don Giovanni di Roma moderna.

Tutta la Città lo conosce sotto il nome di «cocchiere
della Città», e i monelli gli gridano dietro le spalle: Pippizo
e Geranopepa[103]. Lo incontri dappertutto e in nessun
luogo: nulla accade ch’ei non sappia; nè v’ha aneddoto
in Città ch’ei non iscaturisca e che non divulghi colle
frange. In breve: fu scopo di sua vita essere prete per
aver libera entrata presso belle donne. In breve: è tenore
di sua vita alzarsi la mattina e pensare a chi farà visita,
e tosto dopo mettersi in viaggio. S’egli trova in una
casa qualche cosa che gli piaccia, sia un bel drappo, oppure
un cuscino, o uno splendido arredo, lo loda tanto
finchè la signora ne lo presenta, perchè a tutte le donne
mette a paura la linguaccia atroce del «cocchiere della
Città».




Se la nobile dama voleva fare qualche buona opera
di cristiana carità, la compieva con pompa romorosa. A
somiglianza di Fabunio o di Reburro cugino di lei (già
si vede che è lo stesso esemplare dell’aristocrazia romana
descritto da Ammiano e coperto soltanto di manto cristiano),
ella va alla basilica di san Pietro in lettiga,
seguita da un codazzo di eunuchi. Ivi per fare mostra
della sua pietà, ella dispensa di propria mano offerte ai
poverelli, e celebra quei banchetti d’amore detti Agapi,
che essa fa annunciare publicamente per mezzo di un
banditore.









Quelle due figure bastano a dare la idea precisa di
ciò che fosse il loro ceto. Gli antichissimi abusi che esistevano
nella Chiesa conosciamo da mille passi che leggiamo
nelle opere dei Padri della Chiesa. Nella gerarchia
ecclesiastica s’era ficcata l’orgogliosa boria dell’aristocrazia
romana, e l’eguaglianza democratica dei preti
s’era ridotta una fola. L’indole dei Romani non era
mutata dall’antica, imperocchè il battesimo non trasformasse
lo spirito del tempo: la società cristiana di Roma
aveva comuni colla società pagana tutti gli elementi
vitali della cultura, del gusto, dei bisogni publici. La
moltitudine non comprese in nessun tempo gl’insegnamenti
di Cristo; e se alcuni Romani, quali Pammachio,
Marcella e Paola, rifuggendo dalla vita mondana corrotta
abbracciavano una vita monacale virtuosa, erano d’altra
banda migliaja di persone che avevano scambiato Apollo
per Cristo, solo per ottenerne vantaggi esteriori, oppure
per andazzo di moda, o per solletico di curiosità. Tutti i
vizî s’univano nell’ordine numeroso dei preti orgogliosi;
e di rincontro al voto monacale di castità trionfava il
più licenzioso libertinaggio.




San Gerolamo narra di un caso di matrimonio avvenuto
tra due Romani che sembra quasi incredibile, e che
dipinge le condizioni morali di quell’epoca meglio che
nol facciano narrazioni di grossi volumi. «Parecchi anni
or sono», egli dice, «quand’io era secretario del vescovo
romano Damaso, mi venne fatto di vedere nel ceto plebeo
una coppia la meglio appaiata che dar si possa: l’uomo
aveva già messe in sepoltura venti mogli, e la donna
aveva già avuti ventidue mariti, e finalmente s’erano
congiunti in quel matrimonio, ch’essi stessi credevano

che sarebbe stato il loro ultimo. L’aspettazione di tutti,
degli uomini e delle donne era rivolta a vedere quale dei
due, dopo tanti trofei, cadrebbe il primo nel sepolcro. La
vittoria fu dell’uomo, il quale, in mezzo a una immensa
tratta di gente, camminava innanzi la bara di quella moglie
valorosa, altiero, coronata la testa ed agitando in
mano una palma, fra le grida del popolo che di tratto
in tratto sclamava, meritare egli l’onore di un premio[104].»
Terribile è il fatto di quella beffa publica
scagliata contro il matrimonio; eppure quel connubio
non era tanto pernicioso al buon costume, quanto le
parentele spirituali, sotto il manto delle quali matrone
cristiane stringevano turpi amicizie coi loro figli d’adozione,
oppure quanto le relazioni che si formavano in
quelle riunioni di spirituale fratellanza dei così detti
Agapeti e Synisacti, e il commercio serafico di frati e di
monache che vivevano in comunione d’anima e di corpo,
e dividevano insieme la mensa ed il letto.




Queste descrizioni della società di quel tempo ci sono
fornite dagli scritti di un illustre Padre della Chiesa[105]:
affinchè poi il leggitore di coscienza timorata accheti
l’animo, noi lo assicuriamo che di rincontro a quelle
descrizioni mestissime di turpitudini, quegli stessi Padri
della Chiesa presentano alcuni quadri di onesto vivere
che rallegrano l’animo.




Di somma importanza riuscirebbero notizie statistiche

della popolazione di Roma al tempo in cui Alarico assediava
la Città: manca però affatto ogni elemento
alle nostre investigazioni. La Notitia numera, in tutte
le quattordici Regioni di Roma, circa 46602 insulae o
case, e 1797 palazzi[106]. Noi possiamo perciò determinare
che Roma comprendesse verso a 45000 case, e più di
1700 palazzi. Ma la popolazione di lei, dopo la divisione
dell’Impero e durante l’impoverimento sempre crescente
della Città e delle province, deve essere considerevolmente
diminuita, e difficilmente essa avrà superato il numero
di 300,000 abitanti: forse anzi quella cifra è superiore
di troppo alla effettiva popolazione di Roma in quel
tempo[107].









CAPITOLO QUARTO.


§ 1.
Alarico prende Roma il giorno 24 di Agosto 410. — Saccheggio
della Città. — Una vittoria del Cristianesimo. — Mitezza
d’animo dei Goti. — Alarico dopo tre giorni lascia
Roma.





I Goti cinsero la Città ponendo campo di fronte a
tutte le porte, come già avevano fatto nel primo assedio.
Alarico volgeva tutta la sua operosità contro porta Salara
prossima a monte Pincio, dinanzi a cui, forse perchè
le mura erano colà più deboli, aveva fin dall’incominciamento
dell’assedio eretta la sua tenda. Non giunse
fino a noi chiara ricordanza nè dei meschini mezzi di
difesa usati dai Romani, nè della durata dell’assedio.
Sembra però che Alarico non movesse all’assalto, ma
che l’esito della sua impresa tranquillamente attendesse
dall’alleanza degli Ariani e dei Pagani della Città coi
quali teneva segreti accordi, e dall’alleanza più terribile
della fame che desolava di nuovo la misera Roma, quantunque
una grande moltitudine di schiavi fossero fuggiti
ai Goti. Egli poteva finalmente penetrare di soppiatto

entro le mura; e già cento anni dopo, s’era cancellata
dalla memoria degli uomini la ricordanza del modo con
cui egli aveva preso Roma, di maniera che lo Storico
greco Procopio ne spacciava le più inverosimili fole.
Egli narra che Alarico, quasi fosse stanco del lungo
assedio, facesse mostra di levare il suo campo, ed ai Senatori
spedisse trecento ragguardevoli giovani Goti quali
donzelli, pregando che li ricevessero come pegno di
quella venerazione, che in lui non verrebbe mai meno,
per la loro virtù e per la loro fedeltà all’Imperatore. E
racconta che a quei giovani segretamente commettesse,
che nel pomeriggio d’un determinato giorno si scagliassero
contro le schiere che stavano a guardia di porta
Salara, e di quella s’impadronissero; e afferma che
anche avvenisse[108]. Nel tempo stesso poi scrive Procopio
di un’altra versione che correva intorno la presa di
Roma: secondo la quale, la nobile Proba (vedova dello
illustre Petronio Probo) tocca di dolore alla miseria
estrema delle plebi, che la fame cominciava a tramutare
in cannibali, avrebbe fatto cessare il flagello, mettendo
entro le porte i Goti: ma non è che una favola la quale
i Cristiani avranno forse appresa in Africa.




Neppure l’anno della presa di Roma conosciamo con
esattezza, imperocchè gli Storici ondeggino tra il 409
ed il 410. La notizia ne andò perduta fra le rovine dello
Impero. Da una cronica compilata in tempi meno remoti
è determinato fermamente che i Goti entrassero
in Roma il giorno 24 di Agosto dell’anno 410, e noi

pure abbiamo argomento di accogliere con certezza quell’anno
410[109].




Era notte allorquando i Goti penetrarono per porta
Salara[110]. Appena i primi drappelli s’erano messi dentro
la Città, che tosto appiccavano fuoco alle case vicine
alla porta. L’incendio con rapidità diffondendosi lungo
quelle vie strette e immonde[111], giungeva a cogliere le

prime fabbriche dei palazzi Sallustiani che in quelle
vicinanze s’elevavano. Le belle case dello Storico della
guerra Giugurtina e della congiura di Catilina, nelle
quali nei tempi andati era morto l’imperatore Nerva,
furono la prima fiaccola che illuminò il sacco di Roma.
La caduta di Cartagine e di Siracusa era stata una fine
degna della vita di quelle città valorose. La loro eroica
virtù commuove ad ammirazione, e il dolore nell’animo
s’accheta allorchè si pensi ai sentimenti generosi ed
alle grandi opere la cui ricordanza sopravvive alle genti
cadute. Ma Roma la grande, che cade a quel modo sotto
il ferro di Alarico, eccita nell’animo un senso di disgusto
al pensiero che tanta viltà allignasse in quel popolo, che
altre fiate era stato il più valoroso della terra. Non ci
conforta il ricordo di una resistenza generosa: Roma non
vide in quel dì che fuga, strage, saccheggio, tumulto
spaventevole: spettacolo che a nessun testimone oculare
bastò l’animo di descrivere.




Colla celerità con cui il turbine si rovescia, i Barbari
si spinsero in tutti i quartieri di Roma cacciando dinanzi
di sè torme di cittadini fuggenti e imploranti mercè ad
alte grida, e facendone massacro. E poi si lanciarono a
dare il saccheggio all’immensa Città. Agitati da istinto
di depredare, scorrevano di palazzo in palazzo, irrompevano
nelle terme, nelle chiese, nei templi: tutto rovesciavano
in cerca di oro, e, strappato quanto ne trovavano,
ne rapivano Roma in meno che si dica, e con
l’ansia del ladro, caricati di bottino cavalli e carri, lo
traevano fuori della Città. L’Unno ebbro del vino bevuto
nelle case saccheggiate, non era tenuto in rispetto dalla
bellezza artistica che i maestri alessandrini avevano

profuso nelle suppellettili e nelle minuterie che ornavano
le stanze riposte delle matrone romane; nè comprendeva
a che servissero tanti capolavori inestimabili che, tramandati
in retaggio nelle famiglie, rimontavano forse
ai tempi dello splendore di Grecia; ed ignorava il valore
di tanti oggetti preziosi, che gli avi dei vinti avevano
rubato con simile rabbia di depredazione nella remota
Palmira, in Assiria ed in Persia. I Barbari s’impadronivano
di quei tesori dopo di avere ucciso il molle Fabunio
e l’imbelle Reburro tremanti di paura, o dopo di aver
soffocato nei loro abbracciamenti brutali la signora del
palazzo. Molti Romani avevano senza dubbio nascoste
durante l’assedio le loro ricchezze: per la qual cosa nei
tempi posteriori narravansi in Roma molte leggende di
tesori occulti. Ma la maggior parte, o per paura della
morte, o denunciati dai loro schiavi fuggiti, o sottoposti
a tormenti, avevano abbandonate le loro ricchezze agli
invasori[112]. In nessuna altra città del mondo l’oste
barbarica avrebbe potuto raccogliere più ricco bottino.
Nè alcuno, dice Olimpiodoro che viveva in quel tempo[113],
può imaginare quanto grande, quanto smisurato, oltre
ogni credenza, esso fosse: e quattro anni dopo il sacco
di Roma, Placidia doveva tingere la fronte di rossore,
allorquando cinquanta giovinetti goti vestiti di tonache
di seta, le porsero sorridendo, quale presente delle nozze
di lei con Ataulfo, cento coppe ricolme di minuterie

d’oro e di giojelli, che tutti, senza eccezione, i Goti
avevano raccolti nel saccheggio della patria di lei.




Alarico aveva conceduta ampia licenza di depredare
alla sua soldatesca, ma aveva imposto che si risparmiassero
le vite degli abitanti, ed aveva comandato che le
chiese, e sopra tutte le basiliche degli apostoli Pietro e
Paolo, si rispettassero, quali asili in cui i cittadini fuggenti,
di qualunque ceto e di qualunque origine, non
dovevano essere molestati[114]. Obbedirono i Goti per
quanto lo concedeva la loro cieca rabbia di preda. Irrompevano
nelle case in cerca di oro; e i vestimenti poverili
degli abitatori tremebondi ad ira li muovevano, reputandoli
una maschera sotto cui si occultasse la ricchezza.
San Gerolamo narra con dolore che Marcella, pia amica
di lui, fu aspramente battuta: ella era nella sua casa
situata sull’Aventino, allorquando una turba feroce di
Barbari vi irruppe. Quella donna, che fu la prima monaca
di Roma che nascesse di nobile stirpe, mostrò loro l’umile
suo vestimento di penitenza, e caduta sotto le percosse
di quei furibondi ne abbracciò le ginocchia supplicando
che rispettassero la virtù della sua allieva Principia. Si
commossero i duri petti di quei guerrieri, e rispettosi
condussero a salvamento le due pie donne nell’asilo di
san Paolo[115]. Ma alcuni di quei Barbari, pagani o ariani

fanatici, non ebbero rispetto neppure ai chiostri di donne,
chè con loro violenza feroce fecero onta alle sciagurate
monache ed a stento soffrirono freno a non depredare gli
arredi sacri delle chiese cattoliche. Ed anzi uno Storico
ecclesiastico afferma, che se avessero avuto contezza dei
tesori del san Pietro, vi avrebbero senza dubbio dato saccheggio[116].
Il vescovo Innocenzo, che allora era a
Ravenna, aveva lasciato carico al Principe degli Apostoli
della difesa delle sue basiliche: e ciò che era opera del
nobile animo di Alarico e della venerazione di lui per la
religione di Cristo, non dubitava di definire dal suo asilo
remoto e sicuro, essere stato manifestamente miracolo
dei Martiri.




In mezzo a quegli avvenimenti di orrore tanto più
splendido appare un atto di umanità straordinaria, alla
ricordanza del quale gli Storici, sia per il singolare contrasto
che offre con quegli spettacoli di sangue, sia per
sentimento di religione, si dilungano più che nella descrizione
del saccheggio di Roma. Un Goto penetrava nella
casa di una pia donzella, che sola, senza difesa, tremante,
stava a guardia di un grande cumulo di magnifici arredi
sacri. Già egli stava per iscagliarsi su quel ricco bottino,
ma lo rattennero le parole che quella pia gli volse con
maestosa calma: facesse ei pure ciò che più gli talentasse:
di quei tesori il padrone era l’apostolo Pietro, ed
il Santo saprebbe cogliere il profanatore. Ne fu talmente
scosso il Barbaro che avrebbe voluto piuttosto porre la

mano su un ardente braciere che su quegli ori: egli si
ritrasse e corse a re Alarico, e narratogli quanto gli era
occorso, n’ebbe comando di trasportare i tesori sacri
dell’Apostolo al san Pietro, e di accompagnarvi la loro
pia custode con buona guardia. Quella schiera di predoni
feroci procedeva per le vie verso la basilica, trasportando
con senso di devozione i calici, le patene, le lampade, le
croci su cui scintillavano smeraldi e giacinti: e tutto
a un tratto mutavasi in una processione solenne. Cristiani
fuggenti, donne sul cui volto era il pallore della
paura, traenti a mano i loro fanciulletti, vecchi imbelli,
e uomini tremanti, e pagani atterriti, andavano frammisti
ai Barbari dalle armi e dalle vestimenta sozze di
sangue, e sulle cui oscure facce leggevasi una lotta ardente
tra la passione bestiale di depredare e il sentimento
religioso. Tutti muovevano insieme al san Pietro lungo
le vie di Roma piene di tumulto, ed interrompevano l’orrendo
strepito del saccheggio colle note lunghe, solenni,
maestose di un inno sacro, presentando un quadro che
all’inspirato pennello di Raffaello sarebbe stato tema
più bello, che quello del suo affresco dell’incendio di
Borgo[117].




Quell’avvenimento celebrarono i Padri della Chiesa
quale vittoria che la Religione cristiana aveva ottenuto

in Roma funestata dalle stragi; nè quello fu il solo
esempio della mitezza dei Barbari. I Goti, inacerbiti
contro i Romani che gli abborrivano per la loro eresia
ariana, incrudivano contro la Città; e inaspriti per la
ricordanza delle antiche sconfitte delle quali volevano
vendicare l’onta, davano libero corso alla loro rabbia
contro quel popolo miserabile che sprezzavano. Migliaja
di uomini perirono in Roma e fuori delle mura sotto il
loro ferro e sotto la spada degli Unni, degli Scirri, degli
Alani seguaci del Paganesimo, e delle turbe sfrenate
degli schiavi liberati, di maniera che santo Agostino
deplorava che mancassero braccia a dar sepoltura ai cadaveri[118].
Tuttavolta i Romani erano tanto caduti di
animo, che, attendendo una distruzione universale simile
a quella che aveva colpito Gerusalemme e Ninive, ebbero
argomento a lodare la mitezza del nemico. Ed alcuni di
quegli Storici stessi che deplorano tanto sangue versato
in quella strage, narrano pure con gioja che dell’ordine
senatorio pochi furono gli uccisi; ed a mitigare l’orrore
del quadro ricordano che la Città era stata condotta a
condizione di gran lunga peggiore, allorquando cadde
sotto i Galli feroci, condotti da Brenno[119].









La sorprendente brevità di tempo, che Alarico aveva
conceduta al furore dei suoi, diminuì anche gli orrori di
quel sacco, facendo sì che le soldatesche profittassero del
termine loro conceduto unicamente a raccogliere bottino.
Alarico era forse commosso da venerazione per la grandezza
di quella sacra Roma, la quale, se un dì aveva scosso
di tanta ammirazione l’animo del persiano Ormisda, più
potente mille volte ora doveva scuotere la grande anima
sua. Al mirare quella capitale del mondo che giacevagli
prostesa ai piedi avvilita, al pensare che dall’alto delle
sue colonne le severe figure di tanti eroi antichi, di cui
conosceva in parte le geste ed i nomi, stavano guardandolo,
Alarico sarà stato preso da una specie di terrore,
ed avrà certamente pensato a Stilicone, vivente il quale
non avrebbe mai tocco il suolo di Roma. Alarico non
poteva trattenersi più a lungo nella Città donde non gli
era possibile di trarre sussidî, e che non gli offriva un
accampamento sicuro. L’Impero romano non era ancora
ridotto a tale grado di disfacimento che gli fosse dato
di farsi gridare Re d’Italia; e la presa di Roma, quantunque
fosse un primo grado per giungere a quell’altezza,
e benchè di quel grande avvenimento non potessero prevedersi
le conseguenze, aveva soltanto le sembianze di
una scorreria barbarica non avente altra mira che di
porre a ruba il paese. Conoscendo giustamente che gli
era impossibile di sostenersi in quella condizione, e preso
quasi da terrore panico che la grandezza della sua stessa

vittoria inspirava nel suo animo, Alarico dopo tre giorni
abbandonò la Città saccheggiata, e mosse per la Campania
traendosi dietro una grande moltitudine di prigioni,
e conducendo con sè la stessa Placidia, sorella di Onorio,
cui egli tributava onore conveniente all’altezza dei suoi
natali[120].



§ 2.
I Goti non distrussero i monumenti della Città. — Opinioni
degli Scrittori su questo argomento.



Dopochè i Goti furono partiti della Città, quantunque
non esercito nemico li cacciasse, nè paura li prendesse
di oste che s’avvicinasse, i Romani ebbero agio di
considerare la gravezza della loro miseria. L’avvenimento
terribile del saccheggio fu accompagnato da una serie
di circostanze tali, che non è facile trovare il somigliante
negli annali delle altre città del mondo. Quell’avvenimento
non lasciava dietro di sè, nè l’occupazione militare
del conquistatore, nè alcuno di quei mutamenti

politici che sogliono in simili casi avvenire; ma se la
Città non vedeva più la faccia del nemico entro le sue
mura, vedeva però tutte le tracce spaventose del nemico;
e sembrava che non gli uomini l’avessero funestata col
flagello della guerra, ma che piuttosto un cataclisma
tremendo di natura repentinamente l’avesse colpita e
devastata. Possiamo ben di leggieri immaginare quale
orrore dovesse presentare l’aspetto di Roma nel giorno
in cui i Goti ne uscirono: e non vi fu Storico che abbia
avuta la forza di darne la descrizione, nessuno fu che
desse ragguaglio particolare delle rovine che i Goti
lasciarono dietro di sè. Ma qui si presenta una ricerca
sull’estensione di quel danneggiamento, ed è quesito
di non lieve importanza, imperocchè la storia dei ruderi
di Roma, che in parte è nostro tema, incominci veramente
da quel saccheggio dell’anno 410, il quale è avvenimento
che determina un’epoca, sebbene già il disfacimento
abbia principiato al tempo di Costantino.




Il sentimento di odio nazionale indusse per lunga
pezza gl’Italiani a cercar di vendicare sulla memoria dei
Goti la caduta di Roma che l’imperatore Onorio aveva sì
vilmente abbandonata in loro balia, e che i Romani con
somma vergogna non avevano saputo difendere. Le loro
voci scagliarono contro il nome dei Goti l’onta eterna
che i più bei monumenti dell’antichità abbiano distrutti.
Ma studî più profondi, e di Italiani stessi, imposero
silenzio a quelle voci: che se alcuna ben rada s’innalza,
è prova soltanto di crassa ignoranza. Lo Storico può
oggimai risparmiarsi la briga di dimostrare che la è pur
folle cosa e ridicola di pingere sempre alla propria fantasia
Goti, Vandali e quali altri Germani, che con rabbia

strana e come per istinto, si scagliano contro i templi
e contro le statue: quasi che nel breve tempo in cui
tennero Roma, invece di mettere a ruba la Città, si fossero
aggirati per le vie col martello alla mano abbattendo
le statue, e con leve nei teatri fossero penetrati per
l’unico scopo di provare le loro forze nell’inutile fatica
di spezzarne i marmi.




I Goti lasciarono dietro di sè tutta quella rovina che
è inseparabile da un saccheggio. Essi danneggiarono gli
edifizî di Roma per quanto danneggia una soldatesca
feroce che si lancia su una città a depredare, e che, impadronitasi
delle robe mobili, non bada alla distruzione
delle cose immobili che non può trar seco. Irrompendo
nei templi, nelle terme, nei palazzi, ne strapparono tutti
gli oggetti d’arte e tutte le cose preziose, e sotto le loro
mani rozzissime, forse anche spinti da malo animo,
molte statue bellissime di marmo saranno state distrutte
per le vie e per le piazze. E una estesa devastazione avrà
portato l’incendio, e già abbiamo detto che all’incominciamento
del saccheggio i palazzi sallustiani furono messi
in fiamme. Le loro ruine annerite dal fumo e fra le quali
oggidì ancora miransi sorgere sul terreno poche vôlte
arcuate ed alcuni corridoi, sono i vestigi dai quali lo storico
Procopio, cento e quaranta anni più tardi, trae argomento
a parlare della devastazione di Roma operata dai
Visigoti[121]. Ma quello è il solo grande edifizio di Roma
che si sappia aver trovata la distruzione in quella conquista,
ed alle notizie date da quegli Storici che con
esagerazione da retori parlano della Città conquisa dal

fuoco, altre narrazioni si contrappongono che le prime
attenuano e moderano. Il bizantino Socrate racconta,
che la più gran parte delle opere mirabili di Roma fu
distrutta dal fuoco; e Filostorgio narra che Alarico ritirandosi
in Campania lasciò dietro di sè in rovine la Città,
la cui celebre grandezza il ferro, il fuoco e le catene barbariche
avevano annientata. E Gerolamo esclama enfatico:
«Ahimè! perisce il mondo, ma delle peccata non
ci mondiamo: la Città illustre ch’era a capo dell’Impero
romano un solo incendio consunse». Ed Agostino in
parecchi passi delle sue opere ricorda similmente l’incendio
di Roma[122]. Per la qual cosa dobbiamo credere
che alcuni edificî di Roma fossero danneggiati da incendî,
quantunque lo storico Jornande dica: per comando di
Alarico si restrinsero i Goti a depredare, e non appiccarono
il fuoco come sogliono fare i Barbari[123]. Ma Orosio,
scrittore contemporaneo, narra che Iddio era passato nel

suo furore su Roma e l’avea colpita più tremendamente
che gli uomini non avessero potuto fare: imperocchè
una forza sovraumana avesse messo in fiamme le travi
di bronzo, e avesse fatto precipitare la mole poderosa di
grandi edificî, e il folgore cadendo nel foro avesse atterrati
i falsi idoli, e un fuoco mandato dal cielo avesse
divorato tutte le nefandità della superstizione antica,
che le fiamme lanciate dal nemico non avevano potuto
consumare[124]. Questa narrazione è degna di nota, non
solo perchè sembra che ricordi una totale devastazione
prodotta dall’incendio, ma perchè ci rammenta una
leggenda sparsa fra i Cristiani, i quali, stando alla predizione
delle Sibille, attendevano un incendio che doveva
conquidere Roma. Ed allorchè ebbero udito della presa
della Città credettero che quella profezia si fosse avverata,
e che Roma, al pari di Sodoma, giacesse consumata
dalle fiamme. Tuttavia, Orosio stesso, il quale giustamente
celebra la mitezza di animo dei Goti, era finalmente
costretto a narrare, che tre giorni dopo la presa
di Roma, i Goti volontariamente ne uscivano, e che il
fuoco aveva bensì recato alcuni danneggiamenti alle case,
ma non sì grandi quali aveva prodotto l’incendio appiccatosi
per accidente in Roma, nell’anno 700 dalla costruzione
della Città. Ed anzi quello Storico afferma che
i Romani avessero detto che dei mali sofferti nel saccheggio
avrebbero messo tosto in pace il proprio animo, se
loro si restituisse il sollazzo dei giuochi circensi[125].









Tutte queste narrazioni di scrittori contemporanei
devono dunque persuaderci che quanto narrano gli Storici
posteriori intorno alla devastazione di Roma contiene
grandi esagerazioni: e perciò dobbiamo accogliere che
la Città fosse data al saccheggio, ma che la breve durata
di soli tre giorni, e l’ampiezza smisurata di Roma, ed il
numero grande dei suoi edificî avessero resi quei danneggiamenti
poco considerevoli[126]. Intorno ai grandi
monumenti di Roma le torme barbariche si saranno
scagliate durante quei tre giorni con grave tumulto, ma
non gli atterrarono; chè i Barbari miravano quegli obelischi
e quegli archi di trionfo con meraviglia fugace,
senza che loro balenasse in mente il ridicolo pensiero di
distruggerli. Allorquando trovavano statue d’oro e di
argento, spezzavanle per cavarne bottino.; ma nè le statue
equestri gigantesche di bronzo dorato, nè quelle di
marmo gli allettavano a preda: ed essi lasciarono che
stessero finchè venisse a rubarle un Imperatore bisantino
del secolo settimo, nel tempo in cui Roma era ridotta
all’estrema miseria e in cui la sua ricchezza consisteva
negli arredi delle chiese. Due soli anni dopo la conquista
di Alarico, uno Storico ed un Poeta venivano a

Roma. E Roma desolata dal saccheggio era tanto lontana
dall’aver le sembianze d’una Città caduta in rovina,
e sì poco oltraggio avevale recato il fuoco, checchè dir
possa santo Gerolamo, che ambidue con fervida ammirazione
ne celebrarono la bellezza e la maestà senza pari.
E infatti Olimpiodoro dà quella descrizione, che già conosciamo,
delle terme e dei palazzi i quali s’ergevano
ancora in tutto il loro splendore antico; ed il prefetto
Rutilio di Numanzia, in quel suo inno di addio che volge
a Roma partendo, non dice parola su devastazioni, ma
anzi allorquando dalla barca su cui naviga il Tevere si
volge per l’ultima volta a cercar dello sguardo la Città,
egli si delizia allo spettacolo «della regina bellissima del
mondo, i cui templi scagliano loro vertici al cielo»[127].



§ 3.
Lamentazioni sulla caduta di Roma. — San Gerolamo. — Santo
Agostino. — Conseguenze della presa di Roma.



Allorquando le mille voci della fama ebbero annunciato
al mondo civile la notizia che la capitale dell’orbe
era caduta, grida di dolore e di paura s’elevarono d’ogni
parte. Le province dell’Impero, che da secoli avevano

imparato a venerare Roma quale acropoli invitta della
cultura, quale maestra delle leggi del vivere civile, videro
tutt’a un tratto quel loro santuario cadere, vilmente
bruttandosi; e nel tempo stesso in cui la fede nella
durata degli umani ordinamenti era in loro potentemente
scrollata, pensavano che la fine del mondo incominciasse,
secondo il vaticinio dei Profeti e delle Sibille.
Le voci di alto lamento perderonsi nella vastità deserta
dei tempi, e soltanto negli scritti di alcuni Padri della
Chiesa, viventi in quel tempo, troviamo vestigi, quantunque
modificati dalla morale cristiana e dalle forme
rettoriche, dello sconvolgimento tristissimo che allora
aveva colpito il mondo. La caduta di Roma distaccò l’attenzione
dello stesso san Gerolamo dalle meditazioni
solitarie sulle profezie di Isaia e di Ezechiello, nelle quali
egli raccoglievasi allora nella remota Betelemme. Scosso
da dolore profondo scriveva alla vergine Eustochia: «Io
aveva condotto a compimento diciotto libri di chiose
sulle profezie di Isaia, e già proponevami d’incominciare
miei studî su Ezechiello, che spesse fiate ho promesso a
te, o vergine cristiana Eustochia, ed alla pia madre tua
Paola, ed io voleva porre, a dir così, l’ultima mano alla
mia opera dei Profeti, quando, ahimè! odo la notizia della
morte di Pammachio, di Marcella, e della presa della
Città, e della uccisione di tanti fratelli e di tante sorelle.
Ne smarrii il sentimento e la voce, così che notte e dì
non ebbi altro pensiere se non se del modo di portar loro
soccorso, e parevami di essere caduto io stesso nella schiavitù.
Ma poichè ora il lume splendidissimo della terra
s’è spento, poichè il capo del romano Impero fu svelto
dal tronco, e, a dir meglio, poichè con quella sola città

il mondo tutto perì, muto io divenni; e mi prese uno
scoramento tale che mi tolse l’operosità nel bene; e il
mio dolore si rinnovava senza interruzione; e il mio
cuore batteva forte; e mi pareva che la mia mente fosse
messa in fiamme»[128].




Più oltre egli dice: «Chi avrebbe creduto che Roma,
la quale venne edificata delle spoglie di tutto il mondo,
cader dovesse, e che la Città sarebbe stata culla e insieme
tomba ai suoi popoli? che nelle terre d’Asia, d’Egitto,
d’Africa sarebbero tratte in ischiavitù le figlie di
Roma, della signora antica? che in Betelemme la santa,
ogni giorno entrerebbero, mendicando la vita, uomini e
donne, che un tempo brillavano per alti natali, e nuotavano
nel soverchio della ricchezza?»




Son pur belli in bocca dell’illustre Gerolamo questi
lamenti sulle sorti dell’antica Roma; ed allorquando
leggiamo quel passo in cui nel suo cruccio egli esclama:
«mi manca la voce, e scoppio in singulti allorquando
sto per dire: fu doma la Città che aveva domo il mondo!»[129]
l’animo nostro oggidì ancora si empie di tristezza

perocchè sia indotto a pensare all’inanità delle cose
umane. Tacciono invece le voci virili dei Romani; ed è
ancor più sorprendente di udire sensi di duolo sulla
caduta di Roma dalla bocca di un vecchio Padre della
Chiesa, che siede solitario in Betelemme e che ne scrive
ad una debole donzella, ad una pia monacella, e che
paragona il destino della illustre e grande Città a quello
che narrano le sacre pagine di Moab, di Sodoma e di
Ninive. E, senza neppure volerlo, ci occorre alla mente
ricordanza dei sospiri di quello illustre Scipione, che
assiso sulle rovine di Cartagine, deplorava la caduta
futura di Roma sua. E cerchiamo dello sguardo qualche
Romano illustre in mezzo a tanta desolazione della Città
caduta, e non lo trovando ci sembra che Roma non abbia
avuto più nè voce, nè lacrime dopo di quelle del grande
Scipione. La storia, o forse la leggenda romana, invece
di un eroe immerso nel dolore, ci presenta il quadro
disgustoso dell’Imperatore circondato dei suoi eunuchi,
il quale, chiuso nelle paludi di Ravenna, confonde la perdita
di Roma colla morte di un suo pollo favorito, cui egli
aveva dato il nome della capitale del mondo, di Roma[130].




Il vecchio Gerolamo (che in Roma era vissuto lungo
tempo) nella sincerità del suo dolore si eleva al di sopra
del suo contemporaneo Agostino. Nelle espressioni di
duolo del primo parlano alto il sentimento dell’uomo romano
e la consapevolezza istorica della grandezza politica
di Roma antica, a cui la Città andava debitrice del
venerando suo aspetto. Al cuore di Agostino non avevano
invece alcuna potenza tali considerazioni. Quel teologo,

che per la vastità del suo genio si eleva su tutti gli altri
della Chiesa latina, era inebbriato di gioia per la vittoria
del Cristianesimo; nè abbiamo alcun argomento che
c’induca a darne un giudizio di biasimo perchè egli
mirasse con occhio d’indifferenza la caduta di Roma.
Egli vedeva in quell’avvenimento la distruzione della
Babilonia, dell’ultimo propugnacolo del Paganesimo; nè
egli trovava da deplorare in quell’obbrobriosa caduta
che il disordine esterno ond’era stata colpita la Chiesa,
e la fuga e la morte dei suoi fratelli e delle sorelle in
Cristo diletti. Egli scrisse a loro consolazione un trattato
in cui egli esclamava: «E che dunque? se Iddio non
volle risparmiare la Città, non eranvi neppure cinquanta
Giusti fra tanti Fedeli, fra tanti monaci, fra tanti che
fecero voti di continenza, in tanta moltitudine di servi
e di serve di Dio?» E paragonando Roma a Sodoma,
egli si rallegra, che Iddio, il quale la prima dalle fondamenta
aveva distrutta, Roma abbia soltanto umiliata
col suo castigo; e che, se in Sodoma nessuno aveva potuto
uscir salvo, in Roma invece molti avessero potuto fuggire,
per ritornarvi di nuovo, e molti, rimanendovi, nelle
chiese avessero trovato un asilo inviolato. Ed anzi egli
conforta i Romani avviliti, sciagurati nepoti degli Scipioni,
richiamando alla loro memoria i mali ben maggiori
sofferti da Giobbe: e rammentando loro, che ogni
dolore terreno è temporaneo, cerca di consolare l’amarezza
della loro doglia col pensiero dei tormenti onde
saranno crucciati i dannati alla Gehenna per tutta
l’eternità[131].









Egli scrisse il suo trattato «della caduta della Città»
e l’opera sua illustre «della Città di Dio» in apologia
del Cristianesimo contro le accuse ripetute mai sempre
dagl’inacerbiti Pagani: i quali, se a torto rimprocciavano
alla Religione cristiana la catastrofe che inevitabilmente
colpir doveva la Città, tuttavia nelle declamazioni
di vescovi fervidi di zelo, che con aperto compiacimento
parlavano della rovina soprastante a Roma,
trovavano ragione di confermarsi in quella loro credenza.
E infatti l’odio di que’ Vescovi contro questa Sodoma,
contro questa Babilonia era tale, che Orosio deplorava
con sincerità che i Barbari di Radagaiso non avessero
preso Roma. Colla distruzione dei Numi antichi, colla
caduta della Vittoria e della dea Virtù, dicevano quei
Pagani, anche la virtù romana s’era spenta, e la croce
di Cristo s’era alleata alla spada dei Barbari per la distruzione
della Città e dell’Impero. Per ispuntare gli
strali di quelle accuse, Agostino scriveva quelle opere nelle
quali la caduta di Roma gli offeriva acconci argomenti a
enfatiche prediche e ad alte speculazioni morali intorno
al reggimento di Dio sul genere umano: ed egli diceva
ai Pagani che fra coloro che arditamente e senza rossore
calunniavano i servi di Cristo, trovavansi di quelli che
alla morte non sarebbero sfuggiti se non si fossero celati
sotto le sembianze di confessori di Cristo; imperocchè
ciò che in Roma rimase illeso fosse beneficio di Cristo,
e tutto quello che durante il saccheggio era stato commesso
di devastazione, di strage, di ruberia, d’incendio,
di male di ogni maniera, fosse stato soltanto l’ordinario
risultamento degli avvenimenti di guerra[132].









Deplorevole era la sorte dei Romani; tutte le famiglie
erano cadute nell’estrema rovina, e loro era tolta
speranza di restituirsi nel lustro primiero. Se si scorrano
le Storie, sarà difficile trovare un altro avvenimento
che a questo si possa paragonare per la gravezza delle
sue conseguenze vuoi morali, vuoi materiali. L’aureola
dell’antica ed aurea città s’era estinta. E secondo le
leggi di natura, questa prima caduta doveva essere
causa che essa ancor più profondamente precipitasse: e
già il filosofo di quel tempo poteva scorgere le tempeste
che si sarebbero riversate su di lei nei secoli venturi in
cui Roma, accasciata sulle sue rovine, non sarebbe più
stata che un morto nome, o un sepolcreto misterioso su
cui, in mezzo ai simulacri caduti dei Cesari antichi,
invece del trono dell’Imperatore si sarebbe elevato il
seggio di un Vescovo. L’aristocrazia ch’era stata arbitra
della vita politica nella costituzione antica, sostegno
tradizionale della Città e dello Stato, era stata travolta
e dispersa nel mondo. Di repente, dal possedimento di
ricchezze immense, da eleganza splendidissima di costume
era stata sbalzata nella mendicità; ed i rampolli
delle più illustri ed antiche famiglie di Roma facevano
meravigliare gli abitatori delle province più remote
dell’Impero allo spettacolo della sciagura, non però
immeritata del tutto, che gli aveva gettati nell’estremo
della miseria.




Non v’ha luogo, scrive san Gerolamo, che non

accolga genti fuggite di Roma. Molti cercavano di là dei
mari, nell’Oriente remoto, un incerto asilo; molti s’imbarcavano
per l’Africa dove le loro famiglie avevano
possedimenti; e il conte Eracliano governatore di quel
paese, e ch’era stato il carnefice di Stilicone, riceveva le
nobili donzelle di Roma per poi venderle ad Assiri che
ne facevano traffico. Più felici di questi Romani e degli
Italiani erranti in lontane regioni, erano quei fuggitivi
che avevano trovato asilo nella solitudine delle isole del
mare Tirreno, in Sardegna, in Corsica e nel piccolo
Igilium, che è l’odierna isoletta di Giglio, cui Rutilio di
Numanzia dalla sua nave volgeva un saluto di gratitudine,
perocchè avesse prestato rifugio ai Romani, che
così trovavansi «a Roma tanto vicini, e sì lungi dai
Goti»[133].









CAPITOLO QUINTO.


§ 1.
Alarico muore nell’anno 410. — Ataulfo è gridato
re dai Visigoti. — Egli parte d’Italia. — Spedizione impresa
dal conte Eracliano contro Roma. — Onorio viene a Roma
nell’anno 417. — Restaurazione della Città. — Versi di Rutilio
a Roma.





Finchè i Visigoti rimasero in Italia, la Città doveva
sempre temere che d’improvviso ritornassero a darvi
un secondo saccheggio; per la qual cosa il commovimento
continuo che l’agitava, al pensiero del pericolo
sovrastante, le toglieva calma e forza necessaria per
riparare a tante perdite fatte e per ripopolarsi. Alarico
era morto tosto dopo il saccheggio di Roma, nell’anno
410; quasi che tutta la sua forza vitale lo avesse abbandonato
dopo di aver compiuto quel grande fatto. Il prode
guerriero moriva colla gloria eterna di aver soggiogato
Roma e di averle risparmiata la distruzione. I suoi soldati
gli diedero sepoltura nell’alveo del fiume Busento, e
indi scelsero a loro re Ataulfo, cognato di lui. Se Alarico

non aveva potuto elevarsi al di sopra della condizione
di nomade guerriero barbaro, Ataulfo invece, accorto
di mente e ardito di mano non meno di Alarico, sembrava
avere ingegno più acconcio a fondare un impero
goto in Italia e ad assoggettare l’Occidente allo
scettro di valorosi Germani. Egli accarezzava nel suo
pensiero questo disegno, ma neppur egli poteva compierlo;
e quasi un secolo doveva trascorrere in rivolgimenti
tumultuosi prima che i Germani, condotte poco
a poco a maturanza le loro idee politiche, di truppe
irregolari assoldate dall’Impero romano, si facessero
veri conquistatori e signori d’Italia.




Non sappiamo con esattezza fino a quando i Visigoti
godessero dello splendido cielo d’Italia, e si deliziassero
sui poggi del mezzogiorno per vendemmia festanti. Più
felici dei guerrieri di Pirro e di Annibale vivevano nel
soggiorno beato della Campania, senza che ne li molestasse
suon di guerra nemico. Dalle ubertose sponde del
Liri occupavano il paese fino a Reggio, dove non la
famosa statua incantata ma una tempesta aveva impedito
ad Alarico di passare in Sicilia: nè squillo di
tromba gli strappava dai molli letti ove stavano sdrajati
fra le braccia delle loro belle schiave a lautezza di
mense.




Finalmente, Ataulfo stesso li chiamava all’arme,
imperocchè, dopo lunghi e difficili negoziati con Onorio,
egli avesse deliberato di partire dall’Italia desolata e di
valicare le Alpi per girsene in Gallia, ove, al soldo
dell’Impero, voleva combattere Giovino che aveva usurpata
la dominazione di quella provincia. Nella loro ritirata,
che non possiamo determinare con certezza se

avvenisse nell’anno 411 oppure nel 412, i Goti avranno
forse incusso alto spavento a Roma: ma per il trattato
stretto con Onorio, la cui sorella Placidia il Re dei Goti
aveva condotta in isposa, i Barbari non devono avere
recato danneggiamento alla Città. E la narrazione d’uno
Storico dei tempi posteriori, che eglino in questa loro
ritirata, simili a sciame di locuste, si gettassero su Roma
per la seconda volta ed esterminassero tutto quanto
avevano lasciato nella prima, non ha sembianza di verità,
non essendo sorretta da altre testimonianze[134].




Un altro flagello, quantunque ben meno terribile,
colpiva Roma: l’ambizioso conte Eracliano, nell’anno
413 in cui era stato eletto console, s’era ribellato in
Africa; e avendo impedito che ne partisse la flotta ch’era
andata a prendere vettovaglie per fornire la Città affamata,
mosse egli stesso con molti vascelli; e già s’apparecchiava
a entrare nelle acque del Tevere per impadronirsi
della Città ch’egli sapeva essere sguernita. Ma
allora, Marino, capitano delle truppe imperiali (che, come
tali, tornano di nuovo in campo), gli diede battaglia
presso la costa; e, disfattolo pienamente, lo costrinse a
fuggire in Africa dove perdette il capo[135].




Liberata da questo pericolo, partiti i Goti, la corte
di Ravenna ebbe miglior agio di provvedere alla guarigione
di tante piaghe che desolavano Italia. Onorio

concedette alle province devastate l’esenzione da imposte,
e, per la terza volta nell’anno 417, venne a Roma
avvilita. Fece uno splendido ingresso trionfale, e assiso
nel suo cocchio si pasceva con orgoglio puerile della
vista del suo emulo Attalo, il quale, coperto di vergogna,
era tratto in catene innanzi al suo carro[136]. Gli sciagurati
abitatori di Roma accolsero il loro Monarca con
servili acclamazioni, quantunque nel loro animo gli scagliassero
muti rimproveri. Non eravi Stilicone dai cui
allori egli prendesse a prestito splendore, e taceva la musa
che per bocca di Claudiano gli aveva già tributate lodi
adulatrici di trionfatore. Stendendo la mano e supplicando
colla voce, i Romani lo eccitavano a far risorgere la
Città dalle sue rovine. Se si presti fede agli Scrittori,
Roma si rimetteva in breve tempo dei mali sofferti
durante il saccheggio dei Goti, di maniera che sorgeva
«più splendida dell’antica»[137]. I cittadini fuggiti vi

ritornavano da tutte le province dell’Impero; ed erano
in numero sì grande che Olimpiodoro racconta che in
un giorno solo ne arrivassero quattordicimila. Tuttavia,
bisogna andare cauti nell’accogliere le notizie date dagli
scrittori di quell’epoca. E lo stesso Storico racconta che
Albino, prefetto della Città nell’anno 414, aveva riferito
all’Imperatore che la popolazione di Roma s’era accresciuta
di maniera che non fosse più sufficiente la misura
di grano ch’era costituita per le somministrazioni al
popolo[138].




La Città andava poco a poco risorgendo e ripopolavasi,
quantunque non si restituisse nel primitivo splendore
come vorrebbero far credere quelle narrazioni e le
voci adulatrici di coloro che celebravano Onorio col titolo
di restauratore della Città. Ma che Roma, pochi anni
dopo della conquista dei Goti, fosse ancora la grande, la
magnifica, ci mostrò Olimpiodoro: ed anche Rutilio, che
ne partiva nell’anno 417 per tornare in patria, poteva
confortare il suo animo della caduta di lei con quei versi
inspirati, nei quali esorta la Città a rialzare il suo capo
venerando, ad ornarsi d’alloro ed a cingere il turrito diadema,
e ad alzare di nuovo il suo scudo brillante. I terribili
mali sofferti nel saccheggio, sclamava, potevano esser
posti in obblio dalla remissione dei tributi: elevando lo
sguardo al cielo si allevia ogni dolore, imperocchè anche
gli astri tramontino per risorgere brillanti sempre di luce
novella. L’oltracotanza superba di Brenno aveva ricevuto
punizione, ed il Sannita la aveva espiata colla servitù:

la fuga e la disfatta di Pirro e di Annibale avevano vendicate
le loro vittorie. In simil guisa Roma risorgerà
legislatrice dei secoli, essa sola non temente il lavorio
della Parca; tutte le contrade della terra di nuovo le
porgeranno tributi e il bottino fatto sui Barbari empirà
i suoi porti: i campi che il Reno bagna, saranno dissodati
eternamente per lei; per lei il Nilo riverserà fuor del suo
letto le onde fecondatrici; Africa a lei dispenserà la
ubertà dei suoi prodotti: e flotte romane solcheranno le
onde del Tebro trionfatore, coronato di giunchi[139].




Questi augurii il Poeta ancora pagano volgeva a
Roma, salutandola con voce velata dal pianto. Ma non
furono profetici. Abbattuta da quel colpo tremendo, la
Città non ebbe più forza di sollevarsi. Per buona sorte
dei popoli d’Occidente, Roma non raccolse più dalla polvere
la corona d’alloro cadutale di capo. E soltanto
dalle ceneri dell’antichità essa si elevò sotto forma novella
dopo le pugne lunghe e dolorose della sua seconda
nascita, per reggere col pastorale durante lunghi secoli
il mondo morale, dopochè essa aveva dominato, per
tempo sì lungo, mezzo il mondo colla potenza della sua
spada[140].








§ 2.
Svolgimento della Chiesa romana. — Scisma per la
successione alla cattedra vescovile. — Bonifacio è eletto
papa. — Onorio muore nell’anno 423. — Valentiniano III
diventa imperatore sotto tutela di Placidia. — I Vandali invadono
Africa.



Nel tempo in cui la vita politica di Roma si spegneva
e le istituzioni civili dell’antichità perivano, nel tempo
stesso in cui l’Impero, premuto sempre più dai Germani
invasori, perdeva una provincia dopo l’altra e minacciava
finalmente di perire esso stesso, era in Roma un solo
istituto che non aveva mai vacillato e che sottometter
doveva alle leggi della civiltà quei Barbari medesimi, i
quali più tardi ne diventavano difensori ed ausiliarî a
ottenergli la signoria della Città e di parecchie province
d’Italia. Quell’istituto era la Chiesa, era il Papato.
Durante i varî avvenimenti che s’erano succeduti nel
periodo di presso che quattro secoli di dominazione
degl’Imperatori, sulla cattedra vescovile di Roma sedeva
una gerarchia di preti elettivi, antica quasi quanto il Monarcato,
la quale, dopo di Pietro che la tradizione narra
essere stato fondatore dell’Episcopato romano, già contava
una serie di quarantacinque Vescovi fino al tempo
in cui i Goti conquistarono la Città[141]. Alla storia di

Roma e dell’Impero era proceduta allato e di pari passo
la storia della Chiesa: storia arcana, dapprima, di un’associazione
misteriosa d’amore e di libertà morale; indi
storia di martiri eroi a cui era succeduta storia di acri
pugne contro il Paganesimo, e del trionfo riportato dal
Cristianesimo sulla Religione degli idoli; storia finalmente
di continue lotte contro le eresie sorte in Oriente
e nel Mezzogiorno. Nei tempi della dominazione imperiale
di Roma, la Chiesa aveva accolto in sè le più
elevate idee spirituali; e la libertà, bene sommo e felicità
del genere umano, otteneva consecrazione nella cerchia
della vita morale, poichè era stata soffocata nel mondo
politico. L’energia che la Chiesa aveva dimostrata contro
il despotismo di Costantino e dei suoi succeditori era
stata salutare e gloriosa; ma quell’istituto troppo presto
cadeva dalla spirituale sua altezza, corrotto in generale
da quella tendenza egoistica che non si disgiunge mai
da tutto ciò ch’è dell’uomo, e avvelenato in particolare
dall’avarizia e dall’ambizione. Ricchezze d’ogni maniera,
composte di offerte di mani liberali e di beni stabili che
chiamavansi patrimonii, fluivano a questa Chiesa, la
quale, nel tempo stesso in cui dava alla sua amministrazione
esteriore un ordinamento sapiente, poneva le basi
ed innalzava il suo sistema dogmatico che il genio dei
suoi Padri e dei suoi Teologi difendeva e raffermava. Il
Vescovo di Roma, sedente in Laterano, volgeva la sua

operosità alla sola amministrazione ecclesiastica; e,
quantunque non avesse ancora potenza politica, tuttavia
cominciava già nel secolo quinto ad esercitare sulla Città
una certa influenza che non era unicamente d’indole
spirituale e morale, ma che, nelle relazioni innumerevoli
della Chiesa sulla universa vita civile, assumeva anche
natura tutt’affatto materiale. La lontananza dell’Imperatore
da Roma accresceva venerazione alla persona del
Vescovo cui la fede insegnava a rendere ossequio come a
persona sacra; e le necessità sempre più stringenti e la
miseria crescente nel popolo, lo facevano riverire salvatore,
difensore, padre della Città. E Roma amministrata
nelle bisogne civili da prefetti e dal Senato, nell’ordinamento
spirituale retta dal suo Vescovo, quasi separata
dalla vita publica dello Impero di cui aveva cessato di
essere la capitale, cadeva più e più sempre nella letargica
condizione di municipio isolato; ed ora comprendeva
che soltanto in grazia del suo Vescovo le veniva ancor
tributata onoranza. Poco a poco però il popolo perdeva
ogni partecipazione ai negozî politici, nè più ormai
doveva aver parte che alle faccende ecclesiastiche e teologiche.




Già dopo l’anno 417, la Città era funestata dalle
lotte contro la setta dei Pelagiani e dei Celestini, e poco
appresso dividevasi in fazioni che acremente disputavansi
per la successione al ricco seggio vescovile. Il
greco Zosimo, ch’era succeduto a Innocenzo, moriva addì
26 di Dicembre dell’anno 418. Nel tempo in cui la parte
maggiore del clero e del popolo, nella chiesa di santo
Marcello, eleggeva il romano Bonifacio a succeditore
del defunto, la fazione avversa nella basilica lateranense

acclamava vescovo l’arcidiacono Eulalio. Il popolo parteggiava
per Bonifacio, ma il prefetto Simmaco amico
di Eulalio spediva lettere ad Onorio in Ravenna, in cui
egli si dichiarava contro di Bonifacio. L’Imperatore
comandava che s’insediasse il candidato del prefetto.
Nuovo scisma (era il terzo di questo genere nella Chiesa
romana) divideva il popolo; e l’ambizione sacerdotale
minacciava di funestare nuovamente la Città con avvenimenti
sanguinosi, simili a quelli che la avevano già
rattristata ai tempi di Damaso e di Ursicino. Eulalio
aveva già preso possesso della basilica di san Pietro,
e Bonifacio s’era ritirato in san Paolo fuori delle mura.
Il prefetto gli spediva un tribuno a citarlo dinanzi a sè
per udire il comando dell’Imperatore, ma il popolo inasprito
si sollevava tumultuando e maltrattava il messo.
Allora Simmaco publicò i decreti dello Imperatore, e fè
chiudere le porte della Città per impedire a Bonifacio di
entrarvi. Ma quelli che parteggiavano per il Vescovo
escluso corsero all’Imperatore, e gli fecero conoscere che
nella elezione di Eulalio erano state violate le leggi
canoniche e che invece Bonifacio era stato eletto a
vescovo dalla grande maggioranza con ogni regola di
forme. Onorio, temendo di irritare i Romani, dichiarò
essere sua voglia che della scandalosa scissura pronunciasse
sentenza un Concilio. Le due fazioni comparvero
innanzi a un Sinodo raccolto prima in Ravenna e poi a
Spoleto; e, finchè questo avesse pronunciato il suo
decreto, fu proibito ai due Candidati di entrare in Roma.
Obbediva Bonifacio, e prendeva dimora nel cimitero di
santa Felicita presso la Via Salaria; ma Eulalio, che
aveva posta sua sede in Anzio presso la chiesa di santo

Ermete, con disprezzo insolente entrava in Città, e nel
giorno di Pasqua amministrava il battesimo e celebrava
messa solenne in Laterano, laddove il suo competitore
stava contento a fare lo stesso nella basilica di santa
Agnese fuori delle mura. E ne seguiva che Onorio irritato
abbandonava Eulalio, il quale, cacciato della Città,
fu condannato a confino nella Campania, laddove Bonifacio,
quale Vescovo eletto, saliva alla cattedra di Pietro
nell’anno 419[142].




Questi negozî ecclesiastici incominciavano ora a impadronirsi
intieramente dell’animo dei Romani, pei
quali, perduta ogni operosità di vita politica, l’elezione
del loro Vescovo era un avvenimento importante, imperocchè
fosse il solo campo in cui potessero usare senza
inceppamento del loro volere. E che eglino fossero quasi
messi fuori dello Impero, vedevano da ciò, che tutto
quanto deliberasse la corte di Ravenna loro s’imponeva,
sofferendolo essi come un fatto compiuto.




Addì 15 di Agosto del 423 moriva in Ravenna
Onorio imperatore. La sua salma fu trasportata a Roma
ed ebbe sepoltura in vicinanza al san Pietro. Tutt’a un
tratto l’Impero occidentale mancò di un Principe che,
succedendogli, prendesse le redini dello Stato; perocchè
la stirpe del gran Teodosio in linea maschile si fosse
estinta in Occidente, e Placidia poco tempo prima della
morte di suo fratello fosse stata costretta da raggiri di
corte a partirsi di Ravenna ed a ricoverarsi a Bisanzio
col suo figlio Valentiniano, che ella aveva avuto di

Costanzio suo secondo sposo e che era ancora in tenera
età. L’imperatore greco Teodosio ondeggiò qualche tempo
nel pensiero se dovesse ricongiungere all’Impero d’Oriente
le province occidentali, o se dovesse porre sul capo
di un bambino che ancor non favellava la corona d’Occidente.
Di repente gli giunse, a suo terrore, la notizia
che Giovanni primicerio dei notai aveva alzato arditamente
in Ravenna lo stendardo della ribellione e s’era
coperto della porpora imperiale. Quest’uomo di potente
ingegno s’era impadronito senza fatica d’Italia; e Roma
stessa avrebbe riconosciuto il suo impero se nell’anno
425 non avesse toccata una grande sconfitta dall’armi
di Ardaburio e di Aspare generali di Teodosio, i quali,
conducendo seco Placidia col figliuoletto, forti di un potente
esercito e di una flotta, s’impadronirono di Ravenna,
e l’usurpatore diedero in mano al carnefice.




Il fanciullo Valentiniano accompagnato dalla madre,
di Ravenna passava a Roma dove un plenipotenziario
di Teodosio gli porgeva il manto imperiale e il dichiarava
Augusto sotto nome di Valentiniano III in tutela
di Placidia. Egli aveva allora soli sette anni[143]. Il
giovinetto Imperatore pose sua residenza nella forte
Ravenna dove venne educato in effeminata mollezza
dalla madre che anelava ad impero, e che, debole troppo
per guidare lo Stato sconnesso da tanto disordine, doveva
cadere sciagurata vittima di raggiri astuti. Imperocchè
quella donna, la cui vita fortunosa risveglia grande
allettamento in chi studia la storia di quel tempo, non
possedesse grande ingegno di reggitrice di popoli; e,

quantunque avesse potuto giovarsi del senno di due
uomini illustri, di Ezio e di Bonifacio, ella, per leggerezza
femminile e per passione d’intrigo, perdesse l’uno
per l’altro. Conseguenza dell’astuzia di Ezio e della
debolezza di lei fu la perdita della ricca provincia di
Africa. Bonifacio, indotto al tradimento dalla ignobile
gelosia del suo rivale, nel bollore della collera chiamava
i Vandali di Spagna. Dopo soltanto che erano sbarcati in
Africa nell’anno 429, conosceva l’error suo; ma l’eroico
pentimento di lui era troppo tardo, imperocchè Genserico
in dieci anni si rendesse soggetta tutta la contrada, e
in quella ubertosa provincia, ch’era il grande granajo
di Roma, tenesse la chiave d’Italia. Quell’avvenimento
recò un colpo mortale a Roma e gettò la Città, sempre
più indebolita, in balia del più grave infortunio.



§ 3.
Sisto III è eletto papa nell’anno 432. — Egli edifica
dalle fondamenta la basilica di santa Maria (Maggiore). — Musaici
di questa chiesa e donativi a lei consecrati. — Splendore
degli arredi ecclesiastici.



La storia interna di Roma di questo tempo è animata
dall’operosità del vescovo Sisto III, il quale, romano di
nascita, addì 24 di Luglio dell’anno 432, saliva alla
cattedra di san Pietro. Egli fu illustre per fervore nell’ornare
Roma di chiese; e poichè fosse consuetudine
che i Vescovi romani, a monumento di qualche vittoria
riportata sopra perniciose eresie, edificassero novelle
chiese, così fece egli pure. Il suo predecessore Celestino I,
nell’anno antecedente 431, aveva tenuto il Concilio di
Efeso per condannare la setta dei Nestoriani, i quali

negavano alla Vergine Maria il solenne predicato di
«Deipara», e Sisto celebrava questo trionfo della fede
cattolica erigendo a nuovo una splendida chiesa là dove
sorgeva la basilica antica di Liberio, e ch’egli dedicava
a Maria Vergine, madre di Dio[144]. Egli rese adorno di
musaici l’interno di questo tempio che probabilmente
fu il primo che in Roma si dedicasse alla Vergine. Molti
di quei musaici si conservano ancora; e la loro antichità
ed il disegno li rende pregevoli come antichissimi
di tutte le chiese di Roma, se si eccettuino i musaici in
santa Pudenziana della cui origine è incerto il tempo e
gli ornati bacchici esistenti in santa Costanza di stile
alquanto rozzo. Di origine contemporanea possono essere
soltanto gli avanzi di musaici che vedonsi nella chiesa

di santa Sabina posta sull’Aventino, bella basilica che
deve essere stata edificata dal vescovo Pietro sotto il
pontificato di Sisto III.




Lo stile dei musaici in santa Maria conserva ancora
le forme tradizionali dell’arte antica; nè vi si scorge
traccia di quel gusto così detto bisantino, il quale, poco
tempo dopo, già comincia a intravedersi nei musaici
coi quali Leone Magno, succeditore di Sisto, fece ornare,
per incarico di Placidia, l’arco trionfale del san Paolo[145].




Egli è prezzo dell’opera che c’indugiamo a parlare
di questi musaici; imperocchè sieno i soli in Roma che
nei loro disegni rappresentino lo svolgimento del Cristianesimo
negli episodî principali di storia dell’antico e
del nuovo Testamento. Quantunque l’artefice ne sia
sconosciuto, e benchè parecchi soggetti non sieno trattati
in pari guisa, tuttavia la idea straordinaria di un
ciclo di fatti di storia biblica non poteva accogliersi che
nella mente di un solo artista, oppure non poteva essere
condotta da parecchi che dietro l’ordinamento di un solo.
Le storie sono distribuite in maniera, che le pareti della
navata di mezzo sono coperte di disegni rappresentanti
alcuni avvenimenti del Testamento antico, i quali servono
d’introduzione alla storia della Vergine e del Cristo, di cui
si mirano dipinture sull’arco trionfale, all’istessa guisa
che la promessa simbolica dell’êra antica corrisponde e

precede all’adempimento compiutosi nella nuova. Al di
sopra dell’architrave, in tutta la sua lunghezza, le istorie
ornano le due pareti di quella navata, in trentasei quadri
tetragoni disposti gli uni sopra gli altri in due serie.
Ma la loro piccolezza rende difficile all’occhio di comprenderli
pienamente, per la qual cosa operano allo
sguardo dell’osservatore effetto meno vivo dei musaici
normanni di Monreale eseguiti in tempi più tardi. Oggidì
se ne può comprendere pienamente il valore soltanto
da copie, e si conosce che in generale erano
mirabili per bellezza semplice e per il nobile stile dell’arte
antica. Essi cominciano la storia dell’antico Testamento
da Melchisedecco che rende onore ad Abramo; e
rappresentano con tratti espressivi la vita e le geste dei
Patriarchi da Mosè e da Giosuè fino all’ingredire nella
terra promessa. I primi sono i più belli, e presentano
l’idillio della vita patriarcale colla gentilezza dell’arte
antica, e sembra che col loro stile siensi fatti precursori
di quei piccoli quadri splendidissimi onde Raffaello ornò
le logge. In tutti i quadri di battaglie e di guerre della
storia di Giosuè, sembra invece che l’artista abbia seguito
la maniera fredda dei basso-rilievi della colonna
di Trajano goffamente e senza che comprendesse l’animatezza
di quel genere di dipinture[146].




Alcuni musaici rappresentanti la storia di Cristo

adornano il grande e splendido arco di trionfo che Sisto
III ergeva sopra l’altar maggiore a ricordanza della
vittoria della Chiesa ortodossa. Il Cristiano di quei tempi
leggeva in quelle imagini con compiacimento la storia
delle battaglie di Roma religiosa; e se oggi l’osservatore
le contempla soltanto per il disegno, in quel tempo invece
operavano sulla moltitudine con quella forza per la
quale è commosso l’animo nostro alla ricordanza di gravi
avvenimenti succeduti in tempo poco remoto. I disegni
che coprono tutta la parete al di sopra ed ai due lati dell’arco,
sono distribuiti in quadruplici compartimenti fra
loro corrispondenti. Nel punto di mezzo ossia nel capo
dell’arco si mira l’imagine del trono, dinanzi a cui sta
il mistico libro coi sette suggelli. Ai lati sono san Pietro
e san Paolo e le figure simboleggianti gli Evangelisti,
il vitello e l’angelo, il leone e l’aquila. Indi segue l’annunciazione:
l’angelo si presenta alla Vergine che siede in
atto soave e dietro a lei sono due altri angeli. In nessuna
di queste dipinture Maria ha il capo circondato dell’aureola,
ed è cosa che per la storia delle idee di quei tempi
merita considerazione. Vi segue il quadro che mostra la
presentazione di Cristo al tempio, ossia Maria che tiene
tra le sue braccia il bambino cinto la testa dell’aureola
di gloria. Nella seconda serie è rappresentata l’adorazione
dei Magi con concezione stravagante. Il bambino
siede solo sul trono: due Re, dalle svelte forme giovanili
e coperti il capo del berretto frigio sormontato da
corona e simile agli elmi ovali dei Dioscuri o al berretto
dei prigionieri di Dacia dei basso-rilievi dell’arco di Trajano,
gli stanno dinanzi offrendogli donativi. Dietro al
soglio del Re bambino, vedonsi quattro angeli e l’astro

celeste[147]. A questo quadro corrisponde dal lato opposto
un secondo che rappresenta Cristo disputante nel
tempio con due angeli dietro di sè. Il terzo che succede
tosto dopo, a destra dell’osservatore rappresenta un
episodio della vita di Erode di cui non si comprende
facilmente il significato, ed alla sinistra la strage dei
fanciulli. I pittori italiani dei tempi posteriori trattarono
quell’argomento doloroso con paurose fantasie; ma questo
musaico antico mostra un alto e bello concepimento
dell’artista che si restrinse a dipingere un gruppo di
dolenti donne, le quali atterrite stringono loro fanciulletti
tra le braccia, e tre sgherri che con mossa animatissima
si scagliano a strapparli loro dal seno[148]. Finalmente alle
estremità dell’arco chiudono la serie dei quadri i soliti
disegni delle due città di Gerusalemme e di Betelemme
verso le quali alzano gli occhi alcune greggi di agnelli
che sono simbolo dei fedeli. Sono questi i celebri musaici
in santa Maria Maggiore. Per altezza e per unità di
concetto essi superano tutti gli altri di Roma; e, prossimi
per purezza di stile agli antichi, sono un bel

monumento dell’ultimo splendore dell’arte romana del
secolo quinto.




Il Libro Pontificale narra degli splendidi arredi onde
papa Sisto fè dono alla sua chiesa di santa Maria; e dalla
descrizione che ne dà si pare che, dopo il saccheggio dei
Goti, l’oro fosse divenuto raro nella Città. Imperocchè
in esso sia fatto menzione di un solo calice (schyphus) di
puro oro che avrebbe pesato, se si possa crederlo, cinquanta
libbre. Gli altri doni offerti sono invece d’argento;
e fra essi è cenno di un altare coperto di lamine del peso
complessivo di trecento libbre, e di una figura di cervo
che, posta sopra il bacino del battistero, versava acqua
dalla bocca, ed era pesante di trenta libbre. Malgrado
dello erario depauperato, Valentiniano era cortese alle
preghiere del Vescovo, chè la confessione del san Pietro
ornava di un basso-rilievo in oro seminato di pietre
preziose rappresentante la figura del Salvatore e dei
dodici Apostoli, e nella basilica lateranense poneva un
tabernacolo (fastigium) d’argento in sostituzione dello
antico, che i Goti, ad onta del loro rispetto alle chiese,
avevano rapito[149]. Questo solo arredo pesava cinquecento
undici libbre, per la qual cosa si può di leggieri argomentare
quale ricchezza avranno raccolta gli Ariani nel
bottino delle chiese. Onorio, Placidia e Valentiniano ed
i Vescovi di quel tempo davano con fervore opera a
restituire ciò che nel sacco era stato rapito. Le chiese si
riempivano di nuovo di ornamenti d’oro e di argento
massiccio, nè v’ha alcuno di quei Vescovi che il Libro

Pontificale non celebri pei donativi offerti a parecchie
chiese in vasi, in doppieri, in altari ed in arredi. Indarno
innalzava la voce santo Gerolamo contro quella eccessiva
magnificenza. «Le pareti splendono di rilucenti marmi»,
esclamava, «i tetti brillano per l’oro, gli altari sfavillano
di gemme, ma i veri servi di Cristo dello splendore
esterno non sono vaghi. Potrà dirmi qualcuno che il
tempio d’Israello ricco era, e che la mensa, i doppieri, i
turiboli, le patene, i calici, i bacini e gli altri arredi
erano d’oro. Ma poichè il Signore elesse la povertà a
suo tempio, alla croce dobbiamo pensare, e la ricchezza
come fango vile avere a disprezzo.» Così san Gerolamo[150].
Ma il clero zelante delle chiese di Roma pensava
altrimenti, e voleva che ognuna di esse fosse ad imitazione
del tempio di Salomone, e lo prendeva a modello
nella pompa orientale degli arredi sacri e degli abiti
sacerdotali. Di maniera che nel periodo di soli quaranta
anni si ammassava in Roma una ricchezza novella la
quale avrebbe servito di bottino a quei Barbari, che la
sorte e l’indole di vita nomade dovevano spingere di
bel nuovo sopra la Città.








§ 4.
Leone I ascende alla cattedra di san Pietro nell’anno
440. — Roma accoglie i fuggenti d’Africa. — Eresie. — Placidia
muore in Roma nel 450. — Fortuna della sua
vita. — Avventure di Onoria figlia di lei. — Ella chiama
in Italia Attila re degli Unni.



Moriva Sisto III addì 11 di Agosto dell’anno 440,
ed i Romani ad una voce eleggevano a suo succeditore
il diacono Leone. Figlio di Quintiano, era toscano di nascita;
e la Città non aveva a dolersi dell’elezione di
quest’uomo illustre, che colla sua influenza salvare doveva
la Città dalla distruzione. Trent’anni prima, torme
di uomini fuggenti da Roma avevano cercato un asilo in
Africa, ed ora invece erano mutate le sorti con inversa
vicenda. Una moltitudine di gente fuggiva da Cartagine
che allora cadeva in mano dei Vandali; e dalle province
devastate di Numidia e da Ippona, dove santo Agostino
nell’anno 430 era morto, riparavano a Roma: e forse
fra coloro che chiedevano ospitalità ai Romani, che dovevano
essere memori del beneficio simile che ne avevano
ricevuto, saranno stati alcuni che scampati di Roma al
tempo del sacco di Alarico, avranno continuato a dimorare
in Africa finchè la novella sciagura ne li ricacciava.
Tra i fuggiaschi, molti erano che appartenevano alla setta
panteistica dei Manichei, e che continuarono a tenere
loro congreghe in Roma finchè le discopriva papa Leone.
Costretti ad abiurare le loro credenze o ad esulare, quegli
sciagurati deserti di patria erano caduti di male in male.
Avevano veduto in Africa le loro case arse dai Vandali
seguaci di Ario, ed ora dovevano mirare ardere dinanzi

le chiese di Roma i loro scritti ereticali, ed era un gran
numero di volumi che per buona sorte dei posteri furono
distrutti. Ed offrono prova mirabile di duplice fanatismo
religioso, dall’un lato genti le quali fuggendo trasportano
seco un grave peso non utile alla vita, e dall’altro
i roghi sui quali quei volumi sono arsi[151].




Leone volgeva tutta la sua operosità a conservar la
purità della dottrina ortodossa. Le forze dello intelletto
umano, oziose adesso che era loro precluso il campo
dell’operosità politica e civile, s’erano rivolte con ardore
alle speculazioni teologiche. Manichei, Priscilliani, Pelagiani
ergevano arditamente il capo nelle province, e la
nuova eresia sôrta in Costantinopoli dagli insegnamenti
di Eutichio, il quale aumentava le sottili dispute agitantisi
intorno la natura di Cristo, affermando che Cristo
era di due nature, non in due nature, trascinava il Vescovo
di Roma a violente ed ostinate contese coll’Oriente.
In tali cure trovava egli valido appoggio in Placidia ed
in Valentiniano che egli vedeva soventi volte in Roma,
dove traevano di Ravenna a pregare sulla tomba degli
Apostoli. In quei loro pellegrinaggi, offrivano donativi
preziosi alle chiese; e già abbiamo veduto che, ad opera
di Placidia, ai tempi di Leone era stata ornata di musaici
la chiesa di san Paolo. Placidia moriva in Roma, ove
ella si era recata insieme col figlio, addì 27 di Novembre
del 450, poco dopo che Teodosio il Giovane era passato
di vita in Bisanzio. Ella non ebbe sepoltura nel mausoleo
di san Pietro, ma fu trasportata a Ravenna; ed il suo

corpo collocato nella tomba sopra un trono di legno di
cipresso, si conservò in integro stato per secoli[152].




La morte di questa donna illustre precorse la caduta
di Roma imperiale, come già alla morte di Cleopatra era
succeduta la caduta della Republica romana. Egli è un
fenomeno meraviglioso nella Storia, che nei tempi di
decadimento s’elevino alcune figure di donne, la cui
influenza sulla loro epoca è grande, e la cui vita è lo
specchio in cui si riflette l’imagine dei costumi del loro
tempo. Durante il periodo del decadimento di Roma, furono
in Occidente ed in Oriente Placidia, Pulcheria,
Eudocia, Eudossia ed Onoria figlia di Placidia, donne le
quali colla storia dei loro affetti recano qualche lume
nella deserta oscurità di quel tempo e ne scemano l’orrore.
E tra le storie della vita di tutte quelle donne illustri,
poche sono che abbiano maggiore importanza storica,
nessuna forse che risvegli tanta meraviglia per gli avvenimenti
sì vari e sì fortunosi, per l’attrattiva delle
avventure e dei luoghi ove si compirono, quanto la vita
di Placidia, della quale in poche parole tracceremo il
profilo. Figlia a Teodosio il grande e sorella ad Onorio,
giovinetta di ventun anno, cadeva in mano di Alarico
che la traeva seco in Calabria. In Narbona diveniva sposa
di Ataulfo re dei Goti. Un figlio avuto di quel maritaggio
le moriva in Barcellona, e tosto dopo perdeva il marito
trucidato in una congiura. Strappata vilmente dal suo
palazzo dall’assassino Singerico, caricata di catene, era
condannata a camminare lungo tratto dinanzi al cavallo
dell’usurpatore. Rimandata a Ravenna presso il fratello,

era costretta, ella, la vedova di Ataulfo, a dare contro
sua voglia la mano di sposa al generale Costanzio del
quale aveva due figli, Valentiniano ed Onoria. Costanzio
moriva d’improvviso; e l’imperatore Onorio, il quale
poco tempo prima era accusato dalla fama di una passione
colpevole per la sorella, cacciava la sciagurata
donna che coi suoi due figli ricoverava a Bisanzio. E di
qui ella faceva ritorno poco tempo dopo con un’armata,
e dopo molte traversie sofferte in viaggio, approdava in
Italia, collocava il figlio sul trono d’Occidente, e per lo
spazio di venticinque lunghi anni come tutrice o piuttosto
come vera signora, teneva sotto il suo potere l’Impero
romano.




Tosto dopo la morte di Placidia e di Teodosio, s’eleva
la figura di Onoria figlia di lei, che sì triste influenza
aver doveva sul destino di Roma. La vita quasi claustrale
cui era condannata alla corte di Ravenna, era in abborrimento
alla giovinetta sedicenne, la quale, trascinata
dal tumulto delle passioni ardenti nel primo periodo
della vita, faceva lieto di secreti abbracciamenti il suo
maggiordomo Eugenio. Ma ben presto gl’indicî della
gravidanza tradivano il secreto agli occhi di Placidia, la
quale mandava la traviata donzella alla corte di Costantinopoli,
dove la spietata severità della vergine Pulcheria
la rinchiudeva in un carcere ad espiazione involontaria
del fallo. Colà sin dall’anno 434 nel languore della prigionia,
la bella desolata scontava i piaceri vietati dello
amore, e sulle ali della fantasia accesa dallo spiro ardente
del cielo di Bisanzio, s’abbandonava a pensieri
romanzeschi, e balenavale alla mente l’idea avventurosa
d’invocare in suo ajuto il terribile guerriero del suo

tempo, l’unno Attila, e di chiamarlo di Pannonia, promettendogli
in premio la sua destra e i suoi diritti ad
una parte dell’Impero. La ricordanza delle avventure
di Eudocia moglie di Teodosio, e della bella greca Atenaide,
l’esempio della vita errabonda della propria madre
che non aveva avuto a schivo di calcare il letto di un
Re barbaro, del conquistatore di Roma, valse a dissipare
le sue dubbiezze se pure ne accolse. Ella potè trovare
opportunità di spedire ad Attila un eunuco che gli recasse
una sua lettera e l’anello di fidanzata. Ciò era
succeduto prima ancora della morte di Teodosio; ed appena
il senatore Marciano, che Pulcheria aveva scelto a
sposo, era salito al trono d’Oriente, Attila, sollevando
a pretesto i suoi sponsali con Onoria, a Marciano domandava
tributi ed a Valentiniano chiedeva che gli fosse
data la sua sposa[153]. Ma l’una cosa e l’altra gli fu negata.
La corte di Costantinopoli s’affrettava a rimandare
la sciagurata principessa a Ravenna, affine di distogliere
da sè l’ira di Attila. Appena arrivata in Italia, Onoria
era costretta a dare la sua mano ad un offiziale della
corte, imperocchè quel maritaggio dovesse togliere qualunque
titolo alle pretese del Re degli Unni. Appena
compiuta la ceremonia, la figlia di Placidia era cacciata
in un carcere in cui era condannata a languire per lungo
tempo.








§ 5.
Invasione di Attila. — Battaglia data nei campi Catalaunici. — Attila
nel suo cammino devasta l’Italia superiore. — Valentiniano
in Roma. — Ambasceria dei Romani
ad Attila. — Leone si presenta al Re unno. — Leggenda
celebre. — Ritirata e morte di Attila. — Festività in Roma. — Statue
di Giove capitolino e di san Pietro in Vaticano.



Sono questi gli avvenimenti che precedettero la terribile
catastrofe che ora minacciava la città di Roma
della sua totale rovina. Molte ragioni politiche consigliavano
al Re degli Unni di spingere i suoi popoli contro
Occidente e contro le province di Gallia, anzichè sopra
Costantinopoli. Non seguiamo il cammino di quei Barbari
che, seminando sui loro passi strage e distruzione, desolano
il centro d’Europa, ma osserviamo con compiacimento
quegli stessi Visigoti dinanzi ai quali Roma un
tempo aveva tremato, farsi ora difensori della civiltà
romana e congiungersi alle soldatesche di Ezio, e vediamo
Romani e Germani, quasi fossero conscî dei futuri
legami che dovevano più tardi stringere le due schiatte,
combattere insieme da valorosi le orde sarmatiche condotte
da Attila. Una delle più grandi battaglie combattuta
fra popoli di cui serbi ricordanza la Storia d’Europa,
fu l’ultimo fatto eroico dell’Impero: e se essa orna di
glorioso splendore la fine di Roma, illustra anche il nome
dei Goti; e, mondandolo della macchia del saccheggio
ch’eglino un tempo vi avevano dato, impone silenzio
all’odio che quell’avvenimento eccita contro di loro[154].









Il Re degli Unni sconfitto, raccozzati gli avanzi
dispersi delle sue soldatesche, tornava nella remota Pannonia,
ma soltanto per isvernarvi e per raccogliere nuove
truppe. Nella primavera dell’anno 452, valicava le Alpi
Giulie e scendeva in Italia a liberare la sua fidanzata, a
conquistare il retaggio del padre e della madre di lei, e
a prendervi il titolo che gli apparteneva quale suo sposo.
Traversava il Friuli e distruggeva le città infelici delle
Venezie, d’Insubria e dell’Emilia che incontrava nel suo
cammino; quando tutt’a un tratto, quasi rattenuto da incerto
animo, faceva sosta là dove il Mincio sbocca in Po.
Tra lui e Roma non una fortezza s’alzava, nessun esercito
s’accampava che lo tenesse in rispetto, imperocchè
Ezio si trovasse ben lungi nelle Gallie dove a stento
levava soldatesche, e le città sguernite, che impedire
non potevano ad Attila la prosecuzione del suo cammino,
non promettessero neppure di sostenere un assedio di
tre mesi, come aveva resistito l’infelice ed eroica Aquileja.
L’imbelle Valentiniano, non ardiva di chiudersi in
Ravenna, ma fuggendone a precipizio, riparava in Roma,
dov’era esposto a maggiore pericolo che non fosse stato
Onorio ai tempi di Alarico, imperocchè lui non difendessero
mura bene munite, o rocca da natura fatta difficile
ad espugnarsi, o esercito agguerrito. La Città vedeva sè
stessa esposta alla balìa d’un inimico inumano; ed i Romani,
ridotti alla disperazione e incapaci persino del
pensiero di armarsi e di difendere le proprie mura,

esclamavano atterriti che da Attila, le cui mani grondavano
del sangue sparso di fresco in Aquileja, e dalle orde
barbariche di lui, non poteva aspettarsi neppure quella
mercè che il grande animo di Alarico aveva loro concesso.




In tale difficoltà, il Senato deliberava di spedire al
Re unno un’ambasceria che lo pregasse di pace e di
desistere dall’impresa. Avieno presidente del Senato,
uomo consolare e dei più ragguardevoli di Roma, Trigezio,
che altra volta era stato prefetto pretorio d’Italia, e
il vescovo Leone furono eletti a quel difficile messaggio.
Leone era aggiunto a quei due senatori, affinchè l’aureola
della sua dignità sacerdotale rendesse più onorata
e più sacra la loro missione, e perchè fosse di giovamento
colla forza di sua eloquenza straordinaria, e acciocchè
finalmente si acchetasse l’animo del popolo di
Roma, che probabilmente ad alte grida lui avrà designato
ad ambasciadore[155]. Rade volte un uomo della Chiesa fu
eletto ad opera più gloriosa. La figura di un pontefice,
che, calmo e venerando, si presenta dinanzi ad uno dei
più terribili mostri dell’umanità, il quale è in procinto
di dare alla distruzione la capitale del mondo civile, torreggia
sublime nella Storia. E la missione di Leone gli
assicurò l’immortalità, e deve valergli la gratitudine
dell’uman genere, imperocchè azioni simili sieno rare
come i grandi avvenimenti della Storia, e meritino una
gloria che mai non morrà a coloro che le compierono,
anche se vi sieno stati appellati dal caso.









I legati si recarono al campo che gli Unni avevano
posto presso il Mincio; e, introdotti nella tenda del Re,
trovarono quel flagello di Dio che nell’anima truce era
combattuto da dubbiezze, le quali lo rendevano meno
inflessibile di quello che avrebbero potuto credere. Egli
sembra che la ricordanza della morte subitanea onde
Alarico era stato colto poco tempo dopo la presa di Roma,
avesse scosso di terrore profondo l’animo rozzo dell’Unno,
sul quale erano potenti i presagi della religione naturale.
Si dice che i suoi amici, proponendogli l’esempio del
grande Re dei Goti, lo sconsigliassero di muovere contro
la Città santa[156]. Ma una leggenda, formatasi in tempi
molto posteriori, narra che re Attila, accanto al vescovo
Leone che lo ammoniva, vedesse elevarsi la figura sopranaturale
di un estranio vecchio dal venerabile aspetto,
che, involto nell’ammanto sacerdotale, ruotando una
spada ignuda, gli minacciasse morte se non obbedisse
alle esortazioni del santo Vescovo. Questa celebre
leggenda è bella e poetica, ed onora il genio cristiano, e
cattiva la nostra compassione per Roma infelice, cui
difende un’apparizione celeste or che venne meno il
valore tra suoi cittadini. L’arte tentò d’impadronirsi di
questo subbietto; tuttavolta nè il pennello di Raffaello
in una stanza del palazzo Vaticano, nè lo scalpello dello
Algardi in una cappella del san Pietro riuscirono ad esprimere
la semplice bellezza della poesia. Eglino rappresentarono
Attila atterrito all’apparizione degli apostoli
Pietro e Paolo, che colle spade sguainate si librano minacciosi
sulla sua testa[157].









La pieghevolezza del Re unno è del resto un enigma
come lo è la pronta ritirata di Alarico. Quantunque gli
Storici non facciano cenno che forse la fame cominciasse
a molestare l’esercito di Attila, e quantunque non parlino
che incertamente dei movimenti che Ezio operava alle
spalle di lui, non possiamo tuttavia affermare con sicurezza
che gli Unni si ritirassero disarmati dalla forza di
quella magia che il nome venerando di Roma esercitava
pur sempre sulla fantasia del genere umano. Imperocchè
un uomo come Attila, in cui era potente il genio della
violenza e della dominazione, avrebbe preso la Città, se
gli fosse riescito. Che se anche vogliamo credere che egli
non la avrebbe condannata alla distruzione, tuttavia il
furore sfrenato di genti veramente barbare, quali erano
gli Unni suoi, avrebbela facilmente ridotta un cumulo
di fumanti macerie. Ma quella rovina orribile fu risparmiata
al mondo, e per felice sorte i popoli d’Europa
poterono ancora mirare a Roma come ad un sacro monumento
creato dai secoli, alla sede della civiltà e delle
idee politiche e religiose.




Attila si ritirava in Pannonia, nè sappiamo se i Romani
gli pagassero un riscatto e quale mai fosse. Gli

Storici hanno conservato soltanto ricordanza, che partendo
egli minacciasse lo sterminio a Roma e ad Italia,
se non gli fosse stata data la sposa Onoria con una dote
conveniente. Ma per buona sorte gli mancò il tempo di
porre ad effetto quella sua minaccia, imperocchè nell’anno
seguente, così come Alarico dopo la presa di Roma,
subita morte lo cogliesse tra le braccia di una sua bella.




La liberazione di Roma dall’invasione di Attila diè
origine più tardi ad un’altra leggenda ch’è pur degna
di ricordanza. Narrasi che Leone reduce della sua gloriosa
ambasceria, lieto dell’esito della sua missione e grato
all’ajuto ricevuto dal Principe degli Apostoli, facesse
fondere la statua di Giove Capitolino, e che con quel
bronzo facesse gettare quella figura di san Pietro, che,
sedente sul trono, oggidì mirasi nella basilica. Il celebre
Giove del Campidoglio che nella distruzione generale
delle statue degli Dei avrà trovato una fine inosservata,
comparisce per l’ultima volta nella fola di questa leggenda:
ma questo è tuttavia un bel simbolo della trasformazione
che operavasi in Roma[158].




Egli si pare che la Città per un certo periodo di anni
rendesse grazie solenni per la sua liberazione; e ciò
ricavasi da una predica di Leone. Il grande Vescovo tenendo
un sermone ai Romani nel giorno anniversario
di quell’avvenimento, rampogna il popolo che invece di
offrire preci di grazie sulla tomba degli Apostoli corresse
in folla ai giuochi del circo. «La festa religiosa», sclama

egli, «o diletti fratelli, nella quale la moltitudine dei fedeli,
celebrando il giorno della nostra afflizione e della liberazione
nostra, rendeva a Dio azioni di grazie, fu lasciata
cadere quasi da tutti in obblio, come dimostra lo scarso
numero dei buoni qui raccolti: e di ciò il mio cuore si
conturba e geme. Ho rossore di dirlo, eppure tacere nol
posso: hanno più seguaci gli spiriti del male che gli
Apostoli, e maggiore moltitudine tragge agli osceni
spettacoli che alle tombe dei Martiri santi. Eppure chi
ha salvata questa Città? Chi la liberò dalla schiavitù?
Chi la sottrasse alla strage? I giuochi del circo oppure
il patrocinio dei Santi?»[159].




Quell’appassionato desiderio di giuochi circensi e di
pantomine, che ancora degenerava in una vera frenesia
tra i Romani di quel tempo, eccita la meraviglia nostra.
Avevano ereditato dai loro padri il genio dei piaceri; e
nell’istesso tempo in cui un’indifferenza letale estingueva
nel popolo il sentimento di amore per la grandezza di

Roma e di sollecitudine per l’Impero cadente, era ancora
un furibondo fervore per le lotte ardenti tra le fazioni
dei Verdi e degli Azzurri. Un Vescovo di Gallia, contemporaneo
a Leone, atterrito di quella mania di piaceri
ch’egli considerava condizione morbosa della società,
prorompeva in belle e terribili parole che ci dipingono
la figura di Roma sulla cui faccia è impressa la
contrazione spaventosa della morte: «Chi mai in prossimità
della schiavitù può pensare al circo? Chi può
accorrere allo spettacolo di un’esecuzione e mostrare
col riso che vi prende diletto? Noi ci sollazziamo fra la
paura della servitù, noi ridiamo fra il terrore della morte.
Potremmo credere che tutto il popolo romano si sia cibato
a sazietà di erbe sardoniche: muore e ride»[160].









CAPITOLO SESTO.


§ 1.
Ezio cade in disgrazia e muore in Roma. — Episodî
da romanzo. — Valentiniano III cade assassinato nell’anno
455. — Massimo è eletto imperatore. — Eudossia chiama
Genserico re dei Vandali.





Gli avvenimenti che seguono a quelli che abbiamo
narrato finora e che or dobbiamo descrivere, ci mostrano
l’Impero occidentale giunto a sua ultima sera innanzi la
fine estrema. Gravi avvenimenti la precedettero: la disgrazia
e l’uccisione di Ezio, la morte di due Imperatori,
e finalmente un nuovo e più terribile saccheggio della
Città, il quale, simile al saccheggio primo, per una strana
accordanza di tragici avvenimenti, seguir tosto doveva
alla morte fatale di un eroe.




La caduta dell’illustre guerriero Ezio, come quella
del suo predecessore Stilicone, è a metà involta nella
oscurità di intrighi cortigianeschi; e, a produrre quella
orrenda sciagura, si associa novellamente l’azione di due
belle e sventurate donne. Il vincitore degli Unni, sotto

la protezione della cui spada tremenda il popolo acchetava
a tranquillità l’animo pauroso, era temuto e odiato
dai cortigiani che la immensa ricchezza e l’alta potenza
di lui invidiavano. Ammaestrato all’esempio di Stilicone,
Ezio aveva creduto di evitarne la disgrazia tentando
di avvincere a sè la famiglia imperiale con legami
di parentela. Egli aveva due figli, Carpilione e Gaudenzio,
e Valentiniano aveva due figlie Eudocia e Placidia.
L’Imperatore aveva fatto giuro solenne al suo generale,
che avrebbe dato una delle due principesse in isposa
all’uno od all’altro dei due giovani. Ma i cortigiani, tra
i quali l’eunuco Eraclio (e persino il nome di costui
richiama alla mente quello dell’assassino di Stilicone),
impedivano quella unione, e suscitavano sospetti nell’animo
debole del Principe, al quale, rammentando l’inganno
con cui Ezio aveva perduto Bonifacio, lo dipingevano
come un ambizioso che lo tradiva, e gli bisbigliavano all’orecchio
che secrete intelligenze egli tenesse cogli
Unni, i quali, fin dal tempo del tiranno Giovanni, erano
divenuti suoi amici dichiarati, e coll’ajuto dei quali egli
confidava di impadronirsi dell’Impero per sè o per il figlio.




Era l’anno 454. Valentiniano trovavasi nel suo palazzo
imperiale di Roma, il cui soggiorno, a differenza
dei suoi antecessori, egli prediligeva, forse perchè quella
città meglio che Ravenna gli offrisse piaceri più graditi
e più secreti. Un giorno entrava Ezio nelle sue stanze,
ed ivi, con piglio ardito, ricordandogli sua gloria, sue
vittorie, sua potenza, mostrandogli quanto debole fosse
la maestà imperiale senza il suo appoggio, chiedeva che
desse adempimento alla promessa. Sembra che questa
scena violenta fosse stata suscitata con previdente astuzia

dai nemici del generale, affine di spingerlo alla sua
perdita. Ezio il quale credeva l’animo imbelle di un
Valentiniano di null’altro capace che di opere muliebri,
vede l’Imperatore cacciare tutt’a un tratto la spada, e
tosto sente il ferro entrargli nelle viscere. Cadeva il meschino
sul pavimento, e una torma di eunuchi e di cortigiani
vilissimi con pugnali e con spade gli si scagliavano
addosso a finirlo. Strillando di gioia feroce crivellavano
di ferite il cadavere dell’ultimo grande capitano
di Roma, e forse nel tempo stesso Valentiniano «frenetico
eunuco», per il terrore del fatto atroce, sveniva fra
le braccia di uno dei suoi servitori evirati[161].




La caduta di Ezio trasse con sè anche quella di
molti dei suoi amici, fra i quali Boezio prefetto del
Pretorio, che discendeva dalla nobile famiglia Anicia; e
poichè l’infame assassinio da molto tempo era stato
deliberato, non è inverosimile la narrazione che in quello
stesso giorno succedesse un massacro di quanti uomini
devoti al generale in palazzo si trovavano[162].




Quest’è la semplice ed essenziale narrazione della
caduta di Ezio e ben anche la più veritiera. Ed infatti
ella è cosa più conforme al corso naturale degli avvenimenti
che quell’uomo potente, come molti altri dei suoi
pari che alla fortuna ed al favore associavano merito
vero, sia caduto vittima dell’invida gelosia dei cortigiani
e forse anche dei suoi smoderati desiderî, piuttosto che

egli cadesse in mezzo ad avvenimenti romanzeschi onde
in quel tempo fu teatro il palazzo imperiale, e che la
fantasia popolare associò alla fine dell’eroe. I quali
essendo però in istretta relazione colla storia della Città,
non dobbiamo qui ommettere di parlarne.




Valentiniano aveva condotta in moglie Eudossia,
ch’era figlia di Teodosio il giovane e della greca Atenaide.
Venutigli a noja i vezzi della sua sposa, nell’ozio
molle di Roma aveva vôlto lo sguardo desioso sulla
moglie di Petronio Massimo, senatore ragguardevole, la
quale, accoppiando beltà splendida a onestà purissima, era
destinata ad essere l’ultima Lucrezia di Roma. I suoi
omaggi aveva rigettati la nobile donna, per la qual cosa
gli osceni paraninfi degli amori di lui ricorsero ad
inganno. Massimo un dì, giocando coll’Imperatore,
perdeva grossa somma di denaro e gliene dava in pegno
il suo anello. Un eunuco andava con quello alla casa del
Senatore, e, mostrando alla donna il giojello, dicevale
essere spedito con una lettiga dal consorte di lei, che le
imponeva di gire al palazzo a prestare omaggio all’Imperatrice.
Andava la sciagurata senza conoscere il destino
che l’aspettava; e, condotta in un quartiere remoto del
palazzo, soggiaceva alla violenza brutale di Valentiniano.




Ritornava Massimo alle sue case, e trovava la moglie
la quale scioglievasi in lagrime di vergogna e di rabbia
che ella reprimeva di tratto in tratto per iscagliare
imprecazioni contro di lui, ch’ella accusava d’infame
mercato della propria onestà. L’innocente marito indovinava
quanto era accaduto, e, chiudendo il furore entro
l’animo, volgeva la mente a disegni di vendetta. Egli
deliberava di lavare la macchia fatta all’onor suo col

sangue del miserabile; ed è qui dove Procopio, da cui
togliamo il racconto, confondendo i tempi, narra che
Massimo, affine di giungere alla meta propostasi, con
intrighi spazzasse del suo sentiero Ezio ch’egli considerava
essere impedimento massimo al compimento di sua
vendetta[163].




Egli è indizio meraviglioso dell’acciecamento d’un
animo affievolito dal despotismo il fatto, che Valentiniano
dopo la uccisione di Ezio prendesse ai suoi stipendî
molti dei servitori della sua vittima. Dopo di essersi reso
odioso ad essi, amantissimi del loro signore antico, egli
gli aveva inacerbiti con questa sua opera, la quale dimostrava
che non sarebbe mai per fidare in loro, oppure
ch’egli non credesse che quegli uomini d’origine barbarica
fossero capaci di accogliere sentimenti di umano
affetto. Senza dubbio egli presentò loro opportunità di
trarre vendetta di sangue; e fu forse Massimo stesso il
quale introdusse nella famiglia di Valentiniano i clienti
di Ezio per giovarsi dei loro pugnali e per nascondere
sotto il loro manto la propria mano. E così avvenne
che l’Imperatore cadde ucciso nel dì 27 di Marzo dell’anno
455. Assisteva egli agli armeggiamenti dei suoi
soldati nel campo di Marte, allorquando d’un tratto i
congiurati, tra i quali erano Optila e Traustila, Unni di
nazione o Goti, gli furono sopra e lo pugnalarono.
Neppure una spada uscì della vagina in sua difesa[164].









Con Valentiniano III si spense la stirpe di Teodosio
il grande, e fu novella sciagura per Roma.




Massimo si fece tosto gridare imperatore; e, dopo di
aver dato sepoltura al suo antecessore presso la basilica
di san Pietro, poichè eragli già morta di dolore sua
donna sventurata, tentò d’indurre la moglie di Valentiniano
a dimenticare tra le sue braccia la morte di uno
sposo indegno di lei. Ma l’orgoglio della figlia di Teodosio
il Giovane non ebbe ceduto che all’impero della
violenza, e però essa ignorava che Massimo fosse l’occulto
assassino del suo sposo. Poichè il novello Imperatore
ebbe costretta la vedova dell’offensore di sua moglie,
pochi dì dopo l’uccisione di lui, a salire il suo talamo,
egli non credette averne cavata vendetta pari al suo
odio; chè, per averla piena e atroce, quel dì stesso narrò
ad Eudossia quanto aveva fatto. La protesta ch’egli
aggiunse di esservi stato spinto da amore onde ardeva
per lei, era un sarcasmo amaro che ferì nel profondo
dell’animo la donna, la quale da canto suo nascose nell’intimo
suo pensiero il disegno di pigliare vendetta
tremenda di colui che aveva usurpato il trono del suo
sposo e che a lei aveva rapito l’onore.




Volgeva ella il suo pensiero, così narrano gli Storici
bizantini, a questo disegno e a quello, ma comprendeva
che di Costantinopoli nessun ajuto trarre poteva; imperocchè
Eudocia, madre di lei esiliata della corte, vivesse

in Gerusalemme, ed il padre Teodosio e Pulcheria zia di
lei fossero già morti. Per la qual cosa, nell’odio suo
ardente, ricorse al partito d’invocare a sua liberazione e
a vendetta re Genserico: e invitollo per mezzo di messi
spacciati a lui, che coi suoi Vandali venisse d’Africa a
sorprendere Roma con un assalimento improvviso[165].
Sono però alcuni e gravi argomenti i quali fanno dubitare
della veracità di questi fatti, e già il Muratori ne fa
cenno. Egli è possibile che la fantasia degli Orientali
abbia creata intorno alla seconda caduta della Città
questa leggenda, su cui è impresso il marchio dell’indole
del tempo, ma che però non può dirsi destituita di fondamento.
E poichè non abbiamo validi argomenti per
poterne dare giudizio certo, basti quanto abbiamo detto;
chè lo Storico può seguire l’esempio d’un Cronista, il
quale, dopo di aver narrato dell’uccisione di Valentiniano,
dell’usurpazione di Massimo, della violenza che costui
esercitò sopra Eudossia, si restringe a dire semplicemente
che l’usurpatore scontò ben presto le sue colpe, imperocchè
due soli mesi dacchè era salito al trono gli giungesse
tremenda la notizia che re Genserico approdava[166].








§ 2.
I Vandali arrivano a Porto. — Uccisione di Massimo. — Leone
si presenta a Genserico. — I Vandali entrano in Roma
nel Giugno dell’anno 455. — Vi danno il saccheggio per
quattordici giorni. — Depredazione del Palazzo e del tempio
di Giove. — Spoglie antiche del tempio di Gerusalemme. — Loro
sorte. — Leggende del medio evo.



Appena dai lidi di Porto si potevano vedere le vele
dell’armata del Re, seco recante schiere di Vandali bellicosi
e di pagani Mauri, orde feroci di Barberia, Roma
suonava di gemiti di disperazione. Massimo aveva unito
in maritaggio il proprio figlio Palladio con una figlia
di Eudossia ed avevalo eletto a Cesare, unica opera
del suo governo. Non fece alcun apparato di difesa,
ma, impedito nei suoi sensi e simigliante ad uomo che
vede in sogno agitarsi il fantasima di gravi avvenimenti,
congedò la sua famiglia, diè licenza a tutti di andare
ove più loro talentasse, e vacillante uscì del palazzo per
cercare scampo, che già il popolo e la nobiltà di Roma
muovevano a tumulto. Sorpreso nella via, cittadini e servitori
di palazzo lo uccisero a colpi di pietra, e, fatto a
brani il suo corpo, lo gettarono in Tevere. Così moriva
Massimo nel Giugno dell’anno 455, dopo un brevissimo
regno di soli settantasette giorni.




La morte di lui precedette l’entrata dei Vandali; e
Procopio erra allorquando dice che Massimo fosse ucciso
dopo che Genserico si era impadronito del palazzo imperiale.
Le soldatesche di questo terribile conquistatore,
il quale (se anche non fosse stata la chiamata di Eudossia),
alla notizia della morte di Valentiniano e del rivolgimento

di palazzo, sarebbe venuto spontaneamente, erano
frattanto sbarcate e si avanzavano lungo la via di Porto
contro la Città, senza badare ch’essa fosse munita o
indifesa. Non trovarono impedimento in loro mossa,
tranne il venerabile vescovo Leone, che intrepido s’era
presentato in tempi anteriori innanzi al più terribile
Attila. Seguito dal suo clero egli trattenne i Vandali in
loro cammino, e volse al re Genserico eloquenti parole,
simili a quelle che aveva indiritte, anni prima, al Re
degli Unni. Genserico diè ascolto con calma al discorso
dell’uomo di Dio, ma questa volta non apparve l’ombra
irata dell’Apostolo che colla spada sguainata minacciasse
la testa dell’invasore: però egli promise a Leone che
non porrebbe a ferro e a fuoco la Città, che risparmierebbe
da strage gli abitanti e che si restringerebbe a
dare il saccheggio ai tesori della Città[167].




Il terzo giorno dopo l’uccisione dell’imperatore Massimo
i Vandali entravano nella Città indifesa dalla via
di Porto[168]. Gettando grida di gioia feroce, quelle masnade
si sparsero per le piazze e per le vie deserte: ed i
Romani, quarantacinque anni dopo che avevano veduto
irrompere nei loro palazzi i figli selvaggi delle steppe di
Pannonia e del Don anelanti saccheggio, miravano ora

nel cuore della loro Città gli abitatori dei deserti d’Africa,
i figli della terra di Giugurta, mescolati ai Vandali di
stirpe germanica. Eglino si lanciavano al saccheggio
senza che alcuno si levasse ad opporre loro resistenza,
non accoppiando, come già i Visigoti di Alarico, al desio
di preda furore di vendetta; ma, avventurieri felicissimi,
inebbriavansi con tutta la calma nelle voluttà che avevano
conquistate senza battaglia. Spettacolo turpemente obbrobrioso
per Roma! Laddove i Goti avevano dato saccheggio
alla Città per soli tre giorni rubando frettolosi
quanto veniva loro sotto le mani, laddove eglino, sbigottiti
della grandezza della loro impresa non mai tentata
prima di essi, non s’affidavano quasi agli stessi
loro sensi, i Vandali invece depredavano senza ritegno
e a loro bell’agio, imperocchè Genserico avesse loro concessa
una fermata di quattordici giorni.




La fantasia deve qui pure supplire al difetto di narrazioni
di scrittori contemporanei, e deve pingerci la
condizione della Città durante devastazione così lunga,
nella quale è facile imaginare che si commettessero crudeltà
d’ogni guisa. Ciò che i Goti avevano risparmiato,
o ciò che i Romani posteriormente avevano restaurato
nei palazzi, nelle chiese, nei publici edificî, cadde presto
in mano dei predoni, nel saccheggio che veniva condotto
dietro una regola determinata. Mettevasi a ruba contemporaneamente
ciascun quartiere della Città, e centinaia
di carri caricavansi di bottino e facevansi uscire per
porta san Paolo per recarlo alle navi che solcavano il
Tevere. Per mala sorte possediamo scarse notizie che
descrivano il saccheggio, ma sono memorande abbastanza.
I Vandali, prima d’ogni altro edifizio, depredarono

il palazzo imperiale (nelle cui stanze forse Eudossia
piangeva fra i ceppi il suo errore) e lo spogliarono in
modo che non ne lasciarono neppure un vase di rame.
E nel vicino Campidoglio saccheggiarono il tempio di
Giove che ancora conservavasi in piedi, e non solo ne
strapparono le statue, che ancora rimanevano intatte e
colle quali Genserico voleva ornare il suo palazzo d’Africa,
ma scoprirono a metà anche il tetto per isvellerne le
lamine di bronzo dorato ond’era coperto[169].




Un argomento che sveglia in sommo grado la nostra
attenzione è la notizia che le spoglie portate di Gerusalemme
dai Romani cadessero in mano dei Vandali.
Oggidì ancora alta meraviglia commuove lo spettatore
il quale osserva gl’incompiuti disegni dei vasi sacri del
tempio di Gerusalemme, che miransi negli avanzi delle
sculture dell’arco di Tito. Vi vede il disegno del grande
candelabro dalle sette braccia, della mensa sacra sulla
quale sono deposti due turiboli, di due lunghe trombe e
di un’arca[170], e gli vien detto che quei disegni rappresentano
le spoglie del santo tempio, che Tito dopo la
presa di Gerusalemme trasse a Roma, come scrive l’ebreo

Giuseppe Flavio testimone oculare. Di quelle spoglie,
Vespasiano aveva deposte nel palazzo dei Cesari le cortine
ricamate del tempio ed i libri delle leggi ebraiche;
e il candelabro d’oro ed i vasi preziosi aveva offerti in
dono al tempio da lui consecrato alla Pace[171]. Sotto lo
impero di Commodo un grande incendio aveva distrutto
quel magnifico edificio, ma avevasi avuto agio di salvarne
i tesori d’Israello che vennero deposti in altro luogo a
noi sconosciuto, dove rimasero per il corso di qualche
secolo. Quello che sappiamo si è che fra le ricchezze che
Alarico aveva deposte in Carcassona trovavansi alcuni
vasi di splendido lavoro adorni di gemme, che avevano
appartenuto al tempio di Gerusalemme e ch’egli aveva
rapiti in Roma[172]. Molti arredi preziosi di quelle antiche
spoglie ebraiche erano sfuggiti alle depredazioni dei Goti,
imperocchè si narri che Genserico, fra le ricchezze preziose
strappate alle chiese di Roma, trasportasse a Cartagine
alcuni vasi di pregevole lavoro che Tito aveva
rapiti nel tempio di Gerusalemme[173].




Le strane vicende di fortuna che dovevano subire
quei tesori dell’antico tempio d’Israello disperdendosi
qua e colà, c’invitano a dirne qualche cosa, poichè già
non avremo più opportunità di farne menzione. Ottanta

anni dopo il saccheggio di Roma, Belisario se ne impadroniva
in Cartagine e, insieme al bottino fatto sui Vandali,
trasportavali colla pompa del trionfatore a Costantinopoli.
Alla vista di quei sacri vasi del loro tempio
antico, gli Ebrei di Bisanzio furono commossi da dolore
profondo, e sembra che spedissero con ardito consiglio
loro legati all’Imperatore reclamando quegli arredi come
loro proprietà. Così almeno narra Procopio[174], il quale
pone in bocca ad un Israelita, che faceva parte della famiglia
dell’imperatore Giustiniano, animose parole colle
quali lo esortava a non permettere che quei mistici vasi
fossero deposti nel palazzo di Bisanzio; imperocchè, sclamava
egli, non possano trovar quiete se non nel luogo
in cui re Salomone aveva deliberato che posassero: la
loro assenza dal tempio antico essere stata causa che
Genserico la città dei Cesari prendesse, e che più tardi
l’esercito romano del palazzo dei Vandali, ove quei vasi
erano conservati, s’impadronisse. E Procopio racconta,
che Giustiniano, mosso da religioso terrore, comandasse
che gli arredi del tempio antico fossero deposti in una
delle chiese cristiane di Gerusalemme. Se anche questo
aneddoto degno di nota, narrato da un contemporaneo
di Belisario, non sia vero che in parte, esso dimostra
tuttavia, che dopo un periodo di quasi cinque secoli dal
trionfo di Tito s’era conservata fra gli uomini la ricordanza
di quei sacri arredi; e noi dobbiamo credere che
durante tutti quei secoli i figli d’Israello, di padre in
figlio, non avessero mai tralasciato di seguire con occhio
sollecito la sorte di quelle insegne di loro Religione

nazionale. Però dopo quel tempo ne sparve ogni traccia,
e, dopo tante avventure, quelle reliquie del tempio di Salomone,
se realmente giunsero di nuovo a Gerusalemme,
cadute tra le ugne degli Arabi andarono perdute, simili
al santo Graal, nel mistico Oriente. L’armeno Zacaria,
quel Vescovo medesimo che compilò una descrizione dei
monumenti publici di Roma, lasciava notizia che al tempo
di Giustiniano vedevansi nella Città venticinque statue di
bronzo rappresentanti Abramo, Sara ed i Re della stirpe
di Davide, che Vespasiano aveva fatto trasportare a Roma
colle porte e con altri monumenti di Gerusalemme. E
una leggenda, che narravasi in Roma nel medio evo, pretendeva
che nella basilica lateranense, insieme all’arca
dell’alleanza, si conservassero le tavole della legge, il
candelabro d’oro, il tabernacolo e le stesse vestimenta
sacerdotali di Aronne[175].




Forse nella stessa squadra di navi sulle quali i

Vandali trasportavano il bottino in Africa, sopra vascelli
naviganti di conserva, saranno stati il candelabro del
tempio di Salomone e la statua del Giove capitolino, simboli
delle due Religioni antichissime d’Oriente e d’Occidente.
E Procopio con precisione fa cenno di una nave
carica di statue preziose, la quale avesse la sorte di
profondare nel mare, unica fra tutte le altre che salve
entrarono nel porto di Cartagine.



§ 3.
I Vandali partono di Roma. — Avventure dell’imperatrice
Eudossia e delle sue figlie. — Basilica di san Pietro ad
Vincula. — Leggenda delle catene di san Pietro. — I Vandali
non ebbero distrutti i monumenti della Città. — Conseguenze
del saccheggio.



Fra parecchie migliaia di prigionieri d’ogni ceto e
d’ogni età che Genserico traeva dietro a sè in Libia,
era anche Eudossia. Figlia ad un Imperatore bisantino,
moglie a due Imperatori romani, la sventurata donna
pagava la pena di suo tradimento contro di Roma, se
pure ella veramente lo commise, non soltanto colla vista
della Città disertata dal saccheggio e dei patimenti indicibili
del popolo tratto in catene, ma lo scontava anche
colla prigionia obbrobriosa di sè e delle sue due figlie.
Di queste l’una, Eudocia, costretta a dare la mano di
sposa ad Unnerico figlio di Genserico, dopo di essere
vissuta sedici anni in Cartagine in quell’unione conjugale
ch’ella aveva ad abborrimento, riuscì a fuggire,
e dopo parecchie avventure si pose in salvo a Gerusalemme,
dov’ella presto morì e dove ebbe sepoltura accanto

alla illustre avola sua di egual nome[176]. L’altra figlia
Placidia, posta in libertà in tempi posteriori dopo la
morte dell’imperatore Marciano, trovò lo sposo suo Olibrio
che s’era ricoverato in Costantinopoli, dove ella aveva
potuto accompagnare la madre Eudossia. Tali furono i
destini di quelle donne infelici, ultime discendenti della
stirpe del grande Teodosio.




La città di Roma, che al nome di Eudossia associa
la ricordanza del saccheggio dei Vandali, conserva anche
oggidì una chiesa che richiama la memoria di quella
celebre donna. Sotto il pontificato di Leone I, poco tempo
innanzi all’assedio di Genserico, ella aveva edificato una
basilica ad onore di san Pietro. Questa chiesa, eretta in
vicinanza delle terme di Tito, sulle Carine, ebbe da lei
nome di Titulus Eudoxiae; e fu più tardi appellata san
Pietro ad Vincula oppure in Vincoli. Imperocchè la fondazione
di lei si accoppii ad una leggenda, che qui con
breve discorso narreremo. Eudocia, madre dell’Imperatrice,
avendo trovate in Gerusalemme le catene di san
Pietro, una parte di quelle fè condurre in Costantinopoli,
e il rimanente spedì in dono alla figlia in Roma. Qui conservavansi
le catene delle quali era stato caricato l’Apostolo
prima della sua morte; ed allorquando papa Leone
depose presso di esse quelle venute di Gerusalemme, i due
pezzi di catena si congiunsero indissolubilmente fra loro
formandone una sola di trentotto anella. Commossa a
sensi di pietà da questo portento, Eudossia, ch’era allora

moglie a Valentiniano, eresse una chiesa ove quelle catene
furono deposte, e in quella esse ricevettero tributo di venerazione
durante tutto il medio evo. Ed oggidì ancora ricevono
onoranza, perocchè la festa pagana che celebravasi
in Agosto (nel dì primo di Agosto) si trasformasse nella
festività delle catene di san Pietro[177]. Vedremo appresso
che la polvere di limatura di quelle catene, tramutata in
amuleto, ebbe a sostenere una parte importante nel mondo.




Il saccheggio era stato esteso a tutti i quartieri anche
remoti di Roma, di maniera che non fu alcun oggetto
prezioso che nella Città si trovasse, il quale non cadesse
tra le ugne degli Africani. Egli è difficile a credersi che
Vandali e Mori rattenuti da venerazione agli Apostoli
rispettassero le chiese, fossero anche soltanto le tre maggiori.
Un tale fatto afferma il cardinal Baronio desumendolo
da un passo del Libro Pontificale, dicendo che
Genserico non ponesse mano ai tesori conservati nel san
Pietro, nel san Paolo e nella basilica di Costantino, ma
ch’egli desse saccheggio alle sole chiese titolari ossia
alle chiese parrocchiali; imperocchè in quel frammento
del Libro dei Papi si narri che Leone, dopo il saccheggio
dei Vandali, facesse fondere sei grandi idrie d’argento,
che Costantino aveva offerte in dono a quelle tre basiliche,
e che coll’argento ricavatone restituisse tutti i vasi
sacri derubati alle chiese parrocchiali[178]. Del rimanente,

se anche non avessimo notizie precise della estensione
del saccheggio dei Vandali (ed è pur poco ciò che ne
dicono gli scrittori dei tempi posteriori), l’espressione
divenuta proverbiale di «vandalismo» varrebbe a persuaderci
che l’idea terribile che ci siamo formati del
saccheggio dei Vandali ha buon fondamento. Imperocchè
i Visigoti, quantunque non lasciassero buona ricordanza
di sè tra i Romani, non abbiano tuttavia accusa
di avere posto a fuoco la Città, laddove invece la credenza
popolare ne scagli la taccia contro i Vandali: e questa
è dimostrazione, che la ricordanza di questo secondo avvenimento
restò scritta con caratteri incancellabili nella
memoria della Città. Ma la pacata e tranquilla investigazione
dello Storico rigetta quella fola popolare che i
Vandali abbiano distrutti i monumenti di Roma. Neppure
uno Storico, che narri di quell’avvenimento, parla
di un solo edificio che i Vandali abbiano atterrato. Procopio,
che non dimenticò di parlare della rovina dei palazzi
sallustiani incendiati dai Goti, dice soltanto che i
Vandali saccheggiassero il Campidoglio ed il palazzo dei
Cesari; ed i soli Storici bisantini, sôrti più tardi e che
scrissero l’uno sulla fede dell’altro, con dizioni generali,
ed eguali tutte, e simili a quelle di cui usarono all’occasione
del saccheggio dei Goti, discorrono di un incendio
della Città, e dei suoi splendidi monumenti inceneriti[179].

Eppure questi stessi monumenti venivano descritti e
celebrati più tardi da Cassiodoro: e vedremo in seguito
che il goto Teodorico dava opera sollecita alla loro conservazione.
Per la qual cosa noi porremo fine a questo
argomento usando delle parole di un Romano: «Per
quanto mi è dato conoscere, non so che Genserico distruggesse
i monumenti e le statue di Roma»[180].




Ma i danneggiamenti, che i Vandali portarono a
Roma, furono immensi. Dopo di essersi impadroniti dei
latifondi dei patrizî Romani e dei patrimonî della Chiesa
situati nelle ricche province dell’Africa, che alla Città
fungevano le veci di arterie per le quali ad essa come
a cuore fluiva la vita, avevano disertata col saccheggio
Roma stessa, avevano cacciate nella mendicità quasi tutte
le famiglie senatorie, e la Città avevano decimata di
parecchie migliaia de’ suoi abitatori, in parte caduti per
inopia, ed in parte vôlti a fuga o tratti in ceppi. E ben
può affermarsi che nei quarantacinque anni che corsero
dopo la conquista di Roma fatta da Alarico, la Città fu
depauperata di più che centomila dei suoi abitatori.
Molte antiche famiglie, potenti un tempo, s’erano estinte;
molte traevano una vita infelice, cadenti in rovina come
le superbe mura dei templi deserti di Roma. Parecchi

palazzi erano vuoti d’abitatori, ed i Romani muovevano,
simili a spettri, per le vie della Città deserta, troppo
vasta perchè fosse di nuovo animata dal lieto movimento
dell’operosità cittadina. La mente è commossa a meraviglia
allorchè mira la vasta estensione di Roma, la quale
con suoi templi, con sue basiliche, con edificî destinati
ai sollazzi publici, negli stessi splendidi tempi dell’Impero
non era animata da una popolazione proporzionata alla
ampiezza sua. E dopo la metà del secolo quinto la calma
che aveva dato un aspetto solenne alla città di Trajano,
nelle cui vie e nelle cui piazze maestose era cessato lo
agitarsi romoroso del popolo, cominciava a tramutarsi
nel silenzio desolato del sepolcro.









CAPITOLO SETTIMO.


§ 1.
Avito è eletto imperatore nell’anno 455. — Apollinare
Sidonio indirizza un panegirico a quell’Imperatore: gli
è eretta una statua di onore. — Avito è cacciato del trono per
opera di Ricimero. — Majoriano è acclamato imperatore nell’anno
457. — Egli promulga un editto per la conservazione
dei monumenti di Roma. — I Romani cominciano a rendersi
rei di vandalismo. — Majoriano muore nell’anno 461.





Neppure la conquista di Roma fatta da Genserico
operò mutamenti politici di grave momento. Quella invasione,
simigliante ad una razzia africana, come oggi
suol dirsi, non fu che una impresa di arditi predoni di
mare, coronata di buon successo, della stessa maniera
di quelle spedizioni che, in secoli posteriori, Saraceni
venuti di quelle regioni medesime tentarono parecchie
fiate di ripetere.




Subito dopo la morte di Massimo, il trono d’Occidente
fu occupato da un patrizio di Gallia ch’era uomo
di squisita cultura e d’animo proclive ai piaceri. Appoggiato
alla potenza del suo paese natale ed all’amicizia
interessata di Teodorico II re dei Visigoti, Avito si fè

eleggere alla somma dignità d’imperatore in Tolosa;
ed in Arles, nel dì 10 di Luglio del 455, vestì la porpora
imperiale alla presenza dell’esercito e del popolo della
provincia che innalzavano grida di plauso. Quantunque
il Senato romano custodisse con gelosa sollecitudine il
suo diritto alla elezione degl’Imperatori, pure esso fu
costretto a sancire con rassegnazione quel fatto compiuto,
e dovette anche con bel garbo invitare Avito affinchè di
Arles si recasse a Roma. Il novello Imperatore fu ivi
formalmente riconosciuto e confermato; e Apollinare Sidonio
genero di lui, nel giorno primo dell’anno 456,
recitò dinanzi ai Padri congregati un panegirico al novello
Cesare, e ricevette a premio, non adeguato alla
tenue fatica, una statua di bronzo elevata nel foro di
Trajano. Il fortunato Poeta ci narra in alcuni suoi versi
che i Quiriti vestiti di porpora, cioè a dire il Senato, con
sentenza unanime gli tributarono quell’onore, il quale
gli faceva accogliere la orgogliosa speranza che Trajano
stesso vedesse che ad onoranza del suo ingegno poetico
gli era innalzato un monumento imperituro fra quelli degli
autori illustri nelle lettere greche e nelle latine[181]. Un

tale fatto ne insegna che allora, tosto dopo il saccheggio,
i Romani proseguivano a imitare le gloriose consuetudini
dei loro maggiori; e dalle espressioni di quel frammento
del Poeta raccogliamo che i Vandali non avessero distrutta
la biblioteca Ulpia, nè avessero atterrate le statue
che continuavano ad ornarne le sale.




Ma il Senato romano, mosso da grave corruccio di
aver prestato omaggio ad un Imperatore che coll’ajuto
delle province e di Barbari aveva usurpato il trono, entrò
in segreti accordi col conte Ricimero, ch’era di nascita
svevo e che dal lato di madre scendeva da Vallia re dei
Goti[182]. Ricimero era il più valente generale dell’Impero,
e aveva ottenuto l’onore della corona per sue vittorie
riportate nel mare di Corsica sui Vandali; laonde
gli riuscì di balzare Avito del trono con facilità sorprendente.
L’Imperatore atterrito evadeva di Roma tosto che
il Senato lo dichiarava decaduto[183], e non trovandosi
in sicurezza neppure in Piacenza, dove s’era recato per
mutare la porpora dei Cesari nel sacro paludamento
vescovile e donde era stato esiliato dal Senato, fuggiva
verso Alvernia sua terra natale, ma trovava la morte
per via.




L’estinzione della stirpe imperiale del grande Teodosio

e il disordine grave ed universale in cui era caduto
lo Stato, avevano dunque infuso nel Senato una novella
energia. Ed infatti noi vediamo quel corpo politico, pur
sempre illustre, svegliarsi spesse fiate dal suo letargo,
dando di tratto in tratto qualche indicio di vita. E vediamo
la città di Roma, in cui dopo di Valentiniano III
gl’Imperatori tengono loro sede per tempo più lungo,
essere di nuovo animata dalla consapevolezza di essere
la capitale dell’Impero. Egli è vero però che la potenza
era in mano del solo Ricimero di nascita straniero. Ed
infatti, nella primavera dell’anno 457, su quel trono, che
era stato per un periodo di dieci mesi vacante, egli collocò
Majoriano, da lui favorito, col plauso di tutti i Romani
concordi.




In quest’uomo straordinario, che già sotto di Ezio
aveva raccolto i suoi primi allori, si riunivano tutti quei
pregi che lo rendevano bene amato al popolo, all’esercito,
al Senato, e persino a Leone I imperatore di Oriente[184].
Illustre per peregrine doti e per virtù rara, fece rivivere
le ricordanze dei migliori Imperatori di Roma, nei tempi
dei quali egli sarebbe stato ben meritevole di tenere lo
scettro; ed è con sensi d’ammirazione che la posterità

contempla in Majoriano il profilo dell’ultimo virtuoso
Imperatore di Roma. Nel Rescritto del novello Augusto,
dato da Ravenna subito dopo la sua elezione, sembra di
udire la dolce voce di un Trajano in quel passo ove
prega i Padri di prestare il loro favore al Principe
ch’eglino stessi elessero. Le idee manifestate dall’Imperatore,
per le quali si proponeva di reggere lo Stato
seguendo le leggi e le tradizioni antiche, empirono Roma
di gioia; e tutti gli Editti promulgati dipoi da Majoriano
commuovevano il popolo ad ammirazione per la saggezza
che gli ispirava, nel tempo stesso che ne comandavano
gratitudine i sensi d’umanità.




Fra queste nuove leggi noi dobbiamo volgere la
nostra attenzione ad una che riguarda la città di Roma.
Il grande Imperatore nel tempo stesso che dava opera
a rimettere in fiore lo Stato d’ogni lato crollante, a
restituire le finanze decadute, a inspirare energia di
novella vita nelle curie delle città divenute tristamente
servili, volgeva sollecita cura alla città di Roma. La
tristezza che ispirava lo squallore di lei, il decadimento
sempre crescente dei suoi monumenti, alla conservazione
dei quali nessuna sollecitudine più si volgeva, e finalmente
il rovinio che ad antichi edificî recava l’avidità e
la negligenza dei Romani stessi, accendevano il suo
grande animo romano del desiderio di porre rimedio a
quei mali. Laonde egli promulgava il seguente Editto:




«Noi reggitori dello Impero vogliamo porre un
termine a quei disordini, i quali già da lungo tempo
eccitano il malcontento nostro, perocchè bruttino la
faccia veneranda della Città. Noi sappiamo che qua e
colà si demoliscono edificî publici che sono ornamento

alla Città, e che i magistrati cittadini con negligenza
degna di punizione non reprimono questi turpi fatti. Si
adduce a motivo che v’ha necessità di materiali per la
costruzione di opere publiche, e perciò si deturpa la splendida
architettura di antichi edificî; e opere grandiose in
un luogo si demoliscono per compiere altrove qualche
sconciatura pigmea. Di qui deriva l’abuso che colui
il quale vuole innalzare una casa privata, per favore
degli officiali cittadini preposti, tragge i materiali occorrentigli
da publici monumenti, laddove invece alla conservazione
di quegli edificî che sono di tanto lustro alla
città, dovrebbe l’amore patrio dei cittadini provvidamente
attendere. Per la qual cosa colle presenti leggi
universali ordiniamo, che a tutti quei monumenti che
gli avi nostri a publica utilità o ad ornamento innalzarono,
sieno templi oppure edificî di altro genere, niuno
sia ardito di portare demolizione o di recarvi guasto per
ricavarne vantaggio. Ogni magistrato che ne desse
licenza sarà punito della multa di cinquanta libbre d’oro;
ogni officiale subalterno ed ogni Numerario che gli prestasse
obbedienza in opere di demolizione e non gli si
opponesse, dopo di esser stato sottoposto alla fustigazione
avrà mozze le mani, perchè, invece di vegliare alla conservazione
dei monumenti degli Antichi, ajutò a profanarli.
Quanto ai fabbricati publici, dei quali alcuni invalidamente
si arrogarono proprietà, nulla potrà esser alienato
di quanto contengono; ma comandiamo invece che tutto
allo Stato sia restituito, vogliamo che sia restaurato nella
condizione primitiva quanto venne distrutto, e aboliamo
per lo avvenire la licentia competendi. Tuttavia, se talvolta
sarà resa necessaria la costruzione di qualche

novello edificio publico, e se sarà impossibile la ristorazione
di un antico, di tali casi dovrà darsi contezza allo
illustre e venerabile Senato, affinchè questo, se dopo diligente
studio ne comprenda la necessità, li sottoponga
alla sovrana nostra deliberazione. Imperocchè ogni monumento,
che non possa essere restituito alla condizione
antica, sia utile almeno a fornire materiali che servano
adornare qualche altro edificio publico»[185].




Dal tenore severo di questo Editto ci è dato di conoscere
di quale origine fossero i barbari che ardivano di
porre loro mani sui bei monumenti di Roma. I nepoti di
Trajano caduti nell’estremo della miseria miravano con
senso d’indifferenza i monumenti deserti; e quantunque
alcuni cittadini animati da generosa carità del natio loco
usassero grande zelo a conservare le opere dell’arte
antica, le necessità materiali erano tuttavia più stringenti;
e gli officiali preposti, molti dei quali dovevano
adoperare fatica a cercare i propri avi tra gli abitatori
del Don e del Danubio, restavano indifferenti a tutto
fuorchè a ciò onde potessero cavare denaro. Splendidi
archi, basiliche, templi e forse anche qua e colà un teatro
ed un circo eccitavano desiderio a usare di materiali di
bellissimo lavoro in essi contenuti; imperocchè sembrasse
più ragionevole che gli splendidi marmi, sui quali serpeggiavano
le lucerte a godere del calore del sole, fossero
adoperati ad uso dei privati cittadini, piuttosto che
fossero esposti al mal governo degli elementi. Non si

osava di porre mano sugli edificî maggiori, ma si depredavano
i marmi dei minori situati in luoghi remoti: e
parecchie persone private s’erano impadronite persino
dei ruderi e della superficie di templi deserti. Il primo
mal esempio di depredare gli edificî antichi era stato
dato fin dai tempi di Costantino nell’edificazione di
chiese cristiane, e così era venuto tempo in cui ai monumenti
di Roma attingevasi come a grandi bacini di
calce ed a grandi miniere di marmi: e ciò durava nella
Città per ben mille anni, durante i quali sè stessa distruggendo,
da quell’ammasso di ruderi costruiva novellamente
sè stessa.




Quantunque Majoriano promulgasse quelle leggi
sagge, tuttavolta egli non poteva impedire la rovina
della Città e dello Impero; chè anzi la grave soma
schiacciò lui stesso che a reggerla s’era sobbarcato. Gli
armamenti che con grande ardore egli apparecchiava
contro Genserico, sul quale egli s’era proposto di trarre
vendetta del saccheggio di Roma, riconquistando le province
d’Africa, non ebbero prospero successo; e breve
tempo dopo che una parte della sua flotta era perita nel
porto di Cartagena, egli stesso di repente cadeva. Il
patrizio Ricimero in Tortona di Liguria costrinse il
generoso ed energico Imperatore a deporre la porpora.
Impossente a sostenersi di fronte ad una cospirazione
irrefrenabile, Majoriano fè quanto gli era stato chiesto:
discese del trono, e tosto dopo, addì 7 di Agosto dell’anno
461, perdette la vita, nè il modo si conosce. Se stiamo
a Procopio sarebbe morto di dissenteria, ma il Muratori
invece accoglie opinione ch’egli perisse di una morte
più spedita. Fu uomo, dice lo Storico greco, giusto ai

soggetti, ai nemici terribile; fu di tutti i principi che
regnarono prima di lui sui Romani ottimo, e, per eccellenza
dell’animo e per ogni virtù, superiore[186].



§ 2.
Papa Leone I muore nel 461. — Sua indole. — Sue
fondazioni in Roma. — Primo monastero eretto presso al san
Pietro. — Basilica di santo Stefano in Via Latina e suo discoprimento
verso la fine del 1857. — Ilario papa, Severo imperatore. — Antemio
imperatore. — Suo ingresso in Roma. — Doni
offerti da Ilario alle chiese.



In quello stesso anno 461 moriva, addì 4 di Novembre,
papa Leone dopo un reggimento di ventun anni, di un
mese e di tredici giorni, che quel grande Pontefice in
mezzo a tanta tristezza di tempi sostenne mirabilmente.
Fu il primo di tutti i Pontefici che ricevesse sepoltura
nell’atrio del san Pietro: uomo generoso, anzi grande, la
cui ricordanza è a buon diritto santa ai Romani. Salvò
la Città dalla crudeltà di Attila, ne sollevò le miserie
durante il saccheggio di Genserico feroce, ebbe energia
di volontà, prudenza e fermezza d’animo, fu eloquente
ed erudito, fu qual dev’essere un vero Vescovo. Egli
combattè e vinse i Manichei, i Priscilliani ed i Pelagiani;
e nel Sinodo di Calcedonia pugnò contro l’eresia di
Eutichete abate bisantino. Egli costrinse i Vescovi dissidenti
d’Illiria e di Gallia a riconoscere la primazia di
Roma, che fu sancita da un Editto imperiale. Ed il suo
senno politico gli valse, presso coloro che pregiano la
preminenza del Pontificato, la lode ch’egli sia stato il

primo pontefice della Chiesa che incominciasse a far
valere il primato di Roma ecclesiastica. Nelle sue opere
(la collezione dei Sermoni e delle Lettere è voluminosa)
s’ammira ancora lo splendore dell’eloquenza onde vanno
chiari Gerolamo, Agostino, Paolino, e che nelle opere
dei succeditori di lui più non ravvisiamo.




Appena di un solo monumento da lui eretto si conserva
ricordanza in Roma. Dopo il saccheggio dei Vandali
diede opera alla reintegrazione delle chiese danneggiate
e depredate; ed il Libro Pontificale narra ch’egli
restituisse o adornasse le tribune della basilica lateranense,
del san Pietro e del san Paolo, e che in vicinanza
al san Pietro fondasse un monastero dedicato ad onore
dei santi Giovanni e Paolo, e che fu il primo dei quattro
conventi eretti nella Regione vaticana. Ma quantunque
sembri che il pio Vescovo ampliasse in Roma il monachismo,
tuttavolta egli represse il celibato, dannoso tanto
alla Città quasi spopolata, con una legge che vietava
alle vergini di prendere il velo se non avessero vissuti
quarant’anni di casta vita. Ad onore di Cornelio vescovo,
innalzò nel cimitero di Calisto in Via Appia una basilica;
e Demetria, pia donna sua amica, lo donò di un bel
podere situato presso la Via Latina, a tre miglia di
distanza dalla porta, perchè ivi edificasse una chiesa a
santo Stefano. Questa basilica, di cui si fa menzione parecchie
volte negli scritti di tempi posteriori, disparve
durante il medio evo; e fu soltanto ai dì nostri, in sulla
fine dell’anno 1857, che facendo alcuni scavi in un
podere situato a tre miglia dalla porta della Città, presso
l’antica Via Latina, si rinvennero vestigi d’una basilica.
Ed in quella trovossi una iscrizione in marmo col nome

del protomartire Stefano, la quale ci fa certi che colà
esistesse la basilica di Leone da tanto tempo scomparsa[187].




Addì 12 di Novembre del 461, Ilario, di nazione sardo,
saliva la cattedra di san Pietro nel tempo stesso che al
trono dei Cesari ascendeva Severo, di patria lucano,
ch’era creatura di Ricimero. Il regno di quest’Imperatore,
durante il quale nulla avvenne di grande che meriti
nota, finiva nel dì 15 d’Agosto dell’anno 465, in cui egli
passava di questa vita, non sappiamo se per forza di
natura o per violenza del ministro. Quest’uomo avido
d’impero, forte dell’esercito composto di uomini da lui
stesso assoldati e perciò a lui ligi, potente per immense
ricchezze, circondato da uno stuolo di creature a lui
ossequienti, temuto ed odiato dagli altri, non osava
peraltro di salire quel gradino cui l’ambizione eccitavalo,
nè s’attentava a distruggere con un rivolgimento violento

l’Impero romano, mutando il suo titolo di Patrizio
in quello più grande di Re. In mezzo a queste ultime
lotte dell’Impero morente, ci rallegra il vedere che il
Senato desse ancora saggi di coraggio e di amore patrio.
In esso era l’unico sostegno dello Stato; esso era pur
sempre chiaro per uomini ragguardevoli per virtù e
per senno quali Gennadio Avieno e Cecina Basilio, i
quali «nello illustre collegio dei Senatori dopo il Principe
porporato, principi ben potevano essere appellati».
così dice Sinodio, ma però tosto aggiunge: «se si tolga
la potenza delle armi»[188]. Ricimero combattè un’aspra
lotta contro il Senato, ma non potè vincerla, anche
per ciò che i Senatori avevano ritrovato un valido ajuto
in Leone I imperatore d’Oriente.




Dopo la morte di Severo, il trono rimaneva vacante
per lo spazio di un anno, e Ricimero era costretto a
tollerare che il Senato s’accordasse con Leone sull’elezione
del novello Imperatore; nè ciò soltanto, ma era
costretto ad accogliere un Principe di nascita greco. Ma
era alleviamento al suo corruccio l’onorifica promessa
che menerebbe in moglie la figlia del novello Augusto.
Il Principe eletto fu Antemio, che era uno tra i primi
Senatori dell’Impero orientale e che aveva in moglie
Eufemia figlia di Marciano imperadore. Con tutta la
magnificenza delle pompe imperiali, seguito da una corte
sì numerosa che sembrava un esercito, il favorito di
Leone venne di Costantinopoli a Roma. A tre miglia

fuori della Città, presso un luogo detto Brontotas, di cui
ignoriamo la situazione, fu ricevuto dal Senato, dal
popolo e dall’esercito festanti; e colà, addì 12 di Aprile
dell’anno 467, ricevette le insegne della imperiale
dignità[189]. Dopo di che, a mo’ di trionfatore, entrò in
città, che accolse curiosa e superba un Principe di greca
origine, già sperandone letizia di giuochi e di banchetti.
Ricimero, poco tempo dopo che l’Imperatore era ingresso
in città, celebrava i suoi sponsali colla principessa greca,
ai quali fu presente anche il poeta Sidonio ch’era allora
in Roma venuto ad orare per Gallia[190]. La Città nuotava
in un mare di gioie, come direbbe un Poeta di corte dei
giorni nostri; e nei teatri, nelle piazze dei mercati, nei
pretorî, nei fori, nei templi, nei ginnasî declamavansi
epitalamii fescenii. Non si trattava di negozî; i tribunali
erano in ferie; di faccende importanti non era discorso
in quella baldoria universale. Roma apparve al Poeta di
Gallia nella sua grandezza di capitale del mondo; e
ancora al suo secolo osò chiamarla sacrario delle leggi,

ginnasio della scienza, curia degli onori, sovrana dell’orbe,
patria della libertà, città mondiale, entro la quale
i soli Barbari e gli schiavi sono reputati stranieri[191].
Addì 1 di Gennaro, Sidonio recitò il suo panegirico alla
presenza di Antemio. Adulatore scipito, continuò malamente
nelle funzioni di Claudiano, ma più fortunato di
lui, a premio dei gonfi suoi versi, fu creato prefetto di
Roma. Tre anni dopo era eletto vescovo di Clermont.




Fra le feste celebrate in Roma dopo l’assunzione al
trono di Antemio, gli Storici ricordano le feste pagane
lupercali, e ne fanno le meraviglie perocchè venissero
solennizzate, sotto gli occhi stessi dell’Imperatore e del
Papa, dai Cristiani di Roma nel mese di Febbraro, com’era
la costumanza antica. Noi però non vogliamo parlarne,
chè già vent’anni più tardi ci occorrerà di vedere altre
reliquie di Paganesimo alzare in modo mirabile il loro
capo e poi appiattarsi sotto vestimento cristiano. Del
resto il clero romano ebbe tosto occasione di dubitare
della purità della fede cattolica del novello Imperatore:
chè in Antemio stesso scoperse allignare alcune tendenze
al Paganesimo ed all’eresia. E nella sua corte era un
Filoteo eresiarca, il quale, insegnando dottrine ingiuriose
allo Spirito Santo e diffondendole in Roma, fu da papa
Ilario in chiesa di san Pietro denunciato all’Imperatore
affinchè volesse torre lo scandalo.




Nel tempo stesso in cui Roma esauriva sue ricchezze
negli approntamenti di guerra contro i Vandali, papa
Ilario (il quale moriva già nel Febbraro dell’anno 468)
spendeva grossa moneta ad abbellire le chiese della Città;

e, se dovessimo prestare piena fede a quanto ne narra il
Libro Pontificale, la Chiesa arricchita dei doni degl’Imperatori
e dei privati sarebbe ben presto ritornata al possedimento
d’immensi tesori. Imperocchè, se stiamo a quel
racconto, il Pontefice avrebbe adornato la basilica Lateranense
e le chiese di san Pietro, di san Paolo e di san
Lorenzo con isquisite opere d’arte, le quali avrebbero fatto
ben dimenticare il disastro delle depredazioni vandaliche.
E la nostra fantasia commossa a meraviglia alla descrizione
di quei lavori splendidissimi, ammira il valore degli
artisti di Roma cadente. Coll’estinzione del culto dei
numi antichi era venuto anche il decadimento dell’arte
scultoria, la quale nel secolo quinto aveva trovato rifugio
nelle officine degli orefici, dei cesellatori e dei lavoratori
di musaici. Gettavansi in metallo massiccio e con ricchezza
di gusto barbarico vasi di parecchie fogge, lampade
e doppieri, colombe d’oro e croci seminate di gemme
scintillanti; e negli altari profondevansi gli ornamenti
d’oro e d’argento; e i battisterî ornavansi con figure di
cervi d’argento; e sopra le Confessioni alzavansi archi
dorati, i quali, poggiando sopra colonne di onice, portavano
sul vertice la figura di un agnello in oro.




Nel tempo stesso dunque in cui la città di Roma
impoveriva e decadeva, nelle sue chiese s’ammassavano
tesori; ed il popolo, impotente ad armare un esercito ed
una flotta per muovere guerra contro i Vandali, offriva
ricchi donativi alle basiliche degli Apostoli. E per fermo
spunta sulle nostre labbra un sorriso di compassione
allorchè leggiamo quelle descrizioni di arredi d’oro e di
giojelli preziosi che porgevansi in dono alle chiese di
Roma; ed in tempo di decadimento sì profondo della

Città dobbiamo tenere quelle narrazioni in conto di
splendide novelle di fate.



§ 3.
Condanna di Arvando. — Spedizioni contro Africa
riuscite a vuoto. — Ricimero si rivolta contro Antemio. — Assedio
di Roma. — Terzo saccheggio nell’anno 472.



Il reggimento di Antemio non fu illustre per isplendore
di fortunate imprese o per energia d’impero, ma
sotto di esso la Città fu spettatrice di un avvenimento
che risveglia l’attenzione nostra, ed è la condanna di
Arvando prefetto delle Gallie. Quest’uomo arrogante
avendo con angherie oppressa nel suo governo quella
grande provincia, n’ebbe accusa dai patrizî d’indomiti
spiriti di quella contrada. Chiamato a Roma dal Senato,
questo si costituì tosto in tribunale supremo, ed all’accusato
indisse il Campidoglio a confino. L’ultimo giudizio
di Stato tenuto in Roma secondo la processura della
Republica romana eccita in alto grado la nostra curiosità:
e di esso ci fu lasciata descrizione da Sidonio, il
quale all’accusato prefetto ebbe amicizia sincera che
nella disgrazia non venne manco. Arvando, affidato alla
custodia di Flavio Asello conte del tesoro, e tenuto con
quegli onorevoli modi che l’illustre condizione di lui
richiedeva[192], aveva libertà di muovere nel Campidoglio.
Vestita la bianca toga di candidato, stringeva la
mano ai patrizî che lo visitavano, e volgendo amari
sarcasmi contro il governo non rifuggiva dal biasimare

il Senato e l’Imperatore. Occultando le gravi cure del
suo animo sotto una maschera di fredda alterezza, passeggiava
nella piazza del Campidoglio ed entrava nelle
botteghe a mirare le manifatture di seta e gli arredi e le
gemme che i mercatanti ivi esponevano a mostra[193].
Allorchè il procedimento fu condotto al suo fine, comparvero
quattro Galli a sostenere l’imputazione. Vestiti
degli umili abiti di chi implora giustizia, si alzarono con
nobile calma ad accusare il superbo patrizio, il quale con
baldanza sprezzatrice riconobbe per sua una lettera in cui
erano posti in aperto i suoi disegni di tradire l’Imperatore
ed era svelata l’intenzione di lui di aprire le Gallie
ai Visigoti ed ai Burgundi. Tornavano i tempi di Verre e
di Catilina, ed i Senatori si elevavano ancora una volta
nella dignitosa maestà di un tempo e concordi dichiaravano
Arvando reo di alto tradimento. Il Prefetto di
Gallia, espulso dal ceto patrizio fu ricacciato tra i plebei
e condannato a morire per mano del carnefice. Egli stava
attendendone l’esecuzione, durante i trenta giorni stabiliti
dalla legge, in un carcere dell’Isola tiberina d’Esculapio[194],
quando all’amico di lui Sidonio e ad altri
uomini che godevano grande autorità, riuscì di far
tramutare la pena di morte in quella dell’esilio. Il giudizio
reso in questo argomento fu decoro agli ultimi
giorni del decrepito Senato, ma alla Gallia non fu fecondo
di utilità quantunque alto rumore se ne levasse;

imperocchè i governatori di quella contrada continuassero
nelle vessazioni che l’avidità loro suggeriva, e nei loro
disegni di aprirla ai Visigoti. E già l’immediato succeditore
di Arvando, Seronato, cui Sidonio dà nome di
Catilina novello, accusato di gravi delitti dagli oppressi
abitatori della provincia, fu condannato dal Senato, e ne
perdette la testa sul palco[195].




Gl’Imperi di Oriente e di Occidente con loro forze
riunite s’accingevano alla guerra contro i Vandali, i
quali, con loro piraterie infestando audacemente tutte le
coste del Mediterraneo, minacciavano rovina alla contrada.
Fu uno dei più potenti apparati d’armi che mai
levasse l’Impero, ed esaurì le forze di Roma e di Bisanzio;
eppure la guerra condotta in Africa da Basilisco e
da Marcellino nell’anno 468 ebbe esito infausto alle
armi imperiali. Roma aveva accolta speranza che Antemio,
possedendo l’amicizia dell’Imperatore bisantino, la
libererebbe da Genserico e riporrebbe Africa sotto la sua
signoria. Laonde quei rovesci recarono una grave scossa
all’autorità di Antemio, e nella stessa misura che la
potenza dell’Imperatore s’indeboliva, cresceva l’oltracotanza
di Ricimero. L’Imperatore d’Oriente aveva
saputo liberarsi di Aspare, che era uomo potente nel
regno alla stessa guisa di Ricimero, ma Antemio nol seppe
imitare a scuotere il giogo del ministro onnipossente
e genero suo. La dissensione sommessa scoppiò finalmente
in aperta lotta, e Ricimero, abbandonata Roma,
pose sede in Milano. Alla notizia che egli avesse stretto

accordo coi Barbari che abitavano al di là delle Alpi, di
alto spavento fu commossa Roma. Il vescovo Epifanio di
Ticinum, ossia di Pavia, si fè mediatore di pace tra lui e
l’Imperatore. Ma la conciliazione fu soltanto apparente[196];
chè Ricimero coi suoi Barbari partì di Milano, giunse
celeremente a Roma, e cinsela d’assedio, ponendo il suo
campo presso il ponte dell’Anio innanzi a porta Salara[197].
Era l’anno 472.




Spingeva Ricimero con grande alacrità l’assedio,
allorchè di Bisanzio venne al suo campo Olibrio con cui
aveva già da lungo tempo stretto accordi. Questo Senatore
che aveva condotta in isposa Placidia, figlia di Eudossia,
e al quale perciò scendevano in retaggio i diritti
della stirpe di Teodosio il grande, a lui sembrava essere
uomo opportuno ad abbattere il greco Antemio e a destare
la simpatia dei Romani. Egli si pare che Antemio
durasse una lunga e animosa resistenza, quantunque
deboli fossero sue forze e la Città minacciassero all’interno
molti partigiani di Ricimero ed i molti Ariani che
vi avevano dimora. Impedita di procacciarsi vettovaglie,
stremata dalla fame, flagellata dalla peste, Roma fu
ridotta alla estrema miseria[198]. Tuttavia uno straniero
la trattenne ancora dallo abbassarsi alla resa: Bilimero,
Goto o Vandalo di nascita, che comandava un esercito
nelle Gallie, tostochè ebbe contezza degli avvenimenti
d’Italia scese con rapida mossa e si gettò in Roma. Ma
i quartieri della Regione transteverina della Città erano

già caduti in potere di Ricimero, e già questi, avanzando
dalla Regione vaticana e oltrepassando il sepolcro di
Adriano, il quale sembra che non fosse ancora tramutato
in fortezza, tentava di impadronirsi del ponte e della
porta Aureliana per cui s’entrava in città. Dopo una
battaglia sanguinosa, nella quale il prode Bilimero perdette
la vita, Ricimero conquistò la porta entro la quale
le sue soldatesche, inasprite dalla lunga resistenza e
composte di Germani d’ogni schiatta e ariani di religione,
si scagliarono nell’infelice Città anelanti strage
e ruba. Era l’undici di Luglio dell’anno 472 e Roma
cadeva per la terza volta.




Anche di questo saccheggio mancano notizie determinate
che ci facciano certi se la Città ne andasse devastata:
gli Storici non dicono che vi si appiccasse incendio,
nè fanno menzione di alcun edificio distrutto[199].
L’avidità di quei soldati eretici fu satollata colle depredazioni
proseguite per parecchi giorni, finchè Ricimero
ebbe imposto che cessassero. In tal modo i preziosi arredi
di papa Ilario non dovettero attendere a lungo chi li
strappasse alla quiete dei templi. Stando ad un’antica
narrazione, sarebbero state risparmiate quelle due sole
Regioni che prima erano cadute in balìa di Ricimero,
cioè la Vaticana (dove già a quel tempo erano sôrti in
gran numero conventi, chiese, ospitali) ed i quartieri del
Gianicolo che formano l’odierno Transtevere e che con
quelli del Vaticano componevano una sola Regione. Ne
viene di conseguenza che il san Pietro fosse immune da

saccheggio, ma che la vera città di Roma fosse tutta abbandonata
in balia della soldatesca[200].



§ 4.
Olibrio sale al trono. — Morte di Ricimero. — Suo
monumento: chiesa odierna diaconale di s. Agata in Suburra. — Glicerio
e Giulio Nepote, imperatori. — Oreste acclama
imperatore suo figlio Romolo Augustolo. — Odoacre s’impadronisce
d’Italia nell’anno 476. — Caduta dell’Impero romano
occidentale.



Nella Città desolata dalla fame, dalla peste, dalla
strage e dal sacco entrava Olibrio a strappare dal capo
di Antemio, ch’era caduto trucidato, quel diadema cui
da lunghi anni agognava. Già prima che Roma fosse
presa, Olibrio era stato, coll’assentimento di Leone,
acclamato Imperatore; ed ora entrava a porre stanza
nel palazzo cesareo e si faceva confermare dal Senato
nella sua dignità sovrana. Tosto dopo, il conquistatore
di Roma, colui che era stato terribile tiranno di tanti
Imperatori era preso dal contagio.




Ricimero moriva nella Città, addì 18 di Agosto del
472. Ricordanza di quest’uomo straordinario è conservata
da una chiesa che egli edificò o restaurò in Roma
sul pendio del monte Quirinale. È l’odierna chiesa diaconale
che ha nome: S. Agatha super Suburram o in
Suburra e che in origine apparteneva al culto dei Goti

ariani. Ricimero ne aveva adorna la tribuna di musaici,
dei quali non ci rimase sciaguratamente che una brutta
copia. In essa è rappresentato il Cristo sedente fra gli
Apostoli sopra un globo: ha il mento coperto di barba;
le chiome gli scendono in lunghe anella; la mano destra
alza in dolce atteggiamento; nella sinistra tiene un volume.
Al lato sinistro è san Pietro, il quale, cosa degna
di nota, porta una sola chiave. In questa chiesa ebbe
senza dubbio sepoltura Ricimero[201].




Alla dignità di generale degli eserciti, Olibrio elesse
Gondebaldo, borgognone di nascita e nipote di Ricimero.
Poco dopo, nel giorno 23 di Ottobre dello stesso anno,
anche Olibrio moriva lasciando il trono in balìa dei
Barbari.




La irreparabile caduta dell’Impero di Occidente attendevano
in silenzio i popoli del mondo presi da quella
stupidità che coglie chi si aspetta ad un avvenimento
terribile. Nella deplorevole confusione di quegli ultimi
anni si presentano ancora agli occhi dello Storico alcuni
fantocci miserabili d’Imperatori. Gondebaldo aveva dato

lo scettro imperiale a Glicerio, che fu uomo giusto ma
di cui non conosciamo l’origine[202]. Nell’anno 474
Glicerio era balzato del trono da Giulio Nepote, figlio di
Nepoziano e dalmata di nascita, che l’imperatore Leone
aveva a malincuore mandato di Bisanzio a Ravenna con
un esercito. Il novello Augusto mosse contro Roma, e,
sorpreso Glicerio nel porto del Tevere, lo costrinse a
deporre la porpora e a ritirarsi in Dalmazia, a Salona
di cui fu eletto vescovo[203]. Dopo di essere stato acclamato
imperatore a Roma, addì 24 di Giugno, Nepote
andò a Ravenna; e intanto che qui trattava con Enrico
re dei Visigoti della cessione dell’Alvernia provincia di
Gallia, Oreste, che di recente egli aveva eletto patrizio
e generale degli eserciti di Gallia, mosse contro di lui
le soldatesche: laonde Nepote dovè fuggirsi per mare
di Ravenna che i ribelli stringevano d’assedio, e cercò
asilo in quella stessa Salona dove poco prima aveva
condannato a confino Glicerio.




Oreste, romano nato in Pannonia, era stato nei suoi
primi anni scrivano di Attila: lui morto aveva trascorsa
una vita avventurosa comandando milizie di
Barbari sotto le bandiere degl’Imperatori di Roma. Egli
presenta in sè l’indole dei condottieri di ventura che
desolarono Italia nell’età di mezzo. Le sue soldatesche,
genti raccogliticce di Sarmazia e di Germania che patria
non avevano, in vece di muovere in Gallia, vollero
dare al loro capitano la corona d’Italia. Ma Oreste preferendo
che la porpora imperiale toccasse al suo giovane

figlio, addì 31 di Ottobre dell’anno 475 fece acclamare
imperatore d’Occidente Romolo Mondilo Augustolo od
Augusto. Quest’ultimo imperatore di Roma, bizzarro
accidente e forse ischerno di fortuna, riuniva in sè i due
nomi del fondatore di Roma e del suo primo Imperatore[204].




Ma poco durava. Narra Procopio che la caduta di
lui e dell’Impero fosse cagionata dalle soldatesche barbariche[205];
imperocchè, dopo i tempi di Alarico e di
Attila, i Romani avessero accolto nell’esercito quali confederati
Scirri, Alani ed altre torme di stranieri, i quali,
insaziabili nelle loro pretensioni, or chiedevano ad Oreste
la terza parte delle terre d’Italia. Condottiero di quelle
masnade fu Odoacre figlio di Edecone, il quale, di nascita
Scirro, aveva combattuto con Attila, ed era uomo piuttosto
temerario che coraggioso. A lui giovinetto era stato
profetato che un dì sarebbe re d’Italia. «Va in Italia,»
aveagli detto un giorno un santo Monaco, «vanne vestito
in umili panni, che presto, allorquando vi ritornerai,
tu avrai potenza di arricchire molte genti»[206]. Aveva
combattuto da prode in cento battaglie e finalmente
conduceva uno stuolo considerevole di soldati alle guerre
di Gallia. A’ guerrieri senza patria, Rugi, Eruli, Scirri,
Turcilingi e d’altre schiatte, aveva fatto comprendere
che loro tornerebbe meglio sedere signori del bel paese,
avere quello che possedeva il Romano degenere, piuttosto

che vivere erranti agli stipendî di miserabili condottieri.
I soldati germani accorsero tosto d’ogni lato sotto
le sue insegne, lo acclamarono Re e mossero impetuosi
contro Pavia, dove Oreste s’era rinchiuso col giovane
figliuol suo. La città fu espugnata, lo sciagurato Oreste
decapitato, e Romolo Augustolo ultimo imperatore di
Roma cadde in mano del primo Re d’Italia di schiatta
tedesca.




Odoacre assunse arditamente il titolo di Re, senza
far uso però di porpora e di diadema[207], e ciò accadde
nel terzo anno di regno dell’imperatore d’Occidente
Zenone l’Isaurico, nel nono anno di pontificato di Simplicio,
sotto il secondo consolato di Basilisco e nel primo
di Armato, nell’anno 476 dell’êra cristiana[208].




Dopochè il novello Re, addì 22 di Agosto, si ebbe
reso padrone di fatto d’Italia, volle per prudenza ottenere
il riconoscimento legale del suo dominio. Egli costrinse
Augustolo a fare una rinunzia formale del suo
potere innanzi al Senato, e a questo impose che dichiarasse
estinto l’Impero occidentale, e che perciò Italia e
Roma erano decadute alla condizione di province. La
ultima opera politica del Senato romano costituito secondo
la forma antica, risveglia un senso di tristezza
profonda: esso spediva legati a Bisanzio all’imperatore
Zenone, i quali deponendo nelle mani di lui la corona

d’Occidente, protestavano a nome del Senato e del popolo:
Roma non aver più duopo di un Imperatore independente;
bastare un monarca che solo reggesse Oriente
ed Occidente; aver eglino eletto a proteggitore d’Italia
Odoacre uomo nelle arti di pace e di guerra illustre; implorare
che Zenone lo investisse della dignità di patrizio
e al suo governo affidasse il regno d’Italia.




Nel tempo stesso in cui i legati si presentavano al
barbaro isaurico Zenone, questi riceveva pressanti istanze
del detronizzato Nepote affinchè volesse soccorrerlo. Al
discorso dei Senatori rispondeva Zenone con collera che
due Imperatori egli aveva dato a Roma, e che eglino uno
avevano cacciato, l’altro ucciso: or dunque quello che
ancor viveva, dover essi richiamare: il solo Nepote avere
podestà di eleggere Odoacre al patriziato. Ma questa
incomprensibile risposta non era che un pretesto a coprire
per un momento l’onta di Roma. Chè tosto, mutato
consiglio, Zenone riceveva il diadema e le insegne imperiali
e custodivale nel suo palazzo. E con lettere indiritte
a Odoacre concedeva a lui, come a suo governatore, il
titolo di patrizio dei Romani, e, abbandonata la causa di
Nepote, Roma e Italia, che ancora formalmente portavano
nome d’Impero romano, lasciava in balia della fortuna[209].









Così Italia per la prima volta diventava reame dominato
dai Germani sotto l’autorità di nome dell’Impero
romano orientale: così l’Imperio occidentale di Roma
si spegneva. Il despotismo sotto cui lo avevano per lunghi
anni tenuto Imperatori più barbarici dei Barbari,
lo aveva trascinato ad una condizione di decadimento
morale e di schiavitù infelicissima: il Cristianesimo non
vi aveva infuso nessuna forza di vita, ed i Romani, incapaci
di svegliare le forze dell’animo ad operosità, avevano
dovuto cadere sotto l’energia dei Germani, non
conservando che l’istituto della Chiesa, la quale frattanto
nell’ombra cresceva più e più. Il nome politico di
«Romano», la qualità di cittadino romano, erano divenuti,
come scrive un Vescovo di quel tempo cui prestar
dobbiamo piena fede, cagione di disprezzo profondo[210].
L’Impero romano soggiacque alle leggi di natura. Dopo
di avere per lunghi secoli ridotto in ischiavitù i popoli,
impedendo lo svolgimento independente dell’indole di
nazione, crollante sempre più per opera del Cristianesimo,
scosso dagli assalti dei Germani, finalmente cadeva
distrutto. La rovina sua potè forse presentarsi alla mente
degli uomini di quell’età come un male tremendo, eppure
in realità fu invece uno dei più grandi beneficî di

cui godesse l’umanità, imperocchè soltanto da quel
momento cominci la illustre di tutte le regioni del mondo,
Europa, a commuoversi a vita, e ad elaborare quel
lungo svolgimento della sua civiltà svariata, ricca, altissima.
La fine del romano Impero, che già da lungo tempo
prevedevasi, non iscosse il mondo assopito in letargo
profondo; la caduta di un governo despotico non eccita
compianto. Ma ora la veneranda Città risveglia in noi
sollecitudine ancor più grave, perocchè essa, vedovata
di quello splendore che ancora le aveva conservato la
apparenza di maestà dello Impero, dovesse decadere coi
suoi monumenti a ruina sempre più profonda.









LIBRO SECONDO.
DALL’INCOMINCIAMENTO DEL REGNO DI ODOACRE ALLA
EREZIONE DELL’ESARCATO DI RAVENNA NELL’ANNO 568.










CAPITOLO PRIMO.


§ 1.
Regno di Odoacre. — Simplicio papa (468-483). — Costruzione
di novelle chiese in Roma. — San Stefano Rotondo
sul monte Celio, santa Bibiana. — Felice III è eletto
papa per violenza di Odoacre. — Teodorico scende cogli Ostrogoti
in Italia. — Caduta del regno di Odoacre. — Teodorico
diventa re d’Italia nell’anno 493.





Italia era dominata da Odoacre. Non di animo rozzo
alla foggia dei Barbari, ma capace di accogliere le costumanze
romane, il novello Re scelse a sua sede non Roma
ma Ravenna. Sotto il suo energico reggimento rimasero
immutate le forme politiche. La Città, governata da un
prefetto come nei tempi anteriori, non s’avvide della
caduta dello Impero, perocchè sussistessero gli antichi
suoi ordinamenti. Odoacre, a cominciare dall’anno 480,
elesse i consoli d’Occidente, che, seguendo l’uso tradizionale,
rinnovellavansi ad ogni anno, e che entrando
nel loro officio continuavano a spargere allegrezza tra
la plebaglia, scemata di numero, con distribuzioni di

denaro e con giuochi nel circo[211]. La Curia dei Senatori,
che vi erano chiamati per eredità, era tenuta ancor sempre
nell’alta onoranza che le procacciava la tradizione
di venerazione antica: in quel Consiglio di Stato che
rappresentava Roma, raccoglievansi i discendenti di famiglie
antichissime, e tra quelli hanno rinomanza i nomi
di un Basilio, di un Simmaco, di un Boezio, di un Fausto,
di un Venanzio, di un Severino, di un Probino e di altri
uomini consolari. Non ci fu conservata però alcuna notizia
nè sul numero, nè sulla costituzione di quel corpo
a questi tempi.




Duranti i tredici anni della benefica dominazione di
Odoacre ammutisce la storia interna della Città. Anche
nel Libro Pontificale non isplendono più, come nei tempi
antichi, nomi di Vescovi di Roma illustri per donativi
magnifici largiti alle chiese. Tuttavolta Simplicio di
Tivoli, sotto il cui pontificato che si estese dall’anno 468
al 483 si estinse l’Impero occidentale, eresse parecchie
novelle basiliche. Ci è lecito però di dubitare di un tal
fatto, allorchè consideriamo che la costruzione di chiese
novelle sarebbe avvenuta nel tempo in cui Roma decadeva
in condizioni tristissime e in cui diminuiva il numero
dei suoi abitatori. Ma occorre d’altronde por mente
che i Pontefici non volevano partire della scena del

mondo senza lasciare a loro ricordanza qualche chiesa
da essi eretta, tanto più che ogni novella basilica che
in Roma sorgesse era quasi un novello propugnacolo
della Chiesa apostolica e nuova radice di sua autorità. Il
regno dei Santi si ampliava sempre più, e lo stuolo degli
Apostoli e dei Martiri esigeva dai fedeli culto ognor più
esteso. La spenta Religione mitologica dei Pagani otteneva
vendetta del Cristianesimo mediante un novello politeismo,
il quale trovava suo fondamento nelle idee che
avevano posto radici profonde nelle menti degli uomini.
Nè i popoli ond’era composto l’Impero romano avevano
potuto cancellarle del tutto. Discesa da quei Pagani che
erano avvezzi a sacrificare in mille templi ai loro mille
Numi, la novella generazione che in nome del Cristo
aveva ricevuto il battesimo, chiedeva che in luogo dei
delubri e degli Dei antichi, mille chiese s’ergessero ove
mille Santi avessero altari; ed in tal modo la Religione
purissima, spirituale, nemica di ogni forma materiale,
era tramutata nuovamente nel culto di alcuni patroni
nazionali, speciali ad ogni provincia, ad ogni città, e nel
quale il nome inconcepito di un Dio sommo ed uno, appena
otteneva menzione.




Simplicio dedicò al protomartire Stefano, ch’era il
Santo a cui in quell’epoca tributavasi venerazione massima,
una basilica edificata sul monte Celio, che è la
odierna chiesa di santo Stefano Rotondo, e che gli Archeologi
reputarono essere stato un tempio che l’antichità
aveva sacrato al dio Fauno oppure al deificato
imperatore Claudio. Se ciò sia, questa chiesa illustre
ed antica sarebbe la prima di Roma che di tempio
pagano fosse stata tramutata in tempio cristiano. Ad

accogliere quest’opinione induce la bella forma rotonda
che il santo Stefano ha comune con poche altre chiese
di Roma di origine pagana. Ed infatti erano rarissime
le chiese di forma circolare in quel tempo in cui il gusto
dell’architettura preferiva di erigere templi dalle lunghe
navate. Tuttavia siccome nella muratura l’edificio è di
lavoro difettoso, questa basilica di belle proporzioni e di
dimensioni maestose, ben può essere stata opera di architetti
e di muratori cristiani, i quali però non riuscirono
ad eguagliare nel lavoro tecnico gli edificî della
antichità ch’eglino avevano preso ad imitare nella
forma[212].




Un’altra chiesa consecrò Simplicio ad onoranza dello
stesso Protomartire in vicinanza della basilica di san
Lorenzo fuor delle porte; e ciò dimostra quanta venerazione
tributasse Roma a quel Santo. In vicinanza di
santa Maria (Maggiore) egli edificò una basilica ad onore
dell’apostolo Andrea; e finalmente a santa Bibiana dedicò
una chiesa, innalzata presso al palazzo Liciniano.
Il luogo, ossia il vicus, ove fu eretta la piccola chiesa di
questa Martire romana, non molto lunge della porta di
san Lorenzo sull’Esquilino, era detto Ursus pileatus,

probabilmente da qualche imagine rappresentante un
orso colla testa coperta di cappello; e il palazzo può
essere stato appellato dall’imperatore Licinio o da qualche
altro Romano di quel nome[213].




Moriva Simplicio addì 2 di Marzo del 483, e Odoacre,
quale Re dei Romani, moveva pretesa al diritto di
confermare il novello Papa. A tal fine egli spediva a
Roma Basilio primo officiale del regno, il quale con
titolo di Sublimis e di Eminentissimus teneva la carica
di prefetto del pretorio e di patrizio, ed era ora deputato
a rappresentare in quel negozio Odoacre. Si convenne
nell’elezione di Felice III romano, dovendo il clero acconciarsi
alla volontà del Re ariano cui Roma obbediva,
e il cui animo era mosso da sensi di giustizia e di umanità
verso gli Ariani similmente che verso i Cattolici.
Del resto, se o quali altre relazioni si stringessero tra
Odoacre e la città di Roma e gli abitatori di lei, non ci
è dato conoscere.




Ma la sorte non concedeva al valoroso Erulo di raffermare
su valide fondamenta il suo reame d’Italia e di
tramandarlo ai suoi nepoti. A tale opera erano trascelti
un uomo di genio assai più elevato, ed un popolo eroico,
che venendo delle selvagge regioni dell’Emo, doveva
impadronirsi d’Italia, e che colla sua robustezza doveva
per più che mezzo secolo farsi sostegno all’edificio crollante
della civiltà romana. Teodorico, re degli Ostrogoti,
console e patrizio dei Romani, era alla testa d’un popolo

di animo ardito e amante di libertà, il quale aveva posto
stanza nelle regioni cui nel suo corso inferiore Danubio
bagna. L’imperatore Zenone atterrito dagli assalimenti
che spesse fiate avevano mossi gli Ostrogoti contro le
sue province di Grecia, strinse con Teodorico un trattato
di pace, istigandolo a muovere col suo popolo irrequieto
contro le regioni d’Occidente assai più ricche delle
orientali, ed a cacciare il tiranno Odoacre dalla terra
d’Italia, del cui dominio egli tosto lo investirebbe a
guiderdone del suo servigio. Teodorico, nell’anno 488,
guidava verso Italia tutta la moltitudine del suo popolo;
e traendo con cavalli, con carri e con un numero infinito
di pedoni, si apriva colla spada un varco attraverso le
orde selvagge dei Gepidi e dei Sarmati, e giungeva nei
piani d’Italia superiore.




Il grande e bello spettacolo di due eroi germani pugnanti
per l’impero d’Italia, non possiamo descrivere
noi che trattiamo della storia della Città. Battuto sulle
rive dell’Isonzo, indi a poco presso a Ravenna, nell’anno
489, Odoacre si gettò entro le mura di Ravenna:
imperocchè la narrazione di un solo Cronista, cui non
sussidia alcun’altra testimonianza, che dopo la perdita
di Ravenna Odoacre corresse subito a Roma per
munirvisi, che ne trovasse chiuse le porte e che per
trarre vendetta dei Romani ponesse il guasto alla Campagna,
riesca troppo inverosimile perchè possiamo prestarvi
fede: la condotta di lui sarebbe stata infatti priva
di ragionevole scopo di utilità[214]. Ma ella è però cosa
più che probabile, che il Senato romano, cui l’Imperatore

bisantino avrà spacciati secretamente messaggi, abbia
stretto con Teodorico accordi dapprima secreti, e che
dipoi, allorquando la potenza di Odoacre fu fiaccata e
ristretta nell’angusta cerchia delle mura di Ravenna,
si sia dichiarato apertamente in favore di lui. Ed infatti
Teodorico nell’anno 490 inviò il patrizio Festo, presidente
del Senato, all’imperatore Zenone a chiedere il
manto regale[215].




Odoacre, dopo di essersi difeso in Ravenna con eroica
bravura per tre lunghi anni, dovette finalmente cedere
alla necessità stringente, e, conchiuso un trattato, addì
5 di Marzo del 493, aprì a Teodorico le porte della città,
che questi non poteva vantarsi di aver conquistata col
valore del suo braccio. Ma, pochi giorni dopo, con doppiezza
appresa alla scuola dei Bisantini, il vincitore violò
il trattato, e fè trucidare il suo nobile competitore ed i
soldati e i partigiani di lui. Senza pretendere al titolo di
Imperatore romano, egli assunse il nome e le insegne
di Re d’Italia, nè si curò di ottenerne conferma dallo
imperatore greco Anastasio, che, nell’anno 491, era
succeduto a Zenone sul trono di Bisanzio. Alcuni anni
dopo però, a mezzo del senatore Festo, egli ne ricevette
il riconoscimento; e l’Imperatore anzi fè rimettere al
novello Re d’Italia tutti gli arredi preziosi del Palazzo
imperiale di Roma, che Odoacre, alla caduta dell’Impero
occidentale, aveva spedito a Costantinopoli[216]. La corte

di Bisanzio che gli aveva commesso di strappare alla
dominazione di colui ch’essa appellava tiranno, questa
prefettura o provincia d’Italia, lo considerava secondo
sue idee suo patrizio o governatore: ma il felice conquistatore
poteva ben ridersi di ogni apparenza di
dependenza or ch’egli s’ergeva dominatore di tutta la
contrada, del cui territorio aveva data una terza parte
in proprietà ai suoi terribili guerrieri. Egli pose, come
aveva fatto Odoacre, suo seggio in Ravenna: e nel suo
animo deliberò di reggere da Ravenna Roma e l’Italia
colla possanza della sua signoria, simile nella forza e
nella pompa esterna a quella di un Imperatore occidentale,
col suo genio emulatore di quello dei grandi Romani.



§ 2.
Contese in Roma per le feste pagane dei Lupercali,
e quel che ne sia derivato. — Scisma sorto in occasione dell’elezione
di Simmaco o di Lorenzo. — Sinodo di Simmaco
nell’anno 499.



Nel tempo stesso in cui nel settentrione d’Italia si
decidevano le sorti della penisola, nel tempo medesimo
in cui Toscana, Emilia ed altre province agitate dal
flagello della guerra terribile rimanevano quasi deserte
d’abitatori[217], Roma quantunque fosse caduta nello
estremo della miseria, stremata dagli orrori della fame,
della peste e dell’inopia massima, era almeno illesa

dagli orrori della guerra. Inoperoso e incurante della
grande pugna che si stava combattendo, il popolo occupavasi
di negozi teologici, di condanne di Manichei e di
altri eretici, attendeva alla celebrazione di sinodi, e si
abituava a trovare compenso dell’estinta vita politica
nell’operosità delle bisogne religiose. In questo tempo
accadde che Roma fosse commossa da una strana contesa
eccitata dalle ultime reliquie delle costumanze della Religione
pagana che ancora fossero publicamente tollerate.
E fu la lotta che si agitò tra i Cristiani e papa Gelasio
dall’un lato, ed il senatore Andromaco dall’altro, a cagione
delle feste lupercali.




Il Lupercale, ossia santuario di Pane vincitore del
lupo, era una oscura caverna situata appiedi del monte
Palatino. Secondo la leggenda, l’arcade Evandro la aveva
consecrata al Nume delle campagne, e la lupa del mito
anticamente aveva colà prestato il nutrimento a Romolo
ed a Remo. I Romani, a magnificare la ricordanza dei fondatori
della Città, avevano eretto ivi un gruppo in bronzo
che rappresentava la lupa in atto di prestare le mamme
ai due bambini, e che è forse lo stesso capolavoro della
antichità che oggidì si mira nel palazzo dei Conservatori
posto nel Campidoglio[218]. Delle antichissime feste lupercali
era centro tradizionale quel santuario: si celebravano
ogni anno nel giorno 15 di Febbraio, e vi seguiva
nel giorno 18 di quel mese la Februatio, ossia la ceremonia
con cui si purificava la Città dai mali influssi dei

rei demonî. In quel giorno i sacerdoti ed i più nobili
giovani di Roma, senza che rossore li rattenesse, si spogliavano,
dinanzi gli occhi del popolo, di loro vestimenta,
e coperti soltanto di perizonî di pelli tolte agli animali
offerti in sacrificio, partivano dal Lupercale, e nudi
correvano lungo le vie della Città, agitando in mano
coregge di cuojo colle quali percotevano lievemente
sulla destra mano le donne che incontravano, affine di
prodigare loro la benedizione della fecondità. Il celebre
Marco Antonio stesso era stato veduto anticamente a
prender parte fra gli attori della festa. Tutte le festività
antiche (molte erano la cosa più scipita che dar si potesse)
avevano soggiaciuto all’influenza del Cristianesimo:
le feste lupercali invece avevano durato in vigore,
e già abbiamo osservato che si celebravano ancora
dopo l’avvenimento di Antemio al trono; chè era sì
grande la venerazione che i Romani tributavano a questa
antichissima costumanza nazionale, che, quantunque
convertiti al Cristianesimo, non aveano voluto smetterne
l’osservanza. Ed ogni anno commuovevano il Vescovo
ad orrore del loro contegno con quelle feste: ed ora che
il mutato costume e il sentimento dell’onestà impediva
ai cittadini ragguardevoli di prendervi parte, quella
festività scipita e simile ad un bagordo carnascialesco,
era celebrata da schiavi e dalla plebaglia vile.




Ed ai Vescovi, che avevano fatto prova di sopprimere
quell’avanzo del culto antico, rispondevano questi Cristiani,
che la peste e la sterilità gli avevano colpiti coi loro
flagelli, che Roma era stata devastata dai Barbari e che
l’Impero romano era caduto, perchè al dio Februo non
s’era più reso onore di sacrificî. E poichè le loro opinioni

trovavano appoggio fra i Senatori, davano motivo a
papa Gelasio di scrivere un Trattato formale contro le
festività lupercali. Questo scritto, che non può non eccitare
grave meraviglia, e che il Baronio diede alla luce
traendolo da un codice che si conserva nella Biblioteca
Vaticana, fu dal Pontefice indiritto ad Andromaco, il
quale era probabilmente presidente del Senato e sarà
stato apologista della festa pagana: e forse al Senato
principalmente appartenevano ancor sempre, alla fine
del secolo quinto, aderenti secreti del Paganesimo. Imperocchè
l’aristocrazia di Roma fosse ancora attaccata
con tanta caparbietà alle tradizioni dell’antichità, che
si rimproverasse ai Consoli, in quel tempo ancora, di nutrire
polli sacri a fantastica ricordanza dei tempi scorsi,
ed oltre agli auspicî, di osservare altre costumanze
che la Religione pagana aveva anticamente congiunte
al loro officio[219]. Nel suo Trattato papa Gelasio diceva
ai Romani con ira, che non si può nel tempo stesso
assidersi al banchetto del Signore e mangiare alla mensa
dei demonî; nè bere all’istessa volta nel calice di Dio
e nella coppa del diavolo: non già l’inosservanza delle
feste lupercali, sclamava, fu causa che Roma nell’estremo
cadesse, sibbene ne furono cagione i vizî, lo spergiuro,
la superbia, la crapula e il culto di magici riti. Ed egli
ritorceva contro Andromaco l’accusa, affermando, che
alla durata delle costumanze del Paganesimo era da

imputare la colpa che l’Impero romano fosse caduto, e
che il nome romano si fosse quasi estinto. E a quest’idea
il cardinal Baronio con fervore s’associa[220], e narra
che al Pontefice riuscisse d’indurre il Senato all’abolizione
dei Lupercali. Quantunque nessuna notizia di
Storici antichi confermi questo fatto, tuttavia lo accogliamo,
osservando sovra ogni cosa che l’influenza del
Senato sulla vita publica di Roma era ancora ben grande,
quantunque anche il Pontefice attendesse alla censura
del costume. Nei tempi posteriori a papa Gelasio la
Chiesa, acconciandosi con prudente accorgimento alle
tradizioni ostinate del Paganesimo, trasformava l’antica
festa di purificazione dei Lupercali nella festività ecclesiastica
della Purificazione della Vergine, nella quale la
processione che si fa con torce accese (Candelora) trae

alla ricordanza dell’antica costumanza pagana. E la
festa celebravasi nel dì 2 di Febbraio, come celebrasi
anche al dì d’oggi pochi giorni prima che incominci il
carnevale[221]. Del resto egli è facile, da quanto narrammo
fin qui, dedurre quale forma vestisse in Roma il Cristianesimo
in sulla fine del secolo quinto.




Pochi anni dipoi, una lotta ben più violenta e pericolosa
agitava la Città. Morto papa Anastasio, succeditore
di Gelasio, la maggior parte del clero romano conveniva
nel giorno 22 Novembre del 498 nell’elezione di
Simmaco, sardo di nascita. Ma il senatore Festo che in
quello ritornava da Costantinopoli, ove s’era recato
ambasciadore in occasione dell’Enotico (ch’era un Editto
dell’anno 482) promulgato dall’imperatore Zenone, potè
subornare a forza di denaro alcuni chierici ed indurli ad
eleggere il romano Lorenzo, il quale, in gratitudine della
sua erezione al soglio pontificale, prometteva di accettare
ciò che l’Editto imponeva. Imperocchè Zenone avesse
dato quell’Editto nella speranza di acchetare le dispute
acerrime agitantisi intorno l’incarnazione e la natura
di Cristo: e la credenza ch’era diffusa in Oriente i Vescovi
ortodossi di Roma avevano sempre riprovata. Simmaco
fu consecrato da un partito numeroso in san Pietro
nel giorno stesso in cui l’altro partito meno numeroso
ordinava Lorenzo nella basilica di santa Maria. Così il
clero, il popolo, il Senato, come già ai tempi di Bonifacio,
era diviso in due fazioni nemiche. Il partito di Lorenzo

guidato da Festo e da Probino, uomini consolari e capi
del Senato, destreggiava manifestamente per ripristinare
in Roma l’influenza degl’Imperatori greci, laddove il
partito men forte dei Senatori guidato da Fausto, uomo
consolare, cercava sostegno nella dominazione dei Goti.




Affine di porre un termine al dissidio, Teodorico,
come anticamente aveva operato Onorio in un caso
simile, citò dinanzi a sè a Ravenna i capi delle due fazioni.
Il Re ariano nella pienezza del suo potere sentenziò,
che colui il quale era stato eletto il primo con
maggior numero di voti dovesse essere riverito quale
legittimo Pontefice. Simmaco salì alla cattedra di san
Pietro, e tosto che fu ristabilita in Roma la quiete, egli
celebrò nel san Pietro il primo sinodo romano addì 1 di
Marzo dell’anno 499. Quel Concilio attese principalmente
a dare ordinamenti intorno al modo di elezione
del Pontefice: ma esso ha speciale importanza per la
storia ecclesiastica della città di Roma, perocchè dalle
sottoscrizioni dei cherici, preposti ai presbiteri romani,
che leggonsi negli atti del Sinodo, si ricavi notizia delle
basiliche titolari che allora esistevano in Roma[222].








§ 3.
Basiliche titolari della città di Roma, intorno
all’anno 499.



Erano le seguenti chiese:




1. Titulus Praxidae. — Basilica d’origine antica,
edificata sul Clivus Suburanus nelle Esquilie, e dedicata
alla sorella di santa Pudenziana.




2. Titulus Vestinae. — Questa chiesa oggidì ha
nome di san Vitale. Innalzata nella vallata del Quirinale,
per incarico che la pia Vestina ne aveva lasciato nel suo
testamento, Innocenzo I la ebbe dedicata, fra l’anno 401
ed il 417, a san Vitale ed a Gervasio e a Protasio figli
del Santo.




3. Titulus sanctae Caeciliae. — Questa bella
chiesa situata nel Transtevere sarebbe stata eretta, secondo
la leggenda, nel terzo secolo dal vescovo Urbano
là dove sorgeva la casa della Santa. Nel secolo nono fu
riedificata da papa Pasquale.




4. Titulus Pammachii. — È una basilica dei santi
Giovanni e Paolo situata nel Clivus Scauri sul monte
Celio, dietro al Colosseo, edificata sopra un antico Vivarium.
Essa compare nel Concilio di Simmaco per la
prima volta appellata dal nome di Pammachio che la
costruiva e che era probabilmente Senatore romano,
marito a quella Paolina che fu sorella di Eustochia, ed
al quale Gerolamo scriveva un’epistola a consolarlo della
morte della moglie[223]. Egli diede sue ricchezze ai poverelli,
e, fattosi monaco, fondò questa chiesa, la quale, ai

tempi di Gregorio Magno, ebbe appellazione dai santi
Giovanni e Paolo che furono due fratelli romani e dei
quali narra la leggenda che trovassero morte fra i martori
cui condannavali l’apostata Giuliano.




5. Titulus sancti Clementis. — È la chiesa d’origine
antica che si alza tra il Colosseo ed il Laterano e
che già conosciamo.




6. Titulus Julii. — È la chiesa odierna di santa
Maria in Transtevere che portava anche il titolo di san
Calisto.




7. Titulus Chrysogoni. — Anche questa basilica si
alza nel Transtevere fra le chiese di santa Maria e di
santa Cecilia, ed è dedicata ad un Martire romano del
tempo di Diocleziano. Chi la edificasse ignoriamo, perocchè
se ne faccia cenno per la prima volta nel Concilio
di Simmaco.




8. Titulus Pudentis. — Era la basilica di santa
Pudenziana eretta sul monte Esquilino, di cui abbiamo
già parlato. Fu l’antichissima delle basiliche titolari di
Roma, e fu anche appellata di santo Pastore.




9. Titulus sanctae Sabinae. — Le belle ed ampie
dimensioni fanno sì che questa sia la maggiore delle
chiese erette sul monte Aventino. Eretta nella prima
metà del secolo quinto, fu dedicata a Sabina santa romana
che fu martoriata ai tempi di Adriano imperatore.
Non sappiamo se fosse consecrata da Celestino I oppure
da Sisto III. La edificò il prete Pietro d’Illiria, come narra
la iscrizione che leggesi nel musaico che sta sopra la
porta maggiore[224].









10. Titulus Equitii. — È la chiesa mirabile detta
sancti Martini in Montibus che sorge sulle antiche Carine
in vicinanza delle terme di Trajano. Fu edificata da papa
Silvestro sopra un terreno posseduto da un prete Equizio,
e fu detto perciò dapprima Titulus Silvestri coll’addiettivo
ad Orphea, probabilmente a cagione di qualche
monumento antico onde avrà avuto nome quel luogo.
Narra il Libro Pontificale che fosse riedificata da papa
Simmaco nell’anno 500 e che fosse dedicata a san Silvestro
ed a san Martino vescovo di Tours, ond’è che nel
Concilio dell’anno 499 apparisce ancora sotto titolo di
Equizio. Anche oggidì vedonsi alcuni ruderi della chiesa
antica là dove sorge la novella[225].




11. Titulus Damasi. — Questa basilica dedicata a
san Lorenzo ed edificata presso il teatro di Pompeo ci è
già nota.




12. Titulus Matthaei. — Era una chiesa situata
tra santa Maria Maggiore ed il Laterano, ed aveva

nome da un palazzo detto Merulana. Oggidì non esiste
più[226].




13. Titulus Aemilianae oppure Sanctae Aemilianae,
come è appellata questa chiesa nella biografia
di papa Leone III. — Non abbiamo argomento che valga
a determinare ove fosse situata.




14. Titulus Eusebii. — La piccola chiesa di santo
Eusebio s’innalza in prossimità dei così detti Trofei di
Mario sul monte Esquilino. Fu dedicata ad onore di un
prete romano, il quale, al tempo di Costanzio figlio di
Costantino, sofferse il martirio per confessare il simbolo
di fede di Atanasio. S’ignora il nome di chi la edificasse.




15. Titulus Tigridae o Tigridis. — È la chiesa di
santo Sisto situata in via Appia nello interno della Città,
là dove si crede che fosse l’antica Piscina publica. Non si
possiede alcun argomento che valga a determinare il
tempo in cui fosse edificata, e l’avvenimento che desse
origine a quel Titolo. Fu dedicata ad onoranza del vescovo
Sisto II, il quale, sotto Decio o sotto Valeriano, fu
decollato nella via Appia: suo arcidiacono fu l’illustre
san Lorenzo[227].




16. Titulus Crescentianae. — Questa basilica dedicata
ad una Santa ignota, non esiste più. Il Libro

Pontificale, alla biografia di Anastasio I (396-401), parla
di una basilica Crescenziana che sorgeva nella seconda
Regione, in via Mamertina situata ov’è la odierna Salita
di Marforio[228].




17. Titulus Nicomedis. — È conservata ricordanza
di una chiesa dedicata a santo Nicomede che esisteva in
via Nomentana: ma siccome fra le basiliche che ora
descriviamo non havvene alcuna situata fuor delle mura
di Roma, questo Titolo deve avere appartenuto ad una
chiesa situata in qualche altra parte della Città. Estintosi
ben presto, fu da Gregorio Magno attribuito alla
chiesa sanctae Crucis in Hierusalem[229].




18. Titulus Cyriaci. — Era la chiesa sancti Cyriaci
in Thermis Diocletiani, il cui Titolo, quando cadde distrutta,
fu da Sisto IV attribuito alla chiesa dei santi Quirico
e Giulitta situata presso l’odierno Arco dei Pantani. Dalla
dizione aggiunta, in Thermis, si pare che l’antica chiesa,
la quale era dedicata a san Ciriaco che fu un Romano
morto tra i martori al tempo dell’imperatore Diocleziano,
fosse costruita presso gli edificî che quell’Imperatore
aveva eretti ad uso di bagno. Siccome però nell’anno 466,
ai tempi di Sidonio Apollinare, queste terme erano ancora
adoperate quali bagni publici, così ci è duopo ammettere
che quella chiesa fosse stata costruita sopra una
ristretta superficie di terreno tolta alle terme, oppure

che fosse edificata in vicinanza di quelle[230]. E poco
lontano era un convento di monache[231].




19. Titulus sanctae Susannae. — La chiesa di
santa Susanna denotavasi col nome addiettivo ad duas
domos, ch’erano le case di Gabino padre della Santa e del
vescovo Caio zio di lei. La chiesa era stata edificata sul
monte Quirinale tra le terme di Diocleziano ed i giardini
di Sallustio; ed in quel luogo essa s’erge oggidì ancora,
quantunque mutata nella sua forma: ne faceva
già menzione santo Ambrogio nell’anno 370. A santa
Susanna i Romani tributavano onoranza come ad illustre
Martire di loro nazione. Narra la leggenda, ch’ella
scendesse della stirpe di Diocleziano: la beltà, la giovinezza,
la squisita cultura di lei avevano acceso d’amore

il brutale animo di Massimiano. Ma tutti quelli che costui
aveva spedito a chiedere la mano di lei, erano stati
commossi all’incanto della sua voce, che gli aveva conversi
al Cristianesimo. Un angelo del cielo la aveva difesa
da tutte le insidie che l’Imperatore aveva teso alla
sua onestà; e la statua d’oro del Giove, dinanzi a cui
voleva costringerla a sacrificare, fu atterrata al lieve
fiato della bocca della bella Susanna. Diocleziano finalmente
facevala decapitare, e Serena, moglie di lui, la
quale secretamente era adoratrice di Cristo, ne compose
la salma in un sarcofago d’argento che fu deposto nelle
catacombe di san Calisto.




In vicinanza della santa Susanna era il Titulus Gaii
o Caii, che sorgeva nelle case del vescovo Cajo: egli
sembra però che i due Titoli fossero insieme congiunti[232].




20. Titulus Romani. — Non è facile cosa determinare
ove sorgesse questa chiesa ch’era dedicata ad un
Martire romano, e che, a cagione anche del nome di lui,
essere doveva illustre. Credesi che una basilica dedicata
a questo Santo sorgesse fuor di porta Salara, nell’agro
Verano, nelle vicinanze di san Lorenzo[233].









21. Titulus Vizantii o Byzantis. — Siamo nella
stessa ignoranza anche circa questo Titolo[234].




22. Titulus Anastasiae. — Alla basilica antica ed
illustre di santa Anastasia era aggiunta la dizione sub
Palatio, perocchè essa fosse edificata sotto il monte Palatino
in direzione del Circo massimo. Ignoriamo il nome
di chi la erigesse. Anche Anastasia è Santa nazionale
dei Romani che aveva grande venerazione nella Città.
La leggenda narra ch’ella fosse figlia di santo Crisogono.
Ella seguiva il padre ad Aquileia; e, dopo ch’egli
fu, ai tempi di Diocleziano, decollato, era cacciata in
esilio nell’isola Palmaria, e finalmente moriva in Roma
sul rogo[235].




23. Titulus Sanctorum Apostolorum. — Siccome
la chiesa odierna dedicata agli Apostoli fu edificata nelle
terme di Costantino, nell’antica Regione Via Lata, soltanto
da papa Pelagio I verso l’anno 560, così egli è dubbio
se il Titolo di cui è fatto cenno nel Concilio di Simmaco
sia da cercarsi là dove esiste oggidì la chiesa degli
Apostoli oppure in qualche altro luogo. La narrazione

che Costantino edificasse in Roma una chiesa ad onoranza
degli Apostoli, è una fola[236].




24. Titulus Fasciolae. — È una chiesa d’origine
antica, situata nella via Appia presso il santo Sisto. Dedicata
oggidì a due santi eunuchi, a Nereo e ad Achilleo,
i quali furono, credesi, discepoli di san Pietro, richiama
col suo nome la ricordanza dell’estinta mitologia antica.
Non ci è dato di conoscere quale sia il significato del
nome Fasciola che era imposto a questo Titolo[237].




25. Titulus sanctae Priscae. — Questa chiesa esiste,
mutata nella forma dall’antica, sul monte Aventino.
Essa era dedicata a santa Priscilla ed a santo Aquila
sposo di lei. Se si stia alla leggenda, sarebbe stata edificata
nel luogo ove aveva posto stanza san Pietro, e
dove l’Apostolo amministrava il battesimo nella fonte
del Fauno. Ignoriamo in qual tempo sia stata eretta. I
due Santi erano israeliti conversi al Cristianesimo, e, se
si stia alla narrazione della leggenda, amici del Principe
degli Apostoli il quale gli aveva accolti nella sua casa
che fu poi tramutata in chiesa. Eglino apparterrebbero
perciò alla schiera dei Santi antichissimi di Roma; nè

sarebbero stati martoriati. Posteriormente, l’antico Titolo
di santo Aquila e di santa Priscilla fu trasformato in
quello di santa Prisca, vergine romana che morì fra i
tormenti al tempo di Claudio imperatore.




26. Titulus sancti Marcelli. — Vuole tradizione
che il vescovo Marcello consecrasse questa chiesa situata
in via Lata nelle case di una pia donna romana di nome
Lucina ai tempi di Massenzio, sotto il quale Imperatore
egli stesso morì sotto gli artigli degli animali feroci.
Egli è quello stesso Vescovo, a cui è attribuita la erezione
di venticinque Titoli in Roma.




27. Titulus Lucinae. — La chiesa illustre di santo
Lorenzo in Lucina edificata presso l’orologio solare di
Augusto ci è già nota. Oltre di lei troviamo nel Concilio
di Simmaco ricordanza del Titolo di san Lorenzo in
Damaso. Una terza chiesa dedicata a santo Lorenzo era
appellata in Panisperna ed anche ad Formosam o in
Formoso. Oggidì ancora essa s’alza sul monte Viminale.
Sembra che questa chiesa sia stata edificata nelle terme
di Olimpia, ma s’ignora in qual tempo. Leone X pel
primo la eresse a Titolo cardinalizio[238].









28. Titulus Marci. — La chiesa dedicata all’evangelista
san Marco, situata in via Lata, al di sotto del
Campidoglio e in prossimità del circo Flaminio, dev’essere
stata edificata dal pontefice Marco intorno l’anno
366. Ne abbiamo già fatto menzione più sopra.



§ 4.
Origine nazionale dei Santi ai quali erano dedicate
le chiese titolari. — Ripartizione territoriale di queste chiese. — Titoli
esistenti al tempo di Gregorio Magno verso l’anno
594. — Che cosa fossero i Titoli. — I Cardinali. — Le sette
chiese di Roma.



Queste erano dunque le ventotto chiese parrocchiali
antiche di Roma, verso la fine del secolo quinto. Egli è
prezzo dell’opera, affine di formarsi un’idea giusta della
estensione del culto religioso di Roma in quel tempo,
indugiare alquanto a considerare quali Santi in quelle
chiese ricevessero onoranza. E troviamo che dominava
l’amore di nazione, imperocchè, se si tolgano alcuni
Apostoli, tutti quei Santi fossero uomini e donne nati in
Roma, oppure, in alcuni casi, membri della Chiesa romana
che di lei bene avevano meritato morendo in Roma
della morte dei Martiri. Nè un solo Santo greco in Roma
aveva altari. A ciascun Apostolo era dedicata una chiesa
parrocchiale: degli Evangelisti i soli Matteo e Marco
avevano avuto l’onore di un tempio. Dei Pontefici, il
primo cui fosse eretta una chiesa fu Clemente, ed accanto
a lui probabilmente ne saranno state erette anche
a omaggio di Silvestro e di Marcello: laddove invece le
basiliche di Giulio, di Calisto e di Cajo ne portavano i
Titoli unicamente perchè da loro erano state edificate.

Fra i Preti e i Diaconi, alcuni avevano onoranza speciale,
e sopra tutti Lorenzo, Crisogono, Eusebio, Nicomede.
Riguardo ai Senatori antichi, primeggia il Titolo di Pudente
e di quel Pammachio che fu il primo monaco
romano di illustre progenie. Più numerosa era la schiera
dei Martiri dei quali più sopra abbiamo conosciuto i
nomi ed ai quali, senza che appartenessero ad ordine
sacerdotale, erano dedicati Titoli. E grande era il numero
delle sante donne di Roma, fra le quali vanno illustri
Agnese, Prassede, Sabina, Cecilia, Susanna, Anastasia,
Prisca: e dai nomi delle pie matrone Lucina e Vestina
s’intitolavano due chiese, quantunque elleno non avessero
onore d’altari. Il grande numero di queste sante
femmine ci fa accorti dell’amore che le donne di Roma
nutrivano all’esaltazione della Chiesa: ed erano esse
infatti che, come si ricava da una fugace osservazione
di Ammiano, porgevano alle chiese la maggior copia
dei donativi.




Quanto poi alla ripartizione territoriale delle chiese,
troviamo che il maggior numero di parrocchie, cioè
quattro, comprendevansi nel territorio Esquilino ch’era
assai esteso e dove aveva stanza il popolo minuto. Ed
erano: santa Prassede, santa Pudenziana, san Matteo e
sant’Eusebio. Sul monte Viminale, là dove esso si congiunge
al Quirinale, erano tre parrocchie: san Ciriaco,
santa Susanna e san Vitale. Sulle Carine era il Titolo di
sant’Equizio (e già sappiamo che ivi esisteva anche il
san Pietro in Vincoli). Sul monte Celio erano san Clemente
e san Pammachio. In via Lata: san Marcello e
san Marco; al di sotto del Palatino: santa Anastasia;
nel campo di Marte: le due chiese di san Lorenzo; in

via Appia: il Titulus Tigridae ed il Titulus Fasciolae;
sul monte Aventino: le due chiese parrocchiali di san
Sabino e di santa Prisca; e finalmente nella Regione del
Transtevere erano le tre chiese parrocchiali di santa
Maria conosciuta ancora quale Titulus Julii, di san Crisogono
e di santa Cecilia.




Uno Scrittore ecclesiastico dei tempi posteriori volle,
come dice egli stesso, restituire quei ventotto Titoli nell’ordine
seguito nella serie del Sinodo di Simmaco e nel
Libro Pontificale[239]. Ma egli ommise di citare il Titulus
sancti Romani ed il Titulus Byzantis, ed accolse, a vece
di quelli, il Titolo di Cajo e quello di Eudossia Augusta,
ossia di san Pietro in Vincoli, quantunque di queste
chiese, quali Titoli, non sia fatta menzione nè tra gli
Atti del Concilio di Simmaco, nè in quelli di Gregorio
Magno[240]. Nel Sinodo romano, che fu celebrato da Gregorio
nell’anno 594, decimoterzo di regno dell’imperatore
Maurizio, sono sottoscritti i parrochi delle chiese
titolari che seguono:




1. San Silvestro, 2. san Vitale, 3. santi Giovanni e
Paolo, 4. san Lorenzo, 5. santa Susanna, 6. san Marcello,
7. santi Giulio e Callisto, 8. san Marco, 9. santo Sisto, 10.
santa Balbina, 11. santi Nereo ed Achilleo, 12. san Damaso,
13. santa Prisca, 14. santa Cecilia, 15. san Crisogono,

16. santa Prassede, 17. santi Apostoli, 18. santa
Sabina, 19. sant’Eusebio, 20. san Pudente, 21. santi
Marcellino e Pietro, 22. san Quiriaco, 23. santi quattro
Coronati[241].




Agli Atti del terzo Concilio romano celebrato dallo
stesso Pontefice apposero la loro sottoscrizione soltanto i
Parrochi di san Silvestro, di san Vitale, di san Clemente,
di santa Prassede, dei santi Apostoli, di san Lorenzo,
dei santi Giovanni e Paolo, di santa Susanna, di santo
Marcello, dei santi Giulio e Calisto, di san Marco, di santo
Sisto, di santa Balbina, dei santi Nereo ed Achilleo e di
san Damaso.




E da questa serie di chiese si pare che ai tempi di
Gregorio Magno non è fatta menzione di cinque delle
chiese titolari che ai tempi di Simmaco pure esistevano,
e sono: la basilica Aemiliana, la Crescentiana, le chiese di
san Nicomede, di san Matteo e di santo Caio[242]. All’invece
troviamo che ai tempi di Gregorio erano stati eretti
i seguenti Titoli novelli: la chiesa di santa Balbina sul
monte Aventino, la chiesa dei santi Marcellino e Pietro,

e il Titulus sanctorum Quatuor Coronatorum sul monte
Celio[243].




I Titoli erano chiese privilegiate, edificate ad onoranza
di Santi o di Martiri, che traevano loro nome da
coloro ai quali erano dedicate oppure dai loro fondatori.
Sembra che, primo, il vescovo Marcello, nell’anno 304,
ne costituisse venticinque, allo scopo che in esse trovassero
battesimo e asilo di penitenza i novelli convertiti
al Cristianesimo ed affinchè in esse si tributasse culto
e venerazione ai Martiri[244]. Esse corrispondevano alle
Diocesi ossia alle Parrocchie, ed erano veramente chiese
parrocchiali di Roma, quantunque i Cardinali stessi
che vi avevano giurisdizione spirituale non possano
considerarsi quali loro parrochi. Differenti dalle dieciotto
Diaconie sorte più tardi, le quali provvedevano
al sostentamento delle vedove, degli orfani e dei poverelli,
e distinte dalle molte chiese minori (Oratoria,
oracula), le chiese titolari soltanto avevano il diritto di
amministrare i Sacramenti. Ristretto dapprima ad un
solo prete, il numero dei presbiteri o parrochi andò successivamente
aumentando, a due, a tre, a parecchi,

senza contare il clero di grado inferiore; ma il primo
prete e tra tutti ragguardevole, era designato col Titolo
di Cardinalis ossia di Prete-cardinale[245].




Secondo l’opinione degli scrittori ecclesiastici, il
numero dei Cardinali preti della Chiesa romana, dopo
di Giulio I, nell’anno 336, venne determinato a ventotto,
nè per lungo ordine d’anni si oltrepassò[246]; ma

i loro Titoli subirono parecchie trasformazioni. Il numero
di essi, così almeno si dice, doveva essere ripartito esattamente
tra le quattro chiese patriarcali di san Pietro,
di san Paolo, di san Lorenzo fuor delle mura e di santa
Maria (Maggiore); ed in ognuna di queste chiese principali
sette Cardinali preti dovevano celebrare la messa
un giorno almeno d’ogni settimana; laddove alla chiesa
madre della Cristianità, al san Giovanni in Laterano
venivano in tempi posteriori aggregati sette Vescovi
delle vicinanze di Roma (suburbicarii) quali Cardinali
vescovi, ed erano i Vescovi di Ostia, di Porto, di Silva
Candida o di santa Rufina, di Sabina, di Preneste, di
Tusculo (Frascati) e di Albano[247]. Ma dopo il tempo
di Onorio II, dopo l’anno 1125, quegli antichi Titoli
decaddero, e si eressero altre chiese a Titoli novelli in
numero di ventuno. Egli sembra tuttavia che non devasi
rigettare l’opinione di coloro che affermano, che fino

dall’antichità, oltre ai Titoli maggiori, alcuni minori
alle tombe dei Martiri si ergessero; e questo fatto può
spiegare qual sia la causa della confusione che domina
nella storia degli antichi Titoli cardinalizî[248].




Distinte da queste chiese parrocchiali, cinque basiliche,
ch’erano entro e fuori della Città, godevano già fin
da quel tempo dei primi onori quali chiese patriarcali;
ed erano il san Giovanni in Laterano, il san Pietro, il
san Paolo, il san Lorenzo fuor delle mura e la santa
Maria (Maggiore). Esse non erano costituite a Titolo
ossia non avevano un Cardinale a preposto; ma, senza
avere una delimitazione particolare di diocesi, avevano
a primicerio il Pontefice, ed a popolo soggetto la comunanza
di tutti i fedeli. Ad esse nel secolo quarto s’aggiungeva
la basilica di san Sebastiano, la quale, elevandosi
in via Appia sopra le più illustri catacombe di Roma,
ne godeva massima venerazione, e più tardi s’aggiungeva
l’altra basilica di santa Croce in Gerusalemme.
Sono queste le così dette «sette chiese di Roma», che
durante tutto il medio evo ebbero venerazione dai pellegrini
di tutto Occidente che vi si recavano a sciogliere
loro voti[249].









CAPITOLO SECONDO.


§ 1.
Contegno di Teodorico verso i Romani. — Egli viene
a Roma nell’anno 500. — Sua orazione al popolo. — L’abate
Fulgenzio. — Rescritti tramandatici da Cassiodoro.





I torbidi suscitatisi per la successione alla cattedra
di san Pietro si erano già acchetati, e Simmaco era
riverito quale pontefice, allorchè Teodorico veniva per
la prima volta a Roma, affine di restituire a piena quiete
la Città dopo tanta agitazione di lotta. Egli veniva, e
già possedeva l’estimazione universale e la simpatia dei
Romani, imperocchè la sua giustizia, la energia del
suo animo, la sua pieghevolezza ad accogliere nel reggimento
dello Stato le forme romane antiche di governo,
gli avevano guadagnato l’affetto del popolo.




Il Re dei Goti e dei Romani non volse l’animo a
distruggere alcuno degli ordinamenti esistenti nella così
detta Republica romana; ma anzi volle allettare l’amor
di nazione dei Romani col darvi un riconoscimento pomposo.
Egli rese onore al Senato come a corpo politico

del regno, quantunque però nessuna influenza più esercitassero
di fatto gl’illustri Padri nell’amministrazione
politica. Il Senato era una università di cui formavano
parte tutti gli alti officiali del regno; imperocchè
quegli che occupasse le cariche somme dello
Stato, avesse perciò tosto seggio in Senato. Nei negozî
politici i Senatori fungevano l’officio di legati presso
la corte di Costantinopoli; entro la Città avevano una
certa giurisdizione negli affari criminali, avevano a sopravvedere
a tutte le bisogne che si riferissero alla utilità
publica, e finalmente esercitavano una parte importante
nell’elezione del Papa. Fra le Epistole raccolte da Cassiodoro,
leggonsi diecisette lettere di Teodorico indiritte
ai Padri Coscritti con stile pomposo simile a quello degli
Imperatori antichi: in quelle il Re esprime l’alta estimazione
in che tiene la maestà del Senato e protesta
essere suo intendimento di conservarne e di accrescerne
l’onoranza[250]. L’assemblea dei Padri di Roma vi appare
come la rovina più veneranda della Città, che la pietà
di coloro che sono appellati Barbari s’industria di mantenere
in vita colla stessa sollecitudine con cui dà opera
alla conservazione del teatro di Pompeo oppure del Circo

massimo. Allorquando il Re voleva innalzare al consolato,
al patriziato o ad altre cariche elevate, alle quali
erano aggiunti larghi stipendi, uomini valenti suoi famigliari,
oppure oriundi delle province, egli raccomandava
quei candidati al Senato con somma urbanità,
pregandolo di volere accoglierli quali colleghi nel suo
seno. Gli officiali da lui eletti avevano nome di Magister
Officiorum (direttore delle cancellerie regie), di conte
della guardia del palazzo, di prefetto della Città, di questore,
di conte del patrimonio (ossia dei beni privati
della corona), di Magister Scrinii (direttore della cancelleria
di Stato), di Comes Sacrarum Largitionum (ministro
del tesoro). E dai titoli attribuiti a queste dignità
e principalmente da quei due libri che ci tramandò
Cassiodoro intorno alle forme usate nel dare l’investitura
di quegli officî, si pare che Teodorico conservasse tutte
le cariche e tutti i titoli, i quali, creati da Costantino,
erano stati mantenuti in vigore dai succeditori di lui,
ed anzi cercasse di rialzarli a lustro maggiore. Reputava
Teodorico che la stabilità della dominazione di sè, straniero
in Italia, fosse riposta nell’arte difficile di mascherare
l’impero militare dei Goti sotto i titoli e sotto le
vesti della Republica romana, e nella conservazione delle
leggi antiche di Roma a beneficio dei Romani. Ma la
condizione di quel popolo germanico ch’era condannato
ad isolamento in mezzo al popolo d’Italia ed agl’istituti
di Roma, doveva trascinarlo a rovina inevitabile, imperocchè
affine di porre la costituzione dello Stato sopra
salde fondamenta fosse impossibile ogni separazione: e
nel tempo stesso l’inanità di quelle larve politiche, le
quali, sorrette collo sforzo dell’arte, erano simili ai ruderi

dei monumenti dell’antichità, era esiziale anche al popolo
di Roma, perchè rendeva impossibile ogni restaurazione
del suo organamento civile e non giovava che alla potenza
sempre crescente della Chiesa, la quale guadagnava
del campo via via che lo Stato decadeva.




Teodorico veniva a Roma nell’anno 500. Il suo
ingresso nella Città era simile al trionfo d’un Imperatore
antico: ed ai Romani stessi sembrava che non uno
straniero venisse tra loro, ma che un Trajano od un
Valentiniano rivivesse. Fuor della Città (è incerto se
presso il ponte dell’Anio, oppure appiè di monte Mario)
usciva ad incontrarlo il Senato, il popolo ed il clero
guidato dal Pontefice. Il Re, ariano di religione, entrava
nella basilica di san Pietro, ed ivi «con divoto fervore
e simile ad uno che professasse il Cattolicesimo» orava
sulla tomba dell’Apostolo: indi con grande pompa entrava
dal ponte di Adriano in città. A somma letizia
erano commossi i Romani allo spettacolo di cui s’era
da gran tempo perduta la ricordanza, di vedere cioè il
loro Principe che entrava nella Curia ad arringarvi. Imperocchè
Teodorico muovesse al novello palazzo del Senato,
che era stato edificato dall’imperatore Domiziano
a dritta dell’arco di Severo presso il tempio di Giano
Gemino, ed ivi volgesse discorso al popolo. Il luogo
donde egli pronunciò la sua orazione era conosciuto sotto
il nome di Palma aurea oppure ad Palmam, e colà essere
doveva una tribuna oppure un portico in prossimità
del palazzo del Senato[251]. Quantunque Teodorico non

possedesse l’eloquenza di Cicerone, tuttavia egli parlò
con breve ma energico discorso: disse che coll’aiuto di
Dio egli manterrebbe in vigore ed in onoranza tutti gli
ordinamenti ch’erano stati dati dai Principi che lo avevano
preceduto, e che in fede di questa sua promessa
egli farebbe scolpire in tavole di bronzo le sue parole.




In mezzo alla moltitudine plaudente di Romani degeneri,
i quali appiedi del Campidoglio antico presso
le statue dei loro grandi antenati prestavano orecchio
ad un uomo di Gezia che dall’alto dei rostri pronunciava
un’arringa politica, in mezzo a quella moltitudine dove
andavano mescolate le toghe superbe dei cittadini ai
capucci di molti monaci e di molti preti, trovavasi un
cherico africano, Fulgenzio, il quale, fuggendo alle persecuzioni
dei Vandali d’Africa, giungeva in quel momento
di Sicilia a Roma. Lo antico Biografo di lui ci narra che
nella Città tutta, e nel Senato congregato, e nel popolo
s’era sparsa altissima gioja per la venuta dell’Imperatore.

Lo stesso animo dell’abate Fulgenzio, quantunque chiuso
alle passioni terrene, ne era stato grandemente commosso:
dopo di aver venerato con religioso fervore i sepolcri dei
Martiri, e di aver prestato omaggio ai principi della Chiesa
di Roma, aveva udito il discorso del gran Teodorico.
Come poi (sono parole del Biografo) ebbe veduto i nobili
sembianti e lo splendore altissimo ond’erano adorni i Padri
della Curia romana, quando colle sue orecchie, cui nessun
rumore profano aveva mai ferite, ebbe udite le grida
di plauso d’un popolo libero, allora comprese chiaramente
ciò che la pompa di questo mondo avesse di splendido.
Il povero fuggiasco però sollevava tosto i suoi
sguardi al cielo lungi dalla magnificenza della Città,
e volgendo ansiosamente il pensiero alla bellezza degli
eterni regni, di repente esclamava a meraviglia di alcuni
cittadini che gli erano vicini: «Quanto bella deve
essere la Gerusalemme celeste se questa Roma terrena
di tanto splendore sia adorna!»[252] E questa ingenua
espressione del commovimento d’animo d’un fraticello,
il quale dall’Africa sua sventurata si trovava di repente
balzato in mezzo a Roma festante, deve pur sempre dimostrarci
quale sentimento invincibile di meraviglia
altissima Roma ancora a quei tempi eccitar dovesse nell’animo
di chi la mirava.




La collezione pregevolissima dei Rescritti di Teodorico,
e dei quali fu Cassiodoro autore, ci fa conoscere le
condizioni in cui Roma in quel tempo si trovava, e
la sollecita cura che il Re prestava alla preservazione

dei monumenti della Città, a reggere la quale egli era
ben più degno che non fossero stati molti Imperatori
che lo avevano preceduto. Quegli Editti, con loro stile
ampolloso, sono una mescolanza di gonfie locuzioni di
stile officioso e di vuote leziosaggini pedantesche: e la
ammirazione che in essi si esprime pei monumenti di
Roma, la smania d’introdurvi dissertazioni erudite sull’origine,
sullo scopo e sul modo con cui ognuno di
quegli edificî era stato costruito, quasi a velare l’avvenimento
della dominazione straniera che pesava su Roma,
la ricordanza «dell’antichità» che spesse fiate si richiama,
dimostrano che il tempo della barbarie era giunto[253].



§ 2.
Condizione dei monumenti di Roma. — Predoni di
statue. — Sollecitudine di Teodorico alla conservazione dei
monumenti. — Cloache. — Acquedotti. — Teatro di Pompeo. — Palazzo
dei Pinci. — Palazzo dei Cesari. — Foro di Trajano. — Il
Campidoglio.



Dopo di avere indagato con animo scevro da errori
popolari la storia dei saccheggi onde Roma fino a questi

tempi fu desolata, non deve prenderci meraviglia, se
troviamo che nell’anno 500 s’ergevano ancora in piedi
quegli illustri edificî della Città antica, che alta ammirazione
avevano già destata in Onorio nell’anno 403. Le
statue di marmo e di bronzo erano ancora in copia sì
grande ad ornamento delle piazze publiche, che ne siamo
indotti a grave stupore. Ed infatti Cassiodoro parla di
una popolazione numerosissima di statue e di greggi
copiose di cavalli, ossia di statue equestri di bronzo[254],
e descrive con ammirazione quasi infantile la bellezza
espressiva e la vita ond’erano animate quelle figure
umane, e l’atteggiamento dei cavalli di bronzo che sembravano
agitarsi di loro natura focosa e di loro forza[255].
Nè l’odio dei Cristiani, nè le depredazioni di Costantino
il Grande, nè i saccheggi dei Visigoti, dei Vandali e
delle soldatesche di Ricimero, avevano avuto potenza di
esaurire l’immenso tesoro di capolavori dell’arte romana.
Se anche il numero delle statue non sia più stato allora
in Roma sì grande da eguagliare quello degli uomini
che vi avevano stanza[256], tuttavia ne esistevano ancora
in copia sì grande, da potersi dir quasi innumerevoli. A
guardia dei monumenti, era costituita una magistratura
appellata Comitiva Romana o carica di conte romano,
che stava sotto il governo del prefetto della Città. Imperocchè
Teodorico e il suo ministro trovassero necessario,

che alla conservazione dello splendore artistico di Roma,
poichè non vi provvedeva più in quel tempo degenere
il sentimento del bello, desse opera una coorte di guardia
cittadina. Era suo cómpito di scorrere di notte tempo
le vie per impedire i ladronecci di opere artistiche e
per coglierne i predoni, i quali, non più come ai tempi
di Verre, davano caccia ai monumenti allettati al pregio
del lavoro, ma bensì al valore del metallo. E si aveva
fidanza che le statue di bronzo tradissero la mala opera
del ladro, risuonando sotto l’istromento con cui cercavasi
di svellerle. «Imperocchè le statue non sieno affatto
mute, chiamando a soccorso la guardia con loro sonito
sonoro allorchè sieno percosse dalla mano del predone»[257].




Teodorico imprese a proteggere il popolo di bronzo
e di marmo, che senza difesa era esposto agl’insulti del
volgo: nè soltanto a Roma ma altresì estendeva la sua
cura alle province, come dimostra il suo Editto promulgato
in occasione del ladroneccio di una statua di bronzo
ch’era stato commesso in Como e per il quale prometteva
un premio di cento monete d’oro all’inventore della
statua ed al delatore del colpevole[258]. Ma l’indole dei

Romani era sì imbarbarita, che gli Editti del Re goto
non furono potenti a raffrenarne l’avidità. Egli si duole
continuamente dell’oltraggio ch’eglino recavano alla
memoria dei loro avi, distruggendone le sublimi creazioni:
ed i Romani erano immersi in tanta miseria ed
in corruttela sì grande, che se non era dato loro di poter
rapire intere le statue di bronzo, le mettevano in pezzi
per rapirne frammenti, e dalle commettiture dei quadri
di marmo dei teatri e delle terme svellevano gli arpioni
di metallo. Ed i tardi nepoti di quei predoni, osservando
verso la fine del medio evo con isdegnosa meraviglia i
vacui che ne apparivano nelle rovine, con ignoranza temeraria
ne mossero accusa contro quei Goti medesimi,
che con tanto amore avevano dato opera a conservare lo
splendore di loro Città.




Da più che cento passi dei Rescritti del Re goto si
pare l’ardenza dell’amore suo per Roma, e la onoranza
ch’ei tributava alla Città «verso la quale niuno può
nutrire mai nell’animo sensi d’indifferenza, imperocchè
a null’uomo essa sia straniera; essa, madre di eloquenza,
tempio immenso in cui tutte le virtù s’accolgono[259],
in cui i miracoli illustri dell’orbe si comprendono, di
maniera che con verità possa dirsi, tutta Roma essere
un miracolo»[260]. A conservare le opere sontuose dei
Romani e ad accrescervi splendore con edificî novelli
degni di aggiungersi agli antichi, Teodorico volgeva il
suo animo, quantunque egli non deliberasse di porre stabile
sede nella Città. Egli eleggeva un architetto della

Città[261], il quale, sotto il governo del Praefectus Urbis,
doveva dare opera alla preservazione dei monumenti
antichi: e dava comando severo che nella costruzione
di novelli edificî con attento studio si imitasse lo stile
dell’antichità e che dagli antichi esemplari barbaramente
non si deviasse. E, ad esempio degli antichi
Imperatori, egli costituì sopra il suo patrimonio privato
un reddito annuo per la restaurazione dei monumenti:
per i lavori della ricostruzione delle mura della Città,
statuì che le fabbriche erariali fornissero 25000 mattoni
ad ogni anno, e per sopperire alle spese di quest’opera
vi assegnò le rendite ricavate dalle dogane dei porti di
Lucrinia: e con somma severità invigilò che la moneta
destinata fosse effettivamente spesa secondo lo scopo
prescritto. Un offiziale aveva carico speciale di fare le
provvisioni di calce necessarie ai lavori di muratura; e
nel tempo medesimo in cui era punito colui che spezzasse
i marmi dei monumenti per trarne calce per lavori di
utilità privata, si permetteva che nei lavori publici si
usasse a tal uopo di quei massi di marmo, che giacevano
infranti ed erano rovine senza pregio[262].









Non minore sollecitudine volse Teodorico alla conservazione
delle cloache di Roma, di quegli antichi canali
sotterranei di mirabile costruzione, i quali «quasi fossero
racchiusi entro caverne montane, scorrono attraverso di
stagni smisurati: per essi», sclama il ministro di Teodorico,
«soltanto per essi, o Roma, cui nessun’altra
città può eguagliare, è facile conoscere quale sia la grandezza
tua. Imperocchè, quale città può mai giungere
alla tua altezza, se neppure la profondità dei tuoi sotterranei
abbia l’eguale?»[263]




Agli acquedotti giganteschi faceva d’uopo di cure
per la loro conservazione futura, piuttosto che di sterile
ammirazione per la loro grandezza antica. L’età e l’incuria
avevano fatto sì che lungo queste vie murate, per
le quali scorrevano le chiare e fresche acque, germogliassero
cespugli e fratte, e qua e colà sopra le arcate s’alzassero
adulte piante di corbezzole, di lauri, di pini, e
che fra i crepacci delle muraglie serpeggiasse l’edera a
portarvi rovina sempre maggiore. Ma i quattordici acquedotti
scorrendo lungo la deserta Campania fornivano

ancora di acque le terme e le fontane della Città. E Cassiodoro
colla sua magniloquenza ne dà la descrizione
seguente:




«Gli acquedotti di Roma», dic’egli, «c’inducono
ad alta ammirazione sì per la costruzione grandiosa che
per la bontà delle acque che scorrono in essi. Sembra
che sieno fiumi che si riversino fra montagne alzate dall’arte,
e saremmo indotti a credere che quei canali di
pietra fossero alvei naturali di fiume, tant’è la validità
loro a sostenere la violenza del corso delle acque dopo il
corso di tanti secoli. Le petraje delle montagne precipitano,
gli alvei dei fiumi col tempo si logorano; eppure
queste opere degli antichi stanno inconcusse per poca
cura che vi si presti. Si pensi allo splendore che reca
alla città di Roma la copia delle acque: ed infatti di
quale bellezza sarebbero adorne le terme senza la benedizione
delle acque? In grazia degli acquedotti ci deliziamo
delle linfe purissime dell’Aqua Virgo, la cui
mondezza le merita bene un tal nome. Imperocchè, laddove
gli altri acquedotti per violenza di pioggia sieno
intorbidati da arene che traggono nel loro corso, sembri
che essa colla tersa sua onda mentisca, facendoci credere
a continua serenità di cielo non turbata mai da nembi.
E chi può dare una sufficiente esplicazione del modo con
cui l’Aqua Claudia per mezzo del suo immenso acquedotto
sia tratta alla cima del monte Aventino, in maniera
che precipitando dall’alto, ne irrighi il vertice
elevato quasi fosse valle profonda?»[264] E Cassiodoro
ne tragge ardita conclusione che l’acquedotto claudiano

di Roma superi le meraviglie del Nilo d’Egitto. Ancora
ai tempi di Teodorico la sopraintendenza degli acquedotti
era affidata ad un officiale che aveva titolo di Comes
Formarum urbis, ossia di conte degli acquedotti della
Città, il quale teneva un corpo numeroso d’ispettori e
di guardiani sotto il suo reggimento[265].




Ma or parecchi edifizî cominciavano a crollare, soggiacendo
alla pressione della loro stessa pesantezza. E
fra essi è fatta espressa menzione del teatro di Pompeo,
di quell’edifizio illustre e bello che a cagione della sua
grandezza era stato da gran tempo appellato semplicemente
Theatrum oppure Theatrum Romanum. Teodorico
diè incarico della restaurazione di quell’edificio al patrizio
Simmaco, il quale era uno dei più illustri Senatori
ed aveva eretto nei sobborghi alcuni edificî novelli splendidissimi
che gli avevano meritato la buona grazia del
Re. E ad occasione della rovina di quel teatro, Cassiodoro
sclama: «Qual cosa v’ha mai che tu non valga a
distruggere, o vecchiezza, se tu abbia potuto rendere
crollante un edificio sì saldo!»[266] Egli sembrava, dice
egli fra’ sospiri, che fosse stato più facile che montagne
precipitassero, prima che cadesse questo ammasso di
marmi; imperocchè quel colosso fosse di marmi sì carico,
che, senza badare all’opera dell’arte, avesse sembianza
di una catena di rocce naturali. Cassiodoro celebra le
arcuate gallerie, che riuscendo le une nelle altre per
mezzo di aperture quasi invisibili, avevano aspetto di

grotte di montagne: egli parla dell’origine del teatro,
e prende argomento a discorrere degli spettacoli drammatici
come farebbe un Archeologo odierno: e dopo di
avere nel fervore del suo amore per l’antichità esclamato,
che la costruzione di quel teatro a maggior ragione
che le geste valorose abbiano meritato a Pompeo
il nome di grande, egli, per volere di Teodorico, dà carico
al nobile Simmaco di sostenere con impalcature le vôlte
crollanti del teatro, e di operarvi ogni restauro necessario,
ammonendolo che la moneta occorrente ai lavori
gli sarebbe pôrta dal Cubiculum regale.




Poche notizie ci offre Cassiodoro intorno alla condizione
in cui si trovavano al suo tempo altri monumenti
di Roma antica: solo di alcuni pochi ci viene fatto di
trovare menzione nei Rescritti, e così una volta del palazzo
dei Pinci, il quale dev’essere stato in preda di
gravi danneggiamenti, perocchè Teodorico comandasse
che si traessero a Ravenna marmi e colonne tolti da
esso[267]. Tuttavia vedremo più tardi che Belisario ivi
poneva sua dimora. Nel palazzo dei Cesari, già saccheggiato
dai Vandali, aveva invece posto residenza Teodorico;
ma pure dobbiamo riconoscere che la magione dei
Cesari di ampiezza smisurata, e già da molto tempo
deserta in gran parte, cominciasse a volgere a grave
decadimento per effetto della sua stessa grandezza. Per
le spese necessarie alla restaurazione del palazzo ed alla
ricostruzione delle mura, Teodorico tribuiva un annuo
reddito di duecento libbre d’oro che si ricavava dalla

imposta di dazio del vino. In quel tempo ancora il foro
di Trajano s’ergeva magnifico fra tutti i monumenti di
Roma, e laddove gli altri edificî poco a poco andavano
decadendo, esso s’alzava ancora nel medio evo nel suo
splendore antico. «Nel foro di Trajano», esclama Cassiodoro,
«si mira il miracolo dell’arte per quanto tempo
uomo s’arresti a contemplarlo, e chi salga all’elevato
Campidoglio, vede un’opera che trascende la potenza del
genio umano»[268]. Egli tace però del tempio deserto di
Giove capitolino, il cui tetto avevano distrutto i Vandali
per desio di rapina, e in cui attraverso le travi scoperchiate
penetravano i raggi del sole a illuminarne le
squallide mura.



§ 3.
Anfiteatro di Tito. — Spettacoli e mania dei Romani
pei giuochi. — Cacce di belve. — Giuochi e fazioni del
circo.



Alta ammirazione destavano in Cassiodoro l’anfiteatro
di Tito ed il Circo massimo e gli porgevano tema
fecondo alle sue dissertazioni erudite. In questi splendidi
edificî destinati ai giuochi tanto cari ai Romani, il popolo
continuava a raccogliersi, ancora ai tempi della dominazione
dei Goti, per godervi dello spettacolo della lotta,
delle cacce di belve, delle corse di carri. L’arte drammatica
dei Romani, la quale anche nel tempo splendido
di loro vita politica era stata impotente ad elevarsi alla

nobiltà sublime dell’arte greca, in questo tempo di decadimento
non offriva che componimenti triviali misti
di oscenità e di pasquinate scipite. Gl’istrioni o comici,
tra i quali contavansi anche cocchieri del circo[269], allettavano
i gusti brutali del popolo con loro scherzi scurrili.
Nell’Odeum di Domiziano, che conteneva più che diecimila
seggi, e, forse ancora, nei teatri di Balbo, di Marcello
e di Pompeo, offrivano pascolo al senso corrotto
dei Romani le note dei cantori e dei suonatori d’organo
e lo spettacolo delle danzatrici: i turpi lazzi della comedia
allettavano le passioni prave del popolo; ed i balli
pantomimi accompagnati da canzoni libertine e da gesti
inverecondi rappresentavano argomenti nei quali erano
messe in mostra le turpitudini più sconce. I lamenti e
le accuse che Salviano scaglia contro simiglianti spettacoli
che erano in voga in ogni città, non sono punto
esagerate. «Nei teatri», dic’egli, «si rappresentano
spettacoli sì abbominevoli, che il pudore non permette di
citarne nemmeno il nome: e, tacendone, diciamo soltanto
che l’anima è bruttata dalle attrattive della voluttà, e
che l’occhio dalle turpitudini che vede, l’orecchio dalle
oscenità che ode nel tempo istesso ricevono macchia;
nè basta la parola a esprimere l’infamia di quegli spettacoli,
i vergognosi atteggiamenti ed i laidi gesti»[270].

Dobbiamo credere che fossero scene somiglianti a quelle
che presentava il vituperevole giuoco che aveva nome
Majuma. Lunga lotta avevano dovuto sostenere i Vescovi
di Roma per ottenere l’abolizione delle feste lupercali
meritevoli di riso; eppure la loro influenza, ch’era ancor
grande sul publico costume dei Romani, era impotente
a cacciare in bando questi giuochi abbominevoli,
contro i quali, i Padri della Chiesa, già da trecent’anni,
ivano alzando la voce, affermando ch’essi fossero un
trovato del demonio. E Teodorico stesso deplorava che
gli spettacoli mimici fossero decaduti in modo che la
eleganza squisita, onde gli antichi avevano adorni i loro
sollazzi, fosse dai depravati nepoti tramutata in sozzo
compiacimento del vizio, e che il sollievo dell’animo
stanco fosse stato trasformato in eccitamento a voluttà
sensuali[271]. Ma il popolo di Roma non poteva vivere
senza giuochi; l’ultima sua passione erano i piaceri;
voleva morire col riso sulle labbra: e in Cassiodoro, fra
le forme d’investitura dei magistrati, ne troviamo anche
una destinata al Tribunus Voluptatum, che era ispettore
dei sollazzi publici di Roma e che doveva invigilare

ai giuochi, sedere giudice degl’istrioni e vegliare alla
polizia del costume di quella gente[272].




Quantunque Teodorico fosse mosso a sdegno contro
le turpitudini di quei sollazzi, era pur costretto a tollerarli,
imperocchè i Romani avrebbero rinunciato all’ultimo
avanzo di loro independenza nazionale piuttosto
che al piacere. In ogni avvenimento di solennità, allo
ingredire in carica del Console e di altri officiali ragguardevoli
dello Stato, tenevansi sempre giuochi publici;
ed i pochi Istorici vissuti in quell’età non ommettono
mai di celebrare, quali avvenimenti importanti, gli spettacoli
che Teodorico, nel tempo in cui trovavasi a Roma,
dava al popolo nell’anfiteatro e nel circo. Imperocchè
in questo tempo si faccia menzione di questi due soli
recinti che fossero ancora in uso, laddove invece si taccia
affatto del circo Flaminio e di quello di Massenzio.




L’anfiteatro di Tito in quel tempo sorgeva ancora
splendidissimo; ma l’impoverimento dell’erario regio,
il decadimento della ricchezza dei Grandi e finalmente
il sentimento morale che s’era diffuso in quel tempo
per opera del Cristianesimo, impedivano che si rimettessero

in voga i giuochi di Roma antica nella loro
grandezza imponenti, ma per loro cruento spettacolo
ributtanti. Le pugne di gladiatori non insanguinavano
più l’arena, chè altrimenti Cassiodoro senza dubbio ne
avrebbe fatto menzione in quel suo Rescritto memorando,
in cui parla diffusamente degli spettacoli che celebravansi
nell’anfiteatro[273]. Sennonchè, il desiderio pravo
di spettacoli di sangue, che agitava i Romani, era reso
pago alla grata visione di uomini che si vendevano
turpemente per lasciarsi dilaniare le membra innanzi
agli occhi del popolo. Erano costoro i Venatores o cacciatori
di belve, che, succedendo ai lottatori, combattevano
nell’arena. Talvolta quei giuochi di belve erano tenuti
con tali apparati di pompa da gareggiare con quelli dei
tempi antichi. Così nell’anno 519, Eutarico, genero di
Teodorico, entrato con grande festa in Roma, vi celebrò
la sua elezione al consolato con ricche largizioni di denaro
e con giuochi dati nell’anfiteatro, pei quali s’erano
fatti venire dall’Africa animali feroci, le cui forme strane,
dice Cassiodoro nella sua Cronica, svegliavano somma
meraviglia negli spettatori. E Cassiodoro descrive le
svariate arti dei cacciatori che mostrarono tale prodezza
quale da antichi tempi non s’era veduta: e narra dell’Arenarius,
il quale con una picca di legno si slancia
contro orsi e contro leoni che inferociscono entro l’arena,
e lo mostra in atto di muovere contro le belve

strisciando sulle ginocchia e sul ventre, oppure librantesi
contro di esse da una macchina rotonda di legno, oppure
finalmente allorchè, chiuso entro una specie di sottile e
flessibile corazza di giunco, si presenta contro di esse
simile ad istrice. A quelle descrizioni Cassiodoro fa seguire
alcune parole di lamento umanissimo sul destino
di quegli uomini, parole che in bocca di un ministro
antico dell’Impero romano sarebbero riuscite ridicole e
incomprese. «Se i lottatori dal corpo sparso di olio»,
dic’egli, «se i suonatori d’organo oppure le cantatrici,
hanno qualche diritto alla liberalità dei Consoli, a quanto
maggior merito non deve pretendervi il cacciatore che
mette a triste giuoco la sua vita per ottenere applauso
dagli spettatori! Egli alimenta il sollazzo popolare col
suo sangue e tende a spassare col suo miserando destino
gli spettatori, i quali desiderano ch’egli non isfugga a
morte. È pure orribile quello spettacolo, e abbominevole
quella pugna, in cui egli lotta contro animali feroci, che
colla sua forza indarno egli spera di soggiogare!» E
verso la fine Cassiodoro esclama: «Ahi deplorevole errore
degli uomini! se un lieve lume splendesse di ciò
che comandi giustizia, di tanta ricchezza si userebbe nel
rendere migliore la vita degli uomini, piuttosto che gettarla
a comprarne la morte!» Generosi pensamenti, i
quali oggidì ancora, come altra fiata a Cassiodoro, devono
occorrere alla mente di ogni ministro di quegli
Imperî che hanno fondamento nella forza dell’arme[274].









Meno odiosi all’animo mite di Teodorico erano i belli
e splendidi giuochi circensi d’antichissima origine, i quali
però davano occasione a lotte sanguinose che combattevansi
con acerbità forsennata tra le fazioni in cui dividevasi
il popolo. Il Circo romano era opera di parecchi
secoli: Trajano, dopo l’incendio avvenuto ai tempi di
Nerone, lo aveva compiuto; Costantino lo aveva reso
splendido del suo ultimo adornamento, di quel grande
obelisco egiziano il quale superava di quaranta palmi l’altezza
di quello che Augusto aveva eretto in vicinanza. Il
viaggiatore che mira quei due miracoli d’arte, ammutisce
per lo stupore: ma sorte volle che i due obelischi, i quali
ergevansi un tempo l’uno accosto dell’altro sulla spina
del Circo, sieno stati poi divisi di grande spazio; imperocchè
l’uno si elevi oggidì in piazza del Laterano e
l’altro nella piazza del popolo. Viva sollecitudine commuove
l’animo nostro, allorchè udiamo per l’ultima
volta celebrare da Cassiodoro con adorno eloquio e con
discorso allegorico[275] lo splendore e la magnificenza di
quel monumento della grandezza romana. Il popolo
stremato di Roma non bastava più a riempiere tutti gli
stalli che in quegli immensi ripiani elittici salivano al
numero di 150,000 od anche di 200,000, di maniera
che gli spettatori avranno avuto agio di sdrajarsi con
comodità. Forse anche parecchi seggi di marmo saranno
caduti in rovina, alcune parti del Portico saranno state

malconce, le botteghe e le vôlte esterne al Circo, nelle
quali tenevasi mercato, saranno state già abbandonate,
molte di quelle statue che Settimio Severo vi aveva
collocate saranno state forse rubate dai Vandali, altre,
rimaste nelle loro nicchie, saranno state deformi per
mutilazioni. Il tempo già cominciava sua opera di disfacimento
nel Circo; e su questo edificio gigantesco, che
aveva prestato il suo officio per lo spazio di parecchi
secoli, in quel tempo saranno stati impressi nel colore
e nell’aspetto esterno gl’indicî della vecchiezza, a somiglianza
del vicino palazzo imperiale che ne era diviso
per mezzo d’una sola via. Tuttavia il Circo era ancora
adoperato nei giuochi: vi s’ingrediva ancora per le sue
dodici porte; esisteva ancora la sua spina adorna dei due
obelischi; ancora s’alzavano le sette piramidi, sulle quali,
finita la corsa, si mettevano le uova; erano
ancora l’Euripus o canale che scorreva tutto intorno
dell’arena, e la Mappa ossia bandiera, al cui segnale i
cavallerizzi detti desultores o equi desultatorii si scagliavano
rapidi ad annunciare l’incominciamento delle corse.
Cassiodoro parla di tutto ciò che facesse duopo alla perfezione
del Circo ed ai giuochi. Quella pompa solenne,
con cui anticamente muovevasi dal Campidoglio al Circo
traendo processionalmente i simulacri degli Dei e le
vittime destinate al sacrificio, era scomparsa; ed il popolo
rendevasi pago a sollazzi ornati di splendore assai minore.
Ma i Consoli continuavano ad assistere ai giuochi
ed a tenerli sotto il loro reggimento, ed infatti ci sono
conservati alcuni distici di un Console nei quali egli celebra
i giuochi da lui diretti[276].









Sembra che alcuna volta venissero di Costantinopoli
alcuni dei più valorosi cocchieri di quell’ippodromo per
dare alcune corse nel Circo, oppure che fuggissero a
Roma cacciati dalla rabbia delle fazioni. Infatti in un
Rescritto di Cassiodoro che tratta dei giuochi circensi, è
fatto cenno del cocchiere Tomaso, cui era assegnata una
moneta mensile, imperocchè, dice gravemente il Ministro,
egli nell’arte sua sia facilmente principe, ed abbia abbandonata
la patria per ornare di sè la capitale dello
Impero occidentale[277]. Anche in Roma, a somiglianza
di Bisanzio, i giuochi del Circo davano occasione alla
esistenza di partiti che si combattevano acremente, ed
erano le fazioni dei Prasini ossia Verdi e dei Veneti ossia
Azzurri. Al segno del colore distinguevansi le fazioni,
quantunque i colori usati nel Circo fossero in origine
quattro, che Cassiodoro afferma avere simboleggiato le
stagioni dell’anno: i Prasini rappresentavano la primavera
ridente di verzura, i Veneti l’inverno dal cielo triste
di nubi, i Rossi l’estate dal sole infocato, i Bianchi

l’autunno beato della vendemmia. Dopochè alcuni Imperatori
di Roma s’ebbero degradato a scendere nella
arena guidando un cocchio, ed a prendere parte pei
Verdi o per gli Azzurri, il Circo fu cagione di una costante
divisione di partiti. Ed il popolo, perduta ogni
partecipazione alla vita publica, ne cercava un compenso
in quelle fazioni, fra il tumulto delle quali esso trovava
occasione talvolta di porre in aperto le sue idee politiche.
Quantunque in Roma non si combattessero i partiti del
Circo con rabbia sì grande quale agitava le fazioni di
Bisanzio, dove, nell’anno 501, in una mischia avvenuta
nell’ippodromo tra Azzurri e Verdi caddero morti sulla
arena più che tremila uomini, tuttavia anche Roma non
mancava di essere funestata da avvenimenti sanguinosi.
«Ella è pur cosa che eccita stupore», esclama Cassiodoro,
«vedere il furore e la rabbia onde sono agitati gli
animi per questi giuochi più che per qualunque altro
spettacolo. Vince uno dei Verdi e una parte del popolo
ne geme; ottiene il premio un Azzurro e tosto ne mette
lutto la maggior parte della Città: se nulla guadagnano,
crescono nei loro insulti, se nulla perdono ne sentono
profonda umiliazione; e di tal maniera quelle lotte agitantisi
sopra oggetti sì frivoli gli occupano in guisa come
ne dipendesse la salvezza della patria in periglio».




Nell’anno 509 le fazioni vennero a mischia nel Circo:
due senatori, Importuno e Teodorico, partigiani degli
Azzurri, passarono tra le file dei Verdi, e ne nacque grave
tumulto in cui un uomo fu ucciso. «In Bisanzio, il popolo
dei Prasini» (così dice con energica espressione il Rescritto)
«mosso dall’impeto proprio alla nazione, avrebbe
tosto appiccato fuoco alla città, e ne avrebbe insanguinate

le vie; ma nella mite Roma invece, appellando ad ajuto
la calma della ragione, ricorse al magistrato». Teodorico
ordinò che i due patrizî si presentassero innanzi al tribunale
ordinario, promulgò una legge severa che prevenisse
ogni lesione che i Senatori potessero recare a
danno di un uomo libero e che uomini di ceto inferiore
potessero esercitare contro di un Senatore, e cercò finalmente
di guarentire in qualche modo la sicurezza dei
cocchieri che appartenevano al partito men forte[278]. E
nel tempo stesso ammonì i Senatori, che con orgoglio
aristocratico s’erano offesi delle beffe del popolo, a
non voler dimenticare in quale luogo eglino si fossero,
«imperocchè nel Circo non possano trovarsi Catoni»[279].
E protestava Teodorico che nel fondo del cuor suo sprezzava
uno spettacolo che, ponendo in bando ogni sentimento
grave dell’animo, eccitava stupide dispute, bruttava
il decoro cittadino, tramutava una costumanza
veneranda della antichità in uno spettacolo grottesco;
e affermava che manteneva l’usanza dei giuochi circensi
soltanto perchè non poteva resistere alla tendenza puerile
del popolo e perchè soventi volte la prudenza insegna
a farla da pazzi[280].




Di tal maniera quel Re generoso dava opera alla
conservazione dei monumenti di Roma e delle costumanze
popolari: di tal guisa erano le idee che informavano

il reggimento di lui, e che, degne dei secoli più civili
e precorrenti il tempo in cui viveva, onorano altamente
e di pari maniera il Re che poneva sua fede nel Ministro,
ed il Ministro che giovava al Principe, colla mente
consigliandone l’opera e coll’ingegno provvedendone
all’adempimento.



§ 4.
Provvedimenti di Teodorico per il popolo di Roma. — Roma
Felix. — Tolleranza di Teodorico verso la Chiesa cattolica. — Israeliti
di Roma. — Loro sinagoga antichissima. — Il
popolo si solleva contro di essi.



Con sollecitudine non minore Teodorico provvide
anche alla prosperità del popolo per quanto il permettevano
i redditi esigui. Imperocchè noi vogliamo guardarci
dal concorrere nell’opinione di coloro i quali con lode
esagerata affermano che durante il regno di Teodorico
tornasse assolutamente l’età dell’oro. La Città era sfinita
di forze e le piaghe erano molte. Le largizioni di olio e
di grasce furono ripristinate, e gli officiali publici distribuivano
ogni anno alla plebe affamata della Città 120,000
moggia di grano (eppure erano insufficienti al bisogno),
che raccoglievasi dalle campagne delle Calabrie e delle
Puglie[281]. I poveri (se si creda a Procopio che ne parla
espressamente) ricevevano dagli ospitali di san Pietro
un’annua largizione particolare di 3000 medimni di grano[282].
L’officio di prefetto dell’annona, che provvedere

doveva alle publiche necessità, era rialzato ad onore;
ed almeno il ministro di Teodorico allettava l’orgoglio
di coloro ch’erano deputati a quell’officio, volgendo la
loro ricordanza al grande Pompeo che era stato loro
predecessore in quella carica, e magnificando l’onore
che loro competeva di usare del cocchio del prefetto della
Città, e di sedere nel Circo presso al seggio di lui alla
vista del popolo tutto. Ma a quelle formule usate nelle
investiture deesi prestare poca fede, imperocchè Boezio
dica: «il carico di colui che anticamente provvedeva
alla necessità del popolo era altamente riverito; ma oggidì
che havvi mai di più disprezzabile che quest’officio
di prefetto dell’annona?» E poco prima aveva osservato:
«Il prefetto della Città era anticamente assai potente,
ma al dì d’oggi quella magistratura non è che
nome vuoto ed un carico pesante del censo senatorio»[283].
Si volgevano grandi cure acciocchè fossero sempre forniti
i granai del monte Aventino ed i mercati di majali
(forum suarium) posti nella Regione detta Via Lata, e
vi era preposto fin dai tempi antichi un Tribuno. Il pane
era di ottima qualità e di buon peso, ed il prezzo era
assai mite, perocchè al tempo di Teodorico sessanta
moggia di frumento costassero un solidus e con altrettanta
moneta si comperassero trenta anfore di vino[284].

«Crescono», dice Ermodio nel suo Panegirico indiritto
al Re, «crescono le ricchezze publiche fra i guadagni
delle persone private; e, poichè la corte regale non è
mossa da avidità, le sorgenti di prosperità si diffondono
dappertutto». Quantunque questa lode contenga grandi
esagerazioni, a meno che gli officiali della corte non
fossero dotati della eccellenza degli angeli o che i Goti
sieno stati affatto scevri di avidità di lucro, Roma tuttavia
rialzandosi dalle gravi sventure in cui era caduta rivedeva
un’età di floridezza e di quiete. I Senatori si deliziavano
novellamente, come già ai tempi di Augusto e
di Tito, nelle loro ville situate sul golfo di Baja, o sui
monti Sabini, o nelle terre di Lucania, o sulle coste del
mare Adriatico[285]: ed il popolo stremato di numero ma
non più angosciato di paura di devastazioni barbariche,
nutrito a spese publiche, sollazzato coi giuochi, protetto
dalle leggi romane, godente di una certa independenza
nazionale, poteva tollerare che l’antica e sventurata
Roma ricevesse per l’ultima volta il titolo di Felix[286].









Se questa condizione di pacifica prosperità (nè v’ha
scrittore antico latino o greco, d’animo favorevole oppure
ostile, che non l’abbia celebrata come opera mirabile di
Teodorico), se questa pace della Città fu turbata, non
ne fu già causa il governo del Principe illustre, ma sì il
fanatismo ecclesiastico. La Chiesa di Roma, alla stessa
guisa del Circo massimo, era scissa in fazioni. Teodorico,
quantunque fosse ariano di religione, fino agli ultimi
tempi del suo reggimento si mostrò benevolo verso la
Chiesa e la tenne in onoranza: e neppure l’odio dei
partiti osò di accusarlo di aver costretto un solo Cattolico
all’apostasia o di aver mosso persecuzione ad un
solo Vescovo. Allorchè entrò in Roma, orò presso la
tomba dell’Apostolo «come avesse professato il Cattolicesimo»:
e, fra i Principi di quel tempo che fecero
donativi al san Pietro, troviamo ch’egli vi offerse due
candelabri d’argento del peso di settanta libbre. Essendo
state trovate nella chiesa di santa Martina posta sul foro
ed anche sui tetti degli edificî annessi al san Pietro
alcune pietre che recavano l’iscrizione: «Regnante Theodorico
Domino Nostro. Felix Roma» si accolse l’opinione
che il Re abbia dato opera alla costruzione del tetto di
quelle chiese: ma ella è un errore, e noi riputiamo a più

forte ragione, che quelle pietre vi sieno state usate in
tempi posteriori, tolte a qualche altro edificio, oppure che
quei mattoni sieno usciti da qualche fabbrica di proprietà
publica. Ed infatti la chiesa di santa Martina ai tempi
di Teodorico non era ancora edificata[287]. La tolleranza
del Re di vero precorreva al suo secolo, e nel suo consigliere
Cassiodoro si ammirano idee pressochè eguali a
quelle che animerebbero un ministro di tempi assai più
tardi nei quali domini la dottrina dell’umanismo filosofico.
Ed egli provvide a scemare quel disprezzo ereditato
dagli avi, che i Romani, fossero pagani oppure cristiani,
nutrivano contro gl’Israeliti; e nei suoi Editti, benchè
non vada immune da qualche pregiudizio, che è però
racchiuso sempre entro confini di moderazione, il Re
parla con una specie di compassione della Religione di
Mosè[288].




Gl’Israeliti che avevano posto stanza in Italia fino
dai tempi del gran Pompeo, vi avevano sinagoghe in Genova,
in Napoli, in Milano, in Ravenna, e, anteriormente

ad ogni altra città ebbero sinagoga in Roma. L’avidità
di lucro che gli spingeva ad esercitare basse usure, e
che ne acuiva l’ingegno a destrezza nei traffichi, procacciava
loro immense ricchezze ed insieme odio ardente:
e l’abborrimento dei Romani contro questo popolo singolare,
il quale sopravviveva alle ruine di tutti gl’Imperi
della terra quasi che fosse fornito di vitalità indestruttibile,
era antico; chè già ne troviamo vestigi nei poeti
e nei prosatori che vissero dopo di Augusto. E Rutilio,
in quell’inno ch’egli poetava partendo di Roma, mosso
da idea tutto pagana (ed è l’ultima volta che comparisce)
volgeva amare parole contro di loro, lamentando che
Pompeo avesse soggiogato la Giudea e che Tito avesse
distrutto Gerusalemme, imperocchè da quel tempo in poi
si sia diffusa nel mondo la peste del popolo ebreo, che
dopo di essere stato soggiogato vinse i suoi vincitori[289].









La sinagoga antichissima di Roma era situata nel
quartiere degl’Israeliti ch’era divenuto assai popoloso
posteriormente al tempo di Augusto, nel misero Transtevere,
dove gli Israeliti all’età di Marziale e di Stazio
correvano le vie con loro botteghe ambulanti di zolfanelli
e strillando annunciavano la vendita delle loro bagatelle,
come oggidì vanno gridando stracci ferracci! Durante
tutto il Medio Evo dimorarono colà, ed i Transteverini
seppero mostrare a chi scrive questa Cronica, nel piccolo
Vicolo delle palme, il luogo ove la sinagoga antichissima
dev’essersi alzata. Non è probabile che il quartiere ove
eglino abitavano si stendesse di qui fino alla Regione
Vaticana, quantunque il nome che il ponte di Adriano
portava durante il Medio Evo sembri confermarlo; imperocchè
il Pons Aelius nel secolo decimoterzo sia dai
Mirabilia appellato Pons Judaeorum. Noi reputiamo piuttosto
che quel ponte ne ricevesse nome perchè gli Ebrei
di Roma solevano uscire col Pentateuco ed attendere ivi
il Papa novellamente eletto affine di rendergli omaggio,
allorchè, passando dal ponte di Adriano, egli si recava
in processione solenne a prender possesso della basilica
Lateranense[290]. Nella loro sinagoga, che fu edificata ad

opera di schiavi ebrei resi liberi dopo il tempo di Pompeo
e che avevano nome di libertini, i figli d’Israello,
a triste monumento di loro venerazione antica, avevano
voluto restaurare l’imagine del tempio di Salomone che
Tito aveva distrutto: e qui si radunavano nei giorni
di sabbato e nelle loro festività al lume di un doppiere
dalle sette braccia foggiato ad imitazione dell’antico
grande candelabro, nel tempo stesso che questo, insieme
agli arredi sacri d’Israello, era custodito nel tempio
della Pace, e verso del quale, come a reliquia sacra onde
erano stati rapiti, volgevano con cordoglio il loro pensiero.
Quel loro oratorio era di trecent’anni più antico
del san Pietro e della basilica Lateranense; e già Romani
pagani, al tempo di Orazio e dell’amico suo Fusco Aristio
ed al tempo di Giovenale, s’introducevano a render
paga la loro curiosità della vista dei misteri della Religione
di Mosè, alla stessa guisa che talvolta alle festività
pasquali assistono oggidì ancora alcuni Romani con
sorriso ischernevole sulle labbra. Egli è certo che l’antico
tempio giudaico situato nel Transtevere era più bello
assai della sinagoga del Ghetto odierno. Era un tempio
che poggiava sopra colonne, splendido di tappeti preziosi
e di begli ornati d’oreficeria nei quali brillavano
fiori di melagrano. Ma parecchie fiate il
popolo di Roma irrompendo nella sinagoga la aveva
devastata, e negli ultimi tempi, sotto Teodosio, la aveva
messa in fiamme, e finalmente Goti e Vandali la avevano
nei loro saccheggi rapita di tutti i suoi arredi preziosi.

Sotto la mite dominazione di Teodorico gli Ebrei ebbero
agio di rialzarsi dai mali sofferti, finchè il fanatismo che
di tratto in tratto trascinava i Cristiani ad opere di
violenza fu cagione che nell’anno 521 ricominciassero
le persecuzioni contro di essi. Un giorno il popolo commosso
a furore appiccò il fuoco alla sinagoga; e da una
supplica che gli Ebrei presentarono ad Aligero, ch’era
legato di Teodorico in Roma, si pare che alcuni Cristiani
che appartenevano alla famiglia di ricchi Israeliti avessero
ucciso i loro padroni, e che avendo i rei scontata
la pena del loro delitto, il popolo ne togliesse vendetta
abbruciando la sinagoga. In occasione di quel tumulto,
Teodorico indirizzò un Rescritto severo al Senato, a cui
imponeva che con ogni sollecitudine desse provvedimenti
che valessero a impedire quegli eccessi[291].



§ 5.
Nuovo scisma nella Chiesa. — Sinodo Palmare. — Fazioni
entro la Città. — Simmaco abbellisce la chiesa di
san Pietro. — Edifica la cappella rotonda di santo Andrea,
la basilica di san Martino e la chiesa di san Pancrazio. — Ormisda
è eletto Pontefice nell’anno 514. — Giovanni I papa. — Teodorico
entra in lotta contro la Chiesa cattolica.



Alcuni avvenimenti assai più deplorevoli delle brevi
sollevazioni popolari e delle lotte tra le fazioni dei Verdi

e degli Azzurri, ebbero a turbare Roma per parecchi
anni. Abbiamo veduto che Roma era stata già agitata
da un primo scisma avvenuto in occasione della
elezione di papa Simmaco. Dopochè Teodorico ebbe
confermata l’elezione di quest’uomo di energica mente,
egli riuscì a restituire la calma e a metter freno ai
partiti durante quei sei mesi nei quali dimorò in Roma.
Ma nell’anno 503 la lotta scoppiò di nuovo e con maggiore
acerbezza[292]. Simmaco dopo di aver ottenuto il
riconoscimento della validità della sua elezione, allontanato
l’antipapa Lorenzo, gl’indisse a confino il vescovato
di Nocera di cui era stato investito: ma, quattro
anni dopo, sacerdoti e senatori ch’erano alla testa della
fazione favorevole a costui (e fra essi erano Festo e Probino),
introdussero Lorenzo secretamente in Roma, e,
dando origine ad un secondo scisma assai più terribile
del primo, accusarono il Papa con un libello e con rimostranze
indiritte a Teodorico, e operarono di guisa che
il Re spediva Pietro vescovo di Altino a Roma quale
visitatore. Il Pontefice premuto da tante difficoltà, si
oppose con resistenza al sindacato che contro la legge
canonica voleva operare il legato regale, imperocchè un
anno prima nel suo terzo sinodo egli avesse dichiarata
invalida la legge di Odoacre, il quale per mezzo del suo
prefetto Basilio aveva comandato che l’elezione del

Pontefice dovesse essere confermata dal Re d’Italia[293].
I Vescovi di Roma si giovarono destramente del fatto che
i Re d’Italia di origine germanica, professando la credenza
ariana, erano fuori della Chiesa, per acquistare la
propria independenza dallo Stato: ma ci occorrà in seguito
di vedere che ciò non riuscì loro pienamente neppure
nel corso di parecchi secoli, ma che anzi eglino,
ad onta dell’alta onoranza che loro tributava il capo
dello Stato, dovettero continuare a ricevere da lui, quali
sudditi suoi, l’investitura, ed ebbero a tollerare l’intervento
suo nei negozî ecclesiastici generali ed importanti.




Teodorico non poteva immischiarsi di troppo negli
affari ecclesiastici, se non voleva rendere ancora più difficile
la condizione sua già di per sè circondata da gravi
difficoltà. Egli comandò che si raccogliesse in Roma un
Concilio, raccomandando ai Vescovi congregati di restituire
la pace alla Città ed alla Cristianità cattolica[294].
Questo Sinodo composto di centoquindici Vescovi, dal
nome del portico del san Pietro ove tenne le sue prime
tornate, fu appellato Palmare. I Padri si raccolsero dipoi
nella basilica di Giulio; ma un tumulto scoppiato di
repente li costrinse a partirsene e a scegliere per le loro
adunate la basilica sessoriana di santa Croce in Gerusalemme.
Ma il clero, mentre era in cammino per recarvisi,
fu assalito dalla fazione di Lorenzo che furibonda aveva
dato piglio alle armi: parecchi degli aderenti del Pontefice

furono trucidati, ed egli potè a stento sottrarsi a morte
fuggendo sotto una grandine di pietre. Il Concilio però
riusciva a dichiarare Simmaco innocente delle accuse
scagliate contro di lui; e per solennizzare la condanna di
Lorenzo, che veniva cacciato in bando, il Pontefice colla
ceremonia consueta fu condotto nuovamente in san Pietro
e vi fu con pompa insediato. Ma non per questo era
restituita la pace, chè la divisione e la lotta non cessarono;
e per lo spazio di tre o quattro anni le vie di Roma
furono bruttate giorno e notte del sangue delle genti
uccise. I Senatori che appartenevano ai partiti nemici
combattevano per le strade, e probabilmente gli Storici
dimenticarono di far menzione che i Verdi e gli Azzurri
venissero fra loro a zuffa a cagione di queste miserande
discordie. Gli aderenti di Simmaco erano tagliati a pezzi,
parecchi preti e diaconi erano uccisi a colpi di mazza
davanti alle chiese, e persino le monache assalite nei loro
chiostri erano denudate e flagellate con verghe, e nel
tempo stesso alle crudeltà associavansi la depredazione ed
il saccheggio[295]. La Città cominciò a riacquistare piena
ed intiera quiete nell’anno 514, sotto il consolato del
Senatore (con questo titolo d’onore era designato Aurelio
Cassiodoro). Ed infatti l’illustre Ministro scrive con

aperta gioia nella sua Cronica: «Allorquando io fui
console (egli scriveva a Teodorico), dopo che furono
congregati insieme il clero ed il popolo, la Chiesa romana,
a gloria della vostra epoca, riebbe la pace da
molti anni lacrimata».




Negl’intervalli di queste aspre lotte e ad onta della
discordia che s’agitava fra lui e l’Imperatore greco
Anastasio, nel quale noi crediamo a ragione di vedere
l’anima della fazione di Lorenzo, papa Simmaco trovò
agio di abbellire Roma con alcune opere artistiche. Egli
diede ai Romani il consueto spettacolo delle pire erette
innanzi alle porte del Laterano, sulle quali abbruciavansi
volumi di opere scritte in favore del Manicheismo;
ma ancor più lieta egli rese Roma collo splendore di
parecchi monumenti e di chiese edificate. Le agitazioni
ond’era stato commosso il suo Pontificato, i pericoli che
avevano minacciata la sua vita, inspirarono a quel prete
d’animo energico, e che d’altronde non era forse affatto
incolpevole, uno zelo ardente d’operosità; laonde, a
dimostrare la gratitudine del suo animo ai Santi suoi
proteggitori, ne abbellì le chiese, di novelle anche
edificando. Il numero degli edificî da lui eretti e la copia
dei suoi doni votivi non sono scarsi.




Sopra d’ogni altra cosa diede provvedimenti ad abbellire
la basilica di san Pietro. Egli fè lastricare l’atrio
con lamine di marmo, ed ornò il Cantharus e le pareti
del portico quadrangolare di musaici che rappresentavano
imagini di agnelli, di croci e di palme. Fornì la
piazza publica, che s’apre dinanzi alla basilica, di un
pozzo che servisse alle necessità del popolo: e quello fu
il primo e modesto precursore delle due magnifiche

fontane, le quali sorgono oggidì a rendere vieppiù splendida
quella piazza che è bellissima del mondo, animandone
i silenzi col mormorio delle acque, i cui gettiti
percossi dai raggi del sole sfavillano dei colori dell’iride.
Papa Simmaco ampliò le scalee del primo cortile della
basilica, e a quello aggiunse due portici laterali a destra
ed a sinistra. Sarebbe cosa importante conoscere se i
primi edificî aggiunti al palazzo Vaticano sieno stati
innalzati da quel Pontefice: si potrebbe crederlo, imperocchè
il Libro Pontificale dica ch’egli costruisse, a
destra ed a sinistra delle gradinate, edificî detti Episcopia
ossia case destinate a dimora del Vescovo[296]. Finalmente
egli eresse parecchi oratorî e parecchie cappelle
nel san Pietro: accanto alla cappella del battistero una
ne dedicò alla santa Croce deponendovi una croce d’oro
sparsa di gemme, e due oratorî consecrò a san Giovanni
evangelista ed al Battista. In prossimità del san Pietro
fondò una basilica ad onoranza dell’apostolo Andrea,
fratello di san Pietro, al quale i Greci davano nome di
Protocletos, che significa primo appellato, e che era tenuto
in tutto il mondo cristiano in somma onoranza, prima
ancora che in Roma sotto il pontificato di papa Simplicio
gli fosse eretto un tempio. Simmaco consecrò

dunque in venerazione di lui una seconda chiesa, di
forma rotonda e adorna di un cortile d’ingresso, donde
ascendevasi alla chiesa per una scalea e dentro il quale
era il pozzo. Questo tempio era allora il più grande edificio
di Roma dopo il san Pietro, e lo rimase fino al
secolo ottavo in cui Stefano II e Paolo I innalzarono ad
onore di santa Petronilla figlia di san Pietro una cappella
rotonda di forma simigliante, ma più magnifica di
gran lunga e da cui quel tempio fu gettato nell’ombra.
La cappella di santo Andrea si ergeva in vicinanza dell’obelisco.
La sua forma rotonda indusse alcuni nell’erronea
opinione che fosse anticamente il Vestiarium di Nerone,
ossia l’edificio ove questo Imperatore tenesse il tesoro e
la guardaroba. In tempi posteriori ricevette da un’imagine
della Vergine il nome di santa Maria Febrifuga, e
finalmente nel secolo sestodecimo fu convertita ad uso
di sacristia del san Pietro[297].




Verso la fine del secolo sesto dunque intorno alla
basilica Vaticana sorgevano parecchi edificî accessorî,
parecchie cappelle, alcuni mausolei, ed uno o due conventi,
imperocchè non conosciamo con precisione se non
che esisteva in quel tempo il chiostro dei santi Giovanni
e Paolo, già eretto da papa Leone I. Simmaco fondava
ospitali per poverelli e per pellegrini in vicinanza del
san Pietro, del san Paolo, ed in prossimità della chiesa
di san Lorenzo fuor delle mura. E nella città di Porto
erigeva un Xenodochio, ossia casa di ricovero per

pellegrini, locchè dimostra che la frequenza di viaggiatori
che venivano dalla via di mare era già grande.




Non c’indugiamo a parlare delle ristorazioni del san
Paolo alle quali lo stesso Pontefice diede opera: diciamo
soltanto ch’egli edificò due novelle chiese, una basilica
dedicata ad onore di san Martino di Tours, di cui abbiamo
già fatto menzione, situata entro la città in prossimità
delle terme di Trajano, e la chiesa bellissima di san
Pancrazio eretta fuor delle mura, sul Gianicolo presso la
Via Aurelia. Benchè mutata nella forma dall’antica, essa
sta oggidì ancora sopra le catacombe di Callepodio martire
romano.




Dopochè Simmaco ebbe innalzato questi edificî, monumenti
del suo pontificato turbato da agitazioni sì
grandi, morte il colse addì 19 di Luglio dell’anno 514:
e alla cattedra di san Pietro salì senza contrasto Ormisda,
ch’era nativo di Frusino nella Campania. Nessun torbido
funestò il reggimento di questo Pontefice; ed anzi, morto
repentinamente nell’anno 518 l’imperatore Anastasio,
gli fu concessa la gioia di poter comporre col succeditore
di quello le discordie e la lotta che s’agitava a cagione
dell’eresia di Acacio vescovo di Costantinopoli che aveva
sposata la causa degli Eutichiani.




Ma sotto il succeditore di lui, Giovanni I (che resse
il pontificato dall’anno 523 al 526), mutarono le relazioni
di Teodorico verso la Chiesa cattolica, chè anzi il
buon accordo il quale s’era fin qui conservato si turbò
in modo che si giunse ad una rottura completa. E fu
nell’anno 523, allorquando l’imperatore Giustino con
fanatico intendimento promulgò un Editto contro gli
Ariani nel quale comandava che tutte le loro chiese

fossero restituite al culto cattolico. Egli sembra che
questo provvedimento improvviso avesse sua ragione nel
disegno politico di avvincere Teodorico in gravi difficoltà
prodotte dall’antagonismo delle credenze religiose: e
forse Giustiniano nipote al rustico Imperatore, e ch’era
eletto succeditore al trono, e già onnipossente, Giustiniano
forse allora meditava la cacciata degli stranieri Goti
dell’Italia, ed intendeva alla restaurazione della signoria
greca in Occidente[298]. Nel Senato e tra il Clero di Roma
si agitava manifestamente un partito devoto ai Greci; e
Teodorico incominciò a sospettare che la Città ricambiasse
ai beneficî suoi con ingratitudine e con fellonia.
Il dispetto che eccitò in lui l’Editto di Giustino, fè che
egli dimenticasse i sentimenti dell’umanità e dell’ampia
tolleranza ch’egli aveva usata verso i Cattolici. Nel
furore e nel duolo ond’era commosso l’animo suo, egli
protestò ch’egli avrebbe tratta vendetta delle persecuzioni
ond’erano fatti segno in Oriente gli Ariani, colla
rappresaglia dell’interdizione del culto cattolico in Italia.
A dimostrazione della sua collera, o ad esempio della
severità che userebbe, oppure a pena meritata di qualche
fatto avvenuto ad opera del fanatismo di Roma, egli fè
atterrare in Verona un oratorio dedicato a santo Stefano:
e nel tempo stesso tolse l’arme a tutti gl’Italiani, non
concedendo loro che l’uso del coltello[299]. Lo sventurato
Re fu costretto a ricorrere ai gretti provvedimenti che

suggerisce paura, e che in tutti i tempi sono inseparabili
dall’odiata signoria degli estrani. Dopo un reggimento
di quasi trentatre anni, durante i quali egli aveva ricolme
di beneficî Italia e Roma ch’egli aveva sollevate dal
decadimento, egli di repente trovavasi novellamente
balzato in condizione di straniero in mezzo a stranieri.



§ 6.
Inquisizione e supplizio di Boezio e di Simmaco. — Papa
Giovanni ha il carico di un’ambasceria a Bisanzio:
muore in Ravenna. — Teodorico impone l’elezione di Felice
IV. — Il Re muore nell’anno 526. — Leggende.



Egli è con grave dolore che or dobbiamo tenere discorso
della triste fine di due illustri Senatori romani,
di Boezio e di Simmaco, i cui spettri sanguinosi si erigono
innanzi al tribunale della Storia ad accusare il Re goto
e ad oscurarne la splendida gloria. Nè ci basta l’animo
di tentar di mitigare la bruttura di quell’avvenimento,
a discolpa adducendo di quegli argomenti ai quali si dà
nome di ragione di Stato, come ha fatto un celebre Istorico
di Napoli[300]. Un uomo quale Boezio che si presenta
tenendo in mano l’aureo libro «della Consolazione della
Filosofia» è un accusatore tremendo troppo; e il modo
in cui ebbe morte riesce ad obbrobrio dell’età sua, fosse
pure stata immersa nella caligine più oscura della barbarie[301].









Ambedue quegli uomini (Boezio fu giustiziato nell’anno
524, Simmaco nell’anno posteriore) caddero
vittime della diffidenza e del rancore, che Teodorico con
ragionevole fondamento nutriva contro il Senato. Nè
eglino erano per fermo incolpevoli innanzi gli occhi del
loro Principe, ma ben di sovente ciò che il tribunale dei
Re punisce come delitto, è dal giudizio dei Popoli celebrato
quale virtù. Lieve gloria tribuiremmo a Boezio
senatore, nulla aggiungeremmo alla gloria di Boezio filosofo
ove anche potessimo dimostrare con evidenza storica
ch’egli fosse veramente autore di quella sconsigliata
sedizione politica. Anicio Manlio Torquato Severino
Boezio riuniva in sè i nomi delle schiatte più illustri di
Roma. Quantunque non s’elevasse alla potenza del genio,
era fornito d’ingegno sì eletto e di cultura sì estesa,
che gli riusciva di far risplendere su Roma un crepuscolo
di filosofia fra la densa tenebra di quell’età in cui la
Diva celeste (che allo sguardo di un Romano si presentava
per l’ultima volta sotto maestoso ammanto di
foggia greca) aveva spiccato suo volo dalla terra, mossa
a fastidio delle aride dispute che s’agitavano a ricercare
se fosse eguaglianza di essenza o somiglianza fra il Padre
ed il Figlio, e se fosse avvenuta confusione delle nature[302].
La lunga dimora che Boezio, dando opera ai

suoi studî, aveva fatta in Atene, in quella città che si
elevava allora tra Roma e Bisanzio splendida della tradizione
della filosofia antica, gl’insegnamenti ricavati
dalle opere di Platone e di Aristotele le cui dottrine avevano
temprate a moderanza le sue idee religiose, avevano
elevato il suo animo congiungendolo alla cultura
dei tempi antichi, all’istessa guisa che l’origine di sua
famiglia all’antichità annodava il suo nome. Gli onori
ch’egli aveva ottenuto nella vita publica, la sua elezione
a console nell’anno 510, il consolato che avevano tenuto
nel 522 i figli di lui Simmaco e Boezio ancora in giovinetta
età, erano cagione che l’animo suo ardente si
riempiesse di dispetto dell’età sua e si accendesse di
fervidissimo desiderio della grandezza antica. Ed egli
stesso fa che la sua consolatrice Diva gli porga lo specchio
delle ricordanze, ed in quello egli gode di contemplare
l’imagine degli onori onde un tempo era stato
ricolmo: ei vi mira il solenne incedere dei Senatori
e del popolo che accompagnano i suoi due figli dal
palazzo degli Anicî alla Curia dove eglino sono addotti
alla sedia curule, nel tempo stesso in cui egli volge al
Re, com’era costumanza, discorso di lode, cui interrompono
voci di plauso. E lo allieta la rimembranza
del giorno più bello di sua vita in cui egli sedeva nel
Circo in mezzo ai due consoli suoi figli, e distribuiva al
popolo i doni trionfali[303]. Amor di patria vivissimo si
accoglieva nel petto del Senatore come in tutta la parte
della nazione che l’invasione dei Goti reputava obbrobrio
di Roma, e che abborriva il giogo straniero. Ma

Boezio filosofo non possedeva energia che valesse a porlo
alla testa dei cittadini di nobili spiriti e a condurre
l’impresa del risorgimento. Non è dubbio ch’egli in
cuor suo non avesse ad odio gli stranieri dominatori,
anche s’egli ammirasse la energia e la sapienza del Re.
Egli usa a disprezzo del nome di «Barbaro», là dove
narra alla Filosofia ciò che egli fece in servigio della
patria, e dove ricorda i nomi di quei Romani che egli
liberò dalla violenza dei «cani di Palazzo» e dall’impunita
avidità dei «Barbari»[304]. Il suo orgoglio lo indusse
a disconoscere i grandi benefizî di Teodorico il quale
nella sua saggezza levava Roma in onoranza; e lo sprezzo
ch’egli nutriva contro calunniatori codardi lo trasse ad
opere sconsigliate.




Allorchè il Re generoso nutrì sospetto che il Senato
stesso, il quale era stato da lui riposto in onore, tenesse
colla corte di Bisanzio accordi secreti per tradirlo, accolse
desiderio che il sospetto divenisse certezza per
avere diritto a infliggere punizione. Non mancarono
delatori vituperevoli quali un Opilio, un Gaudenzio, un
Basilio, uomini, che il patrimonio distrutto induceva a
bassezza d’animo. Il Re udiva con amaro compiacimento
che il Senato congiurasse, e per lo meno egli voleva
tenere colpevole di alto tradimento tutta intiera la Curia
perchè Albino, uomo consolare che in essa sedeva, era
stato accusato di avere indiritte certe lettere a Giustino
imperatore. Boezio, presidente del Senato, andava, senza
che timore lo rattenesse, a Verona, e quivi nel tempo
stesso in cui difendeva dinanzi al Re la causa di Albino

ed in cui sosteneva l’innocenza del Senato, ebbe accusa
egli stesso di avere scritto lettere in cui parlava della
«speranza» che Roma risorgesse a libertà[305]. Nello
sdegno ond’era commosso, parlò con sensi animosi al
Re, dicendo: «l’accusa di Cipriano è una menzogna:
se Albino operò quello di cui è accusato, io pure lo feci
e tutto il Senato con lui di animo concorde». Queste
parole suonarono aspramente all’orecchio del Re già
inacerbito. Accusato di alto tradimento, Boezio, la cui
religione ortodossa lo rendeva già odioso al Re ariano,
fu cacciato in un carcere di Pavia, dov’egli non deplorava
se non che d’essere lontano della stanza del suo
palazzo, ornata di avorio e di variopinti cristalli dove
sedeva fra i libri, cari maestri dei suoi studî diletti.
In quel carcere egli scrisse la sua apologia, che andò
perduta, e l’opera sua illustre «della Consolazione della
Filosofia». L’inquisizione dev’essere stata accompagnata
da tumulto oppure dev’essere stata condotta senza
l’osservanza delle forme legali, imperocchè all’accusato
non si concedesse facoltà di difendersi, ma venisse tosto
giudicato dal Re e dall’atterrito Senato e condannato a
barbara morte. Quest’azione despotica impresse una
macchia sanguinosa su Teodorico, cui nulla vale a

cancellare[306]. Poco tempo dopo, il vecchio Simmaco,
l’uomo più illustre fra tutti i Senatori, divideva la sorte
del genero suo, e periva per mano del carnefice nel palazzo
di Ravenna non gemendo tanto sul proprio fato quanto
sulla sorte di Boezio. La sentenza di tutti gli scrittori
antichi è concorde nell’affermare che le incolpazioni e
le testimonianze che s’aggravarono contro Boezio fossero
false, e che Teodorico coprisse sè stesso dell’obbrobrio
di una violenza infame. Mancano gli atti dei procedimento,
ed intorno a questo argomento non ci è dato di
trovare in Cassiodoro neppure un Rescritto. Ma i sentimenti
ond’era animato il Senato contro di Teodorico si
pajono nello scritto di Boezio, il quale pone in aperto
che tra i Senatori del partito romano antico s’agitava
ardente desio di scuotere il giogo della dominazione straniera.
Nè la natura delle cose contraddice alla supposizione
che già da quel tempo si stringessero realmente
accordi secreti colla corte di Bisanzio.




Con quei due uomini scomparve per sempre di Roma
cristiana la Filosofia, la quale, giunta a sua ultima sera,
aveva per loro fatto ricordare i tempi di Cicerone e di
Seneca. Essa si congedava con gloria dai Romani, congiunta
alla visione di un illustre Senatore, cui il destino
non umiliava certamente condannandolo a morire sacrificato
al fantasima del Senato, al quale era apparso
per l’ultima fiata e da lungi il miraggio della virtù
antica di Roma.









Anche il Pontefice romano or doveva essere abbattuto
dallo spiro della collera regale. Giovanni era appellato
di Roma a Ravenna, affinchè in compagnia di alcuni
Vescovi e di quattro Senatori, di Teodoro, di Importunato
e di due Agapiti s’imbarcasse per Bisanzio ed ivi
chiedesse all’Imperatore che cessasse dalla persecuzione
degli Ariani di Oriente. Quantunque a malincuore, dovette
il Vescovo cattolico sobbarcarsi alla difficile ambasceria:
ma il popolo di Bisanzio e l’imperatore Giustiniano usciti
fuor delle mura, accolsero il primo Pontefice che ponesse
piede entro la capitale del greco Impero, non già quale
legato del Re goto, ma sì quale capo della Cristianità
ortodossa, e con solennità di pompa lo condussero trionfalmente
alla chiesa di santa Sofia dov’egli celebrò la
pasqua dell’anno 525. Sembra che quanto allo scopo
della sua legazione egli ottenesse da Giustino alcune concessioni
di mera apparenza e che, quanto agli argomenti
essenziali dei quali dovesse trattare, non ricavasse alcun
utile risultamento; imperocchè altrimenti non sapremmo
spiegare il motivo dell’ira con cui il Re accolse i legati
reduci di Grecia. Come eglino furono ritornati a Ravenna,
Teodorico furibondo fè cacciare i Senatori ed il Pontefice
in un carcere. Ed ivi Giovanni I, preso da grave
angoscia del suo destino, moriva addì 18 di Maggio dell’anno
526. La Chiesa con grato animo gli tributava
onoranza come a martire[307].




Dopo la morte di lui, Teodorico, avendo deliberato
fermamente di non concedere più alla Chiesa cattolica
la libertà e l’onoranza che nei tempi anteriori le aveva

tributato, volle far valere l’influenza della regale sua
autorità nell’elezione del Pontefice. Per la qual cosa egli
designò al Senato, al clero ed al popolo di Roma, quale
candidato, Felice, figlio di Castorio e sannita di nascita.
I Romani tremarono, obbedirono ed elessero Felice IV
che tosto fu consecrato. Questo atto di potestà regia, che
il Libro Pontificale oltrepassa in silenzio assoluto e
contro il quale il cardinale Baronio scaglia parole di
esecrazione chiamandolo opera di violenza iniqua, fu
fecondo di conseguenze gravissime; imperocchè da quel
tempo in poi i succeditori di Teodorico vantassero diritto
a confermare con loro autorità l’elezione di ogni Pontefice,
e indi quel diritto stesso, allo spegnersi della signoria
dei Goti, trapassasse agli Imperatori di Grecia[308].




Ma Teodorico non sopravviveva alla consecrazione
del suo candidato Simmaco: preso da un flusso micidiale
di ventre egli moriva dopo breve malattia in Ravenna,
addì 30 di Agosto dell’anno 526. Il Libro Pontificale
afferma che il cielo lo abbia colpito di morte a punizione
di quella ch’egli aveva recato a papa Giovanni: ed un
altro Storico narra ch’egli spirasse in quel dì stesso in

cui doveva eseguirsi il Decreto scritto dall’ebreo Simmaco
(ch’era un giureconsulto ai servigi del Re), il quale
comandava che i Cattolici fossero espulsi dalle loro chiese
che dovevano essere date agli Ariani[309]. In Procopio è
registrata una celebre leggenda, la quale narra che
mentre un giorno il Re sedeva a banchetto nel suo palazzo
di Ravenna, essendogli servita in sulla mensa una
testa di pesce di grandezza smisurata e dalle fauci spalancate,
lo prendesse alto spavento, sembrandogli che
quella si tramutasse nel capo orribile di Simmaco che di
recente era stato giustiziato: e aggiunge che colto tutt’a
un tratto da febbre, pochi giorni dopo morisse lacerato dai
rimorsi della uccisione dei due illustri Senatori[310]. Egli è
certo che dolorosi pensieri ed acri rimordimenti dovevano
rendere tormentosa la morte del grande e sciagurato
Principe: il goto Giornandes ne tace, e ci presenta soltanto
il maestoso quadro e bello del saggio Teodorico
che muore. Allorquando, dic’egli, il Re fu giunto a sua
età senile e conobbe che in breve dovrebbe partirsi del
mondo, chiamò innanzi a sè i conti goti e i principi del
suo popolo; ed eleggendo a loro re Atalarico, fanciullo
decenne ch’era nato di Amalasunta figlia sua ed era
orfano di Eutarico, loro comandò, quasi li chiamasse ad
udire il suo testamento, che prestassero onore al Re, che
amassero il Senato ed il popolo di Roma e che conservassero
accordo di pace cogli Imperatori di Grecia[311].
Così scrivono gli Storici, ma i Santi invece narrano che
l’anima di Teodorico, nuda e scalza e colle mani cariche

di catene, fosse trascinata per l’etere dalle ombre irate di
papa Giovanni e del patrizio Simmaco che la scagliavano
entro il cratere del vulcano di Lipari: e dicono che ciò
avesse veduto coi suoi propri occhi un anacoreta che
aveva stanza in quell’isola. Ed il grande Gregorio non
ebbe rossore di introdurre nei suoi dialoghi il racconto di
quest’atto di giustizia infernale[312].




Oggidì ancora si conserva in parecchie città ricordanza
del Re goto, dello straniero magnanimo che un
dì tenne in sua signoria Roma e Italia. In Ravenna si
mira tuttora la sua tomba di figura rotonda e dalla cupola
formata di una sola pietra di smisurata grandezza:
in Pavia ed in Verona i Lombardi mostrano ancora le
merlate mura delle castella di Teodorico; nella meridionale
Terracina le ruine di una borgata recano il nome
di lui, ed un’antica iscrizione che ivi si legge ricorda
ch’egli abbia restituita in buono stato la Via Appia e
ch’egli abbia asciugate le paludi Pontine. E per fermo
un Principe goto nei tempi del decadimento seppe acquistarsi
una gloria che Cesare, impedito da morte, non
ebbe potenza di ottenere[313]. Soltanto in Roma, dove

gli erano state erette parecchie statue, non rimase alcun
monumento che ci parli di lui, non musaico, non statua,
non parola; ma la ricordanza sua è congiunta indissolubilmente
alla storia della Città. E quei Romani
che dimenticano gl’insulti dei quali i loro antenati nella
ferrea età delle guerre civili del medio evo si resero rei
contro i monumenti di Roma, ben devono ricordare al
nome dei Goti, che a colui il quale per lo spazio di trentasette
anni fu benefattore d’Italia li lega debito di gratitudine
per le cure ch’egli prestò ai monumenti di Roma, che
mercè di lui ebbero lunga vita. Il Tedesco ha argomento
di orgoglio e di gioia allorchè volga il suo pensiero ad
uno degli eroi più illustri della sua schiatta (imperocchè
i Goti abbiano formato il midollo della nazione germanica
ed abbiano posto il germe della lingua), allorchè pensi
ad uno degli episodî più belli della sua storia patria
svoltosi in quella Città che destino volle avvinta per
molti secoli a Germania. E gli Storici italiani lasciarono
agio ai Tedeschi di aggiungere ancora qualche lode alle
virtù del grande Goto[314].









CAPITOLO TERZO.


§ 1.
Reggenza di Amalasunta. — Genio di lei: protezione
accordata alla Scienza. — Mite dominazione di lei. — Il Vescovo
romano ottiene reverenza sempre maggiore.





La prospera condizione dei Romani durò alcuni anni
ancora dopo la morte di Teodorico: e precisamente finchè
Amalasunta, figlia di lui, tenne la tutela del suo giovane
figlio Atalarico. Procopio e Cassiodoro hanno celebrato
le peregrine virtù di questa donna d’intendimenti
virili, lodandone l’indole dell’animo, la saggezza della
mente, la eccellenza della cultura[315]. Laddove i Romani
s’erano beffati di Teodorico, il quale, imperito nell’arte
della scrittura, segnava le quattro prime lettere del suo
nome scorrendo collo stilo intorno al disegno tracciato
sopra una lamina di metallo, or li commoveva invece

a meraviglia il genio d’una femmina la quale ai Greci
volgeva discorso in greca favella, coi Latini parlava
nella lingua del Lazio e cogli eruditi ragionava dottamente
intorno ai filosofi ed ai poeti dell’antichità. E
dovevano pur confessare che i Goti meritavano lode di
aver conservata la civiltà[316].




Sotto il reggimento di Amalasunta coltivavansi nella
città di Roma le scienze con maggiore ardore di quello
onde lo erano ai tempi di Teodorico: i professori di arti
liberali, di grammatica (che onoravasi quale «maestra
della lingua che è splendido ornamento all’umanità»),
i maestri di eloquenza e di diritto erano remunerati con
generoso onorario[317]. Roma tornava ad essere sede
nobilissima degli studî e dell’eloquenza, per la qual cosa
Cassiodoro poteva dire a ragione: «Altri paesi sono
fecondi di vino, di aromi, di balsami, ma Roma produce
il grato profumo dell’eloquenza, che scende con somma
dolcezza al core»[318]. Ai Romani con saggio intendimento
lasciavasi il godimento dei miti studî di pace,
laddove invece i Goti nutrivano il sentimento orgoglioso
della loro potenza virile nelle belliche arti. Gl’Italiani
erano esclusi dall’onore della milizia, poichè già da
tempo lunghissimo avevano perduto l’amore alle armi
e avevano dimenticato il modo di maneggiarle: di Goti
era composto il presidio delle città, all’infuori di Roma;
e la loro signoria sull’Italia era quella di un imperio
guerriero che si ergeva isolato e senza appoggio conservando
le leggi e gl’istituti di Roma e mantenendo

ancora in vita i municipî antichi per i Latini. Ma molti
anche fra i Goti ivano prendendo vaghezza dei costumi
romani, e l’amore degli studî rendeva loro desiderate
le arti di pace, laddove per converso parecchi Romani,
fosse per adulare ai loro signori stranieri, fosse per desio
di novità, accoglievano fogge di Gezia; e sulle sponde
del Po e su quelle del Tevere in bocca a Romani erano
uditi i suoni energici della lingua di Ulfila[319].




La prima opera del governo di Amalasunta fu di
conciliarsi l’animo del Senato e del popolo di Roma che
dal padre di lei erano stati gravemente offesi. Alcune
lettere scritte da Cassiodoro, il quale continuò nelle sue
funzioni di ministro anche sotto il nepote di Teodorico,
annunciavano con forma reverente il mutamento avvenuto
nel soglio: ed il giovine Re, a mezzo di un suo
legato, prestava al popolo ed al Senato solenne giuramento
che non sarebbe mai per ledere ai diritti ed alle
leggi di Roma. E per porgere coll’opera dimostrazione
della ferma volontà di pace ond’era mosso l’animo suo,
Amalasunta restituì tosto ai figli di Boezio e di Simmaco
il retaggio paterno, del quale erano stati spogliati. Deplorando
gli ultimi fatti crudeli del padre suo, volle cancellarne
la ricordanza col suo reggimento, durante il
quale non tolse la vita e gli averi ad alcun Romano.
Come già ai tempi di Teodorico, l’assemblea dei Padri

era reverita quale ornamento sacro della Città e riceveva
dimostrazioni di onoranza: parecchi uomini illustri dei
Goti vi erano ascritti, ed i nepoti degeneri di Mario
non sentivano onta quando lor si diceva, star bene
che ai discendenti di Romolo s’associassero i figli di
Marte[320]. E da quelli il partito goto riceveva fortezza
in Senato.




Se gli onori resi alla Curia romana erano di mera
apparenza pomposa, la cosa era affatto differente per i
diritti che lo Stato andava via via concedendo al romano
Pontefice. La potenza di questo Vescovo (che allora era
riverito anche in Oriente quale primate della Cristianità)
cresceva più e più. Era un evento fortunato per lui che
i Principi goti continuassero a sedere in Ravenna, e più
ancora che, seguaci di Ario, eglino fossero fuori della
Chiesa cattolica. Il Papa, quale capo della Religione
cristiana cattolica, si elevava sopra i Re d’Italia eretici:
e stando tra loro e l’Imperatore d’Oriente di fede ortodossa
(il quale, per la potenza delle sue armi, era onorato
dai Re goti con ossequio tradizionale quale signore supremo[321])
egli era soggetto di diffidenza ai Re: ma egli
ne guadagnava influenza sempre maggiore negli affari interni
della Città, i quali in varia maniera s’intrecciavano

alla vita della Chiesa. Fra i Rescritti del tempo di
Atalarico che leggonsi in Cassiodoro, havvene uno il
quale dimostra l’altezza cui era giunto il Pontefice romano:
imperocchè in quello sia dato formale riconoscimento
al suo diritto di giudicare nelle controversie di
diritto civile dei chierici[322]. Chi avesse una lite con un
prete di Roma, doveva anzi tutto assoggettarsi alla
sentenza del «beatissimo» Pontefice, e soltanto nel
caso in cui il Papa non volesse udirne, il negozio poteva
essere trattato innanzi al tribunale laicale: e colui che
al responso del Pontefice non obbedisse, era punito con
una multa di dieci libbre d’oro. Sembra essere stato
Felice IV quegli che otteneva un privilegio sì utile
all’accrescimento dell’influenza del Vescovo.



§ 2.
Felice IV edifica nel Foro una chiesa dedicata ai santi
Cosma e Damiano. — Musaici di quella chiesa. — Ragione
della venerazione tributata a que’ due Santi.



La Cronica della Città non può far menzione del
breve reggimento di questo Pontefice (dall’anno 526
al 530) senza che s’indugi a parlare di una chiesa illustre,
che fu la prima la quale si edificasse ai confini del
Foro romano in vicinanza della Via Sacra. Vogliamo
dire della chiesa dedicata ai santi Cosma e Damiano, che

furono due fratelli gemelli nativi dell’Arabia e dotti
nelle mediche discipline, i quali morirono fra i tormenti
ai tempi dell’imperatore Diocleziano. Narra il Libro
Pontificale che Felice IV ergesse a loro onoranza una
basilica nella Via Sacra in prossimità del tempio sacrato
alla città di Roma[323]: e poichè a questa chiesa, come
è dato di vedere oggidì ancora, è annesso un edificio
antico di forma rotonda, quasi a vestibolo, per il quale
si penetra nella basilica formata ad una sola navata, così
parecchi Archeologi affermano, che questo monumento
rotondo sia quello cui il Libro dei Papi dà nome di tempio
sacro alla città di Roma, oppure che fosse un delubro
dedicato agli Dei penati, o a Romolo, o, con opinione
più simile al vero, ai due fratelli gemelli Romolo e
Remo, il quale poi sia stato dal Papa consecrato similmente
a due gemelli, Cosma e Damiano. Questa
loro opinione tentano di convalidare colla testimonianza
tratta da alcuni versi del poeta Prudenzio, ma egli
è un errore, avvegnachè quel passo si riferisca manifestamente
al celebre tempio dedicato da Adriano al
duplice culto di Venere e di Roma[324]. Non è possibile

di determinare a quale scopo sia stato eretto quel piccolo
edificio antico di figura rotonda la cui costruzione di
muratura non è assai bella: egli è probabile che
fosse una cappella pagana sacra ai fratelli Romolo e
Remo, e di cui Felice si giovasse innalzandovi accanto
la sua basilica. Ad ogni modo noi vediamo verosimilmente
in questa basilica la prima chiesa di Roma la
quale adoperasse un antico edificio, che era ancora in
condizione perfetta, a formarsene il vestibolo, nel tempo
stesso in cui nella sua parte posteriore si appoggiava
ad un altro edificio antico di grandi dimensioni[325]. Oggidì
pure si eccita in noi curiosità non lieve allorchè
s’investighi la origine, ancora avvolta in qualche oscurità,
di questa chiesa che s’alzava in vicinanza alla Via
Sacra, in mezzo alle ruine del Foro, fra ruderi di cui
ignoriamo la storia, e nella quale due medici d’Arabia,
insigni per portenti, hanno posto sede alla loro
operosità spirituale. Le colonne di porfido dell’atrio,
vicino al quale s’innalzavano altre di cipollino, e le

antiche porte di bronzo sono monumenti splendidissimi
dell’antichità.




Felice rese adorna questa sua chiesa di musaici, i
quali, quantunque sieno stati sottoposti parecchie fiate
a restauro, sono annoverati, in grazia del loro stile e
della loro antichità, fra i più illustri di Roma; per la
qual cosa meritano che se ne dia una breve descrizione.
L’arco di trionfo è ornato di disegni di bello stile antico
i quali rappresentano imagini allegoriche tratte dal libro
dell’Apocalisse, che diede temi fecondi ai concepimenti
della pittura. Cristo in figura di agnello posa sopra uno
splendido soglio, innanzi al quale sta aperto il volume
coi sette suggelli. Ai lati sono i sette doppieri, dalle
svelte forme, simili a quelle degli antichi candelabri,
quantunque il disegno non sia il più corretto. Presso ad
essi sono due Angeli alati dalla figura soave, e finalmente
ad ognuna delle due estremità dell’arco sono rappresentati
due Evangelisti coi loro simboli. Inferiormente
a questi musaici papa Felice aveva fatto collocare le
imagini dei ventiquattro Seniori in atto di porgere corone
al Cristo[326].




In maniera differente sono trattati i disegni che
adornano la tribuna. Le figure che poggiano sopra campo
d’oro con dimensioni maggiori del vero, sono disegnate
in parte con istile robusto e con bei concepimenti,
e vi si pare manifestamente la tendenza al misticismo.
La grande figura del Redentore, che si erge nel mezzo, è

una delle più belle tra tutte le imagini del Cristo che si
mirino in Roma: egli sta in atteggiamento energico e
con posa da re; la testa adorna di barba e ricca di chioma
che scende in lunghe anella è circondata di aureola;
il suo paludamento del colore dell’oro, con bei panneggiamenti
s’avvolge sul braccio; la mano sinistra tiene
il ruotolo di papiri; la destra s’alza a benedire. Anticamente
disegnavasi una mano che, tenendo un serto
d’alloro, si protendeva sul capo del Salvatore ad esprimere
la forza operosa del divin padre, il quale, anche
nel tempo di cui parliamo, rappresentavasi sotto questo
simbolo e non ancora nella figura visibile di uomo antico
d’anni[327]. Alla destra ed alla sinistra del Redentore
sono i santi Cosma e Damiano, i quali adducono alla
presenza di lui san Pietro da un lato e dall’altro san
Paolo che s’alzano con dimensioni maggiori ed imponenti.
I due Santi, e più vivamente quello che sta a destra
del Cristo, hanno lineamenti senili, i cui tratti energici
e severi danno loro sembianza quasi di maghi con
loro grandi occhi che splendono di uno sguardo fiero:
hanno impressi nel volto segni di terrore reverente della
presenza del Cristo, e nel tempo stesso vi hanno scolpito
l’ardore dello amore di religione: per la qual cosa si può
ben mirare in essi un simbolo dell’antica signoria della
Chiesa sull’orbe. La loro posa, mentre s’appressano
con passo incerto, è mirabile per la vita che ne spira;
e nell’insieme bene rappresentano due indomiti campioni
della Religione cristiana, imperocchè non isplendano

in loro tratti che esprimano mitezza d’animo. La robustezza
della loro figura è modellata sull’esemplare energico
dei tempi barbarici, ond’è che rassomiglino a maghi
o ad uomini di tempi epici, e che ben s’addicano
all’età eroica e sanguinosa di Odoacre, di Teodorico e
del bisantino Belisario. Roma non possiede alcun altro
musaico condotto in istile sì energico secondo la verità
storica; e quest’opera sola d’arte basta a far conoscere
l’indole robusta del secolo sesto.




Presso a quelle due coppie di Santi, vedesi da un
lato il canuto pontefice Felice IV, la cui figura fu quasi
per intiero rinnovellata nei ritocchi, e dall’altro Teodoro
il santo guerriero: ambidue tengono in mano corone. Il
Papa avvolto in un paludamento del colore dell’oro che
si stende sopra una tonaca azzurra è adorno di stola e
solleva verso il Redentore il modello della sua chiesa,
che è un edificio fornito di atrio e senza torre[328]. Nessuna
di queste figure, eccetto quella del Cristo, è cinta
dell’aureola, locchè dimostra che in sull’incominciamento
del secolo sesto non era ancor costume di circondare
la testa dei Santi dell’emblema della gloria[329].









Due palme s’innalzano dall’un lato e dall’altro
dei Santi, e fanno, con mistico senso, bel contorno al
quadro, chinando le loro fronde sul capo delle figure,
nel tempo stesso in cui alla destra del Cristo posa sopra
un ramo il favoloso uccello d’Arabia, la fenice, sulla cui
testa splende una stella: gentile e mirabile emblema
della vita eterna che sempre ringiovanisce, bellissimo
tra i simboli che l’arte cristiana tolse a prestanza dai
Pagani; imperocchè la fenice stellata si miri già sulle
monete imperiali coniate al tempo di Costantino[330].
Nella parte inferiore, il contorno è formato dalla dipintura
del fiume Giordano. Più in giù nell’ultimo scompartimento
del quadro sono rappresentati dodici agnelli
che simboleggiano gli Apostoli, i quali, uscendo di Gerusalemme
da un lato e di Betelemme dall’altro, traggono
al Salvatore, che, sotto forma di agnello, posa
sopra uno splendido seggio colla testa cinta di aureola.
Una iscrizione a grandi caratteri, e adorna di arabeschi

in musaico d’oro, gira tutto intorno del quadro racchiudendolo
quasi a mo’ di cornice[331].




In quella chiesa situata presso la Via Sacra avevano
altari due Arabi del remoto Oriente: ed eglino avevano
ottenuta un’onoranza che fino a quel tempo Roma aveva
tributata a Martiri romani oppure a Santi nati nelle contrade
d’Occidente. Conciossiachè il culto dei Santi nella
Città fosse, come abbiamo già veduto, primamente nazionale:
tuttavia ai Martiri romani altri s’aggiungevano
delle province dell’Impero occidentale, finchè l’idea di universalità,
che la Chiesa di Roma sosteneva, operava sì che
in seguito nella Città si estendesse il culto anche a Santi
orientali. Soltanto più tardi l’inimicizia e finalmente la
separazione di Roma da Bisanzio valse a rendere minore
la venerazione ai Santi greci. Egli è prezzo dell’opera
che si dia un breve pensiero al motivo che indusse Felice
IV a tributare reverenza ai due Orientali. Può essere
che il Pontefice volesse avvincersi più strettamente la
corte di Bisanzio per timore dei Goti: ma anche fuor
di questo è mestieri considerare che i due fratelli gemelli
erano allora famosi per sopranaturali portenti, e che forse
Roma sarà stata desolata da qualche contagio; imperocchè
l’iscrizione che leggesi nel musaico tributi onore
ai due Martiri come a «medici nei quali il popolo ripone

speme di salute». Si eleggeva poi di innalzare loro una
chiesa in quel luogo, perchè ivi già in tempi antichi riunivansi
medici, e si affermava che ivi il celebre Galeno
dimorasse. Ed ai tempi di Giustiniano i due fratelli
erano venerati quali Esculapii novelli in Ciro sull’Eufrate
ov’erano seppelliti, ed avevano onore di chiese che loro
si dedicavano in Pamfilia ed in Bisanzio. In Oriente
tributavasi culto a molti Santi medici; e Ciro, Giovanni,
Pantaleone, Ermolao, Sansone, Diomede, Fozio ed altri,
dopo di avere ridonata la sanità a vivi ed a morti, dopo
di avere prestate cure a uomini e ad animali, erano, a
somiglianza di Empedocle, posti in cielo.



§ 3.
Bonifacio II è eletto Papa nell’anno 530. — Giovanni
II. — Senatoconsulto in argomento di simonia. — Educazione
di Atalarico: sua morte. — Teodato è fatto compartecipe
al trono. — Sorte della regina Amalasunta. — Disegni
e mire di Giustiniano. — Il consolato d’Occidente cessa nell’anno
535.



Papa Felice moriva nell’autunno dell’anno 530, e,
dopo breve scisma, gli succedeva Bonifacio II, figlio di
Sigismondo, che, nato in Roma, era d’origine goto. A
impedire le lotte che s’agitavano in occasione delle
elezioni dei Pontefici, o piuttosto per desiderio di togliere
ai Re ogni influenza nelle elezioni, il novello Papa fu
indotto ad un ardito tentativo. Nel primo Sinodo ch’egli
congregò in Roma, designò a suo succeditore Vigilio
diacono, e ne eresse un suo chirografo, il quale, munito
della sottoscrizione di alcuni cherici imprevidenti, fu deposto
da lui in san Pietro innanzi alla Confessione. Ma

nè Amalasunta, nè il clero approvarono quest’opera sua
ch’era contraria ai dettami dei Canoni; laonde Bonifacio
dovè nel Sinodo seguente cassare solennemente il suo decreto.
Poco dopo, nell’anno 532, gli succedeva Giovanni II
Mercurio, figlio di Projetto, romano del monte Celio: il
suo pontificato è memorabile principalmente per un Editto
che fu emanato affine di dare ordinamento all’elezione
dei Papi. Erasi introdotto il gravissimo abuso, che, alla
vacanza della cattedra di san Pietro, quei cherici che
agognavano a vestire il gran manto, cercassero di ottenerlo
con arti simoniache e con turpe corruzione: eglino
tentavano con donativi di ottenere il favore dei più potenti
Senatori e dei maggiorenti della corte; e la moneta
necessaria traevano vendendo patrimonî delle loro chiese
e persino arredi sacri degli altari. A mettere impedimento
a quel sozzo costume, il Senato romano, ai tempi
ancora di Felice IV, aveva promulgato un senatoconsulto
che severamente vietava che la dignità pontificia si mercanteggiasse;
e quel Decreto senatorio, che è l’ultimo di
cui abbiamo contezza, era stato confermato, dopo l’avvenimento
al soglio di Giovanni II, da re Atalarico, il
quale comandava che lo si incidesse sopra una tavola di
marmo, e che alla vista di tutti nell’atrio del san
Pietro si collocasse[332]. E da quel Decreto si pare quale
parte importante il Senato esercitasse nell’elezione
dei Pontefici: e in quei negozî quel corpo anticamente
tanto glorioso e da cui pendeva il reggimento del mondo,
continuava ad operare con un’ultima e meschina sembianza
di vita politica, prima che si spegnesse del tutto.









Lo stesso popolo di Roma era immerso in letargo
profondo. Lontano dallo sguardo del Principe, continuava
a ricevere alimento dalle province, ma più scarsamente
di un tempo; per la qual cosa parecchie fiate lo scoteva
dal suo torpore il rincarimento delle vettovaglie, e lo
eccitava a tumulti, i quali erano causa a sospetto che
allignassero in esso sentimenti di ribellione. Sembra che
tali ne fossero le condizioni durante il reggimento di
Atalarico; e già papa Giovanni deplorava che Romani
per semplice sospetto fossero sostenuti a lungo in carcere[333].
Ma in breve tempo la Città da uno stato di felicità
tranquilla sì ma scevra di gloria, ch’essa godeva
sotto la signoria dei Goti, era balzata fra gli orrori più
terribili della guerra; ed un avvenimento fecondo di
gravi torbidi doveva colpirla per cacciarla in una tenebra
lunga e profonda. Ma per narrarne, fa duopo descrivere
con breve discorso le sorti della casa di Teodorico alle
quali anche i destini di Roma erano annodati.




La stirpe di Teodorico soggiacque all’abborrimento
onde la tempra nazionale dei Goti era animata contro
la civiltà dell’antichità, malgrado degli sforzi per indurre
ad una conciliazione pacifica tra i due elementi
avversi, che Amalasunta aveva presa a suo cómpito.
Ella educava il giovane figliuol suo Atalarico nelle arti
liberali dei Romani: per la qual cosa eccitava contro di
sè lo sprezzo dei rozzi guerrieri goti che odiavano, non
forse a torto, la civiltà romana quale nemica dell’energia
virile e della loro propria schiatta dominatrice. Non v’ha
forse problema che abbia sciolto la Storia intorno alla

educazione dell’uomo, importante al pari di quello che
ebbe occasione dall’educazione di Atalarico fanciullo
straniero; e pochi avvenimenti furono come quello fecondi
di gravi risultamenti. I Goti strapparonlo alle
mani vilissime, com’eglino dicevano, dei pedagoghi, ed
affidaronlo alla istruzione della libera ed energica natura.
Non volevano già a re un uomo dotto nelle grammatiche,
ma un eroe simile ai suoi antenati scesi dalla gloriosa
razza degli Amalî. Cedette la madre con dolore;
e vide con grave cordoglio il giovinetto, dall’indole ardente
sortita dal clima meridionale sotto il quale era
nato, gettarsi in piena balia dei piaceri che traevanlo
a fine precoce. Ma i maggiorenti goti sprezzavano i
miseri Romani, ed odiavano il reggimento di una femmina
la quale s’opponeva ai loro disegni: e già avevano
deliberato di infrangere il suo giogo, per la qual cosa
Amalasunta dotata di energia virile era costretta a chiedere
secretamente alla corte di Bisanzio che le si concedesse
ricovero, ove necessità la spingesse a fuga. Ma
intanto la uccisione di tre fra i più pericolosi Goti, avvenuta
per comandamento di lei, ispirava novello coraggio
al suo animo, laonde ella continuava a tenere
con salda mano l’imperio dal suo palazzo di Ravenna.
La saggezza di lei già divinava che il regno dei Goti
sarebbe inevitabilmente crollato, e che il popolo guerriero
del settentrione non avrebbe mai posto ferme radici in
Italia. Allorchè ella conobbe che il figliuol suo intristiva
ogni dì più, si volse di nuovo all’imperatore Giustiniano,
trattando, se si voglia prestar fede a Procopio, della
cessione d’Italia, oppure, ed è più probabile, affinchè
le venisse in caso di bisogno dato ricetto nell’Impero

greco. Atalarico moriva in Ravenna nell’anno 534, diciottesimo
dell’età sua ed ottavo di suo regno, lasciando
il trono di Teodorico senza succeditori. In quelle difficoltà
non cadeva d’animo l’accorta donna, ma sceglieva
a compagno nel governo il cugino suo, dandogli titolo
di Re, ma a sè serbando il potere. Teodato, figlio di
Amalafrida sorella di Teodorico, era acerrimo nemico di
Amalasunta; ma questa accoglieva speranza di formarsene
di tal guisa un amico, in maniera da render sicuri a
sè stessa trono e vita, e da acchetare i Goti malcontenti.




L’influenza d’Italia, da cui già parecchi Goti erano
resi domi, aveva operato potentemente sull’animo di
quest’uomo. Egli rifuggiva dalle arti di guerra, era
irresoluto e avaro, ma, cultore delle buone lettere, nello
studio di Platone era profondamente versato. Abbandonata
la corte per la quiete dolcissima della villa, ei viveva
nei suoi ricchi possedimenti di Toscana; e là sotto le
ombre amene dei toschi oliveti ei sarebbe stato degno
d’invidia, ove non lo avesse travagliato insaziata smania
di ricchezza sempre maggiore. Tutta Toscana malediceva
alla sua avidità; ed Amalasunta aveva già dovuto
costringere il cugino a restituire beni usurpati, onde
egli ne mantenne sempre rancore contro di lei. Or veniva
egli a Ravenna e cingeva la corona che poi doveva sì
vilmente bruttare[334]. E appena ne era in possedimento,
egli faceva sazia sua vendetta contro quella donna che
lo aveva elevato al potere e la dava in balia ai nemici
di lei. Esigliatala in un’isola solitaria del lago di Bolsena,

Teodato la costringeva di qui a scrivere lettere all’imperatore
Giustiniano amico di lei, nelle quali ella protestava
di essere contenta alla propria sorte: e nel tempo
medesimo spacciava alla corte di Bisanzio due Senatori,
Liberio ed Opilio, affinchè placassero la collera dell’Imperatore.
Ma prima che i due redissero in patria, la figlia
sventurata di Teodorico era morta. Alcuni congiunti di
quei tre principali Goti che ella aveva nei tempi antecedenti
fatto uccidere, indotti da desio di torne vendetta,
entrarono un giorno nella carcere di lei, e, non senza
saputa di Teodato, la trucidarono[335]. Ciò avveniva nell’anno
535: e nel tempo stesso Belisario distruggeva il
regno dei Vandali in Africa e traeva in trionfo a Costantinopoli
Gelimero loro re, laonde era adesso agevole
cosa muovere alla conquista d’Italia cui da lungo tempo
si agognava.




Alla notizia dell’assassinio di Amalasunta, Giustiniano
fingeva di commuoversi a nobile sdegno, ma nell’intimo
animo gioiva dell’accordo propizio di parecchi
avvenimenti che gli aprivano la via alla signoria d’Italia.
Intanto che il suo legato Pietro trattava con Teodato
della cessione del Lilibeo di Sicilia, che un tempo
aveva appartenuto ai Vandali, e di altri negozî, Giustiniano
affidava al suo generale Mundo il governo supremo
di Dalmazia, donde egli doveva muovere contro i
Goti, ed a Belisario dava la capitananza della flotta perchè
conquistasse Sicilia. Quest’isola cadde in potere dei
Greci alla fine dell’anno 535, in cui il solo Belisario tenne

il consolato. E quello è anno memorando anche per
Roma, imperocchè da quel momento fino alla estinzione
suprema del consolato di uomini privati, avvenuta nell’anno
541, non si faccia più menzione nei fasti della
Città di alcun Console d’Occidente. L’ultimo Console di
Roma, nell’anno 534, fu Decio Teodoro Paolino il giovane,
figlio di Venanzio, della stirpe dei Decii, il quale
ebbe per tal modo l’onore di essere l’estremo nella lunga
serie dei Consoli romani. Dopo di Costantino era stato
costume che uno dei due Consoli annui fosse eletto per
l’antica Roma, e l’altro per la novella ossia per Costantinopoli.
E finchè i Re goti tennero Roma sotto la loro
dominazione, eglino elessero il Console d’Occidente, il
quale sembra che poi venisse dall’Imperatore confermato.
Posteriormente al 534 fu in Oriente un solo Console,
fino all’anno 541, in cui, dopo il consolato di
Flavio Basilio il giovane, Giustiniano abolì quella magistratura,
perchè, narra Procopio, l’Imperatore non volle
più fornire la moneta necessaria alle consuete largizioni.
Imperocchè, allorquando il Console ingrediva nella sua
carica, si spendessero più che duemila libbre d’oro in
largizioni ai poverelli ed in giuochi, e di questa somma
di denaro la massima parte pagasse il tesoro imperiale.
Di tal maniera estinguevasi quell’illustre istituto; e poichè
l’imperatore Giustino nell’anno 566 assunse di bel
nuovo il titolo di Console, da quel tempo in poi caddero
sempre insieme l’incominciamento del regno degl’Imperatori
e la designazione del consolato[336].








§ 4.
Negoziati di Teodato con Giustiniano. — Lettere del
Senato a Giustiniano. — Agitazioni in Roma. — I Romani
rifiutano di accogliere soldatesca gota entro la Città. — Papa
Agapito va ambasciatore a Bisanzio. — Morte di lui. — Rottura
delle trattative di pace.



Appena all’atterrito Teodato giungeva notizia che
Sicilia era caduta sotto la signoria greca, cadeva di
animo e ne smarriva la mente per paura. Egli accoglieva
tosto le condizioni vergognose che Pietro gl’indiceva
a nome dell’Imperatore: e per quelle doveva
rinunciare a Sicilia, pagare un annuo tributo di 300 libbre
d’oro, e, ove gli fosse chiesto, fornire un esercito ausiliario
di 3000 Goti. Oltracciò il Re d’Italia prometteva
di non eleggere senatori nè patrizî, e di non punire nella
vita o colla confisca chierici e senatori senza l’assenso
dell’Imperatore: acconsentiva che nei giuochi del Circo
dovesse acclamarsi prima al nome di Giustiniano, indi a
quello di Teodato; e che se a lui una statua si alzasse,
a destra di quella una ad onore di Giustiniano si dovesse
erigere. Il Bisantino, conchiuso il trattato, partiva; ma
corrieri spacciatigli dietro di gran furia, lo raggiungevano
in Albano[337], e facevano ch’egli ritornasse al Re. «Se

mai l’Imperatore», chiedeva questi angosciato, «se mai
l’Imperatore ricusasse pace, che ne avverrebbe?» «Preclarissimo
signore», rispondevagli l’astuto avvocato,
«ei ti converrà muovere guerra». E gli dimostrava che
ad un discepolo di Platone non era lecito di spargere il
sangue del suo popolo, ma che all’Imperatore nulla divietava
di far valere i suoi dritti su Italia[338]. Teodato,
preso da paura maggiore, scendeva ad una novella proposta
ancor più vigliacca, protestando di starsi contento ad
una pensione annua di 1200 libbre d’oro, per la quale
egli prometteva di cedere i suoi diritti al trono dei Goti
e dei Romani. Il terrore gli toglieva il senno, in maniera
che chiedeva scioccamente da Pietro giuramento ch’egli
non avrebbe proposta la seconda convenzione all’Imperatore,
se non se nel caso in cui questi avesse rifiutata
la prima.




Insieme con Pietro partiva alla volta di Bisanzio anche
Rustico, prete romano, quale ambasciatore di Teodato:
e il Senato nel tempo medesimo, oppure poco
tempo prima, spediva lettere a Giustiniano pregandolo
di pace. In quell’epistola compilata da Cassiodoro[339],
che è altamente preziosa come una delle ultime opere
del Senato romano, i Padri con forma oratoria fanno che

l’eterna Città parli con linguaggio di cordoglio: «Ove
le preghiere nostre non valgano a commuoverti», eglino
dicono, «or porgi orecchio alla patria nostra che si
raccomanda con questo pietoso discorso: Se mai ti calga
dell’affetto ond’io ti fui cara un giorno, deh! ama, o piissimo
tra i Principi, i miei difensori. Quelli che mi tengono
in loro signoria devono vivere teco in buona pace,
affinchè non operino verso di me in maniera che dia
cruccio al tuo animo. Or tu non puoi esser causa di crudele
fine a mia vita, cui tu sempre facesti lieta di beni.
Vedi! sotto l’usbergo della tua pace si raddoppiò il numero
dei miei figli, ed io brillo nello splendore dei miei
cittadini. Se tu soffra che mi colga malanno, meriti forse
nome di pio? E che ti rimane a fare di più per me, se
fiorente è la mia Religione ch’è pure la tua? Il mio
Senato continua a crescere in onore ed in ricchezza, per
la qual cosa tu non dèi disperdere con discordia ciò che
anzi dovresti coll’arme proteggere. Parecchi Principi io
ebbi, ma nessuno fu mai nella scienza come questi preclaro[340];
molti uomini saggi, ma niuno che fosse più
erudito e più pio. Io amo quest’uomo sceso della stirpe
Amalia; io lo nutrii al mio seno. Egli è valoroso, educato
alla mia civiltà, ai Romani diletto per la prudenza dell’animo,
dai Barbari per virtù chiara venerato. Deh! unisci
i tuoi desiderî ai suoi, il tuo consiglio al suo, affinchè,
crescendo la mia felicità, la tua gloria istessa ne cresca.
No, non iscendere in cerca di me, chè forse non mi troveresti
più. E poichè nondimeno son tua nell’amore, non

voler deh! che alcuno faccia oltraggio a mie membra
misere. Se Libia ottenne che tu le ridonassi libertà, oh
ben sarebbe crudele il tuo animo, se io perdessi ciò che
sempre possedetti. Illustre trionfatore, non lasciarti
muovere da ira: la voce universale che ti supplica è più
potente che il sentimento di collera onde il tuo cuore è
tocco per qualche atto d’ingratitudine che forse hai ricevuto.
Di tal maniera ti parla Roma, e ti volge preghiere
per bocca dei tuoi Senatori. Che se nulla di lei pietà ti
muove, parli al cuor tuo il santo spirito dei beati apostoli
Pietro e Paolo. Imperocchè qual cosa potrai tu negar
mai ai meriti di loro che spesso protessero Roma dai suoi
nemici?»




Da parecchi passi di questa epistola, i cui sensi sono
meritevoli di sprezzo, si pare che il Senato (al quale in
unione al popolo romano il Re, dopo la morte di Atalarico,
aveva prestato giuramento di conservare la costituzione
dello Stato) operasse per minacce ch’erangli
state fatte: nè è priva di fondamento la notizia offertaci
da uno scrittore di quel tempo che il Re avesse minacciato
i Senatori romani di mandarli a morte insieme alle
mogli ed ai figli, se eglino non avessero dato opera colla
loro influenza affinchè l’Imperatore non movesse alla
conquista d’Italia[341]. E dalle lettere che leggonsi in Cassiodoro
è posto in aperto che, all’avvenimento al trono
di Teodato, il Senato ed il popolo di Roma fossero commossi
a grave agitazione. Leggendo quegli scritti si vede
che i Goti erano separati dai Romani per un abisso profondo
e incolmabile, il quale, velato fino a quel momento

dall’arte politica di Teodorico e di Amalasunta, or d’un
tratto si spalancava innanzi gli occhi di tutti, tremendamente.
Non ci è dato di conoscere i maneggi
secreti di Giustiniano coi Romani: Roma era in preda
ad angoscia febbrile; e gli animi, scossi dal presentimento
di qualche grave avvenimento che si reputava
inevitabile, erano presi da terrore simile a quello onde
già ai tempi di Onorio erano stati colti i loro avi al nome
di Alarico. Dicevasi che il Re volesse sterminare il
Senato, imperocchè egli lo avesse citato a comparire dinanzi
a sè in Ravenna[342]. Si formavano crocchi di gente
nelle vie; si narrava con terrore che Teodato avesse in
animo di distruggere la Città e di trucidarne gli abitatori
e che già un esercito goto movesse contro di Roma.
Ed invero Teodato aveva comandato che un presidio
goto ponesse quartiere entro la Città, senza dubbio affine
di padroneggiarla in caso di sollevazione, e di difenderla
da un assalto improvviso che i Greci movessero dal lato
di mare. Ma i Romani, per mezzo di Vescovi spediti con
ambasceria, protestarono vivamente, e ne lo dimostrano
i Rescritti indiritti da Teodato al Senato ed al popolo:
laonde dobbiamo trarre a conseguenza che Teodorico
avesse posto a fondamento di costituzione che nella
Città non sarebbe mai posta a presidio soldatesca straniera
o gota. Ed ora il popolo romano, preso da panico
terrore, sollevavasi rifiutando che i soldati goti
entrassero nella Città a porvi stanza; per la qual cosa
Teodato dava opera a restituirle pace, scrivendo lettere

ai Romani per dissipare «le ombre di terrore» e per
acchetare «i pazzi tumulti». E diceva loro: «Contro i
nemici vostri, non già contro i vostri difensori dovete
opporre resistenza con saldo petto: l’esercito ausiliario
dovevate invitare, piuttosto che respingere. Vi è dunque
così straniera la faccia dei Goti che ne siate atterriti?[343]
Perchè tremate di coloro che fino ad ora congiunti chiamaste?
Eglino, che per correre a voi abbandonavano
le loro famiglie, erano mossi soltanto da sollecitudine
per la sicurezza vostra. E qual fama si spargerebbe del
Principe, se noi (tolgalo Iddio!) alla vostra ruina avessimo
congiurato? Non vogliate deh supporre cosa che
noi non abbiamo mai accolta nella nostra mente».




Nel tempo medesimo Teodato indirizzava al Senato
lettere di conciliazione. E ne aveva già resa cheta la
paura allorchè aveva comandato che alcuni Senatori
soltanto andassero a Ravenna, non già per aiutarlo dei
loro consigli, ma piuttosto, ed eglino ben lo dovevano
supporre, per servirgli di ostaggio[344]. Nella sua epistola
ei diceva che i Goti non erano animati da altro desiderio
fuor di quello di difendere Roma, città che non aveva sua
pari nell’orbe; e affermava che alla difesa di lei nessun
male andrebbe congiunto, perocchè l’esercito di presidio
avrebbe provveduto da sè al suo provvigionamento: ma

finalmente egli acconsentiva che quello ponesse sue tende
fuori della Città in alcune posizioni della Campania[345].




Queste dissensioni tra i Goti e la città di Roma agitavansi
nel tempo stesso in cui il Re trattava di pace
con Giustiniano ed in cui Belisario già scioglieva le vele
partendo di Sicilia. E più tardi Roma doveva ricevere
presidio, e già vedremo ch’esso vi poneva stanza sotto
il comando supremo di Vitige.




Anche il Pontefice era costretto ad andare ambasciatore
a Bisanzio per farsi mediatore di pace[346]. Era egli
Agapito, di nazione romana, che, per volere di Teodato
eletto a succeditore di Giovanni, era asceso, addì 3 di Giugno
dell’anno 525, alla cattedra di san Pietro. Con dolore
egli obbedì al comando del Re, e partendo in fretta di
Roma, nè possedendo la moneta necessaria alle spese del
viaggio, diè a pegno gli arredi preziosi del san Pietro
agli officiali del regio tesoro per averne alcuna somma
di denaro[347]. Il Libro Pontificale con ingenuo racconto
dice che a Costantinopoli egli cominciasse anzi tutto

a tenere dispute con Giustiniano intorno a controversie
religiose: e sembra ch’egli si comportasse nella sua
ambasceria in maniera ostile ai Goti. Morte il coglieva
in Bisanzio nel dì 22 di Aprile dell’anno 536, e lo preservava
così dalla fine di Giovanni I della quale egli
doveva paventare.




Frattanto Giustiniano accoglieva i legati Pietro e
Rustico. Dopo di avere rifiutate con sorriso di sprezzo le
pattuizioni della prima convenzione, accettava la seconda
per la quale il vile Goto cedeva con obbrobrio l’Italia
e deponeva la corona. L’Imperatore spacciava in fretta
Pietro ed Atanasio a Teodato con lettere nelle quali
accoglieva l’offerto trattato[348]. Ma alto stupore prendeva
i due legati allorchè, giunti a Ravenna con precipitoso
viaggio, videro che il Re li riceveva con parole di scherno.
Una piccola vittoria ottenuta dalle sue soldatesche in
Dalmazia aveva di repente mutato i propositi e la fede
del disonesto Principe cui già sembrava di afferrare la
corona della prodezza: per la qual cosa, cacciati in carcere
i legati, volle guerra. Nè dovette attendere lunga pezza.



§ 5.
Belisario viene in Italia. — Prende Napoli. — I Goti
acclamano Vitige a re. — Fine di Teodato. — I Goti si ritirano
in Ravenna. — Belisario entra in Roma addì 9 di Dicembre
dell’anno 536.



Nell’estate dell’anno 536 Belisario scioglieva le vele
partendo di Sicilia per muovere alla conquista d’Italia.

Il tradimento del goto Ebrimuto, genero di Teodato, gli
apriva con prospero successo, che superava la sua aspettazione,
le porte di Reggio, fortezza importante situata al
di qua dello stretto di Messina: ed il vincitore dei Vandali
vedeva con gioia che i popoli e le città d’Italia meridionale
gli spedivano ambasciadori plaudenti alla sua
impresa, e la agevolavano con offerte di provvigioni. Il
suo esercito procedeva lunghesso la costa, e di pari tempo
lo seguiva la flotta: ma tutt’a un tratto la sua mossa era
arrestata dalla coraggiosa difesa opposta da Napoli. La
antica città diletta di Virgilio non era allora assai ampia[349],
ma fortemente munita del pari che la prossima
Cuma, era animata da fiorenti commerci che vi facevano
i suoi abitatori greci ed i molti Ebrei che vi avevano
stanza. Questi ultimi erano ostili all’imperatore Giustiniano
che perseguitava i loro correligionarî, laddove invece
la tolleranza dei Goti li rendeva loro amici, per la
qual cosa combattevano a difesa delle mura non meno
prodi che i soldati goti medesimi. L’assedio durava da
venti giorni allorchè riusciva finalmente a Belisario di
impadronirsi di Napoli penetrandovi per un acquedotto:
la città fu saccheggiata, e gli abitanti, a punizione crudele
di loro resistenza, furono messi a fil di spada. Possessore
di quel fortissimo baluardo eretto sul mare, Belisario
prendeva tosto dopo anche il castello di Cuma, e
posto presidio nelle due fortezze affine di avere saldo fondamento
alle sue opere di guerra nell’Italia meridionale

moveva rapidamente per la Campania e per il Lazio a
cacciare di Roma i Goti.




Nella Città, o poco discosto, era Teodato stesso. Le
soldatesche gote non avevano posto campo entro le mura,
ma nel territorio circostante[350]: una parte di esse probabilmente
alzava le tende presso il porto del Tevere,
un’altra a capo dei due ponti dell’Anio, altri stuoli
scaglionavansi lungo la Via Appia. Nè il pigro Teodato
aveva saputo raccogliere altro esercito; e la soldatesca
riunita intorno a Roma era scarsa di numero, avvegnachè
le più forti schiere dei Goti fossero nelle Gallie e
nelle Venezie attendendo a guerreggiare contro i Franchi.
I prodi raccolti intorno a Roma si struggevano di
rabbia di loro quiete inoperosa, e vedendo che il loro Re
debole e imbelle tosto o tardi sarebbe sceso a vile pattuizione
di pace con Belisario, un bel giorno partirono
del loro campo movendo per la Via Appia. Questa
celebre «regina delle lunghe vie»[351] da più che nove
secoli era stata percorsa dalle moltitudini dei popoli;
eppure il movimento continuo onde giorno e notte era
calpestata non era mai stato potente a recare danneggiamento
alla interezza ed alla saldezza di commettitura
delle grandi lamine poligonali di basalto, delle
quali era formato il suo lastrico; ed eccitava ancora la
meraviglia dello storico Procopio il quale, nell’anno 536,

la vide, la misurò e la descrisse[352]. Quella Via partendo
di porta Capena, dinanzi alla quale essa si distaccava
dalla Via Latina, saliva con suo corso diritto i bei
poggi di Alba, e scorrendo tra i monti Volsci ed il mare,
attraversando simile ad alto argine le paludi Pontine e
Decemnoviche, entrava al di sotto di Terracina nella
Campania beata, e finiva a Capua[353]. Dall’un lato e
dall’altro della strada, sepolcri senza numero, antichi e
belli, ombreggiati da cipressi o adorni dei fiori del melogranato,
si elevavano tristi compagni al viandante che
di tratto in tratto posava ad alcune stazioni ove trovava
ristoro e riposo del cammino[354].




Lungo questa Via or movevano i Goti fino a Regeta
ove ponevano campo. Ed eleggevano di piantare le tende
in quel luogo situato nelle paludi Pontine tra la stazione
di Forum Appii e la città di Terracina, perchè ivi pingui
paschi erano offerti ai loro corsieri dalle ampie pianure
irrigate dal Decemnovio. Così Procopio appella un fiume

che gettavasi in mare presso a Terracina, dicendo che
traeva nome dal suo corso di diecinove miglia. Ed era
quel canale Decemnovio che scorreva a diritta della Via
Appia, sul quale i viaggiatori, ai tempi dello Impero,
solevano imbarcarsi presso Forum Appii affine di percorrere
alcune miglia entro a navicelli, imperocchè la
via che scorreva in mezzo a paludi rimanesse per lunghi
anni inaccessibile, fino al momento in cui, sotto il
regno di Teodorico, le paludi Decemnoviche erano rasciugate[355].
Nel campo di Regeta i guerrieri goti si
raccolsero a consiglio, e nella pienezza del potere che
compete ad una nazione offesa da grave oltraggio e cui
alto pericolo minaccia, elessero un prode soldato a succeditore
di Teodato ch’eglino proclamarono privo di onore
e decaduto dalla corona. Nella regione erma e selvaggia
delle paludi Pontine, sotto l’aperto cielo, di prospetto al
capo di Circe che dalle onde del mare sorge simile ad
azzurra isoletta, quei guerrieri che ricadevano nelle tristi
condizioni di genti nomadi senza patria, elevarono sullo
scudo Vitige, e collo squillo delle trombe e con grida di
plauso lo salutarono re dei Goti e dei Romani. Eglino
onoravano in lui il prode che già ai tempi di Teodorico
s’era coperto di gloria nelle guerre contro i Gepidi, e

che non aveva mai cambiato la spada dell’eroe collo
stilo del pedante.




Dopo che il novello Re ebbe arringato ai suoi guerrieri
e dopo che ebbe determinato insieme coi principali
capitani il disegno secondo il quale conveniva tosto
operare, l’esercito goto ricalcando le proprie orme tornava
per la Via Appia a Roma. Al suo avvicinarsi fuggiva
per la Via Flaminia, colto da alto spavento, Teodato
che nel suo palagio di Roma aveva ricevuto la notizia
della ribellione dei suoi guerrieri. Ma il goto Ottari,
nemico suo personale, correvagli dietro, e, prima che lo
sventurato potesse ricoverare a Ravenna, sitibondo di
vendetta raggiungevalo per via, e cacciatolo a terra, e
tenendolo supino, e premendogli il petto col ginocchio,
come vittima, lo scannava[356].




Rientrato Vitige coi suoi in Roma, promulgava un
bando al popolo dei Goti: annunciava loro il suo avvenimento
al trono e, facendo appello al loro animo marziale,
diceva che non le voci di cortigiani adulatori ma
lo squillo delle trombe lui aveva salutato re[357]. Egli
congregava i guerrieri goti intorno a sè in Roma e loro
diceva: la condizione delle cose imporre necessità di
abbandonare la Città e di ritirarsi tosto a Ravenna: di
là voler egli por fine alla guerra che s’agitava contro
i Franchi per riunire intorno a sè la soldatesca sparsa
e per opporre poi salda resistenza al greco Belisario: non
dovere eglino offendersi al pensiero che nel frattempo

Roma cadesse in mano al Bisantino, avvegnachè, o
i Romani coll’ajuto di un presidio goto si difenderebbero
da valorosi, fedeli ai loro signori, oppure romperebbero
fede, ed allora sarebbe meglio conoscerli nemici aperti,
piuttosto che averli nemici celati. Plaudivano i Goti; e
Vitige, adunato il Senato, rammentava ad esso, al
popolo romano ed al Pontefice i beneficî che la Città
aveva ricevuti dal generoso Teodorico; esortava affinchè
si mantenesse fede al reggimento goto; e voleva che la
loro antica promessa di sudditanza si rinnovellasse con
un giuramento solenne. Indi, lasciati quattromila dei
suoi più prodi guerrieri a presidio di Roma, e datone il
comando ai vecchio e valente Leuderi, moveva a Ravenna
per la Via Flaminia col rimanente del suo esercito, seco
traendo parecchi Senatori quali ostaggi.




Nelle stanze del palazzo regale, Matasunta, figlia ad
Amalasunta, viveva immersa in duolo profondo della
distruzione di sua nobile famiglia. Vitige costringeva la
giovane principessa, repugnante, a sposarlo: avvegnachè
da quel connubio, che trasfondeva in lui il diritto
di successione al trono della stirpe degli Amalî, egli
sperasse di ottenere riconoscimento del suo potere da
tutta la nazione gota e di rendere più propenso a conciliazione
l’imperatore Giustiniano, a cui egli spediva
tosto suoi legati[358]. Per concludere pace coi Re franchi
egli era costretto, nelle estreme difficoltà da cui era circondato,
di cedere a quei Principi avidi di potenza le
belle province della Gallia meridionale, e ne riceveva in
cambio promesse di pace eterna e di soccorsi. Di tal

maniera riusciva fatto a Vitige di raccogliere le sue
soldatesche intorno a sè.




Nel tempo stesso in cui il novello Re dava in Ravenna
provvedimenti guerreschi, Belisario moveva per la Via
Latina alla volta di Roma[359]: e appena i Romani avevano
contezza ch’egli s’avvicinava, deliberavano di spedirgli
un messaggio di pace e di porgergli le chiavi della Città.
A ciò spingevali il Pontefice, il quale sperava che i Greci
riponessero in onoranza la fede ortodossa (sulla cattedra
di san Pietro sedeva allora Silverio, figlio di Ormisda,
che i Romani erano stati da re Teodato costretti ad
eleggere dopo la morte di Agapito). Il capitano bisantino
accoglieva con gioia il legato Fidelio e chiunque dei
Senatori e del clero usciva ad incontrarlo; indi con rapida
mossa si spingeva per la valle del Trero, ossia di
Sacco, contro Roma. Nel tempo stesso in cui egli s’avvicinava,
Leuderi conoscendo che gli era impossibile di
difendere coi suoi quattromila soldati una città vastissima,
il cui popolo era animato da senso ostile contro il presidio,
fè che i suoi Goti partissero tutti per Ravenna: nè
i Romani se ne crucciarono. Egli solo, trattenuto da sentimento
generoso d’onore, rimase. Intanto che i Goti
uscivano di porta Flaminia, entravano i Greci da porta

Asinaria[360]: ed i Romani ascoltavano con istolta gioia
mista a stupore lo squillo dei corni dell’esercito greco
onde risuonavano novellamente le loro mura, e miravano
la cavalleria degli Schiavoni e degli asiatici Unni, splendida
delle fogge dai vivaci colori, che a bandiere spiegate
scendendo dal Laterano, per l’arco trionfale di Tito
entrava nella Via Sacra. Alcuni gioivano al pensiero
che la Religione ariana or ne sarebbe umiliata; altri
accoglievano speranza della restaurazione dell’Impero
romano antico; tutti desideravano una mutazione di
reggimento: ma nè gli uni, nè gli altri erano agitati
da alcun presentimento degli avvenimenti terribili
onde sarebbero stati funestati in breve ora; ed il clero
ed il popolo di Roma non comprendevano che eglino
stavano per cambiare una libertà moderata ed il mite
reggimento dei Goti con un vero giogo di schiavitù sotto
la dominazione dei Bisantini.




Belisario entrava in Roma addì 9 di Dicembre dell’anno
536: erano ormai trascorsi sessant’anni dacchè
l’Impero romano era caduto sotto la signoria dei Germani[361].









CAPITOLO QUARTO.


§ 1.
Belisario munisce Roma per la difesa. — Vitige muove
con tutto l’esercito goto contro la Città. — Primo combattimento. — Apparecchi
degli assedianti. — Soldatesca gota. — Apparecchi
di Belisario. — Vitige taglia gli acquedotti. — Molini
natanti del Tevere. — Disperazione dei Romani. — I Goti
impongono a Roma la resa. — S’apparecchiano all’assalto.





Belisario spediva a Bisanzio in segno di sua vittoria
le chiavi delle porte di Roma e Leuderi prigioniero:
ma egli stesso conosceva la difficoltà di mantenersi padrone
di un’ampia città che egli non isperava di poter
difendere a lungo dall’assedio onde prevedeva che tosto
sarebbe cinta. Malgrado della cura con cui Teodorico
aveva atteso a restaurarle, le mura di Aureliano erano
in parecchi punti danneggiate ed in parte anche diroccate:
egli diè opera tosto a munirle cingendole di larga
fossa ed ergendo un saldo spalleggiamento di merli angolari.
Ammiravano i Romani questi lavori e ad un
tempo si affliggevano al pensiero dell’assedio al quale

Belisario s’apparecchiava con tanta sollecitudine. Il Bisantino
riempiva i granai publici di cereali tratti di
Sicilia e di grani raccolti dalla Campania, ai cui coloni
egli aveva imposto che d’ogni parte somministrassero
provvigioni. Nè egli errava nelle sue aspettazioni.




Vitige durante l’inverno raccoglieva l’intiero esercito
goto, e dopo che lo ebbe fornito come meglio potè
di armi, di abiti e di cavalli, affrettato dalla notizia della
caduta di quasi tutte le città di Toscana e del Sannio,
mosse di Ravenna contro Roma. Per via, alcuni Romani
dicevangli che i Greci erano ormai abborriti nella Città,
per la qual cosa i suoi spirti guerrieri ne erano accesi
ognor più. Senza indugiare alla conquista di Perugia,
di Spoleto e di Narni, con mossa affrettata, abbandonata
la Via Sabina, scendeva da Via Casperia e da Via Salara.
In sull’incominciamento del Marzo 537, dall’alto delle
mura della Città, i Bisantini ed i Romani miravano l’oste
gota che con aspetto terribile s’avvicinava. Innumerevoli
erano le schiere dei Goti (i quali, secondo notizia
forse esagerata del secretario di Belisario, sarebbero ascesi
a 150,000 uomini): e quella moltitudine di fanti e di
cavalieri dai destrieri coperti di ferrea maglia, moveva
per Via Salara alla volta di Roma. Il Tevere, serpeggiando
con dolce curva intorno a colline di tufo vulcanico,
accoglie dalla sua sponda sinistra le acque del
fiume Anio, il quale, scorrendo attraverso vallate coperte
di bei tappeti d’erba sempre verdeggianti, termina a
mescere le sue colle onde del maggior fiume presso al
terzo stadio migliare.




Allorchè i Goti videro le mura di Roma elevarsi
dirimpetto, si lanciarono all’Anio che li separava dalla

Città, mossi da desiderio ardente di traghettarlo. Durante
la primavera, il bel fiume accoglie gran copia di acque
che ne rendono difficile il guado, per la qual cosa eglino
correvano tosto al ponte su cui conviene passare per
giungere alla Città, ma lo trovavano munito di una forte
torre e ben guardato[362]. Sennonchè il presidio, colto
da paura, di nottetempo fuggiva nella Campania; laonde
i Goti non durarono altra fatica che quella di spezzare
la porta del ponte, varcato il quale, essi mossero
contro porta Salara. Ma per via s’imbatterono in Belisario
il quale era uscito della Città con mille cavalli per
ispiare la mossa del nemico e per trattenerlo dal passare.
Procopio tinse il suo pennello nei colori onde splende
l’Iliade per dare una energica descrizione della prima
pugna che si combattè sotto le mura di Roma. Egli ci
dipinge Belisario che montando un generoso cavallo sauro
stellato in fronte[363], simile ad un eroe omerico, abbatte
nemici sopra nemici, combattendo sotto un nembo di
frecce e urtando contro una selva di lance: imperocchè i
Goti volgessero il loro studio a colpire il duce il cui destriero
lo faceva conoscere da lunge. E poichè speravano
di prendere Roma ad un primo assalto, morto il generale,
lo stringevano con furore da tutti i lati. Ma la sua sola

spada fulminea lo proteggeva da tutti i colpi, e gli scudi
delle sue guardie ne coprivano il petto, nel tempo stesso
che Goti e Greci formavano coi cumuli dei loro cadaveri
un alto baluardo intorno a lui.




Dopo una zuffa violenta di dubbio successo, i Greci
sopraffatti dalla forza maggiore dovettero ripiegare: e
si ritirarono rapidamente verso il colle, separato per
una gola profonda dal monte dei Giardini che s’eleva
innanzi a porta Pinciana[364]. Ma l’eroico valore di un
Valentino, ch’era maestro delle stalle di Fozio figlio di
Antonina, rattenne la foga dei cavalieri Goti che si scagliavano
impetuosi contro i fuggitivi, finchè questi si
furono ritirati sotto la protezione delle mura della Città.
I Goti gli inseguirono con ardore fino alla porta ch’ebbe
nome di «Belisaria», e che probabilmente sarà stata
porta Pinciana. Le scolte che stavano a guardia delle
torri e delle mura della Città, temendo che insieme ai
Greci non irrompessero alla rinfusa anche i nemici, non
badavano al grave pericolo dei loro compagni fuggiaschi;
nè davano retta al comando di Belisario che con
voce potente gridava che aprissero, perchè, tutto polvere
e sudore non era riconoscibile al lume del sole cadente:
ed anzi, reputando che il capitano fosse morto, il presidio
teneva con maggior ostinatezza asserragliate le porte.
Ma già i Goti s’apprestavano a colmare il fosso per
poter superarlo, affine di fare strage dei Greci che stringevansi
fra il fosso ed il muro. Allora Belisario confortava
i suoi ad un ultimo sforzo, con urto terribile ed

improvviso assalendoli, ricacciava i Goti disordinati nel
loro campo presso il fiume; indi entrava coi suoi guerrieri
in città. I Romani avevano dalle mura contemplato
con isguardo di meraviglia quel combattimento simile
alle pugne che in tempi antichi avevano combattute i
loro padri: ma eglino, che, nepoti di eroi, erano caduti
nel profondo della viltà, avevano mirato alla zuffa neghittosi
e tremanti di paura. Sembrava che fossero tornati
i tempi dell’assedio di Troja, e nel mattino seguente
dai baluardi vedevasi il campo della battaglia coperto
di migliaia di cadaveri dei Goti e dei Greci. Fra i caduti,
lo stesso nemico dovè con lode imparziale celebrare il
valore di un Goto: fu questi il prode Visando vessilifero[365].
Combattè fra i più accaniti nella mischia appiccatasi
intorno a Belisario, e, caduto con tredici ferite,
fu trovato tre dì dopo che ancora alitava dai suoi Goti,
che lo trasportarono al campo, ove fu salutato col nome
di eroe.




Vitige, deluso nella sua speranza di prendere la Città
ad un primo assalto, deliberò di cingerla d’assedio regolare.
I Germani, ch’erano abituati a pugnare in campo
aperto, ignoravano l’arte degli assedî; ed il Re, mal
consigliato, pose con incredibile cecità a giuoco pericoloso
il regno gotico dinanzi alle mura di Roma, contro le
quali doveva infrangersi la bravura di un popolo guerriero.
Il giro estesissimo delle mura di Aureliano non gli
permise di circondarle interamente; per la qual cosa
egli si restrinse a cingerne la parte più debole che si
stende da porta Flaminia a porta Prenestina: e questo

è argomento che vale a sollevare dubbio non lieve sulla
notizia dataci da Procopio che l’oste gota comprendesse
centocinquantamille combattenti. Narra lo Storico che
lungo quella linea di mura s’aprissero cinque delle porte
principali, ma non ne dà i nomi. Noi sappiamo, per vero
dire, che ivi dovevano esistere le porte Flaminia, Pinciana,
Salare, Nomentana, Tiburtina, Clausa e Prenestina: per la
qual cosa si pare che lo Storico non abbia tenuto conto
della penultima, nè, sembra, di porta Pinciana[366]. I Goti
posero sei campi fortificati dirimpetto a quelle porte, a
manca del fiume; un settimo collocarono a destra del
Tevere nel campo di Nerone, ossia in quel piano che si
stende dal monte Vaticano a ponte Milvio, situato sotto
il colle che oggidì ha nome di monte Mario. Imperocchè
loro tardasse di tenere ben custodito quel ponte donde
potevano vegliare all’altro di Adriano, da cui s’entrava
in città per la porta interna Aureliana. E questa porta,
che aveva anche allora nome di san Pietro, era al di qua
del ponte di Adriano, e s’apriva in quella parte delle
mura che, staccandosi da porta Flaminia e seguendo la
sponda interna del fiume, cingeva il campo di Marte. E
da quel settimo accampamento i Goti vigilavano anche
sopra porta Transteverina, la quale non era differente
dalla porta di san Pancrazio presso il Gianicolo[367].









Frattanto Belisario dava opera nella Città a porre in
migliore assetto di difesa le porte. Egli faceva murare
porta Flaminia, che era troppo vicina al campo nemico,
e ne affidava la custodia al valoroso Costantino; alla
porta di Preneste preponeva Bessa; ed egli stesso poi
stabiliva il suo alloggiamento fra porta Pinciana e porta
Salara, ch’erano poste nella linea meno valida delle
mura e ch’erano acconce a sortite. Ad ogni altra porta
poneva a guardia un capitano; ed a tutti quei suoi luogotenenti
comandava che non abbandonassero mai i
luoghi affidati alla loro vigilanza per cosa che vedessero
o che udissero. I Goti che di quando in quando si scagliavano
contro le porte ne trovavano i guardiani sempre
parati a difenderle; e silenzio profondo era opposto
ai discorsi che eglino dal basso volgevano a quei di
dentro, dicendo che i Romani erano traditori e dissennati
poichè avevano anteposto alla potenza dei Goti il giogo
dei Bisantini, dai quali (dicevano con verità incontestabile)
Italia non aveva ricevuto altro profitto che
quello di averne tragedi, istrioni e pirati[368].









Nel tempo medesimo in cui gli assedianti cingevano
Roma, eglino tagliavano i quattordici acquedotti della
Campania che conservavansi ancora in integra condizione:
e Belisario (memore dell’assedio di Napoli in cui
il suo esercito era entrato di nottetempo per un canale
sotterraneo) fè murare con diligente cura le imboccature
di tutti i canali della Città. Di tal maniera i bellissimi
acquedotti di Roma, meraviglia di tanti secoli, andavano
spezzati e distrutti a mezzo, e dopo tempo immemorabile
cessarono di spandere la letizia delle loro onde alla Città.
Ma i Romani per difetto di acqua non soffrivano tanto
di sete, quanto dell’impossibilità di muovere le macine
dei loro molini. Questi erano, secondo narra Procopio,
e sono anche oggidì, nella Regione Transteverina,
sul pendio del Gianicolo, dirimpetto al ponte che oggi
ha nome di ponte Sisto, dove le onde dell’acquedotto di
Trajano scendendo con impeto, simile a quello di un
fiume, poneva in movimento i congegni. La inoperosità
di quei molini era causa che si avesse penuria di farine
e di pane, per la qual cosa il genio di Belisario ricorreva
ad un’espediente del quale i Romani dei nostri giorni,
che ancora ne usano, a lui debbono grazie. Egli fè collocare
innanzi al ponte sunnominato due barche rattenute
da gomone, e pose su quelle la macina in maniera che
i congegni ne fossero posti in movimento dalla forza
delle acque che con impeto si rovesciavano fra i pilastri
del ponte[369]. I Goti tentarono di rompere o guastare

quei molini natanti abbandonando alla corrente del fiume
tronchi d’albero e cadaveri di Romani, ma Belisario
facendo tendere una catena a traverso delle acque rendeva
nullo l’intento degli inimici.




Frattanto gli assedianti devastavano la Campania, e
impedivano per quanto potevano che s’introducessero
vettovaglie entro la Città. Il popolo romano era agitato
da grave malcontento via via che crescevano le strettezze
dell’assedio: la plebe con alti clamori diceva che
non bastavano le forze della Città a sostenere l’assedio,
e beffeggiava i Bisantini e Belisario il quale follemente
pretendeva di voler difendere con cinquemila soli guerrieri
una città malamente munita contro un’oste potente:
il Senato mormorava in secreto. Alcuni trafuggitori
narravano a Vitige dei torbidi interni, per la qual
cosa egli cercava di accenderli vieppiù. E a tal uopo
spediva a Belisario un legato il quale, in presenza dei
Senatori e dei duci, lo ammoniva che cessasse di aggravare
dei mali d’un assedio quei Romani che Teodorico
aveva colmati di gioie e resi lieti di libertà: diceva che
dovesse persuadersi essere la sua resistenza una pazza
impresa: e lo esortava a cedere, promettendo che a lui
sarebbe concesso di partirsi liberamente, ed ai Romani
sarebbe dato obblio del passato. Ed a questi ultimi l’ambasciatore
goto chiedeva, di quali opere malvage gli
avessero oppressi i Goti, perchè questi, loro signori,

avessero avuto a tradire insieme a sè medesimi: chè invece
dopo di avere resi loro beneficî memorandi, ora eglino,
loro antichi proteggitori, comparivano novellamente
innanzi le mura a liberarli. Gli udivano i Romani tremanti
e taciti, chè non erano osi di dare risposta al
rimprovero di tradimento. Ma Belisario calmo e imperterrito
protestava al legato che egli terrebbe fermo in
Roma finchè avesse un sol fiato di vita.




Come l’ambasciatore fu ritornato al campo recando
questa risposta, e come Vitige ebbe compreso che Belisario
non cederebbe, il Re continuò con maggior ardore
nelle opere dell’assedio, e attese a dare apprestamenti
all’assalto. Fabbricò alcune torri smisurate di legno la
cui altezza superava quella delle mura, le quali con pesanti
ruote sopposte agli angoli, dovevano essere trascinate
da buoi, ed alle quali erano attaccati con catene
alcuni arieti dal ferreo capo, che cinquanta uomini dovevano
spingere a percuotere la muraglia. E fè pure costruire
lunghe scale e salde che dovevansi appoggiare ai
merli tosto che il fosso fosse stato colmato con fascine.
A quei goffi apparecchi (e l’arte dei moderni assedî ride
di loro rozza semplicità) opponeva Belisario altri provvedimenti.
Ei collocava sulle mura alcune balestre congegnate
con arte, e grandi frombe da gittar sassi, alle quali
davasi nome di asini selvatici (onagri), ch’erano atte a
scagliare una freccia con tale impeto da configgere ad un
albero un uomo armato di corazza. A difesa delle porte
egli eresse alcune macchine dette lupi, che erano saracinesche
formate di pesanti travi armate di punte di ferro,
le quali d’improvviso facevansi piombare con grande
impeto sopra gli assalitori.








§ 2.
Assalimento generale. — Combattimento di porta
Prenestina. — Il Murus ruptus. — Assalto del mausoleo di
Adriano. — I Greci ne mettono in pezzi le statue. — Gli assalitori
sono ributtati d’ogni parte.



Come sorse il giorno decimottavo da che aveva avuto
incominciamento l’assedio, Vitige mosse con assalimento
generale contro la Città. Dai sei campi posti al di qua
del fiume, e dal settimo collocato sulla destra sponda
uscirono le spesse schiere dei Goti con loro torri e con
iscale. La vista di quelle moli gigantesche che, simili a
montagne crollanti, lentamente s’avvicinavano alle mura
incuteva alto spavento ai Romani. Ma Belisario ne rideva,
e da un merlo di porta Salara, impugnato l’arco, trafiggeva
con una prima freccia il condottiero del drappello
assalitore; un secondo ne stendeva tosto dopo al suolo e
comandava ai suoi arcieri di far segno ai loro colpi i buoi
che trascinavano la torre. I Goti videro delusa la loro
speranza di avvicinare le loro macchine alle mura: le
torri rimanevano immobili ed eglino stessi cadevano
invece trafitti nella fossa della Città.




Nel tempo stesso in cui si dava l’assalto a tutte le
porte innanzi alle quali i Goti avevano posti i loro campi,
una violenta mischia s’era appiccata in due luoghi
pei quali gli assalitori speravano di aprirsi un varco: a
porta Prenestina e al mausoleo di Adriano. Presso alla
porta di Preneste le mura erano assai deboli, particolarmente
là dove vi si addossava un antico Vivario,
ossia recinto ove custodivansi belve. Questo Vivario, il
quale sembra che fosse situato in prossimità di porta

san Lorenzo, che allora doveva essere chiamata Prenestina[370],
non era munito di torri e di merli e solo celava
la fragilità del muro che dietro s’alzava, senza accrescervi
saldezza. Vitige stesso guidava la schiera assalitrice,
e Belisario avvisato il pericolo, lasciava porta Salara
e correva a porsi alla testa dei difensori. I Goti erano
già penetrati nel Vivario, e s’apprestavano con ardore
a superare la muraglia, allorchè i Greci scagliandosi con
impeto gli sgominavano in quell’angusto recinto, indi
li volgevano a fuga disordinata verso il loro campo che
era assai discosto, e ne ponevano in fiamme le macchine.




Gli assediati con energica sortita respingevano i
Goti da porta Salara: porta Flaminia in causa della sua
erta posizione non era assalita; ed il così detto Murus
ruptus, che stava fra quella porta e l’altra Pinciana, era
difeso dall’apostolo Pietro che aveva serrati gli occhi
dei Goti. Questa strana leggenda, creata in quel tempo

in cui san Pietro era venerato quale patrono di Roma, in
cui il suo corpo otteneva l’onoranza del Palladio antico,
ci è narrata da Procopio, il quale aggiunge che i Romani
prestavano omaggio a quell’Apostolo sopra ogni altro.
Una parte della muraglia che si addossa a monte Pincio,
di salda e bella costruzione, sostenuta da barbacani contigui
gli uni agli altri e coperta di una bella rete di
pietre, s’era fin da tempo antico naturalmente infranta,
non dal basso ma dal mezzo in su: e rimasta in quella
condizione, senza cadere stava con obbliquo pendio.
Narra Procopio che fin da tempi antichi i Romani vi
dessero nome di Muro Rotto, e noi aggiungiamo che
oggidì ancora la appellano Muro Torto. Allorquando
Belisario in sull’incominciamento dell’assedio volle
munire quel luogo, troppo debole a respingere un assalto,
ne lo impedirono i Romani, protestando con fermezza
che il santo Apostolo aveva promesso loro di difendere
in persona quel muro. E nel giorno dell’assalto e più
tardi, i Goti non si scagliarono mai contro il Muro Rotto;
per la qual cosa Procopio aveva argomento di meravigliarsi
che il nemico, il quale aveva tentato di dare la
scalata alle mura di giorno colla forza, di notte coll’astuzia,
fosse stato sì negligente da non aprirsi un varco in
quel luogo propizio che sembrava invitarlo[371].









Dal lato del Transtevere, i Goti tentarono con infausto
successo di impadronirsi della porta del Gianicolo
detta anche di san Pancrazio, cui proteggeva il luogo
ripido su cui s’ergeva[372]. Ma con maggiore energia e
con pugna accanita eglino mossero all’assalimento del
mausoleo di Adriano. Procopio ci lasciò la narrazione di
questo memorando episodio dell’assedio goto, ed a lui
andiamo debitori a quest’occasione della prima ed unica
descrizione del celebre mausoleo, quantunque abbiasi a
deplorare ch’essa sia imperfetta assai. Gli scrittori che
lo precedettero, con grave negligenza, appena badarono
a quel monumento; e dalle parole di Procopio non si
ricava perfetta notizia della forma e della condizione sua
a quel tempo. Egli dice soltanto: «Il sepolcro di Adriano
imperatore romano s’alza fuori di porta Aurelia distante
un trar di sasso dalle mura. È edificio splendidissimo,
imperocchè sia rivestito di marmo pario e le pietre
sieno saldamente aderenti le une alle altre, senza che
all’interno sieno di maniera alcuna congiunte. Uguali i
suoi quattro lati e larghi ciascuno un trar di sasso: la
sua altezza supera quella delle mura. Al sommo lo adornano
statue bellissime di uomini e di cavalli dell’istesso
marmo». A queste notizie si restringe la descrizione di
Procopio, e da quelle sembrerebbe che il mausoleo fosse
stato una torre adorna di statue di marmo che poggiava
sopra un’alta base quadrangolare: se poi l’edificio
rotondo andasse via via rastremandosi a parecchi ripiani,

se sovra questi si ergessero statue, se finalmente l’edificio
terminasse in vertice appuntito coronato di una palla di
bronzo, lo Storico greco non dice[373].




La solidità, la grandezza di quella mole simile a una
rocca, la sua vicinanza alla Città dalle cui mura vi si
riusciva direttamente per il ponte di Adriano, avevano
consigliato ai Romani, molto prima del tempo di Belisario,
di giovarsi di quel mausoleo a baluardo della Città,
comprendendolo entro il circuito delle sue fortificazioni.
«Gli Antichi», dice Procopio, «tramutarono quel sepolcro
(il quale sembra essere una fortezza eretta a prima
difesa della Città) in uno dei suoi baluardi, congiungendolo
al muro della Città per mezzo di due muraglie»[374].

Fra gli Antichi però lo Storico non può aver compreso
Teodorico, quantunque il Re goto abbia forse restaurato
il sepolcro di Adriano oppure ne abbia usato a cittadella
ed a prigione dei rei di Stato; chè già fino al secolo
decimo il popolo vi dava nome di «carcere di Teodorico»,
e soltanto posteriormente lo appellava «torre di Crescenzio»[375].
Egli è probabile che Onorio, se non sia stato
Aureliano, lo congiungesse alle mura. Per poter comprendere
il modo, ei fa duopo che si pensi, che la muraglia
di Aureliano sorgendo sulla sponda sinistra del Tevere,
partiva di porta Flaminia, e che, interrotta innanzi al
ponte di Adriano dalla porta Aurelia, procedeva fino al
ponte Gianicolo anzi fino al ponte dell’isola del Tevere,
e finiva là dove la muraglia di Aureliano esterna al
Gianicolo, toccava le onde del fiume. Disgiunto dal sepolcro
per il corso del Tevere, il muro della Città non poteva
esservi riunito se non per mezzo di quel ponte; e
due muraglie, che se ne staccavano, ponevano in congiunzione
il sepolcro e il ponte colla muraglia interna della
Città e colla porta Aurelia. Di tal maniera quell’adito
importantissimo di Roma era protetto da un baluardo
che sorgeva a guardia del ponte; ed al suo presidio era
dato di unirsi quando volesse con quello della porta[376].

E poichè le muraglie condotte dal sepolcro al ponte precludevano
la via che guidava al san Pietro, ne derivava
necessità che vi si aprisse una porta: ed è quella che nei
secoli ottavo e nono ebbe nome di porta sancti Petri in
Hadrianeo[377].




Belisario aveva affidata la guardia del mausoleo al
più valente dei suoi luogotenenti, a Costantino; ed avevagli
dato comando che vigilasse anche alla difesa del
muro vicino: imperocchè colà, forse a sinistra di porta
Aurelia, fossero collocati pochi drappelli; chè il fiume col
suo corso giovava a render munito il muro. Frattanto i
Goti, conoscendo che quel tratto era difeso da pochi soldati,
tentavano di guadare il Tevere sopra barchetti; e
Costantino era costretto a correre in persona sul luogo
minacciato, lasciando il nerbo dei suoi guerrieri a difendere
porta Aurelia ed il sepolcro. I Goti s’avanzavano
contro il mausoleo, e cominciavano da quello l’assalto,
perocchè sperassero d’impadronirsi della porta tosto che

quello fosse caduto in loro potere. Senza trar seco loro
macchine di guerra, protetti dai loro larghi scudi, eglino
recavano scale. Un portico, o viale coperto, dal tetto sostenuto
da colonne, s’alzava in vicinanza del sepolcro e
si stendeva fino alla basilica Vaticana[378]. In quello riparavano
gli assalitori dai colpi che con loro baliste lanciavano
i Greci del castello; indi avvicinavansi destramente
alla rocca per le strette vie che erano presso al distrutto
circo di Nerone, in maniera che gli assediati non avevano
più agio ad usare di loro macchine. Di repente
movendo con impeto, scagliavano un nembo di dardi
contro i merli della rocca ed appoggiavano le scale, ed
avanzandosi da tutti i lati erano già per cingere d’ogni
parte il mausoleo e per azzuffarsi coi difensori. In quella
strettezza, la disperazione suggeriva ai Greci di giovarsi
a guisa di proietti delle grandi e belle statue che ornavano
il mausoleo: e messa in pezzi la maggior parte di
quei marmi di mole considerevole, come narra Procopio,
con ambe le mani ne scagliavano i rottami sui Goti. E ne
veniva che il sepolcro di Adriano era per sempre spoglio
del suo più splendido ornamento. Precipitava una gragnola
tremenda di frammenti di tanti capolavori, di statue
d’Imperatori deificati, di Numi, di Fauni, di eroi: gli
assalitori Goti cadevano scacciati sotto i bei simulacri
degli idoli, i quali, lavori di Policleto o di Prassitele, avevano
forse un giorno abbellito i templi di Atene, oppure,
quattrocento anni prima, da artisti greci erano stati scolpiti

nelle officine di Roma[379]. I Goti non poterono resistere
a quella tempesta di marmi, ma costernati dierono indietro;
e gli assediati mettendo grida di gioia raddoppiarono
i loro sforzi e respinsero pienamente l’assalimento. Con
quella zuffa terribile e strana che s’era combattuta intorno
alla tomba d’un Imperatore, e che sembrava ricordare
la lotta dei Giganti del mito, davasi dappertutto
fine all’assalto, e dalla banda di porta Aurelia prima di
ogni altra. Costantino, tornando dalla muraglia donde
egli aveva impedito facilmente che i nemici scendessero
sulla sponda sinistra del fiume, trovava che i Goti già
ritiravansi del mausoleo, ai cui piedi ammucchiavansi
cadaveri schiacciati e frammenti di statue sozze di sangue.




Vitige, ributtato in quell’assalto mosso contro tutte
le porte di Roma, vi perdette il fiore della sua milizia; e
forse vi perirono non meno di trentamila guerrieri, chè
a tanti li fa ascendere Procopio per notizie avute da duci
goti: e ancor maggiore, dic’egli, fu il numero dei feriti,
perchè i colpi delle macchine degli assediati menavano
grave danno alle ordinanze profonde dei Goti, e perchè
i Greci nelle loro sortite avevano fatta grande strage fra
i nemici che fuggivano disordinati. Come venne la notte,

Roma echeggiava di lieti cantici di vittoria e di lode a
Belisario, ed i campi dei Goti risonavano di inni melanconici
nei quali piangevasi la sorte dei fratelli caduti[380].



§ 3.
Prosecuzione dell’assedio. — Predizioni dell’esito della
guerra. — Rimembranze del Paganesimo. — Il tempio di Giano. — I
Tria Fata. — Due inni latini di quel tempo. — Vigilanza
di Belisario alla difesa di Roma.



Il rovescio che i Goti avevano tocco nell’assalto
mutava la condizione delle cose: ristavano i Goti dai
loro apprestamenti; ne divenivano più baldi i Romani,
Belisario più operoso. Gli assedianti stavano muniti nei
loro accampamenti, nè si avvicinavano troppo alle mura
per paura di sortite repentine dei loro nemici, nè scorazzavano
più come prima senza precauzioni nella Campania,
perchè la cavalleria leggiera dei Mauri di Belisario
li molestava dì e notte. La Campagna di Roma è, in
tutto il mondo, il territorio più opportuno ai volteggiamenti
di cavalleria. Ivi si stendono vastissimi piani che
possono corrersi a briglia sciolta: gli interrompono tratto
tratto alcuni torrentelli che i cavalli guadano facilmente
e con piacere; vi si alzano qua e colà alcune collinette
d’origine vulcanica verdeggianti di erbe e sparse di
fiori, che il cavaliere sale e scende senza rattenere la
foga del suo corridore. I Mauri di Numidia, saettatori
terribili, scorrevano in questa classica regione deserta

come solevano nelle patrie loro pianure che si stendono
a’ piedi dell’Atlante; gli Unni venuti dall’Istro e i
Sarmati nati sul Tanai, rinvenivano qui ancora le loro
steppe coperte di erbe: e nessuna età vide mai zuffe di
cavalleria più terribili di quelle che si combatterono
intorno a Roma nel tempo di questo memorabile assedio.




Poichè i Goti non avevano potuto cingere Roma per
intiero, era rimasta alla Città libera uscita e aperta la
via dal lato di Napoli e del mare, chè Vitige era stato sì
imprevidente da non impadronirsi di Albano e di Porto.
I Romani or cessavano di schernire all’ardire di Belisario,
ed anzi fidenti nel suo genio attendevano con zelo
ai piccoli servigî di guardia ch’egli affidava loro. Le
loro speranze erano confortate da buoni augurî; imperocchè,
malgrado del loro culto ai santi Apostoli ed ai
Martiri, eglino non avessero cessato di prestar fede agli
auspicî pagani. E Procopio ne racconta alcuni fatti degni
di nota del tempo dell’assedio. Nella Campania alcuni
fanciulli conduttori di pecore, attendendo fra loro a
lottare, avevano posto nome a due dei combattenti Belisario
e Vitige. Cadeva il Vitige, ed in pena i furfantelli
scherzando lo appendevano ad un albero: ma giunto
frattanto un lupo, fuggivano abbandonando il miserello
Vitige che, soffocato nella sua giacitura, ne moriva. I
pastori ebbero quel fatto a presagio non mendace della
vittoria di Belisario, e non ne punirono i colpevoli fuggitivi.
Ciò accadeva nei monti Sanniti, ma in Napoli
compievasi un portento ancor più eloquente. Nel foro di
quella città era un musaico che rappresentava l’imagine
del grande Teodorico: lui vivente ancora, era caduto il
capo di quella figura e tosto dopo il Re moriva: otto

anni appresso cadutone il busto, moriva Atalarico: poco
tempo dipoi ne rovinavano le anche, e moriva Amalasunta.
Or finalmente durante l’assedio cadevano i piedi,
e distruggevasi ogni vestigio di tutta la figura, laonde i
Romani traevano ad indicio sicuro che Belisario vincerebbe.
Un simile presagio era stato già ottenuto da un
Ebreo indovino a’ tempi di Teodato; chè, chiusi in tre
stalle trenta majali, dieci in ognuna, e a ciascun gruppo
messo nome di Goti, di Greci e di Romani, e tenutili
senza cibo, come si apersero le porte, fu trovato che i
Goti erano tutti morti, i Greci vivi tutti fuor di due, e i
Romani mezzi morti e mezzi pelati.




E nel tempo stesso anche nella Città alcuni patrizî
diffondevano un oracolo tratto dai libri sibillini, il quale
diceva: che nel mese quintile, ossia nel Luglio, Roma
non avrebbe più nulla a temere dai Goti[381]. La rimembranza
delle superstizioni pagane riviveva ancora di
repente fra i Romani; ed un mattino il Papa era commosso
a duolo alla notizia credibile appena, che fra i
Romani fossero ancora secreti aderenti del Paganesimo,
imperocchè si fosse tentato in quella notte di aprire
violentemente le porte del tempio di Giano, e quantunque
non vi si riuscisse appieno, fossero però tratte fuori
dei gangheri. Si sa che nell’antica Roma spalancavansi
le porte del tempio di Giano all’incominciamento di

una guerra: quella costumanza era stata distrutta dal
Cristianesimo, dopo il cui trionfo, come osserva Procopio,
i Romani, cristiani fervidissimi fra tutti, non avevano
più aperte le porte di Giano in tempo di guerra. Ma
l’antichissimo tempio del Nume s’ergeva ancora appiè
del Campidoglio, presso il Foro romano, innanzi al
palazzo del Senato, con sue porte chiuse; ed i Romani
con pavido rispetto veneravano ancora in quel delubro
«l’edificio fatale» della loro Storia. Era, dice Procopio,
un piccolo tempio di bronzo, di figura quadrangolare,
alto quanto bastava a capire il simulacro del mitico
Giano. Anch’esso era di bronzo, alto cinque braccia,
di umano aspetto, ma con due facce, l’una volta ad
oriente, l’altra ad occaso: le due porte di bronzo s’aprivano
innanzi le due fronti del simulacro del Nume.




Dalla menzione che è fatta in questa età del tempio
e del simulacro di Giano ricavasi a sicura conseguenza
che nè i Goti, nè i Vandali avessero recato oltraggio a
quel santuario antico di Roma. E dallo stesso passo
meritevole di nota dello Storico che fu testimonio oculare
degli avvenimenti, ci è fatto conoscere che in sull’incominciamento
del secolo sesto era nel Foro un luogo cui
si dava nome di Tria Fata. Infatti Procopio dice: «Il
tempio di Giano s’eleva nel Foro innanzi al palazzo
del Senato, pochi passi oltre i Tria Fata, il qual
nome sogliono i Romani dare alle Parche»[382]. Quella
appellazione di Tria Fata dev’essere derivata da tre

simulacri antichi delle Sibille ch’erano allora in vicinanza
dei Rostri[383]. Nel secolo quinto quel nome tribuivasi
anche alle Parche[384], e vedremo in appresso
che nel secolo ottavo se ne chiamava un luogo del Foro
antico: e vedremo pure che il tempio di bronzo di Giano
anche nel secolo duodecimo era appellato Tempio Fatale.




Quest’ultimo alito di vita del Paganesimo, che si
agita in Roma a proposito del tempio di Giano, opera
una possente attrattiva sulla nostra fantasia: e perciò
a quest’occasione non possiamo fare a meno d’inserire
nella nostra Cronica un antico inno latino, che è una

delle ultime reliquie del culto pagano. Eccone le strofe
intraducibili:




O admirabile Veneris idolum

Cujus materiae nihil est frivolum;

Archos te protegat, qui stellas et polum

Fecit, et maria condidit et solum;

Furis ingenio non sentias dolum,

Clotho te diligat, quae baiulat colum.




Saluto puerum, non per hypothesim,

Sed serio pectore deprecor Lachesim,

Sororum Atropos ne curet haeresim (?)

Neptunum comitem habeas (perpetim ?)

Cum vectus fueris per fluvium Athesim.

Quo fugis, amabo, cum te dilexerim!

Miser, quid faciam, cum te non viderim?




Dura materies ex matris ossibus

Creavit homines iactis lapidibus;

Ex quibus unus est iste puerulus,

Qui lacrimabiles non curat gemitus.

Cum tristis fuero, gaudebit aemulus.

Ut cerva fugio, cum fugit hinnulus.






Se l’autore di quell’inno dal senso enigmatico, in
cui Venere e Amore sono congiunti con legame misterioso
alle tre Parche o alle tre Fate, ebbe cantati quei
versi, possiamo rispondergli con quest’altro inno ad
onore dei santi Pietro e Paolo:




O Roma nobilis, orbis et domina

Cunctarum urbium excellentissima

Roseo martyrum sanguine rubea

Albis et virginum liliis candida:

Salutem dicimus tibi per omnia,

Te benedicimus, salve per saecula.









Petre, tu praepotens coelorum claviger

Vota precantium exaudi iugiter!

Cum bis sex tribuum sederis arbiter,

Factus placabilis iudica leniter,

Teque precantibus nunc temporaliter

Ferto suffragia misericorditer!




O Paule suscipe nostra peccamina!

Cujus philosophos vicit industria.

Factus oeconomus in domo regia

Divini muneris appone fercula;

Ut, quae repleverit te sapientia,

Ipsa nos repleat tua per dogmata[385].






Ma Belisario aveva bisogno di più valido ajuto che
non gli prestassero i vaticinî e le acclamazioni dei Romani.
Egli mandava lettere all’imperatore Giustiniano,

nelle quali narrava dell’assalimento felicemente respinto,
ma non celava la condizione difficile in cui egli si trovava:
e chiedevagli con calda istanza rinforzi di milizia.
La sua soldatesca, scemata per i presidî lasciati nella
Campania e nelle Sicilie, ascendeva a 5000 uomini,
e di questi una parte aveva perduta durante l’assedio.
Di milizia cittadina non è fatta menzione; e sembra
che Roma, antica signora del mondo, fosse divenuta
impotente ed indegna di porre in arme i suoi cittadini.
Procopio narra soltanto che Belisario avesse accolto
nel suo esercito alcuni artigiani senza lavoro, e che se
ne servisse di scolte, dando loro stipendio[386]. Ordinati
in drappelli, forti di quasi sessanta uomini, dovevano
quei Romani a vicenda vegliare alla guardia notturna.
E siccome agitavalo sospetto di tradimento e di corruzione,
Belisario, con grande previdenza, cambiava due
volte ad ogni mese le guardie delle mura di stazione e
di comandante; e nell’istesso tempo mutava chiavi alle
porte. I comandanti avevano dovere di muovere in giro
durante la notte, di chiamare per nome le scolte e di
dare al mattino notizia al Generale di coloro che fossero
stati negligenti. Alcuni sonatori con loro armonie, di
nottetempo tenevano desti i dormigliosi[387]; ed i soldati

mauri, che serenavano fuor delle porte e presso il fosso,
tenevano presso di sè i loro cani di Mauritania dal lungo
pelo, che coll’acutezza dell’udito giovavano a porre in
guardia i loro padroni.



§ 4.
Papa Silverio è cacciato in esilio. — La fame desola
Roma. — Umanità dei Goti. — Vitige s’impadronisce del
porto romano. — Porto ed Ostia. — Soldati di rinforzo entrano
in Roma. — I Goti respingono una sortita degli assediati. — Tristi
condizioni della Città. — Trinceramenti dei Goti e degli
Unni.



Belisario senza dubbio aveva argomento di sospettare
della fede di parecchi Senatori; e niuno poteva accusare
l’animo suo di durezza allorchè egli faceva cacciare
della Città alcuni patrizî. Ma il suo comportamento contro
papa Silverio non può ottenere discolpa nell’accusa
di secreti accordi coi Goti, che si moveva contro quel
Pontefice; imperocchè egli fosse quel desso che aveva
pur dianzi confortato i Romani ad accogliere tostamente
Belisario entro la Città. Procopio narra di questo triste
avvenimento con brevi e moderate parole dicendo: poichè
si nutriva sospetto che Silverio, primo prete della

Città, ordisse tradimento a favore dei Goti, lo si mandò
tosto nell’Ellade, e poco tempo dopo fu eletto a novello
vescovo uno di nome Vigilio. Ma la Cronica dei Papi narra
che la caduta di Silverio fosse cagionata da intrighi dell’imperatrice
Teodora, la quale da un novello pontefice
sperava di ottenere che fossero revocati i decreti del Concilio
di Calcedonia e che fosse restituito alla sua sede il
patriarca Antimo già deposto per sue dottrine riprovate.
Profittando della condizione delle cose di Roma, colei si
intendeva col diacono Vigilio (romano ambizioso che apparteneva
ad una delle più illustri famiglie patrizie della
Città e che era allora a Costantinopoli quale apocrisario
o legato della Chiesa), e con sue lettere dava carico a
Belisario di rimuovere con acconci pretesti papa Silverio
e d’innalzare Vigilio al soglio di Pietro.




Belisario, quantunque fosse uomo illustre, era pur
sempre un eroe bisantino; e le donne sapevano ben cogliere
l’Achille al tallone vulnerabile. Benchè in sua coscienza
ne arrossasse, egli obbediva all’impero di due
invereconde femmine, della potente Teodora e dell’astuta
Antonina, moglie di lui: le quali amendue, per bassa
nascita e per abbominevole corruzione eguali, erano socie
al male, e fra le lusinghe reciproche temevano l’una
l’altra, e si odiavano. Mancava a Belisario il cuore di
eccitar contro sè la collera di quelle due, laonde egli sottomettevasi
all’abbiezione di farsi esecutore dei loro voleri.
Antonina e Vigilio presentarono falsi testimonî i quali
giuravano aver più volte papa Silverio scritto lettere a
Vitige nelle quali diceva: «fa di venire a porta Asinaria
presso il Laterano, che io ti darò in mano la Città e Belisario
patrizio». Il Libro Pontificale, indotto forse da

ingenua credenza oppure da consiglio di prudenza, narra
che quantunque il Generale non prestasse fede a quelle
accuse, tuttavia ne lo ponesse in grave timore la moltitudine
dei testimonî. Per la qual cosa faceva trarre a sè
dinanzi, nel palazzo Pinciano ove aveva posta dimora
durante l’assedio, il Pontefice, il quale mosso da paura
s’era ricoverato nella chiesa di santa Sabina sul monte
Aventino. Il clero che lo aveva accompagnato, rimaneva
nella prima e nella seconda sala, e Silverio solo con Vigilio
era introdotto nelle stanze riposte, dove il pro’ Belisario
sedeva a piedi di Antonina che giaceva in atto
voluttuoso sopra un lettuccio[388]. E appena lo vedeva,
colei da attrice valente diceva: «Dinne, signor papa
Silverio, che abbiamo noi fatto a te ed ai Romani, che
tu ne voglia dare in mano dei Goti?» E mentre ancora
coprivalo di villanie, entrava Giovanni suddiacono della
prima Regione, e, tolto il pallio di collo al tremante prelato,
lo conduceva in una stanza vicina, ove, spogliatolo
dei vestimenti vescovili, facevagli indossare un saio
di monaco: indi usciva, e al clero che attendeva angosciato
con brevi parole annunciava, che il Papa era stato
deposto e fatto monaco. A quella notizia fuggivano i cherici:
e poco tempo dopo da che Silverio era stato tratto
in esilio a Patara città di Licia, Vigilio, il quale aveva
promesso all’Imperatrice una remunerazione di duecento
libbre d’oro, era eletto papa dal Senato e dal clero,
i quali, quantunque repugnanti, eranvi astretti dal

terrore della potenza greca. La violenta deposizione di
Silverio era avvenuta nel Marzo del 537, e probabilmente
addì 29 dello stesso mese ordinavasi Vigilio[389]. Quest’opera
di despotismo esercitata contro il loro sacerdozio,
doveva mostrare chiaramente ai Romani che la signoria
dei Goti era ben leggiera; che invece il giogo dei Bisantini
pesava assai, e che di pondo sempre maggiore loro
graverebbe le spalle.




Ma ora il flagello tremendo della fame (che desolava
tutta Italia, in maniera che a Milano madri avevano
mangiato delle carni dei loro pargoli lattanti) cominciava
ad attristare Roma. La penuria di vettovaglie aveva costretto
già Belisario a far partire della Città le donne, i
fanciulli e gli schiavi che non erano buoni a difendere
le mura. Quegli sventurati uscendo a torme fuor di porta
Appia e fuor di quella di Porto, movevano per la Campania
oppure s’imbarcavano sul Tevere per irne a Napoli
e in Sicilia a cercarvi ricovero ospitale: chè da quei
due lati era aperta la via. Allorquando i Goti s’avvenivano
nei fuggiaschi, rispettavano pietosi quei tapini e li
lasciavano procedere senza molestarli nel loro cammino.
Durante l’assedio, la loro umanità fu degna dell’esempio
del gran Teodorico; e i loro stessi nemici dovettero
confessarlo a loro gloria, chè eglino non fecero oltraggio
nè alla basilica di san Pietro, nè a quella di san Paolo,
quantunque tutte e due quelle chiese fossero situate fuor

delle mura, nel territorio ch’era in loro potere. E quegli
Ariani rispettavano le proprietà degli Apostoli, nè
turbavano il culto al cui esercizio attendevano i preti
cattolici che dimoravano presso quelle chiese senza che
ricevessero molestia dagli assedianti.




Ad una sola opera di sangue Vitige fu tratto dalla forza
dell’ira. Egli spediva suoi messi a Ravenna con ordine
crudele che si dessero in mano al carnefice quei Senatori
ch’egli aveva tratto con seco di Roma ad ostaggio.
A quell’ingiustizia egli fu tratto dalla rabbia del tradimento
dei Romani e dal dispetto del cattivo successo del
suo assalimento. Indi cercava di stringere sempre più
l’assedio di Roma e d’impedire da ogni lato che s’introducessero
vettovaglie entro la Città. A tal uopo egli
s’impadroniva di Porto, celebre luogo di approdo della
Città sul Tevere. Il fiume si riversa nel mare per due
braccia le quali cingono l’isola sacra che ora raggiunge
una superficie di dieci miglia. Il porto antico di Ostia,
situato sulla sponda sinistra dell’imboccatura del Tevere
a due miglia di distanza dal luogo in cui le acque del fiume
si mescono a quelle del mare, era divenuto da molto
tempo per le sabbie deposte dalle alluvioni inopportuno;
per la qual cosa l’imperatore Claudio aveva scavato un
porto ed un canale sulla destra riva, edificando un molo
che si protendeva nel mare. E questa fu l’origine del
Portus Romanus ossia Urbis Romae. Trajano lo aveva
ampliato colla costruzione di un novello porto interno
di figura esagona cui egli circondava di splendidi edificî.
Egli faceva scavare nel tempo medesimo un novello canale,
la Fossa Trajana, che oggi si crede di ravvisare
nel braccio destro del Tevere detto di Fiumicino. E

Porto cresceva così ad importante Città e già fin dai primi
secoli del Cristianesimo aveva sede episcopale, ed era reso
illustre pel martirio del vescovo Ippolito morto intorno
all’anno 229[390]. Negli ultimi tempi dei Paganesimo
solevano i Romani andare con festa all’isola situata tra
Porto ed Ostia, avendo a capo il prefetto della Città
o il console, per offrirvi sacrificî a Castore e a Polluce, e
per bearsi nell’amenità dei suoi prati sempre verdeggianti.
Avvegnachè nè gli ardori dell’estate, nè i rigori
dell’inverno valessero ivi a distruggere la vegetazione dei
fiori: e al fiato delle tepide aurette primaverili le piagge
dell’isola s’inghirlandavano di rose e spandevano l’olezzo
di balsamiche piante, di maniera che i Romani vi davano
nome di Libano della dea Venere[391]. Alla conservazione
ed all’allargamento del porto aveva più tardi dato opera
anche Teodorico, affidando l’officio importante della
vigilanza di quello ad un officiale detto comite ossia
conte. Ed ai tempi di Procopio, era pur sempre Porto
una città considerevole e cinta di salde mura, laddove
l’antica Ostia situata sulla sponda sinistra fosse già

deserta e senza mura: e quantunque allora fossero
puranco navigabili le due braccia del fiume, le barche
seguivano la via di Porto. Una bella strada conduceva
da porta Portuense a Porto; ed il fiume, cui quella via
segue in linea parallela, era animato dal movimento delle
barche che spinte non da vele o da remi, ma per mezzo
di gomone trascinate da buoi, trasportavano a Roma
le derrate di Sicilia e le mercanzie dell’Oriente[392].




Poichè Vitige, senza che trovasse resistenza, si fu
impadronito di Porto e vi ebbe posto un presidio di
mille uomini, potè tagliare ai Romani la via che conduceva
al mare: e siccome il porto di Ostia non serviva
più, le salmerie dovevano essere condotte per la strada
difficile e mal sicura di Anzio.




A rialzare l’animo degli assediati commosso a tristezza
per quella perdita giovava il rinforzo di milleseicento
cavalli unni e slavoni, che venti giorni dopo
ingredivano in Roma, e coi quali Belisario poteva molestare
i Goti con piccole zuffe combattute innanzi le porte,
nelle quali la destrezza dei saettatori sarmati riportava
vittoria sulla cavalleria gota armata di lancia. Alcuni
leggieri trionfi accendevano il coraggio degli assediati
i quali chiedevano al Generale repugnante che li conducesse
a combattere il nemico con una sortita universale.

Belisario profittava del loro accendimento ed ordinava
l’impresa in questa maniera: il nerbo della soldatesca
doveva uscire della piccola porta Pinciana, e della grande
porta Salara; un altro stuolo minore sortendo di porta
Aurelia doveva avanzarsi nel campo di Nerone ed affrontare
i Goti in modo da precludere loro il varco di ponte
Milvio e da vietare così che recassero soccorso ai loro
compagni attendati di qua del fiume: un quarto drappello
doveva schierarsi all’istesso uopo fuori di porta
Pancraziana. I Romani vegliavano agli ingegni delle
mura, e Belisario nutriva sì grande sprezzo per la milizia
cittadina, che in quel popolo imbelle egli aveva dovuto
comporre di artigiani, che la escluse dalle file delle milizie
le quali uscivano a combattere, per tema che la
sua imperizia e la sua viltà non vi ponesse scompiglio.




Ma i Goti per mezzo di trafuggitori ebbero notizia
della sortita che si preparava e si posero in guardia:
essi uscirono ad incontrare i Greci in bell’ordine di
battaglia, i fanti nel mezzo, la cavalleria ai fianchi. Dopo
una pugna di parecchie ore la loro prodezza otteneva
una segnalata vittoria: nè ai Greci riusciva di insignorirsi
di ponte Milvio, con che essi avrebbero tagliata ai
Goti la via del loro campo posto al di là del fiume; nè
era dato loro di vincere le schiere nemiche al di qua del
Tevere, ma respinti d’ogni parte con grande strage
erano cacciati tra il fosso ed il muro. E siccome quei di
dentro avevano asserragliate in fretta le porte, eglino
andarono debitori di loro salvamento all’effetto potente
dei mangani che operavano dai merli. I vincitori si
scostarono delle mura, e gettando grida di sprezzo sui
vinti tornarono agli accampamenti.









Dopo quella sortita d’esito sfortunato, gli assediati
non uscirono più che a piccole zuffe[393], laddove i Goti
cercavano di domare la Città colla fame serrandola sempre
più strettamente. Fra la Via Appia e la Via Latina,
alla distanza di cinquanta stadî dalla Città, era un luogo
dove un crocicchio di due acquedotti formava uno spazio
atto a porvi un campo forte[394]. Murate le alte arcate
dei due canali, i Goti vi posero un accampamento capace
di settemila uomini, che impediva il transito di vettovaglie
dalla via di Napoli. Ne cresceva la miseria di quei
di dentro: le erbe che germogliavano sugli argini delle
mura di Roma non bastavano a pascere i cavalli: di
nottetempo escivano cavalieri a cogliere biade nei campi
(era già trascorso il solstizio di estate), che saziavano
per qualche momento la fame dei ricchi. Cibavansi di
misere carni; e certe nauseanti salsicce, che i soldati
facevano delle carni di muli morti, erano comperate a
caro prezzo dai Senatori. Alla fame s’aggiungevano le
febbri prodotte dall’ardore dell’estate; e i cadaveri insepolti
sparsi per le vie di Roma aumentavano per contagio
le morti.




Non potendo più resistere a tanti mali, tumultuava
il popolo, e mandando suoi legati a Belisario chiedeva
che lo conducesse ad una seconda pugna che sarebbe
combattuta coll’ardore della disperazione. Ma il saggio

Generale acchetava i clamori colla sua calma incrollabile,
e dava loro speranza di rinforzi che tosto sarebbero
giunti e di una flotta che veleggiava carica di
vettovaglie onde avrebbero ristoro alle loro necessità.
E Belisario mandava Procopio lo storico ed Antonina a
Napoli, a levarvi soldati accampati colà e nelle vicinanze,
e loro commetteva di caricare di vettovaglie quanti
vascelli potessero trovare. Finalmente sbarcavano sulle
coste d’Italia meridionale soldati venuti di Bisanzio; ed
Eutalio giunto a Terracina recando il soldo della milizia,
protetto da una guardia di cento cavalli, penetrava
felicemente di notte in città, non veduto dai Goti i quali
volgevano la loro attenzione al campo di Nerone ed a
porta Pinciana, dove combattevansi acri pugne. Ed ora
per proteggere dall’assalto dei Goti le salmerie che si
stavano attendendo, Belisario muniva di presidio la città
di Albano e il castello di Tivoli già diroccato, che gli
assedianti con negligenza inconcepibile non avevano
tenuto in loro guardia. Affine di molestare il nemico nei
suoi trinceramenti della Via Appia, Belisario faceva
uscire la cavalleria unna, e ordinava che mettesse campo
in vicinanza del san Paolo. Già da quel tempo, un portico
che si distaccava da porta Ostiense, seguendo il
corso dei Tevere si stendeva fino a questa basilica, ed
alzandosi presso un sobborgo, offriva saldo appoggio ad
un accampamento militare[395]. Di qui e da Tivoli e da

Albano, gli Unni molestavano continuamente con loro
scorridori il campo goto posto nella Via Appia; ed i
cavalli leggieri di Belisario impedivano ai Goti che andassero
per foraggio nella Campania. Ma quei terreni
bassi erano afflitti dalle febbri, per la qual cosa i soldati
d’ambe le parti non potevano rimanere in quei trinceramenti:
la morìa ne faceva strage, laonde i pochi che
sopravvissero nei due campi, dovettero partirne. Gli
Unni furono richiamati, e il presidio goto dell’accampamento
posto fra gli acquedotti, si ritirava negli altri
trinceramenti.



§ 5.
Tristi condizioni dei Goti. — Loro ambasceria a Belisario. — Negoziati. — Roma
riceve soccorsi di uomini e di
vettovaglie. — Armistizio. — Ripigliansi le ostilità. — Scoramento
dei Goti. — Eglino partono di Roma nel mese di Marzo
del 538.



I Goti, sparsi nella insalubre Campania che nella
state è tribolata dalla mal’aria letale, erano mietuti
ogni giorno dalle febbri che spargevano morte. E le loro
schiere riunite erano desolate non meno dalla fame in
quel deserto che, arso dal sole e non rallegrato da verzura,
si stendeva simile ad un cimitero senza confini.
L’avvicinarsi di soldatesche bisantine toglieva agli assedianti
ogni speranza di giungere al fine di loro impresa.
Imperocchè tremila Isauri sotto Paolo e Conone fossero
approdati a Napoli, milleottocento cavalli di Tracia
condotti dal feroce e sanguinario Giovanni fossero sbarcati
a Otranto, e un terzo stuolo di cavalleggieri guidato
da Zenone movesse per la Via Latina. Dicevasi che

Giovanni lungo la marina s’avanzasse, conducendo un
grande convoglio di vettovaglie su carra trascinate da
buoi di Calabria, e che già le salmerie fossero giunte
presso ad Ostia sotto la guardia di parecchie migliaia di
cavalieri, nel tempo stesso che la flotta che portava gli
Isauri era per entrare nelle acque del Tevere, dove aveva
ad unirsi coll’altro convoglio. Disperando dunque
del buon esito del loro assedio, i Goti già pensavano a
levarlo, e spedivano un Romano e due dei loro capitani
a Roma, per trattare con Belisario. Procopio riferisce
esattamente quel negoziato memorando nel quale fu
osservato tutto il decoro delle forme parlamentari. I
legati Goti parlarono bellamente così:




«Voi, o uomini romani,» dissero, «male operaste
con noi, poichè volgeste le armi contro amici e commilitoni
vostri, locchè non avreste dovuto fare. Or noi vi
parleremo il vero, di cui, crediamo, ognuno di voi deve
avere fermo convincimento. I Goti non conquistarono
Italia strappandola colla violenza ai Romani; chè già
questo suolo era stato tolto all’Imperatore da Odoacre
che avealo tenuto in tirannico regno. Zenone, ch’era
allora imperatore d’Oriente, volle vendicare il suo socio
all’Impero punendo il tiranno, e volle liberarne il paese;
ma mal potendo da sè vincere Odoacre, fece appello a
Teodorico re nostro, che si apprestava a combattere
contro Bisanzio, affinchè, dismessa l’inimicizia, volesse
ricever l’onore di patrizio e di console dei Romani, e si
volgesse a punire Odoacre della sua mala opera contro
Augustolo, promettendo che poscia i Goti sarebbero investiti
della signoria del paese in tutte le forme richieste
dal diritto. Di tal maniera noi avemmo il regno d’Italia:

nè meno degli antichi signori noi ne abbiamo rispettate le
leggi e la forma di governo; chè nè Teodorico, nè alcun
altro che gli succedette nella signoria, diede a questa contrada
leggi scritte o non iscritte[396]. Religione e culto
noi abbiamo conservati ai Romani di maniera che niuno
degli Italiani mai volontariamente o contro volontà ne
mutò, e niuno dei Goti fu mai punito perchè fosse passato
all’altra fede. E la più alta venerazione fu da noi
tributata ai templi dei Romani, nè alcuno fu oso mai di
molestare a colui che in quelli cercava ricovero. Tutte
le alte magistrature furono sempre dei Romani; dei Goti
non mai. Sorga pure chi voglia e provi, se può, che noi
diciamo menzogna. Chè anzi i Goti permisero ai Romani
di ricevere ogni anno i loro consoli dall’Imperatore di
Oriente. E nondimeno voi che non foste capaci di strappare
al barbaro Odoacre quest’Italia vostra che, non per
breve tempo ma per ben dieci anni ne ebbe strazio, voi
moveste ingiusta guerra ai suoi giusti signori. Or via
dunque sgomberate della terra ch’è nostra, recando
pure con voi ciò che possedete di proprietà vostra o di
bottino!»




A quel calmo e chiaro discorso dava Belisario risposta
quale già doveva prevedersi: ben aver Zenone dato
carico a Teodorico di guerreggiare contro Odoacre, non
già avergli dato il regno d’Italia: al signore antico appartenerne
il dominio che i Goti dovevano perdere. Gli
ambasciatori goti offrivano allora di cedere all’Imperatore
il possedimento della bella Sicilia, ma Belisario

deridendoli rispondeva, ch’egli voleva conceder loro
piuttosto a dono l’isola di Bretagna assai più estesa.
Respingeva egli le loro proposte di cedere la Campania
e quel di Napoli: e sdegnando l’offerta di un tributo
annuo, diceva essere necessario che rinunciassero senza
condizioni di sorte alcuna al regno d’Italia. Si conveniva
infine ad una tregua che durerebbe quanto tempo
fosse necessario a spedire un’ambasceria a Bisanzio per
trattarvi di pace coll’Imperatore.




Nel tempo istesso in cui conchiudevasi la tregua, la
Città era commossa ad alta gioia all’annuncio che il
generale Giovanni era giunto col convoglio delle vettovaglie
in Ostia, e che la flotta isaurica aveva approdato
a Porto. E poco dopo la soldatesca entrava in città, e vi
giungevano le vettovaglie che, sopra barche spinte faticosamente
a forza di remi, erano salite a ritroso del
Tevere passando innanzi a Porto e a vista dei Goti che
vi erano a presidio. I Goti nelle pattuizioni della tregua
avevano dimenticato di convenire intorno a un argomento
di sì grande importanza, per la qual cosa dovettero
con loro grave corruccio permettere che le salmerie
passassero, per non infrangere la convenzione conchiusa.
Determinavasi che l’armistizio durasse tre mesi, consegnavansi
d’ambe le parti alcuni ostaggi; e legati goti
partivano indi, accompagnati da Greci, alla volta di Bisanzio.
Era allora il solstizio d’inverno.




Infiacchiti dalla lotta, impediti di procacciarsi vettovaglie
dalla via di mare, or maggiormente dalla flotta
greca, i Goti non poterono più tenere in loro signoria i
luoghi forti che circondano Roma. Appena eglino avevano
sgomberato Porto, gli Isauri di Ostia vi entravano; e

appena erano partiti dell’importante Centumcella (ch’è
l’odierna Civitavecchia), Belisario vi mandava soldati
a presidio. Lo stesso avveniva in Albano che Vitige
alcuni mesi prima aveva strappato ai Greci. Belisario
rispondeva con discorso beffardo ai lamenti che
levavano i Goti di quei movimenti, coi quali, dicevano,
erasi infranta la tregua. E nel tempo stesso egli
mandava il «sanguinario» Giovanni con un grosso
stuolo di cavalleria ad Alba nell’agro Piceno, imponendogli
che corresse la campagna e che facesse prigioni
le donne e i fanciulli dei Goti e che ne rapisse le ricchezze,
tosto che i nemici avessero ceduto al desiderio
di rompere la tregua.




I Goti spinti da disperazione erano mossi da parecchi
e gravi motivi a ricominciare le ostilità: e per fermo
da parte loro era la giustizia, quantunque il greco Procopio
taccia il vero. La notizia di un grave avvenimento
accaduto entro la Città animavali ad operare. Belisario
aveva fatto mettere a morte il più valente dei suoi luogotenenti,
Costantino, il quale (offeso da una sentenza che
il Generale mosso da sentimento di giustizia ma con forme
troppo rigide aveva pronunciata contro di lui in un negozio
privato) lo aveva minacciato col pugnale. La morte
di Costantino aveva irritati i soldati che avevano combattuto
sotto le gloriose insegne di lui, e acquistava
odio a Belisario: ne giungeva notizia ampliata oltre il
vero al campo dei Goti i quali accoglievano speranza di
annodare accordi coi faziosi della Città. Eglino tentarono
di penetrare per un acquedotto in città. L’Aqua virgo,
i cui canali si stendevano appiè di monte Pincio sotto
il palazzo di Belisario, sembrava acconcia al loro disegno,

ed alcuni guerrieri scendevano celatamente per i suoi ampi
e oscuri sotterranei. I soldati ignoranti o superstiziosi che
stavano a guardia di porta Pinciana non si sarebbero accorti
del loro tentativo, benchè un raggio dell’incerto
lume delle loro lampade si svelasse da una fessura. Ma
dopo lunghi e tortuosi giri sotterra, i Goti ne trovavano
murata la uscita, per la qual cosa redivano in fretta sulle
loro orme portando ai loro capitani un mattone che desse
prova della esistenza di quella chiusa. Vitige or gettava
la maschera e apertamente moveva un mattino colle
sue schiere munite di scale e di fiaccole ad assalire porta
Pinciana. Il tumulto della pugna, che si combatteva alla
porta, svegliava i cittadini; i difensori correvano al loro
posto, e dopo breve mischia i Goti scorati erano costretti
a ritirarsi. Nè meglio riusciva il tentativo d’impadronirsi
di porta Aurelia, di dove Vitige coll’aiuto di due
Romani che dimoravano nel quartiere di san Pietro, a
sè venduti, sperava di penetrare in città. Il disegno fu
tradito e perciò fallì.




Finalmente notizie sempre più tristi inducevano lo
scoramento nell’animo del Re. Giovanni rapidamente e
senza pietà aveva adempiuta la missione ond’era stato
incaricato: battuto e ucciso Uliteo zio del Re, aveva
preso Rimini, e già moveva contro le mura di Ravenna,
dove Matasunta, mal sofferendo il maritaggio a cui Vitige
l’aveva costretta, nel suo desio di vendetta dava speranza
al nemico di prendere col favore di lei Ravenna e
di ottenerne la mano. A quell’annuncio Vitige cedeva
alle istanze del suo popolo stanco della lotta, che, assediato
ora esso medesimo, era minacciato dell’estremo
esizio dalla fame, dal contagio e dalla spada del nemico.

Già entravasi in primavera e i tre mesi dell’armistizio
compievansi, nè nuncio alcuno rediva di Bisanzio. Un
agitarsi, un muoversi nella Campagna di Roma mostrava
tutt’a un tratto ai Romani che qualche grave avvenimento
si compieva: nella notte vedevano gli accampamenti
dei Goti in fiamme, e all’alba vegnente miravano
le schiere nemiche che movevano per Via Flaminia. I
Goti partivano. La metà dell’esercito aveva già valicato
il ponte Milvio, allorchè di porta Pinciana si scagliavano
fanti e cavalieri contro l’oste che si ritirava. Dopo breve
e accanita battaglia i Goti s’addensavano in disordine
al ponte per gettarsi sull’altra sponda del fiume; i loro
drappelli affollandosi al varco, si urtavano; e sotto una
tempesta di dardi e sotto i colpi delle spade dei Greci,
con gravi perdite e dopochè molti di loro erano precipitati
nelle onde del fiume, eglino giungevano alla destra
riva. Colà riordinatisi movevano per Via Flaminia alla
volta di Ravenna, scorati e tristi del presentimento della
distruzione del loro eroico popolo, il fiore dei cui valorosi
era caduto bagnando del suo sangue il terreno che si
stendeva intorno alle antiche mura di Roma. Di tal guisa,
i Goti pagavano il fio dell’opera dissennata di Teodato,
il quale, invece di restringere la guerra nel territorio di
Napoli, aveva permesso che Belisario fino a Roma si
avanzasse. Ed errori aggiungevansi a errori; chè Vitige
sciupava le forze di tutto il suo grande esercito raccolto
nella insalubre Campagna di Roma, e negligendo di intraprendere
nel tempo medesimo opere di guerra nella regione
meridionale e nella settentrionale, nè intendendo a
dominare il mare romano con una flotta, recava la distruzione
al suo popolo di prodi in un assedio mal guidato.









Erano trascorsi omai un anno e dieci giorni dacchè
i Goti avevano cinto la Città: e in sull’incominciamento
del Marzo dell’anno 538, respinti dalla sorte e vinti dal
genio di Belisario, eglino levavano quell’assedio memorando,
nel quale avevano combattute sessantanove pugne
con esito infelice ma con eroica bravura[397].









CAPITOLO QUINTO.


§ 1.
Belisario in Ravenna. — Egli rigetta le offerte dei
Goti. — Totila è eletto re verso la fine dell’anno 541. — Sue
rapide vittorie. — Sua spedizione in Italia meridionale. — Conquista
Napoli.





Noi dobbiamo restringerci alla storia della Città, per
la qual cosa non ci è dato di seguire i passi dei Goti
che si ritirano per la Via Flaminia, nè di descrivere le
acri battaglie che si combatterono in Toscana, nell’Emilia
e nelle Venezie, nelle quali Belisario coll’illustre suo
genio di guerra uscì trionfatore dei nemici che pugnavano
coll’ardore della disperazione, e vinse la caparbia disobbedienza
dei generali imperiali. Ventidue mesi dopo che
i Goti erano partiti di Roma, sulla fine dell’anno 539[398],
il gran capitano entrava nella forte Ravenna. Affine di
conservare la signoria d’Italia all’Imperatore, Belisario
faceva mostra di accettarne la corona che gli avevano

offerta i Goti; ma imbarcandosi tosto per Bisanzio vi
recava i tesori del palazzo di Teodorico e vi conduceva
prigione re Vitige ch’era caduto tra le mani del prode
Giovanni. Ciò che si narra di Vitige, ch’egli fuggisse di
Ravenna a Roma, che penetrando nella basilica di Giulio
nel Transtevere vi abbracciasse un altare, e che si ponesse
in balia dei nemici, avutone giuramento che avrebbe
salva la vita, sembra essere una semplice leggenda[399].




Ma il regno del gran Teodorico non era ancora annientato.
Se ci muove a sorpresa la rapida fine del reame
dei Vandali in Africa, di cui non rimase più traccia alcuna,
a ben maggior diritto eccita in noi alta meraviglia lo
splendido risorgimento dei Goti da caduta sì profonda.




Il destino aveva per un momento abbattuto questo
popolo prode, il quale nello scoramento aveva posato le
armi innanzi ad un eroe, nella speranza che questi tosto
guiderebbe le loro sorti e quelle d’Italia. Delusi in quel
loro voto, i Goti si sollevavano novellamente, e quantunque
di duecentomila forti guerrieri fossero stati stremati
a due sole migliaia, correvano di bel nuovo all’armi e
rialzavano l’onore di loro nazione e la loro signoria con
rapide pugne, grandi sì da sembrare incredibili, che
spargevano splendore di gloria imperitura sulla loro
presta caduta. Imperocchè nessun popolo mai si sia
rialzato dalla disgrazia con pari fortezza, nessuno sia
stato mai, che, compiuto il corso cui era da fortuna
appellato, abbia avuto fine più eroica.









Belisario non aveva ancora sciolte le vele, che i Goti
di Pavia offrivano la corona ad Uraia, nipote di Vitige:
ma quegli deponevala sul capo del prode Ildibado ch’ei
faceva appellare in fretta di Verona. Il novello Re goto
spediva tosto ambasciatori a Ravenna, perchè protestassero
a Belisario ch’egli medesimo andrebbe a deporre
la porpora ai suoi piedi, appena fosse per adempiere la
promessa data di cingere la corona d’Italia. Ma il saggio
Belisario rifiutava un onore cui sarebbe andato congiunto
il titolo di ribelle, e imbarcandosi tranquillamente alla
volta di Bisanzio, per prendere il comando dell’esercito
greco nella guerra di Persia, affidava a Bessa, a Giovanni
e ad altri capitani la direzione delle cose d’Italia.
Appena egli aveva sciolto le vele, le sorti volgevansi
avverse ai Greci; e breve tempo dopo la rapida morte
d’Ildibado e del succeditore di lui Erarico, rugio di
nascita, s’elevava a terrore di Giustiniano e di Belisario
stesso un eroe, che Omero con senso di ammirazione
avrebbe posto a fianco di Ettore e di Achille, e a
cui la storia giustamente decretò l’immortalità a lato
di Annibale.




Totila, nipote d’Ildibado, in ancor giovane età era
illustre per quelle virtù che sono retaggio degli uomini
grandi: egli era già chiaro per animo forte, prudente,
generoso, moderato. Ei guidava uno stuolo di guerrieri
goti accampato nella città di Treviso, allorquando gli
perveniva l’annuncio che suo zio era caduto sotto il
pugnale del gepido Vila. A quella nuova atterrito, il
giovane credette ogni cosa perduta, per la qual cosa, non
consapevole di sua propria virtù, egli trattava con Costanziano,
che comandava in Ravenna, della cessione

della città di Treviso. E già allo scopo di negoziare, egli
aveva accolti ambasciadori greci, allorquando di furia
giungevano alcuni corrieri i quali gli annunciavano che
il popolo congregato nel campo di Pavia lo aveva acclamato
re. Il giovane guerriero accettava la corona; ed i
Goti, verso la fine dell’anno 541, avevano di pari tempo
la notizia della morte dell’usurpatore Erarico e della
elezione di Totila[400].




Noi oltrepassiamo in silenzio le prime battaglie ed
i primi trionfi del novello Re goto, per accompagnarlo
a Roma. Avvegnachè nello spazio di un anno, assoggettate
parecchie città di qua e di là del Po, egli si fosse
reso terribile, e ne avesse tratto potenza a muovere contro
Toscana: e vi entrava in sull’incominciamento della
primavera dell’anno 542, colla quale stagione Procopio,
che conta a primavere, dà principio all’ottavo anno della
guerra gotica. Totila guadava il Tevere, ma rimettendo
ad altro tempo di vendicare contro le mura di Roma
bagnate di sangue le stragi sofferte dal suo popolo,
volgeva per l’agro Sannitico e per la Campania alla
conquista delle più importanti città per averne fortezza
nelle sue opere di guerra. E nel muovere a quella spedizione,
cui prudenza comandava d’imprendere, visitava
nel convento di Monte Cassino il santo monaco Benedetto,
e ne aveva ammonizioni e profezie: «Molte opere
malvage tu fai», dicevagli il Santo, «molte ne facesti; oh

desisti dall’iniquità! Passerai il mare, entrerai in Roma
e vi avrai impero nove anni: nel decimo morrai»[401].




Assalita Benevento prima d’ogni altra città, la prese:
abbattutene le mura, procedè innanzi fino a Napoli, e
al suono delle trombe vi pose campo. Nel tempo stesso
in cui cingevala d’assedio, Totila mandava alcuni stuoli
di cavalleria leggiera in Lucania, nelle Puglie e nelle
Calabrie. Tutte queste belle province assoggettavansi di
buona volontà alla sua signoria; e i tesori raccolti dagli
Imperiali nelle gabelle cadevano in mano ai Goti, il cui
giovane Re era pietoso ai paesani, laddove invece gli
officiali greci da Ravenna ad Otranto con loro avide
requisizioni suggevano il sangue ai cittadini ed agli abitanti
delle campagne, e mostravano agl’Italiani ch’eglino
erano usciti di senno allorchè avevano preferito alla giusta
signoria dei Goti l’insaziabile despotismo dei Bisantini.
Al governo delle finanze d’Italia sedeva allora in Ravenna
Alessandro, vampiro senza coscienza, che, a cagione
della sua destrezza a tosare monete d’oro, i Greci faceti
appellavano col nome di Psalidione, che in loro favella
significa forbice: e gli altri duci delle città principali
(fra i quali l’avaro Bessa comandava a Roma) non gli
erano inferiori nello angariare il popolo. Procopio dice
espressamente che tutte le largizioni di grano che Teodorico
distribuiva ai cittadini ed ai poverelli di Roma
erano interamente cessate, e che Giustiniano aveva

acconsentito che Alessandro le togliesse[402]. E siccome
ciurmavansi anche i soldati del loro soldo, avveniva che
affamati e senza mercede abbandonassero i loro vessilli
e a frotte passassero tra le file dei Goti dove avevano
nutrimento abbondante e buono stipendio.




Napoli, domata dalla fame, apriva finalmente nella
primavera dell’anno 543[403] le porte, e offriva opportunità
a Totila di muovere il mondo ad ammirazione per le
virtù del suo animo umano, come la sua bravura in guerra
gli aveva già meritata bella nominanza. Coll’affetto di
padre e colla prudenza di buon medico ebbe cura dei Napoletani:
a poco a poco restituì con parco nutrimento
le forze ai morenti di fame, per non recare morte saziandone
tosto l’avidità rabbiosa. Fè rispettare le proprietà,
l’onore delle donne, e con grandezza d’animo
diè carri, cavalli e vettovaglie al greco Conone ed ai
suoi soldati, i quali per il patto di resa della città dovevano
partire su navi, ma ne erano impediti dai venti contrarî;
e permise che eglino, i quali benedicevano alla sua
bontà, movessero sotto guardia gota a Roma. Indi, come
soleva fare di tutte le città conquistate, fè smantellare le
mura di Napoli; imperocchè sembri che, memore di
Roma sotto i cui baluardi inespugnati il popolo goto era
stato colpito da terribili calamità, egli avesse giurato la
distruzione delle fortificazioni di tutte le città. E facendole

abbattere, diceva ai Goti operare di tal maniera affinchè
il nemico non vi si munisse; ai terrazzani poi diceva
volere così liberarli per sempre dagli orrori degli assedî.



§ 2.
Lettere di Totila al Senato romano. — Effetto di
quelle in Roma. — Egli muove contro Roma. — Prende Tivoli. — Secondo
assedio dei Goti nella estate dell’anno 545. — Belisario
ritorna in Italia. — Porto. — Campo dei Goti.



Di Napoli Totila spediva lettere al Senato di Roma.
Egli già se n’era acquistata la benevolenza, facendo
condurre a Roma con cortesia alcune patrizie donne fatte
prigioniere in Cuma. Ed or diceva ai Padri di Roma:




«Coloro i quali, per ignoranza o per obblivione,
oltraggiano i loro simili, hanno diritto all’indulgenza
delle genti oltraggiate: imperocchè la ragione del loro
fallo gli scusi. Ma se qualcuno scientemente dà offesa, a
lui non giova alcun argomento che mitighi la gravezza
del fallo, avvegnachè non sia sola la reità dell’opera,
ma vi si accoppii la colpa del mal talento. Poichè la
è così, vedete quale giustificazione possiate trovare nel
modo con cui operaste verso i Goti. Che potete infatti
addurre a discolpa? la ignoranza forse dei beneficî di Teodorico
e di Amalasunta, oppure la dimenticanza indotta
dal tempo che vi corse sopra? Nè una cosa nè l’altra è
possibile. Perocchè eglino non di leggieri o mediocri
beni in tempi antichissimi vi sieno stati cortesi, ma sì
di beneficî altissimi e in tempi recenti vi abbiano ricolmi,
o diletti Romani. La maniera onde i Greci operarono
verso i loro soggetti voi conoscete o per fama o per propria
vostra esperienza, nel tempo stesso in cui già sapete

di qual guisa i Goti trattino gl’Italiani. Eppure quelli,
mi cred’io, con ospitalità cortese voi accoglieste: quali
ospiti poi vi abbiate accolti, ben sapete se vi soccorra
memoria delle male arti di Alessandro. Non vo’ parlare
della soldatesca e dei suoi condottieri della cui benevolenza
e della cui grandezza d’animo aveste ampie prove.
Nè alcuno di voi creda che vituperi ad essi mosso da
giovanile orgoglio, o che io come re dei barbari parli
magnificando le cose. Chè io non dico, la vittoria su
quelle genti riportata essere opera di nostra prodezza,
ma affermo piuttosto avere coloro pagato il fio delle
malvagità onde vi oppressero. E non sarebbe la più
dissennata cosa del mondo, se voi stessi, or che Dio li
flagella, voleste sopportare volonterosi i loro cattivi
trattamenti invece di sottrarvi a quei mali? Or ecco il
momento di purgarvi dell’onta dei vostri brutti comportamenti
verso i Goti, e di dare a noi ragione di concedervi
venia. E la avrete se, non ispingendo noi alle
ultime estremità della guerra, e non ostinandovi affidati
ad una fallace speranza che poco durerebbe, vorrete
scegliere il vostro meglio, riparando ai torti onde foste
rei verso di noi»[404].




Totila faceva pervenire queste lettere ai Senatori per
mezzo di alcuni prigioni: e poichè il generale Giovanni
aveva vietato loro di darvi risposta, altre ne mandò a
Roma con sensi di conciliazione; ed il popolo ne aveva
contezza leggendone con animo agitato copie nei luoghi
più frequentati, imperocchè fossero stati alcuni che in
tempo di notte le avevano affisse. I governatori greci

venuti in sospetto che i preti ariani di Roma tenessero
accordi secreti coi Goti, ne li cacciarono; e poco stante
mandavano in esilio a Centumcella il patrizio Cetego
cui Procopio dà il titolo di principe del Senato di cui ci
è dubbio il valore.




Sulla fine del verno, tra l’anno 543 ed il 544, Totila
dalla Campania soggiogata moveva contro Roma. La
notizia che l’imperatore Giustiniano atterrito dalla mala
piega che prendevano le cose d’Italia, aveva chiamato
di Persia Belisario affinchè prendesse il comando nella
seconda guerra gotica, nol trattenne: poichè da capitano
sapiente aveva posti fondamenti eccellenti nel settentrione
e nel mezzogiorno della penisola alle sue opere di
guerra: e già sapeva che le forze di Belisario erano
assai scarse.




Belisario giungeva, e intanto ch’egli sprecava tempo
a raccogliere milizie sulle coste del mare Adriatico, il
Re goto con mossa rapida s’avanzava nelle vicinanze di
Roma. Ma il suo occhio non perdeva di vista la forte
città di Tivoli, la quale domina la Campania nel corso
superiore del fiume, e la otteneva per tradimento. Erano
colà a presidio Isauri i quali per caso vennero a dissidio
colla milizia cittadina: alcune guardie di questa aprivano
in tempo di notte le porte ai Goti; ma ne avevano
mala ricompensa, chè la soldatesca, irritata contro quei
di Tivoli, nè sappiamo perchè, trucidava gli abitanti e
lo stesso Vescovo: e Procopio, il quale sembra non
volere per sentimento di umanità descrivere la strage,
deplora la morte di Catello cittadino di Tivoli, il quale
fra gl’Italiani di quel tempo aveva bella nominanza[405].

Scendendo di Tivoli dove posero presidio, i Goti si resero
padroni del corso superiore del Tevere e tagliarono ai
Romani la via di Toscana.




Ma neppure adesso Totila dava opera all’assedio di
Roma: il suo genio lo premuniva da ogni movimento
affrettato suggerito dall’impeto della passione, ond’è
che, guidato dalla saggezza, imprendeva con energia la
conquista di parecchie città importanti di Toscana, del
Piceno e dell’Emilia, ed in quelle imprese consumava
l’anno 544 ed una parte dell’anno successivo. E dopo
di avere munita la sua impresa di ogni saldezza, raccolti
da tutte le parti i suoi Goti, li guidava contro Roma
a vendetta, per assediarla, per prenderla, per punirla.
Era l’estate dell’anno 545[406].




La Città era presidiata da tremila uomini capitanati
da Bessa, generale d’ingegno mediocre, ad ajuto del
quale Belisario, alcuni anni prima, aveva aggiunto due
prodi capitani, Artasire persiano e Barbazio trace di
nascita, vietando loro severamente di tentare mai sortite
contro il nemico. Ma non sì tosto i Goti s’erano avvicinati
alle mura, che quei due duci, desiosi di gloria, non
obbedirono al suo comando, nè alle ammonizioni di Bessa
ed uscirono contro l’oste che si avvicinava. I loro soldati
furono fatti a pezzi, ed eglino medesimi scamparono a

stento, con pochi ricoverando entro la Città, donde non
furono più mai arditi di tentare alcuna sortita.




Questo secondo assedio onde i Goti cinsero Roma,
fu condotto in modo affatto differente dal loro primo, e
fu invece simile a quello di Alarico. Laddove l’imprudente
Vitige aveva ordinato il grande suo esercito in sette
campi muniti ed aveva assalito con ardore incessante
la Città cui difendeva uno dei più grandi capitani di
tutte le età, Totila al contrario assediava Roma con
calma sapiente; ed anzi toglieva agio a uscire del suo
campo per condurre opere di guerra nell’Emilia. Egli
si restringeva a impedire che in Roma entrassero vettovaglie,
avvegnachè fosse padrone del corso superiore
del fiume, e sul mare avesse una flotta che, signora delle
acque di Napoli, rendeva per lo meno difficile che da
quel lato la Città ricevesse soccorsi. E finalmente egli
aveva argomento di sprezzare gli uomini che comandavano
in Roma: la loro imperizia e la negligenza usata
nella difesa si mostrarono in siffatta guisa dipoi, che
Totila avrebbe potuto prendere la Città malamente munita
se avesse voluto esporre al cimento i suoi guerrieri.
Ma sembra che la ricordanza terribile della sorte di
Vitige rattenesse i Goti dal muovere contro le venerande
mura; chè già qualunque perdita sarebbe stata
gravemente pericolosa al loro esercito poco numeroso.




Frattanto Belisario stavasi in Ravenna inoperoso.
Con lettere in cui dipingeva la triste condizione delle
cose, egli aveva chiesto a Giustiniano che rapidamente
gli mandasse soldati: e mentre questi con inconcepibile
lentezza venivano, l’eroe sventurato malediceva al suo
destino che lo costringeva a veder da lontano che il

frutto della sua gloria conquistata con sì aspra fatica
andasse disperso colla perdita di quella città medesima
dove aveva raccolta la sua bella corona. Egli accusava sè
stesso d’imprevidenza per essere rimasto a Ravenna invece
di gettarsi coi suoi pochi soldati in Roma: e Procopio,
il quale sembra convenire egli pure a deplorarlo,
scusa quel fatto con una meditazione filosofica sulla forza
del destino, il quale talvolta volge a risultamenti avversi
i più savi proponimenti degli uomini, perocchè il fato
crudele voglia compiere i tenebrosi suoi disegni. Belisario
con rapida mossa andava di Ravenna ad Epidamno ad incontrare
le soldatesche guidate da Giovanni e da Isacco:
e dopo di essersi congiunto ad esse, spediva Valentino
e Foca con uno stuolo di guerrieri all’imboccatura del
Tevere, per accrescere fortezza al presidio di Porto. Imperocchè
il porto romano fosse ancora in potere dei Greci,
e Totila non avesse ancora potuto muovere alcun tentativo
per istrappare loro quel baluardo importante: e ciò
valeva a prolungare l’assedio di Roma. Allorchè però
quei duci furono giunti a Porto, dove comandava il generale
Innocenzo, trovarono innanzi a sè i Goti signori
del corso inferiore del fiume, avvegnachè tra la Città
ed il porto, Totila avesse posto il suo campo bene munito
alla distanza di otto miglia dalla Città, in un luogo
che aveva nome di Campus Meruli, ossia di campo del
merlo[407]. Il campo così situato, minacciato di fronte e

da tergo, poteva essere esposto a qualche pericolo; ma
tuttavia quella posizione era stata saviamente scelta,
perocchè ivi riuscissero ad incontrarsi tutte le vie che
venivano della marina: e poichè i Goti dominavano le
Vie Appia, Latina e Flaminia, i Greci potevano tentare
di muovere a soccorso di Roma soltanto dal lato della
foce del Tevere.




Valentino e Foca annunciarono tosto ai Romani la
loro venuta, ed ammonirono il general Bessa che in un
giorno determinato sortisse contro il campo dei Goti, nel
tempo stesso in cui le soldatesche di Porto moverebbero
ad assalirlo da tergo. Ma Bessa non si arrischiò di farlo,
e l’assalimento condotto da un solo lato fu rigettato dai
Goti con piena sconfitta dei loro nemici che si ritirarono
in fuga.



§ 3.
Papa Vigilio è chiamato a Bisanzio. — I Goti prendono
un naviglio carico di grani di Sicilia. — La fame desola
Roma. — Ambasceria del diacono Pelagio nel campo dei
Goti. — Discorso che i Romani al colmo della disperazione
volgono a Bessa. — Condizioni miserrime della Città.



Papa Vigilio non era in quel tempo nella Città.
Dopochè Silverio suo antecessore, alla cui deposizione
ed al cui esilio egli aveva operato con influenza potente,
fu morto nell’anno 538 oppure nel 540, nell’isola Palmaria,
per fame ovvero per violenza di genti spedite da

Antonina[408], la Chiesa riconobbe Vigilio a pontefice
legittimo. Egli eccitava contro di sè la collera di Teodora
imperatrice a cagione del suo rifiuto di annullare la
sentenza che papa Agapito aveva pronunciata contro
Antimo e contro la setta degli Acefali, ed a cagione della
condanna ch’egli aveva data contro alcuni insegnamenti
di Origene sulla preesistenza dell’anima, sulla trinità e
sulla natura dell’anima di Cristo, dottrine che Giustiniano,
mosso da ragione di Stato e da smania di entrare
in disputazioni teologiche, aveva fatto insegnare, dando
così origine alla controversia dei tre Capitoli[409]. Al suo
energico rifiuto di accogliere i tre Capitoli, Vigilio era
chiamato a Costantinopoli dove un Sinodo avrebbe giudicato
della controversia: e dopo incerta tardanza, partiva
a quella volta, addì 22 di Novembre dell’anno 544[410].
Gli avvenimenti occorsi nel suo viaggio sono involti nell’oscurità;
e ciò che narra il Libro dei Papi che Vigilio,
preso nella chiesa di santa Cecilia nel Transtevere, per
ordine di Teodora fosse fatto imbarcare sul fiume in una
nave, e che i Romani la accompagnassero delle loro
maledizioni, tempestandola con pietre, con rottami di
legno e con frammenti di stoviglie, se non possa essere
dichiarato falso del tutto, eccita almeno qualche dubbio
della sua verità[411].









Vigilio andava primamente in Sicilia, e vi si fermava
a lungo, fino al tempo in cui Totila cingeva Roma di
assedio. Informato delle necessità ond’erano stretti i
Romani, dai ricchi patrimonî che la Chiesa romana
possedeva nell’isola, raccolse gran copia di grano, e
cariconne vascelli che infatti giunsero felicemente ai lidi
di Porto. Ma i Goti, avutane contezza, si avanzarono
fino all’imboccatura del Tevere, ed ivi si ascosero presso
il molo con loro navicelli. I Greci del castello di Porto
scopersero l’intendimento dei nemici; e nel momento in
cui il naviglio carico di vettovaglie stava per entrare nel
fiume per salire fino a Porto, dall’alto dei merli agitando
panni cercarono di far intendere ai naviganti di tornare
indietro: ma quelli, credendo anzi che fosse un segno
con cui gli invitassero, si avanzarono, ed il convoglio
di grano cadde fra le ugne dei Goti che ne alzarono
grida festose. In quel naviglio erano anche parecchi
Romani, fra i quali Valentino, che il Papa in Sicilia
aveva eletto vescovo di Silva Candida e che ora egli
spediva quale vicario suo a Roma. Condotto alla presenza
di Totila, fu interrogato di parecchie cose, e, accusato di
menzogna, quello sventurato ebbe crudelmente mozze
ambe le mani. Ciò accadde, secondo le notizie dateci da

Procopio, verso la fine dell’anno undecimo della guerra
gotica, cioè nella primavera del 546.




Tosto che fu conosciuta la perdita di quel convoglio
di vettovaglie, si dileguò ogni speranza nella Città travagliata;
e gli orrori della fame si resero vieppiù insopportabili.
Commossi a disperazione, i Romani ricorsero
al diacono Pelagio, uomo altamente reverito, il quale, di
fresco tornato di Bisanzio dov’era andato nunzio della
Chiesa romana, aveva distribuito il suo ricco patrimonio
a lenire la miseria del popolo della Città, nella quale,
durante l’assenza del Papa, ne fungeva egli senza dubbio
le veci. Di buona voglia egli si sobbarcò al carico di
andare ambasciatore al campo di Totila, affine di implorare
dal Re una tregua, scorso il tempo della quale
senza che di Bisanzio fosse porto ajuto, la Città si sarebbe
resa. Il Re accoglieva il venerando ambasciatore dei Romani
con segni di onoranza; ma tagliando corto ogni
discorso di negoziati, gli diceva con fermezza, essere suo
animo di concedere qualunque cosa gli chiedessero, fuori
di tre: chè non voleva udire loro preghiere a ciò che perdonasse
ai Siciliani, o che conservasse le mura di Roma,
o che restituisse gli schiavi fuggiti. Perchè Sicilia aveva
fellonescamente accolti i Greci, perchè le mura di Roma
impedivano di deciderne in una battaglia in campo
aperto e costringevano i Goti a far sofferire ai Romani
gli orrori dell’assedio; perchè finalmente la fede data
agli schiavi non poteva essere rotta. Pelagio com’ebbe
inteso ciò, tornava atterrito, abbandonando la sorte della
Città nelle mani di Dio.




Allorchè cadde infruttuosa l’opera di quell’uomo
nella cui dignità e nella cui eloquenza i Romani avevano

riposta l’ultima loro speranza, confidenti ch’egli sarebbe
un secondo Leone, i miseri cittadini angosciati dalla fame
piombavano nel profondo della disperazione. S’adunavano
con grida di guajo, e deliberavano di spedire alcuni uomini
al palazzo: ivi quei tapini senza forza volsero ai
duci un breve discorso, cui l’ambascia della fame dava
una insolita energia ed il cui tenore fu presso a poco il
seguente. «I Romani vi supplicano di essere trattati se
non come amici scesi della stessa stirpe, o come concittadini
dello stesso Stato, almeno come nemici vinti,
come schiavi di guerra. Date ai prigioni vostri alcun
poco di pane! Non diciamo, no, nutrimento da bene vivere,
ma il tozzo necessario affinchè possiamo trascinare
la vita al servigio vostro, come a’ servi si conviene. Che
se vi sembra soverchio il dimando nostro, permetteteci
almeno di uscire liberamente della Città, affinchè vi
risparmiamo la fatica di dare agli schiavi vostri sepoltura.
Che se pur questo desiderio nostro vi sembri troppo
grave, ebbene! Date morte a noi tutti; chè ella sarà pietosa
cosa!» Rispondeva Bessa: «Cibo per loro non
avere; lasciarli partire essere cosa pericolosa; ucciderli
empia; Belisario esser vicino ad ajutarli». E con queste
parole congedava gli affranti ambasciadori che tornavano
alla moltitudine affamata che gli attendeva ansiosa
e istupidita.




Neppur una mano si levava tra i Romani a punire
gli infami. Bessa e Conone, spinti dalla più turpe avarizia,
traevano in lungo l’assedio per trafficare sulla fame
del popolo e per cavarne denaro. Eglino incettavano le
vettovaglie, e, fatti mercanti, le ammassavano nei granai:
e gli stessi soldati greci toglievansi di bocca la loro

porzione di cibo per averne denaro e denaro. Imperocchè
i Romani ricchi pagassero un medimno, ossia un piccolo
moggio di grano, a sette monete d’oro, ed i meno agiati
reputassero buona ventura quando potevano avere una
misura eguale di crusca pagandola a monete d’oro 1 3﻿⁄﻿4.
Cinquanta monete d’oro pagavasi con gioia un bue, se
fortuna dava che se ne trovasse. Nella Città non era che
avarizia da un lato la quale vendeva, e fame dall’altro che
senza ridire sul prezzo, comperava e divorava. E come fu
esausto il denaro contante, si videro i Romani trarre sul
mercato una dopo l’altra le suppellettili dalle loro case
permutandole con grano, nel tempo stesso in cui i cittadini
poveri si trascinavano carponi alle mura e fra i ruderi
dei portici (dove un tempo gl’Imperatori avevano
fatte ai loro pigri avi largizioni di olio, di pane, di grasce),
per cogliervi erbe selvatiche e per saziarne le brame del
ventre. Ma anche il grano consumavasi fino alla scarsa
porzione che Bessa aveva conservato per sè stesso; laonde
la rabbiosa fame costringeva ricchi e poveri del paro a
ricorrere alle ortiche che cotte trangugiavano. Vedevansi
i Romani simili a spettri dalle occhiaie incavate errare
per le piazze deserte, schiacciare co’ denti le ortiche, e
tutt’a un tratto cadere inanimati. E la natura stessa che
sotto quel cielo disserra estesa vegetazione di piante
selvatiche, da ultimo non aveva più erbe che coi loro
amari succhi porgessero miserando alimento. Molti ponevano
fine a loro martòri dandosi morte: e fra gli
spaventosi orrori di quei giorni Procopio narra di un
fatto che non è terribile meno del lacrimevole destino del
conte Ugolino. Era un padre di cinque figli: attorniato
da quelle sue creature che gli si stringevano alle vesti

a piagnere e a domandar del pane, senza far motto
accennava che lo seguissero. E come erano venuti al
ponte del Tevere, da vero Romano copertosi il volto col
lembo della sua veste, gettavasi del capo in giù nell’onda,
dinanzi ai figli ed ai concittadini che non piangevano,
sì dentro erano impietrati.




Alla fine i duci davano licenza che partisse chi voleva,
tolto ancora perciò qualche po’ di denaro. Roma
vuotavasi d’abitatori; ma dei miseri fuggiaschi che
ivano a cercar alimento di fuori, molti cadevano per via
di fame, e, se si presti fede alla narrazione dei Greci,
anche di ferro del nemico: sennonchè noi abbiamo argomento
di scolpare i Goti da questa crudeltà. In sì profonda
miseria, esclama Procopio con istupore, la fortuna
aveva precipitato il Senato ed il popolo di Roma!



§ 4.
Belisario giunge a Porto. — Il Tevere è chiuso per
mezzo di uno steccato di legno. — Belisario tenta di superarlo
e di liberare Roma. — Sospensione delle pugne. — Totila
entra in Roma addì 17 di Dicembre dell’anno 546. — Aspetto
della Città deserta. — Saccheggio. — Rusticiana. — Mitezza
d’animo di Totila.



Sembrava che l’arrivo di Belisario nel porto del Tevere
dovesse finalmente decidere delle sorti. Partendo
di Otranto egli conduceva seco la soldatesca di Isacco,
e comandava al «sanguinario» Giovanni di muovere per
le Calabrie e di incamminarsi per la Via Appia. Egli poi
deliberava di fermarsi a Porto per vedere se potesse
con pochi soldati liberare Roma: e ne era ben tempo.
Approdato a Porto, trovò che i Goti avevano posto tra

lui e Roma un impedimento cui era necessario di
superare, ma che opponeva grave difficoltà. Novanta
stadî al di sotto della Città, là dove il fiume era più
stretto, Totila aveva teso dall’una all’altra sponda una
chiusa di fortissimi fusti di alberi: sull’una e sull’altra
riva aveva eretto due torri di legno munite di mangani
e difese dai giavellotti dei loro guardiani. Nessun vascello
poteva oltrepassare quel forte serraglio, e neppure vi
si poteva avvicinare se non dopo di avere spezzato una
catena di ferro, tesa sul fiume a qualche distanza dalla
chiusa.




Belisario doveva distruggere quell’ostacolo se voleva
portare soccorso di soldati e di vettovaglie alla Città.
Egli attendeva perciò alcun tempo che giungesse Giovanni,
ma indarno, chè i Goti avevano a Capua impedita
la via a quell’ardito capitano. Per la qual cosa Belisario
eccitava parecchie fiate Bessa affinchè da parte sua movesse
contro il campo, nel tempo istesso in cui egli dall’altro
lato vi darebbe assalto. Ma il duce di Roma non
si moveva, ed il presidio colle armi al braccio stavasi
noncurante e neghittoso entro le mura. Allora Belisario
deliberava di non aspettare più a lungo, e confidava nel
proprio genio di guerra. Ad ogni modo voleva egli prima
tentare di introdurre viveri nella Città; ed il suo disegno
era splendido, ardito e degno di alta lode. Egli
caricava le vettovaglie sopra duecento dromone o navi
da trasporto dal corpo lungo e snello: e nel tempo stesso
faceva di ognuna di esse una piccola cittadella natante,
munendola all’intorno di un parapetto formato di forti
panconi, con feritoje pei balestrieri. Ordinate le navi in
ischiera sul fiume, vi faceva precedere una gigantesca

macchina incendiaria natante. Era essa formata di una
torre di legno che, posando sopra due zattere congiunte
insieme, superava in altezza le torri nemiche
erette a difesa dello steccato, e recava al suo vertice una
barca mobile piena di pece, di zolfo e di altre materie
incendiarie.




Allorchè fu giunto il giorno determinato all’impresa,
Belisario affidava la difesa del castello di Porto e la custodia
della sua donna al generale Isacco, dandogli comando
che non abbandonasse mai la città anche se gli
giungesse novella che il generale supremo fosse stretto
da grave pericolo e che anche fosse stato sconfitto. Nel
tempo medesimo, presso le foci del fiume ordinava soldatesche
dietro a trinceramenti, e comandava ai suoi
fantaccini di seguire lungo le sponde del Tevere il movimento
del naviglio.




Egli stesso saliva sulla prima dromona e dava il
segnale della partenza. Precedevano venti navi spinte
con grave sforzo dai remiganti a ritroso della corrente del
fiume, nel tempo medesimo in cui la macchina incendiaria
trascinata lungo la sponda lentamente s’avanzava. I
Goti miravano con istupore quel movimento e rimanevano
alcun tratto inoperosi nel loro campo. Coloro che stavano
a guardia della catena erano presto sconfitti; la catena
era spezzata; e con lena raddoppiata i Greci facevano
forza di remi verso la chiusa. La macchina incendiaria si
posava con buon successo sopra la torre volta al lato di
Porto, e scagliandovi dall’alto il barchetto ardente, poneva
tosto in fiamme la torre. Il presidio di questa, composto
di duecento Goti capitanati dal prode Osda, vi periva
miseramente. Una pugna accanita si combatteva intorno

alla chiusa, contro la quale facevano pressa le dromone,
nel tempo medesimo in cui i fanti dalla banda di terra
s’azzuffavano contro i Goti, che dal campo erano accorsi
a difenderlo. Le sorti di Roma erano per essere decise
in brevi istanti, e forse la vittoria sarebbesi in poco
tempo ottenuta, se Bessa fosse mosso della Città ad
assalire dal suo lato.




Intanto che ferveva la battaglia sopra una sponda
del fiume ed intorno alla chiusa, un corriere recava a
Porto la novella che la catena era stata infranta e che il
ponte era preso. Isacco, trascinato da desiderio di aver
parte alla gloria della vittoria e dimentico del comandamento
di Belisario, correva ad Ostia, vi raccozzava uno
stuolo di cavalieri, e stoltamente, quasi fuor di sè, aggrediva
il campo nemico da quella banda. Nel suo impeto
primo passò oltre ai Goti, entrò nei loro trinceramenti
e cominciò a darvi saccheggio. Ma i Goti rinvennero
tosto del loro sgomento, tornarono indietro, e serrando
la via ai nemici entrati nel campo fecero prigione il
temerario capitano. La notizia che Isacco era stato preso
giunse sciaguratamente colla rapidità del folgore ad
orecchio di Belisario intanto che pugnava intorno al serraglio.
Atterrito a quell’annunzio, non comprese il vero
dell’avvenimento, ma reputò che Porto fosse stato preso,
che il castello, il tesoro, la sua donna, i materiali di
guerra fossero caduti in mano del nemico; e per la
prima volta la mente dell’eroe presa da agitazione si
smarrì. Fè cessare dalla battaglia, fè chiamare a raccolta,
e voltate le navi e la soldatesca, mosse in furia verso
Porto per riprendere il castello. Ma come giungeva,
stupiva di non trovarvi faccia di nemico, ma di rivedervi

le proprie scolte che attente vigilavano dai merli del
castello: allora comprendeva il suo errore, ed era colto
da angoscia sì grave che lo assaliva una febbre violenta,
la quale togliendogli ogni sentimento lo teneva a lungo
sospeso tra la vita e la morte.




Così falliva il tentativo di liberare la Città, nè era
questa volta conceduto a Belisario di accrescere la gloria
della sua prima difesa di Roma con una seconda. Una
sospensione inerte ne derivò: in Porto dove Belisario
giaceva infermo tutto era silenzio; nel campo dei Goti
non facevasi alcun movimento; la città di Roma era
simile a chiuso sepolcro. Le mura antiche di Aureliano
che cingevano la immensa Città deserta dalla quale era
fuggito il popolo tutto, sembravano sole guatare vigilando.
Sui baluardi vedevasi appena qualche scolta: di
rado qua e colà appariva un drappello di guardie: chi
voleva dormire, dormiva; nè alcun duce ne lo sturbava.
Nelle vie vedevansi pochi uomini vacillanti per fame:
Bessa era nel suo palagio a guardia del denaro guadagnato
sui dolori dei cittadini; e Totila stava irresoluto
nei suoi trinceramenti mirando l’antica Roma dalle cui
alte mura sembrava che le ombre sanguinose del suo
popolo lo ricacciassero con terrore. La descrizione che
dà Procopio delle condizioni della Città assediata è così
terribile e straordinaria da far credere all’esagerazione;
ma pure non sembra ch’essa sia mendace.




Quattro Isauri, che facevano parte di un drappello posto
a guardia di porta Asinaria diedero finalmente Roma
in mano al nemico. Senza che se ne accorgessero i loro
duci, duranti parecchie notti calarono dalle mura sospesi
a funi, e introdotti nel campo nemico annunciarono al

Re ch’egli potrebbe spedire soldati a impadronirsi della
porta, con che egli avrebbe preso la Città quando avesse
voluto. Le loro offerte ripetute e le assicurazioni di
alcuni Goti che s’erano resi certi della veracità della
proposta, tolsero ogni dubbiezza in Totila. Quattro valenti
Goti aiutati dai traditori scalarono una notte la muraglia,
e, scesi in Città, aprirono la porta per la quale l’esercito
goto entrò quietamente. Ciò avvenne, dicesi, nella
notte dei 17 di Dicembre dell’anno 546[412].




Totila, guidato da prudenza, non volle tosto penetrare
durante l’oscura notte nel cuore della Città, ma
fè sostare i suoi guerrieri nel quartiere Laterano. Ma la
Città agitavasi tosto a grave tumulto; ed il Re ordinava
che tutta la notte squillassero le trombe, affinchè
i Romani avessero avviso di trovare scampo fuor delle
porte oppure nelle chiese[413]. Il presidio di Roma al
primo clamore fuggiva coi suoi duci Bessa e Conone:

tutti i Senatori che ancora avevano un cavallo, scappavano;
e fra quelli era Decio e forse anche Basilio ultimo
console di Roma, laddove Massimo, Olibrio, Oreste ed
altri patricî si ricoveravano nella chiesa di san Pietro[414].
Chiunque aveva forza di trascinarsi fino alle chiese vi si
rifuggiva; ed allorquando al sorgere della luce i Goti
mossero per le vie di Roma, gli accolse il silenzio d’un
deserto privo d’abitatori. Narra Procopio che in tutta
la Città fossero rimasti soli cinquecento uomini che
a fatica riuscirono a scampo nei santuarî, imperocchè
tutti gli altri fossero usciti di Roma, oppure per fame
fossero morti[415]. Ciò può sembrare meraviglioso anzi
impossibile, ed il numero di cinquecento sarà forse da
ripetersi dieci volte: ma la notizia offertaci dall’illustre
Storico di quel tempo, se anche sia esagerata, dimostra
in quale profondo decadimento ed in quale estrema miseria
Roma fosse precipitata.




Allorquando i Goti finalmente corsero le vie della
Città conquistata, intorno alla quale alzavansi ancora i
cumuli che coprivano i cadaveri dei loro connazionali,
fu porta loro opportunità di ottenerne ampia vendetta:
ma Roma era sì deserta, che il loro odio non trovava
oggetto sul quale si sfogasse, ed era sì miseranda nello
aspetto, che la passione di vendetta si sarebbe anche nel
petto dei Barbari tramutata in sentimento di compassione.

La rabbia dei Goti rimaneva paga dell’uccisione
di ventisei soldati greci e di sessanta Romani colti nelle
vie: e Totila, preso nell’animo meditabondo da sensi di
pietà, moveva in sul mattino alla tomba dell’apostolo
Pietro a sciorvi sue preci mattutine. Al prode vincitore
si presentava sulla soglia della basilica il diacono Pelagio
tenendo in mano il libro degli Evangeli, ed esclamava
con voce interrotta da sospiri: «Signore, perdona
ai tuoi!» Totila gli diceva: «Supplice tu vieni or
dunque, o Pelagio?» E questi rispondevagli: «Iddio
mi rese tuo servo, e tu perdona, o signore, ai servi tuoi».
Il giovane eroe consolava l’animo triste del sacerdote,
promettendogli che i Goti risparmierebbero le vite dei
Romani: ma ai suoi prodi guerrieri concedeva, come
già aveva fatto Alarico, che dessero saccheggio alla
Città, purchè non toccassero quelle ricchezze più preziose
che egli, quale parte del bottino, a sè riservava.




Roma fu saccheggiata ma senza spargimento di sangue
e senza crudeltà; chè nelle case deserte i Goti non
trovavano chi resistesse per difendere le robe. La Città
non possedeva più le ricchezze onde era ornata ai tempi
di Alarico, di Genserico ed anche di Ricimero: i palazzi
delle antiche famiglie erano già da gran tempo deserti
in parte e decaduti; e pochi soltanto erano ancora splendidi
di capolavori di marmo e ricchi d’ornamenti d’oro
e di preziose biblioteche. Tuttavia trovavasi ancora di
che depredare nelle case dei Patrizî; e nel palazzo di
Bessa il Re goto raccolse tutti quei cumuli d’oro che
l’avarizia del Greco vi aveva ammassati. Tutti quegli
sventurati Patrizî che erano rimasti nelle loro case, furono
risparmiati; ed in fatti eglino avevano diritto a pietà,

chè, ravvolti entro vesti servili cenciose, vedevansi errare
di casa in casa tendendo la mano ai loro nemici stessi e
accattando per Dio un tozzo di pane. In quella miseranda
condizione videro i Goti anche una donna illustre
che sopra ogni altro era meritevole di compassione. Rusticiana,
figlia di Simmaco e vedova di Boezio, durante
l’assedio aveva distribuito ogni suo avere a lenire la
miseria generale; e la nobile matrona non aveva ora
causa di arrossire, se, obbietto di compassione, errava
mendicando sua vita a frusto a frusto per campare ancor
breve tempo. I Goti la mostravano a dito, e dicevano
con amarezza che quella femmina a torre vendetta della
morte del padre e dello sposo aveva fatto distruggere
in Roma le effigie di re Teodorico: e chiedevano che la
nobile vedova fosse messa a morte. Ma Totila onorava la
sventura di lei, figlia e moglie a due Romani sì illustri,
e proibiva che a nessuna vedova, nè ad alcuna orfana venisse
fatto oltraggio. E fu tanta la sua mitezza d’animo
verso tutti senza differenza, che egli meritò l’ammirazione
e l’amore dei suoi nemici medesimi, a tale che di
lui fosse detto, essere vissuto coi Romani, dopo la presa
della Città, come un padre coi figliuoli[416].








§ 5.
Discorsi di Totila ai Goti ed al Senato. — Egli minaccia
Roma della distruzione. — Lettere di Belisario a lui
indiritte. — Assurdità delle narrazioni che Totila abbia distrutta
Roma. — Vaticinio di san Benedetto sopra Roma. — Totila
parte di Roma. — La Città rimane deserta.



Nel dì seguente Totila congregava i suoi Goti, forse
nel Foro del popolo romano già da gran tempo deserto,
e loro volgeva un discorso degno della grandezza e della
moderazione dell’animo suo. Egli comparava il numero e
la potenza presente dei Goti alla loro grandezza passata;
e con nobile sentimento ispirato dalla vittoria, ricordava
che se il loro superbo esercito di duecentomila uomini
valenti era stato sotto Vitige vinto da settemila
miserabili Greci e ridotto ad un debole stuolo di guerrieri
nudi e malperiti nell’arme, eglino avevano pure saputo
sconfiggere ventimila nemici, e riconquistare il regno
perduto. Egli disse esservi una secreta e irresistibile potenza
che punisce i delitti dei Re e dei popoli; per la
qual cosa piamente ammoniva i suoi di ottenere il favore
di Dio operando con giustizia verso i loro soggetti.




Indi egli si presentava con irato sembiante alle reliquie
del Senato romano; e fu quella forse l’ultima volta
che i Padri di Roma si congregassero nel palazzo senatorio.
I Patrizî a capo chino si tennero indietro, quasi
celandosi sotto l’abito sacerdotale del diacono Pelagio;
e tremanti e silenti ascoltarono le parole severe dell’eroe,
il quale rimprocciando la ingratitudine loro ai beneficî
di Teodorico e di Atalarico, lo spergiuro, la fellonia,
la stoltezza, disse volere quindi innanzi trattarli quai

servi. Eglino non fecero motto, e solo Pelagio pregò a
favore «dei miserandi peccatori», finchè il Re promise
che li tratterrebbe pietoso piuttosto che giusto[417].




Totila poi mostrava intendimenti oscuri e nunci di
disgrazia alla parte materiale della Città. In questo
tempo stesso i Goti avevano sofferta una lieve perdita in
Lucania, ed a quella notizia il Re era commosso a violenta
collera: ei voleva spianare al suolo tutta Roma;
e, lasciando indietro la maggior parte del suo esercito,
voleva muovere in fretta in Lucania contro il cane sanguinario,
contro il feroce Giovanni. Ei dava tosto comandamento
che si abbattessero le mura, e ciò fu eseguito
in parecchi luoghi, di maniera che una terza parte di
quelle fu infatti demolita[418]. Ed anzi ei faceva sacramento
che darebbe alle fiamme i più belli, i più splendidi monumenti
di Roma, e: «tutta la Città», sclamava, «voglio
tramutare in vastità deserta ove pasca l’armento!»




Il Re nello accendimento dell’ira usciva con questi
proponimenti, ma difficilmente un uomo di genio pari al
suo poteva operare in maniera da deturpare il proprio nome
immortale con una macchia di simil fatta[419]. Spargevasi
fama intanto che i Goti fossero per distruggere Roma;
e Belisario, che stavasi inoperoso chiuso nel vicino Porto,

nei suoi vaneggiamenti febbrili vedeva Roma, la città
della sua gloria, posta a ruba e a fuoco. Egli spediva
al Re lettere recanti la vera impronta di un’anima
grande, le quali avrebbero meritato che dai grati Romani
si incidessero in tavole di bronzo e si esponessero
in una piazza publica della loro Città, affinchè servissero
di ammonizione non già ai Barbari, ma sì a quei
Baroni ed a quei Papi del medio evo che tanti monumenti
di Roma distrussero. E quell’epistola sonava così:




«Gli uomini savii e che bene apprezzano le leggi
del vivere civile sogliono rendere adorne di belle opere
d’arte le città che non ne possedono: è costume invece
degli uomini stolti di derubarle dei loro ornamenti, tramandando
così senza rossore alla posterità la ricordanza
di loro indole prava. Or di tutte le città su cui splende
la luce del sole, Roma è la più grande e la più mirabile.
Imperocchè essa non dalla potenza di un solo uomo sia
stata edificata, nè in breve tempo a tanta grandezza ed
a tanta bellezza sia pervenuta; ma la lunga serie degli
Imperatori, l’associazione dell’opera degli uomini più
illustri, usando in lungo ordine d’anni di ricchezze infinite,
la abbiano resa splendida dei capolavori degli artefici
raccoltivi da tutto l’orbe. E questa Città, che, quale
tu vedi, fu poco a poco edificata, quegli uomini lasciarono
ai loro posteri a monumento della virtù del mondo;
per la qual cosa chi facesse oltraggio a tanta grandezza
si renderebbe reo di grave delitto verso tutti gli uomini
dei tempi che verranno. Avvegnachè egli rapirebbe
gli avi del monumento del loro valore, ed ai nepoti torrebbe
di godere della vista delle opere eccelse degli antenati.
Poichè ella è dunque così, tu devi confessare che

di necessità delle due cose l’una deve accadere. O tu in
questa guerra sei vinto dall’Imperatore, oppure, se fia
possibile, lo vinci. Se tu trionfi, distruggendo Roma non
perdi già una città altrui, bensì la tua propria, o chiarissimo
uomo: serbandola invece, tu puoi reputarti arricchito
a buon prezzo del più splendido possedimento della
terra. Se ti fia avversa fortuna, la conservazione di Roma
sarà argomento acciocchè tu trovi grazia agli occhi del
vincitore, laddove la distruzione sua ti torrebbe speranza
di esserne accolto con mitezza e di averne alcun vantaggio.
Adeguata all’opera scenderà la sentenza del
mondo, che in ogni caso ti giudicherà; imperocchè la
bella o brutta nominanza dei Principi dipenda per necessità
dalle loro geste»[420].




Totila ricevette lo scritto del suo grande avversario
dalle mani di coloro ch’egli aveva spediti a recarglielo; e
nel tempo in cui lo leggeva attentamente, il suo animo
era preso da duolo, pensando che Belisario avesse potuto
crederlo capace di un’opera sì stolta ed infame. Egli gli
rescriveva in risposta; e noi deploriamo che la Storia
non ci abbia conservato le sue lettere a monumento degli
alti sensi di quell’anima eroica.




I monumenti di Roma furono rispettati: soltanto
alcune case della Città furono date al saccheggio ed alle
fiamme, e quella sorte toccò segnatamente alla Regione
del Transtevere, dove per buona ventura erano di pochi
edificî splendidi[421]. Forse Totila vi faceva incendiare

alcuni fabbricati, come se realmente volesse porre ad esecuzione
la sua minaccia; e quelle fiamme facevano sì che
Belisario prestasse fede alla fama sparsa del brutto proponimento
di lui. Le lettere del duce greco al Re goto,
ed alcuni passi di Procopio e di Giornande frantesi, oppure
a bello studio travolti nel loro senso, fecero accogliere
opinione che Totila abbia realmente eseguita sua
opera di demolizione in Roma. Alcuni Storici del medio
evo ed anche di tempi recenti lo affermano solennemente:
e laddove avrebbero dovuto discolpare Alarico, Genserico
e Ricimero delle brutte colpe loro attribuite, eglino accusarono
Totila della ruina di Roma. Leonardo Aretino coi
colori di Virgilio dà persino una dipintura terribile dell’incendio
di Roma operato da Totila: egli fè prima di tutto,
così narra quello Storico, abbattere le mura; indi diè
fuoco al Campidoglio e fè mettere in fiamme tutti gli
edificî che s’alzano intorno al Foro, alla Suburra ed alla
Via Sacra: ne arsero i monumenti del monte Quirinale;
e l’Aventino splendeva del chiarore dell’incendio, e
sonava per l’aere il crepitio delle fiamme e il rumore
delle case crollanti. Altri retori italiani sulle sue orme
spacciarono di simili narrazioni fantastiche; nè soltanto
narrarono che i Goti, simili a «sciame di vespe in furore»
si lanciassero contro il Colosseo, e dall’alto al basso
vi compiessero opera di disfacimento, ma seppero dire
persino ch’eglino mossero acerba guerra segnatamente
contro gli obelischi di Roma. Perocchè, avendo eglino pure

nella loro patria di quei marmi alti da venti a trenta
piedi, sieno stati presi da invidia degli obelischi della
Città più belli di gran lunga, e gli abbiano perciò tutti,
all’infuori di quello soltanto del san Pietro, distrutti
con fuoco, o abbattuti con picconi, o strappati con corde.
E tali fole diffondevansi ancora nel secolo decimottavo[422].




Del resto compievasi la mirabile profezia che santo
Benedetto aveva pronunciata su Roma, e che il grande
pontefice Gregorio narrava nei suoi dialoghi soltanto
quarantasette anni più tardi. Sembra che, allorquando
Totila entrava in Roma, si narrasse con terrore universale
che i Goti, a vendicare i loro fratelli caduti con
Vitige, volessero distruggere la veneranda Città: e questa
è dimostrazione ch’essa non ebbe mai cessato di essere
obbietto di amore a tutto il genere umano. Il Vescovo
di Canusio nelle Puglie, andato un dì a Monte Cassino,

svelava le paure ond’era combattuto il suo animo a san
Benedetto: ma l’uomo del Signore confortava lo spirito
angosciato di lui, dicendogli con calma: «Roma non sarà
distrutta dai Barbari; ma, travagliata da nembi e da
folgori, da procelle e da terremoti, di per sè stessa decadrà
putrefacendosi»[423].




Dopochè Totila ebbe distrutta la terza parte delle
mura, con una risoluzione di cui non sappiamo giustificare
la cagione, forse spinto da irrequietezza d’animo,
partiva di Roma. Egli non lasciava alcun presidio nella
Città, ma alla distanza di 120 stadî poneva un campo in
un luogo chiamato Algido[424], affine di impedire che
Belisario uscisse di Porto. Egli poteva a buon dritto reputarsi
per sacro titolo signore di Roma, e ben poteva partirne;
ma ci riesce a sorpresa ch’egli non movesse tutte
le forze sue contro Porto per soffocarvi il germe di una
novella guerra. Indi andava in Lucania, dietro a sè
traendo, quali ostaggi o quali prigionieri, tutti i Senatori;

e Roma, donde egli aveva nella sua collera cacciato il
popolo tutto nella Campania, era tramutata in uno
squallido deserto che metteva terrore[425]. La fantasia
nega quasi di credere a quell’avvenimento straordinario
ed unico nella Storia: nè di quella immensa capitale del
mondo, che il nostro pensiero suole mostrarci animata
della vita delle nazioni, la fantasia vale a dipingere a
sè stessa neppure per brevi istanti l’imagine desolata,
che la rende simile a luogo maledetto ed a tomba spalancata,
muta, deserta di abitatori. Ma la narrazione
di Procopio è chiara e precisa, ed è sorretta dalla testimonianza
d’un altro Storico che dice: «Totila condusse
i Romani in cattività nella Campania; e Roma ne
rimase più che quaranta giorni deserta, in modo che vi
si aggiravano per le vie animali, senza che uomo ivi
entro movesse»[426].









CAPITOLO SESTO.


§ 1.
Belisario entra nella Città. — Ne restaura le mura. — Seconda
difesa di Roma sostenuta da Belisario nell’anno 541. — Totila
si ritira a Tivoli. — Giovanni conduce seco i Senatori
romani ch’erano in Capua. — Totila muove rapidamente nell’Italia
meridionale. — Belisario parte di Roma. — Suoi
monumenti nella Città.





Tosto che Totila era partito per le Puglie e per la
Lucania, Belisario tentava di rendersi signore della
Città non presidiata. Egli usciva di Porto a tal uopo
con mille guerrieri, ma assalito dalla cavalleria gota che
veniva con rapida mossa di Algido, era costretto a
ritirarsi dopo una pugna accanita. Sembrava che il Re
dei Goti per dileggio avesse abbandonata Roma, collo
stesso sprezzo con cui uomo gitta da sè la buccia senza
midollo delle frutta, e che ancora volesse impedire a
Belisario di raccoglierla. Ma il duce greco attendeva con
calma una opportunità migliore, e finalmente moveva

per la seconda fiata all’impresa. Lasciando un piccolo
stuolo di soldati a presidio del castello e ingannando la
vigilanza dei Goti, di repente, con movimento rapido e
senza contrasto, egli si gettava colla rimanente soldatesca
entro la deserta Città, traendo per porta Ostiense,
intorno alla quale s’alzavano i cumuli di pietre delle
mura diroccate in parte. Volgeva la primavera dell’anno
547, quando Belisario entrava la seconda volta in
Roma: e appena egli era dentro alla Città, ch’era stata
già teatro alla sua gloria, sembrava che il suo genio
rivivesse con duplice vigoria.




Sua prima cura fu di restaurare il muro. Ma siccome
ei difettava del numero di operai necessario a quel lavoro,
e non possedeva materiali da costruzione sufficienti, nè
aveva il tempo occorrente per riedificare saldamente la
muraglia nel lungo giro in cui era stata demolita, ei la
racconciò nel modo migliore che per lui si potè. Restituilla
accumulando i ruderi dell’antica; nè v’ha dubbio
che si saranno adoperati a quello scopo anche molti bei
pezzi di nobile marmo e di pietra travertina strappati ai
monumenti che s’elevavano nelle vicinanze. Non si congiunsero
le pietre per mezzo di calce o di altro cemento;
soltanto nella parte esterna si sostennero per mezzo di
una palizzata; e il fosso scavato già ai tempi del primo
assedio, liberato dalle materie che lo riempivano e reso
più profondo, servì a ottimo mezzo di difesa. Dopo venticinque
giorni di operoso lavoro, Belisario poteva muovere
intorno alle mura rinnovellate e persuadersi che
per lo meno esse avrebbero giovato alla stessa guisa di
uno scenario appariscente da teatro. Dalla Campania
frattanto traevano di nuovo entro la Città i Romani

dispersi qua e colà, e le davano ancora sembianza di
paese popolato[427].




Se la difesa di Roma sostenuta da Belisario contro il
primo assedio condotto con tanta energia ci muove ad
ammirazione, sorpresa ancor maggiore deve eccitare in
noi la seconda in cui egli respinse l’oste nemica malgrado
della debolezza delle opere necessarie alla resistenza.
Non appena ebbe Totila l’annuncio che il nemico
era di nuovo rientrato in Roma, che senza indugio,
rapido e ardito come Annibale, veniva di Apulia contro
la Città. Potrebbe sembrare che i suoi movimenti sieno
stati condotti senza saggio disegno perchè ebbero esito
sventurato: ed infatti quel prode capitano abbandonando
Roma senza prima prendere Porto e senza distruggere la
fortezza di Belisario, può dare ai censori fondamento di
rimproverarlo di precipitata sconsideratezza. Egli trovava
i Greci che davano opera in fretta a restituire a saldezza
le porte: chè le loro aperture non erano munite, perocchè
Totila, partendo, avesse trasportate con sè, oppure avesse
distrutte le imposte; e i falegnami di Belisario non le
avessero peranco ricostruite. In mancanza di barre, i
disperati guerrieri greci ne chiusero il varco coi loro petti
protetti dagli scudi e dalle aste che spingevano a mo’ di
siepe all’infuori. I Goti rimasero durante la notte nel loro
campo presso il Tevere, e al sorger del giorno si lanciarono
con furore contro le porte e contro le muraglie,
che il più lieve urto delle macchine di guerra di Vitige
avrebbe facilmente abbattute. Ma dopo un combattimento

che durò tutto quel giorno fino a notte avanzata, i Goti
respinti con grave perdita tornavano al loro campo,
confessando con istupore, che innanzi a Roma aperta
avevano ricevuto una sconfitta. All’albeggiare del dì
successivo redivano all’assalto: ma le mura erano ben
difese da balestrieri, e fuori, innanzi alle porte, s’alzavano
parecchie macchine di legno che erano formate di
pali congiunti fra loro ad angolo retto, uno dei quali,
spingendosi fuori diritto a punta, volgevasi a volontà di
chi lo maneggiava d’ogni parte contro le ordinanze
nemiche, senza che mutasse la forma o l’intento[428]. Il
genio di Belisario sembrava creato apposta per difendere
Roma, e in tale bisogna sembrava invincibile, laddove
invece i Goti nelle arti degli assedî imperiti, respinti
quasi da un fato, affievolivano la loro potenza urtando
contro le mura di Roma. La notte poneva fine anche
al secondo assalto; nè meno infelice riuscita aveva un
terzo che Totila imprendeva parecchi giorni dopo. Il suo
vessillo regale istesso era con grave pena strappato alle
mani degl’inimici; e dopo un’aspra pugna combattuta
intorno al corpo dell’alfiere, i Goti si ritiravano, lieti di
aver potuto troncare all’estinto la mano sinistra, per
non lasciare ai Greci l’aureo braccialetto a trofeo di
loro vittoria.









Ma come ripararono nel campo, quei guerrieri, presi
da dispetto di loro onta, colmarono Totila di rimbrotti:
e quegli uomini stessi i quali avevano fatto plauso al
disegno di lui di abbattere tutti o in parte i baluardi
delle città conquistate, or lo biasimavano amaramente
di non essersi munito validamente entro le mura di Roma,
oppure, se lo avesse reputato poco saggio consiglio,
di non averla tutta rasa al suolo. Quindi si spandeva
anche da lontano la fama dei rovesci sofferti dai Goti
innanzi a Roma semiaperta; ed alta meraviglia levava
la resistenza senza pari di Belisario. E qualche tempo
dopo Totila ne riceveva beffa da Teodeberto re dei Franchi;
chè avendo il Goto chiesta la figlia di lui in isposa,
il Franco davagli a pungente risposta: non potere creder
mai che fosse re d’Italia, nè che sarebbe mai per
divenirlo un uomo, che non poteva conservarsi nel
possedimento di Roma conquistata e che era costretto
a vedere ripresa dai suoi nemici la Città mezzo distrutta[429].




Totila poteva sprezzare le ingiurie, ma non poteva
impedire che gli si volgessero contro. Egli perdette sotto
le mura fatali di Roma una parte della sua bella nominanza
di grande guerriero, ed una parte ancor maggiore
di sua fortuna; e senza cimentarsi in novelli assalimenti,
tagliando dietro a sè i ponti dell’Anio, moveva con
tutta la soldatesca a Tivoli, ch’egli rendeva fortemente
munita[430]. Di tal maniera Belisario aveva agio ad

asserragliare le porte di Roma con imposte coperte di
ferro; e per la seconda volta gli era concesso di spedire
con senso di orgoglio le chiavi di Roma all’Imperatore
in Costantinopoli. A quest’epoca Procopio pone fine all’inverno,
ed al duodecimo anno della guerra gotica.
Doveva essere quindi in sul torno della primavera dell’anno
548 allorchè Totila levava il campo: egli sembra
però che lo Storico greco affretti di troppo il corso
del tempo. L’assedio durava forse un sol mese; e gli
avvenimenti erano rapidi sì come le deliberazioni e le
opere del Goto, il quale pareva che nello stesso tempo
fosse d’ogni dove.




Durante l’assedio poi, Totila soffriva un’altra grave
perdita che aggravava vieppiù il peso morale dello
smacco ricevuto sotto le mura di Roma. Il feroce Giovanni,
continuando instancabilmente a combattere una
piccola guerra nell’Italia meridionale, compieva felicemente
con uno stuolo di cavalleria un’ardita impresa
nella Campania. Quivi, forse in Capua, erano tenuti in
cattività i Senatori di Roma colle loro donne e coi figli.
I Goti avevanli costretti a scrivere lettere agli abitatori
delle province colle quali gli eccitavano all’obbedienza
ai loro signori: e questi tenevano il patriziato romano
in obbrobrioso servaggio a somiglianza di un armento,
pronti a spingerselo innanzi d’uno in altro luogo, ma
tenendolo sempre sotto buona guardia a propria sicurezza.

Giovanni all’impensata assaliva Capua, faceva strage
del presidio goto, gettava i Padri venerandi colle loro
famiglie sopra alcuni carri, indi con quel suo bottino
di nuovo genere riparava in fretta nelle Calabrie.
Egli traeva seco pochi patrizî, perocchè la maggior
parte di quelli, dopo la presa di Roma, si fossero dispersi
in fuga; ma molte donne di ordine senatorio egli
vi trovava, e quelle ei faceva condurre in Sicilia sotto
pretesto di loro sicurezza, e veramente allo scopo di
averne importanti ostaggi della fede di Roma.




Alla notizia del buon esito della spedizione di Giovanni,
Totila partiva di Perugia ch’egli teneva stretta
d’assedio e moveva contro Italia meridionale rapidamente
sì che sembrava avere il suo esercito poste le ali. Valicati
gli scoscesi monti di Lucania, piombava sul campo di
Giovanni, lo rompeva e ne disperdeva i soldati, che con
vergognosa fuga cercavano salvamento nei monti e nei
boschi. Indi correndo a Brindisi colla sua cavalleria, vi
sorprendeva uno stuolo di soldati greci approdato in
quello, e lo distruggeva. Trasportata così la guerra nelle
province della bassa Italia, Totila colla previdenza del
suo genio sperava che Belisario abbandonerebbe Roma;
ed infatti il Generale preso da sollecitudine della piega
delle cose, era costretto a recarsi in persona sul nuovo
campo della guerra. Alle lettere pressanti con cui egli
chiedeva soccorsi, aveva risposto l’Imperatore ch’erano
già state mandate truppe nelle Calabrie, per lo che egli
stesso andasse a prenderne la capitananza. Belisario obbediva;
e imbarcatosi con soli settecento cavalli e con
duecento fanti, lasciava il rimanente della soldatesca a
presidio della Città sotto il comando di Conone, e verso

l’inverno dell’anno 547 partiva per sempre di quella
Roma che era monumento e sepolcro di sua gloria immortale,
per andare errando senza splendore di costa in
costa nell’Italia meridionale simile ad un fuggiasco.




A testimonianza eloquente delle geste di Belisario in
Roma s’elevano ancora le mura della Città, le quali
ricorderanno eternamente il nome di lui a chi le mira.
Ignoriamo di quali altri monumenti a lui vada debitrice
Roma; e dobbiamo dubitare che gli avanzassero tempo
od opportunità di pensare ad altro che non fosse utile al
presidio della Città. Per la qual cosa non è probabile
ch’egli ristorasse gli acquedotti distrutti dai Goti e che
egli restituisse a Roma il godimento dei bagni. La sola
Aqua Trajana va debitrice a lui di una restaurazione,
perocchè fosse necessario il corso delle sue acque a muovere
le macine dei molini: e di questo fa fede un passo
del Libro Pontificale[431]. Mancava allora ricchezza che
bastasse alle gravi spese necessarie a racconciare gli
acquedotti: e, se si tolgano le ristorazioni dell’Aqua
Trajana ed alcuni altri meschini lavori, dopo il tempo
di Vitige e precisamente dall’anno 537 al 775, gli acquedotti
cessarono di spandere in Roma la letizia delle

acque; e quella città che fra tutte del mondo ne possedeva
copia maggiore, fu per lo spazio di più che due
secoli fornita delle acque dei soli pozzi e delle cisterne,
come nei tempi suoi primi.




Il Libro Pontificale narra con una specie di orgoglio
che Belisario fondasse in Via Lata un ospizio per i pellegrini,
e che molte ricchezze spendesse a beneficio dei poverelli:
e racconta che, oltre a due grandi candelabri dorati,
egli donasse all’apostolo Pietro una croce d’oro del peso
di cento libbre e seminata di gemme, sulla quale erano
incisioni commemorative delle sue vittorie. Egli è probabile
che quell’opera d’arte fosse adorna di imagini
condotte a cesello, per la qual cosa dobbiamo deplorarne
la perdita[432]. Immense erano le ricchezze che Belisario
aveva raccolte nel bottino fatto sui Vandali: ben è facile
dunque che una piccola parte di quelle egli volgesse a
pia testimonianza di gratitudine alla Divinità; e poichè
il Libro Pontificale narra ch’egli abbia deposto quei
suoi doni votivi fra le mani di papa Vigilio, così non vi
ha dubbio che gli offrisse dopo la vittoria riportata su
Vitige. La restaurazione di qualche monumento antico,

del palazzo dei Cesari, ad esempio, avrebbe reso per
fermo più reverito presso ai posteri il nome del difensore
di Roma.



§ 2.
Belisario va errando senza disegno nell’Italia meridionale,
indi parte per Costantinopoli. — Totila ritorna per la
terza volta davanti le mura di Roma nell’anno 549. — Condizioni
della Città. — Vi entrano i Goti. — I Greci si ritirano
nel sepolcro di Adriano. — Roma ridiviene popolata. — Ultimi
giuochi circensi. — Totila abbandona la Città. — I Goti sul
mare.



Belisario salpava di Porto movendo alla volta dell’antico
Taranto; ma una burrasca lo gettava a Crotona.
E in quella città, non protetta da mura, egli rimaneva
colla sua donna e colla fanteria, nel tempo medesimo in
cui comandava ai suoi cavalleggieri che corressero il
paese lunghesso la bella marina del golfo, le cui colonie
greche, anticamente fiorenti, già incominciavano a decadere
nella rozza selvatichezza della vita prima di natura.
Ma Totila celeremente sorprendeva quella cavalleria nelle
vicinanze dell’antico porto dei Turî, presso a Ruscia
(ch’è l’odierno Rossano) e la sbaragliava completamente:
e ne avveniva che Belisario stesso in fretta ponevasi in
mare e si ricoverava a Messina in Sicilia. Era, secondo
la notizia offertaci da Procopio, verso la fine del decimoterzo
anno della guerra gotica, intorno alla primavera
dell’anno 548.




L’intero anno successivo occupavasi in battaglie combattute
nella bassa Italia, le quali tutte avevano infausto
risultamento pei Greci. Lo sventurato Belisario ne sentiva
acre dolore; le poche soldatesche che l’Imperatore

spediva erano disfatte tosto che approdate, per la qual
cosa ei poteva reputarsi fortunato che Giustiniano lo
richiamasse in Oriente. Egli ingrediva in Costantinopoli
senza onore di trionfo, dopo di avere spesi con cattivo
successo cinque anni in Italia, ch’egli lasciava in balia
del nemico vittorioso: e quello fu il massimo dei dolori
della sua vita. Alla partita di lui Totila trionfava vie
maggiormente: dopo di aver conquistate felicemente parecchie
città della Calabria, e dopo di avere presa la bene
munita Perugia, quell’eroe instancabile moveva per la
terza volta col suo esercito contro Roma, in sull’incominciamento
dell’anno 549.




Al comando del presidio della Città non era più preposto
Conone: chè i soldati, irritati contro l’avidità sua,
ammutinatisi lo avevano trucidato; e Giustiniano era
stato costretto a perdonare loro quel delitto, atterrito
alla minaccia che alcuni preti romani, spediti ambasciatori,
gli avevano fatta, protestando che, ove non avesse
dato perdono, il presidio sarebbe passato dalla banda
dei Goti. Ora aveva Diogene il comando della Città con
tremila uomini di presidio; e il coraggio ed il valore di
quello sperimentato capitano bene prometteva della difesa.
Nè egli fu negligente di provvedimento alcuno che
giovasse a respingere l’oste nemica: fornì i granai e fè
seminare a grano tutti gli spazi deserti che si trovavano
entro la cerchia delle mura[433]: ed i Romani avranno
mirato (doloroso spettacolo!) intorno alle ruine della loro
grandezza antica, nel Circo stesso forse, biondeggiare

le spiche. Già Totila stava innanzi a Roma, e già
dal loro campo (che probabilmente sarà stato situato
ove era l’antico, al di sotto di porta san Paolo, presso
il fiume[434]) i Goti movevano ripetuti assalti contro
le mura, ma ne erano respinti con energia: e la stessa
presa di Porto, baluardo potente la cui perdita riescì alla
Città di grave danneggiamento, non avrebbe affrettata
la conquista di Roma, se anche questa volta alcuni traditori
non l’avessero aperta a Totila. A guardia della porta
san Paolo stavano Isauri. Irritati che si ritardasse loro
da gran tempo il pagamento del loro soldo, e invaghiti
d’altra parte della ricca ricompensa ottenuta dai loro connazionali
i quali avevano altra volta messo dentro della
porta il Re goto, deliberarono di imitarli e offersero a
Totila i loro servigi. Una notte il Re s’avvicinava col
suo esercito a quella porta, nel tempo istesso in cui
mandava suoi trombettieri su due barchetti attraverso il
Tevere, affinchè con alti squilli volgessero l’attenzione
dei difensori verso un luogo remoto. Quelli della Città,
atterriti a quel segno di battaglia, accorrevano là dove
credevano che si movesse l’assalto: e in quello gl’Isauri
aprivano porta san Paolo per la quale ingredivano i
Goti. Uccidevano senza pietà quanti incontravano; ed
i Greci, fuggendo per la Via Aurelia a Centumcella,

cadevano in un agguato donde si salvavano a stento
pochissimi, fra i quali anche Diogene ferito.




Roma per la seconda volta cadeva in balia di Totila,
all’infuori soltanto della tomba di Adriano. In mezzo
allo sbigottimento universale, Paolo cilicese, prode capitano,
si ricoverava con quattrocento cavalieri entro quel
baluardo. In sul mattino i Goti lo assalivano, ma egli ne
li ricacciava vittorioso con grave loro perdita. I nemici
deliberavano perciò di prendere quel pugno di valorosi
per fame: due giorni duravano eglino senza cibo, non
volendo nutrirsi delle carni dei loro cavalli; e finalmente
determinavano di morire da eroi. Abbracciatisi l’un l’altro,
dicevansi l’estremo addio; indi prendevano l’arme per
iscagliarsi in mezzo all’oste nemica risoluti di vender cara
la propria vita. Totila, conosciuto il loro proponimento,
ebbe paura dell’urto di quel gruppo di prodi ai quali la
disperazione rendeva desiderata la morte, e loro fè sapere
che darebbe permissione a ciò che, posate le armi, liberi si
ritirassero. Ma quei valorosi guerrieri elessero di servire
indi innanzi colle armi alla mano sotto la bandiera di
un eroe liberale, piuttosto che di tornarsene con povertà
e con onta a Bisanzio: per la qual cosa tutti, ad eccezione
di Paolo e di un altro officiale, s’arrolarono nello
esercito Goto.




Dopochè Totila si fu impadronito intieramente di
Roma, non fu più indotto al consiglio di abbandonare la
Città e molto meno di distruggerla: ed è a tale proposito
che lo storico Procopio narra che un tale mutamento
avessero operato nell’animo suo i beffardi rimproveri
del Re dei Franchi. Egli trovava Roma ridotta a deserto,
abitata da pochi e miseri cittadini, povera sì come una

meschina città di provincia. A renderla novellamente
popolata ei vi chiamava dai dintorni e dalla Campania
Goti e Romani ed anche Senatori: e nel tempo medesimo
in cui dava opera a provvederla di vettovaglie, comandava
che si restaurasse tutto ciò che dopo la prima sua
conquista, nella Città era stato distrutto. Indi con regale
liberalità richiamava il popolo a letizia dando spettacoli
nel Circo massimo: e gli ultimi giuochi di corse che i
Romani vedessero, erano loro offerti da un Re goto, quasi
che ne prendesse di tal maniera congedo. E allorquando
i radi stuoli di cittadini ed i pochi Senatori, a godere lo
spettacolo delle corse, avranno preso seggio nel Circo
smisurato, sui gradini anneriti per la vecchiezza, Roma
mirando quell’adunanza di ombre e quei giuochi, sarà
stata commossa a terrore come alla vista di uno spettro
beffardo.




Ma le necessità della guerra non concedevano che
Totila dimorasse a lungo nella Città. Vanamente sperava
il Re che la presa di Roma e le tante sue vittorie
nelle province sarebbero per muovere l’animo caparbio
di Giustiniano: il Romano da lui spacciato ambasciatore
per far noto all’Imperatore il suo vivissimo
desiderio che Italia tornasse a ordinamento di pace, non
era accolto entro Bisanzio; chè anzi le istanze pressanti
di papa Vigilio, il quale era allora in Costantinopoli, unite
ai consigli del patrizio Cetego (e questi due uomini, il
primo Vescovo di Roma, il secondo presidente del Senato,
erano i rappresentanti dei Romani devoti all’Impero),
facevano sì che l’Imperatore deliberasse di tentare uno
sforzo supremo a riconquistare Italia, e di porre alla testa
dell’esercito uomini di somma virtù militare.









Totila incrollabile ed instancabile nella sua energia,
colla mente feconda di disegni, partiva novellamente di
Roma nell’anno 549, nel tempo stesso in cui teneva
stretta d’assedio con una parte della sua soldatesca la
prossima Centumcella. Con quattrocento navi, che egli
aveva saputo raccogliere predando o in altra guisa, egli
s’ergeva ora a dominatore dei mari; e salpando dalle
coste del Lazio scioglieva le vele alla volta del mare
inferiore per punire la colpevole Sicilia e per distruggere
i nemici che avevano posto stazione in quelle acque.
Ma qui ci è tolto di poter seguire Totila nelle splendide
e grandi sue imprese; nè possiamo narrare della conquista
di Corsica, di Sardegna e delle ardite spedizioni
che i Goti, fatti marinari e precursori dei Normanni, impresero
contro Grecia stessa; chè ci caccia il lungo tema
della nostra Storia della città di Roma.



§ 3.
Narsete prende il comando dell’esercito nella guerra
d’Italia. — Presagio romano intorno a lui. — Notizie dei
monumenti di Roma tratte da narrazioni di quel tempo. — Foro
della Pace. — Vacca di Mirone. — Statua di Domiziano. — Nave
di Enea. — Narsete s’avanza fino alle falde
dell’Apennino. — Totila combatte la sua ultima battaglia, e
muore presso Tagina nell’estate dell’anno 552.



Volgeva il decimosettimo anno di guerra, verso la
fine del 551 o in sull’incominciamento del 552, allorquando
Narsete veniva al campo della guerra. E mutava
tosto la piega delle cose. Strano spettacolo per fermo
è la pugna tra un eroe ed un eunuco: ma la fortuna, che
abbandonando di repente Totila lasciavalo cadere, rendeva
meno obbrobriosa la sua sconfitta dandogli a emulo

un uomo d’alto valore, e opprimendolo per quelle grandi
leggi del fato che condannano alla rovina anche gli
uomini illustri dopo una serie di trionfi gloriosi.




La vittoria dell’Eunuco era stata annunciata al
mondo da un presagio compiutosi in Roma. Un Senatore
narrava allo storico Procopio quest’aneddoto: al tempo
di re Atalarico passando un armento di buoi per il foro
della Pace, uno di quegli animali evirati, di repente scagliandosi,
s’era sovrapposto al simulacro di bronzo d’un
toro il quale stava ad ornamento d’una fontana del foro:
e un contadino toscano il quale a caso passava di là
aveva esclamato esser quello presagio che un eunuco
un dì vincerebbe il dominatore di Roma[435]. Noi non
avremmo fatta menzione di questa fola, se non fossero
stati alcuni cenni che lo Storico dà a quel proposito
intorno ai monumenti ancora esistenti in Roma.




Procopio stesso vide ancora il foro della Pace ed il
tempio conquassato dalla folgore che indi non fu più
restaurato e di cui sparve in seguito ogni traccia; vide
ancora le fontane ed il toro di bronzo ch’egli reputò
opera di Fidia o di Lisippo. E lo Storico narra che ai
suoi tempi esistevano ancora in Roma parecchie statue
di quei due sommi maestri; e, senza darcene il nome,
ei parla di un’altra statua di Fidia che portava scritto
il nome di quel suo artefice. Ivi, dic’egli, esiste ancora
la vacca di Mirone. Forse quel celebre capolavoro sarà
stato da Augusto trasportato di Atene a Roma; forse
anche il Bisantino avrà scambiata quell’opera di Mirone,
già veduta un tempo da Cicerone in Atene, con altri

simulacri in bronzo di buoi, dei quali era in Roma
gran copia. I Romani si dilettavano di simulacri d’animali;
e la statua più preziosa di Roma era quella di
bronzo che rappresentava un cane che lambiva la sua
ferita, e che era conservata, miracolo d’arte, nel tempio
Capitolino. Il foro boario riceveva nome dal simulacro
di un bue; e con quattro figure di tori, opere di Mirone,
Augusto aveva reso adorno il cortile del tempio di Apollo
Palatino[436]. Nel Foro romano e nelle sue vicinanze stavano
ancora altri simulacri di animali; e l’Elephans
Herbarius si ergeva dal lato del Campidoglio volto verso
il Tevere, e Procopio vedeva ancora nella Via Sacra gli
elefanti di bronzo che ad opera di Teodato in tempi recenti
vi erano stati restituiti[437]. Egli fa menzione anche
di una statua di bronzo dell’imperatore Domiziano
ch’ei vide presso il Clivo capitolino a mano destra di
chi usciva del Foro: e poichè dice ch’essa era la sola
statua di Domiziano che esistesse, egli è chiaro non

potere reputarsi che fosse la celebre statua equestre di
quello Imperatore, che il poeta Stazio descrive esattamente
nel primo canto delle sue Selve. Questo grande
ed illustre monumento dell’arte dopo i tempi di Stazio
s’ergeva nel Foro stesso, più in là del luogo ove in
tempi posteriori s’innalzò la colonna di Foca; ma non
esisteva più all’età di Procopio. La statua di bronzo di
cui parla lo scrittore greco si sarà elevata a mano destra
dell’arco di Severo, o meglio, innanzi al palazzo senatorio
edificato da Domiziano[438].




Se lo Storico della guerra gotica ci avesse lasciata
la descrizione di altri monumenti d’arte esistenti in Roma
al suo tempo, egli ci avrebbe recato servigio non lieve.
I Romani vergendo a barbarico decadimento, senza fondamento
reputavano opera di illustri artefici greci parecchie
statue; e forse sui piedestalli dei due colossi posti
innanzi le terme di Costantino leggevansi i nomi di
Prassitele e di Fidia. Procopio parla per minuto di un
monumento di Roma che credevasi assai antico, e ne trae
argomento a lodare l’amore che i Romani portavano alle
opere dell’antichità, e che avevano serbato fervidissimo

malgrado della lunga dominazione barbarica[439]. Lo moveva
a meraviglia la vista della nave favolosa di Enea,
che ancora conservavasi nell’arsenale presso la sponda
del Tevere[440], e che egli descrive lunga centoventi piedi,
larga venticinque: dice che era ad un solo ordine di remi,
che gli assi erano uniti con arte senza arpioni, che la chiglia
era formata di uno smisurato tronco di albero lievemente
curvato, e che i fianchi costruiti di un solo pezzo
di legno piegavano uniformemente dall’uno e dall’altro
lato della nave. Il credulo Procopio esprime con vivace
discorso la sua ammirazione per quell’opera che «avanza
ogni concepimento», ed assicura che quella nave favolosa
sembrava costruita di recente, senza che si scorgesse
vestigio di corruzione recata dalla vecchiezza[441].




Gettato così uno sguardo fugace sui monumenti di
Roma decaduta, torniamo tosto a Totila ed a Narsete. Il
novello Generale fornito di pieno potere ad usare del
tesoro imperiale, di animo liberale, pronto ad operare,
chiaro per eloquenza, raccoglieva in Dalmazia un grande
esercito in cui si riunivano genti d’ogni nazione, che

con loro varie fogge presentavano uno spettacolo simile
a quello degli eserciti crociati di tempi più tardi.
Unni, Longobardi, Eruli, Greci, Gepidi e persino Persiani,
differenti di forme, di linguaggio, di armi, di costume,
ma animati tutti da pari desiderio d’impadronirsi
dei tesori dei Goti, o meglio d’Italia, si schieravano a
Salona sotto la bandiera di Narsete. Con bella mossa
ei guidava quelle soldatesche terribili lungo le spiagge
paludose del mare Adriatico a Ravenna; e Totila era
agitato a terrore dall’improvvisa notizia che già il Greco
s’avanzava verso l’Apennino.




Il Re goto era in Roma. Tosto ch’egli aveva abbandonata
Sicilia, ei ritornava nella Città ad attendervi
che giungesse Narsete. Ei vi richiamava alcuni
Senatori, e loro affidava la cura della restaurazione della
Città, nel tempo stesso che gli altri teneva sotto buona
guardia nella Campania. Ma i Padri ch’erano in Roma
difettavano degli agî necessarî a provvedere alle publiche
bisogne ed alle proprie loro necessità; e dai sospettosi
Goti eglino stessi erano trattati quali schiavi di
guerra. Sembra che Totila facesse lunga dimora nella
Città, e che di qui egli possa già prima aver dato ordinamento
alla spedizione contro le coste di Grecia. Per
lo meno egli era in Roma allorquando Narsete mosse di
Ravenna: e vi rimaneva attendendo che i Goti di Verona
guidati dal valoroso Teja, si fossero avanzati in modo
da impedire che i nemici guadassero il Po. Tostochè
eglino, ad eccezione di duemila cavalli, furono giunti,
Totila partiva di Roma, attraversava Toscana e poneva
suo campo presso l’Apennino in un luogo appellato
Tagina. Poco tempo dopo vi giungeva Narsete e

accampava di fronte ai Goti, a cento soli stadî di distanza,
in un piano cinto di tumuli chiamati tombe dei Galli
(busta Gallorum).




E qui per l’ultima volta fu veduto Totila nello splendore
della sua eroica prodezza. Procopio ce lo descrive
innanzi all’incominciamento della pugna, sul campo fra i
due eserciti schierati in battaglia. Ei ci sembra di vedere
la imagine di un cavaliero del medio evo. Vestito di una
armatura sfavillante d’oro, coll’elmo e colla lancia
adorni di banderuole porporine, quel mattino egli cavalcava
un bellissimo destriero di battaglia e faceva mirare
ai due eserciti la sua destrezza nell’armeggiare. Spronava
pel campo il cavallo, piegandolo a cerchio, nel tempo
stesso in cui egli or piegavasi supino sull’arcione, or con
giovanile agilità si gettava sopra un fianco e sull’altro,
ed or lanciava in aria la lancia per ripigliarla poi correndo
di carriera. A notte era morto. Il suo esercito era
disfatto e fugato: egli stesso ferito mortalmente da un
dardo volgeva in fuga, quando un Gepido lo trafiggeva
da tergo coll’asta. I suoi compagni a fatica traevanlo
agonizzante fino ad un luogo detto Capra, dove spirava
e dove era in fretta seppellito. Volgeva l’estate dell’anno
552.




Bella lode si merita lo Storico greco, che si stende
in alcune considerazioni filosofiche sopra la sorte lacrimevole
di quel glorioso nemico: ed il Muratori con caldo
elogio lo annovera tra gli eroi dell’antichità. Se la grandezza
dell’uomo sia proporzionata alle difficoltà ch’ei
deve superare ed alla avversità del destino che deve vincere,
Totila è meritevole dell’immortalità del nome ben
a maggior diritto che Teodorico. Imperocchè egli in

giovanile età abbia con energia, con prestezza e con
saggezza non soltanto restaurato il regno crollato di lui,
ma lo abbia anche per un periodo di undici anni difeso
contro Belisario. Che se poi l’eccellenza di un uomo si
riconosca alle alte virtù che ne adornano l’animo, pochi
sono fra gli eroi dell’antichità e dei secoli successivi
che per grandezza d’animo, per giustizia, per continenza
possano reputarsi pari all’illustre Goto.



§ 4.
Teja ultimo re dei Goti. — Narsete prende Roma. — I
Goti cedono la mole d’Adriano. — Ruina del Senato romano. — I
Greci prendono le castella dei Goti. — Narsete
invade la Campania. — Eroica morte di Teja nella primavera
dell’anno 553. — I Goti dopo una battaglia data alle falde
del Vesuvio scendono a patti. — Mille Goti partono guidati
da Indulfo.



Seimila Goti erano caduti sul campo di battaglia
a Tagina, gli altri erano dispersi. Il maggior numero
di quei fuggiaschi si raccolse sulle sponde del Po, ed
in Pavia elesse a re il più prode dei guerrieri goti,
Teja. Narsete, partendo dal campo della sua vittoria,
congedava i feroci suoi ausiliarî longobardi con ricchi
donativi e moveva alla volta di Toscana. Ei prendeva
rapidamente Narni, Spoleto e Perugia, indi compariva
innanzi a Roma.




Il debole presidio goto della Città al suo avvicinarsi
s’apparava ad energica resistenza, ma rinunciava al
disegno di difendere l’intera cerchia estesissima delle
mura, e si restringeva a bene munirsi nel sepolcro
di Adriano, che Totila aveva reso forte baluardo che

proteggesse Roma, circondandolo di una piccola muraglia,
e questa riunendo alle mura della Città per mezzo
del ponte di Adriano[442]. Ed ivi i Goti avevano deposto
i loro più preziosi tesori. Anche Narsete d’altro canto
riconosceva l’impossibilità di cingere d’assedio tutta
la Città, per la qual cosa egli divideva il suo esercito in
parecchi stuoli che assalissero in punti differenti le mura.
E i Goti raccogliendosi or qua, or là sui punti minacciati,
erano costretti a lasciare le altre parti indifese. Dopo
parecchi assalti in cui furono respinti, i Greci guidati
da Giovanni, da Narsete e dall’erulo Filemuto, movevano
da tre lati contro le mura, nel tempo medesimo in cui
un quarto stuolo guidato da Dagisteo dava la scalata
ad uno di quei tratti vuoti di difensori, e, gettandosi nella
Città, ne apriva le porte. Era troppo tardi per respingere
l’oste che irrompeva. Fuggivano i Goti, alcuni
verso Porto, altri alla mole di Adriano. Ma Narsete non
concedeva loro un momento di sosta, chè si lanciava
con tutta la sua soldatesca contro il castello, e dai Goti
mossi a disperazione lo aveva a patti, permettendo loro
che liberi partissero.




Di tal guisa Roma cadeva nelle mani dei Bisantini
nell’anno 552, vigesimo sesto di regno dell’imperatore
Giustiniano, sotto il cui reggimento, come osserva meravigliando
Procopio, la Città era stata conquistata non
meno di cinque volte. Il fortunato vincitore ora spediva
le chiavi di Roma a Bisanzio, all’Imperatore, il quale le
riceveva con gioia pari a quella con cui aveva poco

tempo innanzi accolto il manto insanguinato e il cimiero
regale di Totila.




Lo Storico di questo periodo getta a quest’occasione
un timido sguardo sulle contraddizioni del destino, il
quale volge a conseguenze di triste ruina gli avvenimenti
che sembrano i più fortunati. Egli narra con breve discorso
la fine del Senato, dell’illustre ed antichissimo
monumento della costituzione politica di Roma, senza
però mostrare duolo alla ricordanza della sua grandezza
passata. Al popolo romano, dic’egli, di pari guisa
che al Senato, questa vittoria doveva essere cagione di
ruina ancor maggiore. I Goti fuggenti, disperando omai
di poter conservare il possedimento d’Italia, davano ora
libero corso al sentimento di odio e alla foga di vendetta:
trucidavano senza pietà tutti i Romani, nei quali eglino
s’avvenivano: e il loro esempio seguivano anche i Barbari
che militavano sotto le bandiere di Narsete, facendo
strage di molti Romani i quali, mossi da ansioso desiderio
della cara patria, alla notizia della liberazione della Città,
vi facevano ritorno. Parecchi Senatori, già condotti da
Totila in cattività, erano nella Campania[443]; chè pochi
di loro soltanto Giovanni aveva potuto prendere e
trarre in Sicilia. Or eglino s’accingevano a tornarsene a
Roma, ma i Goti com’ebbero contezza della fuga di
pochi e del proponimento di tutti, posero a morte quanti
tenevano prigioni nelle castella della Campania. Di
quelli Procopio cita a nome soltanto un Massimo. E la
distruzione delle nobili famiglie romane compievasi nel
tempo medesimo colla uccisione di trecento giovinetti

ch’erano discendenti di quelle. Avvegnachè Totila,
prima di muovere contro Narsete, avesse tratto da parecchie
città altrettanti fanciulli delle più illustri famiglie,
e gli avesse fatti condurre al di là del Po quali
ostaggi. Ed ivi Teja facevali tutti uccidere per mano
del carnefice[444].




Di tal modo le antiche famiglie senatorie s’estinguevano,
all’infuori di pochi dei loro membri, i quali in tempi
anteriori erano fuggiti a Costantinopoli od in Sicilia, o
erano rimasti in Roma. Quelli ed altri fuggitivi tornavano
forse, dopo la fine della guerra, nella Città; e
quelle miserande reliquie del patriziato di Roma continuavano
alcun tempo ancora a presentare un fantasima
del Senato antico, finchè anche questo, in sull’incominciamento
del secolo settimo, si estingueva del tutto, in
maniera che i nomi di Senatore e di Console, gloriosi
tanto e onorati un tempo, non erano nei tempi posteriori
che titoli vani di uomini ricchi e ragguardevoli[445].









Narsete frattanto toglieva ai Goti Porto; e, presi
Nepi e Petra Pertusa, cacciavali anche dalle ultime castella
che possedessero nella Campania tusca di Roma, e
fino a Centumcella ch’ei faceva assediare[446]. Egli poi
rimaneva a Roma e vi dava opera alla restaurazione ed
all’ordinamento delle cose cittadine[447]: spediva frattanto
una parte del suo esercito ad assediare Cuma,
terra ben munita della Campania, dove Aligerno, prode
fratello di Teja, stava a guardia del tesoro dei Goti; ed
un altro grosso stuolo capitanato da Giovanni mandava
in Toscana a tagliarvi la via a Teja. Imperocchè l’ultimo
Re dei Goti, deluso nella sua speranza di avere ajuto

dai Franchi, movesse verso la Campania per liberare
dall’assedio l’importante baluardo di Cuma. Per vie
remote e disastrose Teja scendeva lunghesso la spiaggia
dell’Adriatico, e compariva di repente nella Campania.
All’annuncio di sua venuta, Narsete, raccolto il rimanente
dell’esercito, partiva di Roma; e per la Via Appia
oppure per la Via Latina moveva a Napoli.




Per lo spazio di due mesi, Greci e Goti stettero di
fronte gli uni agli altri nelle bellissime pianure che si
stendono appiè del Vesuvio, separati dal fiume Dracone,
ch’è forse il Sarno, in quel punto dove si gitta in mare
nelle vicinanze di Nocera. Un tradimento dava in mano
ai Greci la flotta dei Goti, per la qual cosa Teja era
costretto ad uscire di quel campo. I Goti, costernati a
quell’avvenimento, si raccoglievano sul pendio di monte
Lattario; ma ridotti in breve allo stento della fame, dovevano
scenderne, risoluti di non indugiare più a lungo
e di tentare l’estremo sforzo. La gloriosa battaglia che
quegli ultimi Goti diedero in uno dei più bei campi del
mondo, che, ridente della splendida veduta dell’azzurro
golfo di Napoli, si stende alle falde del Vesuvio antico,
sopra il suolo che è tomba a cadute città, chiude la
storia di quell’immortale popolo di origine germanica,
la cui fine oggidì ancora muove l’animo nostro a
dolore, temperato però dalla ricordanza della grandezza
tragica con cui cadde. I guerrieri goti pugnarono con
bravura senza pari, e Procopio stesso sclama che nessun
eroe fu mai nell’antichità il quale superasse la prodezza
di Teja. Deboli di numero eglino combattevano in ordinanze
serrate senza indietreggiare dai primi albori del
dì fino al tramonto; ed il Re circondato da pochi amici

pugnava innanzi a tutti. In mezzo alla pressa della mischia,
egli resisteva alla moltitudine dei nemici che si
scagliavano impetuosi contro di lui: e coprendosi col largo
scudo, e raccogliendo su quello un nembo di frecce e
di aste, egli respingeva i suoi assalitori. Come il palvese
era coperto dei dardi conficcativi, ne prendeva un altro
dalle mani dei suoi scudieri e di nuovo pugnava. Così
durava incrollabile nella battaglia fino a mezzogiorno;
allorquando, non potendo più sostenere lo scudo pesante
per dodici lance che vi si erano confitte, chiamava con
potente voce il suo scudiero: nè indietreggiava di un
sol passo, nè cessava di rotare a cerchio la spada, ai nemici
tremenda, ma appellava ripetutamente lo scudiero,
il quale accorreva recandogli un novello palvese. Ma nel
momento in cui il Re lo prendeva e gettava l’altro, il
petto rimaneva d’un attimo indifeso, e una saetta di
repente colpivalo, onde ei cadeva esanime al suolo.




I Greci, mozzato il capo a quell’ultimo Re dei Goti,
lo elevavano sopra una lancia e recavanlo in trionfo alla
vista dei due eserciti. Sgomentati per un momento i
prodi Goti, riprendevano tosto animo, e continuavano a
combattere con novella forza, finchè la notte, involgendo
nelle tenebre loro ed il nemico, poneva fine alla lotta.
Dopo una notte di riposo breve e angosciato, quei prodi
ripigliavano ai primi albori le armi, e pugnavano con
fortezza che non venne mai meno e senza cedere terreno,
fino a che scendeva colla sua oscurità la seconda
notte a separarli. Allora sedevano a riposo, e numerate
le loro rade schiere, venivano a consiglio di ciò
che fosse a fare. Quella stessa notte spedivano a Narsete
alcuni dei loro capitani i quali dicevano: «Ben

avvedersi i Goti che vana cosa sarebbe pugnare contro
i voleri d’Iddio: sdegnare eglino la fuga, chiedere che
loro si concedesse libera dipartita, affinchè, abbandonata
Italia, non servi dell’Imperatore, ma uomini liberi potessero
trarre loro vita sotto quel cielo ch’eglino scegliessero:
chiedere che loro si concedesse di recare con
sè i loro averi che avevano deposti in parecchie città».
Narsete ondeggiava nell’incertezza, ma il generale Giovanni,
che per l’esperienza di cento battaglie conosceva
il valore dei Goti, lo consigliava di accogliere le
offerte di eroi decisi a morire. Intanto che si conchiudeva
il trattato, mille Goti, disdegnando ogni pattuizione come
disonorevole, sguainavano le loro spade, ed uscivano del
campo, e partivano non molestati dai Greci che concedevano
loro libero passaggio, temendo gli effetti del loro
coraggio disperato. Guidati dal prode Indulfo, eglino
giungevano salvi a Pavia. I rimanenti prestavano solenne
giuramento di adempiere quanto avevano promesso
nella convenzione, e di partire d’Italia. Ciò avveniva nel
Marzo del 553, verso la fine dell’anno decimottavo della
tremenda guerra gota[448].




Ignoriamo a qual luogo movessero gli ultimi mille
Goti dopo la battaglia del Vesuvio. Il modo con cui
eglino partirono del bel paese, che i loro padri avevano
conquistato e nel quale mille luoghi conservavano

ricordanza delle geste più gloriose, è involto per noi
nella notte del mistero.



§ 5.
Uno sguardo all’indole della dominazione gota in
Italia. — Fole spacciate dai Romani intorno ai Goti, e loro
ignoranza della storia delle rovine della Città.



Sessant’anni aveva durato il regno fondato da Teodorico.
Nell’ultimo periodo del decadimento, quando
s’apriva per Roma una êra novella che dall’antica aver
doveva svolgimento, i Goti, benchè fossero nelle arti
della civiltà inferiori ai Latini (per la dissoluzione degli
ordinamenti antichi profondamente decaduti), erano d’altra
parte nelle virili virtù politiche per robusta energia
e per animo eroico superiori. E i Goti s’alzano splendidi
di gloria in un’epoca oscura della storia d’Italia; nè
alcuno potrà mai contestare loro il sommo merito che
abbiano preservata dalla barbarie la civiltà antica dei Romani
tramandandola ai posteri. Rispettando con soverchia
venerazione le tradizioni politiche dello Impero, in
un’età nella quale era impossibile di concepire la costituzione
dello Stato in modo differente dagli ordinamenti
romani antichi, eglino entrarono per loro ruina in lotta
contro le decrepite forme politiche dell’antichità, contro il
sentimento nazionale e religioso degli Italiani, e perirono
perchè non ebbero potenza di inspirare nelle membra antiche
la forza di una vita novella. Fra tutti i popoli
stranieri ch’ebbero dominio sull’Italia (perocchè questo
bel paese, ch’è il paradiso dell’Europa, sia stato colpito
sempre da una maledizione che lo getta sotto la tirannia
degli estrani, colpa della sua natura e di eventi fatali)

eglino furono i più illustri e gloriosi. Forniti di tutte le
incorrotte virtù delle quali la originale natura è prodiga
ai popoli nel primo incominciamento di loro vita, eglino
rappresentavano nelle forme del corpo, nel costume e
nella lingua quel popolo di Zamolxi o di Ulfila, di cui
(come narra Giornande) Dione anticamente aveva scritto
in quella sua Istoria dei Geti che andò perduta, essere il
più sapiente tra tutti i popoli barbari, e per la natura
dell’ingegno pressochè simile al greco[449]. Alla elevata
indole capace di accogliere le arti della civiltà, eglino
accoppiavano la mitezza d’animo germanica: e basta
che si paragoni il periodo della dominazione gota in
Italia con quelli della signoria greca e della spagnuola
venute più tardi, perchè ne balzino all’occhio le gravi
differenze senza che sia mestieri di soverchio discorso.




Egli è tuttavia opportuno che si oda il giudizio che
dei Goti reca il maggiore Storico degli Italiani, affinchè
non si creda che tutti sieno stati acciecati da eguale
ignoranza. «Al nominarsi ora i Goti in Italia», dice il
Muratori, «si raccapricciano alcuni del volgo ed anche
i mezzo letterati, quasi che si parli di barbari inumani
e privi affatto di legge e di gusto. Così le fabbriche

antiche mal fatte si chiamano d’architettura gotica, e
gotici i caratteri rozzi di molte stampe fatte sul fine del
secolo quintodecimo o sul principio del susseguente.
Tutti giudizî figliuoli dell’ignoranza. Teodorico e Totila,
amendue re di quella nazione, certo non andarono esenti
da molti nei; tuttavia tanto fu in essi l’amore della
giustizia, la temperanza, l’attenzione nella scelta dei
ministri e degli uffiziali, la continenza, la fede nei contratti,
con altre virtù, che potrebbero servire d’esemplare
pel buon governo dei popoli anche oggidì. Basta leggere
le lettere di Cassiodoro, e in fine le Storie di Procopio,
nemico peraltro dei Goti. Nè quei regnanti variarono
punto i magistrati, le leggi o i costumi dei Romani;
ed è una fanciullaggine ciò che taluno imagina del loro
pessimo gusto. Lo stesso Giustiniano Augusto ebbe bensì
più fortuna che i re Goti; ma se è vero, almeno per
metà, quanto di lui lasciò scritto Procopio, fu di gran
lunga superato da essi Goti nelle virtù»[450]. — «I Romani»,
dice più oltre il Muratori, «bramavano di mutar
padrone. Lo mutarono in fatti, ma con pagare ben caro
l’adempimento dei loro desideri per gli immensi danni
che seco portò una guerra di tanti anni; e quel ch’è
peggio, perchè questa mutazione si tirò dietro la total

ruina dell’Italia di lì a pochi anni, con precipitarla in
un abisso di miserie»[451].




Durante tutto il medio evo, e fino ai tempi più recenti,
molto tempo ancora dopo che erano riposte in fiore
le scienze, tenevasi in Roma la dissennata credenza che i
Goti avessero recata la distruzione ai monumenti della
Città. Quali fole meschine si andassero diffondendo, ci
fanno conoscere alcune memorie dell’anno 1594, lasciate
da Flaminio Vacca, scultore romano: e la Storia della
Città deve tener conto di alquante di quelle, come di
monumenti della ignoranza dei Romani intorno alla
storia dei loro monumenti[452]. Mirando le tristi ruine
dell’antica Città, nè sapendo che, più ancora dell’opera
devastatrice del tempo, i rozzi Baroni del medio evo ed
anche alcuni Pontefici avevano demolito monumenti dell’antichità,
i Romani ricordavano soltanto la tradizione la
quale narrava che i Goti avevano per lunghi anni tenuta
Roma sotto la loro signoria, che la avevano assediata
parecchie volte, che la avevano conquistata e saccheggiata.
Eglino vedevano la maggior parte degli edificî

antichi, gli archi di trionfo, e le stesse smisurate mura
del Colosseo, quali oggidì ancora miriamo, danneggiate
per forami innumerevoli; nè potendosene render ragione,
reputavano che quella rovina avessero recata i Goti per
desiderio di spezzarne i marmi, oppure, che sarebbe stata
cosa più assennata, per rapirne gli arpioni di bronzo[453].
Ed al tempo del Vacca mostravansi in Roma alcune
picozze di certa foggia, colle quali i Goti avrebbero demolito
le statue; imperocchè l’ingenuo scultore ci narri,
che un giorno, scavandosi nel suolo di una vigna, là dove
è il così detto tempio di Cajo e di Lucio cui il volgo dà
nome di Galluzzi, vi si erano trovate due picozze. Dall’un
lato avevano una mazza, dall’altro un ferro di alabarda;

ed io credo, dice il Vacca, che quelle fossero armi dei
Goti, i quali del ferro si servivano a spezzare in battaglia
gli scudi dei nemici, e la mazza adoperavano a recare
il guasto ai monumenti[454].




La fantasia dei Romani di quel tempo imaginava
persino di aver trovate le urne che chiudevano le ossa di
quei Goti i quali durante l’assedio di Vitige erano caduti
sotto le mura. Essendo stati un giorno dissotterrati presso
porta san Lorenzo molti sarcofaghi di granito e di marmo,
si reputò dalla bruttezza del lavoro che fossero di
origine gotica: ed io penso, dice lo stesso Vacca, che
appartengano al tempo in cui l’infelice Italia era dominata
dai Goti; chè mi ricorda d’aver letto che coloro
ebbero sofferta presso a quella porta una grave sconfitta.
E forse erano le urne di capitani, che, morti nell’assalto,
vollero aver tomba presso il luogo in cui caddero.




Ella è curiosa la credenza diffusa in Roma fino da
quel tempo remoto tanto, che i Goti avessero non solo
deposti tesori qua e colà nella Città, ma che avessero
anche segnati i luoghi ove gli avevano seppelliti, affine
di lasciarne ricordanza ai loro nepoti. E la ignoranza era
sì grande, che ancora in sulla fine del secolo decimosesto
si reputava che ancor vivessero uomini del popolo
goto in qualche paese del mondo, e ch’eglino venissero
di soppiatto a Roma per dissotterrarvi tesori dei loro
antenati con quell’ardore con cui lo facevano già parecchi
Cardinali. E Flaminio Vacca narra con pregevole
ingenuità quanto segue:




«Molti anni or sono io usciva un dì a vedere alcuni

monumenti antichi. Giunto a porta san Bastiano presso
a Capo di Bove (ch’è il sepolcro di Cecilia Metella), e
colto dalla pioggia, entrai in un alberghetto. E mentre
stava attendendo che l’acqua cessasse, presi a chiaccherare
coll’oste. Egli mi narrava che pochi mesi prima era
venuto da lui un uomo chiedendolo di un pò di fuoco.
Verso sera lo stesso uomo tornava con altri tre, e dopo
di aver cenato partivano senza che i tre compagni facessero
mai parola. Ripetutosi ciò per tre sere consecutive,
l’albergatore entrava in sospetto che venissero a fin di
male, e deliberava di darne denuncia al magistrato. Per
la qual cosa, quando uscivano una sera dopochè avevano
come al solito mangiato, egli seguiva da lontano le loro
orme al chiarore della luna, finchè li vedeva entrare
in alcune grotte del circo di Caracalla (di Massenzio).
Al mattino vegnente egli narrava quanto era accaduto
al magistrato. E questi, fatto cercare nelle grotte suddette,
vi trovò il terreno smosso ed una buca profonda,
in cui erano alcuni frammenti di vasi di creta di recente
spezzati: e poco lontano, entro il cumulo di terra, si rinvennero
celati alcuni stromenti di ferro, coll’ajuto dei
quali avevano mosso il suolo. Volendo accertarmene, poichè
il luogo era poco distante, vi andai, e vidi la buca
ed i frammenti dei vasi ch’erano cilindrici a somiglianza
di tubi. Sembra che fossero Goti che, messi sulle tracce
da certe notizie antiche, vi avessero dissotterrato un tesoro»[455].




Eccone un altro racconto:




«Mi ricorda che ai tempi di Papa Pio IV, venne a

Roma un Goto il quale possedeva alcune carte antichissime,
che parlavano di un tesoro che sarebbe a trovarsi
coll’indizio di una figura in bassorilievo che rappresentava
un serpente, e che dall’un lato aveva il corno
dell’abbondanza e dall’altro la figura della terra. Il
predetto Goto cercò tanto, finchè trovò il segno sopra
un lato dell’Arco: e presentatosi al Papa, pregollo che
gli desse licenza di scavare per trovarvi il tesoro che
apparteneva, diceva egli, ai Romani. E ricevutane permissione,
cominciò a lavorare collo scalpello su quel lato
dell’Arco, e, profondato alquanto, vi aprì una specie di
porta. Ma mentre stava per procedere nell’opera sua, i
Romani entrarono in timore ch’ei rovesciasse l’Arco,
perocchè eglino fossero agitati da sospetto contro la malevolenza
dei Goti e temessero che ancora durasse in
quel popolo il mal talento di distruggere i monumenti
di Roma. Per la qual cosa scagliatisi contro di lui, il
Goto ebbe a ringraziare Iddio di fuggirne illeso: e così
il suo proponimento andò fallito»[456].




A queste e ad altre favole di simil fatta si restringeva
la ricordanza che i Romani serbavano della gloriosa
dominazione dei Goti e della sollecitudine colla quale
eglino avevano data opera alla conservazione dei monumenti
di Roma: e noi vedremo che durante il medio evo
la barbarica ignoranza doveva salire nella Città a tale
grado, che persino la memoria di Cesare, di Augusto e di
Virgilio si presentava ai nepoti di quei grandi Romani
confusa nella tenebra della favola.









CAPITOLO SETTIMO.


§ 1.
Scendono in Italia le orde di Bucelino e di Leutari
e sono disfatte. — Ingresso trionfale di Narsete in Roma. — I
Goti in Compsa scendono a patti. — Condizioni di Roma
e d’Italia dopo la guerra.





La vittoria di Narsete non era completa. Terribili
torme di Barbari si riversavano nell’anno 553 sopra
Italia, minacciando ruina alla città di Roma. Già Teja
aveva cercato con promesse e coi tesori di Totila di
muovere i Franchi ad invadere Italia; e con istanza più
pressante ancora, i Goti dell’Italia superiore gli avevano
appellati a soccorso. Il paese indebolito dalla guerra lunga
e terribile, ed esanime per piaghe d’ogni maniera
ond’era il suo corpo straziato, poteva opporre fiacca difesa
e presentava facile la conquista. Alemanni e Franchi in
numero maggiore di settantamila uomini, condotti da
due fratelli, Leutari e Bucelino, scendevano dalle Alpi e
si gettavano sulle province dell’alta Italia, desolandole
con guasto orrendo. La poca soldatesca di Narsete vi
opponeva debole resistenza. Lo stesso Generale, partendo

di Ravenna, correva a Roma, e vi si fermava durante
l’inverno, tra l’anno 553 ed il 554, in attitudine minacciosa
sì, che ratteneva i Barbari dal lanciarvisi sopra.
Ed anzi, allontanandosi della Città e del suo territorio,
eglino entravano nel Samnio, ed ivi si dividevano in due
schiere. La prima, condotta da Leutari, scendeva lungo
la costa dell’Adriatico fino ad Otranto, e l’altra, capitanata
da Bucelino, moveva dall’altro lato e poneva a
devastazione le province della Campania, della Lucania
e degli Abbruzzi fino al mare di Sicilia.




Non trovando resistenza, quelle orde terribili di predoni
disertavano l’Italia meridionale colla rapidità e
colla forza devastatrice degli elementi della natura sbrigliati
nel loro furore: e la ricordanza di quell’invasione
mette orrore in chi ne legge la storia, nel tempo medesimo
in cui abbatte dalla sua altezza il concetto della
nobile natura dell’uomo. Ed infatti quell’avvenimento,
che è uno dei più terribili negli annali d’Italia, è simile
ai fenomeni della storia naturale dei bruti; perocchè il
riversarsi di quelle torme barbariche e il loro annientamento,
che non ne lasciava vestigio alcuno, siano simiglianti
alle peregrinazioni degli sciami di locuste e degli
stuoli di scojattoli nelle torride regioni. Leutari, verso
la fine dell’estate dell’anno 554, rediva sulle sponde del
Po colle sue schiere cariche di bottino; ma ivi una pestilenza
terribile distruggeva lui e le sue orde. Bucelino
invece da Reggio si volgeva verso Capua, ma giunto
presso al fiume Casilino o Volturno trovava innanzi a sè
Narsete, che partito di Roma aveva posto campo in
un luogo detto Tanneto. In una terribile battaglia i
numerosi stuoli degli Alemanni e dei Franchi seminudi

soggiacevano al valore ed alla perizia dei greci veterani,
e vi perivano tutti come un armento al macello,
all’infuori di cinque soli ai quali riuscì di fuggire[457].




Carico dello immenso bottino dei vinti che componevasi
delle ricchezze rapite a tutta Italia, l’esercito di
Narsete tornava a Roma; e le vie della Città erano
liete dello strepito dell’ultima pompa trionfale della cui
vista godessero i Romani. I guerrieri vincitori or davansi
in braccio al piacere, e alleggerita la fronte dell’elmo,
e deposto lo scudo pesante, gioivano fra le tazze e i
suoni della lira. Ma il pio capitano, che soleva ascrivere
tutti i suoi trionfi alle fervide preci ch’egli volgeva alla
madre di Dio, raccoglieva le sue soldatesche e loro indirizzava
un discorso nel quale le esortava a vita di temperanza
e di pietà, e le eccitava a vincere le tendenze,
che in quella opportunità gli invitavano alla crapula,
colla fatica degli armeggiamenti non mai interrotti[458].
Ed ancora gli attendeva l’ultima pugna; chè settemila
Goti, i quali s’erano già uniti agli Alemanni fuggiti alla
strage, gettatisi entro il castello ben munito di Compsa
o Campsa, sotto la capitananza dell’unno Ragnari vi
duravano acre resistenza fino all’anno 555 in cui finalmente
abbassavano le armi innanzi a Narsete[459].









Dopo di avere narrati così gli avvenimenti della
guerra lunga e terribile che fu combattuta per il possedimento
d’Italia, è a dirsi quali fossero le condizioni
di Roma in quel tempo. E già si può di leggieri formarsene
il concetto, allorchè si ricavino le conseguenze di
quanto fu per noi discorso fin qui. La Città, che in breve
spazio di tempo era stata presa cinque volte d’assalto,
aveva sofferto estremamente. La distretta della fame, la
strage della guerra, e il morbo contagioso avevano distrutta
a copiosi stuoli la sua cittadinanza. Cacciati tutti
a un tempo gli abitatori della Città dai Goti, eglino vi
erano tornati ma in numero bene minore, per essere di
nuovo flagellati dalle crudeli sorti della guerra. Non ci
è dato di determinare con precisione il numero degli
abitanti di Roma alla fine della lotta; ma, fatto computo
secondo verosimiglianza, sembra che il numero di
cinquantamila persone sia piuttosto eccedente che inferiore
alla realtà. Imperocchè il decadimento di Roma in
nessun tempo mai, neppure durante il periodo della così
detta cattività dei Papi in Avignone, abbia mai superato

le condizioni miserrime in cui essa trovavasi alla fine
della guerra dei Goti. Non oro, non argento era più
nella Città, e neppure nelle chiese: ogni cosa preziosa
che, reliquia dell’arte antica, era sfuggita alle ugne
dei Vandali e dei Goti di Totila, era stata spesa dai
posseditori durante le difficoltà dell’assedio o rapita
dalle angherie degli avidi Greci: e i Romani sopravissuti
non ritenevano del retaggio dei loro maggiori che
magioni spoglie e diroccate oppure diritti alla proprietà
di poderi remoti o di terreni nella vicina Campagna,
che già dal secolo terzo incolti, erano ora tramutati in
regione deserta che la guerra aveva privata persino
dell’ultimo colono fugato od ucciso.




Le tristi condizioni di Roma a quel tempo hanno il
loro specchio nelle condizioni generali d’Italia dopo la
guerra gotica, nè ci basta l’animo di darne la dipintura:
e reputiamo vero quanto dice un profondo e calmo scrittore
della storia di quell’età, che a pingere tanti avvenimenti,
e sì grandi mutazioni di fortuna, e la distruzione
di tante città, e le fughe degli uomini, e tanta strage
di popoli, l’animo umano non abbia forza sufficiente
di pensiero, nonchè potenza di esprimere a parole[460].
Italia devastata era dall’Alpe a Taranto coperta di cadaveri
e di rovine: la fame e la peste correndo sulle orme
della guerra avevano ridotte a deserto borgate intere;
ed il nome di Giustiniano imperatore sarà sempre annoverato
tra i primi di quei monarchi i quali al desio
di dominazione e all’avida sete di ricchezze non ebbero
raccapriccio di sacrificare i popoli. Procopio imprendeva

a contare il numero degli uomini periti nelle guerre
mosse in quel tempo dai Greci, ma disperava dell’opera
sua, dicendola simile a quella di numerare i granelli
d’arena del mare. Nelle guerre d’Africa ei computa
cinque milioni; e siccome Italia era tre volte maggiore
delle province soggette ai Vandali nei tempi antichi,
così egli reputa che la perdita secondo proporzione sia
stata assai più considerevole. Benchè ella sia esagerazione,
per il fatto che Italia allora difficilmente contava
una popolazione maggiore di cinque milioni, è tuttavia
certo, che per lo meno un terzo della cittadinanza ne
era perita di guerra, di morbo e di fame[461].



§ 2.
Sanzione Prammatica di Giustiniano. — Il Vescovo
romano sale ad alta onoranza. — Il Senato. — Provvedimenti
dati per la protezione alle lettere e per la conservazione dei
monumenti publici. — Relazioni di Bisanzio colla Chiesa di
Roma. — Papa Vigilio muore tornando in patria. — Pelagio
è eletto papa nell’anno 555. — Egli presta giuramento di
purgazione.



A dare ordinamento alle cose d’Italia, Giustiniano,
sollecitato dalle preghiere di papa Vigilio, emanava,
addì 13 di Agosto dell’anno 554, la sua Prammatica
Sanzione, celebre Editto composto di ventisette articoli[462].
Unendo di nuovo Italia all’Impero d’Oriente,

ei confermava tutte le ordinanze di Atalarico e di Amalasunta
madre di lui, manteneva in vigore anche i decreti
di Teodato, ma annullava tutte le leggi di Totila. L’Imperatore
colla sua Sanzione tentava di restituire l’ordine
ai rapporti della proprietà, tutelando i diritti dei cittadini
ch’erano stati turbati nella confusione avvenuta durante
la guerra e duranti gli assedî di Roma, dando forza al
diritto dei fuggiaschi contro le pretese dei nuovi possessori
subentrati, e deliberando che i contratti conchiusi
al tempo dell’assedio avessero validità obligatoria. Nel
capitolo decimonono della Sanzione, comandava che il
Pontefice ed il Senato dessero opera a determinare i
pesi e le misure che sarebbero da assumersi ad unità in
tutte le province d’Italia; e quest’è argomento che dimostra
l’alta estimazione in che era tenuto il Vescovo, ed
è prova che il Senato esisteva ancora in Roma[463]. Da
questo tempo in poi il beatissimo Pontefice cominciava
ad esercitare influenza sulla giurisdizione e sull’amministrazione
della cosa publica in Roma; chè la legislazione
di Giustiniano accordava potenza nei publici negozî
ai Vescovi delle città. Eglino non soltanto possedettero
per il tempo avvenire la giurisdizione civile sui
cherici, ma ebbero anche la soprintendenza su tutti gli
officiali imperiali e sullo stesso giudice della provincia:
e cominciarono ad aver parte al reggimento municipale,
perocchè l’elezione dei Defensores e dei Patres Civitatis
dipendesse piuttosto dalla loro volontà che non da
quella dei primati delle città[464]. Giustiniano investì i

Vescovi italiani di legale autorità; e la grande potenza
che ne ricavarono in tutte le materie dell’amministrazione
civile, fu cagione del fondamento successivo
della potenza dei Pontefici nella città di Roma.




Per quello che concerne il Senato, nulla sappiamo
intorno alla sua forma; ma per nessun modo può credersi
che l’Imperatore restituisse a vita quel corpo dello Stato,
alla perdita dei suoi membri più illustri riparando coll’elezione
di novelli Senatori tolti da famiglie plebee:
e questa opinione accolgono quegli scrittori i quali s’industriano
di dimostrare che il Senato romano continuò
ad esistere nei secoli susseguenti[465]. Nella Città rimase
la reliquia e l’ombra dell’antico collegio dello Stato, che,
perduta ogni influenza politica, continuò a dare opera
all’amministrazione ed alla giurisdizione municipale sotto
il governo del Prefetto della Città, finchè, puranco come
curia ossia ordo, si estinse facendo luogo
a magistrati imperiali. Giustiniano accordò
a tutti i Senatori libertà piena di andarsene e di
porre dimora ove loro più talentasse, di recarsi nei loro
possedimenti delle province d’Italia per darvi opera alla
cultura delle terre, o di sedere alla corte di Costantinopoli:
e ciò molti di loro fecero per buoni motivi[466].









E nella Prammatica Sanzione medesima trovansi
alcuni provvedimenti a beneficio di Roma, i quali probabilmente
non saranno stati che frasi di benevolenza. Nel
capitolo vigesimosecondo è statuito, che le largizioni
publiche (annona), onde Teodorico aveva fatto lieto il
popolo (e che Giustiniano pretende di avere a somiglianza
di lui distribuite, quantunque Procopio ne lo accusi del
contrario), devano essere nel tempo avvenire continuate:
e vi si prefigge che i grammatici e gli oratori, i medici
ed i giureconsulti debbano ricevere i consueti onorarî,
«affinchè la gioventù dell’Impero romano che appara
le arti liberali abbia a salire ad altezza nella scienza».




La Sanzione dà finalmente in un suo articolo ordinamenti
per la conservazione dei monumenti publici di
Roma. «Comandiamo», vi è detto, «che le solite provvisioni
e che i consueti privilegi della città di Roma, in
quello che riguarda alla restaurazione degli edificî publici,
o alla conservazione dell’alveo del Tevere, od al
mercato, od al porto di Roma[467], continuino, in modo
però che si volgano a quegli scopi medesimi pei quali
vennero destinati».




Come Giustiniano ebbe dato di tal maniera provvedimento
alle cose politiche, ei rivolse le sue cure ai negozî
ecclesiastici. E quest’argomento fu d’ora in poi il più
importante nelle relazioni dell’Oriente coll’Occidente
ossia di Bisanzio con Roma. Il Vescovo romano ricavava
grande vantaggio dalla caduta della signoria gota. La
Chiesa ne otteneva vittoria in Italia della eresia ariana.

Spento lo Stato romano, la potenza di lei per gli ordinamenti
di Giustiniano otteneva accrescimento nella Città:
e la ruina quasi totale dell’antico patriziato romano
lasciava in Roma libero il campo all’influenza del chericato.
La Chiesa s’elevava sublime in mezzo ai ruderi del
crollato edificio dell’Impero antico: essa sola stava vigorosa
or che tutto intorno a lei era deserto. Soltanto per
un momento essa ebbe a deplorare la perdita di quella
independenza onde aveva goduto sotto il reggimento
mite o prudente degli stranieri ariani. Il Vescovo di
Roma or più non vedeva sopra di sè un Re d’Italia il
quale, di origine germanica e di credenza scismatica,
sedeva sopra un trono mal sicuro perchè non sostenuto
dall’amore della nazione; ma vedeva sorgere il Principe
ortodosso dell’Impero romano novellamente riunito, il
quale, forte di tutti i diritti dell’imperio, consideravalo
patriarca suddito del suo reame. Il Pontefice, durante
la guerra gotica, aveva compreso per esperienza quale
attitudine l’Imperatore avesse deliberato di prendere di
fronte a lui: e tosto che fu cessato lo strepito delle
armi e che Roma decadde alla condizione di città di
provincia sotto il giogo militare di Bisanzio, il Papato
andò incontro ad un avvenire difficile per lotte di due
maniere. Le une erano d’indole teologica, perocchè gli
inquieti ingegni degli Orientali, compiacendosi di controversie
sofistiche, non fossero mai stanchi di muover
guerra ai dogmi religiosi esistenti e di creare novelle
dottrine filosofiche: le altre lotte s’agitavano intorno
allo Stato assoluto. Avvegnachè gli Imperatori di Bisanzio
non entrassero già nei negozî teologici perchè
li prendesse vaghezza di quelle dispute, ma perchè

immischiandovisi era loro offerta opportunità di sottomettere
la Chiesa allo Stato. Eglino ricordavano che i loro
antichi predecessori all’Impero avevano tenuto la dignità
di Pontefice Massimo, per la qual cosa tentavano con
isforzo sempre continuato di abbassare la Chiesa universale
a Chiesa particolare dello Stato, della quale eglino
si sarebbero posti a capo. Sotto di Giustiniano, la cui
sola grandezza sta in ciò ch’egli diede compimento alla
legislazione romana, il civismo, che il Cristianesimo
aveva nei primi tempi combattuto, s’alzò novellamente
a terribile altezza: e dopo di quell’Imperatore, nei secoli
seguenti, si presenta lo spettacolo meraviglioso della
Chiesa libera, rappresentata da Roma, pugnante contro
l’assolutismo dello Stato. Spettacolo altamente meraviglioso
per fermo, che noi avremo occasione parecchie
fiate di seguire col nostro sguardo; perocchè in quella
lotta sia stato il procedimento più importante con cui si
compiè l’elaborazione degli elementi della civiltà nel
medio evo: ed infatti quella grande pugna ond’ebbe
origine l’operosità della vita di Europa, dopo l’estinzione
dell’Impero bisantino continuò ad agitarsi fra i
più violenti rivolgimenti in Occidente; e da lei conviene
prendere il vero punto visivo nella storia dell’Impero
romano trasfuso nel popolo tedesco.




Giustiniano aveva relegato papa Vigilio (il quale
vedemmo essere stato costretto a recarsi a Costantinopoli)
ed i preti che lo avevano accompagnato, in un’isola
della Propontide: ma ora, mosso a conciliazione, egli
cedette alle preghiere del clero romano che presso di
Narsete s’era adoperato ad ottenere la liberazione del
Pontefice, e permise, dopo che Vigilio ebbe approvato i

decreti del quinto sinodo di Costantinopoli, che quei
prigionieri tornassero in patria. Ma Vigilio, affranto dai
patimenti, moriva per via in Siracusa in sull’incominciamento
dell’anno 555[468]. Alcuni mesi dopo saliva
alla cattedra di san Pietro il diacono Pelagio, l’uomo più
illustre di tutti i cherici Romani, e che già abbiamo veduto
operoso ai tempi di Totila. La sua elezione era imposta
da Giustiniano, ed i Romani vi si sottomettevano nel
silenzio obbedienti. Molti sacerdoti e molti nobili bene
pensanti (il Libro Pontificale non fa più cenno di Senato[469]),
non vollero fargli omaggio perocchè si sospettasse
ch’egli avesse cooperato alla morte di papa Vigilio.
A purgarsi di quel sospetto, il novello Papa ordinò una
solenne litania, e movendo, a fianco di Narsete patrizio,
dalla chiesa di san Pancrazio fuor di porta Aureliana
sul Gianicolo fino al san Pietro, fra i cantici sacri salì
nell’ambone, e tenendo l’Evangelio nella mano e la croce
di Cristo sul capo, prestò innanzi al popolo congregato
giuramento di sua innocenza.



§ 3.
Pelagio e Giovanni III edificano la chiesa dei santi
Apostoli nella Regione Via Lata. — Decadimento della città
di Roma. — Due iscrizioni, monumenti di ricordanza di Narsete.



Dalla narrazione del Libro Pontificale si pare che
Pelagio avesse incominciato ad edificare la bella chiesa
degli apostoli Filippo e Jacopo, e che nel tempo in

cui vi dava opera, nell’anno 560, morisse, lasciando al
suo succeditore, che fu Giovanni III romano, il merito di
compiere quella meravigliosa basilica. È il tempio medesimo
che oggidì è dedicato ai dodici Apostoli, o meglio è
quello nel cui luogo venne da Clemente XI nell’anno
1702 elevata una novella chiesa; chè di quella antica,
ch’era a tre navate, non rimangano che sei sole colonne.
Era di grande ampiezza (come ne dà notizia papa
Adriano I in un trattato indiritto a Carlo Magno in
difesa del culto delle imagini) e adorna di disegni di
storie in musaico ed in pittura[470]. E poichè era stata
edificata nella Via Lata, al di là delle terme di Costantino,
fu accolta l’erronea opinione che l’Imperatore la
avesse in origine fondata, e che papa Pelagio la avesse
ricostruita[471]. Ella è cosa probabile che a edificarla si

adoperassero materiali tolti alle terme di Costantino, che
allora dovevano essere in decadimento; nè Narsete avrà
negato che si usasse dei loro marmi poichè quei bagni
erano usciti d’uso. Una basilica di tale grandezza e sì
magnifica non poteva allora essere eretta senza che a
quell’uopo si raccogliessero marmi e colonne di antichi
edificî; e di tal maniera soltanto può comprendersi come
in tempo di decadimento sì profondo quella chiesa si
edificasse. Ma ella è una favola scipita quella che divulgavasi
in tempi posteriori, che per la costruzione di quella
chiesa Narsete desse colonne e marmi tolti al foro di
Trajano, e ch’egli donasse in proprietà della novella basilica
la colonna di Trajano col territorio attiguo[472]. La
vicinanza immediata del foro diede origine a quella leggenda;
ma donazioni a chiese di monumenti illustri dell’antichità
non erano allora in costumanza, chè soltanto
nell’anno 955 si trova che papa Agapito II confermasse
in proprietà del convento di san Silvestro in Capite la
colonna di Marco Aurelio nel campo di Marte. E la colonna
di Trajano, già prima dell’anno 1162, era possedimento
della piccola chiesa s. Nicolai ad Columpnam
Trajanam, che era stata edificata in vicinanza a quel
bel monumento antico, dopo che il magnifico foro tutt’intorno
era caduto in ruina[473]. E quella chiesa era
una fra le otto soggette alla basilica.




La basilica dei santi Apostoli di Roma deve dunque

considerarsi quale monumento eretto sotto gli auspicî di
Narsete a ricordanza della liberazione d’Italia dai Goti,
e del trionfo riportato sulla loro eresia ariana. Giovanni III
la elevò forse a titolo cardinalizio, come è riconosciuta ai
tempi di Gregorio I: ed a quell’antico Pontefice si attribuisce
una bolla che determinava i limiti della giurisdizione
della chiesa e che fu poi confermata da Onorio II
nell’anno 1127. Però quel monumento reca tutti gl’indicî
che appartenga al secolo duodecimo od al decimoterzo,
ond’è impossibile che risalga ai tempi di Giovanni
III; per la qual cosa noi non potremo giovarcene che
nei tempi più tardi del medio evo[474].




Di tal maniera Roma, quantunque decaduta nella
estrema miseria dopo la guerra gotica, aveva potenza di
erigere una novella basilica magnifica. L’energia della
vita della Chiesa ci commuove a stupore: e a buon dritto
si può levare le meraviglie dello zelo istancabile con cui
si dava opera alla costruzione di chiese in quella Roma
nella quale le magioni degli uomini crollavano e tutte le
fonti della civile prosperità si disseccavano, nel tempo
stesso in cui le case dei Santi ricche d’oro crescevano
sempre più di numero. Ne era conservata l’operosità artistica;
e se anche si abbandonavano le antiche tradizioni
dell’arte, la quale vergeva più e più alla barbarie, tuttavia
l’ingegno degli artisti e degli operai, coperti del
sajo monastico o del povero vestimento cittadino, si perfezionava,
tramandando così attraverso quelle età involte

nella tenebra più fitta, i monumenti dell’architettura e
della scultura cristiana, e i disegni di musaico, e la
pittura a fresco. Ma l’antica Roma con rapidità spaventosa
profondava alla massima ruina. Perduta ogni
potenza nei publici negozî, la sua cittadinanza era scarsa
di numero e misera; il Senato dei suoi patrizî antichi era
distrutto. La sollecitudine pietosa per i monumenti dell’antichità
s’era estinta in Oriente; ed anzi l’Imperatore
nulla cura più volgeva a Roma, il cui Vescovo eccitava
la gelosia e l’odio della Chiesa orientale. Noi cerchiamo
indarno di rinvenire indicio che si fosse compiuto ciò
che Giustiniano aveva promesso alla Città colla sua
Sanzione Prammatica. Affinchè si rendesse più facile la
restaurazione dei monumenti, egli aveva concessa facoltà
alle persone private di restituire a loro spese i monumenti
dalla rovina in cui erano caduti[475]. Ma chi era
che avesse potenza di provvedere alla conservazione di
templi, di terme, di teatri? e dov’erano quelle corporazioni,
le quali, come ai tempi di Maioriano, vigilassero
con sollecitudine, affinchè i privati non recassero oltraggio
ai monumenti dell’antichità usandone come di miniere
di materiali da costruzione? La storia della città
di Roma dopo la fine della guerra gotica e durante tutto
il tempo in cui stette sotto il governo di Narsete è involta
in una oscurità impenetrabile, nè ricorda di alcun
edificio che a lui andasse debitore di restaurazione. Rimangono
due sole iscrizioni a monumento del reggimento
di Narsete e della liberazione di Roma. Ambedue
trovansi sopra quel ponte Salaro che traghetta l’Anio e

che Totila aveva distrutto: e dicono che Narsete dopo
la vittoria ottenuta sui Goti e dopo la liberazione di
Roma e d’Italia, nell’anno 565 lo riedificò. L’ampollosa
gonfiezza, che mal s’addice alla pochezza dell’opera di
un piccolo ponte edificato sopra un piccolo fiume, muove
a sorriso, ma giova a mettere in mostra l’indole di quell’età.
Ecco la prima:




«Sotto l’impero del signor nostro piissimo e sempre
vittorioso, Giustiniano, padre della patria ed augusto,
nell’anno trigesimo nono di suo regno: Narsete uomo
gloriosissimo, antico preposto del sacro Palazzo, antico
console e patrizio, disfatti i Goti, dopo di averne con
rapidità meravigliosa in campo aperto atterrati i Re,
restituita libertà alla Città e a Italia tutta, questo ponte
della Via Salara, che Totila tiranno abbominevole fino
alla superficie delle acque aveva distrutto, nettato l’alveo
del fiume, restituì a migliore condizione e rinnovellò»[476].




Alcuni distici, ai quali era ispirato qualche Poeta
romano di quell’età, posti su quel ponte sclamavano al
viandante:




Quam bene curvati directa est semita pontis

  Atque interruptum continuatur iter.

Calcamus rapidas subiecti gurgitis undas

  Et lubet iratae cernere murmur aquae,



Ite igitur faciles per gaudia vestra Quirites.

  Et Narsim resonans, plausus ubique canat.

Qui potuit rigidas Gothorum subdere mentes

  Hic docuit durum flumina ferre jugum[477].





§ 4.
Narsete cade in disgrazia. — Va a Napoli ed è indi
ricondotto a Roma da papa Giovanni. — Muore nell’anno
567. — Uno sguardo alla opportunità di una calata dei Longobardi
in Italia.



Narsete negli ultimi anni di sua vita tenne dimora
in Roma, dove pose sua residenza nel palagio antico dei
Cesari. Ma gli annali del tempo in cui egli stette in
Italia sono involti in oscura incertezza, e porgono poche
notizie soltanto delle sue guerre contro i Franchi e contro
gli ultimi avanzi dei Goti, e delle pestilenze, che
desolando le terre d’Europa dal Giugno dell’anno 542
in poi, mettono fuori continuamente la schifosa loro testa.
E l’oscurità deserta in cui giacciono sepolti alcuni
decenni scorsi dopo la caduta dei Goti, è resa ancor
più triste per gli orrori di cataclismi della natura. Roma
e Italia tutta di quando in quando furono afflitte da contagi
e da terremoti, da uragani e da inondazioni di fiumi

e da insorgimento dei mari. E la fine stessa del glorioso
vincitore dei Goti si avvolge nella incerta penombra
della Storia; e Narsete, come già Belisario, sparisce nella
tenebra della favola.




Sembra che il conquistatore di Roma e d’Italia durante
la pace si abbandonasse di troppo a quell’odiosa
passione di cumulare tesori che accompagna sovente la
vecchiezza. Dicevasi ch’egli avesse ammassato montagne
d’oro; e dopo la morte di lui narravasi ch’egli
avesse nascosto in una città italiana, entro un pozzo,
ricchezze preziose in copia sì grande, che, allorquando
furono scoperte, si richiedessero parecchi giorni a trarnele
fuori[478]. E si raccontava che quella sua ricchezza
sterminata avesse eccitata l’invidia dei Romani immiseriti[479]:
egli è però probabile assai più che non già
cupidigia li movesse, ben piuttosto gli irritasse la pressura
del suo despotismo militare, il quale loro faceva rimpiangere
amaramente i tempi passati del regno dei Goti.
Eglino non ebbero potenza di rovesciare Narsete finchè
visse Giustiniano, ma ne cercarono la perdita tosto che
Giustino il giovine fu salito al trono nell’anno 565. Volgendosi
allora all’Imperatore ed alla sposa di lui Sofia, i
Romani mossero accusa contro le angherie di lui, inviando
lettere nelle quali con ardito animo dicevano: «Ben
meglio era per noi servire ai Goti piuttosto che ai Greci,
se doveva governarci l’eunuco Narsete opprimendoci

col giogo della servitù. Il Principe piissimo ne ignora
le arti malvage: ch’egli ci liberi dunque dalla mano
di costui; se no daremo noi stessi e la città di Roma
in mano dei Barbari»[480]. L’imperatore Giustino,
nell’anno 567, terzo di suo regno, richiamava Narsete
dal governo d’Italia che l’Eunuco aveva tenuto per lo
spazio di sedici anni[481]. Tale è il racconto di Agnello,
biografo dei Vescovi ravennati, che viveva nel secolo nono.
Ma Paolo Diacono narra che Narsete fuggisse di Roma
nella Campania all’annunzio che Longino era già stato
mandato in Italia a prenderne il governo in sua vece.
Nè egli fu oso di tornare a Costantinopoli, nè obbedì al
comando, perocchè fossegli detto che l’imperatrice Sofia
avesse espresso vanto ch’ella saprebbe costringere l’Eunuco
a filare lana colle donne del gineceo. La leggenda
racconta che il vecchio rispondesse: «ben volere egli
tessere tal tela che ella non potrebbesene di sua vita
disimpacciare mai più»: ed aggiunge che di Napoli
l’Eunuco mandasse ai Longobardi di Pannonia legati
i quali gli eccitassero a scendere in Italia, e che a

porgere un saggio della ubertà del bel paese, oltre a
parecchi doni preziosi, loro mandasse delle frutta squisite[482].




Partito Narsete per Napoli, da grave trepidazione
erano presi i Romani, paurosi della vendetta di quell’uomo,
che forse avrà minacciato di dare in balìa ai terribili
Longobardi quella Roma medesima ch’egli aveva liberata
dai Goti. Eglino pertanto mandarono in tutta fretta
papa Giovanni a supplicarlo che fra loro ritornasse. «Che
male feci io mai ai Romani, santissimo padre?» esclamava
cruciato Narsete. «Io voglio andarmene e gettarmi
ai piedi di lui che mi mandò; e Italia tutta conoscerà
come io con ogni mia possa mi sia adoperato a pro
del paese.» Il Pontefice riusciva ad acchetare la collera
del vecchio governatore, e, ricondottolo con sè a Roma,
prendeva dimora in una casa situata entro il cimitero
dei santi Tiburzio e Valeriano[483], dove rimaneva
lungo tempo attendendo alla consecrazione di Vescovi. E
Narsete sedette nuovamente in Roma, ma per breve tempo,
chè, roso da dolore e da dispetto, morte il rapiva: la
salma chiusa entro una cassa di piombo era trasportata
coi suoi tesori a Costantinopoli[484]. Così narrano il Libro

Pontificale e Paolo Diacono, ma Agnello dice: «Narsete
patrizio moriva in Roma dopo avere riportate molte
vittorie in Italia, e dopo di avere colle sue depredazioni
messo a nudo i Romani: egli spirava nel palazzo d’Italia
nel novantesimo quinto anno di età»[485]. La notizia
ch’egli fosse pervenuto a sì tarda vecchiezza è certo
esagerata, perocchè non si possa credere sì di leggieri
che un vecchiardo ottantenne abbia conquistato Italia
con tanto ardore di guerra: e perciò egli è duopo fissare
al 567 l’anno di sua morte. Difatti, quantunque il Libro
Pontificale affermi che uscissero di vita contemporaneamente
Narsete e papa Giovanni nell’anno 573, e quantunque
anche Agnello convenga in quest’opinione, ella
non è cosa probabile che Narsete rimosso dal governo
di Roma ivi sedesse tranquillamente per altri sei anni,
nè che i Romani già premuti dai Longobardi si opponessero
ai comandamenti dell’Imperatore e del novello
Esarca, nel tempo stesso in cui tenevano fra sè lui e i
suoi tesori[486].









La verità della narrazione dei Cronisti latini che
Narsete abbia appellati i Longobardi, può venire per
alcuni motivi posta in dubbio, come fu dal cardinale Baronio,
benchè non possa venire decisamente negata. Per
certo le più propizie opportunità da sè sole invitavano
Alboino a scendere in Italia. Ma non è il primo caso di
un tradimento simile, chè già lo dimostra la storia di quel
Bonifacio il quale in simili condizioni aveva chiamati i
Vandali in Africa: e ben facilmente poteva Narsete dare
ascolto alle voci della vendetta, vedendo in sull’ultima
sera della vita compensato il suo valore coll’odio dei
Romani e coll’ingratitudine della corte di Costantinopoli.
Egli era in relazioni d’amicizia coi Longobardi
i quali gli avevano prestato ajuto a vincere Totila: nè
al suo disegno di torre vendetta chiamandoli in Italia,
opponeva forte contrasto nel petto del Bisantino il sentimento
dell’amore di patria. Ben maggiormente piuttosto
dovevano rattenerlo l’orgoglio di conquistatore di
Italia e quel sentimento di amore alla Religione cattolica
che tutti gli scrittori dicono lo animasse con sommo
fervore[487]. Ed era manifestamente quel sentimento di

pietà che lo moveva a cedere alle pressanti istanze di
papa Giovanni e a tornare a Roma, anche se forse avesse
realmente appellati i Longobardi, oppure se avesse voluto
soltanto atterrire i Romani nemici suoi, colla minaccia
di prenderne vendetta. Che se egli lo aveva fatto,
ei non poteva già più impedire quello che s’era compiuto;
e moriva corrucciato seco stesso e dolente dell’opera
sua, perocchè già i Longobardi movessero dalle contrade
di Pannonia, seguendo il cammino che la forza
delle leggi della Storia indiceva ai popoli, traendoli
dall’interne contrade del continente verso il mare Mediterraneo,
verso la sede della civiltà.



§ 5.
I Longobardi scendono in Italia nell’anno 568. — Erezione
dell’Esarcato di Ravenna sotto Longino. — Province
d’Italia. — Mutamenti amministrativi. — Governo di Roma.



Addì 1 di Aprile dell’anno 568, Alboino re dei Longobardi,
traendosi dietro il suo popolo numeroso accresciuto
di moltitudini di Gepidi, di Sassoni, di Svevi e di
Bulgari, entrava in Italia dove Longino patrizio era
giunto a prenderne il governo quale Esarca di Ravenna.
Ma prima di continuare a discorrere della storia della
Città durante il tempo in cui i Longobardi conquistavano
Italia e nell’età successiva, fa duopo che chiudiamo
questo libro, gettando un rapido sguardo sulle condizioni
che l’erezione dell’Esarcato induceva in Roma.




Longino prendeva le redini del reggimento d’Italia
e riceveva titolo di Esarca dal nome che in tempi
anteriori era dato al governatore della provincia di
Africa. Fu detto ch’egli mutasse interamente il sistema

amministrativo d’Italia, e si affermò ch’egli vi desse una
forma novella del tutto, abolendo i consolari, i correttori
ed i presidi delle province che duravano fino dai tempi
di Costantino[488]. Ma la nostra scienza intorno all’ordinamento
d’Italia in quel tempo è involta in densa tenebra.
Questa contrada, dopo l’età del grande Costantino,
era stata divisa in sedici province delle quali ecco
i nomi che ci furono tramandati dalla Notitia: Venezia,
Emilia, Liguria, Flaminia e Piceno Annonario, Tuscia e
Umbria, Piceno Suburbicario, Campania, Sicilia, Apulia
e Calabria, Lucania e Abbruzzo, Alpi Cozie, Rezia Prima,
Rezia Seconda, Sannio, Valerio, Sardegna, Corsica[489].




Queste province erano amministrate da consolari, da
correttori e da presidi: le sette province settentrionali
stavano sotto la giurisdizione del Vicario d’Italia, le
dieci meridionali invece erano governate dal Vicario
della città di Roma; tutte erano soggette al Prefetto del
Pretorio d’Italia. I Re goti non avevano alterato l’ordinamento
delle province; e Longino non poteva distruggerlo,
poichè, se anche sparivano sotto di lui i titoli
dei governatori, rimaneva l’organamento delle province.
E devesi andar cauti nel discorrere delle riforme

amministrative da lui introdotte, chè i mutamenti ebbero
importanza soltanto sotto il dominio dei Longobardi. Imperocchè
questi nuovi venuti, spingendo qua e là le loro
conquiste nell’Italia sottoposta ai Greci, distruggessero
per sempre il nesso delle province e rompessero l’unità
d’Italia; ed ai possedimenti dell’Imperatore dessero
decisamente la forma di ducati disgiunti gli uni dagli
altri, come divennero più tardi le Venezie, l’Esarcato
nello stretto senso, Roma e Napoli.




Subentrato nella carica del Prefetto d’Italia, l’Esarca
aveva il potere supremo in tutti i negozî militari e politici.
La separazione della potestà civile dalla militare,
ch’era stata introdotta da Costantino e che i Goti avevano
conservata, fu da lui mantenuta in vigore[490]. Alle
province egli prepose giudici provinciali che erano soggetti
ad una certa ispezione dei Vescovi, e comandanti
militari che nelle città maggiori erano detti Duces o Magistri
militum, e che nei luoghi minori avevano nome
di Tribuni. Non si può però dimostrare che Longino
distruggesse per intiero l’accentramento provinciale, o
che egli dividesse le province in tanti Ducati, ossia in
grandi e piccole città coi loro territori che dal nome dei
comandanti militari (duces) ricevessero appellazione[491].
Soltanto può accogliersi con sicurezza, che principalmente

dall’indebolimento della potestà centrale e dalle conquiste
longobardiche le quali frastagliarono le province,
le città s’isolassero e si ristringessero a vita politica
tutta speciale nella quale cominciava a crescere l’autorità
dei loro Vescovi[492].




In quanto poi riguarda alla città di Roma, della cui
condizione soltanto qui dobbiamo occuparci, egli è per
lo meno certo che Longino nulla mutasse dell’antichissime
magistrature civili supreme. Rimaneva come prima
il Prefetto della Città. L’opinione del Giannone che
Longino togliesse interamente i Consoli ed il Senato
i cui nomi s’erano fino a quel tempo conservati, è una
affermazione cui nullo argomento sussidia a darne dimostrazione.
Infatti gli antichi consoli dell’Impero si erano
già estinti, ma il titolo di ex-console in tutto il secolo
sesto si era fatto volgare in Roma ed in Ravenna, e persino[493]
si comperava: ed il nome senza autorità del Senato
esisteva ancora nell’anno 579, in cui è fatta menzione
di una legazione di Senatori di Roma antica che andò
all’imperatore Tiberio a chiederlo di ajuto contro i Longobardi[494].
È accolta opinione che la città di Roma
fosse retta politicamente da un Duce posto dall’Esarca,
e che ne ricevesse nome di Ducato romano[495]. Il fatto

che di regola l’Esarca e talfiata l’Imperatore stesso
eleggesse per Roma un supremo magistrato, che aveva
anche l’imperio militare nella Città, non può essere messo
in dubbio. L’estensione però della giurisdizione di questo
officiale non conosciamo: soltanto supponiamo dall’estensione
del titolo usato nelle città e nelle province,
che anche in Roma quel magistrato avesse dapprincipio
nome di Duce.




Ma durante tutto il secolo settimo non è mai fatta
menzione del Duce di Roma, quantunque si parli spesso
di Duci di Sardegna, di Napoli, di Rimini, di Narni, di
Nepi e di altre città: e persino là dove dovrebbesi trovare
quel titolo, nel Libro Diurno ossia nel celebre
formulario del Pontefice romano compilato in sulla fine
del settimo secolo, non si fa menzione di lui[496]; ma
soltanto dopo l’anno 708 il Libro dei Papi parla tutt’a
un tratto del Duce e del Ducato romano[497]. Quel Libro

però già prima di quest’anno fa cenno dei Judices ossia
degli officiali che l’Esarca di Ravenna soleva preporre
all’amministrazione della Città: avvegnachè nella vita
di papa Conone (686-687) si narri che il suo arcidiacono,
giovandosi dell’influenza dei giudici che il nuovo esarca
Giovanni aveva mandato a Roma, sperasse di ascendere
alla sedia pontificia[498]. E se ne tragge a conseguenza
che l’Esarca, forse ad ogni anno, eleggesse per Roma
più di un officiale, e che questi giudici imperiali, fra i
quali si può supporre che fosse anche il Duce o Magister
militum, tenessero il governo nei negozî militari
e fiscali. Il tempo poi in cui sia veramente sorto il
concetto di un Ducato romano è affatto incerto.




FINE DEL VOLUME PRIMO.










INDICE
DEL PRIMO VOLUME.



 
  	Prefazione 	Facc. V
 

 
  	 
 

 
  	LIBRO PRIMO.
 

 
  	 
 

 
  	DALL’INCOMINCIAMENTO DEL SECOLO QUINTO ALLA CADUTA DELL’IMPERO OCCIDENTALE NELL’ANNO 476.
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo primo. — § 1. Disegno di quest’Opera. — La città di Roma nell’antichità e nel medio evo 	Facc. 1
 

 
  	§ 2. Condizioni della città di Roma duranti gli ultimi tempi dell’Impero 	23
 

 
  	§ 3. Le prime sette regioni di Roma 	34
 

 
  	§ 4. L’ottava Regione di Roma 	45
 

 
  	§ 5. Le ultime sei Regioni di Roma 	54
 

 
  	Capitolo secondo. — § 1. Esagerazioni dei Padri della Chiesa sulla rovina dei monumenti di Roma. — Descrizione di Roma data da Claudiano. — Editti di preservazione degli Imperatori. — Tentativi di Giuliano a restaurare il culto antico. — Conseguenze 	67
 

 
  	
 

 
  	§ 2. Contegno di Graziano verso il Paganesimo. — Contese per la statua e per l’altare della Vittoria. — Fervore dell’imperatore Teodosio contro il culto pagano di Roma. — Elemento pagano ancora esistente nella Città. — Caduta della religione antica ai tempi di Onorio. — Templi e monumenti di Roma. — Notizie del loro numero 	75
 

 
  	§ 3. Cangiamenti operati in Roma dal Cristianesimo. — Le sette Regioni ecclesiastiche della Città. — Chiese antiche anteriori a Costantino. — Estinzione dell’arte antica. — Architettura delle chiese 	87
 

 
  	§ 4. Chiese erette da Costantino. — Basilica Lateranense. — Chiesa antichissima di san Pietro 	96
 

 
  	§ 5. Basilica antica di san Paolo. — Antico culto dei Santi. — San Lorenzo e le sue due chiese: S. Lorenzo fuori le mura e S. Lorenzo in Lucina. — S. Agnese. — S. Crux in Hierusalem. — S. Pietro e s. Marcellino. — S. Marco. — S. Maria (Maggiore). — S. Maria in Transtevere. — San Clemente. — Aspetto di Roma nel secolo quinto. — Contrasti nella Città 	108
 

 
  	Capitolo terzo. — § 1. Ingresso dell’imperatore Onorio in Roma, verso la fine dell’anno 403. — Egli pone residenza nel palazzo dei Cesari. — Ultimi giuochi di gladiatori nell’anfiteatro. — Onorio ritorna a Ravenna. — Invasione dei Barbari condotti da Radagaiso e loro disfatta. — Caduta di Stilicone 	125
 

 
  	§ 2. Alarico s’avanza contro Roma nell’anno 408. — Suo demone. — Presentimento della caduta di Roma. — Primo assedio. — Ambasceria dei Romani. — Paganesimo tusco in Roma. — I Romani ricomprano la loro liberazione dall’assedio 	134
 

 
  	§ 3. Alarico s’allontana da Roma. — Onorio rifiuta la pace. — Alarico ritorna una seconda volta su Roma, prende Porto nell’anno 409 e acclama imperatore Attalo. — Questi muove contro Ravenna con Alarico. — È deposto. — Alarico pone campo la terza volta contro Roma 	141
 

 
  	
 

 
  	§ 4. Dipintura del patriziato e del popolo di Roma di quel tempo, secondo le testimonianze di Ammiano Marcellino e di san Gerolamo. — Pagani e Cristiani di Roma. — Statistica della popolazione della Città 	148
 

 
  	Capitolo quarto. — § 1. Alarico prende Roma il giorno 24 di Agosto 410. — Saccheggio della Città. — Una vittoria del Cristianesimo. — Mitezza d’animo dei Goti. — Alarico dopo tre giorni lascia Roma 	163
 

 
  	§ 2. I Goti non distrussero i monumenti della Città. — Opinioni degli Scrittori su questo argomento 	173
 

 
  	§ 3. Lamentazioni sulla caduta di Roma. — San Gerolamo. — Santo Agostino. — Conseguenze della presa di Roma 	179
 

 
  	Capitolo quinto. — § 1. Alarico muore nell’anno 410. — Ataulfo è gridato re dei Visigoti. — Egli parte d’Italia. — Spedizione impresa dal conte Eracliano contro Roma. — Onorio viene a Roma nell’anno 417. — Restaurazione della Città. — Versi di Rutilio a Roma 	187
 

 
  	§ 2. Svolgimento della Chiesa romana. — Scisma per la successione alla cattedra vescovile. — Bonifacio è eletto papa. — Onorio muore nell’anno 423. — Valentiniano III diventa imperatore sotto tutela di Placidia. — I Vandali invadono Africa 	193
 

 
  	§ 3. Sisto III è eletto papa nell’anno 432. — Egli edifica dalle fondamenta la basilica di santa Maria (Maggiore). — Musaici di questa chiesa e donativi a lei consecrati. — Splendore degli arredi ecclesiastici 	199
 

 
  	§ 4. Leone I ascende alla cattedra di san Pietro nell’anno 440. — Roma accoglie i fuggenti d’Africa. — Eresie. — Placidia muore in Roma nel 450. — Fortuna della sua vita. — Avventure di Onoria figlia di lei. — Ella chiama in Italia Attila re degli Unni 	207
 

 
  	§ 5. Invasione di Attila. — Battaglia data nei campi Catalaunici. — Attila nel suo cammino devasta  l’Italia superiore. — Valentiniano in Roma. — Ambasceria dei Romani ad Attila. — Leone si presenta al Re unno. — Leggenda celebre. — Ritirata e morte di Attila. — Festività in Roma. — Statue di Giove capitolino e di san Pietro in Vaticano 	212
 

 
  	Capitolo sesto. — § 1. Ezio cade in disgrazia e muore in Roma. — Episodî da romanzo. — Valentiniano III cade assassinato nell’anno 455. — Massimo è eletto imperatore. — Eudossia chiama Genserico re dei Vandali 	221
 

 
  	§ 2. I Vandali arrivano a Porto. — Uccisione di Massimo. — Leone si presenta a Genserico. — I Vandali entrano in Roma nel Giugno dell’anno 455. — Vi danno il saccheggio per quattordici giorni. — Depredazione del Palazzo e del tempio di Giove. — Spoglie antiche del tempio di Gerusalemme. — Loro sorte. — Leggende del medio evo 	228
 

 
  	§ 3. I Vandali partono di Roma. — Avventure della imperatrice Eudossia e delle sue figlie. — Basilica di san Pietro ad Vincula. — Leggenda delle catene di san Pietro. — I Vandali non ebbero distrutti i monumenti della Città. — Conseguenze del saccheggio 	235
 

 
  	Capitolo settimo. — § 1. Avito è eletto imperatore nell’anno 455. — Apollinare Sidonio indirizza un panegirico a quell’Imperatore: gli è eretta una statua di onore. — Avito è cacciato del trono per opera di Ricimero. — Maioriano è acclamato imperatore nell’anno 457. — Egli promulga un editto per la conservazione dei monumenti di Roma. — I Romani cominciano a rendersi rei di vandalismo. — Maioriano muore nell’anno 461 	241
 

 
  	§ 2. Papa Leone I muore nel 461. — Sua indole. — Sue fondazioni in Roma. — Primo monastero eretto presso al san Pietro. — Basilica di santo Stefano in Via Latina e suo discoprimento verso la fine del 1857. — Ilario papa, Severo imperatore. — Antemio  imperatore. — Suo ingresso in Roma. — Doni offerti da Ilario alle chiese 	249
 

 
  	§ 3. Condanna di Arvando. — Spedizioni contro Africa riuscite a vuoto. — Ricimero si rivolta contro Antemio. — Assedio di Roma. — Terzo saccheggio nell’anno 472 	256
 

 
  	§ 4. Olibrio sale al trono. — Morte di Ricimero. — Suo monumento: chiesa odierna diaconale di s. Agata in Suburra. — Glicerio e Giulio Nepote imperatori. — Oreste acclama imperatore suo figlio Romolo Augustolo. — Odoacre s’impadronisce di Italia nell’anno 476. — Caduta dell’Impero romano occidentale 	261
 

 
  	 
 

 
  	LIBRO SECONDO.
 

 
  	 
 

 
  	DALL’INCOMINCIAMENTO DEL REGNO DI ODOACRE ALLA EREZIONE DELL’ESARCATO DI RAVENNA NELL’ANNO 568.
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo primo. — § 1. Regno di Odoacre. — Simplicio papa (468-483). — Costruzione di novelle chiese in Roma. — San Stefano Rotondo sul monte Celio: santa Bibiana. — Felice III è eletto papa per violenza di Odoacre. — Teodorico scende cogli Ostrogoti in Italia. — Caduta del regno di Odoacre. — Teodorico diventa re d’Italia nell’anno 499 	271
 

 
  	§ 2. Contese in Roma per le feste pagane dei Lupercali, e quel che ne sia derivato. — Scisma sorto in occasione dell’elezione di Simmaco o di Lorenzo. — Sinodo di Simmaco nell’anno 490 	278
 

 
  	§ 3. Basiliche titolari della città di Roma intorno all’anno 499 	285
 

 
  	§ 4. Origine nazionale dei Santi ai quali erano dedicate le chiese titolari. — Ripartizione territoriale di queste chiese. — Titoli esistenti al tempo di Gregorio Magno verso l’anno 594. — Che cosa fossero i Titoli. — I Cardinali. — Le sette chiese di Roma 	295
 

 
  	
 

 
  	Capitolo secondo. — § 1. Contegno di Teodorico verso i Romani. — Egli viene a Roma nell’anno 500. — Sua orazione al popolo. — L’abate Fulgenzio. — Rescritti tramandatici da Cassiodoro 	303
 

 
  	§ 2. Condizione dei monumenti di Roma. — Predoni di statue. — Sollecitudine di Teodorico alla conservazione dei monumenti. — Cloache. — Acquedotti. — Teatro di Pompeo. — Palazzo dei Pinci. — Palazzo dei Cesari. — Foro di Trajano. — Il Campidoglio 	309
 

 
  	§ 3. Anfiteatro di Tito. — Spettacoli e mania dei Romani pei giuochi. — Cacce di belve. — Giuochi e fazioni del circo 	318
 

 
  	§ 4. Provvedimenti di Teodorico per il popolo di Roma. — Roma Felix. — Tolleranza di Teodorico verso la Chiesa cattolica. — Israeliti di Roma. — Loro sinagoga antichissima. — Il popolo si solleva contro di essi 	329
 

 
  	§ 5. Nuovo scisma nella Chiesa. — Sinodo Palmare. — Fazioni entro la Città. — Simmaco abbellisce la chiesa di san Pietro. — Edifica la cappella rotonda di santo Andrea, la basilica di s. Martino e la chiesa di san Pancrazio. — Ormisda è eletto pontefice nell’anno 514. — Giovanni I papa. — Teodorico entra in lotta contro la Chiesa cattolica 	337
 

 
  	§ 6. Inquisizione e supplizio di Boezio e di Simmaco. — Papa Giovanni ha il carico di un’ambasceria a Bisanzio: muore in Ravenna. — Teodorico impone l’elezione di Felice IV. — Il Re muore nell’anno 526. — Leggende 	346
 

 
  	Capitolo terzo. — § 1. Reggenza di Amalasunta. — Genio di lei: protezione accordata alla Scienza. — Mite dominazione di lei. — Il Vescovo romano ottiene reverenza sempre maggiore 	357
 

 
  	§ 2. Felice IV edifica nel Foro una chiesa dedicata ai santi Cosma e Damiano. — Musaici di quella chiesa. — Ragione della venerazione tributata a que’ due Santi 	361
 

 
  	
 

 
  	§ 3. Bonifacio II è eletto Papa nell’anno 530. — Giovanni II. — Senatoconsulto in argomento di simonia. — Educazione di Atalarico: sua morte. — Teodato è fatto compartecipe al trono. — Sorte della regina Amalasunta. — Disegni e mire di Giustiniano. — Il consolato d’Occidente cessa nell’anno 535 	369
 

 
  	§ 4. Negoziati di Teodato con Giustiniano. — Lettere del Senato a Giustiniano. — Agitazioni in Roma. — I Romani rifiutano di accogliere soldatesca gota entro la Città. — Papa Agapito va ambasciatore a Bisanzio. — Morte di lui. — Rottura delle trattative di pace 	376
 

 
  	§ 5. Belisario viene in Italia. — Prende Napoli. — I Goti acclamano Vitige a re. — Fine di Teodato. — I Goti si ritirano in Ravenna. — Belisario entra in Roma addì 9 di Dicembre dell’anno 536 	383
 

 
  	Capitolo quarto. — § 1. Belisario munisce Roma per la difesa. — Vitige muove con tutto l’esercito goto contro la Città. — Primo combattimento. — Apparecchi degli assedianti. — Soldatesca gota. — Apparecchi di Belisario. — Vitige taglia gli acquedotti. — Molini natanti del Tevere. — Disperazione dei Romani. — I Goti impongono a Roma la resa. — S’apparecchiano all’assalto 	392
 

 
  	§ 2. Assalimento generale. — Combattimento di porta Prenestina. — Il Murus ruptus. — Assalto del mausoleo di Adriano. — I Greci ne mettono in pezzi le statue. — Gli assalitori sono ributtati d’ogni parte 	402
 

 
  	§ 3. Prosecuzione dell’assedio. — Predizioni dell’esito della guerra. — Rimembranze del Paganesimo. — Il tempio di Giano. — I Tria Fata. — Due inni latini di quel tempo. — Vigilanza di Belisario alla difesa di Roma 	411
 

 
  	§ 4. Papa Silverio è cacciato in esilio. — La fame desola Roma. — Umanità dei Goti. — Vitige s’impadronisce del porto romano. — Porto ed Ostia. — Soldati  di rinforzo entrano in Roma. — I Goti respingono una sortita degli assediati. — Tristi condizioni della Città. — Trinceramenti dei Goti e degli Unni 	419
 

 
  	§ 5. Tristi condizioni dei Goti. — Loro ambasceria a Belisario. — Negoziati. — Roma riceve soccorsi di uomini e di vettovaglie. — Armistizio. — Ripigliansi le ostilità. — Scoramento dei Goti. — Eglino partono di Roma nel mese di Marzo del 538 	429
 

 
  	Capitolo quinto. — § 1. Belisario in Ravenna. — Egli rigetta le offerte dei Goti. — Totila è eletto re verso la fine dell’anno 541. — Sue rapide vittorie. — Sua spedizione in Italia meridionale. — Conquista Napoli 	437
 

 
  	§ 2. Lettere di Totila al Senato romano. — Effetto di quelle in Roma. — Egli muove contro Roma. — Prende Tivoli. — Secondo assedio dei Goti nella estate dell’anno 545. — Belisario ritorna in Italia. — Porto. — Campo dei Goti 	443
 

 
  	§ 3. Papa Vigilio è chiamato a Bisanzio. — I Goti prendono un naviglio carico di grani di Sicilia. — La fame desola Roma. — Ambasceria del diacono Pelagio nel campo dei Goti. — Discorso che i Romani al colmo della disperazione volgono a Bessa. — Condizioni miserrime della Città 	449
 

 
  	§ 4. Belisario giunge a Porto. — Il Tevere è chiuso per mezzo di uno steccato di legno. — Belisario tenta di superarlo e di liberare Roma. — Sospensione delle pugne. — Totila entra in Roma addì 17 di Dicembre dell’anno 546. — Aspetto della Città deserta. — Saccheggio. — Rusticiana. — Mitezza d’animo di Totila 	455
 

 
  	§ 5. Discorsi di Totila ai Goti ed al Senato. — Egli minaccia Roma della distruzione. — Lettere di Belisario a lui indiritte. — Assurdità delle narrazioni che Totila abbia devastata Roma. — Vaticinio di san Benedetto sopra Roma. — Totila parte di Roma. — La Città rimane deserta 	464
 

 
  	
 

 
  	Capitolo sesto. — § 1. Belisario entra nella Città. — Ne restaura le mura. — Seconda difesa di Roma sostenuta da Belisario nell’anno 547. — Totila si ritira a Tivoli. — Giovanni conduce seco i Senatori romani ch’erano in Capua. — Totila muove rapidamente nell’Italia meridionale. — Belisario parte di Roma. — Suoi monumenti nella Città 	473
 

 
  	§ 2. Belisario va errando senza disegno nell’Italia meridionale, indi parte per Costantinopoli. — Totila ritorna per la terza volta davanti le mura di Roma nell’anno 549. — Condizioni della Città. — Vi entrano i Goti. — I Greci si ritirano nel sepolcro di Adriano. — Roma ridiviene popolata. — Ultimi giuochi circensi. — Totila abbandona la Città. — I Goti sul mare 	482
 

 
  	§ 3. Narsete prende il comando dell’esercito nella guerra d’Italia. — Presagio romano intorno a lui. — Notizie dei monumenti di Roma tratte da narrazioni di quel tempo. — Foro della Pace. — Vacca di Mirone. — Statua di Domiziano. — Nave di Enea. — Narsete s’avanza fino alle falde dell’Apennino. — Totila combatte la sua ultima battaglia, e muore presso Tagina nell’estate dell’anno 552 	487
 

 
  	§ 4. Teja ultimo re dei Goti. — Narsete prende Roma. — I Goti cedono la mole d’Adriano. — Ruina del Senato romano. — I Greci prendono le castella dei Goti. — Narsete invade la Campania. — Eroica morte di Teja nella primavera dell’anno 553. — I Goti dopo una battaglia data alle falde del Vesuvio scendono a patti. — Mille Goti partono guidati da Indulfo 	494
 

 
  	§ 5. Uno sguardo all’indole della dominazione gota in Italia. — Fole spacciate dai Romani intorno ai Goti, e loro ignoranza della storia delle rovine della Città 	502
 

 
  	Capitolo settimo. § 1. Scendono in Italia le orde di Bucelino e di Leutari e sono disfatte. — Ingresso  trionfale di Narsete in Roma. — I Goti in Compsa scendono a patti. — Condizioni di Roma e d’Italia dopo la guerra 	510
 

 
  	§ 2. Sanzione Prammatica di Giustiniano. — Il Vescovo romano sale ad alta onoranza. — Il Senato. — Provvedimenti dati per la protezione alle lettere e per la conservazione dei monumenti publici. — Relazioni di Bisanzio colla Chiesa di Roma. — Papa Vigilio muore tornando in patria. — Pelagio è eletto papa nell’anno 555. — Egli presta giuramento di purgazione 	516
 

 
  	§ 3. Pelagio e Giovanni III edificano la chiesa dei santi Apostoli nella Regione Via Lata. — Decadimento della città di Roma. — Due iscrizioni, monumenti di ricordanza di Narsete 	522
 

 
  	§ 4. Narsete cade in disgrazia. — Va a Napoli ed è indi ricondotto a Roma da papa Giovanni. — Muore nell’anno 567. — Uno sguardo alla opportunità di una calata dei Longobardi in Italia 	528
 

 
  	§ 5. I Longobardi scendono in Italia nell’anno 568. — Erezione dell’Esarcato di Ravenna sotto Longino. — Province d’Italia. — Mutamenti amministrativi. — Governo di Roma 	534
 
















 
  	VOLUME PRIMO[499]
 

 
  	 
 

 
  	  	  	  	  	  	ERRATO 	CORREGGI
 

 
  	 
 

 
  	Pag. 	26 	testo, 	lin. 	18 e 19, 	di Nerva, di Domiziano 	di Nerva e di Domiziano
 

 
  	» 	27 	testo, 	» 	14, 	turrito 	torreggiante
 

 
  	» 	28 	testo, 	» 	6, 	un piccolo borgo destinato a ogni genere di piaceri 	un vero mondo di delizie
 

 
  	» 	29 	testo, 	» 	9, 	simili a quei colossi di marmo 	quasi che formassero una cornice di pietra
 

 
  	» 	30 	nota, 	» 	5, 	furono murate 	si trovano murate
 

 
  	» 	35 	testo, 	» 	1, 	perchè esso formava un sobborgo che metteva capo 	perchè vi era probabilmente un sobborgo, traversando il quale si giungeva
 

 
  	» 	35 	testo, 	» 	17, 	piccola città sotterranea 	necropoli
 

 
  	» 	36 	testo, 	» 	8, 	fino al lato posteriore del Colosseo 	dietro il Colosseo
 

 
  	» 	37 	testo, 	» 	22 e 23, 	conservava... era 	conserva... è
 

 
  	» 	38 	testo, 	» 	24, 	figure coniche 	figura conica
 

 
  	» 	39 	testo, 	» 	10, 	consecrata al culto 	inaugurata
 

 
  	» 	40 	testo, 	» 	14, 	Palla 	Pallante
 

 
  	» 	43 	nota, 	» 	8, 	devono essere stati 	stavano
 

 
  	» 	44 	testo, 	» 	8 e 9, 	di rimpetto a... ed a 	nella direzione della... e della
 

 
  	» 	44 	testo, 	» 	13 e 14, 	lungo quei cumuli di rovine avesse 	prima vi avesse
 

 
  	» 	44 	testo, 	» 	26 e 27, 	eretto nello stile sontuoso d’Oriente 	di magnificenza orientale
 

 
  	» 	47 	testo, 	» 	20, 	sull’arco 	presso l’arco
 

 
  	» 	49 	testo, 	» 	2, 	san Martino 	santa Martina
 

 
  	» 	49 	nota, 	» 	7, 	palazzo del Senato 	Senatus
 

 
  	» 	50 	testo, 	» 	28, 	due 	tre
 

 
  	» 	51 	testo, 	» 	17, 	Costantino 	Costanzo
 

 
  	» 	51 	testo, 	» 	30, 	degli emblemi 	delle statue
 

 
  	» 	53 	testo, 	» 	18, 	Costantino 	Costanzo
 

 
  	
 

 
  	» 	55 	testo, 	» 	11 e 12, 	di cui rimangono oscuri e giganteschi massi di marmo a testimonianza della magnificenza antica 	la cui negra e gigantesca mole tuttora oggi lascia in parte riconoscere l’antico splendore
 

 
  	» 	59 	testo, 	» 	25, 	Costantino 	Costanzo
 

 
  	» 	60 	testo, 	» 	1 e 2, 	sul Clivus Publicus, verso l’Aventino alzavasi la Porta Trigemina 	la Porta Trigemina conduceva su pel Clivo Publicio all’Aventino
 

 
  	» 	60 	testo, 	» 	12, 	ed i bagni 	od i bagni
 

 
  	» 	62 	testo, 	» 	11-13, 	Il primo unisce alla città un’isola quadrangolare detta de’ quattro capi 	Il primo, oggi da un’erma quadrifronte chiamato de’ quattro capi, conduce alla Città
 

 
  	» 	63 	testo, 	» 	12, 	scambiare il circo di Cajo 	intendere sotto il nome di circo di Cajo
 

 
  	» 	81 	nota, 	» 	7 e 8, 	collocate ov’erano gli Dei Lari 	come un tempo solevasi innanzi gli Dei Lari.
 

 
  	» 	83 	testo, 	» 	11, 	ancora perfetto 	ancora ben conservato
 

 
  	» 	84 	nota, 	» 	1, 	era considerata ente portentoso 	potrebbe chiamarsi ente misterioso
 

 
  	» 	84 	nota, 	» 	2, 	ebbe 	avrebbe
 

 
  	» 	88 	testo, 	» 	20 e 21, 	fu formato ecc. 	fu creduto essersi formato dall’unione di queste ultime due a due, o fu messo in corrispondenza
 

 
  	» 	91 	nota, 	» 	5, 	delle descrizioni dei gesta pontificium 	e dei Gesta pontificum
 

 
  	» 	97 	nota, 	» 	6, 	deve avere 	si dice avere
 

 
  	» 	107 	testo, 	» 	3 e 4, 	uno posto sopra dell’altro 	il più alto, e il più basso
 

 
  	» 	127 	testo, 	» 	22, 	mise piede a terra non permettendo 	non permise
 

 
  	» 	130 	testo, 	» 	1, 	tigri che conservavansi nell’anfiteatro 	tigri nell’anfiteatro
 

 
  	» 	136 	testo, 	» 	2, 	rinvenuti 	composti
 

 
  	» 	165 	nota, 	» 	15 e 16, 	non avendosi saputo o non avendosi osato di porre iscrizioni sulle tombe dei Consoli 	non avendosi saputo quali nomi di Consoli porre nelle iscrizioni sepolcrali
 

 
  	
 

 
  	» 	170 	nota, 	» 	7, 	caduti di potenza 	morti
 

 
  	» 	181 	nota, 	» 	4 e 5, 	da non prendersi a modello 	che non rende bene la nostra lingua
 

 
  	» 	181 	nota, 	» 	6, 	alcune citazioni 	alcuni passi
 

 
  	» 	251 	nota, 	» 	7, 	dandone la forma ad un’antica villa 	sopra un’antica villa
 

 
  	» 	298 	nota, 	» 	9, 	tra le due di S. Balbina e di S. Ciriaco 	tra s. Balbina e s. Ciriaco
 

 
  	» 	307 	nota, 	» 	8, 	di piazza s. Pietro 	nel s. Pietro.
 

 
  	» 	325 	testo, 	» 	15 e 16, 	le quali, finite le corse, servivano al giuoco delle 	sulle quali, finita la corsa, si mettevano le
 

 
  	» 	335 	nota, 	» 	10, 	cortile della sinagoga antica 	il cimitero antico degli Ebrei
 

 
  	» 	336 	testo, 	» 	24, 	fiori sparsi di granate preziose 	fiori di melagrano
 

 
  	» 	353 	nota, 	» 	6, 	Nei tempi posteriori 	Più tardi
 

 
  	» 	356 	nota, 	» 	10, 	quantunque gli dia 	dandogli
 

 
  	» 	356 	nota, 	» 	10 e 11, 	divus 	dirus
 

 
  	» 	417 	nota, 	» 	7, 	lo scrittore del Mitografo 	lo stesso Mitografo
 

 
  	» 	498 	testo, 	» 	4, 	poneva in fiamme 	faceva assediare
 

 
  	» 	518 	testo, 	» 	3, 	dello accrescimento 	del fondamento
 

 
  	» 	518 	testo, 	» 	6, 	ma per lo meno può 	per nessun modo può
 

 
  	» 	518 	testo, 	» 	16-18, 	finché decadde nella condizione di curia o di ceto senza potenza, sottomettendosi 	finchè, puranco come curia ossia ordo, si estinse facendo luogo
 

 
  	» 	523 	testo, 	» 	8, 	meravigliosa 	grande
 

 
  	» 	531 	testo, 	» 	16, 	cortile della chiesa 	cimitero
 

 
  	» 	531 	nota, 	» 	7, 	cortili delle chiese 	cimiteri
 

 
  	» 	538 	testo, 	» 	6 e 7, 	nelle borgate di campagna 	nelle province
 












NOTE:




1.  L’estremo monumento romano nelle regioni meridionali
fu scoperto dal dott. Barth innanzi alla città di Murzuk.
Vedi vol. I, pag. 164, Viaggi e scoperte nell’Africa settentrionale
e centrale (1849-1855).





2.  Claudiano, Panegir. in VI Cons. Honor., v. 39-52. Sulla
grandezza di Roma ha una pomposa apostrofe, De cons.
Stilich. III, v. 130 e seg.





3.  Voglio qui accennare al libro degno di nota: Historiæ
de Varietate Fortunæ, libri II (Paris 1723), che Poggio scrisse
poco prima della morte di Martino. Con quest’opera, che è
una triste descrizione delle rovine della città, incominciano
gli studî archeologici su Roma.





4.  L’Autore publicò il primo volume della sua Storia
nell’anno 1859 (Nota dell’Editore).





5.  Fu questi Ammone, che viveva nel tempo dell’assedio
della città fatto dai Visigoti. Così Olimpiodoro in Fozio,
p. 198, dice: εἴκοσι καὶ ἑνὸς μιλίου. Per la qual cosa è esagerata
la notizia dataci da Vopisco, che il circuito della città fosse
di cinquanta miglia, oppure, come afferma il Piale, fu errore
degli amanuensi. Secondo il Piale (Dissertazione delle mura
Aureliane di Roma), la circonferenza della città sarebbe stata
di tredici miglia al più. Si confronti il Canina: Indicazione
topografica di Roma antica, p. 19 ec., e la descrizione della
città data dal Platner e dal Bunsen, I, p. 646 ec. Della riedificazione
delle mura ai tempi di Arcadio e di Onorio, conservano
ricordanza le iscrizioni poste sulla porta di s. Lorenzo
e sopra la P. Maggiore. Una terza iscrizione, collocata sulla
P. Portuensis, che ne parlava, andò perduta quando quell’antica
porta fu fatta abbattere da Urbano VIII.





6.  Queste porte antiche erano: P. Flaminia, Pinciana,
Salara, Nomentana, Tiburtina, Praenestina, Labicana, Asinaria,
Metronis o Metronia, Latina, Appia, Ostiensis, Portuensis,
Janiculensis (Aurelia), Septimiana, Aurelia situata
al ponte di Adriano. Di esse oggi si trovano murate la porta
Metronia e la Latina, e cadde distrutta l’Aurelia situata al
ponte dell’Angelo. Il Breviarium numera trentasette porte,
per la qual cosa il numero che eccede le nominate dev’essere
stato nelle mura serviane o aver formato altri fori di uscita.





7.  Ai tempi di Belisario, Roma possedeva quattordici acquedotti
(così Procopio, De bello Goth. I, 19). Ed erano i nove,
di cui ci dà notizia Frontino, ossia: Appia, Anio vetus, Marcia,
Tepula, Julia, Alsietina, Virgo, Claudia, Anio novus e
di più l’Acqua Augusta, colla quale Augusto aveva fortificato
la Marcia, la Trajana aggiunta da Trajano, l’Antoniniana
di Caracalla, l’Alexandrina di Alessandro Severo, la Iovia di
Diocleziano. Il Sommario aggiunto al Curiosum ed alla Notitia
numera diecinove acquedotti, cinque dei quali non possono
essere stati che ramificazioni degli altri. Al dì d’oggi
Roma ha tre soli acquedotti: l’Acqua di Trevi, meschina restaurazione
dell’A. Virgo, l’A. Felice che è in parte l’antica
Marcia, e l’A. Paola che Paolo V edificò giovandosi delle
acque della Trajana.





8.  Inclyta ac celebris Roma immensum est, atque omni oratione
majus pelagus pulchritudinis. Themist., Orat. 13, amat.
in Gratian., p. 177. Si veda la Dissertaz. sulle rovine di Roma
di Carlo Fea, che può reputarsi il primo saggio formale di
una storia delle rovine di Roma fino ai tempi di Sisto V
(nel III Vol. della traduzione da lui fatta della Storia dell’Arte
del Winkelmann, Roma, 1784). Di quanta utilità riesca
per la storia lo studio locale dei monumenti di Roma, cel
mostrò la Histoire romaine à Rome, che J. J. Ampère, per
una serie di anni andò inserendo nella Revue des deux Mondes,
e fu splendido ornamento di quel giornale. Quella Storia
si stenderà anche all’età di mezzo. Mi è grato dovere il riconoscere
che l’interessamento onde l’erudito e spiritoso Francese
confortò sempre l’opera da me impresa, mi è vivissimo
eccitamento alla prosecuzione del mio lavoro.





9.  Intorno al Curiosum Urbis ed alla Notitia, ci furono
di grande giovamento i lavori del Sarti, del Bunsen e del
Preller. Io ho seguito il testo di quest’ultimo (Die Regionen
der Stadt Rom, Jena, 1846), che confrontai con quelli del
Panciroli, del Labbe, del Bianchini e del Muratori.





10.  S. Gregor., Ep. III, 30, p. 568: ad secundum urbis
milliarium, in loco qui dicitur ad Catacumbas. Il De Rossi
che alla gloria del Bosio associò gl’illustri meriti suoi, ha
sparso luce novella su quelle catacombe di san Calisto, ed il
suo grande lavoro intitolato Corpus Inscriptionum, di cui s’è
ora incominciata la publicazione, deve salutarsi come un felice
avvenimento per la storia della Città nei tempi di mezzo.
Le cognizioni del De Rossi intorno alla topografia di Roma
nel medio evo, sono le più fondate e le più vaste che erudito
possa avere, ed è mio ardente desiderio che l’illustre Romano
voglia presto diffondere quel suo tesoro in un’opera topografica.





11.  L’antica Porta Capena vogliono i Topografi che fosse
collocata al di sotto dell’odierna Villa Mattei. Si vegga il
Canina, R. Antica. Intorno ai limiti della prima Regione si
agita controversia: l’indicazione però del ruscello Almo (oggi
Acquataccio), dimostra che la Regione si stendesse al di là
delle mura Aureliane. Intorno all’antico tempio di Marte,
onde era illustre questa Regione che non comprendeva altri
grandi monumenti, sappiamo di certo ch’era situato extra
portam Capenam.





12.  L’Anonimo di Einsiedeln del secolo ottavo enumera:
Arcus Constantini, Meta Sudante, Caputo Africae, Quatuor
Coronati. Una qualche statua avrà dato probabilmente il nome
a questa via. Nella Notitia non è fatto cenno del Clivus Scauri
ch’era situato innanzi al M. Coelius e che si conservò nel
corso dei tempi.





13.  Il gruppo del Laocoonte fu trovato nell’anno 1506, e
l’inventore Felice de Fredis n’ebbe argomento all’immortalità
del nome. Ne parla l’iscrizione della sua tomba posta in
S. Maria in Araceli a poca distanza dal coro. È monumento
pregevole dell’epoca di Giulio II.





14.  Il Templum Pacis era stato eretto da Vespasiano, dopo
la guerra contro gli Ebrei. Procopio ne vide ancora i ruderi
in vicinanza della basilica di Massenzio: la piazza vicina era
chiamata Forum Pacis: ἣν φόρον Εἰρήνης καλοῦσι Ῥωμαῖοι. ἐν
ταῦθα γάρ πη ὁ τῆς Εἰρήνης νεὸς κεραυνόβλητος γενόμενος ἐκ παλαιοῦ
κεῖται. Procop., De bello Goth., IV, 21, p. 570 (Ediz. di Bonna).
L’ordine in cui è disposta la descrizione della Notitia è il
seguente: Aedem Jovis Statoris, Viam Sacram, Basilicam
Constantinianam, Templum Faustinae, Basilicam Pauli, Forum
Transitorium.





15.  Dal Nymphaeum Alexandri, situato in vicinanza di santa
Croce in Gerusalemme, è forza distinguere il monumento
dei Trofei di Mario, che l’Anonimo di Einsiedeln chiama
erroneamente Nymphaeum, ponendolo in questa serie: Sanctus
Vitus, Nymphaeum, Sancta Biviana. Il Piale (Della subura
antica, verso la fine) dice, parlando dei Trofei di Mario:
Ninfeo da non confondersi però col Nymphaeum Alexandri etc.
Le rovine appartengono alla fontana dell’Acqua Julia.





16.  Olimpiodoro (in Fozio, p. 198) scrive che le terme di
Antonino comprendevano milleduecento bacini di bel marmo,
e che quelle erette da Diocleziano ne comprendevano un numero
quasi doppio. Gli eruditi sono discordi nel determinare
la posizione di queste terme che alcuni vogliono edificate sul
Viminale ed altri sull’Esquilino o sul Quirinale. Il vero si è
che la direzione di tutti e tre questi poggi si volge verso il
punto ove stavano questi bagni. Fin dai primi
tempi, nel luogo ove si elevavano le terme fu eretta una
chiesa ad onore di san Ciriaco, che, unitamente a santo Sisinnio,
si trovava fra i Cristiani condannati a lavorarvi. La
leggenda li farebbe ascendere a quarantamila. (Vedasi Pompeo
Ugonio, Historia delle stationi di Roma, Roma, 1588,
c. 197, e Florav. Martinelli, Roma ex ethnica sacra. Quest’ultimo
ai quarantamille Martiri aggiunge generosamente
altri centomille). Al tempo di Pio IV fu eretto nelle terme il
convento dei Certosini, e la chiesa magnifica di santa Maria
degli Angeli è racchiusa sotto le alte arcate di un’antica
sala del bagno.





17.  Il Fea (Sulle rovine di Roma, p. 302), dice che questo
tempio era caduto in rovina già fin dal principio del secolo VI,
imperocchè una vedova che possedeva otto delle colonne di
porfido le quali aveano già ornato quel tempio, ne facesse dono
all’imperatore Giustiniano per la nuova chiesa di s. Sofia in
Costantinopoli. Egli cita Codinus, De orig. Const., p. 65, e
l’Anonym., De structura temp. magnæ Dei Eccles. s. Sophiæ
presso il Combefis, Origin. rerumque Constantin., p. 244, con
cui io ebbi cura d’istituire confronti. Nel testo è detto erroneamente
Valeriano edificatore del tempio del Sole invece di
Aureliano.





18.  Scrive Zosimo, V, c. 38: allorquando Stilicone rubò le
porte delle lamine d’oro massiccio che le ricoprivano, apparve
quest’iscrizione: misero regi servantur, ed infatti quel profanatore
miseramente perì. Quel ladroneccio non può essersi
consumato che dopo il trionfo di Onorio, perchè in quel tempo
ancora Claudiano parla dei bassi rilievi delle porte:




  Juvat infra tecta Tonantis

Cernere Tarpeja pendentes rupe gigantes

Caelatasque fores

               (de VI Cons. Hon., v. 44 sg.).






Stilicone deve aver fatto abbruciare i libri sibillini soltanto
dopo l’anno 403. Ciò appare chiaro da un passo di Claudiano,
De bello Goth., v. 230, in cui parla di quei libri come se ancora
esistessero:




  Quid carmine poscat

Fatidico custos Romani carbasus aevi.








19.  Scrive il Fea, p. 410 e seg., che la statua equestre di
Marco Aurelio era stata scambiata per quella di Costantino e
che andava debitrice a quest’errore della sua conservazione
durante il medio evo. Egli è possibile che quest’errore avvenisse
ai tempi della barbarie; non posso credere però che al
momento in cui fu compilata la Notitia non si sapesse distinguere
la figura di Costantino da quella di Marco Aurelio. La
iscrizione posta sotto l’Equus Constantini, copiata e tramandata
dall’Anon. di Einsiedeln era: D. N. Constantino maximo
pio felici ac triumphatori, etc. etc. Io ammetto che la statua
di Costantino rovinasse dopo il secolo VIII e che quella di
Marco Aurelio passasse tosto sotto il nome di quella di Costantino,
dando origine al famoso Caballus Constantini delle
cui meraviglie sono piene le cronache di Roma del secolo XII.
Ne parlerò in uno dei volumi successivi.





20.  Salvis dominis nostris Honorio et Theodosio victoriosissimis
principibus Secretarium amplissimi senatus quod vir illustris
Flavianus instituerat et fatalis ignis absumpsit Flavius
Annius Eucharius Epifanius V. C. Praef. vice sacra.
Jud. reparavit et ad pristinam faciem reducit. Gruter, 170.
Canina, R. ant., p. 167. Nardini, II, p. 230. Sappiamo che la
Curia Hostilia, che era l’antichissimo Senatus, fu
distrutta da un incendio ai funerali di Clodio. Essa non venne
più riedificata, ed il Senato congregavasi nella Curia Julia
compiuta sotto Augusto, dove anche doveva essere il celebre
altare della Vittoria.





21.  Ammian. Marcell., XVI, p. 14 e seg. Id tantum sibi
placuisse, aiebat, quod didicisset, ibi quoque homines mori. Il
Gibbon legge displicuisse, ma la dizione placuisse asconde un
senso assai più arguto, e riceve chiara spiegazione se si pensi
all’animo con cui il Re straniero parlava.





22.  Claudiano parla della statua eretta a suo onore nella
Praef. de bello Goth.:




Sed prior effigiem tribuit successus ahenam,

Oraque patricius nostra dicavit honos.






Venanzio Fortunato (morto nei primi anni del secolo VII)
cantava, Carm. III, c. 23:




Vix modo tam nitido pomposa poemata cultu

Audit Trajano Roma verenda foro.






E al lib. VIII, c. 8:




Si sibi forte fuit bene notus Homerus Athenis:

Aut Maro Trajano lectus in urbe foro.








23.  Quest’antica Corografia latina vide la luce per la prima
volta ad opera del cardinale Angelo Mai, che la trasse
da un Codice esistente nel Convento della Cava, e che sotto
titolo di: Liber Junioris Philosophi in quo continetur totius
orbis descriptio, la stampò nel Tom. III classicor. auctor. e vatican.
Codicib. editor., p. 387. — Super hoc maximum possidet
bonum ROMAM splendoribus divinorum aedificiorum ornatam
etc.





24.  Il Curiosum trasporta nella Regione undecima l’Arcum
Constantini: la Notitia dice Arcum Divi Constantini. Il Bunsen
(III, 1, pag. 663), opina che quest’arco fosse il noto Janus
quadrifrons posto sul Velabrum, e che non potesse essere l’arco
trionfale di Costantino che le due Descrizioni avrebbero pur
dovuto porre entro la Regione decima. L’ordine della citazione
seguito nel Curiosum, cioè: Herculem olivarium, Velabrum,
Arcum Constantini, appoggia senza dubbio questa
opinione.





25.  Il Piale, Degli antichi arsenali detti Navalia (Pont.
accad. di Arch., I, Aprile 1830), sostiene che l’Emporium fosse
situato sotto il monte Aventino e che la posizione dei Navalia
fosse presso la Ripa Grande. Questa ultima supposizione
fu combattuta dal Becker, il più erudito tra gli Archeologi,
che dice situati i Navalia in un qualche punto del campo
di Marte (Manuale, I, p. 158, ec.).





26.  Sembra che timore rattenga gli Archeologi dal camminare
sui ponti di Roma, perchè le notizie che ne danno sono
le più discordi. Vedasi il Piale, Degli antichi Ponti di Roma
al tempo del sec. V, Roma 1834; il Preller ed il Becker I,
p. 692, ec. Nelle due Descrizioni antiche delle Regioni troviamo:
Pontes VIII, Aelius, Aemilius, Aurelius, Mulvius, Sublicius,
Fabricius, Cestius et Probi. Il Pons Milvius, già appellato
da Livio con questo nome ed oggi detto P. Molle, nella
serie è collocato all’ottavo posto. Cadrà spesso occasione di
far menzione dei molti nomi e talvolta oscuri che nel medio
evo davansi a questo od a quel ponte: ci saranno allora a
guida i Mirabilia, ai quali ci riferiremo.





27.  Sui nomi dell’isola si veda il Visconti: Città e famiglie
nobili e celebri dello Stato pontificio. Monumenti antichi,
Sez. II, p. 25. Claudiano (In Prob. et Olyb. Cons., v. 226
sq.) dice:




Est in Romuleo procumbens insula Tibri,

Qua medius geminas interfluit alveus urbes

Discretus subeunte freto, pariterque minantes

Ardua turrigerae surgunt in culmina ripae.






Da questo squarcio può trarsi notizia che le mura di Aureliano
procedessero lunghesso la sponda interna del fiume
sino al ponte Fabricio, e che al di là, nella regione trasteverina,
sorgesse loro di contro la muraglia di Settimio.





28.  Veggansi i Breviarî del Curiosum urbis e della Notitia,
e il Breviario di Zaccaria di Armenia del sec. VI. Qua e colà
vi hanno discrepanze nelle notizie numeriche. Intorno agli
obelischi di Roma mi occorse la seguente osservazione. Al
tempo in cui Sisto V restituì in piedi gli obelischi, il Mercati
scrisse la sua opera erudita intitolata: Degli obelischi di
Roma, in cui dice che, degli antichi obelischi, quarantotto
fossero stati portati a Roma d’altri paesi. Le Descrizioni delle
Regioni da noi seguite parlano invece di sei soli, che sono
naturalmente i maggiori: In Circo Max. duo, minor habet
pedes LXXXVIII, major vero pedes CCXXII. In Vaticano unus
altus pedes LXXV. In Campo Martio unus altus pedes LXXV.
In Mausoleo Augusti duo, alti singuli pedes XLII. Tutti questi
obelischi durano ancora, ornamento di Roma odierna.





29.  S. Augustin., Sermon. CV. de verb. evang. Luc. XI,
p. 13, T. V, 1, p. 546: mementote fratres, mementote: non
est longum, pauci anni sunt, recordamini. Eversis in urbe
Roma omnibus simulacris, Rhadagaysus rex Gothorum cum
ingenti exercitu etc.





30.  S. Hier., Lib. II, adv. Jovinianum verso la fine: Squalet
Capitolium, templa Jovis et caeremoniae conciderunt. Il
Nardini (R. Ant., II, p. 332) ne conclude con troppa precipitazione
che il tempio di Giove ai tempi di san Girolamo già
fosse caduto in rovina, e ne attribuisce la distruzione ai Goti.
Il passo da lui citato non è che rettoricume poetico, come
usa lo stesso Hieronim., Ep. CVII ad Laetam (dell’anno 403),
(Ed. Verona I, p. 672): auratum squalet Capitolium. In senso
simile trovo usata la frase squalere in Claudiano (De VI cons.
Honor., v. 410), allorchè parla del Palatium che gl’Imperatori
avevano abbandonato:




Cur mea quae cunctis tribuere Palatia nomen

Neglecto squalent senio?






Anche nel Proemio del Libro II del Commento alla lettera
ai Galati, dice S. Girolamo: vacua idolorum templa quatiuntur.





31.  S. Hieronim., Ep. CVII, ad Laetam de institutione filiae,
T. I, p. 642. In questa lettera rettorica sono dati precetti ad
una pia dama di Roma sul modo di educare una figlia.





32.  Claudian., De VI cons. Honor., v. 42 sq. Sotto il nome
di Regia, il Poeta significa il palazzo dei Cesari, e pei Rostra
intende il Foro, com’è voluto dal senso di tutta la descrizione
presa in generale. È pars pro toto.





33.  Procop., De bello Goth., IV, 22.





34.  Gruter, p. 100-6. Beugnot, Histoire de la destruction
du Paganisme en Occident, I, p. 106.





35.  Cod. Theodos., Lib. XV, tit. I, De operib. publicis.
Tit. I, n. 11. — Impp. Valentinianus et Valens etc. etc. ad Symmachum
P. U., n. 19. — Impp. Valens, Gratiannus et Valentinianus
ad Senatum, n. 15. — Impp. Valentinianus, Theodosius
et Arcadius Proculo P. U. Constant. — Altri Editti promulgarono
Onorio ed Arcadio. — Cod. Justin., VIII, Tit. X, De
aedif. privatis. Tit. XII, De operib. publicis. Tit. XVII, De
sepulchris violatis.





36.  De Paganis sacrificiis et templis, Lib. XVI, Tit. X,
n. 2. Imp. Constantinus etc. ad Catullium P. U. I piaceri furono
l’ultima molla della potenza politica di Roma.





37.  Marangoni, Cose gentilesche ec., p. 227 e seg.





38.  Relatio Symmachi, L. X, ep. 54. Il Beugnot ha un bel
capitolo su questo triste episodio di storia, Liv. 8, chap. 6. Si
veda anche il Gibbon, Cap. 28. In risposta alla relazione di
Simmaco s. Ambrogio scrisse la sua epistola a Valentiniano
(ann. 384). I due documenti veggonsi nel Tom. I di Prudenzio,
(Parma 1788). Ed anche Prudenzio si fè, nell’anno 403, a confutare
Simmaco con due libri di poesie adversus Symmachum. Ben
dice s. Ambrogio con sobrio discorso: Quid mihi veterum exempla
proferitis? odi ritus Neronum. — Non annorum canities
est laudanda sed morum.





39.  Zosimus, V. c. 38.





40.  Claudian., De Cons. Stilich., III, v. 201. sq.:




O palma viridi gaudens et amicta tropaeis

Custos imperii virgo etc.






De VI cons. Honor., v. 597, sq.:




Adfuit ipsa suis ales victoria templis

Romanae tutela togae etc.








41.  Prudentius, Advers. Symmach., II, v. 443-446:




Quamquam cur Genium Romae mihi fingitis unum? etc.






S. Hieron. Comment., in Isaiam, IV, p. 672. — Beugnot, II,
p. 139: «on a donc raison de dire, que pendant le jour comme
pendant la nuit, l’aspect de Rome devait être celui d’une cité
où l’ancien culte dominait.» Oggidì è la costumanza di accendere
lampade dinanzi le imagini della Vergine come un tempo solevasi
innanzi gli Dei Lari.





42.  Già nell’anno 399, Arcadio ed Onorio avevano promulgato
per le province d’Africa l’Editto: Aedes inlicitis
rebus vacuas nostrarum beneficio sanctionum ne quis conetur
evertere, decernimus enim, ut aedificiorum quidem sit integer
status. De Pagan. sacrif. et templis, Lib. XVII, Tit. X, n. 18. — Al
n. 19, segue l’Editto degno di nota di Onorio e di Teodosio
II, dato nell’anno 408, sotto il consolato di Basso e di
Filippo: Templorum detrahantur annonae, etc.





43.  Si veda l’Editto: Omnibus sceleratae mentis paganae
exsecrandis, e i commenti di Gotofredo alla parola destrui.





44.  Prudent., Cathemerinon Hymn., XII, v. 201.





45.  La ragna (che in Roma era considerata ente portentoso),
avrebbe meritato l’onore di un tempio sotto Eliogabalo. Mi ricorda
di aver veduto nelle terme di Caracalla una bellissima
testa di Apollo intorno alla quale uno di quegli insetti aveva
ordito la sua tela, in modo che sembrava che vi si fosse gettato
sopra un velo d’argento.





46.  Incerti Tempor. demonstrationes, seu originum Constant.
in Combefis, Orig., p. 29. Codinus, De origin., p. 51, narra
che Costantino tolse dal Palatium di Roma la statua della
Fortuna.





47.  Prudent., Contra Symmachum, I, v. 502 sq. Il Fea
(Sulle rovine di Roma, p. 279) cita S. Ambros., Epist. 18,
n. 31, T. III, p. 886 B, ove quel Padre dice a Valentiniano:
non illis satis sunt lavacra, non porticus, non plateae occupatae
simulacris?





48.  Zacharia scrisse in lingua siriaca un catalogo dei monumenti
di Roma, di cui Angelo Mai publicò la traduzione
latina: Script. vet., T. X, praef., p. XII-XIV. Zacharia attinse
lumi da relazioni più antiche, e dal catalogo aggiunto alle
Descrizioni delle Regioni. La notizia del numero delle statue
merita fede se si paragoni con quanto scrive Cassiodoro. Zacharia
enumera: Fontes aquam eructantes MCCCLII, e signa
aenea MMMDCCLXXXV imperatorum aliorumque ducum. Di
più parla di XXV statue di bronzo, che, dice il cronista, riferivansi
ai tempi di Abramo e di Davide, e che erano state
recate a Roma da Vespasiano. Questa fola mi persuade che lo
scrittore vivesse ai tempi di Belisario.





49.  Anastasius Bibl. in vita s. Clementis: hic fecit septem
regiones dividi notariis fidelibus ecclesiae, qui gesta martyrum
sollicite, et curiose unusquisque per regionem suam diligenter
perquirerent. — Vita s. Evaristi: hic titulos in urbe Roma
divisit presbyteris, et septem diaconos constituit, qui custodirent
episcopum praedicantem propter stylum veritatis. Verso l’anno
238, Fabiano deve avere aggiunti sette Suddiaconi, e dopochè,
nei tempi posteriori al vescovo Cajo, fu cresciuto il numero
dei Diaconi, san Silvestro deve avervi preposti i sette
Cardinali diaconi. Martinelli, Roma ex ethnica sacra, c. 4.





50.  Ciò è confermato da una iscrizione della Roma Subterranea,
II, lib. IV, c. 25.





51.  Il Nardini (Roma Ant., I, p. 125, sq.) tentò di determinare
i confini delle sette Regioni ecclesiastiche. Egli crede
che ricevessero l’organamento da san Silvestro. Il Bianchini
nel II Vol. della sua erudita edizione di Anastas. Bibl., appendix
de regionibus urbis Romae (p. 137-140), tenta di trarre
la notizia delle sette Regioni principalmente da un passo importante
della vita di san Simplicio (intorno l’anno 464), dal
quale traggo questo cenno: Regionem III ad s. Laurentium,
Reg. I ad s. Paulum, Reg. VI et VII ad s. Petrum.





52.  Anastas. Bibl., vita s. Pii. A torto le antiche Vitae dei
Papi sono attribuite ad Anastasio, bibliotecario del tempo di
Nicolò I. Questo libro prezioso (Liber Pontificalis), composto
delle notizie desunte dagli antichi Archivî ecclesiastici, e
dei Gesta pontificum, si stendeva fino al secolo
nono con differenti recensioni. Il Liber Pontific. comprende i
tempi da s. Pietro a Nicolò I (morto nell’anno 867): i gesta
di Adriano II e di Stefano VI vi furono aggiunti dal Bibliotecario
Guglielmo (vedi le osservazioni del Panvinius al
Platina, sulla fine della vita di Nicolò I). I più eruditi editori
del Liber Pontific. sono i veronesi Francesco e Giuseppe Bianchini,
che, dietro le orme dell’Holstenius e dello Schelestrate,
lo trassero alla luce compulsando parecchi cataloghi
e recensioni. Le loro annotazioni sono di alto pregio anche
per la topografia di Roma (II ediz., Roma, 1731). Non parlo
dell’edizione di Magonza dell’anno 1602, nè di quella di
Parigi fatta dal Fabrotto nel 1647. L’edizione più corretta
fu quella curata da Giovanni Vignoli (Roma 1724, 3 Vol.
in 4.º).





53.  Il Davanzati (Notizie della basil. di s. Prassede, Roma
1725), sostiene fermamente che san Pietro ponesse sua prima
dimora nella casa di Pudente, che colà egli fondasse la chiesa
del titolo Pudentis, e che questa sia l’odierna chiesa di santa
Prassede. — Santa Pudentiana sarebbe stata innalzata più tardi
da Pio I, nelle terme di Novato. Afferma invece il Martinelli
(Primo trofeo della Croce), che l’antichissima chiesa di Roma
edificata da s. Pietro sia quella di santa Maria in via Lata.
Devo osservare con rammarico che una delle difficoltà massime
del mio lavoro consista nella fatica di leggere sì grande
numero di monografie, le quali nulla contengono di sodo in
mezzo a un viluppo di gonfie frasi e di vane ricerche che costringono
lo Storico a gettarle con dispetto da sè.





54.  In questa descrizione io seguii il Liber Pontificalis
messo a paragone cogli scritti dell’Ugonio, del Martinelli,
del Marangoni, del Severano, del Panciroli, del Panvinio
ec.





55.  Nel 1595 si trovarono in prossimità del Laterano, due
tubi di piombo coll’iscrizione: Sexti Laterani. — Sexti Laterani
M. Torquati et Laterani. Vedasi Marangoni, Istoria
della cappella Sancta Sanctor. di Roma, c. I, p. 2.





56.  Intorno alla storia della chiesa di s. Giovanni in Laterano
si veda Anastas., vita s. Silvestri. San Silvestro si dice
avere consecrato addì 9 di Novembre quella chiesa. Non è fatta
descrizione della sua forma nel Liber Pontif. Nel Mabillon,
Museum Ital. T. II, p. 560 sq., è data dal diacono Giovanni
la descrizione della basilica, ma qual era nell’anno 1260.
Per la storia di tutti gli edificî eretti da Costantino può consultarsi
il Ciampini, De sacris aedificiis. Si veda anche A. Valentini,
Basilica Lateranense descritta ed illustrata (Roma 1839).





57.  Alcune iscrizioni riferentisi a taurobolii ed a criobolii,
che usavansi pel culto di quella Divinità, furono trovate negli
scavi praticati nel secolo decimosettimo nei lavori della basilica.
La più recente di quelle iscrizioni è dell’anno 390. Vedi
il Beugnot, I, p. 159 e seg. — Prudenzio (nato verso il 348),
in un suo inno a san Romano, descrive gli orribili sacrificî di
vittime umane, che celebravansi ancora a quel tempo.





58.  La descrizione più antica del san Pietro si trova nel
codice vaticano 3627 del canonico Pietro Mallio (della seconda
metà del secolo duodecimo), intitolato: Historia Basilicae
antiq. s. Petri; scritto pregevolissimo per la storia di
Roma nel medio evo, che l’autore dedicava ad Alessandro III
e che fu edito dal De Angelis in Roma nel 1646, e più correttamente
nei Bollandisti, Acta Sanctorum, T. VII, Junii,
p. 37-56. Dopo quello scritto, è degno di nota l’altro di Maffeo
Vegio, che fu pur canonico in s. Pietro (morto nel 1457),
intitolato: De rebus antiquis memorabil. Basil. s. Petri, in
quattro libri, stampato nell’istesso volume dei Bollandisti,
V. p. 61 e seg.





59.  Il piano e la misura dell’antica basilica sono dati dal
Bonanni, p. 12 e seg., dietro le notizie dell’Alfarano, del
Severano, dell’Oldini ec. La chiesa odierna è lunga ottocentoventinove
palmi e mezzo, e la sua altezza massima fino alla
estremità della croce è di cinquecentonovantatre palmi.





60.  Antiquae vatican. Basil. a Constantino Max. fabrefactae
facies exterior, apsis, et muri extremi, ac illi super columnis
surgentes, qui tecta gravi pondere sustinebant e laterum,
tophorumque fragmentis, circo, adjacentibusque aedificiis eversis,
celeri opera, rudique arte aedificati fuerunt etc. Compendio
del Grimaldi nel Martinelli, p. 345, e nel Nardini, III,
p. 355. Il Severano riporta un’iscrizione dei tempi di Trajano
che deve essere stata sopra una delle grandi colonne dell’arco
trionfale, e il Torrigio (Le sacre grotte Vat., p. 111),
narra, che sulla base di marmo della grande croce posta sulla
fronte del tempio, fosse scritto in greco il nome di Agrippina.
Nel secolo nono, Leone IV fece collocare a ornamento di una
finestra della torre una piccola colonna sulla quale era iscritto
in lingua greca il memorabile voto a Serapide, che il Torrigio
trascrisse (pag. 110).





61.  Varianti dei testi: regalem e regalis. La lezione regalis
è da preferirsi ad ogni modo all’altra regali. Si paragoni la
bellissima spiegazione del Bunsen, a. a. O., pag. 88. Domus
è l’arca oppure la cella mortuaria, e aula è la basilica stessa.





62.  Egli è incerto se questo epigramma fosse sotto il musaico
antico, oppure sotto quello più recente, del tempo di Adriano I.
Andrea Fulvio (III, p. 84, trad. ital. del Rossi), lo trascrisse
quando rovinava la tribuna antica.





63.  Prudentius, Peristeph. XII, Passio Beator. Apostolor.
Petri et Pauli, v. 31-44.





64.  S. Paulin., Epist. XXXIII, ad Alethium (ediz. di Anversa,
p. 289).





65.  Ammian. Marc., XXVII, c. 11, scrive di Probo: Claritudine
generis et potentia et opum amplitudine cognitus orbi
Romano, per quem universum paene patrimonia sparsa possedit,
juste an secus non judicio est nostri — E: marcebat
absque praefecturis. Il sarcofago di G. Basso è nelle grotte
vaticane; quello di Probo presso la cappella della Pietà nella
chiesa odierna di san Pietro. Maffeo Vegio vide ancora il
Templum Probi, prima che Nicolò V ordinasse che fosse distrutto,
e potè conservare memoria delle iscrizioni di Probo e
di Proba. Vedi la sua Histor. Bas. Ant. S. P. IV, 109, 110.





66.  Prudent., Hymn. XII:




Ibimus ulterius, qua fert via fontis Hadriani,

Laevam deinde fluminis petemus.








67.  Baron., Annal. Eccl., a. 386, riporta il rescritto, tratto
da un Codice vaticano.





68.  La iscrizione posta sul musaico dell’arco trionfale
diceva:




Theodosius cepit, perfecit Honorius aulam

Doctoris mundi sacratum, corpore Pauli.








69.  Ugonio, etc., p. 235.





70.  Sopra l’arco leggesi questo epigramma:




Placidiae pia mens of eris decus Homn.... (omne paterni)

Gaudet Pontificis studio splendore Leonis.









71.  Prudent., Peristephan., Hymn. XII, v. 45-54. Per avere
notizie generali intorno la basilica si veda: N. M. Nicolai,
Della basilica di s. Paolo, Roma 1815. La bella chiesa aveva
conservato la sua forma antica fino al 17 di Luglio 1823, in cui
per incendio rovinò. Dopo di Leone XII, si diè opera alla sua
riparazione conservandosene il disegno nella parte essenziale,
ma variando sempre negli accessorî. Mentre io scrivo, si
attende ad ornare dei loro fregi i soffitti interni. Sono di forma
più elegante, ma non così elevata e ricca com’era la forma di
quelli celebrati da Prudenzio. Nel complesso tutto vi è freddo e
scipito come il nostro tempo.





72.  Prudent., Peristephan., Hymn. XI, v. 195, sq.





73.  Anast. Bibl. in Damaso: Hic fecit basilicas duas:
unam juxta theatrum sancto Laurentio. Lorenzo Fonseca vescovo
di Jesi, scrisse la storia di questa mirabile chiesa: De
basilica s. Laur. in Dam. libri tres, Fani 1745. Durante il
sacco di Roma (1527), le soldatesche del Borbone misero a
ruba l’antico archivio della chiesa, per la qual cosa pochi
libri ne rimasero. Non ne potei trarre che ben poco, all’infuori
della iscrizione per la consecrazione di Damaso.





74.  Anast. in vita Sixti III: Fecit autem basilicam beato
Laurentio, quam et Valentinianus Augustus concessit.





75.  Questo fatto notabile scoperse il Bottari (Vedi Bunsen
ec. III, 2, pag. 452). — Giovanni Ciampini, De sacris aedif.
a Constant. costructis., c. 10, accoglie l’opinione che la Rotonda
fosse un tempio di Bacco che Costantino tramutò in
cappella cristiana. Il Laderchi se ne fece oppositore nella
sua Storia della Basilica dei santi Marcellino e Pietro.





76.  Vedi l’annotazione del Nibby al Nardini, R. A., II,
12. — Don Raimondo Besozzi (Storia della Basil. di s. Croce
in Gerus.) sostiene che il nome di Gerusalemme vi derivasse
perchè s. Elena vi aveva fatto trasportare alcuni cumuli di
terra dal monte Calvario (p. 26). Questa monografia è priva
d’importanza.





77.  Jacobi Laderchii, De Sacris Basil. ss. Martyr. Marcellini
Presb. et Petri Exorcista Diss. Hist. Rom., 1705.





78.  Juxta Pallacinas, è la lezione da preferirsi nel Lib.
Pontif., in Vita s. Marci. Il Platina legge ad Palatinas, e
l’Ugonio (p. 156 sq.), crede che si accenni al portico del Palatium.
Afferma il Vignoli, che se n’abbia a trarre il nome
dal circo Flaminio, che nei primi tempi barbarici era detto
erroneamente Palatium. Dalla iscrizione 97 che trovasi nel
De Rossi, ricavasi che in quella regione fosse un luogo appellato
Pallacina.





79.  Anastas., Vita s. Liberii: hic fecit basilicam nomini
suo juxta macellum Liviae. E nella Vita s. Sixti III: hic fecit
basilicam s. Mariae, quae ab antiquis Liberii cognominabatur,
juxta macellum Liviae.





80.  Anast., in vita s. Calixti: Hic fecit Basilicam trans
Tiberim. Il nome addiettivo s. Mariae, che trovasi nel Vignoli,
manca nei codici migliori. Il Martinelli, Roma ex ethn. sacr.,
p. 247, nega che la basilica fosse edificata da Calisto. Lo
afferma invece senza provarlo l’Ugonio, p. 136, e dice, che
è la più antica delle chiese di Roma dedicate alla Vergine.
Potrà essere. Nella Vita s. Julii dice il Liber. Pontif.: fecit
basilicam Juliam, juxta forum divi Trajani, basilicam Transtiberina
regione XIV, juxta Callistum. Dal Titulus Julii
deve distinguersi la Basilica Julia, che troveremo più tardi
nel Laterano.





81.  Hieron., De viris Illustr., c. 15: obiit tertio Trajani
anno, et nominis ejus memoriam usque hodie Roma extructa
Ecclesia custodit. La storia di questa celebre basilica scrisse
Rondininus: De s. Clemente Papa et Martire, ejusque Basilica
in urbe Roma, libri duo. Romae, 1706.





82.  Claudian., De VI, Cons. Honor.





83.  Cod. Theodos., Lib. XV, Tit. 12, n. 1. Cruentia spectacula
in otio civili et domestica quiete non placent etc. — La
narrazione del Baronio che Onorio restituisse i giuochi di
gladiatori con tutta la pompa, fu contraddetta dal Muratori
e dal Pagi, ad ann. 404. Del sacrificio di Telemaco e della
proibizione dei giuochi parla Theodoret., Eccl. Hist., V, c. 26.





84.  Cassiodor., Var., Lib. V, 24.





85.  Il cippo della statua di Stilicone, fu rinvenuto negli
scavi fatti non lungi dal tempio della Concordia. Lucius Faunus,
De antiq. urb. R. cart. 40, ne riporta la iscrizione pomposa.
La iscrizione posta sull’arco trionfale trovasi nel Gruter,
p. 287, tratta dal Cod. di Einsiedeln; e colle correzioni del
De Rossi, leggesi nello scritto di quest’ultimo intitolato: Le
prime raccolte d’antiche iscrizioni compilate in Roma etc.
Roma, 1852, p. 121. È opinione del De Rossi, che l’arco di
trionfo fosse eretto non lungi del ponte di Adriano. Nessuna
notizia ci pervenne della sua posizione: è possibile però che
esso fosse colà, imperocchè ivi si trovasse anche un arco eretto ad
onore degli imperatori Graziano, Valentiniano e Teodosio. Era
ormai abbastanza ridicola la superba frase: ad perenne indicium
triumphorum quib. Getarum nationem in omne aevum
domuere extinctam.





86.  Claudian., De laudib. Stilichonis, lib. III, ne lo loda.





87.  Non est ista pax, sed pactio servitutis. Zosimus, V, c. 29.





88.  Theophan., Chronogr., p. 69: τούτῳ τῷ ἔτει ἐν Ῥώμῃ
ἐμυκήθη ἡ γῆ ἐπὶ ἡμέρας ἐπτὰ. Il Gibbon racconta tutte le circostanze
della caduta di Stilicone coll’ingegno d’un tragedo,
ma che toglie imparzialità allo storico. All’eroe di guerra
mancava il genio dell’uomo politico.





89.  Con acre livore dice Rutilio poeta pagano (v. 41):




Quo magis est facinus dire Stilichonis acerbum

Proditor arcani quod fuit imperii etc.








90.  Claudian., De bello Getico, v. 549, sq. Sozomen., IX,
c. 6. Baronius, ad ann. 409. Socrates, Hist. Eccl., VII, c. 10:
ἄπιθι τὴν ῥωμαίων πίρθησον πόλιν.





91.  Lactantius, Divinar. Institut., VII, c. 25.





92.  Claudian., De bello Get., v. 265:




Tunc reputant annos, interceptoque volatu

Vulturis, incidunt properatis saecula metis.








93.  Zosimus, V. c. 41. Sozomenus (greco e novaziano),
V. c. 7.





94.  Zosimus, V, 50.





95.  Il Vaillant, Numismata, III, p. 154, dà il disegno
della grande moneta d’argento di Attalo, colla iscrizione:
Invicta Roma Aeterna. Roma seduta sul leone tiene sulla
destra mano la Vittoria, e colla sinistra impugna la lancia.
Anche nelle monete di Graziano è incisa l’imagine di Roma
senza il Labaro, colla Vittoria e colla lancia.





96.  Ammian. Marcell., XIV, VI, 4, sq. e XXVIII, IV, 6, sq.





97.  Εἷς δόμος ἄστυ πέλει: πόλις ἄστεα μυρία τεύχει. Olimpiodoro
scriveva dopo che Alarico ebbe saccheggiata Roma.
Fozio diede un compendio dei 22 libri delle sue Storie, che
dal settimo consolato di Onorio si stendono fino ai tempi di
Valentiniano (p. 198, sq.).





98.  Vedi Gibbon, c. 31.





99.  De Civitate Dei, I, c. 32.





100.  Baron., Annal. a quell’anno.





101.  Ammian. Marcell., XXVII, c. 3. — Sordidae vestes
candidae mentis indicia sunt, dice san Gerolamo animato da
zelo monacale (ad Rusticum, ep. 123, c. 7).





102.  Si legavano i libri della Sacra Scrittura in pelle babilonese,
ricca di bei fregi. Così Hieron., Ad Laetam, ep. 107,
n. 17, dice: Codices amet, in quibus non auri et pellis Babylonicae
vermiculata pictura placeat.





103.  Veredarius urbis — et altili geranopepa, quae vulgo
pippizo nominatur. Ep. 22, ad Eustochium, c. 28. I diaconi
avevano in Roma grande parte nelle faccende mondane perchè
erano gli amministratori dei beni ecclesiastici. Si legga
il Baronio, ad ann. 402, dov’è costretto a mostrarne il lato
cattivo.





104.  Ep. 123, c. 10, ad Ageruchium.





105.  Questi tratti ho ricavato da parecchie lettere di san
Gerolamo, quali Ep. 22, ad Eustochium; Ep. 123, ad Ageruchium,
che è la più importante; Ep. 125, ad Rusticum; Ep.
147, ad Sabinianum (ch’era un Don Giovanni tonsurato) ecc.





106.  Il breviario del Curiosum Urbis, dice: Insulae per
totam urbem XLVIDCII, Domos MDCCXC. Il breviario della
Notitia: Insulae XLVI milia sexcentae duae e domos mille
septingentae nonaginta VII. Il breviario di Zacaria numera:
Dom. 46603, palat. 1797.





107.  Il Dureau de la Malle da confronti con Atene, con
Parigi e con Roma, ha stabilito che la capitale del mondo
sotto gl’Imperatori, fino al tempo di Aureliano, comprendesse
una popolazione di 576,738 anime al massimo. Per la qual
cosa le narrazioni del Vossio, del Lepsius, del Gibbon, sono
cacciate tra i racconti delle Mille e una notti. Vedi Économie
politique des Romains (Paris, 1840), I, liv. 2, c. X, sq.





108.  Procop., De bello Vandal., I, 2. Da quel passo possiamo
dedurre che a’ tempi di Procopio i Senatori fossero trecento.





109.  La Historia Miscella dice: captaque est Roma IX
Kal. Septemb. anno MCLXIV conditionis suae. — Theophan.,
Chronogr., p. 70: Πρὸ θ’, καλανδῶν Σεπτεμβρίου. — Il Pagi, che
il Muratori segue ciecamente, tenta di dimostrare che la
presa di Roma avvenisse nell’anno 409. Al 410 s’attengono
il Baronio, il Gotofredo, il Sigonio, il Tillemont, il Gibbon
ed i più recenti. Al signor De Rossi vo debitore di un
argomento che mi fa accogliere come vero l’anno 410. Dai
suoi materiali per una raccolta d’iscrizioni cristiane abbiamo
ricavato: che dai tempi di Costantino fino al 409, si trovano
ad ogni anno iscrizioni consolari, e, ad esempio, all’anno 405
si trovano 18 iscrizioni; al 406, 11; al 407, 9; al 408, 7;
al 409, 6. All’anno 410, neppur una; e ciò dimostra che
quello deve essere stato l’anno dei torbidi interni e della
caduta della Città, non avendosi saputo quali nomi
di Consoli porre nelle iscrizioni sepolcrali. La progressiva
restaurazione dell’ordine conosciamo mirabilmente dalle iscrizioni
consolari che di nuovo si rinvengono. Infatti all’anno
411, se ne trova 1; al 412, 1; al 413 ed al 414, nessuna;
al 415, 1; al 416, nessuna; al 417, forse una; al 418, 1; al
419, 3; al 420, 2; al 421, nessuna; al 422, 3; al 423, 4;
al 424, 5; al 425, 4; al 426, 6; al 427, 4; al 428, 4.





110.  Hieronim., Ep. 127, ad Princip., p. 953: Nocte Moab
capta est, nocte cecidit murus ejus.





111.  Tacitus, Hist., c. 82, dove descrive la pugna dei soldati
di Vespasiano coi Vitelliani: qui in partem sinistram
Urbis ad Sallustianos hortos per angusta et lubrica viarum
flexerant.





112.  Una prima traccia di tali leggende troviamo già nel
Curiosum Urbis, Regio XIV, dove è detto: Herculem cubantem
sub quem plurimum aurum positum est.





113.  In Fozio, pag. 180.





114.  Orosius, V, c. 39.





115.  Hieron., Ad Principiam, Ep. 127, n. 12: caesam fustibus
flagellisque ajunt non sensisse tormenta: sed hoc lacrymis,
hoc pedibus eorum prostratam egisse, ne te a suo consortio
separarent. Marcella morì pochi giorni dopo l’assedio. San
Gerolamo esclama con Virgilio:




Quis cladem illius noctis, quis funera fando

Explicet, aut posset lacrymis aequare dolorem?

Urbs antiqua ruit, multos dominata per annos;

Plurima perque vias sparguntur inertia passim

Corpora, perque domos; et plurima mortis imago.








116.  Nicephorus, Eccl., Hist. XIII, c. 35.





117.  Orosius, V, c. 39. S. Agostino (De Civitate Dei, nel
primo Capitolo) tributa lodi ai Goti, e con gran fervore parla
del trionfo di Cristo di cui tiene discorso anche Cassiodor.,
Variar., Lib. XII, ep. 20. Il Baronio difende il pio Onorio
dell’accusa che per sua colpa Roma cadesse, e si scaglia in
quest’occasione contro gl’idolatri che già da lungo tempo
erano morti.





118.  Procop., I, 2, De bello Vandal.: Ῥωμαίων τοὺς πλείστους
διαφθεῖραντες, locchè è troppo esagerato. Isidorus, Chronic.
Gothor.: sicque Roma irruptione atque impetu magnae cladis
eversa est. — Philostorg., Hist. Eccles., XII, c. 3, dice che
la Città fu messa a ferro e a fuoco, e che i cittadini furono
tratti in ischiavitù. Similmente Hieronim., Ad Principiam;
August., De Civit. Dei, I, c. 3, 12, 13.





119.  August., De Civit. Dei, III, c. 29. Orosius, II, c. 19.
Questo scrittore fa allusione alla Civitas Dei, nello scritto in
cui si propone lo scopo istesso del libro di santo Agostino.
Solo Socrate, Hist. Eccles., VII, c. 10, parla di «molti»
Senatori martoriati ed uccisi, e la Historia Miscella lo ripete
sulla fede di lui.





120.  Isidor., Chron. Gothor.: post tertium diem quo Romam
ingressi sunt, nullo hoste cogente, sponte discedunt. Orosius,
II, c. 19 e VII, c. 39. Histor. Misc. Il solo Marcellinus,
Chronic. apud Sirmond., II, p. 356, parla di sei giorni, e questa
versione segue Benedetto da Soratte: Alaricus trepidam
urbem Romam invasit — sextoque die quam ingressus fuerat
depraedata urbe egressus est. Che Alarico traesse con sè
prigioni romani, è dimostrato dall’iscrizione esistente sulla
tomba di Dionisio diacono e medico, che leggesi nel Gruter,
1173, n. 3:




Hic Levita jacet Dionysius artis honestae

  Functus et officio quod medicina dedit ec. ec.

Postquam romana captus discessit ab urbe

  Mox sibi jam Dns subdidit arte getas ec. ec.








121.  Procop., De bello Vandal., I, 2: ἔν αἶς ἧν καὶ ἡ Σαλουστίου — ᾗς
δὴ τὰ πλεῖστα ἠμίκαυτα καὶ ἔς ἑμὲ ἕστηκε.





122.  Socrates, Hist. Eccles., XII, c. 10: Τὰ μὲν πολλὰ τῶν
θαυμαστῶν ἐκεινῶν θεαμάτων κατέκαυσαν. Ciò è ripetuto anche
nella Histor. Miscella, e in Cassiodor., Hist. Eccles. tripart.,
II, c. 9. (T. I, p. 368, Opera). Philostorg., Hist. Eccl., XII,
C. 3: ἐν ἐρειπίοις δὲ τῆς πόλεως κειμένης. S. Hieron., Ep. XVIII,
ad Gaudent., p. 959 (ediz. di Verona): Urbs inclyta, et Romani
imperii caput, uno hausta est incendio. Questa lettera
fu scritta nell’anno 413.





123.  Jornand., De reb. Get., c. 30. Alarico jubente spoliant
tantum: non autem, ut solent gentes, ignem supponunt. Un
passo che trovasi in Marcell., Com. Sirmond., T. II, p. 356,
dice con espressione più moderata e più giusta: Alaricus trepidam
urbem Romam invasit, partemque ejus cremavit incendio.
Ancor più mite è l’opinione di Battista Ignazio, sulla fine
della storia di Zosimo: Intromissus Gothus majori ignominia
quam damno urbem omnem depopulatur.





124.  Orosius, Hist., II, c. 19, p. 143.





125.  Facto quidem aliquantarum aedium incendio, sed ne
tantum quidem etc. Orosius, ultimo lib., c. 39. Si veda anche
il Sigonio, De occid. Imper., X, verso la fine.





126.  Pietro Barga, nel 1656, publicava uno scritto intitolato:
De Privatorum publicorumque aedificiorum urbis Romae
evasoribus, in cui egli cercava di distruggere le accuse lanciate
contro i Barbari. Egli tributa grandi lodi ad Alarico
(p. 15). In quello però che risguarda l’arte, il Barga è più
barbaro dei Vandali. Il Tiraboschi, Storia della Letteratura,
Tom. III, non è meno caldo difensore dei Barbari, ed il Fea
è più profondo dei due. Può ben provarsi, egli dice, che
non s’abbiano portata quella devastazione che crede il volgo
(p. 268).





127.  Rutilii Claudii Numatiani, Itinerarium ad Venerium
Rufium. Il Poeta abbandonava il carico di prefetto della Città
nell’anno 417, e se ne tornava nelle Gallie sua patria. Quell’inno
sgorgando dal suo animo commosso, è simile alla voce
d’un cigno che lamentoso abbandona le sponde del Tevere
e batte le ali al suo viaggio di migrazione:




Exaudi regina tui pulcherrima mundi

  Inter sidereos Roma recepta polos.

Exaudi genitrix hominum, genitrixque deorum,

  Non procul a coelo per tua templa sumus.








128.  Hieron., T. V, Op. ad Eustochiam, che serve d’introduzione
ai suoi Commenti su Ezechiello.





129.  Haeret vox et singultus intercipiunt verba dictantis.
Capitur Urbs quae totum cepit orbem — è rettoricume che non
rende bene la nostra lingua. Ep. 127, ad Princip., I, p. 953. — Nel
concitamento del suo discorso egli congiunge alcuni passi
d’Isaia colla descrizione di Virgilio della caduta di Troja.
Vedi anche Ep. 130, ad Demetriadem, p. 973, sq.: Urbs tua,
quondam orbis caput, Romani populi sepulchrum est, ed a
pag. 974 egli parla con amplificazione da retore di Romanae
urbis cineres. Prospero Tiro, contemporaneo, dice nel Chron.
che leggesi nel Canisio, T. I: Roma, orbis quondam victrix,
a Gothis, Halarico duce, capta.





130.  Procopio narra questo aneddoto caratteristico nella
sua storia De bello Vand., I, 2.





131.  Augustin., De urbis excidio. Opera, T. V, p. 622-628.
Ediz. di Venezia, 1731.





132.  S. August., De Civitate Dei, I, c. 7: quidquid ergo
vastationis, trucidationis, depraedationis, concremationis, afflictionis
in ista recentissima Romana clade commissum est,
fecit hoc consuetudo bellorum. E il Serm. 107, de verb. Ev.
Luc., 10, n. 13; 11, n. 12.





133.  



Unum, mira fides, vario discrimine portum

  Tam prope Romanis, tam procul esse Getis, v. 335.








134.  Jornand., De reb. Get., c. 81. Qui suscepto regno revertens
iterum ad Romam, si quid primum remanserat, more
locustarum, erasit.





135.  Narrano con qualche esagerazione dello sbarco e della
sconfitta di Eracliano Orosius, VII, c. 42 e Idacius, Chron.
apud Sirmond, ed anche Marcellinus Comes.





136.  Prosper Aquit. Chron.: Honorius triumphans Romam
ingreditur, praeeunte currum ejus Attalo, quem Lyparae vivere
exulem jussit. Degna di lode è questa mitezza d’animo.





137.  Vi si riferisce la Descriptio urbis Romae, quae aliquando
desolata nunc gloriosior piissimo Imperatore restaurata,
che trovasi nel Labbe e nel Panciroli. — Philostorg.,
XII, n. 5: Μετὰ ταῦτα δὲ καὶ ἡ Ῥώμη τῶν πολλῶν κακῶν ἀνασχοῦσα
συνοικίζεται καὶ. ὅ βασιλεὺς αὐτῇ παραγεγονὼς, χειρὶ καὶ
γλώττῃ τὸν συνοικισμὸν ἐπικρότει. — Nicephorus, Eccl. Hist., XIII,
c. 35. — Orosius, VII, c. 40, dice che la Città in breve fu
restituita in isplendore: irruptio urbis per Alaricum facta
est: cujus rei quamvis recens memoria sit, tum si quis ipsius
populi Romani et multitudinem videat et vocem audiat, nihil
factum, sicut etiam ipsi fatentur, arbitrabitur, nisi aliquantis
adhuc existentibus ex incendio ruinis forte docentur. È
passo degno di nota.





138.  Olimpiodoro in Fozio, pag. 187.





139.  Rutilius, V, 115-165. Egli chiude quella calda apostrofe
con questi versi pieni d’affetto.




His dictis iter arripimus, comitantur amici:

  Non possum sicca dicere luce: vale!








140.  



Sedes Roma Petri: quae pastoralis honoris

Fucat caput mundo, quicquid non possidet armis,

Relligione tenet.






Versi di Prospero d’Aquit., Bibl. Max., VIII, 106. a, nel
Beugnot, II, pag. 115 in nota.





141.  Secondo Eusebio, san Pietro sarebbe venuto in Roma
nel secondo anno di regno dell’imperator Claudio, ma gli
Atti degli Apostoli contraddicono a questa asserzione, e il
Liber Pontificalis e Lattanzio narrano ch’egli venisse nella
Città ai tempi di Nerone. Si crede che l’Apostolo abbia tenuto
il seggio vescovile da lui fondato, per un periodo di
25 anni, ma la sana critica rigetta questo fatto, imperocchè
essa attribuisca al primo pontefice di Roma 10 anni al più,
cioè il periodo dall’anno 55 al 65, nel quale, morto l’Apostolo,
succedette Lino. Vedasi Francesco Pagi, Breviar. Gestor.
Pontif. Roman., dove parla di san Pietro.





142.  Baronius, Annal., Muratori, Annal., e Pagi, Critica
a quell’anno.





143.  Muratori, Annal., ad ann. 425.





144.  Il Gruter, 1170, n. 7, riporta l’antica iscrizione che
leggevasi sulla porta maggiore della Chiesa:




Virgo Maria tibi Sixtus nova tecta dicavit

  Digna salutifero munera ventre tuo.

Tu genitrix ignara viri; te denique foeta

  Visceribus salvis edita nostra salus.

Ecce tui testes uteri sibi praevia portant

  Sub pedibusque jacet passio cuique sua.

Ferrum, flamma, ferae, fluvius, saevumque venenum

  Tot tamen has mortes una corona manet.






La chiesa era, nel secolo sesto, chiamata Basilica s. Dei Genitricis
ad Praesepe, come apprendo da una narrazione degna
di nota (di cui il De Angelis non si giovò), che, scritta
verso la metà del secolo sesto, leggesi nel Marini, Papiri
diplomatici, n. XCI, p. 142. Il Valentini (La Patriarcale
Bas. Liberiana descritta ed ill., Roma, 1839) ne trasse la notizia
che essa ricevesse questo titolo soltanto allora che vi
venne deposta la mangiatoja del presepe dove nacque Cristo,
che fu trasportata di Gerusalemme dopo l’anno 642. La
critica sdegna occuparsene.





145.  Nella cronologia dei musaici delle chiese io seguo
Giovanni Ciampini: Vetera Monumenta in quibus praecipue
Musiva opera etc., Romae, 1690. Che i musaici in santa Maria
M. appartengano all’epoca di Sisto III, dimostra l’iscrizione
posta sull’arco trionfale: Xystus Episcopus Plebis Dei.
Non vi furono condotti restauri troppo rozzi.





146.  Si trovano le descrizioni di quei musaici nella Dissertazione
II di Francesco Bianchini, pag. 123 e seg., vol. I,
della sua ediz. di Anastas., e nella Basilica Liberiana descr.
ed illustr., Roma, 1839. Nove quadri che andarono distrutti
furono sostituiti nel secolo decimosesto da pitture che
imitano lo stile dei musaici.





147.  Alcune di queste figure subirono più tardi alcuni mutamenti,
e spetta alla storia dell’arte farne osservazione e
spiegarne il fatto. Nel Manuale della Storia dell’Arte del Kugler
si osserva erroneamente che i musaici dell’arco trionfale
rappresentano «di preferenza argomenti tratti dall’Apocalisse»,
pag. 380, della bella versione italiana che ne ha
publicato il valoroso Ab. Pietro dott. Mugna. Venezia, 1852.





148.  Questo bel concepimento vidi espresso in un affresco
della chiesa del Convento di s. Benedetto in Subiaco con felice
imitazione del musaico. Sembra che appartenga al secolo
duodecimo od al decimoterzo, in quell’epoca in cui vi dipingevano
Consolo ed altri artisti.





149.  Anastas., in s. Sixto III. Fastigium argenteum in
basilica Constantiniana, quod a barbaris sublatum fuerat.





150.  Hieron., Epist. 52 ad Nepotianum, c. 10. L’Agincourt
nella sua Storia dell’arte si prese la cura di raccogliere
un catalogo delle opere artistiche donate alle chiese
dai Papi e dagli Imperatori dal quarto al nono secolo. Alla
fine del Vol. I.





151.  Prosper., Chron. ad ann. 443.





152.  Gibbon, c. 35. Muratori, Annal. ad ann. 450.





153.  Jornand., De Regnor. success., nel Muratori, T. I,
P. I, p. 239, e De Reb. Get., 42. Prisco, scrittore contemporaneo
(Excerpta de Legat., p. 39, 40) e Marcell. Com. narrano
la storia di Onoria e delle relazioni di lei con Attila.





154.  Negli Italiani moderni spira talvolta quell’odio puerile,
ed anche uomini illustri quali il Ranieri (Storia d’Italia
dal V al IX secolo, Brusselles, 1841), ed il Nicolini non ne
sono del tutto scevri. Eglino avrebbero dovuto informarsi
piuttosto all’imparziale discernimento del Muratori (V. Annal.
ad ann. 482 verso la fine, ed in altri luoghi).





155.  Hist. Misc., XV. In Cassiodor., Variar., Lib. I, ep. 4,
è detto che fra i legati furono anche il padre di Cassiodoro
e Carpilione figlio di Ezio. Jornand., De reb. Get., c. 42.
Prosper., Chronic. ed il Liber Pontif. parlano dell’ambasceria.





156.  Jornand., De reb. Getic., c. 42.





157.  I Padri della Chiesa venerano gli Apostoli quali patroni
di Roma: ad esempio s. Paolinus, Natal. XIII, Fragm. de
Gothorum exercitus cum suo Rege interitu. Numi tutelari di
Roma li chiama anche Cassiodor., Varior., XI, 13. — Quella
leggenda è di origine assai più recente. Gli editori delle
opere di Leone (Lugdun., 1700) asseriscono che la leggenda
sia stata inserita nel Codice della Hist. Misc. edito da Giano
Gruter, perocchè i Codici più antichi non la contengano.
Si veda Dissert. I, de vita et reb. gestis s. Leonis M., p. 165
sq. nell’Appendice.





158.  Marangoni, Cose Gentilesche, c. XX, p. 68. Torrigius,
De Cryptis Vat. etc., p. 126, e Sacri Trofei Romani,
p. 149. Bonanni, Templi Vaticani Historia, p. 107. Della
statua del san Pietro avrò occasione di parlare nel Vol. II.





159.  S. Leo. M., Sermon. in octava Apost. Petri et Pauli
LXXXI. Il Muratori (ad ann. 455) afferma che s’incominciò
a celebrare la festività dopo la ritirata dei Vandali. Quantunque
gli Editori delle opere di san Leone asseriscano la
stessa cosa, mi sembra più esatta la opinione del Baronio,
che quel sermone si riferisca ad Attila. Io non credo che
Leone dipingesse il terribile saccheggio dato dai Vandali colle
semplici parole: qui corda furentium Barbarorum mitigare
dignatus est, nè in quel caso egli avrebbe parlato di Roma
salva dalla servitù. Il Papencordt (Geschichte der Vandal.
Herrsch. in Afrika, Berlin, 1837) opina persino che quella
predica fosse stata tenuta subito dopo la ritirata dei Vandali.
Or come avrebbe potuto una città caduta in tanto squallore
pensare ai giuochi del circo?






160.  Questo Vescovo è Salviano di Marsiglia: De vero
Judicio et provid. Dei, VII, p. 78. Gli oratori sacri di quel
tempo ricavavano alti argomenti dalla storia politica. Ammiro
l’ingegno del Gallo dove parla del riso sardonico dei Romani
in mezzo a quel decadimento terribile: Sardonicis quodammodo
herbis omnem Romanum populum putes saturatum.
Moritur et ridet. — Procop., De bello Goth., IV, 24, fa alcune
osservazioni sulle erbe sardoniche e sul riso. Salviano
era di cuore più romano che l’africano Agostino, e la sua
eloquenza scorre rapida e talvolta è anche elevata.





161.  Della uccisione di Ezio parlano Victor Tunun. in
Canisius, T. I; Prosper. Tiro; Prosper., Chron. Pithoean.
ibid.; Procop., De bello Vand., I, c. 4; Idatius, Chron., in
Sirmond., T. II.





162.  Idatius, Chron.; Cassiodor., Chron.





163.  Procop., De bello Vand. I, 4; Marcell. Com., Chron.;
Nicephor. Callist., Hist. Eccl., XV, c. 11; Evagrius, Hist.
Eccl., II, c. 7.





164.  Cassiodoro narra che l’assassinio fu commesso nel
campo di Marte, ma invece Prospero Tirone afferma essere
avvenuto nel luogo appellato ad duas Lauros, ch’era situato
innanzi a porta Nomentana. Oltre a quei cronisti sta scritto
nella Hist. Misc., XV, e in Marcell. Com. Idatius, Chronic.:
occiditur in campo, circumstanti exercitu — e similmente
Vittore Tunun.: in campo Martio.





165.  Fonti dalle quali si trae la narrazione di questi fatti
sono: Procop., De bello Vand., I, c. 4; Evagrius, II, c. 7. — Nicephor.,
XV, c. 11, segue Evagrio ch’egli trascrive. — Marcell.
Comes, Chronic.; Jornand., De Regni success., p. 127.





166.  Prosper., Chron., ad ann. 455.





167.  Hist. Misc., XV; Prosper., Chron.





168.  Secondo la cronaca di Mariano Scoto, fu nel IV Idus
Julii Feria III, ossia addì 12 di Luglio; e, seguendo questa
opinione, il Muratori corregge il Pagi. Il Papencordt raccolse
con somma diligenza tutte le varie opinioni degli Storici
sul giorno in cui i Vandali presero Roma, ed accoglie come
epoca presso a poco esatta quella dei 2 di Giugno. Vedi il
supplemento IV della sua Storia dei Vandali.





169.  Procop., De bello Vand., I, 5.





170.  Che quei disegni esistenti sull’arco di Tito e principalmente
la figura del candelabro non sieno stati tratti esattamente
dagli originali, si pare da ciò che la prima e la settima
asta del candelabro sono disuguali e le braccia sono
troppo grosse, e finalmente dal fatto che sulla base sono disegni
rappresentanti animali, mostri marini ed aquile, simboli
che il giudaismo non aveva accolti. Ciò è dimostrato in
una memoria di Adriano Reland, De spoliis Templi Hierosolim.
in arcu Titiano Romae conspicuis. Nel cap. 13 narrasi
la storia di quelle spoglie.





171.  Josephus, Lib. VII, c. 24.





172.  Procop., De bello Goth., I, c. 12: ἔν τοῖς ἦν καὶ τὰ
Σολόμωνος τοῦ Ἑβραίων βασιλέως κειμήλια, ἀξιοθέατα ἔς ἄγαν ὄντα.
πρασία γὰρ λίθος αὐτῶν τὰ πολλὰ ἐκαλλώπιζεν, ἅπερ ἔξ Ἱεροσολύμων
Ῥωμαῖοι τὸ παλαιὸν εἷλον.





173.  Theophan., Chronogr., p. 93, e Giorgio Cedreno,
Histor. Comp., T. I, p. 346: ἔν οἷς ἦσαν κειμήλια ὁλόχρυσα καὶ
διάλιθα ἐκκλησιαστικὰ καὶ σκἐυη Ἑβραϊκὰ, ἅπερ ὄ Οὐεσπασιανοῦ
Τῖτος ἔξ Ἱεροσολύμων ἀφείλετο.





174.  Procop., De bello Vandal., II, c. 4.





175.  Breviar. Zachar.: Similiter alia aenea XXV, referentia
Abrahamum, Saram regesque de stirpe Davidis, quae
Vespasianus imperator Romam detulit post deletam Hierosolymam
cum ejusdem Urbis portis aliisque monumentis. Si
vede che tali leggende furono create di buon’ora. La compilazione
dei Mirabil. urbis Romae, che si conosce sotto il
titolo: Graphia aureae urbis Romae conservata nella Bibl.
Laurent., Plut. 89, cod. 41, e publicata da Ozanam, Docum.
inédits etc., p. 160, aggiunge: In templo Pacis juxta Lateranum
(sic!) a Vespasiano imperatore et Tito filio ejus recondita
est archa testamenti, virga anû (forse Aaronis), urna
aurea habens manna, vestes et ornamenta Aaron, candelabrum
aureum cum VII lucernis tabernaculi, septem cath. argentee,
etc. Segue un catalogo di altre reliquie conservate nella
Basilica lateranense, tra le quali si celebra l’arca foederis e
la virga Aaronis.





176.  Theophan., Chronogr., p. 102. Delle avventure della
bella Atenaide, ossia Eudocia, imperatrice di Bisanzio, narra
Niceforo, XIV, c. 23.





177.  Questa leggenda è narrata dall’Ugonio, p. 58 e seg.
Oggidì ancora si celebrano in quel giorno le Feriae Augusti,
e in linguaggio popolare dicesi: ferrare Agosto.





178.  Anast., in Vita s. Leonis: Hic renovavit post cladem
Vandalicam omnia ministeria sacrata argentea per omnes titulos
de confiatis hydriis sex argenteis; basilicae Constantinianae
duabus, basil. B. Petri duabus, basil. B. Pauli duabus quas
Constantinus Aug. obtulit, quae pensabant singulae libras centum.
Quae omnia vasa renovavit sacrata.





179.  Evagrius, Eccl. Hist., II, C. 7: ἀλλὰ τὴν πόλιν πυρπολήσας,
πάντα τὲ μὲν ληϊσάμενος. Nicephor., Eccl. Hist., XV, C. 11:
ἀλλὰ τὰ μὲν πολιορκήσας (ciò manca affatto di senso), τὰ δὲ τῶν
τῆς πόλεως πυρπολήσας. Parlano però il vero: Prosper, Chronic.:
per quatuordecim igitur dies secura et libera scrutatione
omnibus opibus suis Roma vacuata est. Isidorus, Chronic.:
direptisque opibus Romanorum per quatuordecim dies. Jornand.,
De rebus Get., c. 45: Romamque ingressus cuncta devastat,
e de Regni succ., p. 127: urbe rebus omnibus exspoliata.





180.  Fea, Sulle rovine di Roma, p. 270. E lo scritto del
Bargeo.





181.  



Sistimus portu, geminae potiti

      Fronde coronae:

Quam mihi indulsit populus Quirini

Blattifer, vel quam tribuit Senatus:

Quam peritorum dedit ordo consors

      Judiciorum:

Cum meis poni statuam perennem

Nerva Trajanus titulis videret

Inter auctores utriusque fixam

      Bibliothecae.






Apollin. Sidon., Ep. XVI, ad Firmianum, Lib. IX, p. 284.





182.  Nam patre Suevus, a genetrice Gethes, dice Sidonius,
Panegir. Anthemii (carm. II, v. 361). Con espressioni ancor
più ampollose di quelle usate da Claudiano, Sidonio tributa
lodi a Ricimero che paragona a Stilicone. Con panegirici succedentisi
l’uno all’altro, Sidonio lodò gl’imperatori Avito,
Majoriano ed Antemio. Tutti quegli scritti pervennero sino
a noi.





183.  Gregor. di Tours, Hist. Franc., II, c. 11.





184.  Sidon. Apoll., nel Panegyr. Maioriani, Carmen V,
385 e seg.




    Postquam ordine vobis

Ordo omnis regnum dederat, plebs, curia, miles

Et collega simul.






Che il Senato concorresse a quest’elezione si ricava da
quel passo del Rescritto di Majoriano stesso ove dice: favete
nunc Principi, quem fecistis. Novell. Maior. nel Cod. Theodos.
Ved. Curtius, Commentarii de Senatu Rom. post tempora
Reipublicae etc., V, c. 1, p. 130.





185.  Legum Novell. Liber alla fine del Cod. Teodos., Tit. VI, 1.
De aedif. publ. L’Editto è dato: VI Idus Jul. Ravennae,
sotto il consolato degl’imperatori Leone e Majoriano, ed è
indiritto al Praef. Praet. Aemilianus.





186.  Procop., De bello Vand., I, 7.





187.  La iscrizione di stile barbarico, che ha per oggetto la
costruzione del campanile e che dev’essere stata scritta tra
l’anno 844 e l’847, fu da me trascritta da un avanzo delle
balaustrate del coro: Canpaa Expensis mei feci temp. Dn
Sergii ter beassim et coangelico Junioris Pape Amen. Dall’altro
lato: Stephani Primis Martiri ego Lupo Gricarius.
La basilica fu edificata sopra un’antica villa
che sembra essere nei tempi antichi appartenuta a Domiziano,
e dopo di lui alla famiglia Sulpicia oppure alla famiglia Servilia.
Questa scoperta importante ci fa conoscere che allora
nella Campania si edificavano basiliche, trasformando alcuni
palazzi di campagna. Ora l’attenzione degli studiosi dell’antichità
è risvegliata dalla scoperta preziosa di due celle mortuarie
pagane adorne di belle scritture e di sarcofaghi. — Sembra
che Demetria fosse quell’amica di santo Agostino a
cui Pelagio indirizzò la Epistola ad Demetriadem, che sta
fra le lettere di san Gerolamo.





188.  Apoll. Sidon., I, Ep. 9, p. 22: seposita praerogativa
partis armatae, facile post purpuratum Principem, principes
erant.





189.  Cassiod., Chronic. Sulla entrata di Antemio in Roma
vedasi Idatius, Chron.: cum ingenti multitudine exercitus
copiosi.





190.  Apoll. Sidon., Ep. I, 5, p. 12: vix per omnia theatra,
macella, praetoria, fora, templa, gymnasia, talassio fescennius
explicaretur. — Jam quidem virgo tradita est, jam
corona sponsus, jam palmata consularis, jam cyclade pronuba,
jam toga senator honoratur, jam penulam deponit inglorius,
etc. Nel Carm. II, Panegyr. Anth., verso la fine finge che
Roma, sotto aspetto di Dea, si volga alla città di Costantinopoli,
da lui dipinta sotto la figura dell’Aurora, offerendo la
corona imperiale ad Antemio. Quest’allegoria è la parte più
originale di quella apologia ampollosa.





191.  Apoll. Sidon., Epist. I, 6.





192.  Qui adhuc in eo semifumantem praefecturae nuper
extortae dignitatem venerabatur. Sidon., I, Ep. 7.





193.  Reus noster aream Capitolinam percurrere albatus: — modo
serica et gemmas et pretiosa quaeque trapezitarum involucra
rimari, et quasi mercaturus inspicere.





194.  Sidonio chiama quell’isola ancora: Insula serpentis
Epidaurii.





195.  Una energica descrizione dei delitti di lui è data da
Sidonius, Ep. II, 1, V, 13. Della sua morte racconta nell’Ep.
VII, 7.





196.  Ennodius, Vita s. Epiphan. Ticin. Episcopi, nel Sirmond.,
II.





197.  Hist. Misc., XV. Sigonius, De Occid. Imp., XIV, p. 385.





198.  Theophan., Chronogr., p. 102.





199.  Anche di questo saccheggio dice il Fea: Si contentò
di darle il sacco (p. 274). Ed il Bargeo. Sic tamen, ut praeda
contentus aedificiis pepercerit.





200.  Hist. Misc., XV: praeter famis denique, morbique penuriam,
quibus eo tempore Roma affligebatur, insuper etiam
gravissime depraedata est, et excepto duabus regionibus, in
quibus Ricimirus cum suis manebat, caetera omnia praedatorum
sunt aviditate vastata.





201.  Baron., Annal., ad ann. 472. Muratori, Annal., ad
ann. 472. Il Ciampini, Vet. Mon., I, c. 38, dà un cattivo disegno
del musaico che nell’anno 1592 cadde intieramente. Vi
era l’iscrizione: Fl. Ricimer V. J. Magister Utriusq. Militiae
Patricius Et Exconsul Ord. Pro Voto Adornavit. Un’iscrizione
sopra una lamina di bronzo con lettere d’argento diceva:
Salvis DD. NN. Et Patricio Ricimere Eustatius VC Urb. P.
Fecit: leggasi nel Muratori, Thesaur. Nov. Inscr., p. 266, e
Annal., ad ann. 472. La memoria di Ricimero, di Giovanni
Lascari, che ivi ha sepoltura, e di O’ Connel, di cui fu colà
deposto il cuore, rende illustre quella chiesa la quale adesso
è unita al Collegio degli Irlandesi.





202.  Cassiodor., Chron.





203.  Jornand., De reb. Get., c. 45. Chronologus Cuspiniani.
Anonym. Valesii o Excerpta alla fine di Ammian. Marc.





204.  Anon. Vales.: Augustulus, qui ante regnum Romulus
a parentibus vocabatur, a patre Oreste patricio factus est
imperator.





205.  Procop., De bello Goth., I, 1, nell’incominciamento.





206.  L’Anon. Vales. lo narra nella vita di san Severino.





207.  Cassiodor., Chron.: nomenque regis Odoacer adsumpsit,
cum tamen nec purpura, nec regalibus uteretur insignibus.
Theophan., Chronogr., p. 102, 103.





208.  La fine dell’Imperium Romanum pone anche il Pagi
all’anno 476 e non al 479, come farebbe credere la notizia
datane da Jornand., De bello Goth., c. 46.





209.  Dell’ambasceria del Senato è data narrazione negli
Excerp. della smarrita Storia di Malchus in Fozio (Corp.
Scriptor. Hist. Byz., ed. Bonn. P. I, p. 235, 236). Con poche
parole n’è fatto cenno negli Excerp. di Candidus, ibid.,
p. 476. E queste sono le meschine bricciole che possiamo
raccogliere dalla tavola di Fozio in argomento sì importante.
L’Anon. Vales. ne tace.





210.  Salvian., De vero judicio et providentia Dei, V, 32,
p. 53: Itaque nomen civium Romanorum aliquando non solum
magno aestimatum, sed magno emptum, nunc ultro repudiatur
ac fugitur; nec vile tantum, sed etiam abominabile
pene habetur. E ne alza lamento alla fine dei Libro VI: vendunt
nobis hostes lucis usuram, tota admodum salus nostra
commercium est. O infelicitates nostrae, ad quid devenimus! — quid
potest esse nobis vel abjectius, vel miserius!





211.  Il Sigonio, De occid. Imperio, XV, dice di Odoacre senza
alcun fondamento: Romani Senatus auctoritas, et consulum
dignitas ad feroces contundendos spiritus dempta. Il Vendettini
(Del Senato Rom., Roma, 1782, p. 10) accoglie senza
lume di critica quest’opinione, ma la combatte l’Olivieri
nel suo libro: Il Senato Romano nelle sette epoche di svariato
governo ec., Roma, 1840, p. 9.





212.  Il Bunsen (III, 1, pag. 496), afferma che l’edificio sia
stato eretto nei tempi cristiani. Gli Archeologi italiani tengono
l’opinione opposta, e questa è anche sostenuta dall’Agincourt
(Storia dell’arte ital., Traduz. del Ticozzi,
Vol. II, p. 120). Dopo il pontificato di Gregorio XIII, le pareti
di questa Rotonda furono bruttate da affreschi del Tempesta
e del Pomerancio, i quali rappresentano storie di Martiri,
e nei quali la musa della pittura non apparisce nella
gentilezza della vedova di Raffaello, ma piuttosto sotto laida
figura di beccajo.





213.  Si veda la spiegazione dell’Ursus Pileatus, data dal
Niebuhr nella Descrizione della Città, nel Platner e nel Bunsen,
III, 2 Parte, p. 332. Donatus, De urbe Roma, III, p. 210.
Ed intorno all’ignoto palazzo si consulti il Nardini, II, 23.





214.  Sigonius, De occid. Imp., al punto relativo.





215.  Anon. Valesii, 53: Fausto et Longino Coss., cioè nell’anno
490.





216.  Anon. Valesii, 64: Facta pace cum Anastasio imperatore
per Festum de praesumptione regni, et omnia ornamenta
palatii, quae Odoacher Constantinopolim transmiserat, remittit.





217.  Quid Tuscia, quid Aemilia, caeteraeque provinciae, in
quibus hominum prope nullus existit. Così, quantunque non
devasi accogliere litteralmente, si esprime papa Gelasio
nella sua Apologia adversus Andromach., nel Baronio, Annal.,
ad ann. 496.





218.  Questa sentenza dava Andrea Fulvio, Antiq. Rom., II,
c. 51. Al tempo suo, in sull’incominciamento del sec. XVI,
quel gruppo ergevasi innanzi al palazzo dei Conservatori,
dov’era stato trasportato, tolto al Laterano.





219.  Salvian., De vero judicio, VI, 49, p. 62: Quid enim?
numquid, non consulibus, et pulli adhuc gentilium sacrilegiorum
more pascuntur, et volantis pennae auguria quaeruntur,
ac paene omnia fiunt, quae etiam quondam pagani veteres,
frivola atque irridenda duxerunt?





220.  Gelasius papa, Adv. Andromachum Senatorem, ceterosque
Romanos, qui Lupercalia secundum morem pristinum
colenda constituebant, apologeticus Liber, nel Baron., Ann.,
ad ann. 996. Questo scritto degno di nota appartiene alla serie
delle opere apologetiche di Agostino, di Orosio, di Salviano,
ed in qualche parte continua a svolgere le idee di quegli autori:
Numquid Lupercalia deerant, cum urbem Alaricus evertit?
Et nuper, cum Anthemii et Ricimeris civili furore subversa
est, ubi sunt Lupercalia, cur istis non profuerunt. — Postremo,
quod ad me pertinet, nullus baptizatus, nullus Christianus
hoc celebret, sed soli Pagani, quorum ritus est, exequantur.
Me pronunciare convenit, Christianis ista perniciosa
et funesta indubitanter existere. E intorno alla causa della
caduta dell’Impero, egli dice: Ideo haec ipsa Imperia defecerunt:
ideo etiam nomen Romanum, non remotis etiam Lupercalibus,
usque ad extrema quaeque pervenit. — Dei Lupercali
di Roma fa cenno una volta Prudenzio nel suo inno a
san Romano.





221.  Marangoni, Cose gent., c. 26, p. 99 e seg. Intorno alla
trasformazione di alcune feste pagane in festività cristiane si
veda il c. 23 e seg., e il Baronio, Annal., ad ann. 44: Gentilicii
ritus in ecclesiam aliquando translati.





222.  Synodus Romanus I, ann. 499, de tollendo ambitu in
comitiis pontificiis, nel Tom. V, Concil. del Labbé, secondo
la correzione del Baluzio, p. 446. Le sottoscrizioni dei Prevosti
sono date anche dal Panvinius, Epitome Pontif. Rom.,
p. 19, sq., e nel Mabillon, Mus. It., T. II, nel Comment.
all’Ordo. Roman., p. XIII, sq., sennonchè havvi errore nel
numero dei Titoli dei quali si numerano trenta in vece di
ventotto.





223.  S. Hieron., Ep. 66, ad Pammachium.





224.  



Culmen Apostolicum cum Coelestinus haberet,

Primus et in toto fulgeret episcopus orbe,

Haec quae miraris fundavit Presbyter urbis

Illyrica de gente Petrus, vir nomine tanto

Dignus, ab exortu Christi nutritus in aula,

Pauperibus locuples, sibi pauper, qui bona vitae

Praesentis fugiens meruit sperare futuram.






Sarebbe bellissimo argomento di studio l’indagine se sia da
accogliere l’opinione degli Archeologi che questa bella chiesa
si edificasse là dove anticamente s’ergeva il tempio di Diana,
in cui entrò Cajo Gracco a cercar qualche riposo mentre
fuggiva.





225.  Si consulti il Ristretto di tutto quello che appartiene
all’antichità e venerazione delle chiese dei santi Silvestro e
Martino (Roma, 1639), ed il Pougard, Monumenti esistenti
in san Martino (Roma, 1806).





226.  Secondo il Niebuhr (Descriz. della Città del Platner
e del Bunsen, III, 2.ª parte, p. 304), l’antica chiesa parrocchiale
di san Matteo in Merulana sarebbe stata edificata intorno
all’anno 600. Tuttavolta il Liber Pontif., alla vita di
Gregorio I, ne tace.





227.  Severanus, Memorie sacre delle sette chiese di Roma,
p. 473. L’Ugonio, cart. 167, dà a questa chiesa il nome di
san Sisto in Piscina. Egli si sforza di dimostrare che quivi
sorgesse il tempio di Marte.





228.  Anast. Bibl., In Anast.: Hic fecit basilicam, quae
dicitur Crescentiana in regione II via Mamertina.





229.  San Nicomede fu prete romano. Dopo di essere stato
ucciso a colpi di mazza, il corpo di lui fu dall’alto del Pons
Sublicius gettato nel fiume. Ved. Emerologio sacro di Roma
cristiana del Piazza, II, p. 161, ai 15 di Settembre.





230.  Al tempo di Sidonio erano adoperate ad uso publico
non soltanto queste terme, ma anche quelle di Nerone e di
Alessandro:




Hinc ad balnea non Neroniana,

Nec quae Agrippe dedit, vel ille cujus

Bustum Dalmaticae vident Salonae:

Ad thermas tamen ire sed libebat

Privato bene praebitas pudori

  (Carmen 23, ad Consentium, scritto nell’anno 466).






Si consulti il Fea, p. 271.





231.  Ugonio, cart. 197, sq. Il Nardini (R. A., II, p. 91),
afferma di aver veduto i ruderi della chiesa di san Ciriaco,
della casa del Santo e del battistero, che esistevano nella
vigna del convento dei Certosini, in prossimità del granaio
di Urbano VIII. Lo stesso dice degli avanzi della chiesa il
Martinelli ec., p. 354. Io mi restringo all’osservazione che
Ciriaco, diacono della Chiesa romana, era stato condannato
a lavorare nella costruzione delle terme di Diocleziano. La
curiosa leggenda sta registrata nei Bollandisti al giorno 8
di Agosto.





232.  Ugonio, cart. 190, sq. Il Piazza (La gerarchia cardinalizia. — Titoli
distrutti ovvero soppressi), crede che i due
Titoli sieno stati disgiunti dopo di papa Gelasio I. Ma tutte le
opinioni intorno a questo argomento sono le più incerte, ed il
Panvinio, a cui tutti gli scrittori ecclesiastici del secolo XVIII
s’inchinano reverenti, non ha pregio di opinioni sicure e
fondate.





233.  Martinelli, p. 387. Il Piazza passa in silenzio su questo
Titolo.





234.  Il Severano, p. 443, riporta un’iscrizione esistente
nella chiesa di san Sebastiano, la quale dice: Temporibus Innocentii
Episcopi, Proclinus et Ursus Presbyt. Tituli Byzantis
s. Martyri ex voto fecerunt. Il Panvinio accoglie opinione
che questo Titolo appartenesse alla chiesa di santa Sabina.
Il Bosio (Roma subt., III, c. 12) lo attribuisce a quella di
santa Susanna.





235.  Intorno alla storia di questa chiesa scrissero il Crescimbeni,
Historia della Basil. di s. Anastasia (Roma, 1722)
e Filippo Cappello, Brevi notizie dell’antico e moderno stato
della chiesa Collegiata di santa Anastasia (1722).





236.  Martinelli, p. 65.





237.  Il Severano (p. 470), riporta la leggenda triviale
della fasciola ossia della benda che Pietro aveva tenuto intorno
ad una gamba ferita. Allorchè l’Apostolo uscito di
carcere s’apprestava a fuggire di Roma, depose la benda
sopra una siepe degli orti della via Appia. La leggenda narra
che si ergesse una chiesa a ricordanza dell’avvenimento.
Affè di Dio ne sarebbe stato ben degno! — Fasciola sarà
piuttosto il nome di una qualche dama romana: ed è forse
il corrompimento del nome di Fabiola ch’era amica di Gerolamo.





238.  Il nome Palisperna o Panisperna dev’essere derivato
o da quello del prefetto Perperna Quadratus, oppure dalle
due voci pane e perna, pane e prosciutto. Ella è cosa curiosa
prestare attenzione alla fantasia degli Archeologi romani, i
quali affermano che nelle festività di Giove Fagutale, che
celebravansi sul monte Viminale, si sacrificassero alcuni majali,
dei quali distribuivansi i prosciutti a eccitare la baldoria
della plebaglia, come oggidì si suol fare nella festa della
Grotta Ferrata sul monte Latino. Io però rinvenni nel giardino
della chiesa, che è tutto coperto di ruderi di marmi, una
iscrizione sulla quale leggesi distintamente il nome Perperna.





239.  Il Panvinio nella sua opera: Le sette chiese di Roma.
Il Mabillon cita trenta Titoli con erronea enumerazione.





240.  Io trovo che di questa chiesa si fa menzione quale
Titolo per la prima volta nella biografia di papa Leone III
(795-816) del Liber Pontif. Nè havvi argomento che sussidii
l’opinione di alcuni scrittori ecclesiastici che Leone I la elevasse
a Titolo.





241.  Labbé, Concil., Tom. VI, p. 917. Tra le Epistole di
Gregorio (IX., 22) leggesi un documento, a cui è apposta la
sottoscrizione dei Parrochi di nove delle chiese su nominate.





242.  Opina il Panvinio ch’esse sieno perite oppure che
sieno state soppresse: egli erra però allorchè asserisce che ai
tempi di Gregorio non esistesse più la basilica Aemiliana, se
di questo Titolo faccia ancor cenno Anastas. (Vita Leonis III,
n. 403), il quale anzi ci fa conoscere che quella chiesa si
elevava tra s. Balbina e s. Ciriaco. Anche
il Piazza (La gerarchia card., p. 531) mancò di fare attenzione
a quel passo.





243.  Il Panvinio afferma che Gregorio I istituisse in luogo
degli estinti questi cinque Titoli novelli: S. Balbina, ss. Marcellinus
et Petrus, s. Crux in Hierusalem, s. Stephanus sul
monte Celio e ss. Quatuor Coronatorum. Non mi fu dato di
trovare nè tra gli Atti dei Sinodi, nè in Anastasio alcuna notizia
intorno all’erezione a Titoli del s. Stefano e della santa
Croce. È argomento pieno d’incertezze e di difficoltà.





244.  Anast., in Vita Marcelli: et XXV Titulos in urbe
Romana constituit, quasi Dioeceses, propter baptismum et poenitentiam
multorum, qui convertebantur ex paganis, et propter
sepulturas martyrum.





245.  Intorno all’origine del Titolo cardinalizio si veda il
Panvinio, l. c., c. 2. — De presbyt. Cardinal. orig. et 28
ipsor. Titulis et 21 novis. — Secondo l’opinione di lui, il
Titolo di Cardinale compare già prima del tempo di Silvestro.
Il Macer nel Hierolexicon afferma, che esso compaia
per la prima volta ai tempi di Stefano I (257). Il nome Cardinalis
deriva da incardinare, che significa addicere alicui
Ecclesiae. Io rimetto il leggitore ai Lessici del Ducange e
del Macer, al Piazza (La Gerarchia cardinal., p. 351, sq.),
al Cardella (Delle memorie stor. dei Cardinali, Roma, 1793,
nell’Introd.), ed alla Dissertaz. 61 del Muratori. — In tempi
posteriori ebbero titolo di Cardinale anche i sette Vescovi del
Laterano, i quattordici Diaconi delle Regioni ecclesiastiche,
i quattro Diaconi Palatini, e gli Abati di san Paolo e di san
Lorenzo. Sisto V pel primo fissò a 70 il numero dei Cardinali,
(Const. 50, Bullar. 2). Di questi sono 51 Cardinali preti, imperocchè
oltre ai 28 Titoli antichi egli ne confermasse 13 di
novelli e 10 ne creasse. Egli determinò a 14 il numero dei
Diaconi, e confermò i Cardinali vescovi lateranensi che di
sette erano stati ridotti a sei. Benchè tutti questi Cardinali
sommino a 71, il numero complessivo è pur di 70, perchè il
Titolo in Damaso fu sempre congiunto alla dignità di Cardinale
Vice-cancelliere. Oggidì sono 48 Titoli di Cardinali preti,
15 di Cardinali diaconi; ad essi si aggiunge la Commenda
di san Lorenzo in Damaso, ed i 6 Vescovati. Così è formato
il numero di 70 Cardinali componenti il Sacrum Collegium.





246.  In Joh. Diacon., De eccl. Later. (Mabillon, Mus. Ital.,
II, 560, sq.), che viveva alla metà del secolo XIII, sta scritto:
Septem episcopis cum XXVIII Cardinal. totidem in ecclesiis
infra muros urb. Romae praesidentibus (p. 567).






247.  Intorno a questi sette antichi Titoli cardinalizî si veda
l’Ughelli, Italia Sacra, T. I. Intorno l’anno 1150, Ostia
congiungevasi a Velletri, e, intorno al 1120, Porto univasi a
Silva Candida, ossia a s. Rufina. La diocesi di Porto è resa
infelice dalla mal’aria: Pecudibus potius quam hominibus
pascendi apta. Silva Candida era un Vescovato antico: era
altra volta appellata ad Silvam Nigram, ed era situata sulla
via Aurelia a dieci miglia di distanza da Roma. Due sorelle,
Rufina e Seconda morirono colà, verso l’anno 260, della morte
dei Martiri e per questo fatto vi fu eretto un Vescovato. Un
casale che ivi esiste oggidì ancora ha nome di santa Rufina.
I Saraceni nelle loro invasioni distrussero ogni traccia di quei
monumenti della Chiesa.





248.  Mabillon, Mus. Ital., II, p. XVI.





249.  Si vedano gli scritti del Panvinio e del Severano,
che ne trattano diffusamente.





250.  Si legga il primo Rescritto indiritto al Senato di Roma,
in cui annuncia la elezione di Cassiodoro a patricio: Var.
lib. I, ep. 4, ed ep. 13: quicquid enim humani generis floris
est, habere curiam decet; et sicut arx decus est urbium, ita
illa ornamentum est ordinum caeterorum, e lib. III, ep. 6. Nel
panegirico di Ennodio è detto: Coronam curiae innumero flore
velasti, p. 28, in Cassiodoro, Op., Paris, 1759. La maggior
parte delle diciassette lettere sono a raccomandazione di candidati.





251.  Anonim. Valesii: Venit ad Senatum et ad Palmam
populo alloquutus. Fulgenzio o meglio il suo Biografo (Vita
B. Fulgentii, c. 13, T. IX, della Max. Bibl. Veter. Patr.,
Lugduni, 1677) dice: In loco, qui Palma aurea dicitur, memorato
Theodorico rege concionem faciente. Il Muratori avrebbe
dovuto perciò persuadersi che il luogo ricordato non fosse già
una sala del Palatium, ma piuttosto dovesse essere uno spazio
aperto, dove ascoltassero, insieme uniti, Senato e popolo. E
Cassiodoro (Var., IV, ep. 30), dice espressamente: Curiae
porticus, quae juxta domum Palmatam posita. — Deve però
distinguersi dalla porticus palmaria nel s. Pietro. Anastas.,
Vita Honorii: in Portica b. Petri Apos., quae adpellatur
Palmata (al. Palmaria). Nella biografia di Sisto III invece
sta scritto: Domum Palmati intra urbem. Il Preller,
(l. c., p. 143, nella nota) riporta un passo tolto dagli Acta
ss. Mai., T. VII, p. 12, che dice: Juxta arcum triumphi ad
Palmam. L’arcus triumphi non può essere se non se l’arco
di Trajano.





252.  Vita B. Fulgentii, l. c., e nel Baronio, Annal., VI,
p. 538, ad ann. 500: quam speciosa potest esse Hierusalem
coelestis, si sic fulget Roma terrestris.





253.  L’appellazione di «Barbaro» era usata in quel tempo
senza malo intendimento. Leggonsi alcuni Rescritti di Teodorico
indiritti ai Romani ed ai Barbari, ossia a coloro che
non erano d’origine romana. Quel nome ci si presenta spesse
fiate nei documenti del secolo VI; e spesso dopo la caduta dei
Goti, con ingenua dizione, si dà alla guerra nome di barbaricum
tempus che si contrappone a pace (pax). Vedasi il Marini,
Papiri Diplom., Annot. 7, p. 285, ed il Glossario del Ducange.
Così nel linguaggio del diritto civile sotto nome di Sors
barbarica s’intende la terza parte del territorio conceduta in
proprietà ai Goti. Nel secolo VIII troviamo ancora usata l’espressione
campus barbaricus.





254.  Cassiod., Var., Lib. VIII, 13: nam quidam populus copiosissimus
statuarum, greges etiam abundantissimi equorum, tali sunt cautela servandi.





255.  Var., Lib. VII, 15.





256.  Var., Lib. VII, 15: quas amplexa posteritas pene parem
populum urbi dedit quam natura procreavit.





257.  Var., Lib. VII, 13: statuae nec in toto mutae sunt:
quando a furibus percussae custodes videntur tinnitibus admonere.
Di qui mi è dato di trarre l’origine di una leggenda
meravigliosa, registrata nei Mirabilia di Roma, la quale
narra che le statue che rappresentavano le province e che
s’ergevano in Campidoglio, mettessero un suono quale di
campana, tostochè scoppiava un rivolgimento in taluna di
esse. Il Comes romanus ai tempi degl’Imperatori era appellato
Curator statuarum. Vedasi il Panciroli, Notitia etc., c. 16,
p. 122.





258.  Var., Lib. II, 35, 36.





259.  Variar., Lib. VI, 6.





260.  Universa Roma — miraculum. Var., lib. VII, 15.





261.  Var., Lib. VII, 15. Al tempo degl’Imperatori questo
offiziale aveva nome di Curator operum publicorum. Vedi il
Panciroli, Notit., c. 14, 15, p. 122. Ai tempi imperiali eravi
anche un Tribunus rerum nitentium, che attendeva alla mondezza
publica: di un offiziale simile avrebbe somma necessità
anche Roma odierna.





262.  Ut ornent aliquid saxa jacentia post ruinas. Var.,
Lib. II, 7. Si riferiscono alla costruzione delle mura di Roma
i passi seguenti: I, 21, 25; II, 3, 4; VII, 17. Cassiod., Chron.,
Anon. Val., 67. In quell’oscuro e barbarico Panegirico, che
Ennodio volgeva a Teodorico, è detto delle opere di lui volte
alla restaurazione dei monumenti: date veniam Lupercalis
genii sacra rudimenta: plus est occasum repellere, quam dedisse
principia. — Il Marangoni (Delle Memorie sacre e profane
dell’Anfiteatro romano, p. 44) appunta Fiorav. Martinelli
e Fl. Blondo (Roma instaur. I, c. 3) di grave errore,
allorquando, citando un Editto di Teodorico, affermano che
egli pel primo abbia usato delle pietre del Colosseo per i
lavori delle mura. Il Colosseo in quel tempo era ancora illeso
da ogni danneggiamento.





263.  Variar., Lib. III, 30: Videas structis navibus per aquas
rapidas non minima sollecitudine navigari, ne praecipitato
torrenti marina possint naufragia sustinere. L’esagerazione
è spinta troppo oltre.





264.  Var., Lib. VII, 6.





265.  Intorno al Comes Formarum, si veda la Notitia, c. 7,
p. 121.





266.  Var., Lib. IV, 51: quid non solvas, o senectus, quae
tam robusta quassasti?





267.  Marmora quae de domo Pinciniana constat esse deposita.
Var., Lib. III, 10.





268.  Trajani Forum vel sub assiduitate videre miraculum
est. Capitolia celsa conscendere, hoc est humana ingenia superata
vidisse. Var. VII, 6.





269.  Ciò si pare dalle Var., III, 51.





270.  Salvian., De vero jud., VI, p. 62. Egli dice a somiglianza
di un teologo ginevrino: Spectacula et pompae — opera
diaboli. Ciò che sulle scene del secolo VI si osasse di rappresentare,
narra Procopio (Anecdot., c. 9), allorchè descrive in
qual maniera Teodora, futura imperatrice, apparisse per la
prima volta sul palco teatrale dinanzi al popolo di Bisanzio.
Il Gibbon non ardì di volgarizzare il testo greco di quel
passo. Salviano enumera le specie degli spettacoli abbominevoli
in tale maniera: Est nunc dicere de omnibus, amphitheatris
scilicet, odeis, lusoriis, pompis, athletis, petaminariis,
pantomimis etc. — Petaminarii da πετάμενοι, qui more avium
sese ejaculantur in duras, uomini volanti. Vedi il Glossarium
del Ducange.





271.  Var., Lib. III, sulla fine: ut aetas subsequens miscens
lubrica, priscorum inventa traxit ad vitia: et quod honestae
causa delectationis repertum est, ad voluptationes corporeas
praecipitatis mentibus impulerunt.





272.  Var., Lib. VII, 10: Teneat scenicos si non verus, vel
umbratilis ordo judicii. Temperentur et haec legum qualitate
negocia, quasi honestas imperet inhonestis. Trovo un’iscrizione
di un Tribunus Voluptatum, dell’anno 523:




FL. Maximo VC

Concessum locum Petro

Rome ex Trib. Volupt

Et conjugi ejus Johan

Papa Hormisda et Tra(nsmundo)

Praepst Basc. Beati Petr.






(Nelle cripte del Vaticano, nel Dionysius, t. XXV).





273.  Variar., V. 42. Rescritto dato ad una supplica di un
cacciatore. I modi di questi combattimenti di animali erano
sì varî che Cassiodoro diceva, il loro numero essere tanto
grande quanto quello dei tormenti che Virgilio descrive nel
suo inferno.





274.  Dopochè Europa si coperse dell’onta dell’ultima guerra
di Crimea, gli statisti ebbero agio di formare un computo,
secondo il quale, la moneta che ivi fu spesa a distruggere
con ordine di scienza uomini e città, sarebbe stata sufficiente
a sanare la piaga del pauperismo in Inghilterra ed in Francia:
Heu mundi error dolendus! si esset ullus aequitatis intuitus,
tantae divitiae pro vita mortalium deberent dari, quantae
in mortes hominum videntur effundi.





275.  Var., Lib. III, 51.





276.  Turcius Rufius Aspronian. Asterius, console nell’anno
444, scrisse nel suo celebre codice dei poemi di Virgilio
(che si conserva nella Laurenziana di Firenze) un epigramma
che parla dei giuochi dati sotto il suo reggimento,
e che leggesi nel Tiraboschi, Storia etc.. III, 1, c. 2, e nel
Mabillon, De Re Dipl., p. 354, ed è il seguente:




Tempore, quo penaces Circo subjunximus, atque

  Scenam Euripo extulimus subitam,

Ut ludos currusque simul, variarumque ferarum

  Certamina junctim Roma teneret ovans.






Da questi versi si pare che nel Circo nel tempo stesso si
dessero corse, danze pirriche, balli pantomimi e cacce di fiere.





277.  Variar., Lib. III, 51: nostri sedes fovere delegit imperii.
E fovere è qui posto nel senso quasi di «rendere onore».





278.  Var., Lib. I, 27, 30, 31, 32, 33.





279.  È il celebre motto: Ad Circum nesciunt convenire Catones. — Var.,
Lib. I, 27. Nel Circo godevasi di una libertà
quasi carnascialesca: Locus est, qui defendit excessum.





280.  Expedit interdum desipere, ut populi possimus desiderata
gaudia continere. Var., Lib. III, 51.





281.  Anon. Val., 67. Il Gibbon a questo proposito con suo
computo riduce le 120000 moggia a 4000 staia, e ne tragge
a conseguenza che la popolazione fosse diminuita.





282.  Procop., Hist. Arcana, 26: τοῖς τε προσαιτηταῖς οἳ παρὰ
τὸν Πέτρου τοῦ ἀποστόλου νεὼν διαιτὶαν εἶχον.





283.  La formula dell’investitura del prefetto dell’annona
trovasi nei Var., Lib. VI, 18. Il passo citato leggesi in Boethius,
De Consolat., III, prosa 4.





284.  Anon. Valesii. — Il solidus corrispondeva ad 1﻿⁄﻿72 di
una libbra d’oro. — Il Liber Junioris Philos., edito da Angelo
Mai, T. III, Class. Auctor. e Vatican. Cod., n. 30, scrittura
del secolo IV, celebra i vini degli Abbruzzi, del Piceno,
del Sabino, di Tivoli, del paese tusco, che ancora sono tenuti
in alto pregio, e loda i prosciutti e le grasce di Lucania:
Lucania regio optima, et omnibus bonis habundans, lardum
multum aliis provinciis mittit; quoniam montes escis et variis
habundant animalibus et pluribus pascuis.





285.  Cassiodoro descrive con colori poetici le bellezze di alcuni
paesi della sua patria, il mercato di Leucotea in Lucania
(Var., VIII, 33), Baja (IX, 6), il Mons Lactarius (XI, 10),
e Squillace (XII, 15). Genti di Lucania, delle Puglie, degli
Abbruzzi, delle Calabrie, traevano alla fonte di Leucotea a
udirvi la messa, come oggi accorrono a Nola: e in Cassiodoro
si legge che i preti di quel tempo vi chiamavano il popolo
spargendo fama di portenti compiuti dall’acqua miracolosa.
Il sangue di santo Gennaro non era stato ancora trovato.





286.  Felix Roma: Var., Lib. VI, 18. Fabretti, Iscriz., c. VII,
p. 521: Regn. D. N. Theodorico Felix Roma. Il signor Dott.
Henzen dai materiali da lui raccolti per un novello Corpus
Inscr., mi ha favorito di copie delle iscrizioni appartenenti ai
tempi di Teodorico. Fra tutte sono dodici, delle quali sei portano
il motto Roma Felix, e cinque recano a motto: BONO
ROMAE (n. 149-160, della sua raccolta). Di Atalarico sono
due sole iscrizioni, sulla prima delle quali (n. 161) sta scritto:
ROMA FIDA.





287.  Il fac-simile della iscrizione trovasi nel Bonanni, Templi
Vatic. Hist., p. 54. Di tali pietre si trovarono nel tempio
di Faustina, nella Via Labicana, sul tetto del san Pietro, sul
tetto della chiesa di santo Stefano degli Ungari, tra i ruderi
del Secretarium del Senato, nella chiesa di san Gregorio, in
un acquedotto antico situato presso il Collegio germanico, in
san Giovanni e Paolo, sui tetti delle chiese di san Paolo, di
santa Costanza, di santa Martina, di san Giorgio in Velabro,
sul tetto della cappella di Giovanni VII in chiesa di s. Pietro.





288.  Agli Israeliti di Genova scriveva: Religionem imperare
non possumus, quia nemo cogitur, ut credat invitus. Var.,
Lib. II, 27. — Var., V, 97: concedimus — sed quid Judaee
supplicans temporalem quietem quaeris, si aeternam requiem
invenire non possis?





289.  Probabilmente questo strale satirico è lanciato anche
contro i Cristiani, che avevano posta dimora permanente in
Faleria:




Namque loci quaerulus curam Judaeus agebat.

  Humanis animal dissociale cibis — —

  Quae genitale caput propudiosa metit — —

Atque utinam numquam Judaea subacta fuisset

  Pompeii bellis, imperioque Titi.

Latius excisae pestis contagia serpunt,

  Victoresque suos natio victa premit.

                 (Itiner., v. 383, sq.)






Il Basnage (Histoire des Juifs, la Haye, 1716) si occupa, nel
capit. 8 del Lib. VII, della storia del popolo israelita in Roma
dai tempi di Pompeo a quelli di Nerone; però è indotto spesse
fiate in gravi errori. Con maggiore ampiezza discorre intorno
a questo argomento bellissimo la Roma subterranea del Bosio
e dell’Aringhi. Tom. I, lib. II, c. 22 (23).





290.  Io non convengo nell’opinione del Basnage, che il
quartiere dove gli Ebrei avevano stanza si stendesse fino al
ponte di Adriano. Egli reputa erroneamente che avessero dimora
anche nell’isola del Tevere, poichè non pone mente
alla situazione del Ghetto dei tempi posteriori. Sappiamo che
ai tempi di Domiziano gli Ebrei avevano elevate loro case
nella valle d’Egeria, ed a quel tempo rimonta la costruzione
del loro mirabile cimitero, il quale fu scoperto, or fanno alcuni
anni, presso la Via Appia. Gli Autori della Roma subterranea
hanno fatto conoscere inoltre il cimitero antico degli
Ebrei posto fuori di porta Portuense. Seguendo la costumanza
della loro età, gl’Israeliti ponevano iscrizioni in lingua greca
sulle tombe dei loro defunti.





291.  Var., Lib. IV, 43. Dall’espressione: Ad eversiones pervenerint
fabricarum, ubi totum pulchre volumus esse compositum,
credo di poter trarre a conseguenza che quell’edificio
non fosse privo di bellezza artistica. Intorno alle condizioni
degl’israeliti di Roma in quel tempo il Basnage (VIII, c. 7)
non dà che notizie meschine.





292.  Il Pagi afferma che il secondo scisma scoppiasse nell’anno
503; il Baronio invece lo riferisce all’anno 502. Il
Synodus Palmaris, che fu il quarto dei Concilii tenuti da Simmaco,
pare similmente che avvenisse nell’anno 503. Il Muratori
è incerto fra queste notizie cronologiche. Nulla di certo
ricavasi dal Liber Pontificalis.





293.  Francesco Pagi, Breviar., p. 131, X. — Acta Syn. III
Symmachi nel Labbé.





294.  Che Teodorico stesso, colla approvazione del Pontefice,
convocasse il Concilio, dimostra Francesco Pagi (p. 131, XIII)
con notizie ricavate dagli Atti del Sinodo.





295.  Anastas., Vita s. Symmachi. — Theod. Lector, Hist.
Eccles., II, c. 17. Hist. Misc., XV, ed il prezioso frammento
della Vita Symmachi che leggesi nel Muratori, Script., III,
p. 2, in cui si narra che Roma fosse funestata da terribili
tumulti per lo spazio di quattro anni. — Theoph., Chronogr.,
p. 123: ἔνθεν λοιπὸν ἀταξίαι πολλαὶ καὶ φόνοι καὶ ἁρπαγαὶ γεγόνασιν
ἐπὶ τρία ἔτη. Egli è probabile che questi torbidi sieno avvenuti
nel secondo scisma piuttosto che nel terzo.





296.  Il Bunsen II, 1, p. 25, 65, afferma con certezza questo
fatto. Il passo che si legge in Anastasio: Ut cum gloria apud
beat. Petrum sederet praesul, sembrommi da principio che valesse
a sostenere quell’argomento, ma come v’ebbi per poco
meditato, fui costretto a rigettarlo. — Petrus Mallius, c. 7,
n. 127, narra la favola che Simmaco ornasse il pozzo di quella
palla di bronzo quae fuit coopertorium cum sinino aeneo et
deaurato super statuam Cybelis matris deor. in foramine Pantheon
(!).





297.  Una descrizione completa di questa cappella è data
dal Cancellieri, De secretariis novae Basil. Vatican., Roma,
1786, Cap. II, p. 1153, sq.





298.  Muratori, Annal., ad ann. 524.





299.  Item ut nullus Romanus arma usque ad cultellum uteretur
vetuit. Anon. Vales., 83. Proibizione che nei tempi
posteriori la tirannia degli stranieri impose alla sventurata
Lombardia.





300.  Giannone, Storia Civile del Regno di Napoli, Vol. I,
III, § 6.





301.  Qui accepta chorda in fronte diutissime tortus, ita ut
oculi ejus creparent, sic ut tormenta ad ultimum cum fuste
occiditur. Anon. Vales. I soli filosofi dell’Antichità finirono
con bella morte: Giordano Bruno, seguace del platonismo
come Boezio, morì della morte della fenice, la quale ad un
filosofo è sempre più accettabile di quella che gli è data dalla
scure del carnefice.





302.  L’abbigliamento di lei, dice il povero Platonico, era
alquanto dimesso ed era un po’ bruno per vecchiezza: caligo
quaedam neglectae vetustatis obduxerat. De cons. phil. Prosa I.
L’allegoria intera è toccante nella sua semplicità puerile.





303.  De consolat. philos., II, prosa 3.





304.  De consolat. I, prosa 4.





305.  Quibus libertatem arguor sperasse Romanam. De consol.,
I, prosa 4. E pure si svela l’animo ardente di libertà
del Romano allorquando esclama: nam quae sperari reliqua
libertas potest? atque utinam posset ulla! — Il Gibbon gli
pone in bocca le parole di Canio: Si ego scissem, tu nescisses,
ma è errore; imperocchè Boezio dica ciò solo che avrebbe
risposto come Giulio Canio, se egli avesse accolta una qualche
speranza.





306.  Le due testimonianze più valide sono date dall’Anon.
Val., p. 87: inaudito Boethio, protulit in eum sententiam e
da Procop., De bello Goth., I, 1, sulla fine: ἀδίκημα — ὅτι δὴ
οὔ διερευνησάμενος, ὥσπερ εἰώθει, τὴν περὶ τοῖν ἀνδροῖν γνῶσιν ἤνεγκε.





307.  Anast., Vita Johann. I; Anon. Vales., Histor. Misc.





308.  Il Rescritto di Atalarico al Senato (Var., lib. VIII, 15)
dice: oportebat enim arbitrio boni principis obediri, qui quamvis
in aliena religione, talem visus est pontificem delegisse.
Anche il Muratori, il quale timidamente condanna l’usurpazione
di Teodorico, a quell’elezione del Pontefice dà nome di
comandamento. Più tardi, i Pontefici, come i Vescovi
tutti, dovevano pagare una certa somma per ottenere la
conferma della loro dignità: così si pare dai casi di elezioni
controverse in cui la causa era decisa dal Principe. Il Papa
pagava 3000 solidi, altri Patriarchi 2000, i Vescovi delle città
minori 500 solidi. Var. lib. IX, 15.





309.  Anon. Vales., verso la fine.





310.  Procop., De bello Goth., I, 1.





311.  Jornand., De reb. Get., verso la fine.





312.  S. Gregor., Dial., IV, c. 30.





313.  Il patrizio Decio ai tempi di Teodorico, diè opera all’asciugamento
delle paludi Decemnoviche. Si vedano in tale
proposito i Rescritti, Var., lib. II, 32, 33. Ma i meriti di Teodorico
furono superati da Pio VI colla costruzione della Linea
Pia. Le iscrizioni furono rinvenute in due esemplari, nell’anno
1743, presso a Terracina lungo la Via Appia. Leggonsi nel
Gruter a pag. 152. Le estensioni sono indicate colle parole:
Decemnovii Viae Appiae id est a trib (sc. tribus tabernis) usq.
Terracinam, etc., per la qual cosa ascendevano, secondo il
computo del Cluver, a trenta miglia circa. Si consulti il
Bergier, Histoire des grands chemins etc., L. II, c. 26, p. 214.
Il Contatore (de Histor. Terracinensi, Roma, 1706), fa a pag. 11
un cenno storico degli asciugamenti di quelle paludi Pontine.





314.  Il Giannone, nella sua Storia di Napoli, gli tributò
lode più alta che non abbiano fatto il Vescovo di Pavia e
Cassiodoro. È degno di nota ciò ch’egli dice al Lib. III, § 3:
«Ai Goti e non già ai Romani noi andiamo debitori della
costituzione di alcune magistrature che esistono ancora nel
nostro reame, come della costumanza di spedire in ogni città
governatori e giudici». — Anche il Baronio tributa lodi al
Re goto, dandogli nome di: Saevus barbarus, dirus
tyrannus, et impius Arianus. Per quello che si riferisce
all’amore di Teodorico per le arti, leggesi una dissertazione
erudita nell’Agincourt, l. c., I, c. 8.





315.  Procop., De bello Goth., I, 2; Cassiod., Var., XI, 1:
Jungitur his rebus, quasi diadema eximium, impretiabilis
notitia litterarum.





316.  Gothorum laus est civilitas custodita. Var., lib. IX, 14.





317.  Var., lib. IX, 21.





318.  Var., lib. X, 7.





319.  Teodorico diceva: Romanus miser imitatur Gothum: et
utilis Gothus imitatur Romanum, Anon. Val., 61. L’illustre
Cesare Balbo, mosso da carità di patria, altera il senso chiarissimo
di questo passo traducendolo di questa guisa: un Romano
povero s’assomiglia ad un Goto, ed un Goto ricco a un
Romano. Storia d’Italia, I, c. 11, p. 89.





320.  Convenit gentem Romuleam Martios viros habere collegas.
Var., VIII, 10.





321.  Ciò si pare manifestamente dalla lettera di Atalarico a
Giustino, in cui annuncia il suo avvenimento al trono (Var.,
lib. VIII, 1), e lo confermano le monete di quell’epoca, avvegnachè
quelle coniate sotto di Atalarico, di Teodato, di Vitige
e di Totila portino da un lato la imagine di Giustiniano
e dall’altro la sola scritta D. N. ATHALARICUS REX, D. N.
THEODATUS REX, ec. Si consulti il Muratori, Dissertaz. 27.





322.  Var., VIII, 24. Il Muratori pone questa legge all’anno
528. Il Saint Marc (Abregé chronologique de l’histoire d’Italie,
p. 62) dice a tale proposito: c’est sur cette condescendance
des grinces pour un État infiniment respectable en lui même,
que dans la suite les Ecclésiastiques ont prétendu qu’ils étaient
de Droit divin exemts de la jurisdiction séculaire.





323.  Anast., Vita s. Felicis IV: hic fecit basilicam SS.
Cosmae et Damiani martyrum in urbe Roma, in loco qui appellatur
Via Sacra juxta templum urbis Romae (e la lezione
di un Codice aggiunge vel Romuli).





324.  Prudent., In Symm., I, 219. La storia di questa illustre
chiesa fu scritta da Bernardino Mezzardi monaco francescano:
Disquisitio historica de s. martyr. Cosma et Damian.
etc., Roma, 1747. Merita di essere letta quantunque sprovveduta
di lume di critica. L’autore accoglie opinione che fosse
tempio di Romolo e di Remo. Nei Mirabilia è detto: s. Cosmatis
ecclesia, quae fuit templum Asyli.





325.  Nel catalogo delle chiese di Roma che furono di templi
pagani volte a culto cristiano, dato dal Marangoni (Cose
gentil. ec., c. 52), la chiesa dei santi Cosma e Damiano
è la seconda, laddove il primo posto sia attribuito a quella di
santo Stefano. La chiesa è contigua alle ruine di un antico
edificio, e posteriormente all’oratorio della Via Crucis trovasi
una bellissima muraglia di marmo peperino. Ora apparteneva
questo muro ad un qualche tempio? oppure si stendeva intorno
al foro di Cesare? Sarebbe utile cosa che qui si facessero
degli escavi. Giova far cenno che nell’antico tempio rotondo
una parete era rivestita di un basso rilievo in marmo
che rappresentava la pianta antica della Città: oggidì quello
è infitto nella parete della scala del Museo capitolino.





326.  Dei Seniori non si vedono oggidì che due sole figure
in parte cancellate all’estremità dell’arco, e degli Evangelisti
mancano le due figure estreme. Se ne vede la copia nel Ciampini,
Vet. Mon., II, 7.





327.  La mano che tiene la corona d’alloro oggidì è scomparsa.





328.  La figura di Felice IV appartiene ai tempi di Alessandro
VII che operò dei restauri in quei musaici: è probabile
che si compiesse dietro una copia della figura originale. All’antico
disegno, cancellatosi ai tempi di Gregorio XIII, erasi
sostituita la imagine di Gregorio Magno, finchè finalmente il
cardinale Francesco Barberini ripose al suo posto quella di
Felice IV. Si consulti l’Ugonio, p. 178, e la Descriz. della
Città del Bunsen e del Platner, III, 1, p. 366.





329.  L’erudito Giovanni Marangoni (canonico di Anagni,
che viveva verso la metà del secolo XVIII, e che insieme al
Boldetti ha merito di diligente illustratore delle catacombe
di Roma) nella sua opera: Delle cose gentilesche etc., parla
in un bel capitolo (nel XXXV) dell’aureola dei Santi. Egli
ci fa conoscere che quell’emblema di gloria ch’era attribuito
ad Apollo ed agli Imperatori deificati, era dato nelle catacombe
ai Martiri già prima dei tempi di Costantino.





330.  Nelle monete di Faustina senior e di Faustina junior,
è rappresentata una figura di donna che nella destra tiene un
globo su cui posa la fenice coronata di una stella (Vaillant,
Numismata, II, 175 e III, 132). In una bella moneta, coniata
sotto di Costantino, mirasi Crispo, figlio di lui, che sta innanzi
al padre seduto, e che gli porge il globo colla fenice. Una
moneta di Costantino il giovane rappresenta l’Imperatore che
tiene il globo colla fenice nella destra mano, e il labaro col
monogramma di Cristo nella sinistra (Vaillant, III, 247).





331.  La iscrizione suona così:




Aula Dei claris radiat speciosa metalli

  In qua plus fidei lux pretiosa micat.

Martyribus medicis populo spes certa salutis

  Venit, et ex sacro crevit honore locus.

Obtulit hoc donum Felix antistite dignum

  Munus ut aetherea sumat in arce poli.








332.  Var., Lib. IX, 16. Epistola di Atalarico a papa Giovanni,
IX, 5.





333.  Var., Lib. IX, 17.





334.  Lettere di Amalasunta e di Teodato, che annunciano
l’avvenimento al trono: Var., Lib. X, 1, 2.





335.  Procopio narra di tutti questi avvenimenti nell’incominciamento
della sua Storia della guerra gotica.





336.  Muratori, Annal., ad ann. 534, 541, 566. — Baronio
e Pagi, ad ann. 541. — Pagi, Dissertatio Hypatica, Lugdun.,
1682, p. 301. — Procop., Hist. Arcan., c. 26. — Onuph. Panvinii,
Commentar. in lib. III fastor., p. 310. — Dal 541 al 566,
quei venticinque anni furono designati dal loro numero post
consul. Basilii.





337.  Procop., De bello Goth., I, 6: ἔν Ἀλβανοῖς. Siccome qui
non può essere altro che Albano, si pare che Teodato fosse
allora in Roma, nè già, come afferma il Muratori, in Ravenna:
imperocchè la via che di qui conduce a Bisanzio non passi
per Albano. Anche il Gibbon cadde nello stesso errore. — Dell’antica
Alba Longa rimanevano ai tempi di Plinio alcuni
ruderi. In qual tempo Albano (che sorge là dov’era la villa
di Pompeo) fosse edificata, non sappiamo. Ebbe origine da
una stazione militare. I suoi Vescovi cardinali rimontano ad
epoca remota. Vedi l’Ughelli, Italia Sacra, I, p. 248, sq.






338.  La narrazione che dà Procopio di quella conferenza è
così ingenua che reca in sè l’impronta della verità.





339.  Var., Lib. XI, 13.





340.  Habui multos Reges sed neminem hujusmodi litteratum.
Lode ben meravigliosa, se si pensi che Roma la indirizza ad
un barbaro!





341.  Liberato, diacono di Cartagine, nel Breviar., c. 21.





342.  Ciò desumo dalle Var., lib. X, 13: quod praesentiam vestram
expetivimus, non vexationis injuriam.... tractavimus.
Certe munus est, videre principem, etc.





343.  Così traduco, perocchè sieno da intendersi i Goti sotto
nome di gentis. — Numquid vos nova gentis facies ulla deterruit?
Cur expavistis, quos parentes hactenus nominastis?
Var., lib. X, 14.





344.  Var., lib. X, 13. Sed ne ipsa remedia in aliqua parte
viderentur austera, cum res poposcerit aliquos ad nos praecipimus
evocari: ut nec Roma suis civibus enudetur, et nostra
concilia viris prudentibus adjuventur.





345.  È il seguente passo importante che leggesi nelle Var.,
lib. X, 18: quos tamen locis aptis praecipimus immorari: ut
foris sit armata defensio, intus vobis tranquilla civilitas; e
più in là: defensio vos obsidet, ne manus inimica circumdet.





346.  Anast., Vita s. Agapeti: e di questa ambasceria si
trae notizia anche dalle Var., lib. XII, 20. Gravi difficoltà si
sollevano soltanto intorno alla cronologia.





347.  Var., lib. XII, 20. Cassiodoro ordinava agli arcarii,
Tommaso e Pietro, di restituire al tesoro del san Pietro gli
arredi avuti in pegno, e ne dava lode alla liberalità del Re.
Il Principe ariano non reputava che fosse necessario di dare
al Pontefice suo legato la moneta necessaria alle spese di
viaggio. — È prezzo dell’opera che si leggano le lettere di
pace che Teodato e Gudelinda, moglie di lui, indirizzavano
a Giustiniano ed a Teodora: la loro viltà muove schifo oggidì
ancora nell’animo del leggitore.





348.  Procopio riporta le lettere di Teodato e di Giustiniano,
le quali sono ambidue degne di nota.





349.  πόλιν τὲ μικρὰν οἰκοῦμεν, diceva il napoletano Stefano a
Belisario. Procopio dà una bella descrizione del saccheggio e
della presa di Napoli, ma egli mitiga il racconto delle stragi
avvenute dopo la sua caduta.





350.  Γότθοις δὲ ὅσοις ἀμφί τὲ Ῥώμη καὶ τὰ ἐκείνη χωρία. Procop.,
De bello Goth., I, 11.





351.  



               qua limite noto

Appia longarum teritur regina viarum.

        Statius, Silv., II, 2, v. 11.








352.  De bello Goth., I, 44.





353.  Procopio dice chiaramente che la Via Appia si stendeva
fino a Capua; eppure quella strada continuava fino a Brindisi.
Si consulti la profonda dissertazione del Nibby (Delle vie
degli antichi) che forma la maggior parte del volume IV
dell’opera del Nardini.





354.  L’Itinerarium Antonini fa menzione delle seguenti
Stazioni della Via Appia: Ariciam M. P. XVI. — Tres Tabernas
M. P. XVII. — Appi Forum M. P. XVIII. — Terracinam
M. P. XVIII. — Fundos M. P. XVI. — Formiam M.
P. XIII. — Minturnas M. P. IX. — Capuam M. P. XXVI. — Ai
tempi di Teodorico esistevano sulle strade principali le
poste già istituite dagli Imperatori, come si pare dalle Var.,
lib. I, 29; V, 5. Ed erano emanate leggi a vietare il malo
trattamento ai cavalli, che è pure onta degl’Italiani d’oggidì.





355.  Intorno a Regeta ed al canale, si consulti il Capo XII
della Descrizione della Campagna romana del Westphal, tedesco
dei nostri tempi erudito negli studî topografici, il quale,
simile ad un guerriero d’animo fervente nella sua missione,
moriva sopra una strada di Sicilia. — Procopio, parlando di Terracina
fa menzione del capo di Circe e della sua figura onde
appare simile ad isola: io penso con dolcissima ricordanza al
momento in cui da Astura godei della vista di quel promontorio.





356.  ἔς ἔδαφος τὲ ὕπτιον ἀνακλίνας ὥσπερ ἱερειόν τὶ ἔθυσεν. Procop.,
I, 11.





357.  Universis Gothis Vitiges Rex. Var., lib. X, 31.





358.  Var., lib. X, 32, 33, 34.





359.  La Via Latina, a cagione della contrada ch’essa percorreva
tra i monti Volsci e gli Abruzzesi, era la più bella
strada della Campania. Innanzi a porta Capena essa si staccava
dalla Via Appia, e passando da porta Latina, si stendeva
al di sotto di Anagni, di Ferentino, di Frosino, e, traghettato
il Liri, giungeva a Capua dopo di avere riunite a sè la Via
Labicana e la Via Prenestina. Per uno spazio di nove miglia
dalla porta è oggidì affatto distrutta: più in là se ne scoprono
alcuni avanzi.





360.  Vedonsi oggidì ancora i begli avanzi della porta Asinaria,
presso porta san Giovanni. Una via laterale che si volgeva
a diritta conduceva dalla porta alla grande Via Latina.





361.  Marcell. Comes dice che la Città fu presa dai Barbari
sotto il consolato di Basilisco e di Armato (anno 476): essa fu
ripresa nell’anno 536: se si creda ad Evagrio, addì 9 di Dicembre
(Vedi Cardin. Noris, Dissertatio Histor. de Synodo
quinta, p. 54. Patavii 1673).





362.  Il Gibbon fu indotto in errore da Procopio allorchè dice,
che i Goti passassero da ponte Milvio. Il Greco non iscambia
in questo passo soltanto (I, c. 17) il Tevere per l’Anio. Ma
siccome Vitige, lasciato Narni da un lato, passava da Sabina,
egli si pare ch’egli movesse sulla sponda sinistra del Tevere
e lo traghettasse da ponte Salaro.





363.  Procop., De bello Goth., 18. I Greci, dic’egli, chiamavano
il cavallo Phalion, i Goti Balan.





364.  Così spiego la frase: ἔς τίνα γεώλυφον. È il territorio montuoso
su cui s’alzano oggi la Villa Borghese e la Villa Poniatowsky,
e che si stende fino all’Aqua Acetosa.





365.  Βανδαλάριος: ancora nel medio evo i Romani usavano del
nome di Banderario.





366.  Nessuna dubbiezza s’eleva sulle prime tre porte: la Nomentana
fu fatta abbattere da Pio IV che vi eresse invece la porta
Pia. È controverso se le porte Tiburtina e Prenestina, corrispondano
alle odierne porte di san Lorenzo e Maggiore: i Topografi
hanno avviluppata questa ricerca in un labirinto di ipotesi.





367.  Procop., De bello Goth., I, c. 19, dice: τήν τε Αὐρηλίαν
(ἤ νῦν Πέτρου ecc.) καὶ τὴν ὑπὲρ τὸν ποταμὸν Τίβεριν, donde si
pare manifestamente che porta Aurelia era al di qua del ponte.
A c. 18, egli aveva già fatta menzione della porta Transteverina:
ἤ ὑπὲρ ποταμὸν Τίβεριν Παγκρατίου ἀνδρὸς ἁγίου ἐπώνυμος
οὖσα. Già prima del tempo di Procopio la costumanza cristiana
del popolo aveva private dell’antico nome le porte di Roma,
appellandole da quello delle basiliche erette in vicinanza. Me
ne persuade la Cosmographia del così detto Aethicus (ed.
Gronov., Lugdun., 1696), che appartiene agli ultimi tempi dello
Impero. Egli chiama già: divi Apostoli Petri portam, e dice:
intra Ostiensem portam quae est divi Pauli Apostoli (p. 40, 41).





368.  τραγῳδοὺς καὶ μίμους καὶ ναύτας λωποδύτας: bel rimprovero
in bocca d’un rozzo duce goto di nome Vacis. Leggesi in
Procop., I, c. 18.





369.  Io numerava jeri cinque molini natanti sul Tevere tra
ponte Sisto e il ponte dell’isola Cestia. Il Fabretti (de aquis
et aquaed., diss. III, p. 170) mosse un’acuta critica a Belisario
ed a questi molini, dimostrando le ragioni del danno che
recano. Io posso narrare che nella primavera dell’anno 1856,
in una piena impetuosa del fiume, un molino era trascinato
contro il ponte Cestio e ne recava grave danneggiamento al
parapetto.





370.  Il Nardini (II, p. 17) afferma che il luogo ove fu dato
l’assalto e dove era il Vivario fosse in vicinanza all’Anfiteatro
castrense, accosto a porta Maggiore. Il Niebuhr invece
(in Bunsen, I, 658) difende l’opinione del Piale contro il
Nibby, sostenendo cioè che all’antica porta Prenestina corrisponda
oggidì porta san Lorenzo. Egli ne trae argomento
dal fatto, che Flaminio Vacca dà nome di Prenestina ad una
via che parte di porta san Lorenzo. Ed io trovo che Flaminio
determini porta san Lorenzo per l’antica Prenestina,
avvegnachè egli narri (n. 15 delle Memorie), che presso a
porta san Lorenzo furono rinvenute parecchie urne sepolcrali
gotiche, e dica di aver letto che in quel luogo i Goti avevano
tocca una grave sconfitta. Le notizie date dai Romani
di quei tempi che s’appoggiavano alla tradizione, mi sembrano
meritevoli di fede. Primo di tutti l’Anonimo di Einsiedeln
determinò che porta Maggiore fosse l’antica Prenestina.





371.  Procop., I, 23. A cagione di questa credenza, egli aggiunge,
quel muro è lasciato anche oggidì nella sua condizione
antica senza restauro. — Non v’ha dubbio che il Muro
Torto corrisponda all’antico Murus ruptus: il Padre Eschinardi
(Dell’agro Romano, p. 286) accoglie la giusta opinione
che fosse così malconcio per opera di un terremoto. Pio IX fè
restaurare bellamente le mura che s’alzano sotto monte Pincio,
ma il Muro Torto non fu tocco.





372.  La porta Janiculense è già da Procopio appellata Pancraziana,
ma nel secolo IX l’Anonimo di Einsiedeln la chiamava
Aurelia dal nome dell’antica via. Egli dice: a Porta
Aurelia usque Tiberim, etc.





373.  Il Bunsen dice che il diametro della torre fosse di 329
palmi, e la periferia di 1033 palmi: la base deve essere stata
alta 15. Dopo la descrizione di Procopio è importante quella
che ne dà, quantunque si abbandoni a fantasticherie, il canonico
Pietro Mallio nella sua Hist. Bas. s. Petri, c. 7, n. 131,
che trovasi nei Bollandisti, Acta ss. Junii, T. VII, p. 50. — Il
Labacco, il Piranesi, l’Hirt, il Canina, nelle loro investigazioni
danno soltanto delle belle dipinture. La storia del
Castello fu scritta dal Fea, Sulle rovine di Roma; dal Donato,
Roma vetus ac recens, IV, c. 7, e dal Visconti, Città
e famiglie antiche, Sec. II, p. 220, sq. — Quest’ultimo avrebbe
dovuto giustificare la sua asserzione priva di fondamento
che Alarico saccheggiasse il mausoleo e distruggesse l’urna
sepolcrale di Adriano. Avrò spesse volte occasione di tornare
a discorrere di questo sepolcro, della memoria di Adriano nel
medio evo: e mi converrà annodare la narrazione delle sorti
di quell’edificio ai tempi che è mio cómpito di descrivere.





374.  Ecco nell’originale questo passo importante di Procopio,
I, 22: τοῦτον δὴ τὸν τάφον οἴ παλαιοὶ ἄνθρωποι (ἐδόκει γὰρ
τῇ πόλει ἐπιτείχισμα εἶναι), τειχίσμασι δύο ἔς αὐτὸν ὑπὸ τοῦ περιβόλου
διήκουσι μέρος εἶναι τοῦ τείχους πεποίηνται.





375.  Il Fea (p. 385) accoglie senza fondamento opinione che
Teodorico comprendesse il sepolcro di Adriano entro le fortificazioni.
Teodorico di Niem (De Schism. Papistico, lib. III,
c. 10, p. 63) dice che a’ tempi di Ottone il grande, il Castello
carcer Theodorici vocabatur. — Esso è chiamato: Domus Theodorici
dall’Annalista Saxo, ad ann. 998.





376.  Il Panvinio (Resp. Rom., C., p. 113, sq.) afferma erroneamente
che s’alzassero mura nel Borgo, alle quali si
unissero le due muraglie di congiunzione. Anche l’Alveri
(Roma in ogni stato, II, p. 114) pone la porta Aurelia presso
il portico del san Pietro. Il Nardini, I, p. 90, ammette che
esistesse la congiunzione delle mura col sepolcro. Ma tutte
queste cose sono involte in tanta oscurità nel racconto di Procopio,
che mettono a disperazione gli Archeologi. Cfr. Becker,
I, p. 196, e Nibby, Mura di Roma, c. VII.





377.  L’Anonimo di Einsiedeln appella tutt’insieme questa
porta, la mole di Adriano e la sua fortezza col nome di
porta sancti Petri in Hadrianeo, e ne enumera 6 torri, 164
propugnacula ossia parapetti, 14 grandi feritoie e 19 feritoie
minori. Procopio non fa cenno di questa porta; ma egli s’è
dimenticato di parlare del ponte, ed appena è che si ricordi
del fiume. Egli non parla neppure del ponte trionfale, perchè
esso era già distrutto.





378.  Procop., I, 22. Dovremo farne ancora menzione parlando
di Adriano I. Nel medio evo tutto il borgo aveva nome
di Porticus o Portica s. Petri.





379.  Allorquando, a’ tempi di Alessandro VI e di Urbano VIII,
si tramutò interamente il mausoleo in castello, negli escavi
delle fosse si rinvenne il celebre Fauno dormente guasto da
parecchie mutilazioni, ed il busto colossale di Adriano. — Narra
Tacito che Sabino, fratello di Vespasiano, difese sè stesso sul
Clivo Capitolino dai Vitelliani, dietro un paratio formato di
statue: Sabinus — revulsas undique statuas, decora Majorum,
in ipso aditu vice muri objecisset (Hist., III, 71). È questo il
primo esempio di vandalismo di simil genere, e lo compierono
Romani antichi.





380.  Le canzoni che i Goti cantavano innanzi a Roma, morirono
sventuratamente col loro popolo. Una sola di quelle
avrebbe ai dì nostri inestimabile pregio.





381.  Procopio (I, 24) esprime quella profezia colle parole:
ἦν τὲ υἴοιμεν ζὲ καὶ ιβένυω, καὶ κατένησι γῤ σοενιπιήυ ἔτι σὸ πιαπίετα.
Egli opina però che gli oracoli sibillini trovassero conferma
e spiegazione soltanto dall’esito degli avvenimenti. Non mi
fu dato di ricavare notizie dai frammenti degli oracoli sibillini
dell’Opsopeo, che a pag. 483 riporta il passo antedetto.





382.  Procop., I, 25: ἔχει δὲ τὸν τεὼν ἐν τῇ ἀγορᾷ πρὸ τοῦ βουλευτηρίου
ὀλίγον ὑπερβάντι τὰ τρία φᾶτα. οὖτω γὰρ Ῥωμαῖοι τὰς
μοίρας νενομίκασι καλεῖν.





383.  Tale spiegazione è data dietro un passo di Plinio (34, 5)
da Carlo Sachse: Gesch. und Beschr. der alten Stadt Rom.,
Hann., 1824, I, p. 700, n. 775. — Lo segue il Bunsen, III, 2,
p. 120. — Il Nibby (nelle sue annotazioni al Nardini, II, p. 216,
il quale ne dà una spiegazione poco soddisfacente) determina
giustamente che il tempio di Giano fosse collocato presso il
Secretarium del Senato. Il Giano Gemino era in origine la
porta Januale che aprivasi nelle mura antiche della Città. Se
ne vede la figura sopra una moneta coniata ai tempi di Nerone
coll’iscrizione: S. C. Pace Pr. Terra Mariq. Parta. Janum.
Clausit. L’antica costumanza romana si svela sotto altra forma
in Roma cristiana, nell’usanza di aprire e di chiudere le porte
sacre di alcune basiliche in occasione del Giubileo.





384.  Ne trovo conferma in un antico litografo romano del
secolo V (Tom. III, Classicor. Auctor. e Vat. Cod., editi dal
cardinal Mai, Mythographus, I, p. 40). Dopo di aver dato
spiegazione «de tribus furiis vel Eumenidibus» prosegue:




110. de tribus fatis.




Tria fata etiam Plutoni destinant. Haec quoque destinant.
Haec quoque Parcae dictae fer antiphrasin, quod nulli parcant.
Clotho colum bajulat, Lachesis trahit, Atropos occat.
Clotho graece, latine dicitur evocatio; Lachesis, sors; Atropos,
sine ordine.





385.  I due inni furono letti dal Niebuhr in un manoscritto
della biblioteca Vaticana, e furono da lui publicati nel Rhein.
Mus., III, p. 7, 8. Egli ne riferisce l’origine agli ultimi
tempi dello Impero. La glossa de tribus fatis riportata di sopra
si accorda mirabilmente col primo inno. Essa contiene
l’istessa frase: Clotho colum bajulat, ed io credo che, se non
ne sia autore lo stesso Mitografo, sieno almeno ambedue
scritture dello stesso tempo, del secolo V. — L’inno mondano
sembra che fosse indiritto ad una statua di Venere: nel verso
«Furis ingenio non sentias dolum» credo di vedere espresso
il timore di predoni di statue, ed imagino che fosse un inno
di duolo che un Romano volgesse ad un simulacro suo diletto.
Assai oscura è l’ultima strofa. Del resto eranvi Pagani ai
tempi ancora di Teodorico (Edictum Theodorici Regis CVIII,
nelle Op. Cassiodori). Nè havvi dubbio che fossero alcuni
Pagani anche in Roma, quando pure il tentativo di aprire le
porte del tempio di Giano possa essere stata opera di alcuni
giovani, la cui fantasia fosse accesa di rimembranze dalla
pugna combattuta.





386.  στρατιώτας τε καὶ ἰδιώτας ξυνέμιξε. Egli è questo il titolo
onorevole accordato ai Romani. Procop., I, 24.





387.  Sonavansi alcuni organi sulle mura. Doveva essere
uno spettacolo meraviglioso. Nè saranno mancati inni con
rimembranze antiche cantati dalle genti di guardia. — Nell’anno
924 quando il popolo di Modena vegliava in armi contro
gli Ungheri assalitori, i cittadini cantavano un loro bell’inno
in buon latino:




O tu, qui servas armis ista moenia

Noli dormire, moneo, sed vigila.

Dum Hector vigil extitit in Troja

Non eam cepit fraudulenta Graecia ec.






Muratori, Dissert. 40, e Ozanam, Docum. inédits etc., p. 68,
69. La purezza della lingua induce a credere che quell’inno
sia assai antico, e nel ritmo e nel suono è simile ai due canti
del Niebuhr.





388.  Il testo di Anastas., Vita s. Silverii narra con ingenuo
discorso: Et ingresso Silverio cum Vigilio solo in Manseolum,
ubi Antonina patricia jacebat in lecto, et Belisarius patricius
sedebat ad pedes ejus etc.





389.  Liberatus Diac., nel Breviar., c. 22, narra distesamente
la storia di Silverio. Egli racconta che la morte di lui
avvenisse in Palmarola (secondo altri in Ponza) e che ne fosse
reo Vigilio. Intorno alla Cronologia si consulti il Jaffé, Regesta
Pontif. Rom., p. 75, 76.





390.  Il Nibby (della Via Portuense e dell’antica città di
Porto, Roma, 1827) ha sul porto dei Romani un erudito lavoro
che io ho seguito. Si consulti anche il suo Viaggio di Ostia,
e le ricerche del Fea e del Rasi, intorno al porto di Ostia
e di Fiumicino.





391.  Così ne scrive l’appellato Aethicus (ed. Gronov., p. 41):
Insula vero, quae facit intra urbis portum et Ostiam civitatem,
tantae viriditatis amoenitatisque est, ut neque aestivis
mensibus neque hyemalibus pasturae admirabiles herbas dehabeat.
Ita autem vernali tempore rosa, vel caeteris floribus
adimpletur, ut prae nimietate sui odoris et floris insula ipsa
Libanus almae Veneris nuncupetur.





392.  Quest’importante descrizione di Ostia e di Porto è data
da Procopio, I, c. 26. Giova consultare Cassiodoro, Var.,
lib. VII, 9. La Tor’ Bovaccina, che è una torre del medio evo
la quale s’alza sulla sponda del fiume, determina oggidì l’estremo
confine dell’antica Ostia. Tutto il territorio è una regione
selvaggia e deserta, di stile grandioso, che inondata dalle
acque induce tristezza nell’animo. — Si veda anche Cluver,
Ital. Antiqua, III, p. 870, sq.





393.  Procopio narra che durante l’assedio si dessero sessantanove
combattimenti.





394.  I nomi di quegli acquedotti non ci furono conservati
da Procopio. Dalle carte del Fabretti, De Aquis et Aquaed.,
Tav. I, si pare che ivi potessero incontrarsi l’acquedotto
Claudio ed il Marcio.





395.  Il san Paolo non era allora peranco difeso dalla fortezza
che vi fu eretta soltanto nel secolo IX. Procop., II, 4: ἐνταῦθα
ὀχύρωμα μὲν οὐδαμῆ ἔστι, στοά δέ τὶς ἄχρι ἔς τὸν νεὼν διήκουσα ἔκ
τῆς πόλεως, ὄλλαι τὲ πολλαὶ οἰκοδομίαι ἁπ’ αὐτῶν οὗσαι οὔκ ἒυφοδον
ποιοῦσι τὸν χῶρον.





396.  Esiste un Editto di Teodorico in 154 articoli, che è un
cattivo riassunto degli ordinamenti legislativi romani, come
narra il Savigny.





397.  La Cronologia di Procopio è inesatta nella parte che
riguarda il secondo ed il terzo anno della guerra. Laddove
secondo il suo computo dovrebbe accogliersi il dato della primavera
ossia dell’Aprile dell’anno 535, è manifesto che Vitige
partisse nella primavera del 538, ossia dopo la fine del terzo
anno della guerra. Il cardinal Noris (Dissert. hist. de Syn. V,
p. 54) rimprovera a Procopio di aver confuso insieme il secondo
col terzo anno di guerra: io trovo però che dopo il
terzo anno egli si restituisce nell’esattezza coi suoi computi.





398.  Il Muratori sostiene con sana opinione contro il Pagi
che questo avvenimento succedesse verso la fine dell’anno 539.
Annal., ad ann. 340. — Dissert. 32.





399.  Anastas., Vita Vigilii. — Il Mabillon (Iter. Ital., III,
p. 77) vide nel Museo Landi in Roma, nell’anno 1685, uno
scudo votivo in bronzo di Belisario, Vitigem regem supplicem
exhibens.





400.  Il cognome di Totila era Baduela, come si pare anche
dalle monete coll’iscrizione: D. N. BADUILA REX, e come
lo chiamano anche la Histor. Misc. e Giornande. — Anastasio
scrive Badua o Badiulla.





401.  Multa mala facis, multa fecisti, jam ab iniquitate
compescere. Equidem mare transiturus es, Romam ingressurus,
novem annis regnabis, decimo morieris. Hist. Misc., XVI,
p. 458, e Annal. Benedict., nel Mabillon, ad ann. 541, T. I,
p. 97.





402.  Procop., Hist. Arcana, c. 26.





403.  Gravi difficoltà s’incontrano nella cronologia, poichè
il continuatore della Cronica di Marcell. Com., sembra accogliere
l’anno 544 per la caduta di Napoli. Ma il Muratori
sostiene invece che avvenisse nel 543, e anche il Pagi afferma
che Totila in quest’anno movesse contro Roma.





404.  Procop., III, 9.





405.  Procop., III, 10.





406.  Nella cronologia io seguo il Muratori, il Pagi e Procopio,
nè mi vi sconforta il cardinal Noris (Dissert. Hist. de
Syn. V, p. 54). Procopio narra che Roma fosse cinta d’assedio
nell’undecimo anno della guerra (quindi 545-546). Il
Gibbon pone il Maggio dell’anno 546, ma non riesce a dimostrare
che avvenisse in quel mese. Il Baronio, sulla fede del
continuatore di Marcellino, di Mario Aventic. e di Teofanio,
accoglie l’anno 547, ma il Muratori ne combatte l’opinione.





407.  Ricavo questa notizia dal Dial. III, c. 5, di s. Gregorio
dove dice di Totila: Ad locum, qui ab octavo hujus
urbis milliario Merulis dicitur, ubi tunc ipse cum exercitu
sedebat. Oggidì ancora quel luogo ha nome di Campo di Merlo.
Narra Gregorio che Totila vi avesse fatto venire Cerbonio
vescovo di Populonium, il quale aveva celati alcuni soldati
greci, e che poi in uno spettacolo (probabilmente dopo la presa
di Roma) lo avesse dato in balia di un orso, il quale vi passò
innanzi sprezzandolo.





408.  Procop., Hist. Arcana, c. 1, e Liberat. Diacon., Breviar.,
c. 22.





409.  Dovevano essere condannati Teodoro di Mopsuestia, i
libri di Teodoreto di Ciro contro i XII Capitoli di san Cirillo,
e una lettera di Iba di Edessa.





410.  Anastas., Vita Vigilii.





411.  Anastas., in Vigilio: videntes Romani, quod movisset
navis, in qua sedebat Vigilius, tunc populus coepit post eum
jactare lapides, fustes et cacabos, et dicere: fames tua tecum,
mortalitas tua tecum: male fecisti cum Romanis, male invenias
ubicumque vadis. Avvenimento straordinario, a cui fu
somigliante come copia a originale l’altro succeduto ai tempi
di Eugenio IV, novecento anni più tardi. Ne dubitano il Baronio,
il Pagi, il Muratori, non già il Platina. È impossibile
al Cronista di trovare notizie delle circostanze particolari
del fatto. Si paragoni anche la Vita Vigilii ex Amalrico
Augerio (Muratori, Script., III, 2, p. 51).





412.  Continuat. Marcell. Com., ad ann. 547: Totila dolo
Isaurorum ingreditur Romam die XVI Kal. Januarii. — Anast.,
in Vigilio, afferma che i Goti penetrassero per porta
san Paolo (tuttavia Procopio è testimonio che merita fede
maggiore): Die autem tertiadecima introivi in civitatem
Romanam indict. 14 per portam s. Pauli; e questo deesi
riferire alla seconda presa di Roma al tempo di Totila. — Gli
argomenti pei quali il cardinal Noris, p. 54, afferma che
Roma cadesse nell’anno 547, sono a ragione rifiutati dal
Muratori e dal Pagi. Le narrazioni dei Cronisti sono di molto
discordi: così, secondo i Fragm. Cuspiniani, Totila avrebbe
distrutte le mura di Roma soltanto nell’anno 548.





413.  Questo tratto di umanità è narrato da Anast., in Vigilio:
tota enim nocte fecit buccina clangi, usque dum cunctus
populus fugeret, aut per ecclesias se celaret, ne gladio Romani
vitam finirent.





414.  Anastasio ricorda i nomi di tre patrizi, Cetego, Albino
e Basilio, che altra fiata avevano tenuto il consolato. Flavio
Basilio juniore era stato l’ultimo console nell’anno 541. Gli
anni seguenti furono segnati dal loro numero post consulatum
Basilii.





415.  Procop., III, 20.





416.  Ingressus autem Rex habitavit cum Romanis quasi
pater cum filiis. Anastas., in Vigilio. — E Procopio ne lo loda,
III, 20, verso la fine: μέγα τὲ κλέος ἐπὶ σωφροσύνῃ ἔκ τούτου τοῦ
ἔργου Τωτίλας ἔσχε.





417.  ὑπὲρ ἀνδρῶν ἐπταικότων τὲ καὶ δεδυστυχηκότων παραιτούμενος.
Procop., III, 21.





418.  Procop., III, 22. — Non può mettersi in dubbio che la
parte delle mura, che si stende fra porta Prenestina e porta
Pinciana, non sia stata allora demolita. In quel tratto le mura
sono oggidì le più deboli, e vi si vedono restaurazioni operate
nell’età di mezzo.





419.  Il savio Muratori, Annal., ad ann. 546, dice: laonde
gli passò così barbara voglia, se pure mai l’ebbe.





420.  Procop., III, 22.





421.  Il Continuatore di Marc. Com., ad ann. 547, dice: ac
evertit muros, domus aliquantas igni comburens, ac omnes
Romanorum res in praedam accepit. — Procop., IV, 22: ἐπεὶ
ἐμπρήσας αὐτῆς πολλὰ ἔτυχεν, ἄλλως τε καὶ ὑπὲρ Τίβεριν ποταμόν. — IV,
33: ἐτύγχανε δὲ Τωτίλας πολλὰς μὲν ἐμπρησάμενος τῆς πόλεως
οἰκοδομίας.





422.  Leonardo Aretino (morto nell’anno 1444) scrisse bellamente
una storia della guerra gotica sulle orme di Procopio,
intitolata: De bello Italico adv. Gothos, lib. IV, che trovasi
in appendice al Zosimo dell’edizione di Basilea. Quel
passo degno di nota leggesi verso la fine del libro III, p. 333. — Le
favole intorno alla rovina di Roma, e particolarmente sulla
distruzione degli obelischi operata da Totila, sono narrate da
due scrittori che trattarono degli obelischi della Città, dal
Mercati (Degli obelischi di Roma, 1589) e dal Bandini (De
Obelisco Caes. Aug., 1750) che giura sulla fede del primo.
Ecco un esempio del loro senno critico: Giornande (De regni
success., Murat., Script., I, p. 242) dice: omniumque urbium
munimenta (baluardi) destruens, ed il Mercati legge monumenta
(monumenti!). Tuttavia ancor più degno di biasimo è
il Bandini, il quale scriveva nel tempo in cui un discendente
dei Goti, il Winckelmann, dava ai Romani insegnamenti sull’arte
dell’antichità, ed illustrava la storia dei loro monumenti.





423.  S. Gregor., Dialog. II, c. 15: Roma a gentibus non
exterminabitur, sed tempestatibus, coruscis, turbinibus ac terrae
motu fatigata, marcescet in semetipsa. Questa profezia, dice
il Pontefice, si compiè alla lettera; e questo detto mentre da
un lato discolpa i Barbari dall’accusa, è prova del decadimento
di Roma nel quale noi la vedremo più tardi precipitare
ogni dì più.





424.  Vuolsi che Algido fosse situato ov’è oggidì il castello
dell’Aglio, le cui rovine coronano la sommità di un monte
in vicinanza di Rocca Priora. Ma l’Algido di Procopio doveva
essere posto altrove, imperocchè come mai i Goti accampati
sopra un monte della terra d’Albano avrebbero potuto operare
contro Porto? Il Nibby propone che sia da leggere Alsium
ch’è l’odierno Palo. Vedasi la sua Analisi della Carta ec., I,
p. 129.






425.  Jornand. (De regni success., Murat., Script., I, p. 242)
dice energicamente: Cunctos Senatores nudatos, demolita Roma(!),
Campaniae terra transmutat.





426.  Il Continuatore di Marcell. Com., dice: Post quam
devastationem XL aut amplius dies Roma fuit ita desolata,
ut nemo ibi hominum, nisi bestiae morarentur. — Procop.,
III, 22: ἔν Ῥώμῃ ἅνθρωπον οὐδένα ἐάσας, ἀλλ’ ἔρημον ἀυτὴν τὸ παράπαν
ἀπολιπών.





427.  Per desiderio ardente di tornarsene alla città nativa,
τῆς τὲ ὲν Ῥώμῃ οἰκήσεως ἐπιθυμίᾳ dice Procopio, III, 24: ed è
passione, anzi malattia antica degli uomini.





428.  A queste macchine dette τρίβολοι il Gibbon dà a torto
descrizione di trabocchetti: meglio il Muratori le spiega per
cavalli di Frisia. Il Ducange nel suo Glossar., reputa che
tribulus sia lo stesso che trabuchetum, macchina che scaglia
sassi, locchè qui non può accogliersi. Egli non cita il passo
che si riferisce al punto di storia di cui trattiamo, ma egli
conosce la macchina da una descrizione di Vegetius, 3, c. 24.





429.  Procop., III, 37.





430.  Procopio (III, 24), per vero dire, parla soltanto dei ponti
del Tevere, e dice, che il solo ponte Milvio non sia stato distrutto,
perchè era vicino alla Città. Tuttavia possiamo persuaderci
di leggieri che fossero i ponti sull’Anio quelli che Totila distrusse,
poichè questo fiume interrompe la via che mena a
Tivoli. Egli tagliò ponte Salaro, ponte Nomentano, ed anche
ponte Mammolo, ma naturalmente non già ponte Lucano che
stava al di sotto di Tivoli.





431.  Alberto Cassio, il quale con somma diligenza compilò
una storia degli acquedotti di Roma, accoglie questa
opinione. Vedi il suo Corso delle acque antiche, Roma 1756,
T. I, n. 28, p. 260. Infatti un’iscrizione mutilata, di cui leggesi
una parte che dice: Belisarius. Adquisivit. Anno. D...,
fu rinvenuta sopra un’arcata dell’acquedotto presso il lago
Sabbatino nelle vicinanze di Vicarello. Appresso mi sarà data
occasione di confortare quest’opinione colla testimonianza
ricavata da un passo del Liber Pontif., Vita Honor., che il
Cassio sembra non aver avuto sott’occhio.





432.  Anastas., in Vigilio: in qua scripsit victorias suas.
E qui è da prendersi nel significato del greco γράφειν, non
già in quello più comune di scribere. — Alcune iscrizioni sepolcrali
del tempo di Belisario che trovansi in Roma, sono
preziose per la Storia. Il Muratori nel Nov. Thes. Vet. Inscr.,
p. 1852, n. 12, ne dà quella di uno Spatharius domini Patricii
Belisar.; ed io mi feci mostrare dai monaci di san
Pancrazio in Via Aurelia i frammenti dell’iscrizione funeraria
di un tintore che il Marini riporta nelle annotazioni ai suoi
Pap. Dipl., p. 251, n. 28.





433.  καὶ πανταχόθι τῆς πόλεως σῖτον ἐντὸς τοῦ περιβόλου σπείρας:
passo preziosissimo che vale a dipingerci le condizioni di
Roma a quel tempo. Procop., III, 36.





434.  La ricordanza del luogo ov’era situato questo campo
deve essersi conservata a lungo. Io credo di trovarne vestigio
in un registro di amministrazione ecclesiastica in cui vien
fatto cenno di una massa situata juxta campum Barbaricum
ex corpore patrimon. Appiae. (Collect. Deusdedit che trovasi
nella Breve Istor. del dom. Temp. del Borgia a pag. 12, nei
documenti).





435.  Procop., IV, 21.





436.  Non v’ha alcun dubbio che il foro boario ne avesse
nome; infatti Ovidio (Fastor., 6, v. 478) dice: area quae
posito de bove nomen habet. E vedansi Tacit., Annal., 12,
c. 24; Plin., II, 34, ai quali richiamò la mia attenzione il
Nardini, Roma Ant., II, p. 257. — Dagli undici epigrammi
di Ausonio sulla vacca di Mirone traggo i due versi:




Quid me, taure, paras, specie deceptus, inire?

  Non sum ego Minoae machina Pasiphae.






L’Antologia greca contiene trentasei epigrammi. — Il Winckelmann
(Gesch. der Kunst des Altert., IV, vol. 9, c. 2,
nota 372) è indotto dal passo succitato di Procopio ad accogliere
l’opinione che la vacca di Mirone fosse allora in Roma:
il Fea, che tradusse l’opera, si associa all’opinione di lui.





437.  Cassiodoro (Var., lib. X, 30) ne prende argomento a
parlare con loquacità infantile intorno alla natura degli elefanti.





438.  Procop., Histor. Arcana, c. 8: ἐπὶ τῆς εἶς τὸ καπετώλιον
φερούσης ἀνόδου ἔν δεξιᾷ ἔκ τῆς ἀγορᾶς ἐνταῦθα ἱόντι. Dalla descrizione
di Stazio (Silv., I, v. 66) la statua equestre si sarebbe
eretta tra la basilica Giulia e la Emilia; avrebbe avuto a
tergo il tempio di Vespasiano e della Concordia, e di fronte
il Lacus Curtius. È certo dunque che si alzava nel luogo ove
stava più tardi la colonna di Foca. — Il Nibby opina che al
tempo in cui fu compilata la Notitia, alla statua equestre di
Domiziano si desse nome di Caballus Constantini (Vedi Roma
Ant., p. 138). Difficilmente essa sarebbe sfuggita allo sguardo
di Procopio se avesse ancora esistito.





439.  Ho già citato il passo di Procopio, IV, 22.





440.  Νεώσοικος significa Navale. Io ho già dichiarato ove
fossero probabilmente situati i Navalia, ma la espressione di
Procopio ἔν μέσῃ τῇ πόλει involge in gravi difficoltà.





441.  Procopio vide nell’isola di Corcira la nave di marmo
in cui Ulisse navigò ad Itaca, ma vi lesse l’iscrizione che diceva
essere essa un dono votivo offerto a Giove Casio. In Eubea
egli vide la nave offerta in dono votivo da Agamennone e ne
reca la iscrizione mutilata (De bello Goth., IV, 22). In Roma
stessa egli avrà veduti parecchi di quei vascelli votivi in
marmo: ed oggidì uno ancora ne rimane, sul monte Celio,
innanzi alla chiesa di santa Maria in Navicella. Esso è però la
copia di uno antico, eseguita ai tempi di Leone X.





442.  Procop., IV, 33: τειχίσματι βραχεῖ ὀλίγην τινὰ τῆς πόλεως
μοῖραν ἀμφὶ τὸν Ἀδριανοῦ περιβαλὼν τάφον καὶ αὐτὸ τῷ προτέρῳ τείχει
ἐνάψας φρουρίου κετεστήσατο σχῆμα.





443.  πολλοὶ τῶν ἀπὸ τῆς ξυγκλήτου βουλῆς dice chiaramente
Procopio (IV, 34).





444.  Procopio (ibid.) parla di trecento giovinetti delle città
d’Italia: τῶν ἔκ πόλεως ἑκάστης δοκίμων Ῥωμαίων τοὺς παῖδας
ἀγείρας. Questo passo venne franteso dal Curtius (De Senatu
Rom., p. 142), il quale reputa che quei giovinetti condotti
in ostaggio fossero figli di Senatori romani. All’istesso
errore fu indotto Ruggiero Williams, nel suo eccellente
scritto intitolato: Roma dal secolo V al secolo VIII, edito nella
Gazzetta delle Scienze istoriche dello Schmidt, II, dispensa 2,
pag. 141. Del pari egli erra allorchè narra che Totila abbia
formalmente soppresso il Senato, indi l’abbia riposto in autorità:
non ve n’ha il menomo cenno in Procopio. Totila condusse
in cattività i Senatori, e più tardi ne richiamò alcuni
nella Città.





445.  Anche nei tempi successivi avrò sempre riguardo alla
storia del Senato. Dopo di aver consultati tutti gli scrittori
di storia che io mi conosca, intorno a questa curiosa ricerca,
trovai che quell’opinione è pienamente accolta e confermata
da Carlo Hegel nella profonda sua opera intitolata: Storia
della costituzione delle città italiane, Vol. I, V. — E per dirla
in breve, il Senato romano si estinse colla distruzione del
regno dei Goti: Deinde paullatim Romanus defecit Senatus,
et post Romanorum libertas cum triumpho sublata est. A Basilii
namque tempore Consulatum agentis usque ad Narsetem
Patricium provinciales Romani usque ad nihilum redacti sunt.
Così Agnello, biografo dei Vescovi di Ravenna, T. II, Vita
s. Petri Senior., c. 3.





446.  L’antica colonia romana di Nepi o Nepet (Νὲπα in Procopio)
è un piccolo luogo posto presso a Civita Castellana.
Più tardi ci avverrà di trovarla seggio di Duces. William
Gell (The Topography of Rome and its Vicinity) vuole riconoscervi
alcuni avanzi di una fortezza gota; e ciò richiede un
occhio acuto assai. — Pietra Pertusa è situata sulla Via Flaminia
a dieci miglia di distanza da Roma. Dopochè i Longobardi
l’ebbero distrutta, ne rimase il nome ad un casale. Vedi
il Westphal, p. 135. — Intorno ai nomi ed alle posizioni si
consulti il Cluver, Ital. ant., II, p. 529.





447.  Αὐτὸς δὲ Ῥώμην διακοσμῶν αὐτοῦ ἔμεινε. Procop., IV, 34.





448.  Qui Procopio pone fine alla sua inestimabile storia della
guerra gotica, dopo di avere con pochi cenni detto che i Greci
(ai quali egli dà sempre nome di Ῥωμαῖοι) s’erano impadroniti
di Cuma e di tutte le altre fortezze. Aligerno con somma
bravura difese per un intiero anno Cuma e la grotta della
Sibilla.





449.  Jornand., De reb. Get., c. 5: Unde et pene omnibus
barbaris Gothi sapientiores semper extiterunt, Graecisque pene
consimiles. È prezzo dell’opera che si legga la celebre lettera
di Sisebuto re dei Visigoti ad Adelvaldo re de’ Longobardi in
cui quegli celebra l’eroica indole degli uomini germanici:
Genus inclitum, inclita forma, ingenita virtus, naturalis
prudentia, elegantia morum. Trovasi nel Troya, Cod. Dipl.
Long., I, p. 571, tratta dal Florez, España Sagrada, VII,
321-328.





450.  Si legga la Historia Arcana, c. 6 e seg., nella quale
Procopio pone alla berlina Giustiniano, dipingendolo uomo
malvagio, doppio, ingannatore, avaro, sanguinario, tracciandone
l’imagine sul modello del ritratto di Domiziano. Procopio
vi fa seguire (c. 9) la descrizione infamante di Teodora,
la quale potrebbe sembrare esagerata anche al libertino più
sperimentato. Si consultino le annotazioni erudite dell’Alemannus
a quei passi.





451.  Muratori, Annal. d’Italia, ad ann. 555. Si veda anche
il sano giudizio che ne reca il La Farina nella sua Storia
d’Italia, I, p. 61 e seg.





452.  Flaminio Vacca vi narrava con fedele semplicità ciò
ch’egli aveva veduto trarre dagli escavi eseguiti al tempo
suo. Egli raccoglieva le sue pregevoli osservazioni intorno a
parecchi monumenti antichi per incarico di Anastasio Simonetti
antiquario di Perugia. Quelle memorie furono edite dal
Fea nella Miscellan., Tom. I, e dal Nibby in appendice alla
Roma Antica del Nardini, sotto il titolo: Memorie di varie
antichità trovate in diversi luoghi della città di Roma, scritte
da Flaminio Vacca nell’anno 1594.





453.  Intorno ai forami dei monumenti di Roma scrissero
parecchi Archeologi. Il Suares, vescovo di Vaisson, nell’anno
1651, dedicava a queste ricerche un suo scritto intitolato:
Diatriba de foraminibus lapidum in priscis aedificiis, nel
quale egli pone sette ipotesi senza decidere quale meriti maggior
fede. Egli propone: 1.º che i Barbari nel loro furore,
non potendo demolire da capo a fondo i monumenti, vi recassero
il guasto: 2.º che i monumenti ricevessero danneggiamento
dalle case costruitevi sopra, oppure: 3.º dai serragli
fatti nei rivolgimenti: 4.º dall’avidità di strapparne gli arpioni
di metallo: 5.º dagli escavi fatti a ricercarvi tesori: 6.º dall’uso
dei loro materiali adoperati alla costruzione di fortezze:
7.º dalla erezione di botteghe sovrapposte al Colosseo. — Si veda
inoltre l’eccellente opera del Marangoni, Delle Memorie sacre
e profane dell’Anfiteatro romano, Roma 1747, p. 47 e seg. — Il
Fea, Sulle rovine di Roma antica, p. 276, 277, parla con
senno dell’impossibilità che i forami fossero tutti fatti dai
Barbari. Il Vacca con ingenuità dice: tutti bucati all’usanza
de’ Goti, per rubarne le spranghe ecc. Io credo che forami per
la maggior parte avessero origine dallo strappamento degli arpioni
nei tempi di penuria di metallo.





454.  Flaminio Vacca, n. 17.





455.  Flaminio Vacca, n. 81.





456.  Flaminio Vacca, n. 103. Non è determinato quale fosse
quest’arco: forse sarà stato quello di Settimio Severo.





457.  Agathias, ch’è lo scipito e prolisso continuatore di
Procopio, dà una compiuta descrizione di questa battaglia:
Historiar., II, c. 4 e seg. (ed. Bonn.). Si legga anche Paul.
Diacon., De gest. Longob., II, c. 2. — Reca stupore che la Cronica
di Mario Aventic. disgiunga di sette anni i tempi di
Bucelino da quelli di Leutari.





458.  Sigon., De Occid. Imp., p. 553.





459.  Agathias, II, c. 13: ἔς Κάμψας τὸ φρούριον. Il Muratori
accoglie opinione che fosse il castello di Compsa, ch’è l’odierno
Consa, antico borgo del territorio Arpinate di cui si può cercare
notizia nel Cluver, Ital. ant., IV, p. 1204. — Colla presa
di Compsa, cessa Agatia di fare parola intorno ai Goti. Da
parecchi scrittori si pare che Narsete non cacciasse d’Italia
gli ultimi Goti, ma ch’eglino continuassero a dimorare presso
le sponde del Po. Si fa ancor cenno di un goto Guidino, il
quale, coll’ajuto dei Franchi, si sollevava in Verona ed in
Brescia contro Narsete. Si consultino Paul. Diac., II, 2,
Theophan., Chronogr., p. 201, Menander, Excerpta, p. 133,
(quest’ultimo parla però soltanto di Franchi). — Il Muratori
s’industria a dimostrare che questa sollevazione avvenisse
nell’anno 563.





460.  Sigon., De occid. Imp., p. 556.





461.  Procop., Hist. Arcana, c. 18.





462.  Pragmatica Sanctio Justiniani Imper., nel Corpus Juris
civ. di Gotofredo, T. II, Parigi 1628, fra le Novellae Constit.
nell’Appendice, p. 684 e seg. La Sanzione Prammatica fu
emanata nell’anno vigesimottavo di regno di Giustiniano,
agli idi di Agosto, e fu indiritta ad Antioco, prefetto d’Italia.





463.  Quae beatissimo Papae vel amplissimo senatui nostro
pietas in praesenti contradidit.





464.  La Pragm. Sanctio al § 12, dispone espressamente in
riguardo ai giudici della provincia: Ab episcopis et primatibus
uniuscujusque regionis idoneos eligendos. Di questi argomenti
importanti tratta con somma chiarezza Carlo Hegel,
pag. 126.





465.  Il passo di Iohann. Lydus, de Magistr., III, c. 55, che
dice: τῇ δὲ Ῥώμῃ τὰ Ῥώμης ἀπέσωσεν mi sembra un giuoco di
frase.





466.  Viros etiam gloriosissimos ac magnificos Senatores ad
nostrum accedere comitatum volentes etc. (Sanct. Pragm., c. 27).





467.  Vel foro aut portui Romano. — Che qui per foro non
si abbia a intendere che il mercato del pane e delle grasce, sembrami
che si deva ricavare dalla sua connessione con portus.





468.  Anastas., in Vigilio, ed il continuatore di Marcell.
Com., dicono che la morte del Papa avvenisse nell’anno 554.
Il Pagi a miglior ragione la pone all’anno 555.





469.  Multitudo religiosorum et sapientium nobilium. Anastas.,
in Pelagio.





470.  La lettera di Adriano si legge tra gli Atti del secondo
Concilio di Nicea nel Labbé, Tom. VIII, p. 1591. Il Pontefice
vi novera le chiese di Roma che erano principalmente adorne
di musaici, e, dopo di aver tenuto discorso del san Silvestro,
del san Marco, della basilica di Giulio, del san Lorenzo in
Damaso, della santa Maria (Maggiore) e del san Paolo, dice
della basilica dei santi Apostoli: Mirae magnitudinis ecclesiam
apostolorum a solo aedificantes historias diversam tam in musivo
quam in variis coloribus cum sacris pingentes imaginibus.





471.  Si fa seguace di questa opinione anche Andrea Fulvio,
Ant. Rom., V, là ove parla delle chiese cristiane. Il Volaterrano,
protonotario e vicario della basilica dei santi Apostoli,
descrisse la chiesa nell’anno 1454, ed il Martinelli (Roma
ex ethn. sacra, p. 64 e seg.), ne trasse lo scritto dal Cod. Vat.,
5560. Il Volaterrano vide la chiesa antica e lesse sull’abside
i versi seguenti:




Pelagius coepit, complevit Papa Ioannes

Unum opus amborum par micat et meritum.








472.  Il Volaterrano nel Martinelli.





473.  Il Galletti (Del Primicerio ec., n. LXI, p. 323, nel
Fea, Sulle rovine di Roma, p. 355, nota D) dà il documento
tratto dall’Archivio di santa Maria in Via Lata dell’anno 1162.
A quello io mi riporto.





474.  Trovasene la copia stampata perfettamente nel Marini,
Papir. Diplom., N. I. — Le appellazioni topografiche appartengono
indubbiamente al tempo dei Mirabilia e dell’Ordo
Romanus Benedicti.





475.  Pragm. Sanctio, c. 25.





476.  Imperante D. N. Piissimo ac Triumphali semper Justiniano
P. P. Augusto Ann. XXXVIIII. Narses Vir gloriosissimus
ex praepositus Sacri palatii ex cons. atque patricius
post victoriam Gothicam ipsis eorum regibus celeritate mirabili
conflictu publico superatis atque prostratis libertate urbis
Romae ac totius Italiae restituta pontem viae Salariae usque
ad aquam a nefandissimo Totila tyranno destructum purgato
fluminis alveo in meliorem statum quam quondam fuerat renovavit.





477.  Gruter, p 161. Vedi che rimanga delle opere dei
mortali! Questi unici monumenti di Narsete più non sono:
caddero nell’Anio quando i Napoletani, nella loro ritirata da
Roma nell’anno 1798, distrussero il ponte. — Il padre Eschinardi
(Dell’Agro romano, p. 324) accoglie opinione che
Narsete riedificasse anche il ponte Nomentano sull’Anio. La
Cronica di Mario Avent. narra che Narsete restaurasse Mediolanum,
ed aggiunge vel reliquas civitates, quas Gothi
destruxerant, laudabiliter reparatas etc.





478.  Paul. Diacon., III, c. 12, e la Histor. Miscell., XVII,
p. 112, dicono che il tesoro fosse trovato a Costantinopoli.
Ambedue attinsero quella leggenda da Gregorio di Tours,
V, 20.





479.  Paul. Diacon., II, c. 5.





480.  La fonte donde trae il suo racconto Paolo Diacono è
Anastas., in Joh.: Tunc Romani invidia ducti suggesserunt
Justino Augusto et Sophiae Augustae, dicentes: Quia expedierat
Romanis, Gothis potius servire quam Graecis, ubi
eunuchus nobis fortiter imperat, et servire male nos subjicit.





481.  Ciò si pare dagli scritti di Agnellus, Lib. Pontif. (seu
vitae Pontif. ravennatium. Ediz. di Modena, 1708), Tom. II,
Vita s. Agnelli, p. 127: Tertio vero anno Justini minoris Imperatoris,
Narsis Patricius de Ravenna evocitatus, egressus est
cum divitiis omnibus Italiae, et fuit Rector XVI annis etc. E
Mario Aventicense denota quest’epoca: ann. 2 cons. Justini
Jun. August. Indict. I, che corrisponde all’ann. I, post Cons.





482.  Narra il Sismondi che aranci di Salerno (multimoda
pomorum genera) fossero mandati 500 anni più tardi dai primi
avventurieri Normandi ai loro fratelli di Normandia, per far
loro conoscere la beatitudine d’eliso della terra che era ferace
di quelle frutta.





483.  Era una parte dei cimitero di Pretestato nella Via
Appia. Vedi la Roma sotterranea, III, c. 17, p. 190. Nei
cimiteri delle chiese di Roma, presso alle basiliche s’alzavano anche
abitazioni pei cherici.





484.  Anastas., in Johanne, e Paul. Diacon., II, c. 11.





485.  Agnellus, Vita s. Petri Senioris, II, p. 178; Italiae
in palatio quievit: è il palazzo dei Cesari in Roma. — Horatius
Blancus nell’annotazione al lib. II, c. 11 di Paolo Diacono
vuole che sia da leggere Costantinopoli a vece di Italia.





486.  Anastasio dice che Narsete morisse nell’anno in cui
usciva di vita Giovanni, che, secondo i computi del Pagi
e del Muratori, sarebbe il 573. Questa notizia non si associa
a quello che fu per noi fin qui detto. L’opinione del Baronio
che Narsete morisse in Costantinopoli, ha origine per ciò che
egli scambiò l’Eunuco con un altro Narsete di cui cantò un
cattivo Poeta Corippo (De laudibus Justini, II), come dimostra
il Pagi. Anche il Cedreno ne fu indotto a confusione.
Si può consultare Benedict. Bacchini, Dissert. II, ad cap. III
vitae s. Agnelli, che trovasi nell’Agnellus Ravenn., II, p. 146.





487.  Gli argomenti del Baronio sono combattuti dal Pagi
e dal Muratori. Quest’ultimo è il più assennato. Il tradimento
di Narsete è affermato chiaramente dal Sigonio, De
Regno Ital., I, p. 6. La celebre Cronica anteriore all’Editto
di re Rotari (c. 7), lo dice a chiare note (Edicta Reg. Longobard.,
ed. Baudi a Vesme, Torino, 1855), e quel fatto è
narrato similmente in Herm. Contract., Chron., ad ann. 567,
in Adonis, Chron., ad ann. 564. — Il Saint Marc, I, p. 157
e seg., rifiuta quella narrazione dicendola una leggenda, e vi
si associa lo Zanetti, Del regno dei Longobardi, I, c. 12 e
seg. Lo Schlosser, Stor. univers., I, 81, è incerto.





488.  Giannone, III, c. 5.





489.  Panciroli, Comm. in Notit. Imper. Occid., p. 116. — Paolo
Diac., II, c. 14 e seg., enumera dieciotto province e ne
assegna i confini: Venetia, Liguria, le due Rezie, Alpes Cottiae,
Tuscia, Campania, Lucania o Bruttia. Come nona provincia
descrive quella dell’Apennino che egli separa dalle Alpi
Cozie. Indi novera Aemilia, Flaminia, Picenum, Valeria e
Nursia, Samnium. La decimaquinta provincia compone di
Apulia, Calabria e Salentum; decimasesta è Sicilia; decimasettima
Corsica; decimottava Sardinia.





490.  Il Savigny nella sua Storia del diritto Romano nel
medio evo, I, c. 6, p. 339, prende argomento da questa separazione
a dimostrare che «gli ordinamenti interni d’Italia
continuano invariati anche al dì d’oggi».





491.  Il Giannone con poca profondità di giudizio segue in
quest’opinione ciò che dice superficialmente il Blondo, Historiar.
Dec. I, c. 8, p. 102.





492.  Cesare Balbo, Stor. d’Italia, I, c. 3, p. 18.





493.  A dimostrarlo giova s. Gregor., Epist. 27, lib. XII,
Ind. 7, dove è discorso di Venanzio nipote di Opilio patrizio,
il quale, non possedendo titoli, voleva comperare per trenta
libbre d’oro le chartae exconsolatus, e instava affinchè il
Pontefice lo raccomandasse alla corte di Bisanzio.





494.  Menander, Excerpt., p. 126: διὸ δὴ καὶ ἔκ τῆς συγγκλήτου
βουλῆς τῆς πρεσβυτέρας Ῥώμης — πεμφθέντων τινῶν.





495.  Blond., Histor. ab inclinat. Rom., Doc. I, lib. 8, p. 102:
sed a Duce Graeculo homine, quem Exarchus ex Ravenna
mittebat, res Romana per multa tempora administrata est. E
si vedano le confutazioni opposte dal saggio Giovanni Barretta,
Tabula chronogr. Medii aevi: Ducatus Rom., n. 105.





496.  Liber Diurnus Rom. Pont., ed. Joh. Garner nella Nova
Collectio dell’Hoffmann, T. II. — Il compilatore di quel formulario,
di cui si servirono i Pontefici fino al sec. nono, è sconosciuto.
Il tempo in cui fu composto cade tra l’anno 685 ed
il 752. Tra i formulari delle lettere indiritte all’Imperatore,
all’Imperatrice, al Patrizio, all’Esarca, al Console, al Re, ai
Patriarchi, non havvene alcuno per il Duce di Roma. Ciò fu
già notato da Ruggiero Williams.





497.  Io feci studio diligente delle Biografie dei Papi di
quei tempi, ed esaminando parola per parola trovai, che il
primo passo in cui si parli del Duce è nella Vita Constantini,
n. 176: Petrus quidam pro ducato Romanae urbis. In tutto il
sec. VII è taciuto affatto del Senato e del titolo di Senatore.





498.  Anast., in Conone: quod et demandavit suis judicibus,
quos Romae ordinavit et direxit ad disponendam civitatem.
Il Williams è biasimato da C. Hegel (I, pag. 226), perchè
non tenne conto di questo passo, onde fu indotto a dire: che
l’Esarca probabilmente non avrà reputato prezzo dell’opera
di mandare un officiale a Roma, città che era divenuta di
tanto lieve importanza.





499.  Alcune delle correzioni qui raccolte per tutti e tre i Volumi,
furono proposte dal chiarissimo Autore, che attese alla revisione di
questi registri. (N. del T.)








Nota del Trascrittore




Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici. Le correzioni indicate a pag. 553 sono state riportate nel testo.




Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK STORIA DELLA CITTÀ DI ROMA NEL MEDIO EVO, VOL. 1/8 ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/5278768534871589670_cover.jpg
FERDINAND GREGOROVIUS

~ STORIA

DELLA

CITTA DI ROMA

NEL MEDIO EVO

DAL SECOLO V AL XVI

VOLUME I.

VENEZIA
1866





