
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of La Révolution russe

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: La Révolution russe

        sa portée mondiale


Author: graf Leo Tolstoy


Translator: E. Halpérine-Kaminsky



Release date: July 24, 2025 [eBook #76557]


Language: French


Original publication: Paris: Eugène Fasquelle, 1907


Credits: Laurent Vogel and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This file was produced from images generously made available by the Biblioteca Centrală Universitară Carol I in Bucharest)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LA RÉVOLUTION RUSSE ***







LÉON TOLSTOÏ


LA

RÉVOLUTION RUSSE

SA PORTÉE MONDIALE


TRADUIT DU RUSSE

Par E. HALPÉRINE-KAMINSKY



PARIS

BIBLIOTHÈQUE-CHARPENTIER

EUGÈNE FASQUELLE, ÉDITEUR

11, RUE DE GRENELLE, 11


1907





EUGÈNE FASQUELLE, ÉDITEUR, 11, RUE DE GRENELLE



OUVRAGES DU MÊME AUTEUR

PUBLIÉS DANS LA BIBLIOTHÈQUE-CHARPENTIER

à 3 fr. 50 le volume.





	PLAISIRS VICIEUX, traduction par Halpérine-Kaminsky,
préface par Alexandre Dumas, de l’Académie française
	1 vol.


	PLAISIRS CRUELS, contenant la profession de foi de
l’auteur, traduction par Halpérine-Kaminsky, préface
par Charles Richet, professeur à la Faculté de médecine
de Paris
	1 vol.


	LA VRAIE VIE, traduct. par Halpérine-Kaminsky
	1 vol.


	APPELS AUX DIRIGEANTS, traduction par Halpérine-Kaminsky
	1 vol.


	CONSEILS AUX DIRIGÉS, traduction par Halpérine-Kaminsky
	1 vol.


	LA FOI UNIVERSELLE, précédé d’un Appel au Clergé,
traduction par Halpérine-Kaminsky
	1 vol.


	LE GRAND CRIME, précédé d’une Lettre au Tsar, traduction
par Halpérine-Kaminsky
	1 vol.


	GUERRE ET RÉVOLUTION (La fin d’un Monde), traduction
par Halpérine-Kaminsky
	1 vol.


	LES RÉVOLUTIONNAIRES, traduction par J.-W. Bienstock
	1 vol.


	CORRESPONDANCE INÉDITE, réunie et traduite par
J.-W. Bienstock
	1 vol.







Il a été tiré du présent ouvrage

cinq exemplaires numérotés sur papier de Hollande.



Tous droits de reproduction et de traduction réservés pour tous pays,

y compris le Danemark, les Pays-Bas, la Suède et la Norwège.



Paris. — L. Maretheux, imprimeur, 1, rue Cassette. — 16258.





LA PORTÉE

DE LA

RÉVOLUTION RUSSE





Nous vivons une grande époque. Jamais les hommes
n’ont eu devant eux une œuvre aussi grandiose à accomplir.
Notre siècle est le siècle de révolution dans la plus
haute acception de ce mot : révolution morale et non
matérielle. Il se forme une idée supérieure d’organisation
sociale et de perfectionnement moral. Nous n’assisterons
pas à la moisson, mais c’est un grand bonheur
que de semer avec foi.


Channing.



Les dévots de l’utile n’ont d’autre moralité que celle
de l’intérêt, et d’autre religion que celle du bien matériel.
Ils ont trouvé le corps humain mutilé et épuisé par la
misère : dès lors, dans leur zèle inconsidéré, ils se
dirent : « Guérissons ce corps ; quand il sera bien portant,
gras, gavé, l’âme reviendra y habiter. » Je dis, moi,
qu’on ne saurait guérir ce corps qu’après avoir guéri
l’âme. L’origine du mal est en elle, tandis que les maux
corporels ne sont que les manifestations extérieures de
ce mal. L’humanité meurt, de nos jours, de l’absence
d’une foi commune, d’une idée commune, unissant la
terre au ciel, l’univers à Dieu. L’absence de cette religion
spirituelle, dont n’ont survécu que les formes
creuses et les formules inertes ; l’absence complète du
sentiment du devoir, de l’aptitude de se sacrifier, ont
fait que l’homme est tombé dans la sauvagerie et a
dressé sur un autel vide l’idole de l’utilité. Les despotes
et les princes de ce monde sont devenus ses pontifes.
Ce sont eux qui ont donné l’odieuse formule de la
morale utilitaire proclamant : « Chacun pour les siens,
chacun pour soi. »


Joseph Mazzini.



Et voyant la multitude du peuple, Il fut ému de compassion
envers eux de ce qu’ils étaient dispersés et
errants, comme des brebis qui n’ont pas de berger.


Saint Matthieu (IX, 36).





LA PORTÉE

DE LA

RÉVOLUTION RUSSE





AVANT-PROPOS



Une révolution s’accomplit en Russie,
et le monde entier la suit avec une attention
soutenue, cherchant à deviner et à
prévoir où elle conduira les Russes.


Il est peut-être intéressant et important,
pour les spectateurs qui observent
la révolution russe du dehors, de prévoir
son aboutissant ; mais pour nous,
Russes, qui la vivons, qui la faisons, l’intérêt
primordial n’est pas là ; il est
dans la détermination la plus nette et la
plus certaine de ce que nous devons faire
en ces instants dangereux, graves et
d’une si grande portée pour nous.


Toute la révolution est dans la sanction
du changement survenu dans les
rapports du peuple avec le gouvernement.


C’est bien ce changement qui s’effectue
actuellement en Russie, et c’est nous,
tous les Russes, qui concourons à ce
changement.


Pour savoir comment nous pouvons et
devons modifier nos rapports envers le
pouvoir, il nous faut donc élucider ce
qu’est celui-ci, quelle est son origine et
quelle serait la meilleure attitude à garder
envers lui.





I



Les mêmes phénomènes se sont invariablement
produits chez tous les peuples.
Parmi ceux qui étaient occupés aux travaux
indispensables à leur subsistance : la
chasse, ou l’élevage des bétails, ou l’agriculture,
se sont trouvés des individus,
compatriotes ou étrangers, qui enlevaient
à ceux qui travaillaient le produit de leur
travail : ils pillaient d’abord, puis asservissaient
leurs victimes et exigeaient
d’elles soit leur travail, soit un tribut.


Les choses se passaient ainsi dans l’antiquité
et se passent encore en Afrique et
en Asie. Et c’est ainsi que les travailleurs,
toujours occupés à leur œuvre indispensable
et habituelle de la lutte contre les
forces naturelles, œuvre de leur subsistance
et de celle de leurs enfants, se
soumettaient à toutes les exigences des
conquérants, bien qu’ils fussent plus
nombreux et plus moraux que ceux-ci.


Ils se soumettaient en raison de la
répulsion qu’ont toujours les hommes de
lutter contre des hommes. Cette répulsion
caractérise surtout ceux qui sont
occupés à l’œuvre grave de la lutte contre
la nature. Ils préfèrent donc subir toutes
les suites qu’entraînent pour eux les
violences que d’abandonner leur travail
coutumier, si nécessaire et si affectionné
d’eux.


Il n’y avait certes question d’aucun
« contrat » que font intervenir Hugo Groz
ou Rousseau pour déterminer les rapports
entre manants et seigneurs. Il ne pouvait
pas y avoir non plus entente commune,
comme l’imagine Spencer dans ses Principles
of Sociology, entente sur la meilleure
façon d’organiser la vie sociale. Au
contraire, il se produisait tout naturellement
ceci : lorsque les uns subissaient la
violence des autres, les opprimés préféraient
toutes les misères aux soucis et
aux efforts de la lutte contre les oppresseurs,
et cela d’autant plus que ceux-ci se
chargeaient de défendre les pays soumis
contre les perturbateurs extérieurs ou
intérieurs de l’ordre et de la tranquillité.


Lorsqu’on étudie l’organisation des
sociétés primitives, on omet toujours le
fait que ce sont les membres qui assurent
l’existence de toute la communauté qui
sont les plus nécessaires et les plus
moraux. Il est donc plus naturel qu’ils
n’abandonnent pas leur œuvre indispensable
pour aller lutter contre la violence.


Il en fut ainsi dans l’ancien temps,
comme il en est aujourd’hui lorsque nous
voyons des Birmans, des Fellahs d’Égypte
et des Boers se soumettre à des
Anglais ou des Bédouins à des Français.


Une étrange doctrine, fort répandue
aujourd’hui et qu’on appelle la science
sociologique, affirme que les rapports
sociaux évoluent et ont toujours évolué
suivant des conditions économiques. Mais
cette affirmation n’est que la substitution
à la cause claire et évidente du phénomène,
de l’une de ses conséquences. La
cause des unes ou des autres conditions
économiques a toujours été et n’a pu
être que dans l’oppression des uns par les
autres ; tandis que les conditions économiques
sont le résultat de la violence et
ne peuvent, par suite, déterminer les rapports
entre les hommes.


De tout temps, les méchants, les envieux
aimant l’oisiveté : les Caïn, attaquaient
les laboureurs : les Abel, et, en
menaçant ceux-ci des pires violences,
jouissaient du produit de leur travail.
Par contre, les bons, les paisibles, ceux
qui aimaient le travail, au lieu de lutter
contre les violateurs, trouvaient préférable
de se soumettre à ceux-ci, parce
qu’ils ne pouvaient interrompre leur besogne
nourricière. C’est bien sur ces
violences, et non pas sur le système
économique, que reposaient et reposent
aujourd’hui tous les groupements
humains existants.





II



Depuis les temps immémoriaux et chez
tous les peuples de la terre, les rapports
entre dirigeants et dirigés ont donc eu
la violence pour base. Mais ces rapports,
comme tout ici-bas, changent
constamment, et cela pour deux raisons :
premièrement, parce que les oisifs qui
détiennent le pouvoir se pervertissent
à mesure que leur pouvoir se prolonge,
deviennent insensés et cruels et leurs
exigences sont de plus en plus nuisibles
à leurs subordonnés ; deuxièmement,
parce que la folie de la soumission aux
maîtres pervertis apparaît de plus en
plus marquée aux opprimés.


Quant aux maîtres, ils se pervertissent
toujours : d’abord parce qu’ils sont immoraux,
et cela par le fait même qu’ils préfèrent
l’oisiveté et la violence au travail ;
puis, en mettant leur puissance au service
de leurs passions et de leurs vices,
ils peuvent s’y adonner de plus en plus ;
enfin, tandis que les simples mortels rencontrent
des obstacles à leurs penchants
vicieux, les maîtres n’en rencontrent
aucun, et, loin d’en être blâmés, en sont
couverts d’éloges par leurs courtisans. Car
le plus souvent ceux-ci tirent profit de la
folie de leurs maîtres, et il leur est
en même temps agréable de penser que
les vertus et la sagesse, commandant le
respect aux hommes sensés, sont attribuées
à ceux à qui ils se soumettent ;
c’est pourquoi les vices des dirigeants,
vantés comme des vertus, se développent
dans des proportions monstrueuses.


C’est bien là la cause qui a entraîné les
chefs couronnés ou non couronnés jusqu’à
la limite extrême de la folie et du vice
qu’ont atteinte les Néron, les Charles, les
Henri, les Louis, les Ivan, les Pierre, les
Catherine, les Marat.


Mais il y a autre chose. Si les chefs se
contentaient d’être débauchés personnellement,
ils ne seraient pas si nuisibles.
Mais les débauchés oisifs et blasés, tels
que sont généralement les dirigeants, ont
besoin d’un but dans la vie qu’ils cherchent
à atteindre. Or, ce but ne peut être
que l’accroissement de leur gloire.


Dans toutes les autres passions, la limite
de la satiété est vite atteinte ; seule, la
passion de la gloire est illimitée, et c’est
pourquoi tous les dirigeants ont toujours
ambitionné la gloire, principalement militaire,
comme l’unique passion où les
hommes débauchés et blasés peuvent
toujours trouver de nouvelles jouissances.


Or, pour entreprendre une guerre, il
faut de l’argent, des soldats et surtout
une possibilité de carnage. C’est ce qui rend
la situation des soumis de plus en plus
pénible. Finalement elle arrive à un degré
si aigu qu’ils ne peuvent plus supporter le
poids du pouvoir et cherchent à modifier
leurs rapports envers lui.





III



Il est une autre cause, plus puissante
encore, des changements de rapports
entre dirigeants et dirigés. Reconnaissant
au pouvoir le droit de les dominer et
étant habitués à la soumission, ces
derniers commencent, à mesure que
l’instruction et la conscience morale se
répandent, à se rendre compte non seulement
de la nocivité grandissante du
pouvoir au point de vue matériel, mais
encore de l’immoralité de la soumission.


Il y a dix, ou même cinq siècles, les
nations pouvaient, sur l’ordre de leurs
chefs, massacrer des populations entières
des autres pays dans un but de conquête,
de dynastie ou de fanatisme religieux.
Mais, au XIXe et au XXe siècle, les dirigés,
éclairés par le christianisme ou par
d’autres doctrines humanitaires engendrées
par lui, ne peuvent plus obéir aux
autorités exigeant la participation à l’assassinat
de ceux qui défendent leur
liberté, comme cela eut lieu notamment
en Chine, au Transvaal, aux Philippines ;
ils ne peuvent plus, comme jadis, la
conscience tranquille, se savoir participer
aux violences que commettent aujourd’hui
tous les gouvernements.


Le pouvoir oppresseur, à mesure qu’il
dure, fond par les deux bouts : d’une
part, par l’accroissement de l’immoralité
des dirigeants augmentant progressivement
le poids qui écrase les dirigés, et,
de l’autre, en répondant de moins en
moins au principe de moralité des dirigés.


L’heure survient donc immanquablement
quand se modifie l’attitude du peuple
envers l’autorité. Elle peut survenir
tôt ou tard, suivant le degré et la rapidité
de la corruption du pouvoir, le tempérament
plus ou moins calme ou agité
du peuple, voire suivant sa situation géographique
facilitant ou empêchant la communication
des hommes entre eux ; mais,
tôt ou tard, cette heure arrive forcément
chez tous les peuples.


Chez les nations occidentales, nées sur
les ruines de l’empire romain, ce moment
était arrivé depuis longtemps. La lutte
du peuple contre le gouvernement a continué
dans les États qui lui avaient succédé,
continue encore aujourd’hui. Chez
les Orientaux : la Turquie, la Perse, l’Inde,
la Chine, ce moment n’est pas encore
venu. Enfin, il vient de sonner pour le
peuple russe.


Ce peuple est aujourd’hui en présence
d’un terrible dilemme : doit-il continuer,
à l’exemple des populations orientales, à
se soumettre à son gouvernement irraisonné
et corrompu malgré tous les maux
dont il en souffre ; ou bien, à l’exemple
des nations occidentales, reconnaissant
le caractère nuisible du gouvernement
existant, doit-il le renverser par la force
et le remplacer par un nouveau ?


Ce dilemme se présente comme naturel
à ceux des Russes qui, n’appartenant
pas aux classes ouvrières, se trouvent en
rapport avec les classes supérieures des
nations occidentales et considèrent comme
un bien la puissance militaire, le progrès
industriel et commercial, le perfectionnement
technique et l’éclat extérieur
auxquels sont parvenus les peuples d’Occident
à la suite du changement de leur
régime politique.





IV



La plupart des Russes n’appartenant
pas aux classes laborieuses sont persuadés
que le peuple ne saurait rien faire de
mieux, pendant la crise actuelle, que de
s’engager dans la voie qu’ont suivie et
suivent encore les nations occidentales :
combattre le gouvernement, limiter son
pouvoir et élargir de plus en plus celui
du peuple.


Cette conviction est-elle juste et cette
activité est-elle rationnelle ?


Les nations d’Occident, engagées sur
cette voie depuis des siècles, ont-elles
atteint le but qu’elles poursuivaient ? Se
sont-elles débarrassées de tous les maux
dont elles souffraient ?


Ces nations, comme toutes les autres,
commencèrent par se soumettre à toutes
les exigences des autorités parce qu’elles
préféraient la soumission à la lutte. Mais
le pouvoir, en la personne des Charles-Quint,
des Philippe, des Henri VIII, est
parvenu à un tel degré de corruption que
les peuples ne purent plus en supporter
le poids. Aussi se révoltèrent-ils à plusieurs
reprises contre leurs princes.


Cette lutte se manifestait en divers pays
et à diverses époques, mais toujours et
partout sous les mêmes aspects : guerres
civiles, pillages, assassinats, supplices ;
finalement, l’ancien gouvernement devait
faire place à un nouveau. Lorsque celui-ci
commençait à trop peser à son tour au
peuple, il était également renversé et
remplacé par un autre, lequel, par la perversité
propre au pouvoir, se rendait
aussi nuisible que le précédent.


En France, par exemple, il se produisit,
en l’espace de soixante-dix ans, dix changements
de gouvernement : les Bourbons,
la Convention, le Directoire, le Consulat,
l’Empire, encore les Bourbons, Louis-Philippe,
de nouveau la République, de
nouveau l’Empire, de nouveau la République.
Les changements de régime s’effectuaient
également parmi les autres
peuples, quoique avec moins de brusquerie.


Ces successions de régime n’amélioraient
généralement pas la situation des
peuples, et les auteurs des révolutions
ne pouvaient se défendre de l’idée que
les maux proviennent moins de la nature
des personnes revêtues du pouvoir que
du fait de la domination d’un petit nombre
sur la grande masse. C’est pourquoi ils
cherchèrent à rendre le pouvoir inoffensif
en limitant ses attributions. Et
on l’obtenait par l’institution de corps
élus où étaient représentées les diverses
classes.


Mais les hommes appelés à siéger dans
les assemblées et à limiter l’arbitraire du
gouvernement, en détenant eux-mêmes
l’autorité, subissaient à leur tour l’influence
corruptrice du pouvoir ; collectivement
ou séparément, ils faisaient
le même mal et pesaient aussi lourdement
sur le peuple que les souverains
autocrates.


Pour y remédier et circonscrire davantage
l’arbitraire, certains peuples firent
disparaître presque entièrement le pouvoir
monarchique, et établirent un gouvernement
composé d’hommes élus par
le suffrage universel. Par la suite, s’établit
le régime républicain en France,
en Amérique, en Suisse : d’où la possibilité
pour chaque membre de la société
d’intervenir et de participer à la confection
des lois.


Tous ces changements ne firent que
corrompre de plus en plus les citoyens
de ces pays, en raison de leur participation
au pouvoir et de la négligence
de leurs occupations. Quant aux
maux dont souffraient les peuples, ils ne
continuaient pas moins à subsister, quel
que fût le régime : monarchie constitutionnelle
ou république, avec ou sans
referendum.


Il n’en pouvait être autrement, car
l’idée de limiter l’arbitraire du pouvoir
en y faisant participer tous les hommes
pèche par sa base même.


S’il est injuste qu’un seul homme, avec
le concours de ses auxiliaires, puisse
gouverner la collectivité entière et que son
administration soit nuisible au peuple, il
n’est pas douteux qu’il en sera de même
lors de la domination de la minorité sur
la majorité.


Mais le règne de la majorité sur la minorité
ne garantit pas plus une administration
équitable, car il n’y a aucune
raison de croire que la majorité puisse
être plus sensée que la minorité qui ne
participe pas au gouvernement.


Quant à l’extension du droit de gouverner
sur tous, — par le développement
progressif du referendum et du droit d’initiative, — elle
aboutirait simplement à ce
que tout le monde lutterait contre tout le
monde.


Le pouvoir d’un homme sur un autre,
fondé sur la violence, est un mal dans sa
source même. Aucune organisation ayant
pour base la violence ne saurait empêcher
le mal de demeurer un mal.


Il s’ensuit que dans tous les pays, quel
que soit leur régime, despotique ou démocratique,
les maux fondamentaux
restent les mêmes : accroissement progressif
et effrayant des budgets ; animosité
envers les voisins suscitant les préparatifs
à la guerre ; impôts et monopoles ;
privation du peuple de son droit à la terre
devenue propriété privée ; nationalités
opprimées ; enfin, guerre fauchant et corrompant
de nombreuses vies humaines.





V



Certes, les régimes représentatifs de
l’Europe occidentale et de l’Amérique,
tant monarchie constitutionnelle que
république, ont supprimé certains abus
des autorités, rendu impossible l’existence
de monstres, tels que les Louis,
les Charles, les Henri, les Ivan.


(Il est vrai que sous un régime représentatif
le pouvoir peut être détenu par
des hommes insignifiants, rusés, immoraux
et intrigants, mais l’organisation
politique actuelle est telle, que seuls des
hommes de cette catégorie peuvent
accéder au pouvoir.)


Le régime parlementaire a supprimé
sans doute des abus : par exemple les
lettres de cachet, les persécutions religieuses ;
il a soumis l’impôt à l’examen
des représentants du peuple, rendu publics
les actes du gouvernement, concouru
au perfectionnement technique de
l’industrie, facilitant ainsi la vie aux riches
et ajoutant plus de puissance militaire
à l’État.


De sorte que, grâce à cet ordre de
choses, les nations sont devenues incontestablement
plus puissantes dans l’industrie,
le commerce et l’art militaire
que ne le sont celles où subsiste le
régime despotique, et la vie des classes
privilégiées fut rendue plus assurée,
plus commode, agréable et belle qu’auparavant.


Mais la vie de la majorité de ces
nations est-elle devenue mieux assurée,
plus libre, et surtout plus rationnelle et
morale ?


J’estime que non.


Sous le régime du pouvoir personnel,
le nombre de ceux qui sont pervertis
par la participation au pouvoir et par
leur existence parasitaire est limité ; il
comprend les proches, les conseillers et
les courtisans du maître. La cour des
souverains est l’unique foyer des contagions
immorales d’où elles rayonnent
de tous côtés. Tandis que, sous le régime
constitutionnel, le nombre de ces
foyers augmente, car chacun des participants
au pouvoir a ses amis, auxiliaires,
courtisans, ainsi que des descendants.


Enfin, sous le régime du suffrage universel,
le nombre de ces centres de
contagion se multiplie davantage encore.
Chaque électeur est l’objet de flatterie
et de subornation. Le caractère de la
domination se modifie également : au
lieu de reposer sur la violence directe,
elle a pour base l’argent, ce qui est
encore la violence, mais par transmission
complexe.


Le nombre des hommes oisifs vivant
du produit des travailleurs se multiplie
donc ; une classe se forme, appelée bourgeoisie,
qui, sous la protection de la
force, mène une vie facile et agréable,
exempte de tout travail pénible.


Étant donné qu’il faut — pour organiser
une pareille existence pour des
milliers de roitelets remplaçant un seul
souverain — une grande quantité d’objets
enjolivant et égayant leur vie de fête,
à chaque passage du régime despotique
au régime représentatif surgissent des
inventions facilitant la production d’objets
de plaisir et de sécurité pour les classes
fortunées.


Or, la fabrication de ces objets détache
de plus en plus les ouvriers du travail
des champs. Ainsi se forme la classe des
ouvriers de ville, qui, en raison de leur
situation précaire, tombent sous la complète
dépendance des classes aisées.


A mesure que le régime parlementaire
se prolonge, le nombre des travailleurs
de ville augmente et leur situation empire.
Aux États-Unis, sur soixante-dix
millions d’habitants, on compte dix millions
de prolétaires. La même proportion
est observée en Angleterre, en Belgique,
en France.


On voit par là que le nombre de ceux
qui abandonnent le travail produisant les
objets de première nécessité, pour fabriquer
les objets de luxe, croît progressivement
dans ces États.


Il est donc clair que cette situation
rend de plus en plus pénible la vie des
hommes qui sont forcés d’assurer le luxe
aux oisifs dont le nombre grandit sans
cesse. Il est évident qu’une pareille vie
sociale ne saurait durer.


Il se produit ici un phénomène qui
pourrait être comparé à ce qui se passerait
chez un homme dont le torse augmenterait
de plus en plus, tandis que
ses jambes deviendraient de plus en plus
grêles : les jambes ne pourraient plus
supporter le poids du torse.





VI



Les peuples d’Occident, comme partout
ailleurs, se soumettaient à leurs
maîtres afin d’éviter les tribulations et le
mal que comporte la lutte. C’est seulement
lorsque l’oppression leur devenait
trop lourde, que les peuples, tout en reconnaissant
la nécessité du pouvoir, se
mettaient à le combattre. Ceux qui prenaient
part à la lutte étaient d’abord peu
nombreux ; mais, devant l’insuccès des
efforts des premiers combattants, d’autres
se joignaient à eux, et leur nombre croissait
de plus en plus. Et en voici le résultat :
au lieu de se libérer des maux qu’engendrait
le pouvoir, la plupart des
hommes de ces pays prirent part à ce
même pouvoir dont ils voulaient s’affranchir.


Il arriva ce qui devait arriver : la perversion,
propre au pouvoir, s’est répandue
non pas parmi un petit nombre
comme cela a lieu sous le régime d’un
gouvernement personnel, mais bien parmi
tous les membres de la société. (Aujourd’hui,
on s’emploie à ce que les femmes
subissent la même perversion.)


Sous le régime parlementaire et du
suffrage universel, chaque député commence
sa carrière par la subornation,
l’enivrement des électeurs, les promesses
qu’il sait ne pouvoir tenir, et, siégeant
à la Chambre, il participe à la confection
des lois qu’on fait appliquer par la force.
Il en est de même des sénateurs, des
présidents.


Les places au Parlement sont cotées ;
il est des hommes d’affaires qui négocient
cette opération financière entre les candidats
et les électeurs. La même corruption
caractérise l’élection d’un président
de République. L’élection du président
des États-Unis coûte des millions aux
brasseurs d’affaires qui escomptent l’élection
de leur candidat en vue des profits
qu’ils tireront de tel ou tel système d’impôt
ou de l’exploitation de tel ou tel
monopole, et ils regagnent en effet avec
usure ce que leur avait coûté l’élection
présidentielle.


Cette corruption foncière en entraîne
bien d’autres : le penchant à éluder tout
travail pénible, la jouissance des commodités
et des plaisirs procurés par
d’autres, les intérêts et les soucis d’État
empêchant de s’occuper des classes laborieuses,
la propagation des journaux remplis
de mensonges et d’animosité ; enfin,
et surtout, la haine entre peuples, classes,
et individus. Cette corruption, progressant
toujours, a atteint de notre temps
un tel degré, que la lutte des uns contre
les autres est devenue un phénomène
général, et que la science — celle qui
s’emploie à justifier toutes les vilenies — a
proclamé que la lutte et la haine sont
les conditions nécessaires et bienfaisantes
de la vie humaine.


La paix qui, aux yeux des peuples antiques,
apparaissait comme le bien suprême, — ils
se congratulaient avec les
paroles : paix à vous, — a disparu
complètement parmi les peuples de l’Occident.
Non seulement elle a disparu,
mais les hommes cherchent à se convaincre
que la mission de l’homme n’est
pas dans la paix, mais dans la lutte de
tous contre tous.


Effectivement, une lutte incessante,
industrielle, commerciale, militaire y est
menée : État contre État, classe contre
classe, parti contre parti, ouvrier contre
capitaliste, homme contre homme.


Il y a plus. La participation au pouvoir
de tous les membres de la société eut
encore ce résultat que les hommes, détournés
chaque jour davantage du travail
immédiat de la terre et prenant de plus
en plus goût à l’existence parasitaire,
perdirent aussi leur indépendance, et,
par leur situation même, furent amenés
à la nécessité de mener une vie immorale.


N’ayant ni l’habitude, ni le goût de
subvenir à leurs besoins par le travail de
la terre, les Occidentaux furent forcément
obligés d’acquérir leurs moyens
d’existence chez les autres nations. Or,
ils ne pouvaient le faire que par deux
moyens : la supercherie, c’est-à-dire
l’échange d’objets pour la plupart inutiles
et immoraux, tels que l’alcool,
l’opium, les armes, contre des objets de
première nécessité ; l’autre moyen est la
violence, c’est-à-dire le pillage des peuples
en Asie, en Afrique, partout où on
sent la possibilité de piller impunément.


Dans cette nécessité se trouvent l’Allemagne,
l’Autriche, l’Italie, la France, les
États-Unis, et surtout la Grande-Bretagne
qui sert d’exemple et d’objet d’envie aux
autres nations. Presque tous les hommes
de ces pays, en devenant les participants
conscients à la violence, dirigent tous
leurs efforts et toute leur attention vers
l’activité gouvernementale, industrielle et
commerciale, ayant pour dessein principal
la satisfaction des besoins de luxe ;
et ils deviennent, soit par la pression directe,
soit par l’argent, les dominateurs
des peuples agricoles qui leur fournissent
les objets de première nécessité.


Ils sont dans certains états la majorité,
dans d’autres encore la minorité ; mais la
proportion de ces hommes exploitant le
travail des autres augmente avec une
grande rapidité au détriment de ceux
qui vivent de leur propre travail agricole
si naturel. Il s’ensuit que la plupart
des nations d’Occident ne peuvent
plus subsister par leur travail agricole. Il
leur faut, par la violence ou la tromperie,
enlever les objets de subsistance aux
peuples qui vivent encore par la culture
de leur propre sol. Ce à quoi elles s’emploient
en recourant, soit à la force brutale,
soit à la corruption.


Il arrive dès lors que l’industrie, ayant
principalement pour but le besoin des
riches, et du plus riche de tous : le
gouvernement, dirige ses efforts vers
la culture approximative des grandes
étendues de terre, à l’aide de machines ;
vers la confection de la toilette féminine,
des palais, bonbons, jouets, automobiles,
tabacs, vins, médicaments, papier
à lettres, canons, fusils, poudre, etc., etc.


Et, comme il ne peut y avoir de fin aux
caprices des hommes lorsqu’ils exploitent
le travail d’autrui, l’industrie se mit
à fabriquer de plus en plus des objets
inutiles, stupides et corrupteurs, tout en
détournant les hommes du travail rationnel.
Et nous ne voyons pas de fin à
ces inventions pour le plaisir des oisifs,
puisque, plus bêtes et plus immorales
elles sont, — automobiles remplaçant les
jambes d’hommes et les animaux, les
funiculaires de montagnes, ou les automobiles
blindées, — plus leurs auteurs
et ceux qui en profitent sont contents et
fiers.





VII



En Angleterre, où le régime parlementaire
est plus ancien, un septième seulement
de la population est occupé aujourd’hui
aux travaux agricoles ; en
Allemagne, on compte 45 p. 100 ; en
France, la moitié ; de sorte que, dans le
cas où ces états pourraient faire disparaître
les maux du prolétariat, leur situation
présente ne leur permettrait pas de
subsister indépendamment des autres
pays. De même que les prolétaires dépendent
des classes possédantes, ces nations
dépendent de celles qui peuvent
pourvoir à leur propre subsistance et
vendre aux étrangers le superflu. Telles
sont l’Inde, la Russie, l’Australie.


Les nations de l’Occident ont donc
besoin pour exister de recourir aux supercheries
et aux violences sous forme
de conquête des marchés, et, poursuivant
ce qu’elles appellent leur politique
coloniale, elles jettent plus loin et plus
loin leur filet sur les hommes qui vivent
encore de l’agriculture dans diverses
parties du monde. En rivalisant entre
elles, elles accroissent à chaque instant
leurs armements et enlèvent par des
ruses diverses leurs terres à ceux qui
mènent une vie rationnelle et les forcent
à les nourrir.


Elles ont encore la possibilité d’agir
ainsi. Mais on aperçoit déjà la limite de
la conquête des marchés, de la supercherie
envers les acheteurs, de la vente
des objets inutiles et nuisibles, de l’asservissement
des pays lointains. Les populations
de ces pays commencent à se
pervertir à leur tour, à produire elles-mêmes
les objets que leur fournissaient
les nations occidentales, voire à apprendre
la science peu compliquée de
l’armement et à être aussi cruelles que
leurs professeurs.


On approche donc de la fin de cette
existence immorale. En s’en apercevant,
les Occidentaux cherchent à s’étourdir,
comme le font toujours les hommes qui
gâchent leur vie et qui le savent.


Ils s’incitent à croire aveuglément que
les inventions et le perfectionnement des
commodités de la vie au profit des riches,
ainsi que les instruments de lutte entre
les hommes, que durant plusieurs générations
les travailleurs asservis étaient
forcés de fabriquer, constituent des acquisitions
très importantes, presque sacrées,
appelées culture, ou, mieux encore, civilisation.


Et comme toute foi avait sa science, la
foi en la civilisation a la sienne : la sociologie.
Or, celle-ci n’a qu’un but : la justification
de l’ordre mensonger qui règne
parmi les peuples de l’Occident.


Cette science démontre que les cuirassés,
le télégraphe, les bombes, la
photographie, les chemins de fer électriques
et tant d’autres sottes et pernicieuses
inventions, destinées à augmenter
le confort des oisifs ou à les défendre par
la force, sont bonnes, sacrées, marquées
d’avance par des lois immuables. C’est
pourquoi la dépravation à laquelle ils
donnent le nom de civilisation est une
condition indispensable de la vie humaine
et doit être répandue sur toute l’humanité.


Et cette croyance est aussi aveugle,
aussi inébranlable et présomptueuse que
toute croyance.


On peut tout discuter, mais non la civilisation,
c’est-à-dire l’arrangement de
notre vie, ainsi que les vilenies et les sottises
que nous commettons ; la civilisation
est un bien certain ne souffrant
aucun doute. Tout ce qui compromet
cette croyance est mensonge ; tout ce qui
la soutient est vérité absolue.


Cette foi et cette science font que les
Occidentaux, engagés dans leur voie
funeste, ne veulent pas voir et reconnaître
qu’ils marchent vers leur perte
certaine. Les plus avancés parmi eux se
réjouissent à la pensée que cette voie les
conduit, non à la perte, mais au plus
grand bonheur. Ils se persuadent que,
par la violence qui les a déjà conduits à
leur malheureuse situation actuelle, ils
parviendront à ce que les hommes, qui
visent le bien purement matériel, bestial,
susciteront l’apparition soudaine parmi
eux, sous l’influence de la doctrine socialiste,
d’autres hommes qui, en possession
du pouvoir, mais non pervertis par
lui, organiseront une vie sociale qui
transformera ceux qui sont habitués à
mener une lutte égoïste en altruistes, et
que tous travailleront au bien commun
pour en jouir fraternellement.


Mais, si cette croyance n’a pas de fondement
raisonnable et perd déjà en ces
derniers temps crédit parmi les hommes
qui réfléchissent, elle se maintient encore
dans la masse ouvrière à laquelle elle
donne le change sur sa malheureuse condition,
en lui faisant espérer un devenir
meilleur.


Telle est la foi qui berce la plupart des
peuples occidentaux et les entraîne à la
perte. Et cette fascination est si puissante
que les voix des sages qui vécurent parmi
eux, tels Rousseau, Lamennais, Carlyle,
Ruskin, Channing, Harrisson, Emerson,
Herzen, Carpenter, n’ont laissé aucune
trace dans la conscience des hommes, qui
courent vers l’abîme et ne veulent le voir
ni en convenir.


Et c’est dans cette voie funeste que les
politiciens européens invitent le peuple
russe à s’engager, tout joyeux qu’ils sont
de voir une nouvelle nation tomber dans
la même situation sans issue ! Ils poussent
également des Russes étourdis, qui,
ne sachant pas penser par eux-mêmes,
imitent servilement ce qui se faisait il y
a des centaines d’années, alors qu’on ne
savait pas encore où cela mènerait les
peuples d’Occident.





VIII



La soumission à la violence a conduit
autant les Orientaux, qui continuent à
obéir à leurs souverains corrompus, que
les Occidentaux, chez qui le pouvoir et la
corruption qui l’accompagne se sont démocratisés,
à de grands maux, à de nouveaux
conflits inévitables qui les menacent
tous.


La condition malheureuse des peuples
occidentaux à l’intérieur est encore accrue
par le fait qu’ils sont amenés à la
nécessité de soustraire pour leur alimentation,
par la ruse et la force, aux peuples
orientaux leurs produits du travail.


Ils y parviennent toujours par la même
méthode, connue sous le nom de civilisation,
et qui leur sert jusqu’au moment où
les Orientaux l’apprennent à leur tour. En
attendant, la majorité de ceux-ci, continuant
à obéir à leur gouvernement, retardent
dans les procédés de lutte contre
les Occidentaux et sont obligés de se soumettre
à leur puissance.


Mais certains parmi les peuples orientaux
commencent déjà à se frotter à la
civilisation corruptrice des Européens, et,
comme l’ont prouvé les Japonais, s’assimilent
aisément la ruse peu compliquée
et la cruauté des civilisés pour opposer
les mêmes moyens de lutte qu’avaient
employés contre eux leurs oppresseurs.


Et voici que le peuple russe, placé entre
les Occidentaux et les Orientaux, s’étant
assimilé en partie les procédés de l’Occident,
mais continuant jusqu’à ces derniers
temps à obéir à son gouvernement autocratique,
est amené par la destinée à réfléchir
sur les maux dont souffrent les
peuples aux deux antipodes. D’un côté, il
voit les souffrances que vaut aux Orientaux
leur soumission au pouvoir despotique ;
de l’autre, il se rend compte que la
limitation du pouvoir et sa démocratisation
chez les Occidentaux, loin d’améliorer
leur sort, les a corrompus et les a acculés
à la nécessité de tromper et de piller les
autres peuples.


Le peuple russe doit donc en conclure
qu’il lui faut modifier ses rapports envers
le pouvoir d’une façon autre que ne l’avaient
fait les peuples de l’Occident.


Tel un chevalier de la mythologie
slave, la Russie est aujourd’hui au carrefour
de deux routes, l’une et l’autre conduisant
à la perte.


Il est désormais impossible à un peuple
de continuer d’obéir à son gouvernement.


C’est impossible, parce que, voyant le
gouvernement dépouillé de son prestige
passé, ayant compris que la plupart des
maux proviennent de lui, le peuple russe
ne peut ne pas vouloir se débarrasser de
ces maux.


En outre, il n’a plus à obéir au gouvernement
parce qu’en réalité il n’en existe
plus qui assurerait au peuple, comme par
le passé, le loisir et la tranquillité. Nous
ne sommes plus en présence d’un gouvernement
et des révoltés, mais seulement
de deux partis qui se combattent avec
acharnement.


Obéir au gouvernement comme sous
l’ancien régime, c’est continuer à supporter
les souffrances passées : manque
de terre, famine, lourds impôts, guerres
aussi inutiles que sauvages, et, de plus,
participer aux scélératesses que commet
aujourd’hui le gouvernement pour se
défendre, vainement d’ailleurs, comme
tout porte à le croire.


Il est moins sensé encore pour le peuple
russe de s’engager dans la voie qu’ont
suivie les peuples occidentaux, puisque
son caractère funeste est devenu évident.
Ceux-ci ignoraient où elle les conduisait
lorsqu’ils l’avaient choisie, tandis que
nous, nous ne pouvons plus ignorer.


D’autre part, la majorité des Occidentaux
qui s’étaient engagés sur cette voie
assuraient leur existence par l’industrie,
le commerce, ou l’esclavage direct (nègres)
ou indirect (salariés) ; tandis que le peuple
russe est principalement agricole. S’engager
sur la voie que suivaient les nations
occidentales, c’est donc commettre, consciemment
cette fois, des violences, non
plus pour le compte du gouvernement,
mais contre lui ; non plus commandé par
autrui, mais par notre volonté propre, et
pour aboutir finalement, comme les Occidentaux,
et après une lutte séculaire,
aux mêmes maux dont le peuple russe
souffre actuellement : manque de terre,
accroissement progressif des impôts, dette
publique, armements, guerres aussi
cruelles qu’insensées. Bien mieux : perdre
comme les autres peuples de l’Europe
le bien primordial que possède le
peuple russe : l’existence agricole qui lui
est si chère et habituelle, et cela pour
être ensuite à la merci de la production
étrangère. Lutter enfin dans les conditions
les moins favorables contre l’industrie
et le commerce étrangers, avec la
certitude d’être vaincu.


Ainsi, course à l’abîme sur l’une
comme sur l’autre voie.





IX



Que doit donc faire le peuple russe ?


La réponse, semble-t-il, est bien
simple, naturelle, découlant de la situation
même : ne suivre ni l’une ni l’autre
des deux voies ; autrement dit, ni obéir
à son gouvernement qui l’a conduit à son
malheureux état actuel, ni organiser sur
le modèle des peuples occidentaux le
régime parlementaire et oppresseur qui
a rendu leur situation plus malheureuse
encore.


Cette réponse simple et naturelle doit
venir à l’idée du peuple russe plus qu’à
tout autre, et surtout dans sa situation
actuelle.


Au fait, on ne peut que s’étonner de ce
qu’un paysan du gouvernement de Toula
ou de Saratov, de Vologda ou de Kharkov,
qui ne voit aucun intérêt à obéir au gouvernement,
puisqu’il n’en tire que toute
sorte de misères, non seulement continue
à se soumettre à lui, mais encore agisse
contre sa conscience, concoure lui-même
à son asservissement, paye l’impôt sans
connaître l’usage qu’on en fait, donne ses
fils au régiment, sachant encore moins à
qui sont nécessaires les souffrances et la
mort de ces travailleurs qu’il avait élevés
avec tant de peine et qui lui sont si indispensables
dans sa maison.


Il serait plus surprenant encore que
ce paysan, menant une vie paisible et
indépendante, indifférent à tout gouvernement,
cherchât à se délivrer d’un pouvoir
oppresseur et inutile en recourant
à la même violence dont il souffre, en
remplaçant les anciens oppresseurs par
des nouveaux, comme l’avait fait en son
temps le paysan français ou anglais.


Ne serait-il pas plus simple au laboureur
russe de cesser d’obéir à tout gouvernement
de violence, et de ne plus y participer ?
S’il le faisait, aussitôt disparaîtraient
d’eux-mêmes et les impôts, et le
service militaire, et les exactions des
fonctionnaires, et la propriété foncière, et
toutes les misères qui en résultent pour
les travailleurs. Elles disparaîtraient parce
qu’il n’y aurait plus personne pour les
maintenir.


Pour procéder ainsi, le peuple russe se
trouve dans des conditions historiques,
économiques et religieuses exceptionnellement
favorables.


La première condition est qu’il soit
arrivé à la nécessité de changer ses rapports
envers le pouvoir, alors que l’erreur
de la direction qu’avaient suivie les nations
occidentales, avec lesquelles il se
trouve depuis longtemps en relation
étroite, fut apparue avec évidence.


En Occident, le pouvoir a déjà parcouru
tout son orbite. Les peuples y ont
d’abord laissé faire l’autorité oppressive
afin de se soustraire aux soucis et à la
lutte du pouvoir. Lorsque l’autorité s’est
pervertie et leur est devenue trop lourde,
ils tentèrent d’alléger son poids en la
limitant, c’est-à-dire en assumant une
part de responsabilité. Peu à peu cette
participation au pouvoir s’étendit. Finalement,
ceux-là mêmes qui avaient toléré
le pouvoir pour ne pas y participer furent
amenés à lutter pour lui et, conséquence
naturelle, à se pervertir à leur tour.


Il devint évident que la prétendue restriction
de l’arbitraire d’un petit nombre
équivaut à un simple changement de maîtres
à l’accroissement de leur quantité, et,
par voie de conséquence, à l’extension de
l’immoralité, de l’animosité et de l’irritation
des uns contre les autres. Car, de
même que par le passé, le pouvoir est
demeuré la domination d’un petit nombre
des plus mauvais sur le grand nombre
des meilleurs.


Il devint évident également que l’augmentation
de la quantité des participants
à l’administration publique détournait les
hommes du travail agricole si naturel à
l’homme, et les amenait à la production et
à la surproduction des objets de fabrique
inutiles et nuisibles, ainsi qu’à fonder
leur existence sur la tromperie et l’asservissement
des peuples étrangers.


Le fait que cette situation est devenue
évidente de notre temps, grâce à l’exemple
fourni par l’Occident, est la première
condition favorable pour le peuple russe
qui traverse aujourd’hui seulement la
phase où lui apparaît la nécessité de
changer ses rapports envers le pouvoir.


Marcher dans la voie qu’avaient suivie
avant lui les nations occidentales, c’est,
pour le peuple russe, imiter le voyageur
qui s’engagerait dans une voie fausse où
s’étaient déjà égarés d’autres voyageurs
et dont les plus perspicaces s’en détourneraient.


La deuxième condition favorable à la
révolution pacifique en Russie est que le
peuple s’y trouve dans la nécessité de
changer ses rapports envers le pouvoir,
alors qu’en majeure partie il mène encore
une vie agricole, qu’il l’aime et l’apprécie
au point que la plupart de ceux
qui l’avaient abandonnée sont tout près
à y revenir à la première occasion. Cette
condition est particulièrement importante
pour les Russes, car leur vie rurale nécessite
bien moins une protection gouvernementale,
ou plus exactement, moins
que tout autre elle donne prétexte au
gouvernement d’intervenir. Je connais
des communautés agricoles qui se sont
transportées en Extrême-Orient, se sont
installées en des régions où la frontière
entre la Chine et la Russie n’était pas
exactement délimitée, et, n’ayant affaire
à aucune autorité, ont vécu et prospéré
jusqu’au moment où elles furent découvertes
par les fonctionnaires russes.


Les citadins considèrent généralement
les travaux des champs comme une occupation
inférieure. Et pourtant, l’immense
majorité des hommes du monde entier
s’occupe d’agriculture, et c’est elle qui
assure l’existence du reste des hommes.
L’espèce humaine n’est donc en réalité
composée que d’agriculteurs. Les autres :
ministres, serruriers, professeurs, charpentiers,
artistes, tailleurs, savants, guérisseurs,
généraux, soldats, ne sont que
les domestiques ou les parasites des agriculteurs.
Donc, tout en étant l’occupation
la plus morale, la plus saine, joyeuse et
nécessaire, l’agriculture est aussi la plus
noble de toutes les professions, et seule
elle procure une réelle indépendance.


Dans son immense majorité, le peuple
russe mène encore cette vie agricole, et
c’est là la deuxième et importante condition
lui permettant de changer actuellement
ses rapports envers le pouvoir
et de se délivrer du mal gouvernemental
en cessant simplement d’obéir à l’autorité,
quelle qu’elle soit.


Telles sont les deux premières conditions
favorables à la révolution russe.


Elles sont toutes deux extérieures.


Il en est une troisième qui est intérieure.


L’histoire du peuple russe et les observations
des étrangers montrent sa profonde
religiosité ; et c’est un trait particulier
de ce peuple que la conscience
qu’il en a.


Soit parce que l’Évangile, imprimé en
latin, fut inaccessible aux masses populaires
avant la Réformation, et le demeure
jusqu’ici dans le monde catholique, soit
habileté avec laquelle la papauté a caché
aux peuples le véritable christianisme,
soit caractère pratique de ces peuples,
il est certain en tout cas que la doctrine
chrétienne a cessé depuis longtemps
d’être un guide dans leur vie et n’a laissé
place qu’au culte extérieur, ou bien, dans
les classes supérieures, à l’indifférentisme
et à la négation complète de toute religion.
Et cela se produit non seulement
dans le monde catholique, mais aussi
luthérien et, plus encore, anglican.


Par contre, soit parce que l’Évangile
est devenu accessible au peuple russe
depuis le Xe siècle, soit pauvreté d’esprit
de l’Église gréco-russe, qui n’a pas su,
malgré ses efforts, cacher le vrai sens
de la doctrine chrétienne, soit caractère
particulier du peuple russe et sa vie
agricole, le christianisme n’a jamais cessé
d’être le guide principal dans la vie de
l’immense majorité du peuple russe.


Depuis les temps les plus reculés jusqu’à
nos jours, la conception chrétienne
de la vie s’est toujours manifestée et se
manifeste chez le peuple russe d’une
façon qui lui est particulière. Elle se manifeste
par la reconnaissance de la fraternité et
de l’égalité des hommes de toutes
les nationalités, par la complète liberté de
conscience et par l’attribution aux criminels
du caractère de malheureux et non de
coupables ; par la coutume de se demander
à certains jours mutuellement pardon ;
voire par l’expression usuelle « pardonnez »
au moment de prendre congé[1].
Rappelons aussi le sentiment, si répandu
dans le peuple, de pitié, voire de respect
pour le mendiant ; la tendance au sacrifice,
se manifestant parfois sous une
forme barbare au nom de tout ce qui est
considéré comme vérité religieuse, telle
la secte des skoptsi, ou tels ceux qui se
font brûler tout vifs, ou, comme tout récemment,
se font enterrer vivants.


[1] Le mot russe prostchaïté, qui correspond à l’« adieu »
français et signifie : pardonnez.



Le peuple russe a toujours observé la
même attitude chrétienne envers l’autorité.
Il préférait la soumission à la participation
au pouvoir et considérait comme
un péché le fait d’être un gouvernant.


C’est dans cet esprit chrétien, manifesté
par lui en toute occasion et par rapport
à l’autorité en particulier, qu’est la troisième
et la plus importante condition
grâce à laquelle le peuple russe pourrait,
dans sa situation présente, continuer
naturellement à vivre de sa vie chrétienne
et agricole habituelle, sans prendre la
moindre part à l’ancien gouvernement ni
à la lutte entre l’ancien et le nouveau.


Telles sont les trois conditions qui distinguent
le peuple russe de ceux de
l’Occident aux instants si graves qu’il
traverse aujourd’hui. Il semblerait qu’elles
devraient l’inciter à choisir l’issue la plus
naturelle, qui est celle de la renonciation
à tout gouvernement de violence. Or, loin
de choisir cette voie naturelle, il hésite
entre l’admission des violences gouvernementales
et celles des révolutionnaires,
commence même, en la personne de ses
plus mauvais représentants, à prendre
part aux violences et semble vouloir s’engager
sur la voie funeste qu’avaient suivie
les peuples occidentaux.


Quelle en est la cause ?





X



D’où vient que des hommes souffrant
des abus du pouvoir ne font pas ce qui
pourrait les en débarrasser si promptement,
c’est-à-dire en cessant tout simplement
d’obéir à l’autorité ? Loin d’employer
ce moyen, ils continuent à agir de façon à
se frustrer eux-mêmes d’un bien à la fois
matériel et spirituel, et se soumettent au
pouvoir existant, ou établissent un nouveau
pouvoir oppresseur.


Les hommes sentent que la violence est
la cause de leur situation malheureuse ;
ils ont vaguement conscience que pour
en sortir ils ont besoin de liberté ; et,
chose surprenante, pour acquérir la liberté
et se débarrasser de la violence,
ils cherchent, inventent et emploient
toutes sortes de moyens : révolte, changement
de gouvernement, changement
de régime, nouvelles combinaisons diplomatiques
entre États, politique coloniale,
organisation du prolétariat, cité socialiste,
trust, tout, sauf l’unique moyen qui les
débarrasserait le plus simplement et le plus
sûrement de tous leurs maux : l’insoumission
au pouvoir.


Tout esprit réfléchi devrait pourtant
voir nettement que la violence engendre
la violence et que la seule
méthode de s’en débarrasser est de ne
pas en commettre. Il n’est pas moins
évident que la majorité des hommes est
soumise à la minorité, uniquement parce
que les premiers concourent eux-mêmes
à leur asservissement.


Si les peuples sont asservis, c’est parce
qu’ils ont recours à la force pour lutter
contre la force, et cela dans un intérêt
égoïste.


Ceux qui s’en abstiennent ne peuvent
pas être asservis, comme on ne peut pas
couper l’eau. Ils peuvent être dépouillés,
immobilisés, blessés, tués, mais non
asservis, c’est-à-dire forcés à agir contrairement
à leur volonté raisonnée.


C’est vrai pour les individus, c’est vrai
pour les collectivités. Si les deux cents
millions d’Hindous avaient refusé de commettre
les violences commandées par
leurs maîtres : service militaire et impôts
servant à l’oppression ; s’ils ne s’étaient pas
laissé séduire par des biens, dont on les
avait auparavant dépouillés, ne s’étaient
pas soumis aux lois de leurs oppresseurs,
il est certain que non seulement cinquante
mille Anglais, mais tous les Anglais tant
qu’ils sont, auraient été impuissants à
asservir l’Inde, alors même que sa population
ne compterait pas deux cents millions,
mais un seul millier d’hommes.


Il en est de même des Polonais, des
Tchèques, des Irlandais, des Bédouins et
de tous les peuples conquis. Il en est de
même des ouvriers asservis par les capitalistes.
Nul capitaliste au monde n’aurait
pu les exploiter, s’ils n’avaient pas concouru
eux-mêmes à leur esclavage.


Tout cela est tellement évident qu’on
éprouve quelque honte à le démontrer.
Pourtant, des hommes qui raisonnent
logiquement dans tous les cas de la vie
non seulement ne s’en aperçoivent pas et
ne font pas ce que leur indique la raison,
mais agissent et contre la raison et contre
leur intérêt.


« Comment pourrais-je commencer le
premier à faire ce que personne ne fait ?
se dit chacun. Que les autres commencent,
et alors je cesserai à mon tour d’obéir à
l’autorité. »


Et tous parlent ainsi. Chacun, sous
prétexte de ne pouvoir commencer le premier,
ne fait pas ce qui est de l’intérêt
indiscutable de tous, mais continue à
agir contrairement à l’intérêt, à la raison
et à la nature humaine.


Parce que personne ne veut courir le
risque des persécutions, on obéit aux
autorités, tout en sachant qu’on va subir
à la guerre, extérieure ou civile, des maux
bien plus grands.


Pourquoi ?


Parce que les hommes ne raisonnent
pas, mais agissent sous l’action d’un
moteur, le plus répandu, le mieux étudié
en ces derniers temps et qu’on nomme
suggestion ou hypnose.


Empêchant les hommes de faire ce qui
est propre à leur nature et leur est avantageux,
l’hypnose leur fait admettre que
les violences commises par ceux qui se
font appeler hommes d’État ne sont pas
des actes immoraux commis par des gens
immoraux, mais la manifestation de l’activité
d’un être mystérieux et sacré, appelé
État, sans lequel les hommes n’ont jamais
vécu en commun (ce qui est absolument
faux) et ne peuvent vivre.


Mais d’où vient que des êtres sensés
subissent une suggestion aussi contraire
à la raison, au sentiment et à l’intérêt ?


La réponse à cette question est que
l’hypnose agit non seulement sur les
enfants, les malades et les idiots, mais
encore sur tous ceux chez qui la conscience
religieuse s’affaiblit ; et conscience
religieuse signifie celle qui établit notre
rapport envers le Principe suprême dont
dépend notre existence. Or, cette conscience
est obscurcie chez la plupart des
hommes de notre temps.


Quant à la cause qui le détermine elle réside
en ce fait que les hommes ayant commis
le péché de la soumission au pouvoir
humain ne l’ont pas reconnu pour péché,
et, cherchant à le justifier, ont exalté le
pouvoir au point de substituer sa loi à la
loi divine.


Et, lorsque la loi des hommes eut
remplacé la loi de Dieu, les hommes
perdirent la conscience religieuse, tombèrent
sous l’action de l’hypnose étatiste
faisant croire que les gouvernants ne sont
pas simplement des égarés et des corrompus,
mais les représentants de cette
entité mystique : l’État, sans lequel les
hommes ne sauraient vivre.


Un cercle de mensonges s’était formé :
la soumission à l’autorité a affaibli, et en
partie détruit, la conscience religieuse ;
l’affaiblissement, ou la perte, de cette
conscience a soumis les hommes à l’autorité
de leurs semblables.


Le péché de l’autorité a débuté ainsi :
Les oppresseurs ont dit aux opprimés :
« Exécutez tout ce que nous allons vous
demander ; si vous refusez, nous vous
tuerons ; si vous obéissez, nous organiserons
l’ordre parmi vous et nous vous
défendrons contre d’autres violateurs. »


Afin de pouvoir continuer à mener
leur vie habituelle et ne lutter ni contre
leurs violateurs, ni contre d’autres, les
violés eurent l’air de dire : « C’est bien,
nous vous obéirons. Organisez l’ordre
comme vous l’entendrez ; nous le maintiendrons,
pourvu que nous puissions
vivre tranquilles, nous et nos familles. »


Les oppresseurs ne s’étaient pas aperçus
du péché qu’ils commettaient, aveuglés
qu’ils étaient par le pouvoir. Les opprimés
croyaient n’en pas commettre parce
qu’il leur semblait que l’obéissance valait
mieux que la lutte. Mais le péché était
bien dans la soumission, et il n’était pas
moins grand que le péché de ceux qui
se livraient aux violences.


Si les premiers avaient supporté tous
les prélèvements d’impôts, toutes les
cruautés, sans reconnaître la légitimité
du pouvoir oppresseur, sans leur promettre
la soumission, ils ne commettraient
pas de péché. Car c’est bien dans
cette promesse qu’est la grande faute,
aussi grande que celle des dirigeants.


Cette promesse de sujétion, cette reconnaissance
de la légitimité du pouvoir
rendait ce péché double : premièrement,
c’est que les hommes qui se soumettaient
afin de ne pas commettre le péché de résistance
reconnaissaient sa légitimité chez
ceux à qui ils obéissaient ; deuxièmement,
ils renonçaient à leur véritable liberté, qui
est dans la soumission à la volonté de Dieu,
en promettant d’obéir au pouvoir en tout
et toujours. Or, cette promesse est, en
son principe, en opposition directe avec
la volonté de Dieu, puisque le pouvoir
fondé sur la violence exige de ceux qui
se soumettent à lui la participation aux
assassinats, guerres, châtiments et lois
qui sanctionnent ces violences.


On ne peut légèrement écarter ici, et
partiellement observer là, la loi divine. Il
est clair, en effet, que si dans tel cas
la loi divine peut être remplacée par la
loi humaine, la première n’est plus une
loi suprême, toujours obligatoire ; et, si
elle n’est pas telle, elle n’existe pas.


Ensuite, privés de la direction que
donne la loi divine, c’est-à-dire en perdant
la faculté humaine la plus élevée,
les hommes descendent immanquablement
au degré inférieur de l’existence où
les mobiles de leurs actions sont seulement
dans leurs passions et la suggestion
qu’ils subissent.


C’est dans cet état de reconnaissance
de la nécessité d’obéir à l’autorité que se
trouvent tous les peuples qui vivent groupés
en ce qu’on appelle États. C’est également
le cas du peuple russe.


Voilà pourquoi se produit ce phénomène
étrange : cent millions d’agriculteurs,
une masse qui peut être considérée
comme tout le peuple russe, n’ayant
besoin d’aucune tutelle gouvernementale,
ne choisissent pas la plus naturelle et la
meilleure issue pour sortir de leur situation,
qui est de cesser d’obéir à toute autorité
fondée sur la violence, et continuent
à participer à l’ancien gouvernement,
ou bien à lutter contre lui pour s’en
préparer un autre, aussi oppresseur.





XI



Il nous arrive souvent d’entendre et
de lire les arguments sur les causes de
la situation précaire et pleine de danger
de toutes les nations chrétiennes, ainsi
que de celle au milieu de laquelle se
débat aujourd’hui le peuple russe, affolé
et rendu féroce en certaines de ses parties.


Les causes qu’on met en avant sont
les plus diverses. En réalité, elles
peuvent être réduites à une seule. Les
hommes ont oublié Dieu, c’est-à-dire ils
ont oublié leurs rapports envers le Principe
infini de la vie, ont oublié la mission
qui en découle pour chacun : l’accomplissement — pour
sa propre satisfaction,
pour la satisfaction de l’âme — de la loi
instituée par ce Principe-Dieu.


On l’a oublié parce que les uns s’étaient
reconnu le droit de dominer par la contrainte,
tandis que les autres avaient
consenti à leur obéir et à participer à leur
administration. Dès lors, les uns et les
autres ont renié par cela même Dieu et
ont remplacé sa loi par celle des hommes.


Dès qu’elle a oublié le rapport envers
l’Être infini, la masse des hommes est
descendue au degré le plus bas de la
conscience, où il n’a pour guide que ses
passions bestiales et la suggestion moutonnière,
et cela malgré toute la subtilité
de ses travaux intellectuels.


C’est là l’origine de tout son malheur.


Le remède n’est donc qu’en ceci : le
rétablissement dans la conscience des
hommes de leur dépendance de Dieu et
de leur attitude raisonnée et libre envers
eux-mêmes et envers le prochain qui découle
de cette conscience.


C’est bien cette soumission consciente à
Dieu et, par suite, la disparition du péché
d’autorité, qui pourrait guérir aujourd’hui
tous les peuples de leurs maux.


La possibilité et la nécessité de ne plus
obéir à l’autorité humaine, mais de revenir
à la loi divine sont senties vaguement
par tous les hommes, et, en cet instant,
avec une vivacité toute particulière par le
peuple russe. C’est bien cette vague
conscience qui est le fond du mouvement
actuel en Russie.


Ce qui s’y accomplit aujourd’hui n’est
pas, comme beaucoup se l’imaginent, un
soulèvement populaire contre le gouvernement
dans le but de le remplacer par
un autre, mais quelque chose de bien
plus grand et de plus significatif. Ce qui
fait mouvoir aujourd’hui les Russes, c’est
le vague sentiment de l’illégitimité, de
l’irrationnalité de toute violence, de la
possibilité et de la nécessité d’organiser
une vie fondée non sur un pouvoir de
contrainte, comme il l’a été jusqu’ici
dans tous les pays, mais sur le consentement
libre, raisonné.


Le peuple russe accomplira-t-il cette
grande œuvre, ou bien, s’engageant à la
suite des peuples occidentaux, laissera-t-il
à un autre peuple oriental le bonheur
d’être le guide de l’humanité dans l’œuvre
de son affranchissement ? Il est certain,
en tous cas, que tous les peuples commencent
aujourd’hui à percevoir de plus
en plus nettement la possibilité de la
substitution à la vie de folie et de violence
d’une vie libre, raisonnée et bonne.


Or, ce qui pénètre dans la conscience
se réalise inévitablement. La conscience
des hommes est la manifestation de la
volonté divine ; et la volonté divine doit
s’accomplir, ne peut pas ne pas s’accomplir.





XII



« Mais une vie sociale est-elle possible
sans autorité ? Si les hommes n’étaient
pas retenus par la surveillance du pouvoir
public, le vol et le brigandage régneraient
partout », objectent ceux qui ne
croient qu’en la vertu des lois humaines.


Ils sont sincèrement convaincus que les
hommes se retiennent de commettre des
crimes et observent l’ordre uniquement
parce qu’il existe des lois, des tribunaux,
une police, une administration, une armée,
un gouvernement, et que sans eux
la vie sociale serait impossible. A leur
tour, les hommes corrompus par le pouvoir
croient que les crimes commis dans
leur pays étant punis par le gouvernement,
ces châtiments empêchent les
hommes d’en commettre de nouveaux.


Mais ces châtiments ne sauraient nullement
prouver que tribunaux, police,
armée, prisons et potences mettent des
obstacles à l’accomplissement de tous les
crimes qui pourraient être commis. Le
fait que le nombre de crimes ne dépend
nullement des mesures pénales du gouvernement
est démontré avec une entière
évidence par la vanité de ces mesures qui
ne peuvent arrêter les actes criminels les
plus audacieux et les plus cruels lorsque
l’esprit de désordre règne dans la société,
comme cela a eu lieu pendant toutes les
révolutions et comme cela se produit
aujourd’hui en Russie avec une acuité
particulière.


La criminalité n’est pas aussi grande
qu’elle pourrait l’être, parce que la masse
populaire, celle qui travaille, s’abstient
d’actes criminels et mène une bonne vie ;
cela non pas parce qu’il y a une police, une
armée, des juges, mais parce qu’il existe
une conscience morale commune à la plupart
des hommes et qui tire son origine
de la conception religieuse commune qui
pénètre partout grâce à l’éducation, à
l’opinion publique, aux usages.


Seule, cette conscience, manifestée par
l’opinion publique, empêche l’accomplissement
des actes criminels, dans les villes
et surtout à la campagne où vit la majorité
de la population.


J’ai parlé des communautés agricoles
qui s’étaient installées en Extrême-Orient
et y vécurent heureuses pendant un grand
nombre d’années. Elles étaient inconnues
du gouvernement et demeuraient en dehors
de son action ; et, lorsqu’elles furent
découvertes par les agents de celui-ci, le
profit qu’elles en tirèrent fut l’apparition
parmi elles de nouvelles misères et l’accroissement
du penchant au crime.


De fait, l’activité gouvernementale
abaisse le niveau de la société, et, par là
même, accroît la criminalité. Il ne peut
pas en être autrement, puisque, par sa
mission, le gouvernement doit substituer
à la loi suprême, éternelle, obligatoire
pour tous et écrite non dans les livres,
mais dans les cœurs des hommes, leurs
lois à eux ayant pour but, non la justice
ni le bien commun, mais des considérations
politiques, intérieures et extérieures,
le plus souvent injustes.


Les lois fondamentales, nettement iniques,
sont notamment le droit exclusif
d’une minorité sur la terre, qui est un
bien commun ; le droit des uns sur le
travail des autres ; le devoir de fournir
de l’argent pour perpétrer des assassinats,
ou l’obligation de s’enrôler et de guerroyer ;
le monopole sur le poison-tabac ;
la défense d’échanger les produits du travail
après une certaine limite appelée
frontière ; le droit de châtier pour des
actes non immoraux, mais qui sont contraires
aux intérêts des dirigeants.


Toutes ces lois et tous ces règlements,
qu’on doit observer sous peine des plus
sévères punitions, abaissent inévitablement
le niveau de la conscience sociale.


On ne saurait donc imaginer une action
plus démoralisatrice sur le peuple que
celle qui caractérise, et a toujours caractérisé,
tous les gouvernements.


Jamais aucun scélérat n’aurait pu avoir
l’idée de commettre des actes horribles
tels que les autodafés, l’inquisition, les
tortures, les pillages, les écartèlements, les
pendaisons, les emprisonnements cellulaires,
les meurtres pendant les guerres,
et tant d’autres violences qu’ont toujours
accomplies et accomplissent avec solennité
tous les gouvernements. Toutes les
horreurs de la Jacquerie, celles des chefs
de brigands Stegnka Razine, ou Pougatchev
et d’autres ne sont que des conséquences
ou de faibles imitations des horreurs
des Ivan, des Pierre, des Biron, et
qui se commettent également partout ailleurs.


Si même l’action gouvernementale empêche
des dizaines d’hommes de se livrer
à des actes criminels, — ce qui est douteux, — des
centaines de mille de forfaits
sont commis uniquement parce que
les hommes sont élevés dans une atmosphère
de crime, d’injustice et de cruauté
gouvernementale.


Les industriels, les commerçants, les
habitants des villes en général, qui jouissent
plus ou moins des avantages qu’assure
l’autorité, ont encore quelque raison
de croire à l’utilité de celle-ci. Mais les
agriculteurs voient qu’elle ne leur cause
que des souffrances et des misères,
tandis qu’ils n’en ont jamais aperçu la
nécessité et se sont, au contraire, rendu
compte qu’elle pervertit ceux parmi eux
qui tombent sous son influence.


Chercher à démontrer que les hommes
ne peuvent vivre sans gouvernement et
que le mal que peuvent leur faire les
voleurs et les brigands est plus grand que
celui, moral et matériel, causé par le gouvernement,
est aussi étrange que furent,
au temps de l’esclavage, les tentatives de
démontrer aux esclaves qu’il leur était
plus profitable d’être des esclaves que
des hommes libres. Mais, de même qu’alors
les maîtres démontraient et suggéraient
aux esclaves qu’ils avaient tout
avantage à l’être et que leur situation
serait pire s’ils étaient libres (souvent les
esclaves y croyaient), les gouvernants
d’aujourd’hui démontrent que l’autorité
est nécessaire, et les gouvernés sont influencés
par cette suggestion.


Ces derniers sont bien obligés de croire
ceux-là, parce qu’ayant méconnu la loi
divine, il ne leur reste plus que les
lois humaines. Pour eux, l’absence de
ces lois est l’absence de toute loi ; la vie
des hommes qui ne reconnaissent aucune
loi leur semble horrible, parce que l’absence
d’autorité humaine ne peut pas ne
pas les effrayer, et ils refusent de s’en
séparer.


Il résulte de la même méconnaissance
de la loi de Dieu ce phénomène étrange,
ou paraissant tel, que tous les théoriciens
anarchistes, hommes érudits et intelligents,
depuis Bakounine et Prudhon jusqu’à
Reclus, Max Stirner et Kropotkine,
démontrent irréfutablement l’illogisme et
la nocivité du pouvoir et que, cependant
dès qu’ils se mettent à parler de l’organisation
de la vie sociale en dehors des
lois humaines qu’ils nient, ils tombent
dans le vague, la loquacité, l’éloquence,
se lancent dans des conjectures les plus
fantaisistes.


Cela provient de ce que tous ces théoriciens
anarchistes méconnaissent la loi
divine commune à tous les hommes,
puisqu’en dehors de la soumission à une
seule et même loi, humaine ou divine,
aucune société ne saurait exister.


Il n’est possible de se libérer de la loi
humaine que sous condition de la reconnaissance
de la loi divine commune à
tous.





XIII



« Soit, dira-t-on encore ; en supposant
même que des communautés agricoles
primitives, comme celles de Russie, puissent
vivre sans gouvernement, comment
feraient les millions d’hommes qui ont
déjà abandonné la vie rurale et travaillent
dans l’industrie, à la ville ? Tout le
monde ne peut pourtant pas s’occuper
d’agriculture. »


Les hommes ne peuvent être que des
agriculteurs, répond fort justement Henry
George.


« Mais si tous les hommes retournaient
aujourd’hui à la vie des champs et
voulaient se passer de gouvernement, — objecte-t-on
encore, — toute la civilisation
acquise par l’humanité disparaîtrait,
ce qui serait le plus grand malheur ; donc
le retour à la vie agricole serait non un
bien, mais un mal pour l’humanité. »


Il est un procédé fort usité parmi les
hommes pour justifier leurs erreurs. Considérant
comme un axiome irréfutable
l’erreur qu’ils professent, ils confondent
cette erreur et toutes ses conséquences
en une seule idée et en un seul vocable,
puis attribuent à l’une et à l’autre une
signification vague et mystique. Tels
sont les idées et les mots : Église, science,
droit, État, civilisation.


Ainsi l’Église n’est pas ce qu’elle est,
c’est-à-dire la réunion de certains hommes
tombés dans la même erreur, mais l’union
de vrais croyants. Le droit n’est pas l’assemblement
de lois injustes élaborées par
certains hommes, mais la définition des
conditions équitables dans lesquelles les
hommes peuvent vivre. La science n’est
pas le résultat de spéculations hasardeuses
qui occupent les oisifs, mais
l’unique, le vrai savoir. De même la civilisation
n’est pas le résultat des violences
des autorités et de l’activité pernicieuse
des nations occidentales voulant se libérer
de l’oppression par l’oppression, mais la
seule voie certaine vers le bonheur futur
de l’humanité.


Les défenseurs de la civilisation objectent
pourtant : « S’il est vrai que les
inventions, le perfectionnement technique,
les produits de l’industrie dont jouissent
actuellement les classes riches sont inaccessibles
aux travailleurs et ne peuvent,
par suite, être considérés de nos jours
comme un bien pour toute l’humanité,
cela provient de ce que ces acquisitions
n’ont pas encore atteint le perfectionnement
qu’elles peuvent avoir et sont mal
distribuées. Lorsque les machines seront
plus perfectionnées encore, que les ouvriers
s’affranchiront du joug capitaliste,
et que toutes les usines et fabriques
seront en leur possession, les machines
produiront en si grande abondance et tout
sera si bien distribué que tous jouiront
de tout, nul ne sera privé de rien et tous
seront heureux. »


Tout d’abord, il n’y a aucune raison de
croire que ces mêmes ouvriers, qui luttent
aujourd’hui si âprement entre eux, non
seulement pour l’existence, mais encore
pour se procurer un plus grand confort
et des plaisirs, deviendront tout à coup si
équitables et si aptes au sacrifice qu’ils se
contenteront d’une part égale de bonheur
fournie par les machines. Mais, qui plus
est, la supposition même que toutes les
usines avec leurs machines, qui ne pouvaient
s’établir et exister que sous le
régime autoritaire et capitaliste, demeureront
telles qu’elles sont aujourd’hui
lorsque le gouvernement et le capital disparaîtront,
est tout à fait arbitraire.


Le croire, c’est supposer qu’après
l’affranchissement des serfs, le château
du seigneur, son parc, ses orangeries,
orchestre privé, galerie de tableaux,
écuries, chasses, garde-robe pleine de
vêtements, toutes ces richesses seraient
partagées en partie entre les paysans
affranchis et en partie réservées à l’usage
commun.


Il semble pourtant évident que ni les
chevaux, ni les vêtements, ni les orangeries
du riche seigneur ne peuvent servir
aux paysans, et que ceux-ci ne conserveront
pas, lors de l’affranchissement des
ouvriers de l’autorité gouvernementale et
capitaliste, ce qui avait été créé sous
l’ancien régime ; de même les ouvriers
affranchis n’iront pas travailler dans les
usines et les fabriques qui n’avaient pu
exister que grâce à l’asservissement des
travailleurs, alors même que ce travail
pourra leur procurer profit et agrément.


Certes, on regrettera la disparition de
machines et appareils ingénieux qui
tissent tant et si vite de superbes étoffes,
ou fabriquent d’excellents bonbons et de
beaux miroirs, mais on a regretté également,
lors de l’affranchissement des
serfs, les magnifiques chevaux de course,
les tableaux, les instruments de musique,
les théâtres privés. Aussi, de même que
les paysans affranchis ont élevé des
animaux domestiques et des plantes répondant
aux nécessités de leur existence,
et qu’ont disparu les chevaux de course
et les fleurs d’orangerie, les ouvriers
affranchis du gouvernement et du capital
dirigeront leurs efforts vers d’autres buts
qu’aujourd’hui.


« Mais il est bien préférable de cuire
le pain en commun que chacun à part et
de tisser vingt fois plus vite à la fabrique
que chacun sur son métier », objectent
les défenseurs de la civilisation en citant
nombre d’autres exemples probants. Est-ce
à dire que les hommes sont des bêtes
pour lesquelles toutes les questions sont
résolues par la nourriture, les vêtements,
le gîte, par plus ou moins de travail ?


Le sauvage d’Australie sait fort bien
qu’il est plus expéditif et économique de
se construire une seule cabane pour lui et
sa femme ; or, il en construit deux afin
qu’il et elle puissent s’isoler. Le paysan
russe sait fort bien qu’il lui est plus avantageux
de vivre dans la même maison
avec son père et ses frères, et cependant il
se sépare d’eux, se construit sa propre isba
et souffre plutôt du besoin que d’obéir à
ses aînés ou se quereller avec eux. Je
pense que la majorité de gens sensés préféreront
brosser eux-mêmes leurs vêtements
et chaussures, porter l’eau et
remplir leur lampe que de consacrer une
seule heure par jour aux travaux obligatoires
de la fabrique et d’aider aux machines
qui font la même besogne.


Si la contrainte disparaissait, il ne resterait
pas non plus grand’chose de ces
belles machines qui percent les tunnels
et forgent l’acier, voire qui brossent les
chaussures et lavent la vaisselle.


Les ouvriers, une fois affranchis, laisseront
immanquablement tomber en ruine
tout ce que leur servitude avait produit et
créeront de tout autres machines, pour
d’autres buts, sur une autre échelle et
avec une tout autre distribution.


C’est si clair et évident qu’on ne saurait
ne pas s’en rendre compte, si on n’avait
pas le préjugé de la civilisation.


C’est bien ce préjugé si répandu et si
enraciné qui fait envisager comme une
sorte de sacrilège ou de folie toute indication
de la fausseté de la voie que suivent
les peuples occidentaux, ainsi que toute
tentative de faire revenir les égarés à la
vie rationnelle et libre.


Cette foi aveugle que notre organisation
de la vie est la meilleure fait que les
principaux agents de la civilisation :
hommes d’État, savants, artistes, commerçants,
fabricants, écrivains, ne s’aperçoivent
pas de leur existence oisive et
dénaturée et sont fermement convaincus
qu’elle est très importante et utile à toute
l’humanité ; ils ne sont pas moins convaincus
que les choses futiles, bêtes et
vilaines fabriquées sous leur direction :
canons, forteresses, cinématographes,
temples, automobiles, bombes, phonographes,
télégraphes, machines rotatives
imprimant des montagnes de papier
pleines de vilenies, de mensonges et de
sottises, demeureront telles que sous le
régime de l’ouvrier libéré et garderont à
jamais leur caractère utile.


Les hommes libres, qui n’ont pas le
préjugé de la civilisation, doivent se
rendre compte que les conditions de vie,
appelées chez les Occidentaux civilisation,
ne sont rien autre que le résultat des
caprices des classes dirigeantes, comme
l’avaient été les pyramides, temples et
sérails les résultats des lubies des despotes
d’Égypte, de Babylone, de Rome ;
comme l’avaient été les palais, les orchestres
composés de serfs, les théâtres
particuliers, les étangs, les parcs, les
chasses, les dentelles, produits des serfs
pour l’amusement des seigneurs russes.


On dit que la désobéissance au gouvernement
et le retour à la vie rurale
fera disparaître tout le progrès de l’industrie,
ce qui serait une calamité. Mais
il n’y a aucune raison de croire que le
retour à la vie rurale et au régime où
toute autorité serait absente, ferait disparaître
le progrès industriel réellement
utile et n’exigeant pas l’asservissement
des hommes. Et si même la désobéissance
au pouvoir et la reprise de la
vie des champs supprimaient la production
et la surproduction de la quantité
infinie des objets inutiles et nuisibles qui
occupent aujourd’hui la majeure partie
de l’humanité ; si elles supprimaient également
la possibilité d’exister pour les
oisifs qui inventent ces objets et en justifient
leur vie immorale, il ne s’ensuivrait
pas que tout ce que l’humanité a
produit pour son bien disparaîtrait. Au
contraire, la suppression de tout ce qui
existe par la violence susciterait une production
intensive des objets perfectionnés
réellement utiles et nécessaires, production
qui, sans transformer les hommes
en machines, allégerait le travail et
embellirait la vie des agriculteurs.


Cette nouvelle organisation de la vie se
distinguerait de l’actuelle en ce que les
objets dus au progrès de l’industrie et de
l’art n’auraient plus pour but l’amusement
des riches, la curiosité des oisifs, la préparation
à l’assassinat, la conservation de
vies inutiles et nuisibles au détriment de
celles qui sont nécessaires ; le nouveau
régime ne se soucierait pas de l’invention
des machines permettant de produire à
l’aide d’un petit nombre d’ouvriers une
grande quantité d’objets ou de cultiver de
grandes étendues de terre ; les machines
ne fabriqueraient que ce qui peut accroître
la force productrice du travail des agriculteurs
qui cultivent individuellement,
de leurs bras, leur terrain, et pourraient
améliorer l’existence de ces derniers sans
les détacher de la terre ni porter atteinte
à leur liberté.





XIV



Mais quelle sera l’existence de ceux qui
n’obéiront pas à l’autorité des hommes ?
Comment seront administrées les affaires
publiques ? Que deviendront les États ?
Que deviendront l’Irlande, la Pologne, la
Finlande, l’Algérie, les Indes, les colonies
en général ? En quelles collectivités
se grouperont les nations ?


Ces questions sont posées par ceux qui
sont habitués à croire que les conditions
de la vie des sociétés sont déterminées
par la volonté de quelques-uns, et qui
supposent, par suite, que les hommes
peuvent connaître comment s’organisera
la vie future des sociétés.


Si l’on avait demandé à un citoyen romain,
le plus érudit et le plus perspicace,
habitué à croire que la vie du
monde dépend de la décision du Sénat et
des empereurs romains, ce que serait le
monde romain plusieurs siècles plus tard ;
ou bien si ce Romain avait eu l’idée d’écrire
un livre comme Belami de nos jours, on
peut dire avec certitude qu’il n’aurait
jamais pu prévoir, même approximativement,
ni les barbares, ni la féodalité, ni
la papauté, ni la dispersion et la reconstitution
des peuples en grands États. Il en
est de même des machines volantes, des
rayons X, des moteurs électriques, du
régime socialiste et des autres tableaux
du monde futur que se représentent avec
tant de hardiesse les Belami, les Morice,
les Anatole France et autres.


Non seulement il n’est pas donné aux
hommes de connaître les formes futures
de la vie sociale, mais encore c’est un
mal pour eux de croire qu’ils peuvent les
connaître. C’est un mal parce que rien
n’empêche plus le développement normal
de la vie que cette prétendue science.


La vie des individus et des collectivités
est caractérisée précisément par ce fait
que les uns et les autres marchent vers
l’inconnu sans cesser de se transformer ;
les uns et les autres évoluent non
pas suivant les plans dressés d’avance
par quelques-uns, mais sous l’action de la
tendance naturelle de tous les hommes
à se rapprocher de la perfection morale,
qui est atteinte par l’activité infiniment
variée de millions et de millions
d’hommes. C’est pourquoi les rapports
qui naîtront entre les hommes, les formes
que prendront les organisations sociales
dépendent exclusivement de la nature des
hommes et non de la prévision de telle
ou telle forme de la vie que certains
voudraient voir se créer.


Néanmoins, ceux qui ne croient pas en
la loi de Dieu s’imaginent qu’ils peuvent
connaître le régime futur de la société et,
partant, accomplissent des actes qu’ils
jugent eux-mêmes comme mauvais, afin
que se réalise l’ordre qu’ils prévoient et
qu’ils considèrent comme nécessaire.


Ils ne se troublent pas de voir d’autres
hommes imaginer différemment la cité de
demain. En effet, cela ne les empêche pas
non seulement de décider que telle sera
l’organisation de l’avenir, mais encore
d’agir, de combattre, de s’emparer des
biens d’autrui, d’emprisonner, d’assassiner,
en vue du bonheur futur qu’ils ont
imaginé. La vieille formule de Caïphe :
« Qu’un seul périsse plutôt que le peuple
entier » demeure indiscutable pour ces
gens.


De fait, comment ne pas tuer jusqu’à
des centaines de milliers d’hommes, lorsqu’on
est fermement convaincu que la
mort de ces milliers aura pour résultat
le bonheur de millions ?


Ceux qui ne croient pas en Dieu et
en sa loi ne sauraient raisonner autrement.
Ils n’obéissent qu’à leurs passions,
à leurs raisonnements et à la suggestion
du milieu ; ils n’ont jamais pensé
à leur mission dans la vie ni à ce qu’est
le véritable bonheur humain ; si même ils
y ont pensé, ils décidaient qu’il était impossible
de le connaître. Et ce sont eux,
ignorant en quoi consiste le bonheur de
chacun, qui s’imaginent de connaître
avec certitude le bonheur nécessaire à
toute la société ! Ils en sont tellement persuadés
que pour atteindre ce bonheur, ils
accomplissent toutes sortes de violences
qu’ils jugent eux-mêmes condamnables.


Il semble singulier que ces hommes,
qui ne savent pas où est leur propre
bonheur, s’imaginent connaître avec certitude
où est celui de toute la société,
et que précisément parce qu’ils sont dans
l’ignorance en ce qui les concerne personnellement,
ils puissent croire à la
possibilité de savoir ce que doit faire
pour son bien la société entière.


L’instructif mécontentement qu’ils
éprouvent en l’absence de toute direction
dans leur vie, leur en fait rejeter la responsabilité
non pas sur eux-mêmes, mais
sur la mauvaise organisation sociale ; et,
dans les préoccupations qu’ils mettent à
réorganiser la société, ils voient la possibilité
de faire taire leur conscience qui
leur rappelle la fausseté de leur vie. C’est
pour ces raisons que ceux qui ignorent
leur mission individuelle croient connaître
d’autant mieux la mission qui incombe à la
société. Tels sont, soit les jeunes gens
les moins sérieux, soit les hommes publics
les plus corrompus : les Marat, les
Napoléon, les Bismarck. C’est bien pour
ces raisons que l’histoire des peuples
fourmille des plus grandes atrocités.


Mais la conséquence la plus néfaste de
cette prétendue prévision de l’avenir et
de l’action qui en résulte est que l’une
et l’autre empêchent précisément, et plus
que toute autre chose, la société de marcher
dans la voie qui conduit au véritable
bonheur.


Nous répondons donc à la question :
comment s’organisera la vie des peuples
qui cesseront d’obéir au gouvernement ?
nous répondons que nous ne pouvons pas
le savoir ; et nous ne pouvons même pas
croire que quiconque puisse le savoir.


Il nous est impossible de connaître les
conditions futures de la vie sociale sans
pouvoir central, mais nous savons fermement
ce que chacun de nous doit faire
pour que ces conditions soient les meilleures.
Nous savons fermement qu’à cette
fin nous devons avant tout nous abstenir
des actes brutaux qu’exige de nous le
gouvernement existant, et nous devons
autant ne pas commettre les violences
auxquelles nous engagent ceux qui combattent
le régime actuel afin d’en établir
un nouveau.


En un mot, nous devons refuser l’obéissance
à toute autorité. Et nous le devons
non pas parce que nous savons comment,
à la suite de ce refus, s’organisera le
régime futur, mais parce que l’obéissance
à l’autorité nous demandant de violer la
loi divine est un péché. Cela, nous le
savons avec certitude ; et nous savons
aussi qu’en ne désobéissant pas à la volonté
divine il ne peut en sortir que du
bien, tant pour chacun de nous que pour
l’humanité entière.





XV



Les hommes ont la tendance de croire
à la réalisation des événements les plus
fantastiques : la possibilité de voler, de
communiquer avec les planètes, d’établir
le régime socialiste, de communiquer
avec les esprits, et à bien d’autres choses
d’une irréalisation pourtant certaine ;
mais ils se refusent à croire que la conception
de la vie qu’ils professent à
l’époque présente pût changer.


Pourtant ces changements, et les plus
surprenants, se produisent constamment
en chacun de nous, ainsi que chez les
sociétés et nations entières ; et c’est cette
transformation continue qui est le fond
même de la vie humaine.


Sans rappeler les évolutions de la conscience
sociale dont témoigne l’histoire,
il se produit devant nos yeux, en Russie,
une de ces modifications, qui étonnent
par leur rapidité, dans la conscience du
peuple, et qui ne s’était en rien manifestée
il y a deux ou trois ans à peine.
Cette modification nous semble soudaine
parce qu’elle a mûri lentement dans les
esprits sans que nous nous en soyons
aperçus.


Le même phénomène se produit aujourd’hui
sur le terrain spirituel, inaccessible
à notre observation. Si le peuple
russe, qui considérait il y a deux ans
comme impossible de désobéir au pouvoir
existant ou seulement de le juger,
le condamne aujourd’hui, se prépare à
lui désobéir et à le remplacer par un
nouveau, pourquoi ne pas supposer que
dans sa conscience est en train de mûrir
un autre changement de ses rapports
avec le pouvoir, savoir la nécessité de
son affranchissement moral, religieux ?


Pourquoi une pareille évolution ne
pourrait-elle s’accomplir chez n’importe
quel peuple et, aujourd’hui, chez les
Russes ? Pourquoi ne pas supposer que
la lutte égoïste, la peur, la haine qui font
agir tous les peuples ; que la propagande
du mensonge, de l’immoralité et de l’ignorance,
par les journaux, les livres, les discours
et les actes, pourraient être remplacées,
chez tous les peuples et particulièrement
chez les Russes aujourd’hui,
par une aspiration religieuse, humanitaire,
raisonnée, affectueuse, qui révélerait
toute l’horreur de la soumission au
pouvoir et la joyeuse possibilité d’une vie
sans violence ni autorité ?


Pourquoi telle influence, qui a agi dans
la même direction pendant des dizaines
d’années, a-t-elle pu préparer la manifestation
actuelle de cette orientation dans la
révolution, et pourquoi la conscience de la
possibilité et de la nécessité de l’affranchissement
du péché d’autorité, ainsi que
l’établissement de l’union entre les
hommes fondée sur la concorde, le respect
et l’affection mutuelle, ne pourraient-elles
pas mûrir de même ?


Il y a une quinzaine d’années, l’écrivain
français de talent Dumas fils écrivit
une lettre à l’adresse de Zola[2], où cet
homme fort doué et intelligent, mais
occupé principalement de questions esthétiques
et sociales, a dit vers la fin de sa
vie des paroles d’une surprenante prophétie.
C’est bien le cas de dire que l’esprit
divin souffle où il veut :


[2] Ce n’est pas tout à fait exact. Dans sa lettre intitulée
Le Mysticisme à l’école, Dumas fils faisait bien allusion
au discours de Zola prononcé la même année, en 1893,
au banquet de l’Association générale des étudiants,
mais cette lettre fut adressée au directeur du Gaulois.



« L’âme est en travail incessant, en
évolution continue vers la lumière et la
vérité, écrivait Dumas. Tant qu’elle n’aura
pas reçu toute la lumière et conquis la
vérité, elle tourmentera l’homme.


« Eh bien, elle ne l’a jamais autant
harcelé, elle ne lui a jamais autant imposé
son empire qu’aujourd’hui. Elle est
pour ainsi dire répandue dans la masse
de l’air que tout le monde respire. Les
quelques âmes individuelles qui avaient
eu isolément la volonté de la régénération
sociale se sont peu à peu cherchées,
appelées, rapprochées, réunies, comprises ;
elles ont formé un groupe, un
centre d’attraction vers lequel volent
maintenant les autres âmes des quatre
points du globe, comme font les alouettes
vers le miroir ; elles ont, de la sorte,
constitué, pour ainsi dire, une âme collective,
afin que les hommes réalisent
désormais en commun, consciemment et
irrésistiblement, l’union prochaine et le
progrès régulier des nations récemment
encore hostiles les unes aux autres. Cette
âme nouvelle, je la retrouve et la reconnais
dans les faits qui semblent le plus
propres à la nier.


« Ces armements de tous les peuples,
ces menaces que leurs représentants
s’adressent, ces reprises de persécutions
de races, ces inimitiés entre compatriotes
et jusqu’à ces gamineries de la Sorbonne,
sont des exemples de mauvais aspect,
mais non de mauvais augure. Ce sont les
dernières convulsions de ce qui va disparaître.
Le corps social procède comme le
corps humain. La maladie n’y est que l’effort
violent de l’organisme pour se débarrasser
d’un élément morbide et nuisible.


« Ceux qui ont profité et qui comptaient
profiter longtemps encore des errements
du passé s’unissent donc pour qu’il
n’y soit rien modifié. De là, ces armements,
ces menaces, ces persécutions ;
mais, si vous regardez attentivement,
vous verrez que tout cela est purement
extérieur. Ce colossal est vide. L’âme
n’y est plus ; elle a passé autre part ; ces
millions d’hommes armés, qui font l’exercice
tous les jours en vue d’une guerre
d’extermination générale, ne haïssent pas
ceux qu’ils doivent combattre et aucun
de leurs chefs n’ose déclarer cette guerre.
Quant aux revendications, même comminatoires,
qui partent de ceux qui
souffrent en bas, une grande et sincère
pitié, qui les reconnaît enfin légitimes,
commence à répondre d’en haut.


« L’entente est inévitable dans un temps
donné plus proche qu’on ne le suppose.
Je ne sais pas si c’est parce que je vais
bientôt quitter la terre et si les lueurs
d’au-dessous de l’horizon qui m’éclairent
déjà me troublent la vue, mais je crois
que notre monde va entrer dans la réalisation
des paroles : « Aimez-vous les uns
les autres », sans se préoccuper, d’ailleurs,
si c’est un homme ou un Dieu qui
les a dites.


« Le mouvement spiritualiste qu’on
signale de toutes parts et que tant d’ambitieux
ou de naïfs croient pouvoir diriger
va être absolument humanitaire. Les
hommes, qui ne font rien avec modération,
vont être pris de folie, de la fureur
de s’aimer. Cela n’ira pas tout seul de
suite, évidemment ; il y aura quelques
malentendus, sanglants peut-être, tant
nous avons été dressés et habitués à nous
haïr, quelquefois par ceux-là mêmes qui
avaient reçu mission de nous apprendre à
nous aimer ; mais, comme il est évident
que cette grande loi de fraternité doit s’accomplir
un jour, je suis convaincu que
les temps commencent, et nous allons
irrésistiblement vouloir que cela soit[3]. »


[3] Voir la lettre de Dumas fils dans l’ouvrage de
Léon Tolstoï, traduit par E. Halpérine-Kaminsky : Zola,
Dumas, Guy de Maupassant.



Si étrange que paraisse l’expression :
« Le temps viendra où les hommes vont
être pris de la fureur de s’aimer », je
crois que cette idée est absolument juste
et est ressentie plus ou moins par tous les
hommes de notre temps. Il est impossible
que l’époque ne vienne quand l’amour,
qui est le fond même de l’âme, occupera
dans la vie des hommes la place qui lui
revient et deviendra la base des relations
humaines.


Ce temps se prépare, ce temps est
proche.


« Nous sommes aujourd’hui au temps
prédit par le Christ, écrivait Lamennais.
D’un bout de la terre à l’autre tout s’ébranle.
Rien de solide dans toutes les
institutions, quelles qu’elles soient, ni dans
les systèmes les plus divers qui sont la
base de la vie des sociétés. On sent que
tout doit bientôt s’écrouler et que, de ce
temple aussi, il ne restera pas une seule
pierre debout. Mais de même que des
ruines de Jérusalem et de son temple, que
le Dieu vivant a déserté, devaient surgir
une cité nouvelle et un temple nouveau,
vers lesquels affluaient volontairement
les hommes de toutes les tribus et de
tous les peuples, des ruines des temples
et des villes d’aujourd’hui sortira une cité
nouvelle et un temple nouveau destinés
à devenir le temple de l’univers et la
patrie commune du genre humain, aujourd’hui
désuni par des doctrines qui se
combattent, font de frères des étrangers
et sèment parmi eux la haine sacrilège et
les guerres hideuses. Lorsque viendra
l’heure — de Dieu seul connue — de
l’union des peuples en un seul temple
et en une seule cité, alors s’établira vraiment
le règne du Christ, se réalisera
définitivement sa divine mission. »


« Des forces puissantes travaillent le
monde, écrivait de même Channing. Nul
ne peut les arrêter. Les signes en sont la
naissance de la nouvelle conception du
christianisme, du nouveau respect pour
l’homme, du nouveau sentiment de fraternité
et d’une égale attitude des hommes
à l’égard du Père de tous les hommes.
Nous le voyons, nous le sentons. Et devant
cette manifestation de l’esprit nouveau
tomberont toutes les persécutions.
La société pénétrée de cet esprit substitue
la paix à la guerre permanente. La
force de l’égoïsme qui englobe tout et qui
semble invincible cède à cette puissance
naturelle : « Paix sur terre et concorde
parmi les hommes » ne demeurera pas
toujours un rêve. »





XVI



Pourquoi s’imaginer que les hommes,
qui sont en la puissance de Dieu, demeureront
toujours dans l’erreur étrange que
seules les lois humaines, changeantes,
injustes, locales, sont importantes et
obligatoires, et non la loi de Dieu, éternelle,
juste et commune à tous les hommes ?


Pourquoi penser que les pasteurs de
l’humanité prêcheront toujours que cette
loi n’existe pas et ne saurait exister, lorsque
chaque secte possède ses lois religieuses,
lorsque telle autre croit à celles
qu’on appelle scientifiques (lois de la
matière, celles de la sociologie), qui sont
sans obligation ni sanction, ou lorsqu’on
obéit à des lois civiles que les
hommes peuvent établir et changer à leur
volonté ?


Cette erreur peut être provisoire.


Pourquoi supposer, en effet, que les
hommes, auxquels est révélée la loi divine
commune à tous, écrite dans leur
âme, trouvant son expression dans les
doctrines des Brahmanes, de Bouddha,
de Lao-Tseu, de Confucius, du Christ,
n’adopteront pas enfin cet unique principe
de toutes les lois, qui leur donnera
et la satisfaction morale et une
vie sociale heureuse ? Pourquoi demeureraient-ils
fidèles au chaos des doctrines
théologiques, scientifiques et politiques,
méchantes et pitoyables, qui les
détournent de la seule chose nécessaire,
et les poussent vers les choses vaines, ne
leur donnant aucune indication sur la façon
de se conduire dans la vie individuelle
et sociale ?


Pourquoi se dire que les hommes continueront
à endurer toutes les souffrances,
les uns en cherchant à dominer les autres,
les autres en se soumettant avec haine et
envie à leurs maîtres et en s’efforçant à
devenir eux-mêmes des dirigeants ?


Pourquoi supposer que le progrès, orgueil
des hommes d’aujourd’hui, consistera
toujours dans l’accroissement de la
population, dans les mesures policières
de nous conserver la vie, et non dans
l’amélioration morale de notre vie ?


Pourquoi croire qu’on verra toujours
le progrès dans de piètres inventions mécaniques
produisant de plus en plus des
objets inutiles et nuisibles, et non dans
la marche vers l’union toujours plus
étroite entre les hommes et dans la nécessité,
pour parvenir à cette union, de
vaincre nos passions ?


Pourquoi ne pas supposer que les
hommes se réjouiront et rivaliseront non
pas dans la richesse et le luxe, mais dans
la simplicité, la modération et la bonté ?


Pourquoi ne pas penser que les hommes
verront le progrès non pas dans
l’accroissement des biens, mais dans la
tendance de demander de moins en moins
et de donner de plus en plus aux autres ;
non plus dans l’élargissement de notre
pouvoir, ni dans le succès, ni dans la
victoire, mais dans la tendance de nous
modérer de plus en plus, et de communier
de plus en plus étroitement, individu
avec individu, nation avec nation ?


Pourquoi se représenter les hommes
toujours assoiffés de luxure ou se multipliant
comme des lapins, construisant
dans les villes des usines d’alimentation
chimique pour assurer l’existence des générations
qui se multiplient et vivent dans
les villes où il n’y a ni plantes ni animaux ?


Pourquoi ne pas les voir plutôt chastes,
luttant contre leurs passions, vivant en
paix avec leurs voisins, au milieu des
champs, des jardins, des forêts et des
animaux domestiques bien nourris, et cela
avec la seule différence entre leur état
actuel et celui de demain de ne pas reconnaître
la terre comme une propriété
privée, ni eux-mêmes comme appartenant
à tel ou tel État, ne payer à personne
d’impôt, ne pas guerroyer, mais communier
dans une paix universelle ?


Pour se représenter ainsi la vie humaine
on n’aurait rien à imaginer de nouveau, ni
à modifier, ni à ajouter à la vie des pays
agricoles, telle que nous la connaissons
en Chine, en Russie, aux Indes, au Canada,
en Algérie, en Égypte, en Australie.


Pour s’imaginer cette vie, on n’a pas
à inventer quelque organisation compliquée,
mais simplement à se dire que les
hommes ne doivent reconnaître qu’une
seule loi supérieure, la loi de l’amour de
Dieu et de son prochain, celle qui est invariablement
exprimée dans les religions
de Brahma, de Bouddha, de Confucius
de Lao-Tseu, du Christ.


Pour que cette vie se réalise, il n’est
nullement besoin que les hommes se transforment
au point de devenir des anges
vertueux. Les hommes garderont leur
faiblesse et leurs passions, pécheront, se
querelleront, commettront des adultères,
spolieront la propriété, tueront même ;
mais tout cela ne sera que l’exception,
non la règle. Leur vie sera tout autre
par le seul fait qu’ils ne considéreront
plus la violence organisée comme condition
nécessaire, ne seront plus formés
sous l’influence des crimes de l’autorité
envisagés comme actes méritoires.


La vie des hommes sera tout autre
parce que la violence, contraire à la loi
divine, considérée aujourd’hui comme
légitime et nécessaire, ne sera plus un
obstacle à l’enseignement de bonté,
d’amour et de soumission à la volonté
de Dieu.


Pourquoi ne pas s’imaginer que la souffrance
conduira les hommes au désir de
s’affranchir de la suggestion, de l’hypnose
auxquelles ils doivent leurs longues
misères, à se souvenir qu’ils sont les
fils et les serviteurs de Dieu, et peuvent
et doivent par suite n’obéir qu’à lui et à
leur conscience ? Loin d’être difficile à se
l’imaginer, il est au contraire difficile de
croire que cela ne puisse pas être.





XVII



« Si vous n’êtes pas comme des enfants,
vous n’entrerez pas dans le royaume de
Dieu. » Cette parole évangélique vise
non seulement les individus, mais aussi
les sociétés. De même qu’un individu,
ayant souffert par ses passions et les
tentations de la vie, revient consciemment
à l’état simple d’affection pour
tous, état dans lequel se trouvent inconsciemment
les enfants, et y revient
avec toute l’expérience et l’acquis intellectuel
de l’adulte, les sociétés, ayant
éprouvé toutes les conséquences malheureuses
de l’oubli de la loi divine et de
l’obéissance à la loi humaine organisant
leur vie en dehors du travail de la terre,
doivent aujourd’hui, avec toute l’expérience
acquise durant leurs errements,
abandonner les tentatives d’existence fondée
sur la production industrielle et revenir
à la loi supérieure de Dieu et à la
vie primitive des champs.


Cette indépendance consciente à l’égard
de l’autorité humaine et la soumission à
l’autorité divine signifient la reconnaissance
comme obligatoire, partout et toujours,
de la loi éternelle de Dieu, qui
est la même dans toutes les doctrines
religieuses.


Quant à la vie rurale, elle implique
la reconnaissance du travail de la terre,
non comme une condition provisoire de
notre existence, mais comme une occupation
toujours et partout préférée, parce
qu’elle nous facilite le mieux l’accomplissement
de la volonté divine.


Or, les peuples orientaux, et la Russie
parmi eux, se trouvent dans les meilleures
conditions pour revenir à cette nouvelle
vie.


Les Occidentaux, qui se sont déjà engagés
si loin sur la fausse voie des transformations
politiques de régime, ayant
toutes pour principe l’autorité et la substitution
du travail industriel au travail
agricole, ne sauraient revenir à la nouvelle
vie qu’après de grands efforts. Mais,
tôt ou tard, l’animosité qui grandit parmi
eux et l’instabilité de leur situation les
forceront bien à revenir à la véritable
existence indépendante et rationnelle fondée
sur leur propre travail et non sur
l’exploitation des autres peuples.


Si séduisants que puissent paraître le
progrès extérieur de l’industrie et la
façade de la vie actuelle, les esprits les
plus pénétrants de l’Occident montrent
depuis longtemps à leurs nations la voie
funeste qu’elles suivent et la nécessité de
retourner à la vie agricole qui fut la
forme primitive de la vie de toutes les
sociétés et qui est faite pour procurer à
tous une existence heureuse et rationnelle.


Les peuples orientaux, parmi lesquels
le russe, n’ont besoin à cette fin de ne
rien changer à leur existence ; il leur
suffit de s’arrêter sur la voie fausse où ils
viennent de s’engager et de manifester leur
indépendance à l’égard du pouvoir, ainsi
que leur prédilection pour l’agriculture qui
fut toujours leur occupation naturelle.


Nous, les Orientaux, nous devons être
reconnaissants à la destinée de nous
avoir placés dans la situation qui nous
permet de profiter de l’exemple des Occidentaux ;
nous devons en profiter non
pas pour l’imiter, mais au contraire pour
éviter les fautes que les Occidentaux
avaient commises ; nous ne devons pas
nous avancer sur la voie funeste d’où
nous les voyons déjà revenir à notre rencontre,
eux qui s’y étaient aventurés si
loin.


C’est bien dans cet arrêt de la marche
sur la voie de l’erreur, ainsi que dans l’indication
de la possibilité et de la nécessité
de s’en frayer une autre, plus facile à
suivre, plus joyeuse et plus naturelle à
l’homme, qu’est la grande portée de la
Révolution qui s’accomplit actuellement
en Russie.





L’UNIQUE SOLUTION POSSIBLE

DE LA

QUESTION AGRAIRE





I



Le droit exclusif sur la terre des uns
privant les autres de la possibilité d’en
jouir, est une iniquité aussi cruelle et
aussi nuisible pour tous que l’était en
son temps le droit de posséder des serfs.


Instinctivement consciente chez tous
les hommes, cette iniquité était surtout
et, de tout temps, ressentie par le monde
rural de Russie. Ce sentiment est plus
vivace que jamais en ces jours de révolution,
et c’est vers son abolition que
tendent actuellement tous les souhaits et
toutes les revendications du peuple russe.


Les cercles gouvernementaux autant
que les groupements anti-gouvernementaux
sont occupés aujourd’hui à rechercher
les moyens de donner satisfaction
à ces demandes.


Malheureusement, les uns et les autres
ont généralement en vue leurs buts particuliers
de parti et non ce qui doit être
leur but unique, prédominant : le rétablissement
de la justice.


Les uns espèrent répondre aux revendications
du peuple en ajoutant au lot de
chaque paysan une part prise sur les terrains
d’État et une partie des apanages
impériaux.


Les autres proposent de faciliter aux
paysans, par l’intermédiaire de la Banque
agricole, l’achat des propriétés foncières
mises en vente.


Les troisièmes voient le remède dans
l’émigration des paysans qui manquent
de terres dans des régions où de vastes
terrains demeurent inoccupés.


Les quatrièmes veulent établir le fermage
obligatoire et héréditaire.


Les cinquièmes préconisent l’expropriation
des terres appartenant à la couronne,
aux apanages, aux couvents, aux
propriétaires fonciers, et en constituer
une réserve pour la distribution des terrains
aux paysans.


Les sixièmes s’appliquent à prouver la
nécessité de la nationalisation du sol, qui
serait la préface d’une organisation socialiste.


Les septièmes, enfin, aperçoivent le
remède dans la reconnaissance de toute
la terre comme propriété des seuls agriculteurs.


Toutes ces propositions se divisent en
réalité en deux catégories : celle des
gouvernementaux et des conservateurs
qui voudraient résoudre la question
agraire sans que cela modifie sensiblement
leur situation privilégiée, tout en
apaisant, grâce à quelques concessions,
l’agitation populaire ; celle des révolutionnaires,
qui visent un but tout opposé :
l’accroissement de l’effervescence chez
le peuple et son entraînement à l’action
révolutionnaire qu’ils considèrent comme
la plus utile au bien commun.


Jusqu’ici, les révolutionnaires atteignent
de mieux en mieux leur but. Sous
l’influence de leur propagande verbale ou
écrite, le peuple se rend compte chaque
jour davantage de l’iniquité, si ancienne
et si lourde, qui pèse sur lui, celle de la
spoliation de son droit de jouir de la
terre.


Voyant que le gouvernement ne se
soucie pas de faire disparaître cette iniquité,
s’en persuadant plus encore après la
dissolution de la Douma, le peuple s’irrite
de plus en plus et il est tout prêt à commettre,
commet déjà, des actes les plus
cruels pour se venger de l’injustice dont
il souffre depuis si longtemps.


Le peuple sent qu’au moment où tout
change en Russie, il ne peut et ne doit
demeurer davantage dans sa situation
précaire. D’autre part, il ne saurait se
contenter des mesures de circonstances,
des palliatifs, tels que l’achat des terres
par l’intermédiaire des banques, l’expropriation
forcée, la colonisation, le fermage
ou la constitution des réserves de
terre. Il veut un changement radical du
système agraire actuel, changement à la
suite duquel il ne serait plus permis
aux uns de ne pas travailler la terre
et d’empêcher en même temps les travailleurs
de la cultiver, tels des chiens
gardant le foin qu’ils ne mangent pas eux-mêmes.
Le peuple veut que tous les hommes
aient la faculté égale de jouir de tous
les profits et avantages que procure la
terre.


Et le peuple a parfaitement raison de
formuler cette revendication. Là où il a
tort, c’est lorsqu’il s’imagine, influencé
qu’il est par des hommes peu sérieux et
égarés, que pour instituer le droit égal
pour tous à la terre, il suffit d’enlever les
propriétés foncières aux possédants et de
les partager entre les cultivateurs qui travaillent
de leurs bras.


Comment partager la terre expropriée ?


Quelle part reviendra à telle communauté ?


Comment distribuer les terres les plus
fertiles, les prairies, les forêts ?


Que faire des petits propriétaires ?


Que faire des hommes qui ne possèdent
pas de terre et qui désirent pourtant
avoir leur part ?


En cas d’une trop grande densité de
population, qui doit émigrer et où aller ?


Toutes ces questions ne peuvent être
résolues par aucune Commission ; elles ne
peuvent que susciter des discussions, des
querelles sans fin et, surtout, donner
naissance à des iniquités pires que celles
d’aujourd’hui.


Les paysans, occupés par leurs intérêts
locaux, ne s’en aperçoivent pas et ne
peuvent s’en apercevoir. Mais les hommes
qui se considèrent comme appelés à résoudre
ce problème au point de vue de
l’équité générale devraient s’en rendre
compte.


Or, la solution du problème agraire,
au point de vue général, n’est aucunement
dans l’expropriation forcée des
uns et la distribution des terres aux autres ;
elle n’est pas dans la disposition arbitraire
de terrains, mais uniquement en
ceci : l’abolition complète de la vieille
propriété foncière qui est l’origine de
toutes les oppressions et de la haine entre
les hommes.


Pour résoudre la question agraire, il
importe donc avant tout de rétablir le
droit naturel de tous les hommes à la
terre et le droit de chacun au produit de
son travail.





II



Tous les hommes ont le même droit à
la terre et chaque homme a le droit inaliénable
au produit de son travail. L’un
et l’autre droit furent transgressés par la
reconnaissance du droit de propriété exclusive
sur la terre et par les impôts et
les taxes sur le produit du travail.


Pour rétablir le véritable droit, il n’est
qu’un moyen : l’institution d’un impôt sur
la terre dont la valeur égalerait le profit
que les propriétaires tirent de leur terre,
et la substitution à tous les autres impôts,
payés par le travail, d’un impôt unique
sur toute la terre.


L’établissement de cet Impôt unique
fut déjà proposé à diverses reprises, dans
différents pays, et fut de nos jours exposé
en détail par l’Américain Henry George.


Les principes de l’Impôt unique sont
les suivants :


1o Tous les hommes ayant le droit
égal à la terre, et chaque homme ayant
le droit inaliénable au produit total de
son travail, nul ne doit avoir le privilège
de jouir de la terre et nul ne doit déposséder
les travailleurs du fruit de leur travail
sous forme de redevance ou celle d’impôts
et de contributions ;


2o Afin que ni l’un ni l’autre droits ne
puissent être violés, il faut que ceux qui
jouissent de la terre payent à la communauté
un impôt correspondant aux profits
qu’on tire de tel terrain comparativement
aux profits des autres terrains. Il faut
ensuite que ceux qui ne possèdent pas de
terre et s’occupent d’autres affaires soient
libérés de tout impôt ou contribution.


Dans une pareille organisation, toutes
les ressources, fournies actuellement par
le travail et destinées aux dépenses des
services publics, seraient tirées de la terre,
suivant sa situation procurant tel ou tel
bénéfice aux possédants.


Par exemple, les terrains les plus fertiles
ou situés à proximité des voies de
communication, rapportant, par suite,
davantage que le sol sablonneux ou le
terrain situé loin des centres populeux,
payeraient davantage ; les terrains situés
dans les villes, ou près des lieux d’embarquement,
ou contenant des minerais,
payeraient plus encore. Enfin, ceux qui
possèderaient un sol dépourvu de tout
avantage, ou ceux qui ne possèderaient
pas de terre, jouiraient quand même de
toutes les commodités de l’organisation
sociale : administration municipale, voies
de communication et tout autre service
public, sans rien payer.





III



Les résultats de cette organisation
seraient les suivants :


1o Les propriétaires fonciers, surtout
les grands, qui ne cultiveraient pas eux-mêmes
leurs terres, mais qui devraient
payer l’impôt, renonceraient généralement
à leurs possessions et les transmettraient
aux agriculteurs manquant de
terre.


2o L’Impôt unique, en supprimant
toutes les autres taxes sur les produits
de première nécessité : sucre, pétrole,
allumettes, beurre, œufs, etc., diminuerait
les dépenses des travailleurs et améliorerait
ainsi leur bien-être.


3o Le même Impôt unique supprimerait
les droits de douane, rétablirait, dans
les pays où il serait institué, le libre
commerce avec le monde entier et donnerait
à ses habitants la possibilité de
jouir sans obstacle de tous les produits
du sol, du travail et de l’art de tous les
autres pays.


4o L’Impôt unique, en permettant l’accès
de la terre à tous les travailleurs,
améliorerait la situation des salariés : ils
ne seraient plus obligés, comme aujourd’hui,
d’accepter les conditions que leur
imposent les patrons, mais établiraient
eux-mêmes les conditions de leur travail.


Cette situation indépendante des ouvriers
ferait que toutes les inventions
facilitant le travail, qui ne sont aujourd’hui
que des moyens d’asservissement,
ne seraient plus une calamité, mais un
bien pour tous.


5o En améliorant le bien-être des travailleurs,
l’Impôt unique rendrait impossible
la surproduction, si habituelle
aujourd’hui, les ouvriers ayant désormais
plus de facilité d’acquérir les objets
produits par eux ; de plus, on fabriquerait
principalement des objets nécessaires à
la grande majorité et en quantité proportionnée
à la demande réelle.


6o L’institution de l’Impôt unique dans
tous les pays, surtout en Russie et actuellement,
ferait que toutes les revendications
légitimes du peuple recevront satisfaction
dans une mesure plus grande
qu’on ne s’y attend ; car, non seulement
chacun aurait la possibilité de jouir au
même degré de tous les produits de la
terre, mais encore les travailleurs seraient
libérés de tout impôt et contributions sur
le produit de leur travail.


Ainsi, quel que soit le régime social,
celui d’aujourd’hui fondé sur la violence
gouvernementale, ou celui de demain fondé
sur l’entente universelle, l’institution de
l’Impôt unique sur la terre serait le moyen
le plus sûr et le plus pratique tant pour
se procurer, sans imposer le travail, les
ressources nécessaires aux dépenses de la
société que d’établir des relations agraires
équitables.


(Il a été démontré dans nombre d’ouvrages
traitant cette question que l’Impôt
unique sur la terre suffirait amplement
pour remplacer toutes les autres impositions.
Les meilleurs ouvrages concernant
l’Impôt unique sont ceux de Henry
George : Progrès et pauvreté, Discours et
études, Problèmes sociaux, etc.)





IV



Mais, dira-t-on, l’établissement de
l’Impôt unique ruinerait les assises de
la société (la propriété foncière et le
système fiscal), édifiées et consolidées
durant des siècles ; il jetterait un trouble
profond dans la société et la masse
populaire, ce qui, aux temps si agités
d’aujourd’hui, serait inopportun et dangereux.


J’estime, au contraire, qu’aucune des
mesures qu’on propose actuellement pour
résoudre la question agraire ne saurait
être appliquée avec moins d’effervescence,
d’agitation et de trouble dans les masses
et parmi les propriétaires, que l’institution
de l’Impôt unique.


Il me semble que l’on pourrait procéder
ainsi à son application :


La terre serait déclarée propriété nationale,
et le produit du travail de chacun, sa
propriété à lui. C’est afin de rétablir ces
droits fondamentaux, aujourd’hui violés,
qu’on instituerait ensuite l’Impôt unique,
selon la valeur du terrain et remplaçant
toutes les autres taxes et impositions.


Toutefois, comme la levée brusque et
dans toute son étendue de l’impôt sur la
terre et la suppression non moins soudaine
de tous les autres impôts ruineraient
nombre de propriétaires fonciers et d’industriels ;
que, d’autre part, l’institution
de l’Impôt unique demanderait l’évaluation
exacte des terrains à laquelle il serait
impossible de procéder rapidement, cette
mesure serait appliquée progressivement.


La première année, on imposerait 15,
20 ou 30 pour cent de la rente totale ;
l’année suivante une autre partie, et
ainsi de suite, jusqu’au transfert complet
de tous les impôts sur la valeur de la
terre, transfert qui peut être effectué pendant
un délai plus ou moins prolongé.


Cette imposition progressive de la terre
et la suppression des impôts sur le travail
ne pourraient et ne devraient produire
ni trouble ni agitation, puisque l’application
progressive de cette mesure permettrait
aux propriétaires fonciers et aux
industriels de s’adapter avec la même
gradation aux nouvelles conditions de la
vie sociale.


La réalisation d’une pareille réforme
générale ferait cesser la dure iniquité que
perpétue le droit exclusif sur la terre, iniquité
dont se rendent bien compte tous
les hommes, mais surtout les cent millions
de paysans russes ; elle ferait disparaître
en même temps l’autre iniquité,
aussi cruelle, mais dont on se rend
moins compte : l’imposition arbitraire du
travail ; ce serait enfin le moyen le plus
efficace d’établir la paix et l’ordre dans
toutes les classes de la société et dans le
monde rural en particulier, comprenant
les neuf dixièmes du peuple russe.


Cette solution de la question agraire
ne viserait pas une seule classe, si nombreuse
soit-elle ; elle ne serait ni locale
ni provisoire : expropriation, achat, colonisation,
réserve de terrain, etc., mais
une solution générale, fondamentale et
d’un caractère moral. Elle supprimerait
sûrement la si ancienne et si flagrante
injustice en établissant le droit égal à la
terre et au travail, tant pour le millionnaire
que pour le plus pauvre des paysans,
et seule cette solution apaisera
entièrement le peuple.


Les hommes qui participent au gouvernement
justifient leur fonction par le
fait qu’ils assurent la justice à leurs administrés.
Le rétablissement de la justice
devrait donc être reconnu par eux comme
leur premier et le plus urgent devoir. Ils
le devraient d’autant plus que l’iniquité
est devenue évidente et est entrée dans la
conscience de tous.


Le servage, notamment, avait en son
temps ce caractère, et il fut aboli par le
gouvernement d’alors. De notre temps,
l’injustice de la propriété foncière est
ressentie plus vivement encore que ne le
fut, il y a cinquante ans, l’iniquité du
servage.


Les hommes qui font partie du gouvernement
en Russie ont donc présentement
le devoir devant Dieu, devant le peuple
et devant leur propre conscience, d’abolir
cette criante iniquité dont le peuple est
devenu conscient. Ils ont le devoir de le
faire s’ils ne s’abusent pas et ne cherchent
pas à abuser les autres sur leur mission.


Pourquoi dès lors demeurent-ils inertes ?


La seule explication de leur inertie est
que, par une habitude invétérée d’imiter
en tout l’Europe, ils craignent de recourir
à une mesure qui n’a pas encore été
expérimentée nulle part. Ils oublient que
les conditions dans lesquelles se trouve
le peuple russe sont tout autres que celles
des peuples occidentaux et qu’il n’est
vraiment pas, à jamais, prédestiné à imiter
l’Europe.


Le temps est venu où le peuple russe
peut déjà prétendre à sa majorité, se fier
sur sa propre raison et se conduire suivant
sa nature et les conditions qui l’entourent.


Les hommes qui sont maintenant au
pouvoir en Russie doivent particulièrement
s’en souvenir, parce qu’en laissant
subsister de nos jours le système inique
de la propriété foncière, ils ne remplissent
pas ce qu’ils reconnaissent comme
leur devoir strict ; ils deviennent donc les
fauteurs des plus grandes calamités et
prononcent ainsi leur faillite et leur inutilité.





L’IMPOT UNIQUE

D’HENRY GEORGE[4]

SON APPLICATION URGENTE ET FACILE
EN RUSSIE


[4] Ces pages, complétant les précédentes, ont servi
de préface à la traduction des Problèmes sociaux de
Henry George.




Dans un des derniers chapitres de son
livre : Problèmes sociaux, Henry George
dit : « Quiconque n’a pas pénétré le fond
de la question, jugerait ridicule le fait
que je vois dans ce simple changement
du système d’impôts la plus grande révolution
sociale.


« Mais celui qui a suivi le développement
de ma pensée doit se rendre compte
que, dans ce simple changement, réside la
plus grande transformation sociale, transformation,
ou révolution, au regard de
laquelle ne sont rien ni la révolution qui
a aboli l’ancien régime en France ni celle
qui a supprimé l’esclavage aux États-Unis. »


C’est cette portée considérable de la
révolution indiquée par Henry George
qui demeure jusqu’ici incomprise des
hommes.


La principale raison en est que sa pensée
est travestie ou est passée sous silence.
La plupart croient y déceler un système
de changement des lois réglementant la
propriété foncière, changement dans le
sens de la nationalisation du sol comme
l’entendent les socialistes.


Ceux qui se croient très savants objectent
à l’idée de Henry George, comprise
dans ce sens étroit, tantôt en lui attribuant
ce qu’il n’a jamais dit, tantôt en lui
opposant les axiomes, selon eux absolus,
tirés de l’ordre des choses existant, et
qui furent cependant réfutés d’une façon
péremptoire par Henry George.


Les hommes du monde, les propriétaires
fonciers, les opulents en général,
n’ayant pas la moindre notion des théories
de Henry George, mais se doutant vaguement
qu’il veut, on ne sait comment, démunir
la terre de ses possesseurs actuels,
sentent, par instinct de conservation, le
danger de sa théorie et nient tout simplement
son caractère rationnel.


« Oui, je sais, disent-ils. Imposer la
terre pour que les propriétaires, déjà
écrasés par toutes sortes de taxes, paient
encore l’impôt foncier. »


Ou bien : « Oui, je sais. Ce système
consiste à faire payer aux propriétaires
fonciers toutes les améliorations qu’ils
auront introduites dans leurs propriétés. »


Et voilà trente ans, depuis l’exposition
si claire, si probante et si fortement
étayée, de cette grande idée, qu’elle demeure
absolument ignorée de l’immense
majorité des hommes.


Il ne pouvait en être autrement. De
fait, cette idée, qui bouleverse toute la
vie sociale de l’humanité pour le plus
grand profit de la majorité opprimée
et muette et au détriment de la minorité
dominatrice, est exprimée sous une forme
si convaincante et, surtout, si simple,
qu’il est impossible de ne pas la comprendre.


Et une fois comprise, il est impossible
de ne pas chercher à la réaliser. Pour
avoir raison d’elle, il ne reste donc qu’à
la déformer ou à la passer sous silence.


Voici plus de trente ans qu’on s’y emploie
avec un tel succès qu’on a bien de
la peine à décider les hommes à lire avec
attention ce qu’a écrit Henry George, et
à y réfléchir.


Certes, il existe en Angleterre, aux
États-Unis, en Australie, en Allemagne,
de petites revues consacrées à la question
de l’Impôt unique et assez bien
rédigées, mais elles sont fort peu répandues.
Aussi, les idées de Henry George
continuent-elles à demeurer ignorées
parmi les classes cultivées du monde
entier, et l’indifférence pour elles semble
plutôt s’accroître.


La société résiste aux idées qui troublent
sa quiétude, — et l’idée de Henry George
est une de celles-là, — comme les abeilles
se défendent contre les vers nuisibles
qu’elles sont impuissantes à détruire :
elles bouchent de résine les nids des
vers et empêchent ainsi ces derniers de se
propager et de faire du mal. Les sociétés
européennes se comportent de même
à l’égard des idées qu’elles jugent nuisibles
pour l’ordre, ou plutôt pour le
désordre, établi.


« Mais la lumière brille dans les ténèbres,
et les ténèbres ne l’absorbent
point. » Une idée juste et féconde ne
peut être déracinée. On a beau l’étouffer
sous des pensées et des paroles creuses,
obscures et prétentieuses, elle luit toujours,
et, tôt ou tard, la vérité consume
le voile qui la couvre et elle brille sur le
monde entier. Il en sera ainsi de l’idée
de Henry George.


Je crois bien que son heure est venue,
et en Russie spécialement. L’heure est
venue parce qu’il s’accomplit en ce moment
en Russie une révolution qui est
toute dans la négation de la propriété
foncière par le peuple, par le vrai peuple ;
l’heure est venue spécialement en Russie,
parce que dans l’immense majorité de sa
population a toujours vécu la même pensée
que celle qui est à la base de la théorie
de Henry George : la terre est un bien
commun des hommes et elle seule, non
le travail, peut être imposée.


Henry George dit encore que transmuer
tous les impôts en un seul, frappant
la valeur de la terre, c’est conformer
les réformes sociales les plus importantes
aux lois naturelles (a conforming of the
most important adjustments to natural
laws).


Il dit que l’idée de disposer de la
valeur de la terre (la rente) au profit de
toute la société est aussi naturelle pour
un groupement que l’est pour l’individu
le fait de marcher sur ses pieds et non
sur ses mains.


Cette pensée a non seulement toujours
été celle du monde rural en Russie, mais
encore a été réalisée par lui tant qu’il
n’en fut pas empêché par la contrainte
gouvernementale.


Le statisticien Orlov écrivait vers 1870
ce qui suit sur la façon des paysans
russes de se comporter à l’égard de la
terre :


« Le mir[5] ne comprend ni ne distingue
entre les divers impôts qui sont désignés
dans les listes de contributions. Tous ces
impôts, redevances et contributions payés
par les communautés sont confondus,
lors de leur répartition par le mir, en
une somme globale qui est prélevée sur
les membres de la communauté d’après
le nombre des « âmes de taille » dont le
chef de famille est le répondant. Une
« âme de taille » représente, dans l’esprit
du paysan, la possession d’un lot de
terre. « L’âme de taille », d’après la conception
particulière du paysan, est inséparable
de la possession de la terre ; bien
plus, le terme « âme » est synonyme de
celui de « nadiel », c’est-à-dire équivaut à
chaque lot faisant partie des terrains communaux
et payant sa part de contributions
collectives. Si à la demande concernant le
nombre d’âmes qu’il représente, le chef
du foyer répond qu’il est inscrit pour
deux âmes, si un autre répond qu’il en représente
trois, cela veut dire que le premier
possède deux parts et le deuxième
trois parts de la terre communale (du
mir).


[5] Société rurale, ou assemblée des chefs de famille
du village.



« Or, tous les impôts que doit payer la
communauté d’après le rôle des impositions
sont intimement liés au revenu
global de la terre du mir, quelle que soit
la dénomination ou la destination des
taxes. »


Ces quelques lignes définissent l’idée
fondamentale du peuple russe sur la possession
de la terre et sur la portée des
impôts ; et cette idée est précisément
celle que préconise et répand Henry
George.


Elle n’est pas dans une nouvelle répartition
des terres, comme on se l’imagine
généralement lorsqu’on caractérise
les théories de Henry George, mais dans
la garantie à chaque homme de l’intégrité
du produit de son travail et dans la faculté
égale de jouir de tous les revenus de la
terre.


Telles sont les vues du peuple russe,
tant sur le travail que sur le droit à la
terre.


On comprend que les peuples d’Europe
soient hostiles aux théories de Henry
George, puisque leur réalisation détruirait
entièrement l’ordre des choses établi,
qui est favorable à la majeure partie des
nations occidentales.


Mais, chez nous, en Russie, où les neuf
dixièmes de la population appartiennent
au monde rural et où cette théorie du
penseur américain ne fait qu’exprimer
ce qui a toujours été reconnu comme
juste par tout le peuple russe, elle peut et
doit trouver son application et terminer
ainsi par un grand acte de justice la révolution
qui a pris jusqu’ici une direction
fausse et criminelle.





QUE FAIRE ?




Oubliez votre sainteté et votre
sagesse, et le peuple vivra cent
fois plus heureux. Oubliez que
vous êtes bons et que vous êtes
justes, et le peuple reviendra à
la primitive affection entre enfants
et parents. Oubliez votre ingéniosité
et vos calculs, et il n’y aura
plus de voleurs ni de brigands.
On ne peut réaliser ces trois
choses de façade seulement. Il
faut être plus simple, moins enchaîné
par les passions et moins
raisonnant.


Lao-Tseu.







I


Il y a quelque temps, je reçus la visite
de deux jeunes gens qui venaient m’emprunter
des livres.


L’un était coiffé d’une casquette et
chaussé de lapti[6] ; l’autre portait un
chapeau noir, jadis élégant, et des bottes
éculées.


[6] Chaussure tressée en tille.



Je leur ai demandé qui ils étaient. Ils
me répondirent avec une fierté non dissimulée
qu’ils étaient des ouvriers exilés
de Moscou pour avoir pris part en cette
ville à la révolte de décembre 1905. Ils
s’étaient embauchés comme gardes dans
un jardin de notre village, où ils restèrent
un mois environ. La veille, le
propriétaire du jardin les congédia parce
qu’il croyait qu’ils incitaient les paysans
à dévaliser son jardin. Ils niaient avec
un sourire cette accusation, affirmant
qu’ils n’incitaient personne, mais allaient
seulement vers le soir causer au village
avec des camarades.


Tous deux, surtout le plus déluré, aux
brillants yeux noirs et aux dents blanches,
étaient très au courant de la littérature
révolutionnaire et employaient à tout
propos des mots étrangers : orateur,
prolétariat, social-démocrate, exploitation,
etc.


Je les ai questionnés sur leurs lectures.
Le noiraud répondit, avec son
constant sourire, qu’il a lu toutes sortes
de brochures.


— Lesquelles ? questionnai-je.


— De toutes sortes : Terre et liberté.


Je leur demandai ce qu’ils en pensaient.


— Tout y est juste, répondit le noiraud.


— Et qu’y dit-on de juste ?


— C’est que l’existence est devenue
impossible.


— Pourquoi impossible ?


— Comment, pourquoi ? Pas de terre,
pas de travail ; et le gouvernement qui
écrase le peuple sans rime ni raison.


Et tous deux se mirent à conter, en
s’interrompant mutuellement, comment
les cosaques frappaient les gens de leur
nagaïka, comment les policiers arrêtaient
tous ceux qui leur tombaient sous la
main, comment on fusillait chez eux des
hommes qui n’avaient rien fait.


A mes objections que la révolte armée
était un acte mauvais et insensé, le noiraud
ne faisait que sourire et répéter :


— Ce n’est pas notre avis.


Lorsque je me mis à parler du péché
d’assassiner, puis de Dieu, ils se regardèrent
et le noiraud haussa les épaules.


— Alors quoi, il faut donc, suivant la
loi de Dieu, laisser exploiter le prolétaire ?
fit-il. C’était bon avant. Aujourd’hui, on
est devenu conscient. C’est fini…


Je leur apportais des livres sur des
sujets pour la plupart religieux. Ils
regardèrent les titres, et se montrèrent
déçus.


— Si cela ne vous plaît pas, laissez-les.


— On peut toujours les lire, fit le noiraud,
et, cachant les brochures sur sa
poitrine, il prit congé de moi.


Bien que je ne lise pas les journaux,
je connais d’après les conversations de
mes proches, d’après les lettres que je
reçois et les récits des visiteurs, ce qui
s’est passé ces derniers temps en Russie ;
je connais, particulièrement bien, — précisément
parce que je ne lis pas les
journaux, — le changement surprenant
survenu depuis peu dans l’esprit de la
société et du peuple.


Auparavant, quelques-uns seulement
condamnaient certaines mesures du gouvernement ;
aujourd’hui, tous, à peu
d’exceptions, considèrent toute l’activité
du gouvernement comme criminelle,
illégale et voient en lui seul la cause de
tous les troubles. Telle est l’opinion et
des professeurs, et des employés de
poste, et des littérateurs, et des boutiquiers,
et des ouvriers, et même des
policiers.


Cet état d’esprit s’est surtout répandu
après la dissolution de la première
Douma. Mais depuis les assassinats quotidiens
commis en ces derniers temps
par le gouvernement, il est devenu général.


Je le savais. Mais la conversation avec
les deux ouvriers a eu sur moi une
action décisive : telle la secousse qui
solidifie d’un coup un liquide refroidi,
cette conversation cristallisa en moi
toute une série d’impressions semblables
reçues précédemment, en une conviction
définitive.


Après l’entretien avec ces deux
hommes, j’ai aperçu nettement que tous
les crimes, commis par le gouvernement
dans le but d’étouffer la révolution, non
seulement ne l’étouffaient pas, mais
l’exaspéraient davantage.


J’ai compris qu’au cas même où le
mouvement révolutionnaire s’arrêterait
pour quelque temps, en raison de la terreur
répandue par les scélératesses du
gouvernement, ce mouvement, loin de
disparaître, ne fera que s’étendre souterrainement,
pour réapparaître ensuite à
la surface avec une force accrue.


J’ai compris que l’incendie s’est répandu
à tel point, que la moindre tentative
de l’éteindre ne fait qu’augmenter sa
violence. J’ai vu clairement que seul
l’arrêt de toutes les mesures de coercition :
la peine capitale, l’emprisonnement
ou seulement le bannissement et autres
châtiments moins graves, pourrait mettre
fin à cette lutte féroce.


J’ai acquis la certitude que le mieux
que pourrait faire le gouvernement
serait de céder aux révolutionnaires, de
les laisser s’organiser comme ils l’entendent.
Mais je n’étais pas moins certain
que si je faisais une pareille proposition,
je serais considéré comme fou à
lier.


Aussi, malgré la netteté avec laquelle
je me rendais compte que la continuation
de l’horrible activité gouvernementale ne
fait qu’empirer la situation, je ne cherchai
même pas à en persuader quiconque
par l’écrit ou par la parole.




II


Un mois s’était passé depuis la visite
des deux ouvriers, et malheureusement
mon opinion trouvait à tout instant dans
les faits une nouvelle confirmation.


D’une part, les exécutions se multipliaient ;
de l’autre, les assassinats et le
brigandage augmentaient en fréquence.
J’en étais renseigné par ce que l’on me
racontait et par les rares coups d’œil
que je jetais sur les journaux. Je savais
aussi que les dispositions de la masse
populaire et de la société devenaient de
plus en plus hostiles au gouvernement.


Ces jours derniers, au cours d’une
promenade que je faisais, un jeune paysan,
suivant en chariot la même direction
que moi, descendit de son véhicule et
me rejoignit.


C’était un gars de petite taille, au teint
maladif de son visage intelligent et pas
bon, au regard morne et à la mince
moustache blonde.


Il était vêtu d’un veston usé, chaussé
de hautes bottes et coiffé d’une casquette
bleue de forme droite, à la mode parmi
les révolutionnaires, comme je l’ai su plus
tard.


Il me pria de lui prêter des livres,
prétexte sans doute pour entamer une
conversation. Je lui demandai de quel
village il était.


Il habitait une commune peu éloignée,
d’où j’avais récemment reçu la visite des
femmes de quelques paysans qui étaient
détenus en prison. Je connaissais bien
son village pour y avoir procédé jadis
à la réglementation administrative, et j’y
avais toujours admiré la beauté et l’allure
vive de ses habitants. Les enfants de cette
région qui fréquentaient mon école se
distinguaient par leur vivacité d’esprit.


J’interrogeai le gars sur les paysans
qui étaient emprisonnés. Il me répondit,
avec cette assurance excluant toute contradiction
que je remarque depuis quelque
temps chez tous les Russes, que la
faute en était au gouvernement et qu’ils
furent arrêtés sans aucune raison, battus,
puis enfermés.


C’est à grand peine que je finis par lui
faire dire ce qu’on reprochait au juste à
ces gens.


J’ai appris qu’ils étaient des « orateurs »
et qu’ils réunissaient des « meetings »,
comme il disait, où l’on parlait
de la nécessité d’exproprier la terre.


Je lui fis observer que l’établissement
des droits égaux sur la terre ne peut
être obtenu qu’en proclamant celle-ci
propriété nationale et non pas à l’aide
de l’expropriation forcée ou de tout
autre moyen de contrainte.


Il ne fut pas de cet avis.


— Non, dit-il, il n’y a qu’à s’organiser.


— Comment s’organiser ? demandai-je.


— Ça, on le verra bien plus tard !


— Et en attendant, encore des
émeutes, des tueries ?


— C’est une triste nécessité.


Je lui répondis ce que je dis toujours
en pareil cas : On ne peut pas vaincre
le mal par le mal ; on ne le peut
que par la non-participation à la violence.


— Mais puisqu’il n’y a plus moyen
de vivre ainsi ! Pas de travail, pas de
terre ! Que faire ? Où aller ? fit-il en me
jetant un regard de côté.


— Écoutez, mon garçon ; j’ai l’âge
qui pourrait être celui de votre grand-père.
Aussi, ne chercherai-je pas à discuter
avec vous, mais je vous dirai ceci,
comme à un jeune homme qui débute
dans la vie : ce que le gouvernement fait
est mal, ce que vous faites ou voulez faire
est aussi mal. A un jeune homme comme
vous, qui va se créer des habitudes, il n’importe
qu’une chose : avoir une bonne
conduite, ne pas pécher, c’est-à-dire ne
pas agir contre la volonté de Dieu.


Il secoua la tête d’un air mécontent :


— Chacun a son dieu ; des millions
de gens, des millions de dieux.


— Eh bien, je vous conseillerai
quand même de ne plus travailler à la
révolution.


— Mais que faire ? On ne peut cependant
pas souffrir, et souffrir toujours.


Et il reprit :


— Que faire ?


J’ai bien senti que notre conversation
ne mènerait à rien, et je fis mine de
m’éloigner ; mais il m’arrêta.


— Ne pouvez-vous pas me donner
quelque chose pour m’abonner à un
journal ?


Je refusai et m’éloignai assez peiné.


Ce jeune homme n’était pas, lui, un
ouvrier sans travail, comme il en est, qui
par milliers sillonnent aujourd’hui la
Russie, mais un paysan qui vit sur sa
terre.


Rentré chez moi, je trouvai les membres
de ma famille dans un état d’esprit
des plus pénibles. Ils venaient de lire
un journal.


— On compte aujourd’hui vingt-deux
nouvelles exécutions. C’est vraiment terrible !
me dit ma fille.


— Non seulement c’est terrible, mais
cela devient de plus en plus inepte, répondis-je.


— Mais que faire ? On ne peut cependant
pas les laisser tuer et voler impunément,
dit quelqu’un, comme on dit
toujours en pareil cas et comme je l’ai
entendu tant de fois répéter.


L’interrogation « que faire ? » était la
même que m’avaient adressée les deux
vagabonds, gardiens du jardin, et le
paysan révolutionnaire de tout à l’heure.


« On ne peut cependant pas souffrir
passivement la folle terreur que répand
le gouvernement odieux, conduisant à
leur perte le pays et le peuple ! Les
moyens que nous sommes obligés d’employer
nous répugnent, mais que faire ? »
disent les uns, les révolutionnaires.


« Il est impossible d’admettre que de
prétendus novateurs s’emparent du pouvoir
et gouvernent la Russie à leur guise,
la débauchent, la mènent à sa perte.
Certes, les mesures d’exception sont gênantes,
mais que faire ? » disent les
autres, les conservateurs.


Et dans mon souvenir passèrent et des
amis révolutionnaires, et des amis conservateurs,
et le paysan révolté, et ces
malheureux égarés qui confectionnent
des bombes, tuent, volent, et d’autres,
aussi malheureux, aussi égarés, qui
instituent des cours martiales, qui y
siègent, fusillent, pendent et se persuadent,
les uns comme les autres, qu’ils
accomplissent leur devoir, tout en répétant,
les uns comme les autres : que
faire ?




III


Que faire ? demandent les uns et les
autres, mais jamais dans le sens de : « que
dois-je faire ? » Ils signifient que ce serait
pis encore s’ils cessaient de faire ce qu’ils
font.


On s’est tellement habitué à cette
étrange question, sous-entendant à la
fois et l’explication et la justification des
actes les plus horribles, les plus immoraux,
qu’il ne vient à l’idée de personne
de demander : « Mais toi qui demandes :
que faire ? qui es-tu donc pour te considérer
en droit de décider de la destinée
des autres, en se servant des moyens
que tous les hommes, et toi le premier,
considèrent comme mauvais, comme criminels ?


« Comment sais-tu que le régime que
tu veux modifier ou conserver doit être
modifié selon la recette que tu crois la
meilleure ou doit être conservé tel quel ?
Tu sais pourtant qu’il est nombre d’hommes
qui considèrent comme pernicieux ce qui
te semble bon et utile.


« Comment sais-tu que ton action produira
le résultat que tu attends, quand tu
ne peux ignorer que les conséquences sont
le plus souvent diamétralement opposées
au but qu’on poursuit, surtout dans le
domaine des relations sociales ?


« Mais par-dessus tout, quel droit as-tu
de commettre des actes contraires et à
la loi de Dieu, si tu le reconnais, et aux
lois morales admises dans le monde entier,
si tu ne reconnais qu’elles ? De quel
droit te libères-tu de ces lois simples,
certaines et universellement reconnues,
inconciliables ni avec tes œuvres révolutionnaires,
ni avec tes œuvres gouvernementales ?


« Mais si tu poses la question : que
faire ? pour savoir réellement ce que tu
dois faire, et non comme une justification,
la réponse se présente d’elle-même
et dans toute sa simplicité. Tu dois faire,
non pas ce que tu t’imagines comme nécessaire
en ta qualité de tsar, ministre,
soldat, ou bien président de tel ou tel
comité révolutionnaire, de membre d’une
organisation de combat, mais ce qui est
dans ta nature d’homme, ce qu’exige de
toi la puissance qui t’a envoyé en ce
monde, cette puissance qui, dans un
but connu d’elle seule, t’a donné une loi
claire et bien définie, inscrite dans ta
conscience comme dans celle de tous les
hommes. »


Et il suffirait de répondre à la question :
que faire ? par l’affirmation de la nécessité,
pour tous, d’agir partout et toujours
suivant la volonté divine, pour qu’aussitôt
se dissipe ce brouillard au milieu duquel
chacun s’imagine être seul appelé parmi
les millions de ses semblables à décider
de la destinée de ces millions et à accomplir,
pour leur bien aléatoire, des actes
conduisant à des malheurs, certains et
évidents ceux-là.


Il existe une loi commune, reconnue
par tous les hommes sensés, conforme
d’ailleurs à la tradition, à toutes les religions,
à la vraie science, et qui est au
fond de la conscience de chacun de nous.
Suivant cette loi, les hommes accomplissent
leur mission et atteignent le plus
grand bonheur en s’entr’aidant mutuellement,
en s’aimant, mais non en attentant
à la vie et à la liberté d’autrui.


Mais voici qu’apparaissent des gens qui
se distribuent entre eux des rôles différents :
tels sont rois, ministres, soldats ;
tels autres sont membres de comités,
d’organisations politiques ; et ils entrent
tellement dans leur rôle qu’ils oublient
leur situation réelle, se persuadent et persuadent
aux autres qu’il n’est nullement
nécessaire de suivre la loi commune à tous
les êtres humains, qu’il est des cas où
l’on peut et l’on doit s’en écarter, voire
agir contre elle, et que ces écarts de la
loi immuable assureront aussi bien aux
individus qu’aux sociétés plus de félicité
que l’observance de cette loi suprême.


Dans une grande usine au fonctionnement
compliqué, les ouvriers reçoivent
du patron des instructions claires et précises,
reconnues comme telles par les
ouvriers, afin qu’ils sachent ce qu’ils doivent
ou ne doivent pas faire pour la marche
régulière du travail et pour leur propre
bien. Mais voici que surviennent des gens,
n’ayant aucune notion de ce qu’on fabrique
et comment on fabrique dans cette usine,
et qui cherchent à convaincre les ouvriers
qu’il ne faut plus faire ce qui leur a été
commandé par le patron, mais bien tout
le contraire, afin que l’usine marche
régulièrement et les ouvriers reçoivent le
plus de profit.


N’est-ce pas ainsi qu’agissent les gens
qui n’ont aucune possibilité de prévoir
toutes les conséquences de l’activité générale de
l’humanité ? Non seulement ils
n’observent pas la loi éternelle, promulguée
par la raison humaine pour le succès
de cette activité commune et le bien de
chaque individu, mais encore ils la violent
consciemment afin de poursuivre un
but borné, hasardeux, imposé par quelques-uns
(souvent par les plus égarés), et
ils s’imaginent (tandis que d’autres s’imaginent
le contraire) qu’ils arriveront ainsi
à des résultats plus heureux que ceux qui
sont réalisés par l’observance de la loi
éternelle et conforme à la nature humaine.


Je sais que ceux qui croient à la réalité
des rôles qu’ils ont acceptés trouveront
cette réponse, simple et claire, trop abstraite
et peu pratique.


Ils considèrent comme pratique le fait
que les hommes, ignorant les conséquences
de leurs actes, ne pouvant pas
savoir s’ils seront encore vivants une
heure après, sachant parfaitement que
tout meurtre et toute violence est un mal,
agissent pourtant comme s’ils connaissaient
avec certitude et à l’avance les conséquences
de leurs actes, se conduisent
comme s’ils ignoraient que tuer et martyriser
est un mal.


Ainsi procèdent tous ceux qui ont perdu
la notion de leur dignité humaine et de
leur mission. Mais je pense que la grande
majorité des hommes, souffrant de toutes
les atrocités qui se commettent actuellement,
comprendra enfin l’horrible mensonge
dans lequel s’enlisent ceux qui reconnaissent
la légitimité et la bienfaisance
de l’oppression violente exercée par un
homme sur un autre. Et une fois ce mensonge
dénoncé, les hommes s’affranchiront
de la folie et du crime qu’engendrent
la participation et la soumission au pouvoir
oppresseur.


Il suffirait qu’on comprenne que la
seule règle de conduite est d’accomplir
ce que demande à chacun de nous le principe
qui gouverne l’univers, exigence
dont nul homme doué de raison et de
sentiment ne peut méconnaître ; il suffirait
d’oublier la situation que chacun de
nous occupe : ministre, agent de police,
membre de parti, militant ou non, et
aussitôt disparaîtraient tous les malheurs
et toutes les souffrances dont est accablée
l’humanité et la Russie actuelle en particulier.
Alors s’établirait vraiment le
Royaume de Dieu sur la terre.


Si une partie des hommes seulement
adoptait cette conduite, elle attirerait peu
à peu vers elle d’autres adhérents, le
mal diminuerait à mesure, et le Royaume
de Dieu vers lequel aspirent irrésistiblement
tous les cœurs deviendrait de plus
en plus une réalité.





APPEL AUX RUSSES

AU GOUVERNEMENT,

AUX RÉVOLUTIONNAIRES, AU PEUPLE





I

AU GOUVERNEMENT


(J’appelle gouvernement l’ensemble des
hommes qui, grâce au pouvoir dont ils
sont investis, appliquent et modifient à
leur guise les lois existantes. En Russie,
le gouvernement comprend actuellement le
tsar, ses ministres et ses conseillers.)



La raison d’être avouée du pouvoir est
le souci du bien public.


Ceci posé, je vous demande, hommes
de gouvernement russes, comment remplissez-vous
votre mission ?


Vous combattez les révolutionnaires
en recourant à la ruse et, ce qui pire
est, à une cruauté plus perfectionnée
encore que celle des révolutionnaires.


Or, vous oubliez que des deux camps,
le vainqueur ne saurait être celui qui est
plus rusé, plus méchant et plus cruel,
mais bien celui qui vise le but vers lequel
marche l’humanité.


Que les révolutionnaires définissent
bien ou mal leur but, ils tendent en
tout cas vers un ordre social nouveau,
tandis que vous autres, gouvernants,
vous n’avez en vue que de conserver
votre situation avantageuse.


Aussi, vous sera-t-il impossible de résister
à la révolution, quelle que soit la
bannière sous laquelle vous vous placerez :
autocratie, même mitigée par
une Constitution, ou christianisme corrompu
appelé orthodoxie, avec rétablissement
du patriarchat, et rénové par
toutes sortes d’interprétations mystiques.


Ce sont là choses du passé et rien ne
saurait le faire revivre.


Votre salut n’est point dans la Douma
avec tel ou tel système électoral ; il n’est
pas dans l’emploi de canons ni dans les
exécutions capitales ; il est uniquement
dans l’aveu de votre culpabilité envers
le peuple et dans l’effort de racheter
celle-ci, de la réparer d’une façon ou
d’une autre, pendant qu’il en est temps
encore.


Dressez devant le peuple un idéal de
justice, de bien et de vérité qui soit
supérieur à celui de vos adversaires ;
dressez-le, non en songeant à votre salut,
mais avec la sincère volonté de le réaliser,
et par là même vous n’assurerez
pas seulement votre propre salut, vous
délivrerez encore la Russie de toutes
les calamités qui l’accablent.


Vous n’avez pas à imaginer cet idéal :
il existe déjà ; c’est l’ancien idéal de
tout le peuple russe : le retour de toutes
les classes, — non pas des seuls paysans, — au
droit naturel et légitime sur la
terre.


Cet idéal paraît déraisonnable à ceux
qui n’ont pas l’habitude de penser par
eux-mêmes ; ils en sont intimidés parce
qu’il ne rappelle en rien ce qui existe
partout ailleurs, en Europe et en Amérique.
Or, c’est précisément parce qu’il
n’a encore été réalisé nulle part qu’il
apparaît comme le véritable idéal de
notre temps. Il est plus particulièrement
l’idéal du peuple russe, parce que sa
réalisation lui est plus facile qu’à tout
autre peuple ; il peut et doit donc le
mettre en pratique le premier.


Effacez vos fautes par un acte de justice ;
efforcez-vous, pendant que vous
êtes encore au pouvoir, d’abolir la si
ancienne et criante iniquité : la propriété
foncière ; iniquité que tout le monde rural
sent avec tant d’acuité et dont il souffre
si douloureusement ; et dès que vous
l’aurez fait, tous les esprits cultivés, ceux
qui composent « l’intelligence », vous
suivront. Vous aurez pour vous tous les
partisans d’un régime constitutionnel
sincère, tous ceux qui comprennent
qu’avant d’appeler le peuple à élire ses
représentants, il importe de l’affranchir
du servage foncier.


Les socialistes eux-mêmes se joindront
à vous, puisque leur but : la nationalisation
des instruments de travail,
exige avant tout la nationalisation du
sol, ce principal instrument du travail.


Les révolutionnaires seront également
avec vous, puisque en abolissant la propriété
foncière, vous aurez réalisé l’un des
points principaux de leur programme.


Enfin, et surtout, vous aurez avec vous
tous les agriculteurs, c’est-à-dire les
cent millions de paysans qui composent
le vrai peuple russe.


Faites, pendant qu’il en est temps
encore, ce que vous impose votre mission
de gouvernants ; posez-vous pour
but la réalisation du véritable bien public,
et au lieu de la crainte et de l’irritation
que vous éprouvez maintenant,
vous ressentirez la joie que donne la
solidarité avec le peuple, l’union avec
les cent millions de paysans.


Vous connaîtrez alors l’affection et la
gratitude de ce peuple si doux, qui oubliera
volontiers vos fautes et vous
aimera comme il aime celui[7] et ceux qui
l’ont affranchi du servage.


[7] Le tsar Alexandre II.



Oubliez que vous êtes tsar, ministres,
sénateurs ou gouverneurs, souvenez-vous
seulement que vous êtes des hommes ;
et aussitôt la douleur, le désespoir
et la peur feront place au pardon
et à l’amour.


Mais vous devez, à cet effet, vous
donner de tout cœur à cette œuvre de
régénération ; non dans votre intérêt et
comme moyen de votre salut, mais dans
l’intérêt public. Vous verrez alors de
quelle activité ardente, sensée, toute de
conciliation, sera saisie la société en ses
meilleurs représentants ! L’élite de toutes
les classes marchera au premier rang,
tandis que ceux qui troublent actuellement
la Russie seront relégués à leur
vraie place.


Dès que vous aurez adopté cette attitude,
disparaîtront d’eux-mêmes et la
vengeance, et la colère, et la cupidité,
et l’envie, et l’ambition, et la vanité, et
l’ignorance, cette plaie principale, qui
troublent et mettent à feu et à sang la
Russie, ce dont vous êtes seuls responsables.


Oui, il n’y a devant vous, hommes de
gouvernement, que deux issues : ou le
massacre de vos frères et tant d’autres
horreurs qu’engendre la révolution, ce qui
n’empêchera pas d’ailleurs votre chute
honteuse ; ou la réalisation pacifique de
la réforme agraire que revendique depuis
toujours le peuple, et l’indication que
vous donnerez par cela même à toutes les
autres nations chrétiennes de la voie vers
l’abolition de cette grande iniquité dont
les hommes souffrent depuis si longtemps.


Tant que le régime actuel vous assure
le pouvoir, servez-vous-en, non pour
accroître encore le mal que vous avez
commis et la haine que vous avez suscitée,
mais pour la grande œuvre qui sera
salutaire aussi bien pour votre peuple que
pour l’humanité entière. Et avant que le
régime actuel meure, qu’il s’achève par
un acte de bonté et de vérité, et non pas
par celui de mensonge et d’horreur[8].


[8] Les éditeurs de Tolstoï, M. V. et Mme A. Tchertkoff,
font cette remarque judicieuse à l’appel de l’auteur aux
hommes de gouvernement, où il dit entre autres que
« leur salut n’est pas dans la Douma élue d’après tel
ou tel système électoral » : « Tolstoï ne veut nullement,
par ces paroles, conseiller au gouvernement de ne
faire aucune concession aux revendications de la
société russe ; au contraire, au moment où l’écrit
actuel de Tolstoï était à l’impression, nous avons reçu
de lui une lettre où il s’exprime ainsi à ce sujet :


« … L’agitation publique ne saurait être réprimée par
la force ; mais le gouvernement, ou mieux, les hommes
qui le composent ont le devoir, devant Dieu, devant
les hommes et devant leur propre conscience, de ne
plus employer aucun moyen violent, d’accorder tout ce
qu’on leur demande, de dégager leur responsabilité ;
il doit accorder, et une assemblée constituante, et le
suffrage universel égal, direct, secret, et l’amnistie, et
tout le reste… »


« Ainsi, ajoutent les éditeurs, Tolstoï veut dire seulement,
dans le passage indiqué de son appel, que le
remède n’est pas dans la Douma, mais dans un changement
plus radical de la condition du pays. »






II

AUX RÉVOLUTIONNAIRES


(J’entends par révolutionnaires tous ceux
qui, depuis les constitutionnalistes les plus
pacifiques jusqu’aux terroristes les plus
violents, ont pour but de remplacer le
gouvernement existant par un autre, différemment
organisé et comprenant d’autres
personnes.)



Vous, les révolutionnaires de toute
nuance et de toute dénomination, vous
considérez le régime existant comme
mauvais ; et vous cherchez à le remplacer
par un nouveau ; à cet effet vous recourez
à des moyens divers : réunions autorisées
ou non ; propagande à l’aide d’articles et
de discours ; grèves, manifestations et,
conséquence naturelle et forcée de tous
ces actes, meurtre et révolte armée.


Bien que vous soyez en désaccord sur
la forme du régime futur et sur les
moyens pratiques de l’organiser, vous
ne vous arrêtez pas devant aucun crime.


Vous n’avez pas assez de mots de
mépris pour exprimer votre blâme aux
hommes de gouvernement qui luttent
contre vous. Mais tous les actes de
cruauté qu’ils commettent en vous combattant
sont parfaitement justifiés à leurs
yeux, car tous, depuis le tsar jusqu’au
moindre agent de police, formés qu’ils
sont dans le respect infini pour l’ordre
établi, sont absolument convaincus qu’en
défendant cet ordre, ils obéissent précisément
aux vœux de millions de gens
qui reconnaissent la légitimité de l’ordre
existant et la situation privilégiée des
gouvernants.


La responsabilité morale de leur cruauté
ne retombe donc pas sur eux seuls, mais
se répartit sur un grand nombre de personnes.


D’autre part, vous les révolutionnaires,
vous avez toutes sortes de professions ;
vous êtes médecins, professeurs, ingénieurs,
étudiants, journalistes, mécaniciens,
ouvriers, avocats, marchands, propriétaires
fonciers, professions qui n’ont
rien de commun avec l’art de gouverner ;
et cependant, sans autre préparation, vous
croyez savoir quelle organisation est nécessaire
à la Russie, et, en raison de cette
prescience du régime futur, que chacun
de vous définit à sa manière, vous prenez
sur vous la responsabilité des actes les
plus horribles : vous lancez des bombes,
pillez, tuez, exécutez.


Des milliers de personnes sont ainsi
mises à mort, réduites au désespoir,
exaspérées, transformées en fauves. Et
pourquoi ? Parce qu’un petit nombre d’individus,
une infime partie du peuple, a
décidé que, pour mieux organiser l’ordre
public, il faut que la Douma continue à
siéger, ou bien qu’elle doit être remplacée
par une autre, élue au suffrage universel,
secret, etc. ; ou encore qu’on doit instituer
la république, que cette république
soit sociale. Et c’est à cette fin que vous
provoquez la guerre civile.


Vous affirmez que vous agissez ainsi
pour le bien public. Mais le peuple de
cent millions d’âmes, pour le bien de qui
vous agissez, ne vous le demande pas et
n’a nullement besoin de ce que vous cherchez
à réaliser par d’aussi mauvais
moyens.


Le peuple n’a aucun besoin de vous ; il
vous a toujours jugés et vous juge encore
à la même valeur que les autres parasites
qui, d’une façon ou d’une autre, le privent
du produit de son travail et lui sont
une charge.


Considérez, en effet, ce peuple agriculteur
de cent millions, qui à vrai dire
représente seul le corps de la Russie ;
rendez-vous compte que vous tous : professeurs,
ouvriers de fabrique, ingénieurs,
médecins, journalistes, étudiants,
propriétaires, vétérinaires, commerçants,
avocats, employés de chemin de fer, vous
qui êtes tellement préoccupés du bien du
peuple, vous n’êtes que les parasites
nuisibles de ce corps, que vous sucez
son sang, pourrissez sur lui et lui transmettez
votre pourriture. Imaginez-vous
ces millions d’hommes qui peinent éternellement
et qui soutiennent sur leurs
épaules votre existence factice, appliquez-leur
les réformes que vous voulez
obtenir, et vous vous apercevrez combien
elles sont étrangères à toute sa
façon d’être.


Il a d’autres objectifs ; il voit plus loin
et plus à fond ; il manifeste la conscience
de sa mission non par des articles de
journaux, mais par sa vie même, par la
vie de cent millions d’âmes.


Non, vous ne pouvez pas le comprendre.
Vous êtes fermement convaincus que
ce peuple grossier ne saurait avoir des
principes à lui, que ce serait pour lui
un grand bien si vous l’instruisiez à l’aide
du récent article que vous avez lu, et
vous espérez bien de faire du peuple une
chose aussi pitoyable, impuissante et dépravée
que vous l’êtes vous-mêmes.


Vous dites que vous voulez une organisation
équitable de la vie ; or, vous ne
pouvez exister que sous un régime injuste,
désordonné.


S’il s’en établit un, réellement juste,
où il n’y aurait plus de place pour des
exploiteurs du travail d’autrui, alors,
vous tous, propriétaires, commerçants,
médecins, professeurs, avocats, fabricants,
ingénieurs, producteurs de tabac,
d’alcool, de canons, de miroirs, de velours,
etc., vous mourrez de faim en
compagnie des hommes du gouvernement.


Loin d’éprouver la nécessité d’un
ordre social équitable, il n’est rien qui
puisse vous répugner davantage, puisque,
sous un pareil régime, tous les
hommes devront être au même titre
occupés à une besogne d’utilité commune.


Cessez de vous leurrer, envisagez la
place réelle qui vous revient parmi le
peuple russe, rendez-vous compte de
ce que vous faites, et vous vous apercevrez
que votre lutte contre le gouvernement
est le combat entre deux parasites
sur un corps sain et que vous êtes
également nuisibles.


Vous ferez donc mieux de vous occuper
de vos intérêts, et non pas de
ceux du peuple ; laissez-le en paix, ne
lui mentez pas, c’est la seule grâce qu’il
vous demande.


Combattez le gouvernement si le
cœur vous en dit ; mais dites-vous bien
que c’est pour vos intérêts que vous
luttez, non pas pour ceux du peuple, et
que les violences que vous commettez,
loin d’avoir un caractère noble et bienfaisant,
sont des actes ineptes, nuisibles
et, surtout, immoraux.


Votre œuvre, assurez-vous, a pour
but d’améliorer la situation générale du
pays. Or, à cet effet, on doit se préoccuper
d’abord de l’amélioration des
hommes de ce pays.


C’est là un truisme à l’instar de celui
qui constate que pour chauffer l’eau d’un
vase il faut que chacune de ses molécules
soit chauffée.


Pour devenir meilleurs, les hommes
doivent concentrer de plus en plus leur
attention sur eux-mêmes, sur leur vie
intérieure. Or, l’activité publique, surtout
la lutte publique, détourne leur
attention de leur vie intérieure, les pervertit
et abaisse ainsi le niveau moral
de la collectivité. Il en fut ainsi toujours
et partout, il en est ainsi plus encore
aujourd’hui.


A son tour l’abaissement de la morale
sociale a pour résultat de faire remonter
à la surface les éléments immoraux de
la société et de former une opinion
publique aussi immorale, autorisant,
approuvant tous les crimes, y compris
l’assassinat.


Il se forme ainsi un cercle vicieux :
les éléments les plus pernicieux de la
société, déchaînés par la lutte, participent
à l’agitation et emploient des
moyens conformes à leur bas niveau
de moralité, et cette activité attire, à
son tour, la lie de la population. De
sorte que la moralité baisse de plus en
plus, et ce sont les plus dépravés, les
Danton, les Marat, les Napoléon, les
Talleyrand, les Bismarck qui deviennent
les héros du temps.


La participation à l’action publique et
à la lutte qui s’ensuit n’est donc nullement
une œuvre bonne, noble, utile,
comme le croient et le disent les politiciens,
mais est au contraire la plus
inepte, nuisible et immorale.


Réfléchissez-y, surtout vous, jeunes
gens, qui n’êtes pas encore enlizés dans
la vase politique ; secouez l’horrible
hypnose qui pèse sur vous ; libérez-vous
de la croyance mensongère en l’utilité
de votre action pour le peuple et au
nom de quoi vous croyez pouvoir vous
tout permettre ; songez surtout aux
facultés supérieures de votre âme qui
aspirent non pas au suffrage universel,
secret, etc., ni à la révolte armée, ni à
une Constituante et à d’autres choses
vaines, mais à un idéal de justice et de
bonté.


Or, pour tendre vers cet idéal, vous
devez, avant tout, ne pas vous abuser,
ne pas croire qu’en vous livrant à vos
mesquines passions : vanité, ambition,
envie, exploits téméraires, penchant de
trouver un emploi à vos forces oisives
ou d’améliorer votre condition personnelle,
vous servez le peuple ; vous devez
faire un retour sur vous-même et tâcher
de vous corriger de vos propres défauts,
devenir meilleurs.


Si vous tenez quand même à prendre
part à la vie publique, songez d’abord à
vos torts envers le peuple, efforcez-vous
d’exploiter le moins possible son travail,
et si vous êtes incapables de lui venir en
aide, du moins ne le troublez ni ne
l’égarez, ne commettez pas le crime de
le pousser au pillage et à l’émeute, qui
ont toujours pour résultat plus de misère
et plus d’asservissement.


La situation compliquée et pénible où
nous sommes actuellement en Russie
exige de vous, non des articles de journaux,
non des discours, ou des démonstrations
bruyantes et souvent la déloyale
excitation des paysans à la révolte, en
en fuyant la responsabilité, elle exige un
rigoureux examen de votre conscience,
de votre vie, qui seule est au pouvoir de
l’homme et dont le relèvement individuel
peut seul améliorer la condition sociale.





III

AU PEUPLE


(J’entends par le mot peuple tout le
peuple russe, mais principalement le
monde rural, celui dont le travail fait
vivre tout le pays.)



Peuple travailleur, surtout toi paysan
russe, tu te trouves aujourd’hui dans
une situation particulièrement difficile.
Si pénible qu’ait pu être ton existence
jusqu’ici par suite de l’insuffisance des
terres dont tu disposes, des impôts écrasants,
des droits douaniers, des guerres
provoquées par le gouvernement, tu as
vécu en gardant ta foi au tsar, à l’impossibilité
de se passer de lui, et tu te soumettais
docilement à lui.


Si mauvais que fût le gouvernement
tsarien, tu lui obéissais tant qu’il était
seul à gouverner. Aujourd’hui qu’une
partie du peuple s’est révoltée contre
lui, s’est mise à le combattre, que sur
nombre de points il s’est établi deux
pouvoirs au lieu d’un, chacun exigeant
de toi l’obéissance, il ne t’est plus possible
de te soumettre docilement au gouvernement,
puisqu’il te faut choisir entre
celui qui existe et le nouveau et tu dois te
préoccuper de savoir quel est le meilleur.


Que devez-vous donc faire, vous les
hommes du vrai peuple, — non pas les
dizaines de milliers d’ouvriers qui s’agitent
dans les villes, — vous les cent millions
de paysans qui travaillez la terre ?


Le traditionnel gouvernement impérial
vous dit : « N’écoutez pas les émeutiers ;
ils vous promettent beaucoup, et ils ne
vous donneront rien. Restez-moi fidèles,
et je satisferai à tous vos besoins. »


Les révolutionnaires vous disent : « Ne
croyez pas à ce gouvernement ; il vous a
toujours opprimés et il continuera à vous
opprimer. Joignez-vous à nous, aidez-nous,
et nous établirons un gouvernement
sur le modèle de celui des pays
libres. Vous choisirez alors vous-mêmes
vos gouvernants, vous dirigerez vos
affaires et vous porterez vous-mêmes
remède à vos misères. »


Que devez-vous donc faire ?


Soutenir l’ancien gouvernement ? Mais
il promet depuis bien longtemps de
prendre souci de vos besoins, et, loin de
les satisfaire, il ne fait qu’accroître votre
misère.


Vous joindre aux révoltés ? Ils vous
promettent de vous doter d’un régime
parlementaire, à l’exemple des pays les
plus libres ; mais partout où ce système
existe, même dans les républiques, la
misère du peuple n’est pas moins grande
que chez nous. Comme chez nous, et plus
encore, la terre y appartient aux riches ;
et, de même que chez nous, on y impose
le peuple sans lui demander son avis ; de
même que chez nous, on y entretient une
force armée, on déclare et on fait la guerre
quand le gouvernement le juge nécessaire.


Au reste, le nouveau régime qu’on
vous promet n’est pas encore établi, et
on ne sait nullement ce qu’il sera.


Ainsi, nul avantage pour vous d’adhérer
à l’un ou à l’autre parti. De plus, il
s’agit moins d’avantages que de votre
conscience, de votre responsabilité devant
Dieu.


Défendre l’ancien régime, c’est faire
ce qu’on a fait en ces derniers temps
à Odessa, à Sébastopol, à Kiev, à Riga,
au Caucase, à Moscou : tuer, pendre,
brûler vif, martyriser, fusiller les passants ;
massacrer femmes et enfants.


Se joindre aux révolutionnaires, c’est
commettre le même crime : tuer, exploser,
incendier, piller, combattre les
soldats (instruments du gouvernement),
exécuter, pendre.


Ainsi, le gouvernement tsarien et les
révolutionnaires vous convient également
à participer à une guerre fratricide. Vous
ne pouvez donc pas, vous, travailleurs
chrétiens, ni devant Dieu, ni devant votre
conscience, vous joindre ni à l’ancien ni
au nouveau gouvernement et prendre part
aux actes antichrétiens ni de l’un ni de
l’autre.


Ne pas participer aux actes de l’ancien
gouvernement signifie : refuser de servir
dans l’armée, dans la police, comme
garde champêtre, dizainier ; n’assumer
aucune fonction politique : service d’État,
de zemstvos, de municipalités.


Ne pas participer aux actes révolutionnaires
signifie : ne pas former de syndicats
et d’associations politiques, ne pas
déclarer de grèves, ne pas incendier et
ruiner les biens d’autrui, ne pas prendre
part à des soulèvements armés.


Vous avez actuellement devant vous
deux pouvoirs hostiles, et tous deux vous
convient à des actions mauvaises, antichrétiennes.


Que pouvez-vous faire, sinon renoncer
à tout gouvernement ?


On affirme qu’il est difficile, impossible
même, de se passer de gouvernement.
Cependant, vous autres, travailleurs
russes, ouvriers des champs surtout, vous
savez parfaitement vous en passer en
menant votre existence champêtre, paisible,
laborieuse, en jouissant de droits
égaux sur la terre et en réglant vos affaires
dans vos assemblées communales.


Le gouvernement a besoin de vous,
mais vous, paysans russes, vous pouvez
parfaitement vous en passer.


Voilà pourquoi, dans les circonstances
actuelles si difficiles, lorsqu’il est également
mal de se joindre à l’un comme à l’autre
système gouvernemental, il est logique
et bienfaisant pour vous de n’adhérer à
aucun d’eux.






Mais que doivent faire les ouvriers de
fabrique qui, dans nombre de pays, sont
plus nombreux que les agriculteurs et
qui dépendent entièrement du gouvernement ?


Ils doivent adopter en tous points la
même attitude que les ouvriers des
champs : ne se soumettre à aucun gouvernement
et appliquer tous leurs efforts
pour retourner à la vie rurale.


Que les ouvriers des villes, autant que
les ouvriers des champs, cessent d’obéir
au gouvernement, et du coup le pouvoir
de celui-ci disparaîtrait, et avec lui s’évanouirait
d’elle-même la servitude où
vous vous trouvez, parce qu’elle n’est
maintenue que grâce à votre soumission
volontaire.


C’est vous qui assurez l’existence de ce
gouvernement qui grève de droits d’entrée
et de sortie tous les produits ; qui
impose tous les objets à l’intérieur ; qui
établit toutes sortes de monopoles en
faveur des sociétés privées et assure le
droit de propriété foncière ; qui dispose
de la force armée, que vous-même lui
fournissez, et qui vous tient par elle en une
dépendance et une soumission constantes.


« Mais s’il n’existait que de petites communautés
autonomes, qui, dès lors en
l’absence d’un pouvoir central, assurerait
le fonctionnement des services publics ?
Comment établirait-on les voies de communication,
le télégraphe, la poste, l’enseignement
supérieur, les bibliothèques
nationales, le commerce ? »


Les hommes sont tellement habitués à
croire que le gouvernement dirige vraiment
tous les services publics, qu’il leur
semble que sans lui ils ne sauraient
exister. C’est une grave erreur.


Les entreprises sociales les plus importantes,
et pas seulement dans un pays,
mais dans plusieurs à la fois, sont dues à
l’initiative de personnes privées agissant
en dehors de toute intervention gouvernementale.
C’est bien dans ces conditions
que furent fondées les diverses
sociétés internationales, savantes, commerciales,
industrielles.


Non seulement le gouvernement ne
concourt pas à leur développement, mais,
au contraire, son intervention leur est
une entrave.


« Mais si vous refusez d’obéir au gouvernement,
de payer l’impôt et de servir
dans l’armée, les peuples étrangers envahiront
votre pays et deviendront vos
maîtres », objectent encore les hommes
qui veulent demeurer nos chefs.


Ne les écoutez pas. Décidez-vous seulement
à reconnaître la terre comme
propriété commune, à refuser les conscrits,
les impôts, sauf ceux que vous
paierez de bonne volonté pour assurer
les services publics ; tâchez de régler vos
affaires en paix, et les peuples étrangers,
séduits par votre heureuse vie, ne songeraient
pas à aller vous conquérir ; et,
s’ils y songeaient, ils s’abstiendraient
encore en voyant l’heureuse existence
que vous menez ; bien mieux, ils vous
imiteraient.


De même que vous, toutes les nations
ont souffert et souffrent encore du combat
qu’ont mené et mènent entre eux les
divers gouvernements : rivalités militaires,
commerciales, industrielles ; luttes
de classes, luttes de partis.


Dans tous les pays chrétiens se poursuit
un combat intérieur dont le principal
but est de s’affranchir du gouvernement.
Mais cet affranchissement des peuples,
dont la majorité a abandonné la vie agricole
en faveur de la vie industrielle des
villes, devient fort difficile parce que ces
nations industrielles dépendent de celles
qui sont demeurées agricoles.


Elles espèrent s’affranchir à l’aide de
la doctrine socialiste. Mais vous, ouvriers
russes, qui tirez vos moyens d’existence
de la terre principalement, et qui pouvez
satisfaire vos besoins par votre propre
travail, vous avez la chance de pouvoir
vous libérer bien plus facilement. Au
surplus, le gouvernement, socialiste ou
non, ne constitue pas pour vous une
nécessité, pas même une commodité ;
c’est un lourd fardeau qui ne vous est
en aucun cas utile à porter.


Le gouvernement vous prive de la
terre, vous enlève, sous forme d’impôt,
la majeure partie du produit de votre
travail, vous prive de vos enfants en en
faisant des soldats et en les envoyant à
la boucherie.


Notez bien que l’autorité gouvernementale
n’est nullement une condition
aussi absolue de la vie humaine que le
sont, par exemple, la culture de la terre,
la famille, les relations entre les hommes,
qui subsisteront toujours, tant qu’il y
aura des hommes. Le gouvernement est
une institution qui se crée quand le
besoin en est, et elle disparaît quand elle
devient inutile, comme toutes les institutions
humaines. Dans les temps passés
existaient le sacrifice humain, l’idolâtrie,
la sorcellerie, le supplice, l’esclavage et
autres mœurs analogues. Or, à mesure
que les hommes progressaient, le caractère
odieux de ces mœurs devenait de
plus en plus évident et, peu à peu, elles
disparurent.


Il en est de même du gouvernement.
Il naquit quand les hommes étaient
encore sauvages et cruels. Et le gouvernement
était à leur image. Presque tous
les gouvernements ont emprunté leurs
lois aux païens romains, et leur système
d’administration demeure aujourd’hui
aussi brutal qu’il l’était avant l’ère chrétienne.


Mais les peuples progressent, ressentent
de moins en moins le besoin d’être
gouvernés par une autorité oppressive et
y voient aujourd’hui un véritable obstacle
à leur bonheur.


La coquille est nécessaire à l’œuf tant
que le poussin n’est pas formé. Dès qu’il
l’est, la coquille ne lui est qu’une gêne.
On peut en dire autant du gouvernement
et du peuple qu’il protège, et la plupart
des nations chrétiennes, la nation russe
plus vivement que les autres, s’en rend
bien compte.


« Le gouvernement est indispensable »,
disent certains, convaincus qu’ils en sont,
aujourd’hui surtout, en raison de l’agitation
qui soulève le peuple russe.


Mais qui sont-ils ceux qui se soucient
de la plénitude du pouvoir du gouvernement ?
Ce sont ceux qui vivent du travail
du peuple et qui, ayant conscience de
leur culpabilité, craignent d’être dénoncés ;
ils espèrent donc que le gouvernement,
solidaire avec eux, protégera par
la force leur indignité.


On conçoit que le gouvernement leur
soit indispensable. Mais pour toi, peuple,
n’était-il pas toujours une lourde charge ?


Enfin, aujourd’hui que sa mauvaise
administration a provoqué la révolte et la
division, il est devenu une véritable calamité
dont tu dois te délivrer pour ton
bien matériel et spirituel.


Que vous réussissiez, paysans et ouvriers,
à vous affranchir dès à présent du
gouvernement ou que vous ayez encore à
en souffrir, de l’actuel ou d’un nouveau,
voire d’un gouvernement étranger, il ne
vous reste qu’une chose à faire à vous,
travailleurs russes : ne plus obéir à l’autorité
et vous passer d’elle.


Vous en serez persécutés au début ; vous
souffrirez des discordes qui naîtront peut-être
parmi vous ; mais toutes ces misères
ne sont rien comparées aux malheurs et
aux souffrances qui vous assaillent actuellement
et qui vous attendent encore par la
faute du gouvernement. De fait, en exécutant
les ordres de tel ou tel gouvernement,
vous serez entraîné à commettre
toutes sortes de crimes et qui se perpétueront
tant que vous n’y mettrez pas un
terme par votre refus d’y participer.


Laissez-vous seulement entraîner, répondez
aux appels de l’un ou de l’autre
gouvernement, entrez en lutte contre les
révolutionnaires pour soutenir l’ancien
gouvernement en qualité de soldats, de
policiers, de membres des bandes noires ;
ou bien aidez les révolutionnaires par des
grèves, pillages, émeutes, syndicats, élections,
etc., etc. ; outre qu’un grand poids
pèsera sur votre conscience, vous serez
de nouveau asservis, quel que soit le gouvernement
qui triomphera, même celui
que vous aurez aidé à vaincre.


Donc, ne cédez pas, n’obéissez ni aux
uns ni aux autres, et vous vous délivrerez
de tous vos maux.


Je vous le dis bien, il n’est qu’une issue
de votre situation présente si difficile :
refuser d’obéir à toute autorité oppressive,
supporter avec résignation les violences
et ne pas y participer en aucun cas.


Cette issue est simple, facile, et conduit
infailliblement au bonheur.


Mais pour se comporter ainsi vous
devez reconnaître l’autorité de Dieu et
de sa loi.


« Celui qui souffrira jusqu’au bout sera
sauvé. » Et votre salut est entre vos
mains.


Ouvriers des villes, vous ne serez plus
obligés d’accepter les conditions que les
patrons vous imposent ; c’est vous qui
les réglerez, ou bien vous créerez des
associations de production de tous les
objets de première nécessité ; ou encore,
la terre étant devenue libre, vous retournerez
à la vie naturelle, rurale.


« Mais si nous, Russes, nous nous mettons
à vivre sans gouvernement, il n’y
aura plus de Russie », diront ceux qui
croient qu’il est fort important que la
Russie, c’est-à-dire le rassemblement forcé
de peuples divers sous une même puissance,
existe.


Or, ce conglomérat appelé Russie, loin
de vous être nécessaire, à vous, travailleurs
russes, constitue précisément
l’une des principales causes de vos malheurs.


Si l’on vous écrase d’impôts, après avoir
grevé vos ancêtres et amassé d’énormes
dettes publiques que vous devez payer,
si l’on vous enrôle et envoie guerroyer au
bout du monde contre des gens dont vous
ne vous souciez pas et qui ne se soucient
pas de vous, c’est précisément afin de
maintenir l’intégrité de cette Russie, qui
n’est qu’un agglomérat forcé de la Pologne,
du Caucase, de la Finlande, de l’Asie
centrale, de la Mandchourie et d’autres
territoires et populations sous la même
puissance.


Il y a pis encore. Cette agglomération,
maintenue par la force, des peuples et
des races est un grand péché dont vous
portez malgré vous la responsabilité en
obéissant au gouvernement.


De fait, pour que subsiste la Russie telle
qu’elle est, il faut courber sous le joug Polonais,
Finlandais, Esthoniens, Géorgiens,
Arméniens, Tatares et bien d’autres nationalités ;
on doit leur interdire de vivre
comme ils l’entendent, les persécuter,
voire les massacrer, en cas de désobéissance.


Pourquoi donc participerez-vous à ces
mauvaises actions puisqu’aussi bien vous
en souffrez vous-mêmes ?


Ceux qui ont intérêt à ce que la Russie
étende sa puissance sur la Pologne, le
Caucase, la Finlande, et autres pays,
qu’ils s’arrangent comme ils peuvent.
Vous, travailleurs, vous n’y avez aucun
intérêt. Ce qui vous intéresse, c’est de ne
pas manquer de terre, c’est de ne pas être
dépouillés de vos biens, privés de vos fils
et, surtout, ne pas être obligés de commettre
de mauvaises actions.


Et tout cela finira dès que vous aurez
cessé d’exécuter les ordres du gouvernement
qui vous perdent corps et âmes.





TABLE DES MATIÈRES





	  	Pages.


	La portée de la Révolution russe
	5


	L’unique solution possible de la question agraire
	135


	L’impôt unique d’Henry George : Son application
urgente et facile en Russie
	161


	Que faire ?
	175


	Appel aux Russes :
	 

	I.

	— Au Gouvernement
	203


	II.

	— Aux Révolutionnaires
	215


	III.

	— Au Peuple
	227







Paris. — L. Maretheux, imprimeur, 1, rue Cassette. — 16258.






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LA RÉVOLUTION RUSSE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/6469739606476508115_cover.jpg
—

REVOLUTION RUSSE |

SA PORTEE MONDIALE

- TRADUIT DU RUSSE

Par E. HALPERINE-KAMINSKY

PARIS
BIBLIOTHEQUE-CHARPENTIER

EUGENE FASQUELLE, EDITEUR
11, RUE DE GRENELLE, 11

1907






