
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Storia della città di Roma nel medio evo, vol. 2/8

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Storia della città di Roma nel medio evo, vol. 2/8

        dal secolo V al XVI


Author: Ferdinand Gregorovius


Translator: Renato Manzato



Release date: August 12, 2025 [eBook #76678]


Language: Italian


Original publication: Venezia: Antonelli, 1872


Credits: Barbara Magni and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This transcription was produced from images generously made available by Bayerische Staatsbibliothek / Bavarian State Library.)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK STORIA DELLA CITTÀ DI ROMA NEL MEDIO EVO, VOL. 2/8 ***







STORIA DELLA CITTÀ DI ROMA

NEL MEDIO EVO
VOLUME II.










STORIA

DELLA

CITTÀ DI ROMA

NEL MEDIO EVO




DAL SECOLO V AL XVI



DI



FERDINANDO GREGOROVIUS.




PRIMA TRADUZIONE ITALIANA SULLA SECONDA EDIZIONE TEDESCA



DELL’AVV. RENATO MANZATO.




VOLUME II.




VENEZIA,

GIUSEPPE ANTONELLI

1872.









PROPRIETÀ LETTERARIA.










INDICE








STORIA

DELLA CITTÀ DI ROMA

NEL MEDIO EVO.









LIBRO TERZO.
DAL PRINCIPIO DEL GOVERNO DEGLI ESARCHI
ALL’INCOMINCIAMENTO DEL SECOLO OTTAVO.








CAPITOLO PRIMO.




§ 1.
Decadimento di Roma. — La Chiesa romana sorge
dalle rovine dello Stato. — Benedetto fondatore del monachismo
occidentale. — Abazie di Subiaco e di Monte Cassino. — Cassiodoro
si fa monaco. — Origine e diffusione del
monacato in Roma.



La caduta del reame dei Goti dà inizio al decadimento
universale del mondo antico e alla ruina di Roma.
Le istituzioni, i monumenti, le stesse tradizioni
storiche del vecchio tempo poco a poco si coprono d’obblianza.
I templi vanno crollando. Dalla sua deserta collina
il Campidoglio eleva nell’aere muto uno splendore
meraviglioso di colonne e di monumenti, il cui silenzio
di sepolcro interrompe soltanto il gemito lugubre del
gufo; a quella vista ben avrebbe potuto commoversi al
pianto il più fiero cuor di romano. L’immenso palazzo
degli Imperatori, che pur serba incolumi le maggiori
sue moli, simile a un labirinto di vuote sale ancora
adorne dei marmi più preziosi e qua e colà coperte
di tappeti trapunti in oro, va anch’esso decadendo
ed è una rocca fatata, quasi residenza di Faraoni

defunti; soltanto una sua breve parte è stanza del Duce
bizantino di Roma, che è un eunuco della corte dell’Imperatore
greco od un generale di origine e di costume
a mezzo asiatici. I fori pomposi dei Cesari e del
popolo romano sono cadenti di vecchiezza e diventano
argomento di leggenda. Nei teatri e nel Circo massimo,
dove non si rinnovellano più le corse di carri, ultimo
e prediletto sollazzo dei Romani, s’alzano monti di
ruine e cresce l’ortica. L’anfiteatro colossale di Tito
sostiensi ancora nella sua saldezza, ma, messo a ruba,
ha perduto il decoro degli ornati; le grandi terme non
sono liete più di correnti d’acqua, non servono più al
bagno e somigliano a città deserte su cui l’edera comincia
a inerpicarsi. I rivestimenti di marmo prezioso
che coprivano le loro muraglie cadono o sono strappati
per bisogno di materiali, e i pavimenti di musaico
si dissolvono in pezzi. Ancora in isplendide camere
trovansi sedili da bagno di marmo bianco o scuro e
preziosi bagnatoi di porfido o di alabastro orientale;
ma i preti di Roma poco a poco tolgono di là quelli e
questi per farne, nei santuarî delle loro Chiese, cattedre
vescovili, o urne per raccogliere nelle confessioni le ossa
di qualche Santo, o bacini pei battisterî; le statue che
in gran numero adornano le terme vi rimangono abbandonate
finchè qualche muraglia cadendo le infrange,
e il cumulo dei ruderi per secoli le seppellisce. Il completo
abbandono di quei magnifici monumenti di Roma,
altra volta animati di tanta vita, ha qualche cosa che
mette ribrezzo; gli era col terrore che destano gli spettri
che il discendente dell’antica Roma guatava i loro
portici bene dipinti e le loro ombrose gallerie simili a

grotte di viva roccia gradatamente bagnate dalle acque;
e il ladro e l’assassino, il falso monetario, il negromante,
il settario, ivi ponevano loro nascoste dimore.




La mente umana non è capace di ricercare qual
fosse l’animo del Romano de’ tempi di Cassiodoro e di
Narsete, nè può comprendere qual cuore fosse il suo,
quando percorreva quella Roma priva di vita, cui il genio
della ruina andava gettando tutt’intorno le sue spire
fatali, quando mirava nel silenzio senza lena di quell’età
gli archi di trionfo, i templi, i palazzi, le colonne,
le statue stare in piedi, come per forza di magìa, o
smoversi, o cadere, o ingombrare di ruderi il suolo. Per
quanto la fervida fantasia possa tentare di dipingere a
sè stessa lo squallore di Roma nel primo periodo della
signoria bizantina, allorchè il popolo, travagliato dalla
fame e dalla peste e agitato sempre dal terrore della
spada dei Longobardi, si smarriva per le vie deserte della
morta città dei Cesari, le sarà pur sempre negata la forza
di produrre un quadro fosco di tanta ombra spaventosa.
Oltracciò Roma si trasformava come crisalide, si
copriva di conventi nella più strana guisa; e durante
il tempo dei Bizantini, in mezzo al profondo mutismo
della Storia, altro non s’ode che il sordo rimbombo della
caduta dei monumenti, che il romore di costruzioni senza
posa di chiese e di chiostri, che il triste canto delle
litane espiatorie, e le salmodie monotone di frati e di
monache, e gli inni delle comitive di pellegrini germanici.
Ma la cittadinanza civile dei Romani precipitata
in basso, incapace di qualunque sentimento di libertà,
povera, mendica, vero cumulo di ruine morali, sembra,
come i dormenti di Efeso, immersa in un sonno di secoli

nel mezzo ai ruderi della grande antichità, finchè nel secolo
ottavo ne la desta la voce di un mago, la voce del
Papa. Duranti questi tempi è il Papa il solo che veglia,
il solo che opera, che non posa mai ed eleva l’edificio
della gerarchia romana. Il graduale svolgimento di
questa, il suo innalzamento dalle rovine dell’antico
Stato romano in mezzo alle più aspre difficoltà, a ragione
induce i posteri ad ammirazione, avvegnachè essa
sia stata la trasformazione più potente dell’umanità,
e nel tempo stesso insegni quali grandi fatti nell’ordine
morale possano compiersi per via di un organamento
condotto a sistema, quali risultamenti possano ottenersene.
Lo studio di quel lavorio interno è còmpito di
chi tratta della storia della Chiesa, non di chi scrive
gli annali della città di Roma; a noi basterà pertanto
di additarne in termini generali il procedimento. Il periodo
politico di Roma si chiude colla caduta di quei
Goti, che per qualche tempo ebbero sostenuta in vita
la cultura antica e l’ordinamento civile dei Romani, ed
or che proseguiamo nella storia della Città, ci è duopo
ravvisare che siamo già entrati nel periodo ecclesiastico
o papale di Roma. La energia di vita ancora rimasta
ai Romani era rivolta ad esclusivo servigio della
Chiesa erede di Roma imperiale, perocchè spenta già
fosse l’operosità nelle bisogne civili. Nell’ordine politico
serva a Bisanzio, ove durava lo Stato romano o
pagano con tutte le conseguenze di una signoria despotica,
la Roma profana degli antichi si trasformava
nella città santa della Chiesa. La podestà spirituale
piantava il suo vessillo sulle ruine di Roma e sedeva
al riparo di quelle mura di Aureliano onde noi abbiamo

già posta in rilievo l’importanza che ebbero nella storia
del mondo! In mezzo a queste mura essa salvò il principio
latino della unità d’impero e dell’accentramento
del genere umano, serbò le leggi civili romane e le
opere della cultura latina; di qui essa intraprese la
grande lotta contro i barbari che avevano fatto in pezzi
l’Impero, e gli educò cogli insegnamenti del Cristianesimo
nel tempo stesso che gli incatenò a Roma. Questo
còmpito, che nella civiltà storica fu affidato alla
Chiesa, non sarebbe stato raggiunto mai se i Germani
che dominavano Italia avessero conquistata anche la
città di Roma. Eglino le mossero assalimento e l’assediarono
ripetute volte; ma Roma ne fu sempre salva,
così che la sua conservazione sembri quasi aver obbedito
a una legge istorica.




Le conquiste stesse dei Longobardi in Italia, che
minacciavano lo sterminio alla Chiesa di Roma, nei risultamenti
giovarono invece alla vittoria di essa. I Longobardi
fiaccarono la potenza dei Bizantini, i quali ad
ogni modo seppero resistere in Ravenna per il corso
di due secoli; eglino costrinsero i Vescovi romani ad
usare di tutta la loro energia per dare opera a un ordine
politico indipendente, da cui poco a poco il Papato conseguì
sua potenza in Italia; eglino rianimarono l’amor
di nazione fra i Romani, che dalla più profonda apatìa
chiamarono a difender sè stessi con forza di armi.
Bentosto la Chiesa romana, sodamente organata e difesa
da Italia, potè combattere contro Bisanzio una
lotta di questioni dogmatiche che in breve s’elevò ad
un vero rivolgimento politico, da cui la Chiesa uscì
ricca e fornita di podestà temporale e signora di Roma.

E l’esito della lunga battaglia di Roma contro i Longobardi
e contro l’impero assoluto bizantino si fu che
questo venne cacciato di Europa, che la Chiesa ottenne
libertà, che ne derivò la costituzione dell’Impero occidentale
in forma di uno Stato feudale e cristiano dei
Latini e dei Germani federati.




In mezzo alle rovine che ingombravano lo Stato e
la Città dei Romani, si eleva, ancor negli ultimi tempi
dei Goti, la persona solitaria e triste di un Latino che
rifletteva in sè l’indole di quell’età di transizione; perocchè
la sua vita e le sue opere dischiudano quei secoli
tenebrosi che noi dobbiamo ora descrivere. Questo
uomo insigne è Benedetto; figlio di Euprobo, nato nella
Nursia umbrica intorno all’anno 480, è il patriarca del
monachismo d’Occidente. Narrasi che giovinetto di
quattordici anni venisse in Roma per compiere di erudirsi
nelle scienze, ed oggi ancora in Trastevere, e precisamente
nella piccola chiesa di san Benedetto in Piscinula
mostrasi il luogo in cui dovette esistere la casa
appartenente al dovizioso suo padre. Colpito di terrore
allo spettacolo della caduta del mondo romano, il giovine
fu preso da irrefrenabile desiderio di scamparne
e di consecrarsi solitario alla contemplazione dell’Eterno.
Egli fuggiva a Subiaco, dove l’Anio colle «sempre
frigide» acque bagna una delle più amene vallate
d’Italia[1].









Ivi, nella maestosa solitudine delle montagne, poneva
stanza in una grotta, coperto di pelli d’animale
e fornito di cibo da Romano, un anacoreta suo eguale.
Le sue estatiche meditazioni, come quelle di Girolamo
nel deserto, erano talvolta interrotte dalle ricordanze
seducenti delle donne di Roma, ma il giovine, animato
dal fervore di Dio, gettate le pelli che lo vestivano,
si voltolava fra ortiche e fra nidi di vipere e fugava il
demone tentatore. Si sparse la rinomanza della sua santità.
Accorsero a lui altri fuggitivi del mondo che coltivavano
animo eguale, e bentosto ei potè innalzare dodici
piccoli conventi nelle montagne di Subiaco. Qui
visse molti anni, incorato dalle lodi della pia sorella di
lui, Scolastica, attendendo a raffermare la regola del suo
Ordine. Financo illustri patrizî a lui adducevano i loro
figliuoli perchè gli educasse; il senatore Equizio gli
conduceva il figlio Mauro, Tertullo il figlio Placido, e
in quei due discepoli Benedetto coltivava i suoi apostoli
per le Gallie e per la Sicilia. La gloria del fondatore
dell’Ordine svegliava però la gelosia dei preti di Varia
e di Vicovaro; eglino congiurarono a cacciare il Santo
e a distruggere il suo maggiore convento. Un dì mandarono
colà sette avvenenti cortigiane, ed alcuni fra
i tiepidi seguaci di Benedetto ruppero i loro voti e la
fede claustrale. Il Santo allora decise di abbandonare
Subiaco profanato, e seguito da tre giovani corvi, cogli
angeli che lo ammaestravano della via, si condusse sul
monte di Castro Cassino, che è un luogo posto lungo
la via Latina, in quella parte montana della Campania
che è irrigata dal Liri. Su quel monte egli trovò ancora
pagani; avvegnachè le leggi degli ultimi Imperatori

di Roma avessero potuto sì poco estirpare l’antico
culto degli Dei, che lo stesso Teodorico dovette promulgare
un editto contro gli adoratori degli idoli. Nei loro
boschetti sacri di allori e di mirti gli abitatori di Castro
Cassino sacrificavano a Venere, e in un tempio ben
conservato alzavano preci ad Apollo. Non appena giunto,
Benedetto distruggeva questi altari, al riparo delle
leggi dello Stato faceva atterrare quell’ultimo tempio
di Apollo onde parli la Storia, e sui suoi ruderi innalzava
un convento, non temendo un demone che, posando
sopra il tronco di una colonna abbattuta, cercava di
porre impedimento all’edifizio cristiano. Questo chiostro
di Cassino, che più tardi diventò l’Abazia di Monte
Cassino, fu nel corso dei tempi la metropoli veneranda
di tutti i conventi di Benedettini dell’Occidente; faro
solitario della scienza splendette gloriosamente in mezzo
alla tenebra densa del medio evo, ed uno spiro delle
Muse dal tempio distrutto di Apollo si salvò in questa
accademia di monaci che attendevano alla prece e al
lavoro[2]. La fondazione del convento operata da Benedetto

avveniva, con mirabile riscontro, in quello stesso
anno 529 in cui l’imperatore Giustiniano cacciava gli
ultimi filosofi dalla scuola platonica di Atene[3].




Ivi fu il prode Totila a visitare il Santo, che con
veste mentita tentò invano di ingannare, e dalla bocca
di lui udì vaticinarsi le vicende della sua vita; ivi
Benedetto profetò la ruina che le tempeste avrebbero
inflitto a Roma, predizione che gli scrittori posteriori
sogliono addurre per discolpare i Goti di accuse odiose:
ed ivi passò di vita il santo patriarca, nell’anno
544, credesi, tosto dopo la morte della sua fida
sorella. La leggenda ornò di racconti poetici la vita
mirabile del padre del monachismo di Occidente; e i
pittori del medio evo se ne giovarono traducendola in
innumerevoli affreschi sui muri dell’alta chiesa che
a Subiaco fu eretta sul monte. Pregevoli per leggiadria
e per sobrietà d’imagini, immuni così dalla esagerazione
delle storie dei martiri come dall’assurdità

delle leggende posteriori, quelle narrazioni possono appellarsi
la vera epopea santa del monacato. Papa Gregorio,
contemporaneo di Benedetto, ma di lui più giovane,
dedicava alla storia leggendaria del Santo il secondo
libro dei suoi Dialoghi, e più di due secoli dopo
il longobardo Warnefredo, ossia Paolo Diacono, monaco
di Monte Cassino, espiava la colpa del suo popolo che
un tempo aveva distrutto quel convento, scrivendo distici
adorni, nei quali celebrava i miracoli di Benedetto[4].




In un tempo in cui l’ordinamento politico dello Stato
romano si sfasciava, in cui la società civile precipitava
in rovina e molti di quell’età rifuggivano nella solitudine
secondando un impulso quasi istintivo dell’animo,
quell’uomo meraviglioso sorgeva a farsi legislatore
nella cerchia di vita del sentimento cristiano. Prima
ancor di Benedetto, l’Occidente aveva avuto i suoi
monaci, ma fino a quel tempo eglino, per gran parte
vagabondi e indisciplinati, erano vissuti secondo la regola
del greco Basilio o di Equizio di Valeria, di Onorato
di Fundi o di Egesippo di Castel Lucullano di Napoli
o secondo altri ordinamenti. Ora però Benedetto
dava opera ad una riforma d’ordine romano, e sottometteva
il monacato ad un reggimento severo e durevole.

Per lui la Chiesa latina riceveva il primo organamento
claustrale autonomo, di tal guisa poteva liberarsi
dalla soggezione di Grecia e d’Oriente; e si è
appunto questo merito che attribuisce a Benedetto una
altissima importanza nazionale in riguardo a Roma e
all’Occidente governato dall’Episcopato romano. Chi
giudica l’istituto monastico colle vedute e cogli intendimenti
della società attuale, non può rendere giustizia
ad un uomo quale si fu Benedetto; ma per chi lo
consideri tenendo conto delle necessità dei tempi suoi,
egli certo appartiene agli uomini più illustri dei primi
tempi del medio evo onde egli fu il Pittagora. Entrambi
quei legislatori ebbero in mira un idealismo sociale.
Quello del grande Greco si esplicava in una fratellanza
di uomini generosi e forti, che, inspirandosi all’amore
della libertà e della filosofia, dovevano svolgere la loro
operosità nell’adempimento dei doveri tutti della vita,
nella famiglia, nella società, nello Stato. La repubblica
monacale di Benedetto, inspirata ad un solo scopo, si
chiudeva invece entro i confini sociali più angusti, così
che Benedetto non poteva costituirla che a spese della
società. Nelle sue leggi accoglieva la idea cristiana della
negazione dello Stato, ripudiava il matrimonio, creava
semplicemente una fratellanza di anacoreti; e queste
associazioni di uomini, pochi di numero e tutto soli, si
asserragliavano dapprincipio nel mezzo della solitudine
immensa dei monti, più tardi anche nel mezzo delle
città. L’affrancamento dalle necessità mondane apparve
allora sotto la miseranda forma della servitù, avvegnachè
coloro che si associavano in religione monastica
altro non fossero che servi votati al Signore.

Quel problema per cui s’era chiesto se fosse possibile
cosa trasportare sulla faccia della terra l’imagine del
regno celeste, doveva trovare sua soluzione in unioni
solitarie di chiostri; sennonchè questa democrazia dei
santi, causa le esigenze terrene, si convertì col proceder
dei tempi in una sconciatura ridicola. L’ordinamento
tremendo, in cui all’uomo null’altro è concesso
che una libertà di puro misticismo, in cui l’anima vivente
è strappata sì alle lotte del mondo, ma anche
ai suoi godimenti, esce fuor dello scopo che è imposto
dalle leggi di natura, ma non trascende però al
di là dei confini dell’organamento dell’uomo; e quanto
più in generale è dura, servile e infelice la vita della
società, tanto più numerosi sono quelli che, astretti
o volonterosi, rinunciano ad un mondo odioso e cercano
rifugio nell’idea cui intende l’intimo desiderio
della coscienza[5]. L’animo elevato e poetico, tutto
in sè romito di Benedetto comprese i bisogni religiosi
di quel tempo procelloso, li raccolse nella sua repubblica
e quale legislatore ne costituì il reggimento colla
mira generosa di far fruttificare in iscuole pratiche le
dottrine cristiane dell’obbedienza alla legge morale,

dell’umiltà e dell’amore, dell’abnegazione, della libertà
morale e della comunanza dei beni. E quel che v’ha
di grande nel suo Ordine monastico si è che esso svelò
come quegli insegnamenti non ispaziassero nel mero
campo dell’idea, ma potessero tradursi efficacemente
nell’opera; e se vogliasi tributare una giusta lode a
quel monacato, sì benemerito un tempo della cultura
e sì venerando, questa è, che in un tempo barbarico,
alle fiere e rotte passioni dell’egoismo, dell’avidità di
potere e della sensualità esso potè opporre una repubblica
eroica di uomini che s’imponevano a dovere la
operosità, la povertà, il sacrificio di sè. Benedetto non
permise che i suoi monaci perdessero sonnacchiosi il
loro tempo nella ignavia contemplativa; obbedendo alla
legge sociale della divisione del lavoro, eglino avevano
obbligo di faticare colle braccia e collo spirito; laonde
i Benedettini in molti paesi dell’Occidente divennero
maestri dell’agricoltura, delle industrie, delle scienze,
merito durevole di questo che fu il più illustre, il più
glorioso, e, ciò che val meglio, il più umanitario di
tutti gli Ordini religiosi sorti dal Cristianesimo. I conventi
che obbedivano alla regola di Benedetto prestamente
si diffusero nell’Occidente; Spagna, Gallie, Italia,
Inghilterra e, dopo il secolo ottavo, anche Germania,
ne furono piene. La Chiesa romana se ne giovò tosto
al suo scopo; essi diventarono per la Chiesa ciò che
erano state per la vecchia Roma le colonie militari;
e, non appena lo Stato era caduto in pezzi, monaci romani
a piè scalzi, cinti i fianchi di cilicio, non trattenuti
da paura, si inoltravano, simili a conquistatori,
fino alla estrema Tule, e penetravano in quelle regioni

selvagge dell’Occidente che un tempo i consoli antichi,
alla testa delle legioni, non avevano potuto sottomettere
appieno.




Le terre tutte d’Italia in questo tempo vedevano
sorgere conventi novelli. Ad uno di essi tributar dobbiamo
venerazione profonda, avvegnachè fosse l’ultimo
asilo di Cassiodoro. Dopo che per trent’anni quel
grand’uomo di Stato ebbe con isplendore governata
Italia sotto di Teodorico, di Amalasunta, di Atalarico
e di Vitige, e dopo che per sì lunga età ebbe salvati
gli Italiani dalla barbarie, stanco, triste e mosso a pensieri
di pietà, egli si partì dal mondo romano che
crollava, per seppellire nella cella di un chiostro, insieme
colla sua vita, anche la scienza e la sapiente ragione
di governo dell’Antichità. Nell’anno 538 fondò
il Monasterium Vivariense nella sua terra nativa di
Squillace nelle Calabrie, la cui positura incantevole egli
stesso descrive da poeta, quando la paragona ad un
tralcio di vite che pende da un monte petroso. Dopo
che ebbe tentato con alcuni scritti di inspirare negli
studî teologici qualche gusto di stile classico, morì
nel 545, nei suoi cento e più anni di vita, contemporaneo
di Boezio e di Benedetto, di quei due uomini che si
sogliono nominare l’uno allato dell’altro per dipingere
i profondi contrasti di quell’età. Cassiodoro, ultimo dei
Romani, che si copre la testa di un cappuccio monacale
per morirvi, offre un quadro commovente e di tragica
tristezza, perocchè si sveli in lui il destino stesso della
città di Roma che omai entra in convento[6].









Anche in Roma fondavansi già, intorno a questo
tempo, molti chiostri; e infatti, dopo che Atanasio di Alessandria
discepolo dell’egiziano Antonio, verso la metà
del secolo quarto, avea qui introdotto il monacato, questo
vi si era diffuso con meravigliosa prestezza: e al tempo
di Rutilio non v’era un palmo d’isola del mar Tirreno,
per quanto piccola fosse, come Igilio, la Capraia, la
Gorgona, e Palmara e Monte Cristo, dove anacoreti «pavidi
della luce» non avessero posto loro stanza[7].
Agostino parla con chiaro discorso di conventi che
esistevano in Roma, e Girolamo con orgoglio vi conta
frati e monache innumerevoli. Questo apostolo zelatore
del monacato in una lettera indiritta a Principia, pia

donna romana, offre descrizioni curiose e particolareggiate
sull’origine che in Roma ebbero i monasteri di
donne. La pupilla della celebre Marcella avevalo chiesto
di dettare una biografia di questa matrona, e Girolamo
non sapeva tributare onoranza migliore alla Santa di
quella per cui la celebrava prima monaca di Roma che
fosse nata di nobile progenie. Marcella, discendente di
una famiglia, che fra i suoi antenati contava una lunga
serie di consoli e di prefetti di Roma, aveva perduto
lo sposo dopo sette soli mesi di matrimonio;
indi, respinte le istanze che il console Cercalis movevale
per ottenerne la mano, aveva eletto vita monastica,
affrontando colla fermezza dell’animo suo quella ignominia
che agli occhi delle illustri donne le procacciava
un proposito che non aveva riscontro d’esempli. Ciò
avveniva non molto dopo che Atanasio e più tardi
Pietro di Alessandria, fuggendo dalle persecuzioni degli
Ariani, erano venuti a Roma. Le idee che questi uomini
avevano qui diffuso e le narrazioni meravigliose
della vita di Pacomio e di Antonio, delle monache e
dei frati che dimoravano nei deserti petrosi della Tebaide,
avevano acceso l’ardente fantasia di Marcella
siffattamente, che la pia vedova nel suo fervore avrebbe
ambito di raccogliere in chiostro le donne tutte di
Roma. Occorsero degli anni perchè l’apostolato di lei
mettesse frutto, ma poi ella con orgoglio potè contare
fra le seguaci sue Sofronia, Paola ed Eustochia
patrizie romane. In Roma finalmente ella conobbe Girolamo
e tenne quindi con esso una frequente corrispondenza
epistolare. È cosa incerta se Marcella fondasse
il primo convento femminile di Roma nelle sue case

che sorgevano sul monte Aventino[8]; perocchè dapprincipio
ella non vivesse entro la Città, ma eleggesse
a chiostro un suo possedimento di campagna, dove
ella abitava insieme alla discepola Eustochia. «Abbiate
ivi lunga vita,» così le scriveva Girolamo, «il
vostro esempio ha operate molte conversioni, e Roma,
giubiliamone, s’è trasformata in Gerusalemme; poichè
vi sono parecchi conventi di vergini donne, e innumerevole
è la moltitudine dei monaci»[9].




Ad ogni chiesa di Roma si cominciò quindi in poi
ad aggiungere un monastero; già Leone I uno ne
aveva edificato congiungendolo al san Pietro e l’aveva
consecrato ai santi Giovanni e Paolo. L’operosità di
Benedetto a quella tendenza del tempo inspirava una
forza novella: ricchi patrizî fondavano chiostri; Gregorio,
sceso della celebre stirpe degli Anicii, spendeva
il patrimonio della sua famiglia per erigere nel palazzo
Anicio sul Clivo Scauro un convento che dedicava
all’apostolo Andrea e che dura oggidì ancora

presso la chiesa di san Gregorio sul monte Celio[10].
Quando poi Gregorio diventò papa, la moltitudine dei
frati e delle monache, che vivevano associati in conventi
o solinghi in celle, era così numerosa, che di sole
monache ei poteva contare tre mila donne, le quali
ogni anno ottenevano sussidio dal patrimonio della
Chiesa[11].



§ 2.
I Longobardi si avanzano in Italia. — Giungono fin
sotto Roma. — Benedetto I papa, 574. — Pelagio II papa,
578. — I Longobardi assediano Roma. — Distruzione di
Monte Cassino, 580. — Fondazione del primo convento dei
Benedettini in Roma. — Pelagio II chiede aiuto a Bisanzio. — Gregorio
va nunzio alla corte dell’Imperatore. — Inondazione
e peste, 509. — Muore Pelagio II. — Edificazione del
san Lorenzo.



La costituzione monastica di Benedetto, sorta fin
dagli ultimi tempi dei Goti, aveva preceduto all’invasione
di Alboino, e in essa la Chiesa conseguiva una

delle armi più valide per sottomettere quei Longobardi
che dapprincipio si erano mostrati tanto terribili. Ariani
di credenza come i Goti, ma commisti a genti pagane
della Germania e della Sarmazia, quei popoli erano incapaci
di accogliere in sè la civiltà antica che eglino
ancor trovavano in Italia[12], e soltanto alla Chiesa latina
riusciva di poter loro mettere un freno, poco a poco
trasfondendo in essi le reliquie di cultura classica che
avevano trovato rifugio in quei conventi. Corsero tuttavolta
più di centocinquant’anni perchè i Longobardi
accogliessero quel mutamento nell’indole loro, e quel
tempo fu uno dei più spaventosi periodi della storia
di Italia. Quando quel popolo discese, le città italiche,
sebbene dalle guerre dei Goti devastate e vuote di popolo,
duravano tuttavia nella loro forma romana piene
di monumenti deserti, testimonî dello splendore dell’antichità,
ed offrivano allo sguardo uno spettacolo
di estrema tristezza che a parole mal si può pingere.
Ma una dopo l’altra cadevano adesso sotto la spada
di quei barbari, e con esse perivano anche gli ultimi
avanzi di costituzione latina del municipio antico.
Il popolo di Alboino era animato da spiriti ben differenti

da quelli del popolo del gran Teodorico; i
generosi Goti avevano protetta la cultura latina, i
Longobardi selvaggi la fecero in pezzi. La peste e le
devastazioni di guerra avevano resa Italia quasi incapace
di opporre resistenza, e fiacca era la difesa dei
Greci. Già nell’autunno del 569 Milano s’era arresa
ad Alboino, il quale nel 572, dopo un assedio di tre
anni, entrava in Pavia nel palazzo di Teodorico, e dall’Italia
superiore ora imprendeva l’opera di assoggettamento
di tutta la penisola. Soltanto Ravenna, Roma
e le città marittime tenevano alto il vessillo dello Stato
e dell’Imperatore, e la conservazione di Roma, che appena
si difendeva, sembrava un prodigio agli stessi Romani.
Al possedimento della capitale agognava Alboino
desideroso di porre la sede del suo reame nel palazzo
dei Cesari; e già le sue orde guerriere, con orribili
guasti, da Spoleto si avanzavano fin sotto le mura di
Aureliano. Ciò avveniva ancora al tempo del vescovo
Giovanni III (560-573), che, dopo un reggimento di
quasi tredici anni, moriva addì 13 luglio 573.




Roma era premuta allora da difficoltà sì gravi che la
sede di Pietro rimase più di un anno vacante, ed invero
i Longobardi avevano posto campo innanzi alle porte o
in vicinanza della Città e impedivano ogni relazione con
Bisanzio, di dove l’Imperatore doveva dare la conferma
al novello Pontefice. Fu questi Benedetto I, romano
(574-578). Del suo reggimento, che durò quattro
anni, poco si sa; il Libro Pontificale narra soltanto che
durante esso i Longobardi ebbero invase tutte le terre
d’Italia, e che la moria e la fame infierirono. Anche
Roma ne fu afflitta, e Giustino imperatore, o piuttosto

il generoso Tiberio, ebbe cura di alleviare la penuria
della Città mandando granaglie d’Egitto a Porto[13].




Dopo che in sull’anno 575 fu morto Clefi, cui i Longobardi
avevano data la corona di Alboino assassinato,
l’impero di quel popolo, preda dell’anarchia, si era
diviso fra trentasei Duchi, e Farvaldo, primo duca di
Spoleto, teneva assediata Roma precisamente nel tempo
in cui moriva Benedetto I, addì 30 Luglio 578[14].
Il suo successore, Pelagio II, figlio di Vinigildo, romano
di origine gotica (578-590), fu perciò consecrato
senza che avesse ottenuta conferma dall’Imperatore[15].
La pressura ond’era gravata Roma, rendeva ancor più
necessaria la pronta elezione del suo reggitore spirituale,
avvegnachè la Città non avesse nè un Duce, nè
un Maestro di milizia. Ignoriamo massimamente in che
modo Roma potesse provvedere alla sua difesa, nè sappiamo
se fin d’allora alla poca soldatesca greca, che
v’era di presidio, si unisse una milizia cittadina; abbiamo
però motivo di accogliere l’opinione che l’assedio
di Roma desse origine al primo organamento militare

della cittadinanza. I Romani, che già un tempo
colla forza delle armi avevano soggiogato il mondo, in
quest’altro periodo della loro vita storica tornavano ai
loro principî primi, e, dopo un lungo letargo che non
aveva riscontro pari, imprendevano di bel nuovo a istituire
una scarsa soldatesca cittadina, quasi che prima
Roma non avesse avuto mai geste di guerra.




L’afflitta Città o piuttosto il suo Vescovo, chè la
necessità ne lo faceva il rappresentante e ben presto
il reggitore, si volgeva all’Imperatore di Bisanzio signore
suo, chiedendone soccorso. Un’ambasceria solenne
di senatori e di sacerdoti con a capo il patrizio
Pamfronio, recava innanzi al trono di Costantinopoli il
grido di dolore di Roma e tremila libbre d’oro smunte
alla miseria della abbandonata Città. Ma la guerra di
Persia occupava tutte le forze dello Stato, l’Imperatore
mandava soldati insufficienti al bisogno a Ravenna, che
per l’importanza gli stava più a cuore di Roma; era
però generoso abbastanza da rinunciare all’oro romano,
e consigliava che con esso si tentasse di corrompere i
comandanti militari dei Longobardi[16].




I Romani conchiusero un trattato coll’inimico pagando
riscatto, e Zoto, duca di Benevento, ritirò il suo
esercito al di là del Liri, dove nell’anno 589 mise a distruzione il
monastero di Monte Cassino[17].









Egli lo assaltò di notte tempo, ma gli sventurati
monaci ebbero tempo di fuggire e di salvarsi a Roma
seco portando il libro della Regola monastica scritto di
mano del loro Santo[18]. Pelagio diè loro ricovero presso
la basilica Lateranense, dove i padri di Monte Cassino
fondarono il primo convento di Benedettini in Roma,
che eglino appellarono col nome dell’Evangelista e del
Battista Giovanni; e quando più tardi loro fu affidato
l’officio liturgico della chiesa, la basilica di Costantino
o del Salvatore, dal nome del chiostro, ricevette
il titolo di san Giovanni Battista. Primo abate fu
Valentiniano, e durante i centoquarant’anni in cui
Monte Cassino fu abbandonato in ruina, il convento
fiorì splendidamente; più tardi decadde così, che nel secolo
ottavo Gregorio II fu costretto a rinnovellarlo[19].




Prima ancora che i Benedettini fuggiaschi trovassero
ricovero in Roma, Gregorio, uno dei patrizî più
illustri di Roma, aveva fondato, come già osservammo,
un monastero sul dolce declivio di quel monte Celio che
già diventava deserto; ed ivi allora ei viveva in solitudine
monastica. Il vescovo Pelagio conobbe in lui
virtù capaci a vincere le avversità dei tempi futuri, e
pertanto, trattolo da quell’abbandono romito di sognatore,
lo spediva suo nunzio alla corte bizantina, che voleva
pacificare del dispetto cagionato dalla sua ordinazione
avvenuta senza conferma imperiale. La Chiesa

romana si faceva rappresentare (ed è questa la prima
istituzione dei Nunzî) da un Apocrisario, ossia da uno
stabile ambasciatore, così in Ravenna presso l’Esarca,
come in Bisanzio presso l’Imperatore, e noi abbiam veduto
che un officio sì illustre poteva essere considerato
l’eccelso dei gradini che adducevano alla sedia di san
Pietro. È probabile che Gregorio andasse a Costantinopoli
con quella stessa ambasceria di patrizî e di preti
che nel 579 era ita a chieder ajuto contro i Longobardi.
Ivi, così in corte che fra gli ottimati più influenti,
Gregorio si fece degli amici illustri, quali furono la imperatrice
Costantina figlia di Tiberio, Teoctista sorella
dell’imperatore Maurizio, e quest’ultimo, che salì al
trono nell’agosto dell’anno 582. Ancora nel 584 egli
stava in corte dell’Imperatore, come si pare da una lettera
degna di nota a lui indiritta da papa Pelagio. Gregorio
nunzio assediava del continuo con sue preghiere
Maurizio, affinchè porgesse soccorso alle necessità di
Roma, dove a quel tempo non trovavasi neppure un
generale imperiale: alla fine l’Imperatore vi mandava
Gregorio duce e Castorio maestro dei militi, e la Città
era liberata dall’inimico mediante un armistizio di tre
anni. Il trattato era conchiuso nell’anno 584 tra Smaragdo,
successore di Longino nell’Esarcato, e re Autari,
che in quello aveva di bel nuovo riunito sotto un solo
governo lo Stato dei Longobardi[20]. Presto però ruppero

costoro il patto della tregua, e fu questa la ragione
per cui Pelagio scrisse a Gregorio la lettera onde più
sopra facemmo menzione. Egli lo richiedeva che, fattosi
compagno il vescovo Sebastiano latore a Costantinopoli
dello scritto, andasse all’Imperatore instando di presti
soccorsi. Quella epistola getta una tristissima luce sulle
condizioni miserrime di Roma: «Parlate dunque», scriveva
Pelagio, «e operate insieme per modo che, quanto
più tostamente si possa, rechiate ajuto al pericolo nostro;
perocchè la Repubblica sia qui ridotta a tal estremo che
ci penda sopra inevitabile lo sterminio se Dio non mova
il cuore del piissimo Imperatore ad aver pietà dei
suoi servi e a concedere benignamente a questo suo dominio
un Maestro dei militi ed un Duce[21]; ed invero il
territorio romano, massimamente, sembra essere spoglio
di qualunque presidio. L’Esarca scrive di non poterne
soccorrere e protesta di non aver forze bastevoli a difendere
neppure quel paese. Voglia dunque Iddio ispirarlo
a correr tosto in salvezza nostra, prima che l’esercito
del più empio tra i popoli riesca a impadronirsi di quelle
città che la Repubblica ancora serba»[22].









Fin d’allora pertanto a sì diserto abbandono era ridotta
la metropoli antica dell’Impero romano. Gli Imperatori
greci, intenti a lottare in Oriente contro la
potenza di Persia, indeboliti da rivolgimenti interni,
affidavano alla balìa del destino le loro province d’Italia.
Il Vescovo romano, che non fidava più nel soccorso di
Ravenna, quasi lo inducesse previdenza del tempo futuro,
cominciava perciò in allora a rivolgere i proprî
sguardi al remoto Occidente, dove Clodoveo, già fin dall’anno
486, aveva fondato nelle Gallie sopra i ruderi
dell’Impero romano il possente reame dei Franchi. Questo
popolo, dopo la sua conversione, seguiva la fede cattolica
di Atanasio, epperò il Papa scorgeva in esso chi
avrebbe prestato ausilio alla Chiesa, e già i preti avevano
appellato Clodoveo il re cristianissimo e lo avevano
detto Costantino novello. Una lettera importante,
che Pelagio II scriveva ad Aunacario vescovo di Auxerre,
esprime manifesta fiducia che i Franchi ortodossi avessero
ricevuto da Dio la missione di salvare Roma dalle
mani dei Longobardi[23]. Per il fatto, anche l’imperatore

Maurizio stringeva urgenti trattative con Childeberto re
dei Franchi per muoverlo a guerra contro i Longobardi;
e già nell’anno 584 Childeberto scendeva con un esercito
in Italia, ma Autari lo induceva a far pace ed a
ritornare tostamente alle sue contrade.




Poco dopo l’anno 584, Gregorio era tolto all’officio
che teneva in Bisanzio, dove aveva a succeditore
l’arcidiacono Lorenzo: ed ei tornava alla cella del suo
monastero sul Celio, del quale non doveva più uscire
che per salire alla cattedra di Pietro.




Gli anni che seguono sono involti in un buio profondo;
i Cronisti di quei tempi sono, al paro di essi, laconici
e oscuri, e parlano soltanto delle calamità che
inflissero a Roma i nembi e la peste. Sulla fine dell’anno
589 il Tevere inondava una parte della Città e distruggeva
molti templi e molti monumenti che, dobbiamo
credere, esistevano nel Campo di Marte. Il celebre
vescovo Gregorio di Tours aveva allora spedito
a Roma un suo diacono per raccogliervi reliquie, e ciò
che questo testimonio oculare, tornato in patria, gli raccontò
con meravigliose amplificazioni, egli a sua volta

narrò nella Storia dei Franchi. «Con tal violenza di
flutti», dic’egli, «il Tevere coperse la Città, che ne
precipitarono gli edifici antichi e ne furono distrutti i
granai della Chiesa»[24].




Il guasto che recarono le acque fu sì grande che
se ne deplorò la ruina di parecchi monumenti antichi;
più terribile però fu il danno della peste che tosto
dopo rese squallida Roma. Sul principio dell’anno
590 scoppiò essa in molti luoghi d’Italia, che al paro
di Roma erano stati devastati da allagazioni simili a
diluvî. Il morbo spaventoso, cui gli scrittori latini danno
il nome di lues inguinaria, dall’anno 542 in poi non
aveva cessato di disertare le contrade d’Europa[25].
Sorta dalle paludi dell’egiziano Pelusio, la peste era
di repente comparsa a Bisanzio, indi, come suole avvenire
nelle grandi sventure dei popoli, aveva seguite
le orme delle guerre. L’età di Giustiniano ne fu afflitta
per modo, che difficilmente in altri tempi la «morte
nera» ebbe menato stragi eguali. Procopio e, dopo
di lui, Paolo Diacono diedero descrizioni efficaci di quel

flagello[26]. Senza che il fervore del morbo risentisse
influenza di stagione, coglieva gli uomini al paro degli
animali, nè aveva bisogno di contatto per propagarsi.
La fantasia delirante delle genti udiva spandersi lungo
per l’aere un suon di tube, mirava scolpito sulle case
il segno dell’angelo dello esterminio, e nelle vie scorgeva
errare il demone della peste e fantasime (φάσματα
δαιμόνων) che d’un solo colpo infliggevano la morte ai
passanti. La morte non era repentina; spesso avveniva
solo dopo tre giorni: gli infermi trapassavano assopiti
in un plumbeo sonno o arsi dalla febbre, e, se si apriva
il cadavere, trovavansi le viscere rose da ulceri e nei tumori
materie come di sostanza carbonica.




Già durante la guerra gotica e dopo di essa, Italia e
Roma erano state a parecchie riprese afflitte dalla pestilenza;
ma quando, nel gennaio dell’anno 590, scoppiò
di nuovo, imperversò fieramente sì da minacciare
che Roma si vuoterebbe d’abitatori. Gregorio nei suoi
scritti ne fa menzione, e con terrore superstizioso asserisce
che ad occhio veggente d’uomo miravansi scendere
dal cielo frecce che parevano trafiggere i petti degli
uomini. Lo spavento partoriva visioni, ed egli stesso
porge un esempio che sembra quasi preannunciare le
descrizioni dell’inferno dantesco. L’anima di un soldato
infermo di peste, così egli narra, era trasportata
fuori del corpo e trascinata nel mondo di sotterra. Ivi
il moribondo vedeva un ponte gettato sopra un torrente
nero nero, e al di là di esso splendidi prati smaltati

di fiori, dov’erano raccolti uomini vestiti di abiti
bianchi ed erano abitazioni luminose e belle. I giusti
potevano valicare il ponte, ma i malvagi precipitavano
nella fetida palude. Il visionario era tanto malizioso da
scorgere in loco orrendo un Pietro prete, avvegnachè
egli fosse steso sul nudo terreno sotto la pressura
di un gran peso di ferro: però affermava di un sacerdote
straniero che ricevendo oneste accoglienze e liete
passava oltre il ponte, laddove il romano Stefano
ne precipitava, per di sopra spinto da candidi spiriti,
di sotto da diavoli: e probabilmente, se l’anima sua
non fosse stata troppo presto ricongiunta al corpo, affè
che il bravo soldato avrebbe potuto scernere qualche
prete romano di più entro le fiamme dell’inferno[27].




Di questa pestilenza moriva anche Pelagio II, addì
8 febbraio 590. E ricordanza di lui, che resse la Chiesa
in tempi sì oscuri e dolenti di tanti guai, è offerta dal
suo edificio della basilica di san Lorenzo fuor delle porte[28].
Già nel secolo quarto, e più tardi per opera di
Sisto III, la tomba di quel Santo, che trovavasi nell’agro
Verano, era stata racchiusa entro una cappella.
L’onoranza tributata al Martire crebbe nel corso degli
anni; nei giorni della sua festività accorrevano comitive
di pii visitatori a quelle catacombe di Ermete e di

Ippolito, e già v’erano state costruite case pei pellegrini
e piccole basiliche. Oltre a Lorenzo, quale protomartire
veneravasi di singolare devozione Stefano, arcidiacono
della chiesa di Gerusalemme, le cui reliquie
narra la leggenda che Pelagio portasse di Bisanzio a
Roma, dove ebbero sepoltura nell’urna di quell’altro
Martire. I due Santi, principi del Diaconato, rappresentavano
nella mitologia romana l’ordine dei sacerdoti,
laddove altri appartenevano all’ordine dei nobili guerrieri
o alla eletta cittadinanza od al popolo. Pelagio
riedificò, ampliandola, la chiesa che già sorgeva sulla
tomba del Santo venerato, e nella iscrizione apposta
sull’arco trionfale della basilica magnificò sè stesso di
aver compiuta l’opera di quell’edificio in mezzo alle
ostili spade (dei Longobardi). La iscrizione dura tuttodì
a ricordanza di una delle epoche più oscure di vita
della città di Roma[29].




Quell’arco di Pelagio costituisce oggi la volta che

unisce le due parti ond’è composta la mirabile chiesa,
la cui storia antica è assai incerta. La basilica infatti
consta di una parte anteriore, di cui è manifesta la costruzione
più recente, e della parte posteriore che è più
antica; quest’ultima poi in origine fu edificata sopra catacombe,
delle quali si vedono oggidì ancora tracce di
sepolcri e di pitture antiche. La chiesa contiene due serie
di colonne, delle quali l’una posa sopra l’altra. Le colonne
inferiori, cinque per lato e due all’estremità del coro,
sono magnifiche e antiche; i loro capitelli sono quali
corinzi, quali fantastici di stile differente, ma belli tutti;
due di essi sono adorni di vittorie e di armature. Gli
architravi sostenuti dalle colonne sono composti di frammenti
preziosi dell’arte antica, ma commessi insieme
rozzamente; per certo sono spoglie strappate a splendidi
templi del miglior periodo imperiale, messi a ruba. È
probabile che Pelagio trovasse quella prima serie di colonne
già eretta e ch’egli sopra l’architrave edificasse
soltanto la serie superiore di colonne minori, avvegnachè
sembri che la tomba del Martire nell’età più
antica fosse, a foggia di tempio, circondata soltanto
di un portico, finchè vi fu aggiunta più tardi la chiesa
posteriore che or trovasi di undici gradini più elevata
dell’altra parte. Il disegno dell’edificio dimostra che
la tomba del Martire in origine non era compresa entro
una basilica, e forse Pelagio per il primo, all’uopo di
raccogliervi il sepolcro, edificava la chiesa anteriore,
al di sopra della Confessione innalzava l’arco trionfale,
e, costruendo nel primitivo portico di colonne un coro
elevato, ne costituiva così un presbiterio. Il distico che
leggesi sotto il musaico antico, parla di templi, e con ciò

sembra accennare alla duplice edificazione. Pelagio ornò
l’arco trionfale di musaici che oggi molto hanno perduto
del loro stile antico a causa di restaurazioni. Vi è figurato
il Cristo avvolto in manto nero; siede sopra un
globo e tiene nella sinistra il bastone colla croce; la
destra alza in atto di benedire. Ai lati di lui Pietro e
Paolo; vicino a Paolo stanno santo Stefano e santo Ippolito;
a Pietro è prossimo san Lorenzo che tiene nelle
mani un libro aperto e sembra raccomandare Pelagio
alla protezione del Redentore. Il Papa veste un bianco
paludamento, è a capo scoperto e senza aureola, e nelle
mani sostiene il modello del suo edificio: ai due lati
del quadro sono disegnate le città di Gerusalemme e di
Betlemme, splendide di oro secondo il costume antico. I
musaici originarî erano condotti con secchezza di stile;
il san Lorenzo non è ancora dipinto in quell’aspetto
giovanile e dolce che a lui, Santo prediletto, del pari
che a Stefano, l’arte ecclesiastica si compiacque di
attribuire nei tempi posteriori[30].



§ 3.
Gregorio I è eletto papa. — Sua vita prima. — Solenne
processione in causa della peste. — Leggenda dell’apparizione
dell’angelo sulla tomba di Adriano.



Morto Pelagio, il clero ed il popolo concordi eleggevano
a papa quel Gregorio che tra i più illustri pontefici

ottenne gloria imperitura (590-604)[31]. Discendeva
egli dell’antichissima progenie degli Anicî, che per
isplendore ebbe superate le altre grandi famiglie degli
ultimi tempi dell’Impero romano, e la cui tradizione
si serbò viva in Roma durante il corso di tutto
il medio evo. Suo avo era stato papa Felice; ebbe a
padre Gordiano; a madre Silvia che possedeva un palazzo
presso santo Saba sull’Aventino; le sue parenti
dal lato paterno, Tarsilla ed Emiliana, erano donzelle
sante e pie, laddove Gordiana, una terza sorella, aveva
invece preferito vita di piaceri mondani. Gregorio era
cresciuto nel più terribile di tutti i tempi, quando i
Longobardi, soggiogata la patria di lui, si spingevano
fin sotto Roma, e nel furore selvaggio della devastazione
cadevano distrutte le ultime reliquie del mondo
latino. In giovinezza, designato agli officî politici, egli
si era erudito in quella cultura dialettica e rettorica
che allora insegnavasi in Roma, dove a stento ei poteva
profittare degli ultimi avanzi di quelle scuole cui
un tempo Teodorico aveva dedicato cura solerte. Tenne
l’officio, non ancora cessato, di prefetto

urbano[32]; però quali servigî un patrizio romano poteva
in tanta tristizia di tempi prestare allo Stato, a quali
onori poteva salire nella Repubblica? La meta più elevata
cui il discendente degli Anicî potesse intendere
si era soltanto il trono dei vescovi. Gregorio invaghito
del desiderio di solitudine claustrale e afflitto delle
condizioni politiche di Roma, si nascose, come Cassiodoro,
nel sajo del monaco; l’uomo «che aveva costume
di percorrere le vie della Città in abiti tessuti
di seta e splendenti di pietre preziose, vestiva tonaca
modesta e succinta per dedicarsi al servizio del Signore»[33].
Abbiamo già veduto che egli profondeva tutto
il suo patrimonio a fondare monasteri; sei ne erigeva
in Sicilia, e questo dimostra quanta ricchezza di possedimenti
ivi avesse la sua famiglia. Pelagio lo ordinava
diacono e lo spediva nunzio a Bisanzio, ed ora tutta
Roma d’una voce lo acclamava pontefice[34].




Nessun uomo in mezzo a sì aspre difficoltà sembrava
acconcio al governo della Chiesa meglio di quello
illustre e benefico che un tempo era stato prefetto di

Roma. Ma l’eletto tentava di sottrarsi al grande incarico
e con lettere chiedeva all’imperatore Maurizio suo
amico che negasse la conferma all’elezione; ma l’epistola,
intercettata da Germano prefetto della Città, era
cambiata con altra nella quale si conteneva fervida
istanza affinchè la elezione fosse approvata. Nel tempo
che durava la vacanza della santa sede, il reggimento
della Chiesa era sostenuto dall’Arciprete, dall’Arcidiacono
e dal Primicerio ossia preside dei Notai; egli sembra
però che al solo Gregorio fosse affidato l’officio di
tener le veci di vescovo: chè, prima ancora di essere
consecrato, egli bandiva per tre dì litane di penitenza
affine di supplicare dal cielo la cessazione della peste.
Il morbo infieriva ancora orridamente; ed egli stesso,
nell’orazione che tenne ai 29 di Agosto in santa Sabina,
diceva che i Romani in gran moltitudine ne
morivano e che le case rimanevano deserte di abitatori[35].
La processione fu ordinata nel modo seguente:
il popolo doveva dividersi in sette schiere a seconda
dell’età e del ceto, ed ognuna doveva riunirsi in una
chiesa, donde muovere solennemente ad una meta comune
che era la basilica di santa Maria Maggiore. I cherici
partirono dai santi Cosma e Damiano coi preti della
sesta regione; gli abati coi loro frati dai santi Gervasio
e Protasio (san Vitale) col clero della quarta regione;
dai santi Marcellino e Pietro mossero le abbadesse con
tutte le monache e coi sacerdoti della prima regione;
tutti i fanciulletti di Roma dai santi Giovanni e Paolo
sul Celio coi preti della regione seconda; tutti gli uomini

laici da santo Stefano sul Celio col clero della settima;
le donne vedove da santa Eufemia coi sacerdoti
della regione quinta[36]; finalmente tutte le donne maritate
partirono da san Clemente coi preti della terza
regione[37].




In mezzo a questa città che si seminava di cadaveri,
in cui nel silenzio delle ruine e nei vasti tratti
vuoti di abitatori l’orrore del deserto dev’essere stato
spaventoso, mostravasi adesso uno spettacolo triste e
strano con cui, nell’anno 590, per la prima volta si
palesano i caratteri proprî del medio evo. I Romani
antichi, se avessero potuto mirare a questa solennità
cristiana, ne avrebbero abbrividito. Le donne dolenti
si coprivano di manti e di veli abbrunati, e gli uomini
velavano la testa di cappucci probabilmente simili a
quelli con cui oggidì ancora si mascherano le confraternite
di Roma. E intanto che quei lugubri cori di
tutto il popolo romano facevano risonare l’aere di loro
inni, avrebbe potuto sembrare che eglino trasportassero
alla tomba la Roma antica e che celebrassero i presagî
di quei secoli sciagurati che or dovevano incominciare.









La moria seguiva i pellegrini; nel mezzo della processione
uomini cadevano morti al suolo, ma una visione
soprannaturale conchiuse consolatrice le litane e
il morbo. Gregorio stava già per entrare colla processione
nella chiesa di san Pietro ed era venuto al ponte,
quando un’imagine celeste si rivelò agli occhi del popolo.
Sulla tomba di Adriano un angelo raccoglieva il
volo e rimetteva nel fodero una spada di fuoco per
significare che la peste era finita. Da questa bella leggenda
la mole di Adriano ebbe fin dal secolo decimo
il nome di Castel sant’Angelo, e la statua di bronzo dell’arcangelo
Michele che ripone nella vagina la sua spada,
posa ancora colle ali aperte sul vertice di quello
che è il mausoleo più mirabile del mondo[38].




Altre leggende attribuiscono la cessazione della peste
alla vera imagine della Vergine che il Papa fece
portare in processione. Dei sette quadri effigiati della
Madonna che furono attribuiti al mitico pennello
dell’apostolo Luca, quattro si vedono in Roma; il
quadro della chiesa di Araceli vale come più antico.
In questa chiesa stessa sulla porta d’argento che racchiudeva
la santa imagine, vedevasi, un tempo, il disegno
che figurava la leggenda della peste. L’opera
apparteneva al secolo decimoquinto; ad un secolo posteriore
appartiene invece il quadro in ischisto, che vi
rappresenta una processione in atto di trasportare la

imagine sopra un carro funebre, e di valicare il ponte
dietro al quale s’innalza il castello[39].







CAPITOLO SECONDO.




§ 1.
Gregorio è ordinato papa addì 3 Settembre 590. — Sua
prima predica. — I Longobardi condotti da Agilulfo e da
Ariulfo stringono Roma d’assedio. — Gregorio pronuncia la
orazione funebre di Roma. — Egli compra la ritirata dei
Longobardi.



Come fu venuta di Bisanzio la conferma della elezione
pontificia, Gregorio fu atterrito del grave officio[40],
e, com’egli stesso confessò, volle fuggirne. Nel
secolo nono narrava la leggenda che egli secretamente
si facesse trasportare fuor di Roma da alcuni mercanti
e si celasse in un bosco: i Romani però movevano a cercarlo;

una colomba raggiante di splendore oppure una
colonna di luce svelava il nascondiglio di Gregorio; si
riconduceva l’eletto con pompa di trionfo in san Pietro
ed ivi era consecrato pontefice[41]. Gregorio saliva alla
cattedra di Pietro addì 3 Settembre 590, e, per usare
delle sue stesse parole, assumeva il governo della Chiesa
come di una barca antica dove l’onda penetrava da
tutte le parti, e le cui tavole sconnesse dalla tempesta
collo stridìo annunciavano prossimo naufragio.




Le condizioni spaventose nelle quali Roma allora si
trovava offrivano argomento alla sua prima predica. In
quel tempo, ogni qualvolta il Vescovo romano, che nel
senso vero dell’espressione era sacerdote e padre del suo
popolo, saliva sul pergamo, ciò ch’egli vi parlava era
parola di verità storica. Gregorio raccoglieva in san
Pietro le reliquie del popolo di Roma, e gli sciagurati
nepoti di Cicerone, accalcati nella basilica, a fioco lume,
stavano intenti ad udirlo con ansia febbrile ancor maggiore
di quella con cui i loro antenati avevano ascoltato,
nel tempio della Concordia, i discorsi eloquenti degli
oratori.




«Nostro Signore», diceva il Vescovo mestamente,
«vuol trovarci parati alla sua chiamata, e ci mostra la

miseria del mondo invecchiato affinchè possiamo sgombrarne
da noi ogni affetto. Voi avete veduto quante tempeste
ne annuncino la prossima fine; se non placheremo
in pace lo spirito di Dio, converrà che temiamo di apprendere
il suo giudizio che s’avvicina in mezzo a flagelli
tremendi. Al frammento dell’Evangelio di cui
udiste testè le parole, il Signore premise questo: Una
gente si leverà contro all’altra gente ed un regno contro
all’altro e vi saranno terremoti, fame, pestilenza
e prodigî spaventevoli, e grandi segni del cielo[42]. Di
tutto questo abbiamo già visto colpirci alcuni guai,
e dell’approssimarsi del resto già viviamo in paura. Imperocchè
di popoli che calpestano altri popoli e di contrade
oppresse di desolazione ai tempi nostri abbiamo
veduto più di quello che nelle Scritture possa leggersi.
Troppo di sovente da altre parti del mondo udiste di
terremoti che distrussero cittadi innumerevoli, e noi
soffriamo pestilenza senza fine. Di prodigî nel sole, nella
luna e nelle stelle per vero ancor non sappiamo, ma che
questi pure siano vicini ce lo avvertono le mutazioni
dell’aria. Questo sì abbiamo veduto, prima che Italia
fosse abbandonata alla balìa del ferro longobardo, balenare
nel cielo spade di fuoco rosse del sangue del genere
umano che tosto dopo fu sparso a torrenti. Vigilate
attenti alla difesa di voi; chi Dio ama deve giubilare che
il mondo finisca; chi ne sente amaritudine sono coloro
nel cuore dei quali ha posto radice l’amore del mondo,
coloro che non desiderano la vita futura, che non ne
hanno la fede. Ogni dì il mondo è percosso da calamità

novelle; mirate quanto pochi dell’antico popolo senza
numero siano rimasti, eppure noi ogni dì nuovi mali
flagellano, e sventure impreviste abbattono. Il mondo
diventa antico e incanutisce, e per un mare di dolori
volge quasi a morte vicina»[43].




La prima predica di Gregorio ci trasporta nel buio
profondo di quell’età, in cui Roma andava precipitando
alla sua fine, in cui nel mondo che in sè chiudeva tanti
germi di vita nuova, l’umanità altro non vedeva che i
ruderi accumulati dell’Impero sovra i quali sedevano i
Romani, ruina di popolo incanutito, e si adagiavano
pronti a morirvi. Ma quello stesso Vescovo che gli ammoniva
a rendersi famigliare il pensiero della caduta e
della morte, in pari tempo dava opera sollecita a serbarli
in vita ed a rialzarli. Per lui primo dovere era la salute
della Città, e i tempi correvano tali che il Vescovo doveva
riputarsi suo vero reggitore, avvegnachè in mezzo a quel
rovinìo orrendo non vi fosse che un asilo, la Chiesa; non
vi fosse che un proteggitore ed un salvatore, il Pontefice.
La fame desolava la Città deserta, e Gregorio scriveva
a Giustino pretore di Sicilia affinchè prestamente
mandasse grano, di cui ancor sempre la Città da quell’isola
ricavava provvisioni[44]. Poco l’Imperatore poteva
darne, e la parte maggiore traeva la Chiesa stessa dai
ricchi suoi possedimenti. A quella necessità potevasi
provvedere ben più facilmente che alla pressura dei nemici,

imperocchè la spada di re Autari o quella di
Ariulfo, duca di Spoleto, fossero rivolte contro Roma
che i Longobardi circuivano come avoltoi intorno ad un
cadavere. Scarso era il presidio della Città, e la soldatesca,
cui facevasi mancare lo stipendio, non obbediva a
disciplina. «Se viene Maurenzio cartulario», scriveva
Gregorio allo scolastico Paolo, «pregovi di provvedere
fervidamente insieme con lui ai bisogni di Roma, chè
di fuori ogni dì più senza fine ci colpisce il ferro dei
nemici, e dentro con maggior pericolo ci minaccia la
rivolta dei soldati»[45].




Le esortazioni di Maurizio imperatore erano riuscite a
trarre in campo di bel nuovo, nell’anno 590, Childeberto
di Francia contro re Autari, ma la fame e il contagio
distruggevano in Lombardia l’esercito franco, e per tal
guisa la grande impresa che doveva condursi in unione
coll’Esarca, riusciva vuota di risultamento; Roma però
ne ebbe vantaggio, perocchè ne fosse così allontanato l’inimico.
Autari poi moriva nel Settembre dell’anno 590;
la vedova di lui, Teodolinda principessa di Baviera,
faceva dono della sua mano e della corona dei Longobardi
al giovane e bello Agilulfo duca di Torino, ed il
novello Principe, per felice ventura della Chiesa, non era
muto all’influenza della sua donna che professava fede
cattolica. Roma, che sospirava ad una pace durevole, ne
avrebbe goduto un qualche tratto, se i desiderî dei Pontefici
fossero proceduti d’accordo cogli intendimenti politici
o coll’energia dell’Esarca. Ariulfo di Spoleto e re
Agilulfo stesso, nell’anno 593, stringevano Roma fino

agli estremi; Gregorio con lettere scritte all’Arcivescovo
di Ravenna si lagnava acerbamente delle astute
arti di Romano esarca, che ritardava la conchiusione
della pace, e nel tempo stesso il Papa svelava l’orgogliosa
coscienza di superare di gran lunga per grado e
per dignità quell’officiale imperiale. Egli raccomandava
all’Arcivescovo che inducesse l’Esarca alla pace
con Ariulfo; lamentava che s’avessero tolti alla Città i
soldati imperiali che v’erano di presidio, e che la milizia
teodosiana, sola rimasta, appena accondiscendesse
a tener la guardia delle mura, perocchè non avesse toccato
stipendio[46].




Qualche tempo prima, Romano era venuto nella
Città; incontro a lui che, per quanto sappiamo, fu il
primo Esarca che mettesse piede in Roma, erano mossi
i Romani, popolo e clero, ordinati in corporazioni con
bandiere, e l’esercito; e con solenne corteo dal Laterano,
dove il Papa gli faceva accoglienze, lo avevano
condotto alla sua dimora che egli tuttora poneva nel
palazzo dei Cesari[47]. Il patrizio greco ricevette gli
omaggi più alti che erano dovuti all’Imperatore onde
teneva le veci. Feste al popolo non diede, venne a mani
vuote, e dopo di avere senza dubbio smunto oro dagli
scrigni della Chiesa, se ne tornò via, seco traendo
tutta la milizia mercenaria greca, financo i Teodosiani,

affine di guernire altre città minacciate dal nemico,
quali erano Narni e Perugia. La ragione che aveva
indotto a guerra Agilulfo si era la spedizione con cui
l’Esarca, ad onta dei trattati, s’avea fatto signore di
alcune città di Tuscia, già divenute longobarde, di
Orta, di Polimarzio e di Bleda, ed inoltre il tradimento
di Perugia, già poc’anzi presa dai Longobardi, che avveniva
nell’anno 592 per opera di Maurizio loro duca in
quella città. E poichè il Re moveva tosto ad assalire
Perugia, Roma, causa la vicinanza, ne era colta di massimo
spavento; chè infatti, non appena quella città, nell’anno
593, fu caduta in potere del Re, egli con tutti
i suoi eserciti comparve innanzi a Roma.




Il movimento di guerra dei Longobardi era cagione
che Gregorio interrompesse il corso dei sermoni coi
quali interpretava Ezechiello al popolo; egli stesso dice
che alla vista di coloro che tornavano colle mani mozze
ed al racconto della prigionia e della morte di altri, l’animo
suo non era stato capace di proseguirvi[48]. In quelle
prediche pronunciate sotto l’impero degli avvenimenti,
se vuoi anche con colori da retore, si dipinge viva e
storicamente vera la condizione in cui allora trovavasi
Roma; e la Omelia decimottava è un impareggiabile
quadro di quei giorni tristissimi.




«Che avvi mai», sclama Gregorio, «che ancora in
questo mondo ci allieti? Dappertutto vediamo lutti, dappertutto
udiamo gemiti; le città sono saccheggiate, le
castella demolite, le campagne devastate, la terra fatta

un deserto. Sui campi non resta più un colono, nelle
città trovi appena un abitatore; eppure le poche reliquie
del genere umano sono colpite ogni dì e incessantemente
di guai; i flagelli della giustizia di Dio non
hanno termine, perchè tanti castighi non bastano ancora
ad espiare le peccata. Vedemmo questi tratti in
servitù, quelli mutilati, altri uccisi. A che basso stato
sia discesa poi quella Roma che altra fiata era signora
del mondo, ci è facile scorgere: da acerbo cordoglio
oppressa, spopolata di cittadini, assalita dagli inimici,
fatta cumulo di ruine, in essa si compie ciò che un
tempo di Samaria vaticinava il profeta Ezechiello:
«Prendi una caldaia e versavi dentro dell’acqua e getta
i suoi brani di carne entro di essa.» E più oltre: «Essa
bollirà e cuocerà e saranno cotte le sue ossa.» Ed ancora:
«Accumula le ossa che io vi dia fuoco; le carni
si consumeranno, e tutto quello che è dentro la caldaja
si struggerà, e le ossa saranno sfatte. Poni anche la
caldaja vuota sopra i carboni, acciocchè il suo rame si
arroventi e si liquefaccia.» Sì, la caldaja fu messa al
fuoco fin d’allora che Roma ebbe fondamento, vi fu versata
acqua e vi furono gettati entro tutti i suoi brani di
carne allora che d’ogni parte i popoli della terra erano
trascinati ad essa che, al paro di calda acqua, nell’incendio
delle opere mondane bolliva, e come brani di carne
si sciolsero in mezzo all’ardore del fuoco. E fu detto con
mirabile parola: «Essa bollirà a scroscio e vi si cuoceranno
entro anche le ossa.» Imperocchè dapprima
vi si agitasse violentemente l’amore della gloria mondana,
ma poi questa gloria si spense con quelli che
del suo desiderio si accendevano. Le ossa significano gli

uomini potenti della terra, ma la carne i popoli, avvegnadio
siccome le ossa sostengono la carne, così la fralezza
dei popoli sia governata dai possenti della terra.
Ma vedi, or le furono già tolti tutti i potenti del mondo,
le ossa sono dunque cotte; vedi, i popoli sono caduti,
dunque anche la carne è distrutta. Può dunque
esser detto: «Accumula insieme le ossa che io vi dia
fuoco; le carni si consumeranno, e tutto quello che è
dentro la caldaja si struggerà, e le ossa saranno sfatte.»
Ed invero, dov’è il Senato? dove il popolo?
Le ossa sono distrutte, la carne consunta, in essa è
spento tutto lo splendore delle dignità terrene. La
moltitudine del suo popolo è discomparsa; e tuttavolta
noi, pochi rimasti, ogni dì siamo minacciati di spada
e di calamità senza fine. Può dunque esser detto:
«Poni anche la caldaja vuota sopra i carboni;» ed invero
se manca il Senato, se perì il popolo, se tuttavia
sui pochi che sono ancora in vita si aggravano ogni dì
dolore e pianto, ciò significa che tutta in fiamme arde
Roma deserta. Ma che dir degli uomini, se già per cadute
continue gli edificî stessi vediamo al suolo distrutti?
Per lo che alla Città già deserta mirabilmente si adegua
quanto è scritto ancora: «Si arroventi il suo rame e si
liquefaccia.» Conciossiachè sarà distrutta persino quella
caldaja in cui prima furono cotte la carne e le ossa, chè
dopo caduti gli uomini, crolleranno anche le muraglie.
Dove sono quelli che un giorno insuperbivano della
loro gloria? Dov’è la loro magnificenza? Dove l’orgoglio?
Dove i sollazzi tanti e smodati? In essa ebbe
compimento quello che il Profeta ha detto di Ninive
distrutta: «Dov’è la dimora dei leoni e l’alimento dei

figli de’ leoni?» I suoi generali e i principi suoi non
erano forse leoni che correvano le terre di tutto il
mondo e con rabida sete di sangue ne riportavano la
preda? Qui i piccoli dei leoni trovavano il loro cibo,
perocchè fanciulli e giovani, figli degli uomini mondani,
qui d’ogni parte accorressero se volevano sgombrarsi
le vie della fortuna terrena. Ma ahimè! or la
Città è fatta deserto, ora è in ruina, e per lungo gemito
affranta. Niuno più corre ad essa per conquistarsi
la fortuna di questo mondo. Adesso più non le rimane
un solo uomo possente e nella violenza operoso,
che col sopruso sappia carpire bottino. Diciamo dunque:
«Dov’è la dimora dei leoni, dov’è il nutrimento
dei figli dei leoni?» Ad essa incoglie ciò che il Profeta
ha detto di Giudea: «La tua calvizie si diffonde come
quella dell’aquila.» E invero la calvizie colpisce l’uomo
nel capo, ma la calvizie dell’aquila si distende per
tutto il corpo, imperocchè, quando è invecchiata molto,
le sue piume e le sue penne cadano d’ogni parte. Così,
al pari dell’aquila spennacchiata, la Città s’è cosparsa di
quella calvizie che fu la perdita del popolo suo. Caddero
anche le penne possenti delle ali, colle quali un tempo
soleva alzarsi a volo, perocchè sieno morti quegli eroi
tutti per opera de’ quali un tempo essa metteva a ruba
le proprietà degli stranieri»[49].









I Romani, che ascoltavano quel ditirambo del dolore
risonare nell’alta e silenziosa basilica di san Pietro,
dalle cui pareti i Santi d’aspetto severo dipinti nel musaico
parevano guardar fissamente in giuso, dovevano
sentirsi schiacciati sotto il peso di queste parole tremende.
Il loro destino desolato si svelava ai loro occhi
come un vaticinio compiuto: Roma era morta! Alla
parola solenne del grande oratore tenevano bordone il
pianto delle matrone e il gemer dei vecchi nati già
negli splendidi tempi di Teodorico; e negli intervalli
in cui la voce di Gregorio posava, la fantasia agitata
del popolo avrebbe potuto imaginare di udir le grida
furibonde degli inimici irrompenti alle porte, oppure
la frana romorosa di Roma e de’ suoi antichi monumenti,
dai quali, sordi e pesanti, precipitassero i massi
marmorei. Non v’ha dipintura di Roma più tremenda di
questa che ci è offerta da quella adunanza e da quella
predica; e la imaginativa fiera e grandiosa dell’Omelia,
che associa la storia della capitale dell’Impero romano
alle profezie degli Israeliti, è tale da destarci dal profondo
dell’animo una tristezza di tragico senso. È il
discorso funebre di Roma che il Vescovo recitava sulla
sua tomba, e possiede un’importanza storica altissima,
maggiore persino di quella che s’abbia il discorso di
Marc’Antonio presso il cadavere di Cesare. Il Papa che
pronunciava quell’orazione era nel tempo stesso l’ultimo
discendente d’una famiglia romana antica ed illustre,
laonde il suo discorso di tetri concetti s’inspira
alla vera energia del sentimento nazionale romano.




Agilulfo assediava Roma, ma non la stringeva soverchiamente;
come avrebbe potuto infatti resistere a

lui la Città che, a detta dello stesso Gregorio, «priva
di popolo numeroso e senza ajuto di soldati» stava
sotto il solo usbergo della protezione dell’apostolo Pietro
o di Dio[50]? Se il Papa saliva sui merli delle mura
di Aureliano e di Belisario cadenti di vecchiezza, poteva
co’ suoi proprî occhi mirare i Romani trascinati dai
Longobardi come cani al guinzaglio per esser venduti
schiavi nelle Gallie; e i parecchi assalimenti coi quali
il nemico moveva contro le porte, lo avranno indotto
a terrore, mentre il prefetto Gregorio e Castorio
maestro de’ militi, ch’erano i soli officiali imperiali
di grado ragguardevole che fossero in Roma, attendevano
alla incerta difesa. Non la loro vigilanza, nè la
perseveranza dei cittadini armati avevano merito che
il nemico finalmente si ritirasse, sibbene le ricchezze
della Chiesa; e Gregorio in una lettera, che più tardi
scriveva alla imperatrice Costanza, lamentava con ironia
di dover sè stesso appellare tesoriere dei Longobardi,
sotto le spade dei quali il popolo romano serbava la vita
soltanto perchè la Chiesa la riscattava ogni giorno[51].




L’Imperatore non rivolgeva al Papa nemmanco una
parola di gratitudine per la liberazione di Roma; ed
anzi l’Esarca cercava di mettere in sospetto a Bisanzio
il Vescovo che alla sua autorità diventava pericoloso,
e contro cui era irritato, sembra, perchè di propria
volontà aveva trattato della pace coll’inimico. Maurizio
scriveva a Gregorio una lettera di stile violento,

in cui gli rimproverava che Roma durante l’assedio
non era stata bastevolmente provveduta di vettovaglia;
e in brevi e sonore parole gli dava del cervel grosso,
poichè s’era lasciato corbellare da Ariulfo colla
promessa che questi per la conchiusione della pace
sarebbe venuto a Roma. A quella lettera il generoso
Gregorio rispondeva con dignità e con acutezza diplomatica;
enumerava tutti i pericoli ai quali lo avevano
esposto i comportamenti dell’Esarca, tutti i danni che
ne erano conseguiti, e nel tempo stesso in cui affermava
di volere assumere a titolo di onoranza l’offesa che l’Imperatore
gli faceva, cercava di salvare dalla disgrazia gli
officiali imperiali, e celebrava la vigilanza operosa con
cui eglino avevano provveduto alla difesa di Roma[52].



§ 2.
Condizioni del reggimento temporale di Roma. — Gli
officiali imperiali. — Assoluto silenzio rispetto al Senato
romano.



La menzione che ci occorse di fare del Prefetto e del
Maestro de’ militi, ne richiama a esaminare brevemente
come fosse costituito il reggimento temporale della Città
in quel periodo di tempo, e ci trae quindi a toccare di
uno dei punti più oscuri nella nostra Storia. Abbiamo
veduto che in quell’età non si parla più di un Duce

che sedesse in Roma, nè riscontrasi mai cenno di un Ducato
romano[53]. All’invece, alcune città erano governate
da Comites e da Tribuni, e in Roma e nel territorio
alla Città attinente trovansi dei Magistri Militum, che
manifestamente avevano autorità di comando generale
ed erano investiti della piena potestà di un Duce. Tuttavolta,
e soltanto di tempo in tempo, anche questo officio
appare esistere in Roma, come allora che Castorio
resse la difesa contro l’assedio di Agilulfo[54]. Le cose
di guerra e la giurisdizione loro relativa, dipendevano da
questo comandante; e di Ravenna o di Bisanzio era spedita
a Roma la moneta per supplire allo stipendio della
soldatesca sotto nome di roga, di precarium o di donativum,
che era pagato dall’Erogator, sempre che però il
denaro venisse[55].




Più di frequente, le lettere di Gregorio fanno menzione
del Prefetto; una sol volta però v’è usato dell’espresso
addiettivo Urbis[56]; ed il Papa ben di sovente
parla di Prefetti senza aggiungervi qualificazione
ulteriore, cosicchè ogni qual volta ei ne discorra ci convien
guardarci dall’intendere per essi sempre i Prefetti

della Città. V’era ancora un Prefetto d’Italia, uno d’Africa
e uno dell’Illirio, ossia delle tre Diocesi che erano
un tempo soggette al Prefetto del Pretorio d’Italia;
Gregorio ne fa parola nelle sue lettere[57]. Le funzioni
del Prefetto, il quale dall’Esarca era chiaramente distinto,
ci sono ad ogni modo più conosciute di quelle che
spettavano all’officio di Proconsole d’Italia[58]. Il Prefetto
reggeva con podestà immediata tutte le bisogne civili,
così in argomento di finanza e di giustizia che di amministrazione
delle città. La raccomandazione del Papa non
era priva di influenza nell’elezione all’officio della prefettura
d’Italia e di quella della Città. Per recarne un
esempio, nell’anno 602 l’ex-prefetto Quertino pregava
il Pontefice che s’adoperasse presso l’Imperatore affinchè
Bonito ottenesse la prefettura, quella d’Italia senza
dubbio. Rescrivevagli il Papa essere quella una carica
travagliata di difficoltà, essere oltracciò disacconcio che
un uomo dedito agli studî delle scienze andasse a mettersi

in mezzo a negozî senza costrutto: non voler egli
però mettervi ostacolo, sebbene dovesse già fin d’allora
deplorare le future amarezze che soffrirebbe quell’uomo,
perocchè l’esempio dei predecessori lo ammaestrasse
abbastanza dei mali che lo aspettavano[59]. E per verità
le sue lettere contengono gravi documenti di una
simile esperienza.




Allorquando i Prefetti uscivano d’officio dovevano
render conto della loro amministrazione al succeditore
o ad altri che riceveva incarico di quella censura; nè il
grado elevato (Gregorio dà loro titolo di Magnificus, di
Gloriosus e di Illustrissimus) li salvava in parecchi casi
da punizioni che per fermo possono appellarsi turchesche.
L’ex-prefetto Libertino era citato a giudizio straordinario
innanzi l’ex-console Leonzio in Sicilia, e ignominiosamente
flagellato a colpi di verga. La barbarie
di quella esecuzione commoveva Gregorio a nobile sdegno,
ond’egli scriveva a Leonzio una lettera che per
eccellenza è prima nella intiera collezione delle sue
Epistole e massimamente onora l’animo suo generoso.
Ei vi parla da romano, cui concita ad ira il solo
pensiero che su un uomo libero possa alzarsi la frusta.
Questa, dic’egli ricordando i tempi antichi, quest’è la
differenza tra i re barbarici e gli imperatori romani,
che i primi sono signori di gente schiava, i secondi reggitori
di uomini liberi: in tutte le opere vostre voi dovete
tener fermo lo sguardo anzi tutto a giustizia, indi,
sopra ogni altra cosa, a libertà; e minaccia Leonzio

colla potenza che gli viene dalla dignità di vescovo romano;
avvegnachè, soggiunge, se io avessi trovato l’accusato
nel suo buon dritto, a me sarebbe spettato di
ammonirvene già prima per lettere, e se non avessi trovato
ascolto, io mi sarei rivolto all’Imperatore[60]. Da
questa lettera si pare manifestamente qual podestà lo
stesso Gregorio potesse attribuirsi al di sopra dei più
eminenti officiali dello Stato, perocchè la loro opera fosse
soggetta alla sopravveglianza di lui.




I pubblici ministri ch’erano minacciati di castigo
cercavano la sua protezione. Ed era consuetudine che
i magistrati uscenti di carica rifuggissero negli asili
delle chiese e non gli abbandonassero se non allora che
da un notajo imperiale ricevevano guarentia della vita,
dimostrazione segnalata delle condizioni cui era ridotto
il reggimento bizantino. Così aveva fatto l’ex-prefetto
Gregorio, e noi troviamo una serie di lettere che il Papa
indirizzava agli uomini più potenti per raccomandar
con fervore alla loro protezione quell’uomo affinchè lo
salvassero dall’arbitrio dei giudici[61]; laonde da quei
trattamenti inonesti possiamo scorgere agevolmente a
che segno di abbiezione il despotismo bizantino avesse
trascinato l’ordine degli officiali pubblici, anche di quelli
che tenevano le cariche più illustri.




Al tempo di Graziano e di Valentiniano il Prefetto
della Città era un altissimo magistrato; era principe

del Senato e per dignità precedeva tutti i patrizî e
tutti gli uomini consolari. Dopo di Augusto, la sua giurisdizione
si estendeva fino alla centesima pietra miliare,
e dalle provincie suburbane a lui si moveva ricorso di
appello. Nella Città poi stavano sotto il suo reggimento
tutte le bisogne pubbliche, l’annona, i mercati, il censimento,
la polizia dei fiumi e dei porti, delle mura e degli
acquedotti, gli spettacoli e l’ornato della Città. Il decadimento
di Roma aveva trascinata con sè anche la decadenza
del suo officio; però nel secolo sesto esso era tuttavia
sì importante che teneva il governo di tutta l’amministrazione
civile, laddove l’autorità nelle cose politiche
e militari si spettava al Maestro dei militi. Solo in
tal modo si spiega come possa trovarsi che il prefetto
Gregorio era ancora nella difesa e nel reggimento della
Città la persona maggiore allato del comandante militare.
Al contrario, quest’ampiezza di funzioni scomparve
nel secolo settimo in cui gli officiali militari
acquistarono il completo imperio supremo; e mentre il
Prefetto della Città trovò i limiti del suo officio nella
semplice Jurisdictio esso decadde per altra parte sotto
la podestà del Duce di Roma ch’era il governatore generale.
Già dopo l’anno 600, in cui Giovanni tenne la
prefettura, non s’ode più parlare di Prefetti fino all’anno
744 in cui quell’officio ricompare; e la celebre magistratura
cittadina si conserva, sebbene sotto forme mutate,
unico ministero di origine dell’antichità, e negli
anni più tardi del medio evo giunge persino ad ottenere
alta importanza[62].









Oltre al Prefetto della Città ed al Maestro dei militi
o Duce, altri officiali imperiali erano in Roma, ma le
loro funzioni e i loro rapporti ci sono involti nell’oscurità:
così tratto tratto occorre di trovare dei Legati che
esercitavano incarichi dell’Imperatore e l’arbitrio dei
quali incuteva alla Città grave terrore[63]. Come stesse
la cosa pel Senato, non sappiamo. Quegli scrittori i quali
sostengono che continuasse ad esistere, altri argomenti
non hanno per suffragare la loro opinione fuor di questi:
gli squarci a noi ben noti della Sanzione Prammatica di
Giustiniano, la notizia di Menandro su quell’ambasceria
composta di alcuni Senatori che andò a Costantinopoli
nel 579, e la continuazione dell’officio del Prefetto che
eglino dichiarano essere stato, anche di quel tempo, capo
del Senato secondo la costumanza antica. Tutti questi

argomenti però non si sostengono su buon fondamento,
e cadono innanzi al silenzio degli Storici. Se al tempo
di Gregorio il Senato avesse ancora durato in vita,
tenendo funzioni di magistrato consultivo o di depositario
dei diritti politici della Respublica romana, come
mai Gregorio avrebbe potuto dimenticarlo e negligerlo
onninamente in mezzo alle più difficili necessità dello
Stato? Vedremo più tardi com’egli, nell’anno 599,
trattando con Agilulfo della pace, usasse di un abate
Probo a mediatore dei negoziati; nè allora è fatta mai
parola di Senatori o di parte politica che nemmanco remotamente
ivi prendesse il Senato. E quando Agilulfo
spediva suoi messaggeri a Roma, chiedeva del solo Pontefice
la sottoscrizione al trattato di pace; del Senato
non facevasi neppur cenno. Si potrebbe perciò tutt’al
più credere che il Senato perdurasse ancora come
corporazione dei Decurioni, per analogia, ad ogni modo,
assai dubbia, colle città d’Italia che non erano
ancor cadute sotto la conquista dei Longobardi, e che
erano ridotte alle reliquie della costituzione curiale romana[64].
Ma neppure di una Curia in tal significato si

discorre più, e pertanto ci è duopo di ricorrere, come
ad argomento efficace che sorregge l’opinione nostra,
a quelle celebri parole della Omelia decimottava di Gregorio
che affermano il Senato non aver più esistito[65].
Per lo contrario, non può supporsi che parimenti in modo
assoluto si fosse estinta la corporazione civica, municipale;
questa infatti ricomparisce nell’Ordo di quel tempo,
una parte del quale dev’essere stata quello che più
tardi appellossi il Consilium, il consesso cioè degli officiali
amministrativi che esercitava una ristretta giurisdizione
cittadina sotto l’autorità del Prefetto della Città.




Per quanto scarse sieno pure le notizie sulle forme

del reggimento di Roma in quell’età, quest’è certo
che la podestà in argomento delle cose militari, delle
civili e delle politiche era esercitata da officiali dell’Imperatore;
al Papa ne competeva d’ordine legittimo
una certa sopravveglianza, a lui movevasi ricorso di
appello. Nel restante vediamo il Pontefice attendere unicamente
al governo della Chiesa ed alla giurisdizione
ecclesiastica; tuttavolta Gregorio, stante il concorso del
suo alto ingegno e delle condizioni dei tempi, riusciva
a tenere nello Stato grandissimo luogo, così che in via
di eccezione diventava capo supremo di Roma e tale
erane tacitamente riconosciuto: a buon dritto pertanto
deve ravvisarsi in lui il fondatore della signoria temporale
dei Papi.



§ 3.
Relazioni di Gregorio colla città di Roma. — Sue
cure per il popolo. — Amministrazione dei beni ecclesiastici.



La potenza di Gregorio superava l’autorità degli
officiali dell’Impero; in lui i Romani onoravano il loro
signore, l’uomo che provvedeva alla loro salvezza, che
riuniva nella sua persona la dignità santa di vescovo e
lo splendore della più illustre stirpe patrizia. Dopo che
la caduta del reame dei Goti avea fatto spegnere con
sè l’ultimo spiro di vita pubblica nella Città, Roma
subiva una trasformazione completa. Non v’erano più
consoli, non senato, non sollazzi che ricordassero il
regno del mondo; le case patrizie s’erano estinte pressochè
tutte, e le lettere di Gregorio non fanno neppur
motto che in Roma esistessero famiglie doviziose

d’antica progenie, se ne togli quelle che erano emigrate
a Costantinopoli[66], laddove si trovano nomi antichi
attribuiti a possedimenti che omai appartenevano
ai patrimonio della Chiesa[67]. L’operosità nelle
cose ecclesiastiche o teologiche aveva imposto silenzio
ai negozî d’ordine civile, e già abbiam veduto il popolo
romano chiudersi tutto in un vestimento sacerdotale.
Non più festività pubbliche fuor delle sacre; ciò che
occupava come di un avvenimento importante il popolo
infingardo si erano gli argomenti religiosi. La Chiesa
stessa aveva incominciato ad essere un immenso asilo
della Società; sotto il terrore di calamità inaudite della
natura e della guerra s’era fatta universale la credenza
della prossima fine del mondo; e immenso era il numero
di coloro che correvano a chiudersi nei conventi o si
consecravano al sacerdozio. Quell’accorrenza era accresciuta
dalla povertà per una parte, dall’ambizione per
l’altra; avvegnadio i bisognosi vi trovassero nutrimento
e tetto, gli ambiziosi dignità e onoranza, in un’età
in cui il titolo di diacono, di prete, di vescovo era divenuto

pei Romani ciò che un tempo erano state le cariche
del tribunato, della pretura, del consolato. Persino
uomini di guerra abbandonavano le loro bandiere per
assumere la tonsura; il numero della gente d’ogni ceto
che ambiva agli officî ecclesiastici era grande così, che
Gregorio cercava di opporvi un argine, nel tempo stesso
in cui l’imperatore Maurizio, nell’anno 592, promulgava
un editto in cui proibiva che i soldati entrassero nei
conventi e che i ministri del governo civile ottenessero
officî ecclesiastici[68]. L’inopia di Roma stendeva le
mani ai tesori della Chiesa non inutilmente. I tempi in
cui il Console dispensava denaro al popolo, in cui il
Prefetto, a cura dello Stato, provvedeva alle somministrazioni
pubbliche di grano, d’olio, di grasce, quei
tempi non erano più; il grido del popolo chiedente Panem
et Circenses sonava ora soltanto a metà; esso domandava
del pane, e il Papa ne donava largamente. Già
ancora quand’era monaco, dal suo convento del Clivo

Scauro Gregorio aveva ogni giorno provveduto di cibo
i poverelli; quando fu papa continuò a nutrire il popolo.
Al principio d’ogni mese distribuiva ai bisognosi grano,
vesti e denaro, e in ogni festività maggiore largiva doni
alle chiese, ai conventi, agli istituti di pietà. Al pari di
Tito, credeva perduto quei giorno in cui non avesse saziata
la fame o coperta la nudità dei mendici, e avendo
un dì udito che un accattone era morto in una via di
Roma, si rinchiuse nelle sue stanze afflitto di vergogna,
e per qualche giorno non osò presentarsi all’altare nel
ministero di prete.




I Romani avevano un tempo ricevute loro provvisioni
nelle gallerie, nei teatri, nei granai publici dello Stato;
oggidì invece si accalcavano nei cortili delle basiliche e
dei conventi per ricevervi da ministri ecclesiastici vettovaglie
e vestimenta. Le turbe di pellegrini vegnenti
d’oltremare trovavano a Porto già pronto ad accoglierli
l’antico ospizio che vi aveva edificato il senatore Pammacchio,
l’amico di Girolamo; e chi entrava nelle porte
di Roma, pellegrino o fuggente dai Longobardi, trovava
negli ospitali o negli alberghi ricovero e nutrimento.
Intorno a lunghe tavole sedevano gli stranieri di tutte
le province, e con pia gratitudine si cibavano dei
doni della Chiesa romana. La carità cristiana dispensava
e il bisogno non bugiardo riceveva il beneficio
vero[69].









I beni che la Chiesa poco a poco aveva acquistato dai
patrimonî privati per donazioni dei fedeli, erano adoperati
da Gregorio con onesta coscienza che adempieva
all’intendimento pietoso dei donatori. E quei beni omai
erano molti ed amplissimi, così che il Papa, se ancora
non imperava da signore di duchee, era tuttavia il
più ricco posseditore di terre che fosse in Italia; e qui
sedeva, se non da sovrano, almeno da proprietario di
latifondi tenuti in retaggio dalla Chiesa e sui quali egli
poteva entro certi limiti esercitare giurisdizione. Le proprietà
della Chiesa romana, dedicate a Pietro apostolo,
erano sparse in parecchie contrade; in Sicilia, nella
Campania, in tutta l’Italia meridionale, in Dalmazia,
nell’Illirio, nelle Gallie, in Sardegna, in Corsica, nella
Liguria e nelle Alpi Cozie, la Chiesa possedeva suoi patrimonî
o dominî. Come un re spedisce ministri nelle
provincie, così il Papa mandava suoi diaconi e suddiaconi
(Rectores Patrimonii), che riunivano in sè le
funzioni d’ispettori spirituali e temporali o di consultori
del governo amministrativo[70]. La loro gestione
era soggetta ad una revisione severa, perocchè il
grand’uomo non volesse che «la borsa della Chiesa
s’insozzasse di vergognosi guadagni.» Tenevasi un
diligente registro dei redditi e delle spese, nel tempo
stesso in cui il Papa, ispirandosi all’amore del giusto,
con sollecita cura vigilava affinchè i contadini della
Chiesa non fossero gravati oltre giustizia nella misura
e nel peso delle prestazioni che dovevano soddisfare in

natura, e affinchè non fossero soverchiamente colpiti
d’imposta personale.




Le molte lettere che Gregorio indirizzava a quei Rettori
del patrimonio destano la nostra più viva curiosità;
esse ci forniscono notizia di quelle condizioni della classe
agricola romana, che per secoli si mantennero immutate.
I beni della Chiesa erano coltivati da coloni, uomini che,
avvinti alla loro gleba, pagavano in moneta o in prodotti
della terra un canone che in generale appellavasi
pensio, ed era riscosso per mezzo dei Conductores ossiano
percettori dei tributi. Spesse volte costoro per avidità di
guadagno opprimevano i coloni elevando ad arbitrio la
misura del grano; eglino costringevano talvolta i contadini
a portare il moggio al di sopra della sua misura
regolare, che era di sedici sestarî equivalenti a ventiquattro
libbre romane, esigendone financo venticinque
sestarî; e su venti staja di raccolto gli obbligavano a
cederne uno. Gregorio pose impedimento a queste angherie;
egli fissò il moggio a diciotto sestarî, e stabilì
che uno staio dovesse cedersi soltanto sopra trentacinque.
Questi ordinamenti riguardavano la Sicilia, che ancor
sempre era il granaio di Roma, e donde, due volte
all’anno in primavera ed in autunno, partiva per Porto
un naviglio carico di frumento per approvigionare i fondachi
della Città[71]. Se il carico andava perduto in
naufragio, il danno per certo gravava le spalle ai poveri
coloni, fra i quali era ripartito l’obbligo dell’indennizzo;
e, soltanto, Gregorio ammoniva i Rettori che non istessero
negligenti a profittare della stagione più propizia alla

navigazione, chè altrimenti a loro colpa avrebbe dovuto
attribuirsi la perdita. L’ordinamento economico era
magistrevole; per ciascun colono si teneva un registro
appellato Libellus securitatis; in esso annotavasi quanto
il colono pagava, e costituiva una prova a favore di lui:
se poi le calamità agricole dell’annata o le concussioni
lo facevano cadere in povertà, egli poteva star certo
che l’equità d’animo del Pontefice lo avrebbe soccorso
con novelle scorte di vacche, di pecore e di maiali. I
beni di san Pietro in Sicilia prosperavano; perocchè vi
fossero stati introdotti parecchi miglioramenti di ottima
cultura; il grande Papa poteva con orgoglio intitolarsi
anche eccellente agricoltore; e quando traeva in processione
o saliva a cavallo, aveva dritto di gloriarsi che i
suoi palafreni erano forniti dagli armenti che la Chiesa
possedeva in quella Trinacria antica, di cui Pindaro
un tempo aveva cantato i corsieri vincitori nel circo.
Per fermo però c’incoglie qualche leggiero dubbio che
Pindaro avesse trovato in adesso meritevole di una sua
ode la razza dei nepoti ond’erano forniti i cavalli apostolici.
«Tu mi hai mandato,» scriveva una volta Gregorio
al suddiacono Pietro, «un gramo cavalluccio e
cinque begli asini; sul cavallo non posso salire, tanto
è meschinetto, e i begli asini non posso cavalcare perchè
asini sono»[72].









I possedimenti dell’apostolo Pietro nel territorio
della città di Roma da ambe le sponde del Tevere erano
divisi in quattro scompartimenti: il Patrimonium Appiae,
che comprendeva tutte le terre poste fra la via
Appia ed il mare fino alla via Latina; il Labicanense
che si stendeva tra la via Labicana e l’Anio; il Tiburtinum
tra la via Tiburtina ed il Tevere, e finalmente il
Patrimonium Tusciae, maggiore di tutti, che abbracciava
i vasti tratti delle terre situate sulla destra riva
del Tevere[73]. Ognuno di questi scompartimenti si divideva
in masserie che avevano nome di Fundus o Massa;
colla parola Fundus si designava un ristretto pezzo di
terreno cui appartenevano delle casae ossiano casales
per i coloni; parecchi Fundi componevano una Massa,
o, secondo l’espressione romana odierna, una tenuta;
parecchie Massae costituivano un patrimonium.









La Chiesa era giunta in principalità a possedere
una gran parte dell’Ager Romanus. Goti, Greci e Longobardi
da dugento anni a questa parte avevano calpestato
la campagna circostante alla Città, e le tracce
delle invasioni nemiche erano scritte nelle rovine che
attorniavano Roma. Basiliche e abazie, e tuttora alcune
nobili case signorili erano seminate miserevolmente
su quel suolo, ove ancora durava qualche cultura
di oliveti; e nella campagna stavano tuttavia
alcune borgate deserte crollate in ruina, come il Vicus
Alexandri e Subaugusta. Conventi con qualche adiacenza
di fabbriche e molte chiese di catacombe, che oggidì
sono scomparse, si alzavano in mezzo alle ville distrutte
dei grandi romani; si strappavano le colonne
e i marmi di queste case di delizie per ornarne le chiesette
della campagna, come già mettevansi a sacco i
monumenti di Roma per adoperarne i materiali alla
costruzione delle chiese della Città. Tutta la campagna
di Roma era la pianura più silenziosa e più sublime del
mondo, e già nel secolo sesto presentava la vista di un
deserto che riempieva di mestizia l’animo di chi la mirava[74].









La Chiesa dunque imperava su un popolo di clienti
e di servi; la ricchezza del suo tesoro era inesauribile,
laddove le proprietà delle genti private sempre più andavano
scomparendo. Per tal guisa il Papa poteva provvedere
a dispendî cui sembrava quasi impossibile di
sopperire, avvegnachè su di lui pesasse la conservazione
delle chiese, la vettovaglia di Roma, il riscatto
degli schiavi di guerra, e finalmente la moneta, di cui
doveva largheggiare ai Longobardi per ricomprare la
pace. Ai tesori del suo Vescovo Roma andava debitrice
se otteneva la liberazione da quegli inimici e se, tratto
tratto, ergevasi quasi a condizione d’independenza di
rincontro a Ravenna: in pari tempo la Chiesa s’atteggiava
davanti l’Imperatore in veste di mendica, e con
ossequiose parole di gratitudine accettava il dono di poche
libbre d’oro che egli di quando in quando, auree
stille della sua compassione, lasciava cadere su quel cumulo
di ruine che era Roma[75].




Affranta dalla guerra, dalla fame e dalla peste, congiunta
a Bisanzio soltanto per la dipendenza di alcuni
pubblici ministri, separata da Ravenna, chè i Longobardi

in mezzo ne troncavano ogni adito, vigilata appena dall’Esarca,
indifesa quasi di armi, Roma trovava in papa
Gregorio un reggitore nazionale e suo eletto.



§ 4.
Gregorio conchiude pace con Agilulfo. — Foca sale
al trono di Bisanzio e riceve gratulazioni da Gregorio. — La
colonna di Foca nel foro di Roma.



Gregorio per fermo aveva quasi autorità di principe;
le redini del reggimento temporale da sè medesime
erano venute nelle mani di lui. Nè ciò avveniva
soltanto per la città di Roma ma per altri luoghi
ancora; avvegnachè una volta si trovi che egli spediva
un duce Leonzio al castello di Nepe in Tuscia,
e ammoniva il clero, l’ordine e il popolo di prestargli
obbedienza; e si trovi persino ch’egli mandava
a Napoli un Tribuno per provvedere alla custodia
di questa città e comandava alla soldatesca del
presidio di starsi soggetta agli ordinamenti di quello:
e già in tempo anteriore egli aveva dato incarico a
Gennaro, vescovo di Cagliari in Sardegna, che ogni
luogo munisse di buona guardia[76]. Poichè però la cura
di Roma lo toccava assai più davvicino, non ci deve
meravigliare che egli, al pari di un reggitore di governo
temporale, si occupasse di provvedimenti militari,

ed ai comandanti delle soldatesche scrivesse, non aver
reputato opportuno di far uscire di Roma le milizie perchè
loro si congiungessero, e che a quei capitani desse
consigli in argomento delle imprese che dovevano tentare
contro l’inimico[77].




Le condizioni sciagurate in che Italia era ridotta, e
l’angustia onde più prossimamente Roma era premuta,
facevano Gregorio interpositore di pace, e la conchiusione
di essa finalmente era dovuta alla energia di lui.
Egli si sentiva compreso della propria autorità siffattamente
che, per mezzo del suo nunzio, diceva all’Imperatore,
che se egli, suo servo, avesse voluto la distruzione
dei Longobardi, oggi quel popolo non avrebbe
più nè un re, nè un duca, nè un conte. Con essi però,
dei quali prevedeva la conversione o temeva la vendetta
sulle molte chiese cattoliche e sui beni che queste
possedevano nel loro territorio, volere egli mantenere
una pace amichevole; già da anni essersi sforzato a
conseguirla, ed avernelo invece impedito i raggiri dell’Esarca.
La pace fu conchiusa finalmente nell’anno 599
colla mediazione dell’abate Probo legato del Papa[78];
sembra tuttavia che l’imperatore Maurizio gliene avesse
dato piena facoltà. Le due parti contraenti erano, dall’un
lato Agilulfo e i suoi Duchi, tra i quali quell’Ariulfo
di Spoleto che per Roma era più pericoloso di tutti,
dall’altro l’esarca Callinico proclive alla pace e successore
di Romano. L’autorità di Gregorio era tenuta però

in estimazione sì alta, che il Re dei Longobardi lo considerava
fornito di podestà independente, laonde spediva
suoi messi a Roma chiedendo che il Papa dovesse sottoscrivere
il trattato di pace. Ma Gregorio se ne schermiva;
egli non voleva colla sua sottoscrizione gravarsi
di obbligazioni; oltracciò, un Papa di que’ tempi
comprendeva sè essere soltanto sacerdote, e dovere per
comando del Vangelo tenersi remoto dai negozî mondani
e dalle faccende politiche: il concetto della podestà
regia congiunta al sacerdozio era in quel tempo
ancora sconosciuto, e della teoria delle due spade
non s’era peranco trovato il conio[79]. L’armistizio
doveva durare fino al mese di Marzo dell’anno 601,
ma probabilmente fu indi prorogato, avvegnachè si trovino
più tardi delle lettere nelle quali Gregorio prega
Maurizio maestro de’ militi e Arichi duca di Benevento
di fargli venire per mare delle travi commesse negli
Abruzzi per le basiliche di san Pietro e di san Paolo.




La novella di un rivolgimento sanguinoso avvenuto
in Bisanzio, sorprendeva la Città in mezzo alla pace
dubbiosa onde adesso godeva. L’imperatore Maurizio
era caduto vittima di una rivolta soldatesca, ed uno
dei mostri più scellerati che s’abbia la Storia bizantina,
era salito sul trono di Costantinopoli. Foca, oscuro
centurione, sozzo del sangue dell’Imperatore e de’ suoi
cinque figli, che con immane crudeltà egli aveva fatto
trucidare sotto gli occhi del padre, dominava fino dal
giorno 23 novembre 602 nel palazzo di Giustiniano. Il
novello Imperatore s’affrettava a mandare a Roma il

proprio ritratto e quello di Leonzia moglie sua, dove
giunsero addì 25 aprile 603. Era infatti costumanza che
ogni Imperatore, tosto dopo il suo avvenimento al trono,
spedisse la sua imagine e quella della sua donna ai
magistrati delle Provincie. Chiamavansi quei simulacri
Laurata, forse perchè erano adorni il capo d’una corona
d’alloro; rappresentavano le veci dell’Imperatore,
e quando giungevano nelle città i popoli servi non avevano
a schivo di muovere loro solennemente incontro
con torce accese, come ad omaggio di persone vive e divine,
e di collocarli poi in un luogo consecrato[80]. Tosto
che dunque le imagini imperiali furono giunte in Roma,
si radunavano il clero e la nobiltà nella basilica di Giulio
nel Laterano, e col grido: «Esaudisci, o Cristo!
Lunga vita a Foca Augusto ed a Leonzia Augusta!»
acclamavano il tiranno a imperatore: indi il Papa ordinava
che i due ritratti fossero conservati nell’oratorio
del martire Cesario nel palazzo vescovile[81]. Per la basilica

di Giulio poi, cui si accenna, non deve già intendersi
una chiesa, sibbene una qualche parte del palazzo
Lateranense[82], di guisa tale che il luogo eletto per
questa festività di omaggio non fu il palazzo antico dei
Cesari, ma una sala nel palazzo patriarcale del Laterano.
Che vi intervenisse qualche officiale dell’Imperatore non
sappiamo; nè è fatta menzione di sorta del Senato in un
avvenimento sì importante quale era il riconoscimento
del novello principe dell’Impero. È piuttosto di bel
nuovo anche qui il Papa che dà il comando di riporre il
ritratto imperiale nell’oratorio di un Martire, e dell’oratorio
dobbiamo cercare il luogo nel Laterano[83].




Gregorio nel profondo dell’animo doveva sentire
abborrimento di un imperatore che con opera da carnefice
era salito alla signoria, ma la ragione politica lo

costringeva a indirizzare con umiltà di frase auguri e
gratulazioni a Foca ed a Leonzia. Nella sua lettera il
Papa fa che si allietino cielo e terra, come se colla morte
del giusto Maurizio, cui un tempo lo avevano stretto
legami di amicizia personale (Maurizio s’era sforzato
di abbassare la crescente potenza del Vescovo romano
per via del Patriarca di Costantinopoli), Roma avesse
scosso un giogo intollerabile, e come se il novello reggimento
fosse per restituire libertà e prosperità di fortuna[84].
Di rimpetto alla persona orribile di un Foca non
possono leggersi queste lettere senza sentirne vergogna;
esse sono e resteranno sola macchia oscura nella vita di
un uomo glorioso; esse serbaronsi a scapito della fama
di lui, in pari guisa che per obbrobrio di Roma si conservò
nel suo foro la colonna ivi elevata in omaggio di
Foca.




Gregorio non ebbe parte alla sua erezione, avvegnaddio
la si innalzasse soltanto nel 608, quattro anni
dopo la morte di lui. Caduti in basso di servitù i Romani,

sulle cui teste torreggiavano le colonne meravigliose
di Trajano e degli Antonini che forse ancora sulle
cime portavano le statue di quegli Imperatori gloriosi
quasi sollevandoli in apoteosi verso il cielo, erano costretti
dall’Esarca a supplicare l’imperatore Foca che
alla Città concedesse l’onore della sua statua; e Smaragdo
la innalzava nel foro, dalla parte laterale che
prospetta l’arco trionfale di Settimio Severo. Ma Roma
e l’arte non avevano più la potenza di edificare una
nuova colonna; una colonna antica scanalata d’ordine
corinzio, alta settantotto palmi, fu tolta ad un qualche
vecchio edificio e la si impose sopra un grande piedestallo
di quadruplice gradinata a foggia di piramide. Sopra
l’alto capitello si collocò la statua in bronzo dorato dell’Imperatore,
e se l’artista non avrà inteso ad adularlo,
i Romani avranno potuto, meglio che in san Cesario,
mirare con nausea il ceffo irsuto dell’Imperatore bizantino
simile a quello di uno sconcio folletto. Così l’ultima
opera che, a decoro pubblico secondo lo stile antico,
Roma vedesse innalzare in mezzo alle sue ruine e fra le
angustie onde la circuivano i Longobardi, si era la statua
di un tiranno, monumento della servitù bizantina
che pesava su Roma.




La Nemesi della Storia risparmiò quella colonna e la
tenne eretta, mentre tutto d’intorno le statue e le colonne
del foro cadevano senza lasciar traccia di sè; per il
corso di tutti i secoli pugnò, quantunque ruinosa, cogli
anni e fu ai dotti oggetto di studî, finchè addì 23 marzo
1813 sgombrate le ruine che coprivano la sua base,
se ne scoperse l’iscrizione. Il nome dell’Imperatore insieme
ad alcuni dei predicati che l’adulazione vi aveva

affastellati, era stato già cancellato dal giusto odio dei
Romani. La colonna di Foca sta anche oggidì nel luogo
ove fu eretta; in mezzo a piedistalli nudi e senza
nome dai quali da lunghissimo tempo sparvero le statue,
sopra un mare di ruderi dei marmi crollati, essa
stessa senza capo, senza effigie, s’innalza solitaria e
simboleggia la vita di un despota con efficacia maggiore
di quella che potrebbe avere la parola più eloquente di
un Tacito[85].







CAPITOLO TERZO.




§ 1.
Caratteri del secolo sesto. — Maometto e Gregorio. — Condizioni
religiose. — Culto delle reliquie. — Credenza
dei miracoli. — Gregorio consacra la chiesa dei Goti nella
suburra di santa Agata.



Il discorso che or qui convienci tenere, è quasi il rovescio
di quello onde ebbe argomento il Capitolo precedente.
Se poc’anzi abbiamo mirato la persona illustre
di Gregorio rifulgere di splendore per acuto ingegno e
per operosità svariata che non ha riscontro, qui dobbiamo
vederla circuita della tenebra del suo secolo.
L’animo del grand’uomo era preso di superstizioni
parecchie, e chi giudica con savio avviso ha pur duopo
di confessare ch’egli con alcuni dei suoi scritti contribuì
a diffonderle nel mondo e tra i popoli. Ma non
per questo ci uniamo alla schiera dei censori troppo
acerbi, avvegnachè soltanto chi coltiva sentenze fuor
di senno possa pretendere che un uomo del secolo sesto
possedesse la chiara intelligenza degli uomini che
vennero dopo. Il genio può in alcuni argomenti sollevarsi

fuor dell’età in cui nacque, in altri no; e l’animo
dell’uomo sarà sempre travolto dall’onda dei sentimenti
che dominano il suo tempo e che gli pesano sopra come
l’aria dell’atmosfera in cui vive.




Il secolo sesto è nella Storia uno dei più meravigliosi.
In esso l’umanità sopravviveva alla caduta estrema
di una civiltà antica e grande, e perciò correva credenza
che il mondo volgesse al suo termine. Una nebbia
fitta di barbarie, sorta come dal cumulo delle ruine,
s’aggravava sull’Impero romano che i flagelli della peste,
della fame e delle calamità di natura, scatenatisi
coll’ira delle furie, andavano da un capo all’altro scorrendo
e devastando. Il mondo entrava in un periodo procelloso
di svolgimento nuovo; sui ruderi dello Stato antico
ove erano caduti, apostoli prematuri della Germania,
gli eroi Goti, lentamente si esplicavano le forme
della vita germanica giovane e robusta, in Italia per
opera dei Longobardi, dei Franchi nelle Gallie, dei Visigoti
in Ispagna, dei Sassoni in Bretagna. La Chiesa cattolica
comprendeva di essere l’alito vivificatore di questi
popoli che s’indirizzavano tutti ad un centro unico; e
poco a poco, colla vittoria riportata sull’Arianesimo, li
traeva a quella unità che tosto o tardi doveva assumere
forme politiche in un novello «Impero» d’Occidente.
Ciò avveniva nel tempo medesimo in cui un pari moto di
svolgimento travagliava l’Oriente, e in cui Maometto si
apparecchiava a fondare la religione nuova, che, riunendo
insieme i popoli di quei paesi sopra le rovine ivi rimaste
della signoria romana, costringeva in prima l’Impero
bizantino a ritirarsi d’Italia, indi lo incatenava come
rigida mummia a una torpida immobilità fra le contrade

del Settentrione e quelle del Levante. Gregorio e
Maometto sono i due sacerdoti dell’Occidente e dell’Oriente,
che sui ruderi del mondo antico fondarono le due
gerarchie dal cui urto ostile vennero più tardi a costituirsi
i destini di Europa e di Asia. Roma e la Mecca, qui
la basilica di san Pietro, ivi la Caaba, divennero i templi
d’alleanza simbolica della novella cultura nelle due
metà del mondo antico, laddove il miracolo d’arte dell’Impero
bizantino, quella chiesa che Giustiniano aveva
edificata a santa Sofia, non si conquistò mai per l’umanità
pari importanza di civiltà storica.




Sarà a meravigliare che in una età simile di transizione,
a preferenza d’ogni altra cosa, la fantasia s’affaticasse
operosa negli argomenti di religione? Quando
nell’infermo tutte le altre forze dell’anima posano
chete, l’imaginazione spazia senza freno nel regno dei
sogni. Come già era avvenuto al tempo di Costantino,
così adesso il fervore del misticismo di bel nuovo
s’impadroniva degli uomini, e già abbiamo veduto Benedetto
farsi fondatore di un novello monacato, che da
Roma od almeno dalla sua campagna ebbe diffusione.
Roma entrava in convento; e l’animo del popolo, infermo
tuttavia di sofferenze inaudite, premuto dal terrore
della morte, s’immergeva in fantasticherie profonde e
tetre. Dobbiamo considerare avvenimento assai significativo
nella vita religiosa dei Romani di quell’età,
che eglino nelle litane celebrate quando infieriva la peste,
e delle quali abbiamo discorso, prefiggessero a meta
dei loro pellegrinaggi la chiesa di Maria Vergine. Non
dal Redentore, ma dalla madre di lui imploravasi il salvamento,
laonde si ravvisa pervenuto già a signoria

quel culto della Vergine che oggi ancora in Roma, come
in tutta Italia, è fervido sovra ogni altro. Prima di
Costantino, una di quelle processioni, se avesse potuto
avvenire, avrebbe inteso a supplicare Cristo, fondatore
della religione; nei tempi dei Goti e dei Vandali s’avrebbe
tolto a patrono l’apostolo Pietro; ma ora invece la
madre di Gesù esaltava la fantasia popolare più davvicino
che non facesse il figlio, il quale, dipinto ne’ musaici
con maestà severa e terribile, colpiva lo sguardo
dei supplicanti in vista di giudice temuto del mondo.
Potremmo affermare che la trasformazione dell’imagine
ideale del Cristo, dai tratti giovanili di un tempo, pressochè
simili a quelli dell’Apollo, nella figura tetra e canuta
che era adesso effigiata nei musaici, abbia contribuito
per reverente terrore ad allontanare l’animo del popolo
dal culto del Redentore? L’onoranza purissima di quella
Divinità, cui non è possibile rimpicciolire entro i concetti
umani, era soprattutto, e già da gran tempo,
fatta a brandelli in una mitologia nuova; il culto dei
Santi, le ceremonie, il costume delle messe, il rito ecclesiastico
celebrantesi con solennità pompose, ottenevano
svolgimento dopo che s’era chiusa l’età dei
Padri della Chiesa e dopo che erano giunte a loro fine
le controversie dogmatiche intorno alle dottrine fondamentali
del Cristianesimo. Da Cristo discendendo agli
Apostoli, principi della gerarchia, la venerazione dei
fedeli s’era volta più tardi alla turba numerosa dei Martiri,
campioni del Cristo. Le città erano piene delle loro
chiese, le chiese delle loro ossa e dei loro altari. Il popolo
dei Latini, proclive al senso, punto filosofo, era stato in
tutti i tempi incapace di comprendere il monoteismo; e

i Romani, fatti appena cristiani, continuavano a popolare
la loro Città, che fin dall’antichità era stata Panteon degli
Dei, con novelli Santi di tutte le province, colle loro
reliquie, colle loro chiese. Lo spirito che vive d’idea, che
s’alza al di sopra della materia, minacciava di scomparire;
l’operosità assopita dell’anima non sollevava più
il volo alla spera del pensiero, ma si attaccava alla realità
palpabile di un culto dei morti materiale e ributtante.
Le ali possenti della poesia ne furono perciò tarpate
per secoli, e la pittura, ch’è arte la quale talenta
meglio al senso e la cui importanza per quei tempi non
può essere apprezzata mai abbastanza, era quella che
ancora assumeva nell’umanità imbarbarita la missione
di rappresentare l’idea.




Il culto delle reliquie ai tempi di Gregorio s’era già
statuito completamente qual’è oggidì. La venerazione
dei Romani pei loro morti era grande e gelosa; eglino
affermavano con gran vanto di possedere, anzi tutte le
altre cose sante, le reliquie degli apostoli Pietro e Paolo,
così che avrebbero piuttosto ceduto la loro Città
ai Longobardi che abbandonato un sol minuzzolo di
quelle. L’imperatrice Costantina avea tanta ingenuità
da rivolgere a Gregorio domanda che le mandasse
la testa dell’apostolo Paolo o qualche frammento del
corpo di lui, chè voleva renderne venerata la Confessione
di una chiesa ch’ella edificava nel palazzo di
Bisanzio; ma Gregorio le rispondeva con lettere nelle
quali durava fatica a dominare il suo risentimento. Le
diceva essere delitto degno di morte toccare i corpi
dei Santi e perfino avvicinarsi loro soltanto collo sguardo
degli occhi; aver egli voluto imprendere una lieve

novazione alla tomba di san Paolo, e poter accertare
che uno fra i deputati al lavoro, il quale aveva osato
di toccare alcune ossa, che neppure al corpo dell’Apostolo
appartenevano, era stato colpito di subita morte.
Pelagio, continua egli a narrare, aveva fatto aprire il sepolcro
di san Lorenzo nel tempo in cui dava opera alla
costruzione della sua cappella, e tutti i monaci e i guardiani
della chiesa che avevano mirato il cadavere, erano
passati di vita nel corso di dieci giorni: bastava un
lembo della tela che avesse coperto la tomba dell’Apostolo,
perchè, raccogliendolo entro una custodia, si avessero
benedizioni di sua potenza miracolosa; e di quelle
tele, quasi fornite di virtù magnetiche che chiamavansi
Brandea, o qualche frammento delle catene dell’apostolo
Pietro diceva voler mandare all’Imperatrice, purchè però
fosse possibile distaccarne; avvegnaddio il prete che ha
ministero di farlo, prosegue egli accortamente, non sia
sempre capace di conseguire lo scopo per tutti quelli che
ne fanno istanza, chè spesso egli fatica sulle catene colla
lima senza poterne cavare nemmanco una minutissima
scheggia[86].




I Romani avevano motivo di vegliare ansiosamente
a guardia delle loro reliquie, perocchè esse fossero
avidamente ricercate. V’erano allora molti uomini che
intendevano a scoprire tesori e forse più ancora che
dissotterravano ossami, gente che viaggiava per guadagno
o per incarico di vescovi stranieri a frugare silenziosamente
nei cimiteri dei Martiri, scampando indi
col raccolto bottino. A grave commovimento erano

messi i Romani un dì che coglievano alcuni uomini
greci occupati a disseppellire ossa nelle vicinanze della
basilica di san Paolo, laonde custodivano le reliquie della
loro Città con cura più sollecita che le mura di essa.
Orgogliosi di possedere tali sacri pegni, che nessuna
altra Chiesa del mondo poteva con loro dividere, in essi
veneravano i palladî di Roma ed anche un poco la calamita
che qui faceva accorrere pellegrini d’ogni contrada.
Quando il Papa regalava qualche grano di limatura
delle catene dell’apostolo Pietro, alle quali già nel
secolo sesto si attribuiva la salvezza di Roma, lo si aveva
per un donativo cospicuo sì, quanto fu più tardi la rosa
d’oro benedetta. S’era fatto costume di porre alcuni
piccoli frammenti del ferro di quelle catene in una chiave d’oro
e di portar questa appesa al collo come amuleto[87].
Talvolta vi si aggiungeva qualche pezzetto di

ferro della favolosa graticola di san Lorenzo, e si distribuivano
delle croci d’oro, nelle quali erano contenute
scheggie del legno «della vera croce»; ed era fede che
quelle croci e quelle chiavi d’oro avessero valore di
preseverare da’ morbi e da ogni malanno[88]. Lo stesso
Gregorio della loro santa virtù sa raccontare che un
soldato Longobardo, il quale voleva mutar forma ad una
croce di san Pietro rubata in saccheggio, era punito di
quel temerario ghiribizzo artistico, dacchè la lama della
spada gli tagliava la gola[89]. Gregorio di quegli amuleti
faceva presenti soltanto a persone del più illustre
grado, a ex-consoli, a patrizî, a prefetti, a principi, come
a Childeberto di Francia, a Reccaredo di Spagna, a Teodolinda.
Chiese di remoti paesi erano fornite dell’olio che
ardeva in lampade davanti le tombe dei Martiri. Si intigneva
in esse per immersione della bambagia, indi la
si chiudeva in vasi, la si segnava col nome del Santo e
la si spediva a quei santuarî. Bastava toccarla, così afferma

Gregorio, per ottenerne miracoli; e v’erano giorni
determinati nei quali i fedeli solevano ungersi con quell’olio
delle reliquie. All’opposto, era costume di mandare
in dono da Gerusalemme a Roma dell’olio della
santa Croce[90].




Gregorio, che aveva rifiutato ai Bizantini la testa
di san Paolo, dall’Oriente aveva invece recato egli stesso
nella Città un braccio dell’apostolo Luca ed un altro di
Andrea; e Roma ferveva di zelo a raccogliere entro le
sue mura, in copia sempre maggiore, reliquie di altissima
rinomanza. Dicesi che il Papa avesse rinvenuta anche
la veste miracolosa dell’evangelista Giovanni e l’avesse
deposta nella basilica Lateranense. Giovanni Diacono,
tre secoli dopo, affermava che quella tunica non aveva
cessato fino al tempo suo di operare splendidi miracoli,
e che ai tempi di siccità, quando innanzi alle porte del
Laterano la si scoteva, riconduceva la pioggia, e allorchè
le nubi si scioglievano in torrenti d’acqua, aveva virtù
di rifar sereno il cielo: così i Romani avevano con bella
ventura trovato di che sostituire al lapis manalis, ossia
pietra della pioggia, che ai tempi pagani per lungo
tratto di secoli portata tutto all’ingiro nella via Appia,
aveva operato eguale prodigio[91].









A questo culto si associano tutte le altre credenze
che quell’età prestava ai portenti; apparizioni di Maria
e di san Pietro, risurrezioni di morti, profumo di corpi,
aureola di gloria dei santi, comparsa di demonî; e tali
credenze s’erano già da lungo tempo completamente
affermate. Può soltanto destar meraviglia che tali superstizioni
mettessero radice nell’animo d’un uomo
qual era Gregorio, i cui sensi di umanità avevano tolto
a proteggere persino gli Israeliti dalle persecuzioni di
vescovi fanatici. Nelle sue Lettere e nei Dialoghi egli
paga il tributo al suo tempo, e molte delle idee che ivi
compaiono, volentieri ameremmo considerare come errori
dell’umana natura da lunghissimo tempo superati,
se per fortuna desiderata ce ne desse ragione il mondo
attuale in cui viviamo. Gregorio dava opera a consecrare
la chiesa che Ricimero aveva fondata nella Suburra,
e la dedicava a santa Agata di Catania la quale,
oggi ancora, ivi è venerata quale proteggitrice dalle
fiamme dell’Etna. Le strette relazioni che Gregorio teneva
colla Sicilia furono ragione che egli accogliesse la
Santa di quest’isola nel culto romano della Città; ed
egli in pari tempo volle cancellare l’ultima ricordanza
dell’Arianesimo in Roma e perciò riaperse al rito cattolico
quella chiesa che fino al suo tempo era stata chiusa.
Racconta Gregorio con tutta serietà che, compiuta la ceremonia
della consecrazione, il diavolo in forma non vista
ma sensibile d’un majale, dopo d’aver scorrazzato qua

e colà fra le gambe degli astanti, era uscito a corsa dalla
porta[92]: per tre notti s’ebbero uditi romori spaventosi
sulle travi del tetto, ma alla fine una nube olezzante di
profumi scese a posare sull’altare. Questo narriamo non
tanto per la curiosità dell’aneddoto quanto per l’importanza
storica che se ne rivela: la tolleranza della fede
ariana era cessata colla caduta dei Goti; le ultime
tracce della dominazione gotica in Roma si associavano
ancora ad alcune chiese serrate; e parecchie devono
averne appartenuto agli Ariani, avvegnachè Gregorio
dica di voler purificare una chiesa ariana nella terza Regione
presso il palazzo Merulano e di volerla dedicare a
santo Severino, le cui reliquie egli dà ordine che gli sieno
spedite dalla Campania[93]. È superflua cosa l’aggiungere
che da lunghissimo tempo s’era raffermata la credenza
nell’Inferno, laddove da Gregorio stesso procede
il dogma del Purgatorio (purgatorius ignis). Una considerazione
soltanto merita nota, ed è che, quantunque il
terrore pio collocasse le anime dei dannati nella valle
della Geenna, tuttavia altri luoghi ancora erano reputati
siti del mondo di sotterra. Credevasi che l’anima
di re Teodorico fosse stata precipitata nel cratere del
vulcano di Lipari. Germano vescovo di Capua, infermo di
paralisi, per consiglio dei suoi medici andava ai bagni
di Anguli, oggidì sant’Angelo negli Abruzzi; ma appena

v’era entrato, il venerando prelato ne aveva ragione di
terrore gravissimo; chè egli discerneva sudante e ansante
nel mezzo ai vapori delle acque l’anima del diacono
Pascasio: e il fantasima lo ammoniva che ivi stavasi
in punizione della eresia per cui aveva aderito all’elezione
dell’antipapa Lorenzo[94].



§ 2.
I Dialoghi di Gregorio. — Leggenda di Trajano imperatore. — Il
foro Trajano. — Condizioni della cultura
scientifica. — Accuse contro Gregorio. — La Città volge a decadenza
sempre maggiore. — Gregorio si adopera a restaurare
gli acquedotti.



Quello che abbiamo detto fin qui, può bastare a dar
conferma delle opinioni nostre su Gregorio e sui Romani
della età sua; e furono soltanto alcuni larghi tocchi
delle credenze e degli errori che in quel tempo accoglieva

l’umanità. Chi voglia apprenderne cognizione più
completa può leggere i Dialoghi di Gregorio, che sono
quattro libri di storie di singolari portenti che egli narra
al suo fido diacono Pietro, il quale lascia cadere qua
e là un motto, tanto che di un dialogo siavi conservata
la forma. Gregorio scrivevali nel quarto anno del suo
pontificato. Pochi libri furono letti con più fervida avidità;
si divulgarono in Oriente e in Occidente con copie
e con traduzioni, fra le quali una ne comparve in lingua
araba sulla fine del secolo ottavo; e più tardi ancora re
Alfredo d’Inghilterra ne faceva una versione in lingua
sassone. Quelli della Congregazione di san Mauro, che
attesero all’edizione delle opere di Gregorio, hanno attribuito
alla virtù di questi Dialoghi la conversione dei
Longobardi, e si può convenire collo Storico della Letteratura
italiana in ciò, che gli argomenti in essi contenuti
erano acconci a persuadere l’animo infantile di popoli
rozzi. Ma chi legge quei racconti vorrebbe desiderare
che fosse riuscito alla Critica di liberare il grande papa
Gregorio dal carico di esserne autore, avvegnachè ei
confesserà ch’essi dovettero consecrare la superstizione
coll’autorità del nome di un Pontefice illustre. Dubbia
o fuggevole fu la loro utilità in riguardo alle conversioni,
ma durevole ne fu il nocumento. Tuttavolta i Dialoghi
hanno un’importanza cui non è lecito preterire in silenzio,
ed è che le loro storie di portenti sono tutte nazionali
d’Italia e di Roma; perocchè Gregorio vi racconti
soltanto di quelle leggende che accrescevano la gloria
dei Santi italiani del suo tempo, e che adoperavansi
quali armi di battaglia contro l’Arianesimo dei Longobardi
per dimostrare che la Chiesa romana possedeva

ancora la virtù del miracolo. Tutto il libro secondo è
dedicato alle geste di Benedetto, e così Gregorio spediva
i suoi Dialoghi nelle province, taciti missionarî della
Chiesa romana.




In ricompensa di tante storie di prodigî che il
grande Papa vi ebbe narrato, egli stesso meritò di diventare
soggetto di leggenda. Un dì, così correva credenza
nel secolo ottavo, Gregorio passava per il foro
Trajano, e il suo sguardo, ammirando la magnificenza
di quell’opera meravigliosa della grandezza romana, si
arrestava sopra un gruppo di bronzo che rappresentava
Trajano, il quale, partendo per una spedizione di guerra,
stava per iscendere di cavallo a porgere ascolto ad una
vedova che lo supplicava atteggiata di lagrime e di dolore.
La donna piangeva un figlio ucciso e chiedeva all’Imperatore
giustizia. Trajano promettevale di far ragione
della sua causa come fosse ritornato della guerra;
ma, se tu non torni, sclamava l’afflitta donna, chi mi
farà vendetta? E poichè non la confortava la risposta
che farebbela il suo succeditore, essa costrinse Trajano a
scendere di sella e a pronunciare sentenza sul luogo stesso.
Questo avvenimento Gregorio vedeva scolpito nel
bronzo, e lo accorava tristezza desolata che un principe
sì giusto fosse caduto in dannazione eterna. Quel
pensiero gli traeva lacrime dal ciglio durante il suo cammino,
finchè, entrato in san Pietro, vi cadeva svenuto e
udiva una voce del cielo dirgli: La tua prece per Trajano
è esaudita, l’anima dell’Imperatore pagano è sciolta
dai ceppi, però non t’avvenga più d’intercedere per gli
uomini idolatri. Più tardi la leggenda aggiunse che
Gregorio svegliasse alla vita le ceneri dell’Imperatore

per mondarne col battesimo l’anima, dopo di che, quelle
ricaddero nei regni della morte, ma questa spiegò sue
penne al cielo[95].




Il cardinale Baronio con serietà solenne e con lungo
procedimento sentenziò la condanna di questo leggiadro
racconto che ebbe origine in mezzo al decadimento
della cultura di Roma, e con una larga spugna faticò a
lavare santo Gregorio di quell’innocente tinta di poesia,
dimostrando che il Papa non sentì mai compassione
di Trajano, nè ebbe mai gettate sue preghiere per
verun pagano. Egli ha ragione di dubitare che al tempo
di Gregorio esistessero ancora delle statue di bronzo
nel foro Trajano, ma il suo zelo si scalda in quest’occasione
siffattamente, che sulla povera anima di Trajano
accumula montagne di delitti per ricacciarla di
bel nuovo nel fondo dell’inferno. Noi però non intendiamo
di prestare più a lungo l’orecchio nè a lui, nè al
cardinale Bellarmino, che ebbe smentito il racconto
con pari serietà ma senza ira; tuttavia ci piacque discorrere
di questa leggenda, come di una delle più commoventi
ricordanze di Roma cadente[96]. Essa ci mostra
come i Romani del secolo ottavo, mirando la colonna

di Trajano, ne serbassero ricordanza omai fievole,
e fra loro narrassero storie meravigliose delle geste del
generoso Imperatore, di tal guisa che quella leggenda,
come pianta dagli steli rampicanti, crebbe e si distese
sulle ruine del foro di Trajano[97].




In che stato allora si trovasse quest’opera magnifica,
ignoriamo. Sembra che al tempo di Paolo Diacono
il quale narra di quella leggenda, e cioè nel secolo ottavo,
non fosse ancora completamente caduto in ruina[98];
e ancor dopo il tempo dei Goti, i Romani continuavano
a congregarsi colà per udirvi leggere i versi di Omero,
di Virgilio e di altri poeti, come si pare da due passi
di Venanzio Fortunato vescovo di Poitiers, che fu contemporaneo
di Gregorio. Egli dice:




Vix modo tam nitido pomposa poemata cultu

  Audit Trajano Roma verenda foro.



Quod si tale decus recitasses auri senatus,

  Stravissent plantis aurea fila tuis[99].






Lo Storico del Senato di Roma nel medio evo, avrebbe
potuto far suo prò di questi distici per avvisarne
la esistenza continuata; però essi possono veramente
riferirsi così al tempo antico che all’età più recente[100].
Un Autore moderno che scrisse della Letteratura
d’Italia nel medio evo, fu tuttavia da quei versi
indotto ad affermare che «alla fine dei secolo sesto si
leggeva Virgilio con gran solennità nel foro di Trajano.
Ivi i poeti contemporanei recitavano le loro opere,
e il Senato decretava un tappeto di drappo d’oro a chi
riusciva vincitore in quelle tenzoni letterarie»[101]. Noi
non vogliamo per fermo scambiare fiori rettorici per tappeti
tessuti in oro, ma ci è pur d’uopo riconoscere che
ancora al tempo di Gregorio si declamavano versi nel

foro di Trajano: e questo fatto ci trae a indagare quali
si fossero le condizioni della scienza in questa età.




Durante il loro principato abbiamo veduto Teodorico
e Amalasunta intendere con cura sollecita a riporre in
fiore le scuole di Roma ed a remunerarne i maestri con
publico onorario: il periodo della dominazione gotica
conseguiva splendore dagli ultimi nomi che suonino con
laudato pregio nella Letteratura latina, da Boezio, da
Cassiodoro e dai vescovi Ennodio, Venanzio Fortunato e
Giornande; e i loro scritti ci fanno testimonianza che
ancora bellamente associate si professavano la poesia, la
storia, la filosofia e l’eloquenza. La stessa arte poetica
classica degli antichi non era stata peranco cacciata in
bando dalla Chiesa, e nel tempo stesso in cui nel foro di
Trajano si leggeva Virgilio, nell’anno 544, entro la
chiesa di san Pietro in vincoli, tra i plausi romorosi del
popolo, ascoltavasi l’ex-conte e suddiacono Aratore recitare
quel suo poema in cui celebra la storia degli
Apostoli con esametri, la forma dei quali non può ancora
dirsi barbarica[102]. Nella dedicatoria a papa Vigilio,

cui egli intitolava il poema, Aratore giustifica l’opera
sua, dicendo la versificazione non essere straniera alle
Sacre Scritture, e i Salmi provarlo; accogliere l’opinione
che anche il Cantico dei Cantici e Geremia e Giobbe
nella lor lingua originale fossero scritti in versi esametri.
La musa di Virgilio, che rendeva lieto dei suoi
sorrisi un suddiacono del secolo sesto, lo strascinava a
qualche timida reminiscenza, ed in fatto talvolta fanno
in lui capolino le forme del paganesimo; laonde il cielo
cristiano ei chiama Olimpo, e Iddio pietoso appella Tonante
col nome del Dio del fulmine. A quei concetti
pagani papa Vigilio nell’anno 544 non s’offendeva di
repugnanza, nè più nè meno di quel che avrebbe fatto
Leone X nel secolo decimosesto, allorchè le idee dell’Antichità
di bel nuovo avevano con l’arte invaso il Cristianesimo[103].
Così parimenti, col carme antico e col lieto
amore dell’antica poesia, il Paganesimo compare nel
coetaneo di Gregorio, nel celebre monaco irlandese Colombano
morto nell’anno 615, fondatore e abate del
monastero di Bobbio: colla più schietta ingenuità di

animo ei collocava Cristo con Pigmalione e con Danae,
con Ettore e con Achille[104].




Ma le guerre bizantine e la caduta del reame dei
Goti insieme alle istituzioni politiche soffocavano anche
gli studî delle umane scienze. Non s’ode più che in
Roma esistessero scuole di rettorica, di dialettica, di giurisprudenza;
soltanto la medicina, che Teodorico aveva
protetto con grande amore, può esservi stata ancora in
qualche fiore; e sembra anzi che i medici di Roma superassero
in rinomanza quelli di Ravenna, perocchè Mariano,
arcivescovo di quella Città, infermo di petto, era da
Gregorio invitato a venirsene a Roma per guarirvi[105].




All’istruzione della gioventù si provvedeva assai
scarsamente e d’istituto privato anzi che publico; cessare
la istruzione non poteva; maestri e studiosi d’umane
scienze avranno sempre esistito. Se si voglia prestar fede
alle ampollose parole di Giovanni Diacono, Roma sotto
il reggimento di Gregorio per fermo sarebbe stata «il
tempio della sapienza cui le sette arti, a guisa di colonne,
sostenevano,» e Gregorio non avrebbe avuto intorno a

sè uomo alcuno barbaro nella lingua o nel costume, chè
ciascuno alteramente si erigeva colla maestà della miglior
tempra latina[106]. Rifiorivano gli studî di tutte le
arti liberali, nè i dotti premeva cura penosa di sostenere
la vita, ed il Pontefice amava circondarsi degli
uomini più colti anzi che degli eccellenti per grado. In
breve, Giovanni Diacono, nella barbarie del suo secolo
nono, descriveva la corte di Gregorio come se avesse
dipinto i tempi di Nicolò V, venuto tanto tempo più
tardi. Una sola menda deplorava il monaco erudito, ed
era che alla curia di Gregorio non si sapeva parlare il
greco. Il Papa stesso confessava di non l’intendere, e
questo fa meraviglia dappoichè egli avesse vissuto per
lunghi anni nunzio a Costantinopoli: qui per contro non
era alcuno che sapesse interpretare a dovere le scritture
latine. Così ci è dato di scorgere qual grave separazione
fosse sorvenuta a rendere straniera l’una all’altra città, e
di quanto Roma fosse stata distolta dallo studio della
classica letteratura di Grecia[107]. Giovanni Diacono per

verità attribuisce a Gregorio il vanto di una dottrina
profonda in tutte le libere discipline; e lo dichiara siffattamente
erudito fin dalla fanciullezza nella grammatica,
nella rettorica e nella dialettica, che sebbene a quel tempo
ancora (così dic’egli) Roma brillasse per la eccellenza
negli studî delle lettere, tuttavolta nella Città il Papa
non era secondo a chicchessia. Sennonchè su quel quadro
in cui tratteggia lo splendore della scienza romana,
Giovanni Diacono gitta dell’ombra oscura, allorchè
con chiare parole soggiunge che Gregorio aveva vietata
ai cherici la lettura degli autori pagani; ed egli stesso
riferisce quel passo, divenuto sì celebre, di una lettera del
Papa, onde si pare la inimicizia che questi nutriva contro
le scienze umane. Gregorio con parole d’ira scrive a
Desiderio vescovo di Gallia, di aver arrossito come di
un’onta udendo che questi a taluno insegnasse grammatica;
e mentre parla della letteratura antica come di stupide
baie e dichiara cosa empia il tenerla in pregio, soggiunge
non potere le lodi di Cristo e le lodi di Giove
capire nella medesima bocca[108]. E altrove confessa di
non evitare i barbarismi di stile e di sprezzare l’osservanza
della sintassi e la costruzione del discorso, avvegnachè
reputi indegna cosa di costringere la parola di
Dio nell’angustia delle regole di Donato[109].









Se v’abbiano tutte le buone ragioni, specialmente in
causa del primo di quei due passi, per affermare che Gregorio
avversava gli studî delle umane scienze, non ve
n’ha alcuna per sostenere che la cultura di lui avesse la
ruvidezza della barbarie, o peggio ancora per dire che
egli fosse un ignorante. La sua dottrina era d’indole
teologica. Seppure egli sia stato addottrinato nella dialettica
degli antichi, nè questo è dato di conoscere dagli
scritti suoi che non s’ispirano mai a filosofia, certo è che
egli la ripudiava da sè. Le sue opere sono segnate dell’orma
del suo tempo, ma la lingua usata da Gregorio
si solleva spesso ad eloquenza rettorica, nè il suo latino
è bruttato di barbarismi. La missione propria di lui lo
obbligava ad agire soltanto entro la cerchia della vita
cattolica, e poichè colla indicibile operosità dello spirito
costringeva le cure del suo officio e la costante condizione
infermiccia del corpo a consentirgli l’agio di dettare
scritti teologici di gran lena, non era possibile di
pretendere da lui, massime nel tempo in cui viveva, che
desse opera anche alle lettere profane, e che si persuadesse
della necessità di quegli studî alla cultura dell’umanità.
L’apostolo della conversione d’Inghilterra
vedeva Italia qua e colà ancora inebbriata dalle dolci finzioni

del Paganesimo[110]; non poteva egli dunque esser
benevolo ai poeti dell’Antichità; e fa duopo soprattutto
considerare il vescovo Gregorio da un lato ben differente
da quello dello statista Cassiodoro che, educato alla cultura
classica, conforta i monaci del suo convento allo studio
della grammatica e della dialettica. In una parola, se
non si può lodarnelo ei si convien pure scusarlo. Dove
però si tratti d’istituti ecclesiastici, Gregorio offre allo
Storico della Chiesa vastissimo argomento, chè questi
deve massimamente descriverne l’opera legislativa e ordinatrice
dello splendido culto romano, segnatamente
della liturgia. Il suo Biografo celebra la gloria di lui che
fondava in Roma la scuola di canto del san Pietro e del
Laterano: questa scuola della musica ecclesiastica gregoriana
diventava maestra dell’Occidente; l’antichissima
cappella pontificia raccoglieva in sè le tradizioni musicali
del Paganesimo, e quantunque indicesse guerra ai
poeti antichi, Gregorio pur tollerava che i ritmi di Catullo
ripetessero le loro melodie innanzi ai ministeri della
Messa santa[111].









Nei secoli posteriori, e persino nei tempi più recenti,
parecchie e gravi accuse furono scagliate contro Gregorio,
ma di esse non si dà dimostrazione. Fu detto che
egli perseguitasse gli studî matematici, ma questa taccia
si fonda soltanto su d’una parola, a rovescio interpretata,
di uno Scrittore inglese vissuto sullo spirare del secolo
duodecimo[112]. Più rilevante è l’accusa mossa dallo
stesso Autore, che Gregorio facesse mettere in fiamme
la biblioteca Palatina; ed è per lo meno notevole a sapersi
che nel medio evo correva tradizione che quel fervido
zelatore del Cattolicesimo avesse distrutto l’antica
biblioteca di Apollo: è un sospetto che sembra punire
papa Gregorio della colpa di avere scritto i suoi Dialoghi.
Ma la sorte della celebre biblioteca che un tempo
Augusto aveva collocata nel portico del tempio di Apollo,
è involta nel buio; forse gli Imperatori greci la facevano
trasportare a Bisanzio, forse essa trovava sua fine fra le
angustie che premettero Roma, e forse, rosa dalla polve
e dal tarlo, continuava ancora ad esistere ai tempi di

Gregorio. La ruina delle scienze seppelliva miseramente
con sè la biblioteca di Augusto e la biblioteca Ulpia;
ed in vece dei tesori della sapienza greca e latina, la
cui perdita l’umanità deve deplorare ancor più vivamente
che la distruzione di tutti gli splendidi monumenti
marmorei di Roma e di Atene, poco a poco
compaiono gli Atti dei Martiri, le scritture dei Padri
della Chiesa, le Decretali e le Lettere dei Papi, e sono
serbati in apposite biblioteche. Vien detto che papa Ilario
fosse il primo a fondarne nel Laterano, e Gregorio
stesso parla di biblioteche che esistevano in Roma e
dell’archivio della Chiesa romana che fu precursore dell’attuale
Archivio Secreto nel Vaticano[113].




Noi possiamo risparmiarci il tentativo di spurgare
Gregorio dell’accusa d’una barbarità sì feroce, avvegnachè
essa sostenersi non possa, se pur solo si consideri
che delle opere publiche di Roma non apparteneva la
proprietà al Pontefice sibbene all’Imperatore greco, e
che questi non avrebbe mai dato licenza che la massima
biblioteca di Roma si incendiasse in un solenne falò. E
se qualche cosa più di una fola esista nel racconto che
Gregorio con rabbia singolare giurasse morte alle opere
di Cicerone e di Livio e ne distruggesse i codici ovunque
gli capitassero fra le mani, sarà sempre pensiero
qualche po’ confortevole che una ventura propizia abbia
concesso al cardinal Mai di trarre dalla tomba del medio

evo di Roma i libri che Cicerone scriveva della Republica[114].




Il fervore dei difensori del grande Pontefice ha pure
un’altra matassa a dipanare; chè a quel sospetto se ne
associava un altro, poco meno atroce: Gregorio, così
correva fama nel medio evo, ispirato da zelo cattolico
avrebbe fatto abbattere i monumenti di Roma per cancellare
le ultime vestigia del Paganesimo e per impedire
che gli occhi dei pellegrini si distraessero dalle
chiese e dalle tombe dei Martiri per mirare le opere dell’Antichità
pagana. Lo narrano due Cronisti del secolo
decimoquarto; e lo spirito incolto di un Domenicano e
di un frate Agostiniano descriveva con gran giubilo il
santo Papa intento a troncar le teste degli idoli antichi
e a mutilarne le membra[115]. Oltracciò, uno Storico della
vita dei Papi che scrisse sullo scorcio del secolo decimoquinto,
rinveniva in qualche luogo narrato che Sabiniano,
succeditore di Gregorio, durante il tempo di una
carestia sollevava il popolo contro la memoria del Pontefice
perchè questi aveva distrutto in ogni parte della
Città le statue antiche; e s’affermava persino che a

gran cumuli le avesse fatto gittare nel Tevere[116]. Ma
questa taccia, che trovò fede non solo fra’ Protestanti
ma anche presso alcuni Cattolici, non si raccomanda a
prova alcuna. Gregorio per certo non deve aver sentito
vaghezza della splendida arte plastica degli antichi, ma
noi di buon grado conveniamo nell’opinione di coloro
che con ragione rammentarono l’affetto di lui per Roma,
il diritto di proprietà dell’Imperatore su tutte le
opere pubbliche, e finalmente la moltitudine di monumenti
della Città che sopravvisse al Pontefice. Tuttavia,
alle asserzioni del medio evo in generale ci è forza attribuire
una qualche aggiustatezza di giudizio; il rimprovero
di vandalismo coi Barbari devono pur dividerlo parecchi
Papi, avvegnachè non sia giusto che sopra di
quelli soltanto s’aggravi tutto il pondo dei ruderi de’
monumenti distrutti, chè più d’una statua di Roma
potrebbe attribuire la sua distruzione all’ardore pio di
qualche Vescovo[117].




Ogni dì più la Città precipitava in ruina e non ne

avea salvezza. Gregorio, che senza rimpianto vedeva i
templi di Roma cadere, mirava con duolo franti in pezzi
gli acquedotti della Campagna che fra non molto sarebbero
caduti in finale disfacimento se la Città non avesse
pensato a restaurarli. Egli scriveva ripetute volte al
suddiacono Giovanni, suo nunzio in Ravenna, acciocchè
sollecitasse il Prefetto d’Italia a provvederne al riparo;
e pregava che di ciò fosse dato incarico al viceconte
Augusto, avvegnachè sembri che quest’officiale
fosse da Ravenna insignito del titolo antico di Conte
degli Acquedotti. Nulla di più però fu fatto; gli acquedotti
rimasero in balia alla distruzione, e forse, ad eccezione
di qualche debole tentativo, neppur un condotto
d’acqua fu rimesso in buono stato[118].




In generale, soltanto allora che v’abbia occasione
a discorso di chiese e di conventi, tornano i nomi antichi
di Roma a comparire con menzione fuggevole; chè
la tenebra d’una notte profonda calava ognor più, e
nell’ombra nera celava i monumenti degli antichi[119].








§ 3.
Operosità di Gregorio nei negozî della Chiesa. — Egli
tenta di riunire l’Occidente germanico con Roma. — Converte
l’Inghilterra. — Muore nell’anno 604. — Monumenti
di Gregorio in Roma.



Noi dobbiamo qui restringerci a discorrer soltanto
dell’influenza che il grande Vescovo esercitò sulla città
di Roma e dell’opera che egli vi rivolse, avvegnachè
alla Storia della Chiesa convenga in generale di parlare
dell’importanza che il reggimento di Gregorio si
ebbe in relazione ai negozî d’indole religiosa. Allorchè
fu fatto papa, erano già vinte quelle battaglie durate
da secoli, in mezzo alle quali era sorto l’edificio della
dottrina ecclesiastica, ed erano stati per sempre statuiti
i dogmi fondamentali della fede cattolica sulla natura
del Cristo e sulla trinità. Compiuto s’era il periodo dei
Padri della Chiesa, e si schiudeva un’êra nuova in cui
l’Oriente si distaccava dall’Occidente, e nell’Occidente
si fondava la podestà assoluta del Pontefice romano. Fu
Gregorio il grande che iniziò quest’epoca e pose le fondamenta
della signoria pontificia, dopo che Leone I, predecessore
di lui, aveva già conseguito che il primato
della sede apostolica si elevasse ad autorità di principio.
Questo primato era combattuto acremente sempre dalle
Diocesi orientali di Antiochia e di Alessandria e, innanzi
tutte, da quella di Costantinopoli, il cui patriarca Giovanni
Digiunatore si assumeva il titolo di vescovo ecumenico
ossia universale: ma Gregorio si opponeva con
energia a siffatta usurpazione, nel tempo medesimo che,

primo tra i Papi, con accorta modestia sè appellava
«servo dei servi di Dio»[120].




I dissensi profondi tra la Sede romana e l’Oriente
spalancarono, col proceder del tempo, un abisso cui nulla
valse a colmare; di qui l’Occidente trasse giovamento
a conseguire una sua propria autonomia, che essenzialmente
derivò dall’associazione della Chiesa romana all’elemento
germanico, laddove l’importanza della Chiesa
orientale andò ognor più diminuendo, perocchè i
suoi patriarcati, fondazioni antichissime del Cristianesimo,
in gran parte fossero inghiottiti dal Maomettismo
irrompente.




Ei si fu parimenti Gregorio che in Occidente estese
la ragione di autorità della Sede romana oltre i confini
del suo patriarcato. Giusta l’estensione di limiti della
Diocesi costantiniana di Roma, il Vescovo romano esercitava
la giurisdizione ecclesiastica di metropolita precisamente
sulle dieci province suburbicarie d’Italia soggette
al Vicarius Romae; però le Chiese metropolitane
di Ravenna per l’Emilia e per la Flaminia, di
Milano per la Liguria, per le Alpi Cozie e per le due
Rezie, di Aquileja per le Venezie e per l’Italia, combattevano
la podestà apostolica di Roma tentando di escluderne
l’imperio dai loro territorî, nè si reputavano
suddite ad essa. Ma Gregorio sostenne contro le loro

pretese il primato dei successori di san Pietro; e si elevò
a podestà di vero patriarca dell’Occidente[121]. Fu
pur desso che avvinse alla Sede romana con più stretti
nodi le Chiese germaniche delle Gallie e di Spagna,
dove il re visigoto Reccaredo col suo popolo s’era fatto
confessore della fede cattolica: e nel tempo stesso la
conversione dei Longobardi, per la massima parte seguaci
ancora delle dottrine di Ario, che era dovuta al
pio fervore della regina Teodolinda, progrediva nel suo
cammino a sicuro porto, così che Italia ne conseguiva
l’unità della fede[122]. Gregorio, «console d’Iddio,»
conquistava altresì alla soggezione di Roma la
remota isola britanna[123]. Narrasi che un dì, quando
non era ancora papa, nel foro dove allora tenevasi mercato
di schiavi, vedesse tre leggiadri fanciulli stranieri
ch’erano messi in vendita, e istruito di loro origine,
sclamasse: «Angli, quasi angeli sono»[124]. E riscattava

quei tapinelli senza patria, e acceso di zelo di apostolo
voleva partir in missione per quelle terre; ma il
popolo ne lo tratteneva, e soltanto nell’anno 596 era
dato a Gregorio di spedire dal suo convento una schiera
di monaci sotto la capitananza di Agostino a quell’isola
remota un tempo dominata da’ Romani. Splendidi e
rapidi furono i risultamenti: la Britannia, che due secoli
prima era uscita di mano dell’Impero romano e indi era
divenuta conquista del poderoso popolo degli Anglosassoni,
era soggiogata adesso dai fraticelli di un convento
che s’ergeva solitario presso il Colosseo, e, provincia
nuova e fervida nello ardor della fede, era riunita alla
Chiesa romana. Gregorio con orgoglio patrio invocava
ricordanze antiche, e appellava re Adelberto e la sua
donna Adelberga coi nomi di Costantino novello e di
novella Elena[125].




Per tal guisa lo spirito possente di quest’uomo, che
fu il più grande del suo secolo, penetrava in paesi remoti
e dimorava in mezzo a popoli lontani tra i quali
rendeva venerata e temuta Roma la santa. Egli componeva
sè stesso ad elevata dignità di rimpetto all’Imperatore
ed ai Re, e gli ammoniva a ministrare la giustizia
ai loro sudditi e a governarli con mitezza. Proteggeva
persone ed anche province dalle concussioni

degli officiali imperiali, e l’orecchio suo acuto raccoglieva
i lamenti del popolo perfino nella selvaggia
Corsica e nella remota Africa[126]. Non fuvvi mai altro
Papa che abbia compreso come lui l’altezza della sua
missione e che l’abbia sostenuta con pari operosità e con
eguale valore; le sue cure e le sue relazioni si estesero
a tutti i paesi della Cristianità. Nessun altro Pontefice
lasciò tanta copia di scritti quanta lascionne egli
che fu appellato ultimo Padre della Chiesa: nè animo
sublime e generoso pari al suo sedette mai sulla cattedra
di san Pietro. Dopo un reggimento veramente
glorioso, durante il quale ebbe fondata nella Chiesa occidentale
quella podestà suprema del Vescovo romano che
durar doveva un mille anni, ma di cui egli nè intese, nè
presagì il mutamento degenere, Gregorio I passò di vita
in Roma addì 12 marzo 604[127].




Di lui oggidì non rimangono in Roma che pochi
monumenti. Il rovinio cui volgeva quella sua età non
ebbe concesso a Gregorio di ornare di edificî la sua
città natale, o, forse, il suo spirito compreso soltanto
della salute dell’anima degli uomini, disdegnava, per
usare delle parole del monaco Beda, di affaticarsi intorno

alle pompe esterne di chiese splendide d’oro e
d’argento, come altri vescovi fecero. Il Libro Pontificale,
che contiene un copioso catalogo degli edificî e dei doni
votivi dei suoi predecessori, nella biografia di Gregorio
che è di meravigliosa brevità, fa menzione soltanto che
egli elevasse all’apostolo Pietro un ciborio con quattro
colonne d’argento ossia un baldacchino dell’altare
maggiore, ciò che appellavasi anche Fastigium. Leggiamo
nelle sue Lettere ch’egli commetteva nelle Calabrie
delle travi per intraprendere restaurazioni nelle
basiliche di san Pietro e di san Paolo, ma è pur dubbio
se per verità siffatti lavori si compiessero. Della fondazione
del suo convento sul Clivo Scauro abbiamo già
tenuto parola, e certo ei sarebbe stato di somma importanza
per la storia della pittura se si fossero conservati
i dipinti che ivi nell’atrio Gregorio avea fatto condurre:
Giovanni Diacono, che potè ancora vederli, ne dà una
descrizione particolareggiata. Erano affreschi, ond’è dimostrato
che in quel tempo ancora esercitavasi in iscuole
la pittura di colori. Vi era rappresentato Pietro seduto
su di un trono, e, innanzi a lui, il padre di Gregorio
che stringevagli la destra. Gordiano vestiva
abito di diacono; una pianeta di color castano bruno
scendeva sulla dalmatica, i piedi erano stretti in piccoli
stivali. Lunga era la forma del volto, l’aspetto
grave; avea barba breve, capelli folti, occhi vivaci. Un
altro quadro, che conteneva il ritratto della pia madre
di Gregorio, ci rappresenterebbe una nobile matrona
romana di quell’età. Silvia era coperta di un candido
ammanto a foggia di velo il cui panneggiamento, secondo
l’antico costume romano, risaliva dalla spalla destra

alla sinistra; portava una tunica bianca chiusa al
collo che scendeva fino alle piante in larghe pieghe,
ornata di due liste a mo’ di dalmatica. In capo aveva
una bianca mitra ossia cuffia: le dita della mano destra
alzava in atto di segnarsi, nella sinistra teneva
un libro di preci su cui stava scritto: «Vive l’anima
mia, e dirà le tue laudi, e i tuoi cenni saranno mio ausilio:»
Vivit anima mea et laudabit te, et judicia tua
adjuvabunt me. Giovanni Diacono mirava con venerazione
l’imagine di quella matrona, e confessava che
neppur l’età senile aveva cancellato i tratti di una
bellezza antica. Il volto rotondo e cosparso di pallore
era solcato di rughe, ma i grandi occhi azzurri sotto ciglio
soave, e le labbra graziose e la serena letizia di
tutto il sembiante, la diceano beata del figliuolo che
aveva dato al mondo.




In una piccola abside entro un rotondo di stucco era
dipinto anche il ritratto di Gregorio; le sembianze erano
gradevoli, dolci le fattezze del volto ornato di barba
bruna. Avea fronte calva, alta, ampia, coronata di pochi
capelli neri; il guardo esprimeva mitezza; le mani belle
mettevano in mostra dita ritondette, dalle quali il suo
biografo arguisce prestezza a scrivere. Una pianeta castano-bruna
scendeva sulla dalmatica, e il pallio ornato
di croce ne copriva gli omeri, il petto e i fianchi. Il capo
non era cinto dell’aureola, ma una cornice quadrangolare
dimostrava che egli viveva ancora quando era fatto
il quadro, avvegnaddio soltanto ai defunti si ponesse in
capo l’aureola, indizio di loro santità[128].









Il convento di sant’Andrea non è più. Cent’anni
dopo la morte di Gregorio, diserto di frati, fu restituito
in vita da Gregorio II; indi, incerto il tempo, cadde. Si
afferma che la chiesa di san Gregorio, onde s’ignora
l’epoca dell’edificazione, sorga sul luogo ov’esso prima
stava. Quivi, del pari che nelle vicine cappelle, si illustrò
con monumenti la storia del massimo di tutti i Papi.
Fra essi, nella cappella Salviati, si mira un ciborio di
squisito lavoro, fondazione di un abate avvenuta nell’anno
1469, in cui è istoriata in rilievo la processione
e l’angelo che raccoglie il volo sul mausoleo di Adriano.
Nella cappella di Gregorio, di faccia all’altare, v’è un
rilievo di sottilissimo lavoro, che appartiene probabilmente
alla stessa epoca: esso rappresenta il Papa in
atto di orare per la redenzione delle anime del Purgatorio;
però la leggenda relativa a Trajano l’artista non
produceva.




Il Baronio, ch’era stato altra volta commendatore
del convento di Camaldoli presso san Gregorio, fondava
nelle vicinanze di questa chiesa tre cappelle dedicate a
sant’Andrea, a santa Silvia e a santa Barbara. La prima
deve sorgere sul luogo stesso dove Gregorio avea
edificata una chiesa a quell’Apostolo. Le sue pareti sono
adorne di pitture del Domenichino e di Guido Reni, ma

il valore illustre di quegli affreschi omai sbiaditi, che
non rappresentano alcun fatto della vita di Gregorio,
attragge lo sguardo meno assai del brutto quadro di un
artista oscuro che si collocò nella cappella di santa Barbara
e che figura la conversione dell’Inghilterra.







CAPITOLO QUARTO.




§ 1.
Pontificato e morte di Sabiniano e di Bonifacio III. — Bonifacio
IV. — Il Panteon di Agrippa è consecrato a Maria
Vergine ed a tutti i Martiri.



Morto Gregorio, la sedia di san Pietro restò vacante
sei mesi, finchè giunse la confermazione del suo succeditore.
Fu questi Sabiniano di Volterra, altra volta
diacono e nunzio della Chiesa romana alla corte di Bisanzio.
Egli assunse il pontificato in mezzo alla più
grave tristizia di tempi, giacchè su Roma e su tutta
Italia incrudiva il flagello della carestia e della fame[129].
Quantunque Sabiniano schiudesse i granai della Chiesa,
le provvisioni non furono sufficienti a nutrire il popolo.
Una rozza leggenda narra che l’anima irata di
Gregorio apparisse al suo successore e lo colmasse di
rimbrotti, e che per ultimo il Santo lo picchiasse nel
capo così, che il Papa tosto dopo ne moriva. Alcuni Romani
senza dubbio impressero in fronte a Sabiniano un

marchio vituperevole, perocchè il dichiarassero acceso
d’inimicizia e di gelosia delle opere del suo antecessore[130];
e perfino la salma di lui morto dovette temere la
ferocia della bordaglia famelica, poichè dal Laterano per
vie ascose intorno le mura della Città fu tratta al san
Pietro[131]. Lo sciagurato Sabiniano, condannato a venir
dopo di un uomo grande, moriva già nel Febbraio dell’anno
606.




Un anno intiero la cattedra pontificia restava indi
priva di reggitore, fino a che Foca approvava la elezione
di Bonifacio III romano (607), figlio di Giovanni
Cataaudioce, del cui nome dee cercarsi la patria in
Oriente anzi che in Roma. Anche durante il breve
governo di questo Papa, la storia della Città serba il
silenzio; soltanto le Croniche narrano il fatto meritevole
di nota, che a Bonifacio III riusciva di ottenere da
Foca un decreto, il quale, con prospero risultamento per
Roma, poneva fine a quella controversia del primato che
il Vescovo romano avea sostenuto contro il Patriarca di
Costantinopoli: l’Imperatore greco statuiva che Roma
dovesse essere riverita quale Sede apostolica e quale capo

della Cristianità. Bonifacio III moriva nel giorno 10 Novembre
607: questa almeno è la data che assumono gli
scrittori della Chiesa. Addì 25 di Agosto dell’anno successivo
era elevato al soglio pontificio Bonifacio IV, marsio
nativo di Valeria e figlio a un Giovanni medico.




Tenne egli il reggimento più di sei anni, e furono
anni luttuosi e mesti per fame, per contagi e per pressura
di nemici; laonde ci è agevole credere di quanto in basso
Roma diserta allora rapidamente precipitasse. Eppure
gli è precisamente sotto di questo Papa che spunta fuor
della tenebra uno dei più egregi monumenti della Città,
cui per lunghi secoli avea coperto dimenticanza profondissima.
Il vasto Campo di Marte era stato tutto
pieno di edificî splendidi d’ogni maniera, ma i suoi portici,
i bagni, i templi, e i suoi stadî, i teatri, i boschetti
deliziosi avevano servito soltanto al sollazzo dei cittadini,
e perciò non poteva essere che scarso il numero della
gente che in quel luogo abitava. Le chiese che ivi sorgevano
raccoglievano più tardi intorno a sè nuova vita
di popolo; nelle regioni deserte di Roma, al paro che
nei territorî abbandonati della Campagna, esse giovavano
massimamente a riunire, quasi intorno ad un
centro, nuove congregazioni di gente. Mentre però la
Città si era riempiuta di tante chiese, fino a questo
tempo abbiamo veduto erigersene invece due sole di
rinomanza nel Campo di Marte e proprio agli estremi
suoi limiti; quella di san Lorenzo in Lucina, e l’altra di
san Lorenzo in Damaso: nel mezzo del Campo di Marte
s’alzavano soltanto degli oratorî minori. Ivi poi stava
il Panteon in un suolo tutto coperto di grandi monumenti
di marmo, che erano stati aspramente danneggiati

dall’inondazione dell’anno 590; tutto in giro all’intorno
erano le terme di Agrippa, quelle di Nerone
o di Alessandro, il tempio di Minerva Calcidica, l’Iseo,
l’Odeo, e lo stadio di Domiziano; e mentre dall’un lato
si elevavano gli edifizî magnifici degli Antonini, sorgevano
dall’altro il teatro di Pompeo e gli Arcadi confinanti.
Questi splendidi monumenti dell’Antichità erano
già in balia della ruina e dovevano perciò offrire alla
vista uno spettacolo di contristante bellezza.




Il Panteon era forse il solo edificio del Campo di
Marte che si serbasse affatto incolume da guasto. Questo
monumento bellissimo di Agrippa da ben seicento anni
pugnava contro l’ira dei turbini; nè le inondazioni del
Tevere, che ancora fino al dì d’oggi quasi ogni anno flagellano
la Rotonda colle loro onde e piombano nel suo
interno colla violenza di un torrente, nè le piogge invernali
che penetrando a scroscio dal foro della cupola battono
l’affondato pavimento di marmo e sono raccolte
in canali sotterranei, avevano avuto potenza di scrollare
l’edificio saldissimo. Il magnifico vestibolo, cui si
ascendeva per cinque gradini, durava illeso colle sue sedici
colonne di granito dai capitelli corinzî di bianco
marmo; e può darsi che nelle loro due nicchie stessero
ancora le statue di Augusto e di Agrippa, che quest’ultimo
vi aveva collocato. La ingiuria del tempo non aveva
valso a infrangere l’armatura del tetto formata di
travi di rame dorato; nè violenza di predoni aveva ancora
strappato le tegole di bronzo dorato onde il vestibolo
e la cupola erano ricoperti[132]: però non ci è dato

di sapere se il frontone possedesse tuttavia i suoi ornati,
dei quali non ci è rimasta la descrizione. Addossato
alle terme di Agrippa, non è possibile che il Panteon
in origine fosse rivolto ad uso di tempio; ma
la costruzione del vestibolo, avvenuta più tardi quando
Agrippa lo fece erigere durante il suo terzo consolato,
dimostra che allora di tempio ebbe destinazione. Già
Plinio gli dava nome di Pantheon, e Dione Cassio, oltre
alle statue di Marte e di Venere, vi mirava quella di
Cesare onorato con divino culto, cui Augusto rifiutava
d’essere associato[133]. Sebbene il tempio in genere ricevesse
suo titolo da Cibele madre degli Dei ed in ispecie
da Giove Ultore, tuttavia l’esistenza di quelle statue
fa ricavare la conseguenza che si destinasse ad onoranza
de’ Cesari, quale monumento della grande vittoria che
Augusto riportava ad Azio[134]. Gli editti degli Imperatori

cristiani avevano comandato che si serrassero
tutti i templi pagani, e forse da due secoli nessun Romano
aveva messo piede entro il Panteon; egli è certo
però che i grandi battenti delle porte guerniti di rame
verdiccio (è difficile che sieno ancora quegli stessi di
oggidì) erano stati forzati dai Visigoti e dai Vandali.
Ivi entro però costoro non trovavano tesori; lo splendido
intonaco di marmi o le cassette della volta probabilmente
adorne di rosoni di metallo potevano appena
allettare il loro talento rapace. Nelle sei nicchie della rotonda
interna e nelle edicole poste tra esse eglino però
trovavano simulacri abbandonati di Dei, ed è possibile
che di essi portassero via quelli che per materia erano
preziosi, chè persino Bonifacio IV alcuni ancor ne trovava
nel Panteon[135].




Il Pontefice mirava con occhio commosso di desiderio
quel miracolo dell’arte che si conveniva perfettamente
ad una chiesa. L’edificio tutto chiuso d’intorno,
che si erigeva sopra una piazza sgombra, e si discostava
dall’architettura consueta dei templi, lo allettava
a prenderne possedimento; e la bella cupola formata di
una sfera lanciata nell’aria, entro cui con incanto portentoso

si riversava a larghe onde la luce, apparivagli
dimora condegna di Maria, regina del cielo. Gli ultimi
Imperatori con loro editti avevano bandita legge che i
templi dei pagani non si distruggessero, ma al culto cristiano
si consecrassero; e Gregorio con suoi comandamenti
al vescovo Melito aveva raffermato quel principio,
almeno per la Bretagna[136]. Tardi però si seguì un tal sistema,
che già probabilmente s’avea adoperato nell’antica
Atene, dove il celebre Partenone, sede della vergine Atene,
era stato tramutato in chiesa alla vergine Maria[137].
Nulla poi serve con maggiore evidenza a provare che i
Papi non possedevano dritto di proprietà sugli edificî publici,
di quanto lo faccia la chiara narrazione dei Cronisti,
che Bonifacio con preghiere ottenne da Foca il Panteon
in dono[138]. Il Papa convocò il clero di Roma; le porte

guernite di rame, cui si affiggeva la croce in segno di
possedimento, furono spalancate. Nell’elevata Rotonda
di Agrippa entrarono per la prima volta le litane di
preti salmeggiando, nel tempo stesso in cui il Papa
aspergeva di acqua benedetta le pareti di marmo donde
era stata rimossa ogni traccia di Paganesimo; e al suono
del Gloria in excelsis ond’era ripercossa la splendidissima
volta con echi sonori, la fantasia dei Romani poteva
discernere i demonî atterriti cercare nell’aria libera uno
scampo, spertugiando per l’apertura della cupola. E quei
diavoli tanti erano, quante erano state divinità pagane,
chè già fino al tempo di Bonifacio il Panteon misterioso
era stato additato qual sede vera e propria che i demonî
s’avevano in Roma prescelta. Nel più tardo medio evo si
pretendeva sapere che Agrippa avesse sacrato il tempio
a Cibele ed a tutti gli Dei, e si credeva che egli avesse
collocata la statua in bronzo dorato di quella Dea sopra
l’apertura della cupola[139]. Ciò che si narrava nel
secolo duodecimo poteva esser già stato seicento anni
prima una credenza popolare, e il Panteon innanzi tutto
era appellato tempio di Cibele. Ciò possiamo d’altronde
argomentare di piena ragione dai titoli onde Bonifacio IV

insignì la Rotonda; egli infatti la consecrò a Maria Vergine
ed a tutti i Martiri. La Chiesa romana si compiaceva
di collocare, nei templi conversi al culto divino
quei Santi che in qualche guisa facessero riscontro agli
Dei che n’erano stati banditi. Così il tempio che probabilmente
avea appartenuto a Romolo e a Remo fratelli
gemelli, era consecrato ai gemelli Cosma e Damiano;
così santa Sabina aveva cacciato dall’Aventino la diva
Diana; così Sebastiano e Giorgio, due santi tribuni
militari, erano succeduti a Marte dio della guerra.
Bonifacio seguì pertanto la tradizione: la madre dea
Cibele fu cacciata in bando da Maria madre di Dio, e il
tempio «di tutti gli Dei» fu convertito nella chiesa
di tutti i Martiri. Le pretensioni universali del culto
romano della Città, che accoglieva entro le sue mura
Santi cristiani d’ogni paese, con senso veracemente romano
trovavano in questo novello Panteon un simbolo
acconcio.




Invece delle statue delle Divinità pagane vi si collocavano
adesso scheletri di Santi, nè abbiamo ragione
di dubitare su quanto si narra, che Bonifacio mettesse a
sacco tutte le catacombe di Roma, e che, caricate ventotto
carra di così dette ossa di Martiri, le facesse seppellire
sotto la Confessione della novella chiesa[140]. Se
si stia al Martirologio romano, il Panteon fu consecrato
nel giorno 13 di Maggio, ma la data dell’anno pende

incerta tra il 604 e gli anni 606, 609 e 610[141]. Oggidì
ancora si celebra a Roma in quel giorno la dedicazione
del Panteon; la festività poi di tutti i Martiri
e di tutti i Santi cade nel giorno primo di Novembre, e
quella dei morti in beatitudine avviene nel dì secondo di
quel mese, sia che già Bonifacio stabilisse, all’uopo di
solennità, quelle giornate, sia che per il primo ordinassele
Gregorio IV; chè soltanto nel secolo nono questa ceremonia
d’origine romana ottenne celebrazione anche
presso i popoli d’oltralpe[142]. Di tal guisa, dalla bella Rotonda
di Agrippa ebbe origine la festa della doglianza
universale della Cristianità; dal Panteon di tutti gli
Dei si diffuse pel mondo cristiano uno spirito di mite
mestizia e di sante ricordanze, che ancora nei secoli
più tardi, in Italia e in Alemagna, animò il genio della
musica alle sue creazioni più commoventi. Il Panteon
di Roma fu fatto tempio di pietà e di requie, ed oggidì
ancora s’entra con senso di venerazione in quella
Rotonda senza pari, irradiata con effetto incantevole
di luce, dove Raffaello ebbe trovato il suo ultimo letto
di riposo. Se il più bell’edificio di Roma antica ebbe
salvamento dalla ruina se ne deve saper grado alla
Chiesa che lo adoperò al suo culto. Ove ciò stato non fosse,
quello splendido monumento, durante il medio evo,

sarebbe diventato un castello di qualche nobile, avrebbe
sofferto devastazione in mezzo ad innumerevoli turbini
di guerra, e tutt’al più si sarebbe conservato in forma
ruinosa, come avvenne della tomba di Adriano. A ragione,
quell’opera avventurata di Bonifacio IV fu reputata
grande abbastanza perchè sulla tomba di lui ne fosse
iscritto il racconto, ad acquistargli titolo di immortal
rinomanza[143]. La novella chiesa ebbe indi nome di S.
Maria ad Martyres. La sua antichità, la bellezza e la
santità sua fecero sì che i Romani di ogni tempo la tenessero
in conto di gioiello della Città loro; rimasta
proprietà dei Papi ne fu vigilata con fervidissime cure.
Tuttavia nel decimoterzo secolo ogni Senatore di Roma
faceva giuramento di difendere e di conservare pel Papa,
oltre al san Pietro, al castel sant’Angelo e ad altri dominî
pontificî, anche la santa Maria Rotonda[144].








§ 2.
Diodato papa nell’anno 615. — Sollevazioni in Ravenna
ed in Napoli. — Terremoti e lebbra in Roma. — L’esarca
Eleuterio si ribella in Ravenna. — Papa Bonifacio V. — Onorio
I, 625. — Il diritto di conferma dell’elezione pontificia
spetta all’Esarca di Ravenna. — Edificî di Onorio. — Il
san Pietro. — È messo a sacco il tetto del tempio di Venere
e di Roma. — Cappella di sant’Apollinare. — Sant’Adriano
nel Foro.



Bonifacio IV trapassava di vita, secondo la data accolta
dagli Scrittori ecclesiastici, addì 7 Maggio 615; e
cinque mesi dopo era fatto papa il romano Diodato, figlio
di Stefano suddiacono: ciò avveniva precisamente nell’anno
settimo dell’impero di Eraclio che, tolti trono e
vita al tiranno Foca, aveva indi spinte le sue armi fino nel
cuore della Persia; ed avveniva nel primo anno del regno
di Adelvaldo, che era succeduto al grande Agilulfo
padre suo. I Longobardi mantenevano pace, ma la guerra
orientale influiva a mettere confusione nelle condizioni
dell’Esarcato, dove la nazione latina incominciava a dividersi
profondamente ognor più dalla greca. In Ravenna
scoppiava un rivolgimento, il primo ond’abbia
notizia quella storia; l’esarca Giovanni Lemigio era trucidato,
e soltanto ad Eleuterio, succeditore di lui, riesciva
di domare la insurrezione. Forse ad essa associato
era il moto di ribellione che avveniva in quel di Napoli,
od altrimenti la tristizia dei tempi qui pure ne dava
cagione. Giovanni di Compsa, uomo ragguardevole
di questa città, il cui nome compare sulla fine della
guerra gotica, era insorto contro il governo bizantino e
s’era impadronito di Napoli. Eleuterio era costretto a

scendere di Ravenna con un esercito; veniva a Roma,
dove papa Diodato lo accoglieva con ogni maniera di
onori, conquistava Napoli, metteva a morte i ribelli, e
trionfante tornavasi a Ravenna[145]. Può darsi che ciò
avvenisse nell’anno 616, oppure nel successivo 617.




Il Libro Pontificale, che adesso è sola e scarsa fonte
della nostra Storia, dichiara che così fu restaurata la
pace in tutta l’Italia. Frattanto, nel secolo settimo, anche
le sorti italiche mutavano. La nazione latina si
faceva robusta entro la Chiesa e opponeva un contrasto
sempre più efficace alla signoria greca, contro cui incominciava
con ripetuti rivolgimenti a sollevarsi, nel tempo
stesso in cui alcuni governatori bizantini tendevano a
conseguire l’independenza. La Chiesa romana diventava
proteggitrice di questi moti nazionali, ed essa stessa,
nel campo delle controversie dogmatiche, entrava contro
l’Impero greco in una lotta violenta che recava conseguenze
gravissime per Roma, per l’Italia e per l’Occidente.




Diodato moriva agli 8 Novembre 618, probabilmente
in quella pestilenza che di Costantinopoli era venuta
ad infestare l’Occidente. Prima ancora che il suo succeditore,
Bonifacio V napoletano, ricevesse l’ordinazione,

un secondo rivolgimento scoppiava in Ravenna.
Erane a capo adesso lo stesso esarca Eleuterio; chè la
occasione propizia fornita dalla guerra in cui era involto
l’Imperatore bizantino contro i Persiani e gli Avari, allettava
quell’ambizioso eunuco a farsi independente;
laonde ei si gridava imperatore d’Italia e moveva contro
Roma per impadronirsene e per ottenervi la conferma
della sua usurpazione. Ma i suoi medesimi soldati lo uccidevano
nel castello di Luceoli e mandavano la sua testa
a Bisanzio[146]. Ciò avveniva nel 619; nel Dicembre poi
di questo stesso anno succedeva l’ordinazione del nuovo
Pontefice eletto[147]. Ma anche di Bonifacio V nulla si
narra fuori del numero di anni del suo reggimento; la sua
morte deve esser avvenuta nell’Ottobre dell’anno 625.




L’oscurità più profonda cela la storia di Roma in
questa prima metà del secolo settimo, che per la Città
fu massimamente orrendo e grave di ruina. Nel tempo
stesso in cui nell’Oriente Eraclio con isplendide
fazioni di guerra scrollava il regno persico di Cosroe
ed apriva il varco alla prossima conquista che ne
avrebbero fatto gli Arabi; nel tempo stesso in cui nell’Arabia,
in mezzo a lotte gagliarde, si costituiva e si
diffondeva la religione di Maometto, Roma giaceva prostesa
al suolo simile a scoria riarsa dei monumenti storici.
Dello stato interno della Città nulla sappiamo;
non v’ha luogo in cui sia fatto cenno di Duci, o di
Maestri de’ militi, o di Prefetti; e con vani sforzi s’affaticano

gli eruditi di scoprire una sola traccia della
costituzione municipale cittadina. In mezzo a questo
deserto anche adesso non risuona altro che lo spesso
fragore dei colpi di martello, con cui gli operai, d’ordine
del Pontefice, edificano chiese o danno opera a restaurarne.




Onorio I, uomo della Campania, figlio di Petronio
nobile latino, che portava titolo di console, saliva alla
cattedra di Pietro cinque soli giorni dopo la morte di Bonifacio
V; e ciò fa credere agli Annalisti della Chiesa che
l’esarca Isacco allora si trovasse in Roma, e vi impartisse
la confermazione[148]. Mentre eglino ammettono che,
fino a questo tempo massimamente, il diritto di conferma
della elezione pontificia fosse stato dagli Imperatori ceduto
agli Esarchi, quegli Scrittori si riportano con qualche
ragione ai formularî del Liber Diurnus dei Vescovi
romani, che fu raccolto insieme tra l’anno 685 e il 752.
Infatti, quantunque vi si trovi la formula della istanza
che movevasi all’Imperatore per ottenere la conferma,
essa ricade nell’ombra, dappoichè quella indiritta all’Esarca
sia compilata in termini di sollecita preghiera
e con istile di reverenza sommessa. L’Arciprete,
l’Arcidiacono e il Primicerio dei notai solevano infatti
render nota all’Esarca la morte del Papa; indi si deponevano
nell’archivio del Laterano gli atti della elezione
sottoscritti dai preti e dai laici, e se ne spediva una
copia all’Imperatore. Più importante assai era naturalmente
l’annuncio che se ne spediva all’Esarca; non soltanto
con umile eloquio si sollecitava il Vicerè d’Italia a

impartire la approvazione della elezione, ma si chiedeva
all’Arcivescovo ed ai Giudici di Ravenna che si adoperassero
presso quel reggitore onnipossente affine di ottenerne
il placito favorevole. Quei formularî non lasciano
argomento di dubitare della pienezza di potere dell’Esarca,
e noi possiamo financo accogliere come certo che
egli in questo tempo, fungendo le veci dell’Imperatore,
addirittura confermasse i Papi eletti; egli rimane
dubbio però se posteriormente, massime dai tempi di
Onorio in poi e per sempre, quel diritto di conferma
l’Esarca abbia conservato. Il clero ed il popolo di Roma
doveva cercare il favore dell’Esarca anzichè quello
dell’Imperatore, avvegnachè quegli si trovasse in rapporti
diretti con Roma e fosse arbitro della decisione
che pronunciavasi dalla corte bizantina: è possibile che
i Romani medesimi, i quali soffrivano di gravi danni
quando si ritardava la ordinazione dei loro Vescovi,
avessero implorato dall’Imperatore che loro fossero risparmiate
quelle difficoltà; e ciò dacchè egli la conferma
all’Esarca demandava[149].




I Romani aveano motivo di esser lieti della elezione
di un uomo che scendeva di illustre stirpe latina,
avvegnachè Onorio, colto e pio, tendesse sulle orme
del grande Gregorio. Ma nella nostra Storia non possiamo

tener discorso nè dei suoi sforzi a riporre il re
Adelvaldo sul trono da cui Arialdo lo aveva rovesciato
nell’anno 625, nè delle sue cure per la conversione dei
Sassoni orientali e occidentali della Bretagna, nè della
sua accondiscendenza, sì acerbamente biasimata dai
Cattolici, alla eresia dei Monoteliti. In Roma valsero
splendore ad Onorio le edificazioni di chiese, per modo
che egli conseguì nominanza durevole allato di Damaso
e di Simmaco. Il lungo catalogo delle sue opere di restauro
o di costruzioni nuove è specificato nel Libro Pontificale;
laonde, dopo una lunga dimora di tempo, trovasi
ancora un Pontefice che ebbe contribuito di molto
alla trasformazione della Roma antica. La pace coi Longobardi
gliene concedeva ogni agio, e le guerre che
erano nel tempo innanzi avvenute non avevano esaurito
il tesoro già dovizioso della Chiesa. Il figlio del
consolare Petronio non andava a rilento nello spendere
le rendite dei patrimonî, allorchè si trattava di adornare
di nuova magnificenza le chiese di Roma.




Nella basilica di san Pietro egli rinnovellava collo
sfarzo più dovizioso tutti gli arredi, e rivestiva la Confessione
con argento massiccio del peso di centottantasette
libbre[150]. Lo splendore odierno di questa tomba
dell’Apostolo è un ornamento modesto in paragone della
sfolgorante ricchezza che ivi si profuse in quel tempo e
nel secolo seguente. Con grevi lamine di argento, pesanti
novecento settantacinque libbre, Onorio ricopriva
perfino la porta media d’ingresso della basilica, che

aveva nome di Janua regia major o mediana, e che dal
suo ornato fu in seguito detta anche argentea[151]. Una
antica iscrizione in distici leggevasi nei tempi addietro
su questa porta; e poichè essa fa menzione che Onorio
aveva posto fine allo scisma istriano, ne consegue che
egli ebbe compiuta quest’opera dopo l’anno 630. La
iscrizione appella il Papa, con bello e semplice motto,
Duca del popolo, Dux plebis[152]. Il rivestimento d’argento
della porta ben doveva essere adorno di lavori
a cesello, perocchè non si possa supporre che fosse un
nudo tegumento di metallo. Ne lo rapirono i Saraceni
nell’anno 846. Oltre alla porta principale, quattro altre
ve ne aveva nell’antico san Pietro; e forse, fin d’allora,
portavano i nomi ad esse attribuiti nel medio evo. La
seconda, a mano destra, era detta Romana perchè era
destinata a quelli che venivano di Roma; la terza, appellata
Guidonea, serviva ai pellegrini; la quarta, a
mancina della porta maggiore, era chiamata Ravignana
o Ravennata, perchè per essa passavano gli abitatori del

Trastevere (che nel medio evo aveva nome di città dei
Ravennati); la quinta nomavasi Janua judicii, perchè
per essa s’introducevano le salme dei morti[153].




Onorio collocava puranco innanzi la tomba dell’Apostolo
due grandi candelabri, che avevano più di duecento
settantadue libbre di peso. Però tutti questi ornamenti
di gran prezzo erano oscurati dallo splendore
del nuovo tetto della basilica. I preti aveano rivolto
da lungo tempo il loro cupido sguardo alle tegole di
bronzo dorato del tempio di Roma e di Venere, di quel
bellissimo edificio di Adriano, che, al pari del tempio
Capitolino, i Vandali non avevano messo a sacco, e i
cui tetti d’oro, per quanto anche fossero in decadimento,
sfavillavano pur sempre sotto i raggi del sole. Onorio
chiedeva all’imperatore Eraclio quel tetto antico
in dono; così anche lo splendido tempio di Adriano
fu consecrato alla distruzione, e le sue tegole emigrarono
sul coperto del san Pietro[154]. Tali però correvano
i tempi, che vi sarà stato appena un Romano a
non rallegrarsene o a lamentare la distruzione di quel
monumento antico.




Onorio rendeva adorna di lamine d’argento anche
la Confessione della cappella di sant’Andrea, eretta da
Simmaco presso il san Pietro, ed un’altra cappella edificava

a sant’Apollinare nel Porticus Palmaria della
basilica. Così si esprime il Libro Pontificale; tuttavolta
questa piccola chiesa era attigua al portico, ma non si
erigeva nell’interno di esso. Apollinare di Antiochia era
per Ravenna quello che l’apostolo Pietro era per Roma,
cioè a dire il primo Vescovo e patrono di quella città:
può darsi che, accogliendolo nel culto romano, Onorio
tendesse ad ingraziarsi l’Esarca e l’Arcivescovo; sennonchè
senza dubbio egli non intendeva mai di dimenticare
che Apollinare, discepolo di Pietro, per autorità
di questi, dalla sede di Roma era stato mandato vescovo
a Ravenna. Così per lo meno narrano le Istorie
ecclesiastiche.




Roma va debitrice a Onorio della costruzione puranco
di altre chiese mirabili, che tuttora vi durano a
monumento di lui. Nel Foro, in vicinanza dei Tria Fata,
innalzava la chiesa di santo Adriano, quasi a beffa dell’antico
Imperatore, del cui tempio egli aveva saccheggiato
il tetto[155]. Il Santo era un martire di Nicomedia,
dove ei sarebbe morto nell’anno 302. Si ebbe affermato
che la sua chiesa fosse convertita da un tempio già eretto
a Saturno; la facciata di prospetto pesantemente costruita
di mattoni e il greve cornicione hanno una nota
sufficiente di antichità, ma la cattiva architettura fa conchiudere
che l’edificio sia del tempo di Onorio[156]. In qual

condizione allora il Foro antico si trovasse, e in che stato
fosse la basilica di Emilio Paolo, ci è oscuro. Gli antichi
monumenti di quel luogo offrivano senza dubbio cave
di materiali per l’edificazione della nuova chiesa, che
veramente fu eretta sulle ruine di quella basilica. Sant’Adriano
fu pertanto la seconda chiesa costruita nel
Foro ossia nei Tribus Fatis, avvegnachè già vi esistesse
la basilica di Cosma e di Damiano.



§ 3.
San Teodoro al Palatino. — Reminiscenze dell’Antichità. — La
chiesa dei SS. Quatuor Coronatorum sul Celio. — Santa
Lucia in Selce. — Sant’Agnese fuor di porta Nomentana. — I
santi Vincenzo ed Anastasio ad Aquae Salvias. — San
Pancrazio.



Appiè del monte Palatino esistevano già allora parimenti
due chiese, l’una di sant’Anastasia, l’altra di
san Teodoro. Incerto è il tempo della loro costruzione.
La prima appare nominata con dignità di Titolo nel
Concilio di Simmaco (499); dell’altra è fatta menzione
soltanto sotto il pontificato di Gregorio Magno con qualità
di diaconìa.




Teodoro, un pro’ guerriero al pari di Sebastiano
e di Giorgio, era stato martire della persecuzione che
avea oppresso i Cristiani al tempo di Massimiano, ed
era morto sul rogo in Amasea nel Ponto, dopo che,
spinto da fervore religioso, aveva messo in fiamme il
tempio di Cibele. I Romani gli consecravano una chiesa
di forma rotonda sulla pendice del monte Palatino, in
uno dei luoghi che andavano massimamente famosi per
molte leggende della Roma antica. Ivi, dietro i santuarî

di Vesta, erano stati un tempo l’albero del fico Ruminale
e il Lupercale antichissimo; e può forse essere che
qualche Vescovo pio vi avesse eretto fino dai tempi primi
una chiesa per cacciare i demonî del luogo o per bandirne
colle invocate virtù di un guerriero cristiano le
ostinate ricordanze dei Lupercali e di Marte e di Romolo.
Non possiamo determinare con certezza se ciò avvenisse
per opera di Felice IV; nè è precisato abbastanza il
tempo cui possano appartenere i musaici esistenti nella
tribuna della chiesa. L’ordine artistico del gruppo di
quelle figure rammenta i musaici della chiesa dei santi
Cosma e Damiano. Cristo siede sopra un globo seminato
di stelle; la destra solleva in atto di benedire, nella
sinistra sostiene il bastone colla croce; alla sua dritta
è san Paolo che porta in mano un libro; a manca
san Pietro colla chiave; a lui dappresso Teodoro vestito
d’un manto trapunto d’oro, colla corona del martirio fra
le mani; accosto a san Paolo sta una figura che tiene
parimente questa corona. L’imagine di Teodoro, che è
rappresentato con forme di giovanile bellezza, dev’essere
opera condotta in un lavoro di rinnovazione assai posteriore,
e forse è del tempo di Nicolò V che fece restaurare
quella Rotonda, ma non fece demolire la tribuna antica.




Nel secolo decimosesto ivi dentro esisteva il celebre
gruppo in bronzo della lupa che allatta i bimbi; quello
stesso che oggidì è in Campidoglio. Questo fatto prestava
una ragione di più a far credere che la chiesa di san
Teodoro fosse stata anticamente un tempio, che affermavasi
eretto a Romolo e a Remo, oppure al solo Romolo[157].

Poichè, secondo le notizie degli Antichi, la lupa di bronzo
era collocata entro un piccolo tempio che s’alzava sul
Palatino, si diffuse credenza che quel monumento antico
fosse a ravvisarsi nel gruppo che spacciavasi dissotterrato
presso il san Teodoro; e parimenti si reputò
doversi riconoscere in questa chiesa stessa il tempio di
Romolo. Oltracciò, una tradizione pagana aveva messo
radice in questo luogo e vi si era serbata attraverso il
corso di tutti i secoli: siccome in Roma antica le madri
avevano costume di condurre i loro fanciullini infermi al
tempio dei due gemelli, così le donne cristiane recavano
i loro bambini al santo Teodoro[158]. L’usanza continuata

di invocare a quest’uopo Romolo antico può ben avere
indotto un qualche Papa a costruire quella chiesa; Romolo
si converse di tal guisa in Teodoro, e le madri di
Roma portano oggidì pure i loro figlioletti ammalati
all’altare del Santo, dove il prete li benedice. E nel
tardo medio evo, anche le balie romane celebravano la
loro festività nel giorno di san Teodoro, in quel luogo
stesso dove correva fama che la nutrice di Romolo e di
Remo avesse avuta un tempo la sua tomba favolosa.




Sul monte Celio, dove già esisteva la chiesa rotonda
di santo Stefano, era da Onorio edificata la celebre basilica
dei Quattro Coronati, Sanctorum Quatuor Coronatorum.
Fu però una ricostruzione, avvegnaddio del Titolo
di essa sia fatta menzione già fin dal tempo di Gregorio
Magno. Può darsi che essa fosse eretta in tempo ben più
antico nel quartiere detto Caput Africae, sulle ruine di
un edificio antico; e le splendide colonne corinzie del
vestibolo, e il frammento, incatenato nella muratura, di
un magnifico architrave di tempio, ci ammoniscono oggidì
ancora che per edificarla si tolse profitto di monumenti
antichi. Onorio la rinnovava da cima a fondo, così
che egli la riconsecrò. I quattro Coronati, martiri del
tempio di Diocleziano, erano stati Cornicularii romani,
ossia officiali di minor conto; ed era scelto a loro sede il
colle Celio, forse perchè ivi erano stati i Castra Peregrina,

gli accampamenti destinati da Augusto agli stranieri.
Avevano avuto nome di Severo, di Severino, di Carpoforo
e di Vittorino[159], ed in essi le reliquie miserande
dell’esercito romano aveano trovato i loro Santi. L’edificio
originale di Onorio sventuratamente sparve in mezzo
ai ripetuti restauri. Le muraglie medioevali della bella
chiesa torreggiano oggidì a foggia di quelle di una
rocca robusta, e, insieme coi ruderi dell’Aqua Claudia
e colla bella rotonda del santo Stefano, danno al grazioso
monte Celio un aspetto vivamente rilevato.




Ad Onorio s’appartiene anche la chiesa di santa Lucia
in Silice nelle Carine, così appellata da una via selciata
di poligoni di basalto. La chiesa era detta anche in
Orphea, forse dall’antica fontana appellata lacus Orphei,
che Marziale mirava in quelle vicinanze[160]. Può darsi
ad ogni modo che Onorio non facesse altro che rinnovellare
la forma della basilica. V’hanno tre sante donne
del nome di Lucia che furono martiri al tempo di Diocleziano;
due furono romane, la terza siciliana di Siracusa.




Sono queste le chiese che Onorio edificò e restaurò
nella Città, ma la operosità di lui si spinse anche fuori

di Roma. Innalzò una chiesa a santo Ciriaco sulla via di
Ostia presso alla settima pietra miliare, un’altra a Severino
presso Tivoli, e, nuova da capo a fondo, edificò
anche la illustre basilica di santa Agnese fuor di porta
Nomentana.




Narra la leggenda che Agnese, romana discesa di
stirpe patrizia, fosse martire in giovanissima età; chè
aveva appena tredici anni. Il figlio di Sinfronio prefetto
della Città s’era invaghito della fanciulla, e l’amava
senza speranza, onde lo incoglieva mestizia sì acerba che
ne moriva. Il padre di lui supplicava Agnese di salvare
il languente, ma ella gli svelava ch’era sua la fede di
Cristo. E poichè ella rifiutava di sacrificare a Vesta, il
Prefetto, mosso ad ira, la faceva trarre in una loggia
del circo Agonale, nella quale, del pari che in tutti i
luoghi di spettacoli publici in Roma, solevano assidersi
sole cortigiane. Ma non veduti scendevano angeli del
cielo a coprire la verginetta pudica col velo delle chiome
lunghe di lei che mandavano sciolte e diffuse; e il
fulgore di una luce celeste cacciava in fuga i famigliari
fuor della stanza del giovane amante, e il figliuolo
del Prefetto cadeva esanime sulla soglia. Alle preci del
padre, la giovinetta lo richiamava alla vita, ed egli
correva per le vie di Roma invocando con fervido
grido il Dio dei Cristiani. Però i sacerdoti pagani condannavano
Agnese alla morte quale maliarda rea; le
fiamme per vero impietosite si separavano tutto d’intorno
a lei senza offenderla, ma il carnefice ne troncava
il capo. La leggenda racconta che ciò avvenisse nel
dì 21 Gennaio 303[161].









La giovinetta Martire ebbe sepoltura nelle terre
della sua famiglia fuor di porta Nomentana; e oggi
ancora vuolsi ivi mostrare il suo sarcofago di marmo,
adorno di disegni di Amori, di Oceano e di Gea, di Ero
e di Psiche. La Santa saliva in tanta onoranza che le si
innalzava una chiesa, massimamente dacchè in quel
luogo erano state fondate catacombe di estensione considerevole,
le quali si stendevano tutto intorno al sepolcro
di santa Agnese, come intorno ad un centro. Una
iscrizione antica tributa ad una Costantina, donna romana,
il vanto d’avere costruito la chiesa originaria di
quelle catacombe[162]; più tardi la restaurava il vescovo
Simmaco, ma Onorio, appena cent’anni dopo, la trovava
giunta a tale decadimento che la edificava a nuovo. Sebbene
nel corso dei tempi vi sieno stati introdotti molti
mutamenti, tuttavia nell’essenza sua la chiesa deve chiamarsi
opera di questo Pontefice, e bellissimo di tutti i
monumenti di lui. Al pari dell’antica chiesa edificata
sulla tomba di san Lorenzo, anche quella di sant’Agnese

sta in luogo profondo, sul ciglio della vallata che si
distende dalla via Nomentana fino alla Salaria, di guisa
che vi si discende per una scala di quarantasette gradini.
Breve di dimensione, ma di proporzioni corrette e
gentili, l’edificio fa tenere in pregio l’architettura di
quel tempo. Contiene due serie di colonne a stile arcuato
romano, l’una sovrapposta all’altra, così che la più
alta forma una chiesa elevata. Il bel lavoro e il prezioso
marmo frigio dimostrano che queste colonne furono
tolte a un monumento antico. Il grande tabernacolo di
bronzo dorato che Onorio faceva erigere sopra la Confessione,
non esiste più; ma i musaici della tribuna, condotti
in fondo d’oro, rimangono a ricordanza di quel
Papa e dell’arte loro già cadente. Contengono un gruppo
di tre sole figure; non hanno spicco di persona e di
vita, ma piacciono per una certa semplicità di forma.
Nel mezzo è Agnese, figura secca che trae al bizantino;
ha in capo l’aureola; il volto è privo di luce e di ombra;
è vestita di abiti riccamente adorni a foggia orientale. La
mano di Dio padre stende sopra il capo di lei la corona;
ai suoi piedi è la spada del carnefice, dai due lati scoppiano
le fiamme. A destra, Onorio le offre la sua basilica;
a manca le sta un altro Vescovo, Simmaco oppure Silvestro;
ambidue vestono la pianeta castano-bruna ed il
pallio bianco; le loro teste, rase a modo monastico, non
sono adorne di corona pontificia, nè di aureola. Al di
sotto del musaico leggonsi tuttora i distici antichi, che
appartengono ai migliori di quel tempo; e certo per pregio
d’arte valgono più assai che il quadro onde celebrano
le lodi:









Aurea concisis surgit pictura metallis,

  Et complexa simul clauditur ipsa dies.

Fontibus e nixeis credas aurora subire,

  Correptas nubes roribus arva rigans.

Vel qualem inter sidera lucem proferet Iris

  Purpureusque pavo ipse colore nitens.

Qui potuit noctis, vel lucis reddere finem,

  Martyrum e bustis hinc reppulit ille chaos.

Sursum versa nutu, quod cunctis cernitur usque

  Praesul Honorius haec vota dicata dedit;

Vestibus et factis signatur illius ora

  Excitat aspectu lucida corda gerens[163].






Quantunque il Libro Pontificale ne taccia, gli Scrittori
ecclesiastici attribuiscono ad Onorio anche la prima
costruzione della basilica dei santi Vincenzo ed Anastasio
ad Aquas Salvias. Delle tre chiese isolate che col
procedere del tempo ivi sorsero nel territorio che sta
intorno alla basilica di san Paolo, quella dedicata ai due
Santi fu la più antica ed è ancora la illustre. Non v’è
altra chiesa in Roma da cui spiri un’aura d’antichità
pari a quella ond’essa commove l’animo di chi la mira;
eppure la chiesa che oggi esiste, è più recente del
primo edificio di Onorio che è perito, posto sempre
per vero che questo papa lo innalzasse. Il diacono Vincenzo,
uno dei Santi maggiori di Spagna, aveva già ai

tempi di Diocleziano sofferto il martirio a Saragozza, ed
era morto abbruciato sopra un’ardente graticola similmente
a Lorenzo compaesano suo. Per lui e per Lorenzo
la cattolica Spagna ebbe luogo onorifico nel culto romano
della Città. Anastasio era invece persiano di nazione;
fu mago nell’esercito del gran re Cosroe, indi
abbandonò il vessillo del suo paese, fu in Gerusalemme
ove si fece cristiano e monaco, e da missionario tornossene
in Persia[164]. Narra la leggenda che Eraclio spedisse
a Roma la testa del Santo, per la qual cosa l’altare
qui eretto ad Anastasio fu monumento di onoranza delle
spedizioni di guerra imprese da quell’Imperatore contro
la Persia. Imperatori e Re, dei quali i Vescovi volevano
conseguire la benevolenza, ottenevano in quei secoli onore
di altari per i loro Santi che proponevano a proprî
candidati, parimenti come nei tempi posteriori domandarono
per loro favoriti la porpora cardinalizia. Le guerre
di Eraclio furono vere crociate di quell’età; l’Imperatore
vittorioso si faceva cedere dai Persiani anche quella
croce che reputasi genuina ed originale, e che Cosroe
nell’anno 614 aveva portato via di Gerusalemme da esso
conquistata: a questa santa città Eraclio in persona
or di bel nuovo la portava con processione solenne.









Onorio, vago di costruzioni, restaurava anche la basilica
di san Pancrazio. Questo Santo era stato contemporaneo
di Agnese, e al paro di lei avea sofferto martirio
quand’era ancor giovinetto di soli quattordici anni.
Venuto di Frigia a Roma con Dionisio zio suo, fu
battezzato sul monte Celio, e tosto dopo, come confessore
di Cristo, ebbe mozzo il capo nella via Aurelia.
Ottavilla, pia donna romana, ivi compose a sepoltura la
salma di lui deponendola in quelle cave di pozzolana;
e ben presto il santo fanciullo fu uno degli eroi più celebrati
di Roma cristiana. Già prima che Simmaco, intorno
all’anno 500, gli avesse edificata una chiesa nelle
catacombe, gente innumerevole peregrinava al suo sepolcro;
il suo nome era imposto persino all’antica porta
della Città, che era appellata Aureliana o Gianicolense,
così che Procopio nelle Guerre de’ Goti già la denotava
per Porta sancti Pancratii. I Romani dei tempi di Gregorio
di Tours solevano accedere alla sua tomba per pronunciarvi
il giuramento massimamente temuto; avvegnachè
si reputasse che lo spergiuro, colpito dalla maledizione
del cielo, ivi sarebbe caduto morto[165]. A questa
credenza sembra anche associarsi la processione cui
mosse Pelagio I, quando un tempo, accompagnato da

Narsete, era andato da san Pancrazio a san Pietro per
purgarsi dell’accusa di aver cooperato all’uccisione di
Vigilio; per certo egli avrà dovuto assidersi in prima
sulla tomba del guardiano temuto dei giuramenti.




Presso alla chiesa di Simmaco, intorno al 594, Gregorio
aveva fondato un convento. Onorio adesso trovava
la basilica antica in pieno decadimento, e nell’anno 638
la riedificava. Un’iscrizione posta al di sotto del musaico
antico dava notizia dell’opera di lui; ma quel
quadro periva, e le trasformazioni che subì nel tempo
posteriore la chiesa non concedono che si conosca esattamente
quale si fosse la sua fattura primitiva.




Là dove il Libro Pontificale porge notizia di questo
edificio, succede un passo per certo alterato nella dizione,
il quale dice che Onorio collocava dei mulini in vicinanza
al muro della Città ed a quell’acquedotto di Trajano
che ricavava le acque dal lago Sabatino. Poichè dunque
non è possibile cosa il credere che si piantassero dei
mulini se la Trajana, che entrava per porta Pancrazia,
non avesse versato l’acqua occorrente ad animarne il
moto, quel passo può confermare la supposizione che
Belisario avesse restaurato l’acquedotto di Trajano[166].







CAPITOLO QUINTO.




§ 1.
Onorio I muore nel 638. — Maurizio cartulario e Isacco
esarca mettono a sacco il tesoro della Chiesa. — Severino
papa. — Giovanni IV papa. — Battistero Lateranense e suoi
quattro oratorî. — Teodoro papa, 642. — Ribellione di Maurizio
in Roma. — L’esarca Isacco muore. — Rivolta di palazzo a
Bisanzio. — Costante II imperatore. — Pirro patriarca viene
a Roma. — Chiesa di san Valentino e di sant’Euplo.



Onorio I passava di vita addì 12 Ottobre 638, e i
Romani eleggevano a succedergli Severino loro concittadino,
figlio di Labieno. Corsero un anno, sette mesi e
sedici giorni perchè venisse la conferma dell’elezione,
probabilmente dacchè l’eletto si rifiutava di aderire alla
Ectesi di Sergio patriarca, che era una formula propensa
alle dottrine del Monotelismo.




Prima ancora che Severino ricevesse la ordinazione,
gli officiali imperiali mettevano a ruba il tesoro della
Chiesa, usando violenza siffatta da ricordare le geste dei
pascià turcheschi, ai quali massimamente i ministri bizantini
potrebbero tenere adeguato riscontro. Le ricchezze
della Chiesa romana erano custodite nel Vestiarium del

palazzo vescovile; nè soltanto vi si contenevano i preziosi
doni votivi di imperatori, di consoli e di uomini privati,
ma anche la moneta con cui, fra le altre spese consuete,
si provvedeva al riscatto dei prigioni di guerra ed
alle elemosine dei poverelli. Correva voce che Onorio
vi avesse ammassato dovizie enormi, e i suoi splendidi
edifizî davano a quest’opinione buon fondamento. L’Esarca
di Ravenna trovavasi involto in istremo di denaro; la
soldatesca imperiale chiedeva con violenza che le fossero
pagati gli stipendî; laonde, poichè da lungo tempo mirava
con cupido desiderio al tesoro della Chiesa, Isacco
concepiva il disegno di insignorirsene. Il Libro Pontificale
porge il racconto particolareggiato di questo avvenimento,
e, poichè interrompe l’arido silenzio delle notizie
storiche di Roma, esso lascia cadere un raggio di
luce anche sulle condizioni della Città.




Trovavasi a quel tempo in Roma Maurizio cartulario,
e forse faceva da maestro de’ militi e da capitano
dell’esercito romano. Questo Exercitus romanus era costituito
di soldati allo stipendio di Bisanzio, ma indubbiamente
aveva organamento di milizia cittadina. Maurizio,
d’intesa con alcuni ragguardevoli Romani, congregò
la soldatesca mormoreggiante, disse essere ingiusta cosa
che Onorio serrasse ingenti dovizie negli scrigni del
palazzo patriarcale e che i soldati non ricevessero la
mercede di lor fatiche, quando ivi erano trattenuti gli
stipendî che l’Imperatore tratto tratto per loro mandava.
A quei detti la popolaglia, avida di ruba, si sollevava
in tutta la Città, e in armi irrompeva contro il
Laterano. Qui dunque ci si para dinanzi una di quelle
insurrezioni popolari, che nel medio evo sì spesso succedettero

alla morte dei Papi. I numerosi famigli del
palazzo pontificio opponevano però robusta difesa, e
Maurizio, repugnandogli di venire a spargimento di sangue,
teneva assediato tre giorni il Laterano; indi convocava
i Judices, ossiano tutti gli officiali cospicui e gli
ottimati di Roma, e per deliberazione presa da quella
assemblea faceva apporre il suggello imperiale al tesoro,
e tosto dopo esortava l’Esarca affinchè venisse in persona
e prendesse ciò che tanto in cuore vagheggiava.
Venne infatti Isacco; con violenza despotica cacciò della
città i Presbyteres, ossiano Cardinali, e nella sua dimora,
che durò otto giorni, spogliò il tesoro lateranense a tale
che lo pose al secco. Una parte delle ricchezze distribuì
ai soldati; un’altra tenne per sè; la terza mandò ad
Eraclio imperatore, il quale così diede il suo placito a
quella ruberia esercitata a danno della Chiesa; può
darsi che il resto lasciasse al Papa.




Sembra che l’Esarca venisse a Roma sotto il pretesto
di approvare la elezione di Severino, e che egli
con quella ladroneria si facesse pagare l’accordata confermazione,
avvegnachè il Pontefice fosse tosto consecrato,
e Isacco tornasse a Ravenna[167]. In mezzo a tanto
avvilimento, Severino saliva addì 28 Maggio 640 alla
cattedra di Pietro, che egli tenne per il breve periodo di
due mesi e sei giorni. Fu uomo pio e liberale, e tale lo
celebra il Libro dei Papi, il quale, come di unica opera
di lui degna di nota, narra che restaurasse i musaici della
tribuna del san Pietro; occorre perciò dire che il loro
guasto fosse sfuggito all’occhio di Onorio.









Addì 24 Dicembre 640 era ordinato papa Giovanni
IV dalmata, figlio dello scolastico Venanzio e
già diacono della Chiesa romana. Il suo reggimento non
durava che un anno e nove mesi, ed era turbato di lotta
continua per ragione della Ectesi: durante esso avveniva
poi anche la morte di Eraclio imperatore. Per conto nostro
la Storia della Città sotto questo Papa si restringe a
registrare la costruzione di un oratorio presso il battistero
Lateranense, del quale or ci conviene discorrere
con qualche diffusione.




Il battistero s. Johannis in Fonte presso il Laterano,
era in origine la sola cappella di Roma dove i Vescovi
solessero amministrare il battesimo nella vigilia di
Pasqua. Esso servì di modello a tutti quegli antichi battisteri
d’Italia che sono eretti in vicinanza delle chiese,
ma sono da esse disgiunti. Correva leggenda che
quel battistero fosse stato edificato col porfido tolto all’anticamera
del palazzo, nella quale Silvestro aveva battezzato
Costantino, e che fosse stato adorno di un bacino
battesimale d’argento[168]. Certo si è che Sisto III vi
avea fatto erigere le otto magnifiche colonne di porfido
che esistono ancora, ed è probabile che da quel Papa
derivi la sua costruzione ottagona attuale, poichè posteriormente
altro non si fece che elevarlo di altezza[169].

Più tardi Ilario aveva edificato nello stesso battistero i
due oratorî, l’uno a Giovanni Battista, l’altro all’Evangelista,
che tuttora esistono. Dei loro antichi musaici si
è conservato un avanzo sul soffitto dell’oratorio dell’Evangelista:
vi sono rappresentati vasi, frutta, uccelli e
fregi di stile pagano, di cui qui si rinviene per l’ultima
volta la traccia. Le porte di bronzo dell’oratorio del
Battista sono ancora le originali[170]. Finalmente Ilario
vi aveva consecrato un terzo oratorio ad onore della
Croce, e, dall’altro lato del battistero, aveva edificata la
cappella di santo Stefano[171].




Questa era la forma del battistero Lateranense allorchè
Giovanni IV vi aggiungeva ancora un quarto oratorio
dedicato a san Venanzio. Questo Santo, di cui il padre
del Pontefice avea portato il nome, era stato vescovo
in Dalmazia. S’aveva in questo tempo composto a pace lo
scisma istriano, e il Pontefice coglieva opportunità di
avvincere a Roma più strettamente quel paese, mediante

l’onoranza tributata ai suoi Santi nazionali. Con Venanzio
dunque e col vescovo Domnio, otto santi guerrieri
schiavoni conseguivano venerazione nella Città,
che vedeva in pari tempo sorgere quest’oratorio: così il
culto de’ Santi in Roma si faceva universale ognor più.
I musaici ivi collocati da Giovanni IV, e si serbano ancora
in vita, col loro rozzo stile dimostrano il decadimento
irreparabile di quel genere di pittura. Nel secolo
quinto e nel sesto l’arte cristiana esauriva le ultime
ispirazioni del sentimento antico del bello; nel
secolo settimo si spegneva il gusto del disegno e della
forma: uno sguardo ai musaici di questo periodo e
di quello che susseguì fa conoscere la barbarie che
ognor più calava su Roma e sull’Occidente. In quell’oratorio,
sopra l’arco di trionfo, si mirano i quadri
apocalittici dei quattro Evangelisti disposti in ispazî
quadrati, con quattro Santi per ogni lato dell’arco.
Nella tribuna si nota un rozzo disegno del Cristo in
mezza figura, che sorge tra le nubi in mezzo a due angeli
ed alza la destra mano; più sotto è una serie di nove
figure, nel mezzo delle quali sta la Vergine in manto azzurrino
che solleva le braccia in atto di preghiera, secondo
il fare dei dipinti delle catacombe. Ai fianchi le stanno
Pietro e Paolo; questi non tiene peranco in mano la
spada, ma un libro; quegli porta le due chiavi ed insieme
il bastone di pellegrino che termina in croce; similmente
lo impugna il vecchio Giovanni Battista che gli
sta presso. Succedono dall’un lato e dall’altro i vescovi
Venanzio e Domnio; da manca, nell’estremo del quadro,
è l’edificatore dell’oratorio che ne solleva in mano il
modello; dalla destra sta una figura, ed è forse quella

di Teodoro che compieva la costruzione. Al di sotto del
musaico leggonsi tre distici, scritti tutti di seguito[172].




Roma del resto godeva pace continuata che i Longobardi
non sorgevano a turbare; ed invero la guerra
tra l’Esarca e il valente re Rotari si restringeva soltanto
alle province settentrionali, e la stessa grande battaglia
sulla Scultenna, in cui perivano ottomila Greci,
non aveva alcun risultamento che influisse sulle sorti
della Città. Tutti i mali che la minacciavano venivano
da Bisanzio, perocchè le prolungate controversie teologiche
colla Chiesa orientale alimentassero la fiamma
ognor più gagliarda dell’odio scambievole di Costantinopoli
e di Roma.




Morto Giovanni IV, il potere o l’influenza dell’Esarca
facevano sì che l’elezione cadesse su di un Greco. Teodoro
di Gerusalemme, figlio di un vescovo, era fatto papa
ai 4 di Novembre 642; però egli non secondava gli
intendimenti politici di Bisanzio; avvegnachè noi vedremo
che tutti i Greci, i quali, anche ne’ tempi venturi,
furono papi, sacrificarono ogni sentimento di nazione ai
principî di Roma.




L’incominciamento del pontificato di Teodoro fu
turbato da un avvenimento, le cui conseguenze avrebbero

potuto riuscire di rilevanza ben più grave. Quello
stesso Maurizio cartulario, che abbiamo veduto depredare
il tesoro della Chiesa, alzava in Roma lo stendardo della
rivolta. Qui egli trovava il popolo, i nobili e l’esercito, tutti
inacerbiti contro la dominazione bizantina, così che egli di
quel malcontento ai suoi disegni si giovava. Sparse voce
che Isacco intendesse a farsi re, s’accordò coi Romani
faziosi, indusse tutte le soldatesche, che stavano a presidio
delle castella nel territorio della Città, a negare obbedienza
all’Esarca, e la ribellione fu dichiarata[173].




Non solo le milizie di Roma e della Campagna, ma
i Judices stessi s’associavano a lui; la sollevazione assumeva
già una tempra nazionale, quantunque il clero
prudentemente se ne tenesse discosto. Il rivolgimento
però falliva: Isacco mandava Dono maestro de’ militi;
questi co’ suoi soldati entrava nella Città senza trovare
impedimento che lo trattenesse, e Maurizio rifuggiva
nella basilica di santa Maria Maggiore abbracciandone
stretto l’altare. Ma di qui lo si strappava per trarlo prigione
insieme ai suoi complici più illustri; indi per via,
d’ordine dell’Esarca, era decapitato, e la sua testa era
esposta nel circo di Ravenna perchè il terrore servisse
di ammonizione. La morte di Isacco liberava dal carcere
gli altri prigionieri[174].









Di questo Esarca, armeno di nascita, offre notizia
oggidì ancora un’iscrizione greca sul sarcofago di lui.
Nella bella chiesa di san Vitale la poneva Susanna, che
«come tortore casta lamentava la perdita dello sposo.»
Quell’epitaffio dice che Isacco per diciotto anni protesse
da ogni male Roma e l’Occidente, e fu commilitone dell’Imperatore
e guerriero d’Oriente e d’Occidente[175].
Teodoro Calliopa succedeva a lui nell’esarcato.




Frattanto il Papa era involto in nuove lotte contro
la Chiesa orientale, e ad esse si associavano in pari
tempo sommosse di palazzo in Bisanzio. Eraclio Costantino,
che, morto Eraclio padre suo, era salito nell’anno

641 al trono di Grecia, era bello e spacciato dopo
soli quattro mesi di regno per veleno che gli propinavano
Martina sua iniqua matrigna e Pirro patriarca
monotelita. Eracleone, figlio di Martina, otteneva la porpora,
ma egli e la madre sua cadevano presto vittime
di una rivolta popolare, e, atrocemente mutilati, erano
cacciati in esilio dove espiavano il loro delitto. Costante
II, figlio di Eraclio Costantino, adesso era acclamato
imperatore; il patriarca Pirro fuggiva in Africa,
e Paolo, che professava più fervidamente ancora la
dottrina di una sola volontà nel Cristo, subentrava
nella sede di lui. La setta dei Monoteliti, allora numerosa,
discendeva dalla scuola dell’abate Eutiche, che
aveva insegnato, la natura (physis) del Cristo essere il
risultamento della unione della natura divina e di quella
umana. Infatti, dopo che era stata pronunciata la condanna
dei Monofisiti, la dialettica sofistica dei Greci
s’impadroniva della stessa questione producendola sotto
forma mutata. Si ammetteva che le due nature nel Cristo
fossero separate, ma le si riuniva nella energia unica e
indistinta di una sola volontà, ossia del monon thelema.
Sergio, patriarca di Bisanzio, Ciro di Alessandria e lo
stesso imperatore Eraclio, s’erano alacremente dichiarati
in favore di quel filosofema, ma il commovimento
violento che se ne destava aveva indotto quest’ultimo
a pubblicare nel 638 il suo editto «Ectesi», che
era però respinto da papa Giovanni IV, come quello che
ancora non lo talentava completamente. La Cristianità
si divideva in due partiti, che si combattevano con
acerba passione; mentre l’Oriente aderiva alla Ectesi,
Africa e tutto l’Occidente si raffermava nella credenza

del dogma ortodosso di Roma, e Pirro stesso, fingendo che
la eloquenza dell’abate Massimo in un Concilio africano lo
avesse convinto, non soltanto abiurava il Monotelismo,
ma in persona veniva a Roma per deporre a’ piedi dell’Apostolo
la sua professione di fede.




Il pellegrinaggio di un Patriarca bizantino penitente
alla tomba di san Pietro, non era una lieve vittoria per il
Vescovo di Roma. Quantunque Pirro avesse abbandonata
la sua sede di propria volontà, egli non ne era stato tuttavia
deposto con forma canonica, e il Pontefice ripicchiava
su ciò nelle lettere che indirizzava a quei Vescovi che
avevano consecrato il nuovo patriarca Paolo. Con grandi
segni di onoranza il Papa accoglieva Pirro nella basilica
Vaticana, presenti il clero ed il popolo, e come a patriarca
della regale città di Bisanzio gli faceva elevare un seggio
vescovile presso il maggior altare. I tapini Romani,
il cui orgoglio nazionale s’appagava adesso soltanto di
sapere che il primato competeva al loro Pontefice ed
alla loro Chiesa, si rallegravano a quello spettacolo come
di un trionfo. Manifesto è che Pirro sperava nell’alleanza
con Roma per riacquistare il patriarcato perduto e
infingeva una fede che non aveva, finchè avvisava che
avrebbe potuto giungere più presto al suo scopo riconciliandosi
coll’Imperatore. Aderiva pertanto all’invito che
gli era fatto di recarsi alla corte dell’Esarca, abbandonava
Roma, e sollevava a indignazione la Chiesa romana
facendo repentina ritrattazione e tornando a professare la
credenza dei Monoteliti. Tosto che Teodoro ne ricevette
notizia, convocò in san Pietro un concilio, e vi pronunciò
la condanna dell’apostata con ceremonia terribile e
strana. Venne alla tomba dell’Apostolo, tolse in mano

il calice consecrato, versò nell’inchiostro una goccia del
«sangue di Cristo,» e intintovi lo stilo sottoscrisse il
decreto che pronunciava l’anatema[176].




Può darsi che Pirro non tenesse del tutto in dispregio
la maledizione che Roma gli scagliava, e forse
talvolta essa avrà turbato di veglie paurose le sue notti,
allorchè, morto Paolo, riebbe il seggio di patriarca di
Bisanzio. Anche contro di Paolo Teodoro aveva pronunciato
la scomunica, e, dopo di avere difeso con fermezza
le dottrine romane, passava di vita nel dì 31 Maggio
649.




Alla Città lasciava soltanto pochi edificî; forse condusse
a compimento quella cappella lateranense che il
suo antecessore aveva fondato, ed eresse un oratorio
dedicato a san Sebastiano nelle case patriarcali: oltracciò
costrusse due nuove chiese fuor della Città, quella di
san Valentino nel cimitero della via Flaminia, non lungi
dal ponte Milvio, e l’altra di sant’Euplo fuori della
porta Ostiense, in vicinanza della piramide di Cestio.
Ambedue sono perite; il san Valentino andò affatto distrutto,
e il sant’Euplo probabilmente fu trasformato
nella chiesa del santo Salvatore in via Ostiensi[177].








§ 2.
Martino I papa nel 649. — Sinodo romano per la
controversia dei Monoteliti. — Attentato di Olimpio esarca
contro la vita di Martino. — Teodoro Calliopa trascina colla
violenza prigioniero il Papa, nell’anno 653. — Martino muore
in esilio. — Eugenio papa nel 654.



Teodoro aveva lasciato la controversia del Monotelismo
in gran fiamme, e il suo succeditore doveva cadere
vittima dell’odio del patriarca di Bisanzio.




Martino I, nato a Tuderto città dell’Umbria, che è
l’odierna Todi, antico nunzio a Bisanzio, saliva alla cattedra
di san Pietro addì 5 di Luglio 649, e pertanto cinquantadue
giorni dopo la morte del suo antecessore. Il
clero di Roma audacemente lo aveva ordinato papa ancor
prima che gli venisse la conferma di Bisanzio; così un
Pontefice fornito di massima energia d’animo si erigeva
contro alla Chiesa orientale. Egli convocava i
Vescovi a concilio, e centocinquanta principi ecclesiastici
delle città e delle isole d’Italia si raccoglievano nel
giorno 5 di Ottobre nel Laterano[178]. Trattavasi di
prender consiglio sul Typus, ossia editto promulgato
da Costante II nell’anno 648, col quale era comandato
a tutta la Cristianità di seppellire in un ragionevole
silenzio la questione dell’unica o della duplice volontà
del Cristo. L’Imperatore aveva chiesto l’adesione di
Martino a quell’editto, che destava nel suo cuore sollecitudine
più grave della recuperazione delle provincie
che gli Arabi avevano svelto al suo impero. Egli

spediva pertanto Olimpio, novello esarca, coll’ordine di
provvedere affinchè i Vescovi, i possessori, gli abitatori
delle campagne e perfino gli stranieri accedessero a
quella formola. Imperavagli che in Roma s’impadronisse
del Papa, costringesse i Vescovi ad accettare lo
editto, ma con avvedutezza scrutasse l’intendimento
dell’esercito romano, e, se questo fosse di mente avversa
al suo disegno, nulla operasse finchè non fosse
sicuro di avere, così in Roma che in Ravenna, una soldatesca
a’ suoi voleri devota[179]. Di qui scende un raggio
di luce sui rapporti che intercedevano tra Roma e lo
Esarca: questo ministro imperiale or non poteva più
fare a fidanza di trattare la Città d’arbitrio suo, e, per
la prima volta, compare in Roma chiara e manifesta
l’esistenza di un esercito, che, in forma di milizia, era
composto dei cittadini più ragguardevoli e dei possidenti
della Città. Esso riceveva un mal sicuro stipendio da
Bisanzio, ma era di nazione romano, e senza la sua adesione
l’Esarca sembrava non poter raggiunger l’intento
dei suoi disegni.




Olimpio veniva a Roma, trovava raccolto il Concilio
nel Laterano, ove attendeva operoso al suo compito
e già aveva pronunciato con solennità la condanna
dell’Ectesi e del Typus, ed aveva bandito l’anatema
contro Ciro d’Alessandria e contro i tre patriarchi di
Bisanzio, Sergio, Pirro e Paolo. L’Esarca tentava di dare

eseguimento agli ordini dell’Imperatore, e coll’aiuto della
gente che teneva al suo soldo o di quegli uomini dell’esercito
romano che era riuscito a corrompere, e con
altre arti di raggiro, intraprendeva a gettare la divisione
nel seno del Concilio[180]. Roma era in balia di
grave agitazione; l’Esarca vi dimorava lungo tempo, e
certo aveva stanza nell’antico palazzo de’ Cesari. I suoi
propositi però cadevano a vuoto, e falliva l’attentato
indiritto contro la vita del Papa, di cui per lo meno
lo accusa il Libro Pontificale. Fingeva pace con Martino,
entrava nella chiesa di santa Maria Maggiore, si
accostava all’altare per ricevere la comunione dalle mani
del Papa, e, mentre la prendeva, s’aspettava di vederlo
cadere sotto la pugnalata che gli aveva apparecchiato
per mano di un soldato della sua guardia. Ma Iddio,
dice il Cronista, che suol proteggere i suoi servi, colpì
di cecità gli occhi dello Spatario, di guisa che egli non
potè scorgere il Papa. E prosegue a narrare che Olimpio
dal fondo dell’anima si riconciliasse con Martino, a
lui si confessasse sinceramente contrito, e indi partisse
per la Sicilia, dove già i Saraceni avevano posto stanza;
colà subiva una sconfitta, e, mentre macchinava suoi
progetti sediziosi, moriva d’infermità[181].




Nel suo officio di Ravenna succedevagli, nell’anno
652 oppure nel 653, Teodoro Calliopa, esarca per

la seconda volta, quivi spedito dall’Imperatore col fermo
comando di vincere colla forza la resistenza ostinata
di Martino[182]. Seguito dal camerario Pelario, l’Esarca
entrava in Roma nel giorno 15 di Giugno 653 con
suoi soldati. Come imponeva il costume officioso, Martino
spediva il clero ad incontrarlo, ed egli, scusandosi
per la podagra che lo affliggeva, restavasi nel palazzo
Lateranense. L’Esarca accoglieva i legati nel palazzo
dei Cesari dove era smontato[183], fingeva sentir duolo
dell’infermità che aggravava il Pontefice, e diceva di
voler egli stesso alla domane, che cadeva in domenica,
andare a tributargli omaggio. Compreso di sospetto che
il palazzo vescovile fosse pieno d’armi, lo faceva prima
tutto frugare, e lo circondava colle sue milizie; i Romani
spaventati non facevano mostra di opporre resistenza.




Il Pontefice stavasi disteso nel suo letto innanzi l’altare
maggiore della basilica Lateranense, circondato da
preti, alcuni animosi, altri per paura tremanti. L’Esarca
entrava con suoi armigeri, e consegnava ai sacerdoti un
decreto imperiale, che ordinava la deposizione di Martino;
i preti vi rispondevano cogli anatemi. Tosto si
alzava un gran tumulto; i Bizantini colle spade abbattevano
dagli altari le torce; Martino, cui nulla difesa proteggeva,
era strappato dal suo giaciglio e trascinato nel

palazzo dei Cesari. Nella notte del 18 di Giugno era messo
in una barca che stava pronta sul Tevere e che faceva
indi forza di remi verso Porto. Tutto il clero avrebbe voluto
accompagnarlo nella sua prigionia, ma l’Esarca non
gli concesse altro seguito che quello di sei giovanetti
paggi o servi, e fece serrare le porte per timore che i Romani
potessero liberare il loro Vescovo. Lo sventurato,
dopo un lungo viaggio di mare, fu tradotto in prima
all’isola di Nasso, indi a Costantinopoli, dove fu gettato
in un carcere come reo di stato[184]. Fra le accuse che gli
si movevano, questa pur era, che con Olimpio avesse congiurato
e i Saraceni avesse chiamato in Sicilia. Non possiamo
qui narrare dei tristi patimenti ch’ei sofferse in
Bisanzio, nè della lunga inquisizione, e della difesa che
seppe opporre con viril petto; ci ristringiamo a conchiudere
la storia di questo Vescovo che al Papato recò
altissima onoranza. Esiliato nell’antico Chersoneso, nella
barbarica Crimea, egli vi moriva martire del primato di
Roma addì 16 del Settembre 655, abbandonato dagli amici
e dagli inimici, e lottando cogli stenti e colla fame[185].

La salma di lui ebbe dapprima sepoltura in Bisanzio
nella chiesa della Vergine di Blacherna, più tardi fu
trasportata a Roma, ma nè il Libro Pontificale, nè i
Martirologi di Beda e di Adone fanno cenno di questa
traslazione. Secondo la tradizione romana, il suo corpo
fu seppellito nella chiesa di san Silvestro e di san Martino
di Tours; e questo antico titolo di Equizio soltanto
nell’anno 844 fu da Sergio II dedicato ai due
pontefici Silvestro e Martino. Oggidì ancora ai 12 di
Novembre vi si celebra la festa di questo Papa, la cui
santità ottenne reverenza anche nel calendario dei Greci.




Dopo l’imprigionamento di Martino l’Imperatore
aveva comandato che gli si eleggesse un successore; e
forse l’esiliato Martino accondiscendeva a questa novella
elezione, o per lo meno era forzato ad acconciarvisi. Di tal
modo, nell’estate dell’anno 654 fu consecrato papa Eugenio,
figlio di Ruffiano, romano della prima Regione aventina.
Qui tosto si palesava di qual fervente sollecitudine
pei negozî ecclesiastici fosse compreso il popolo romano.
Pietro, che di bel nuovo era stato messo nel seggio di
patriarca di Bisanzio, s’affrettava di trasmettere al Vescovo
romano la sua Sinodica, ossia professione di fede,
avvegnachè fosse costume che i nuovi patriarchi eletti
spedissero a Roma le loro formule di credenza religiosa,
come da altra parte i Papi mandavano le loro a
Bisanzio. Quella professione di fede di Pietro era concepita

con espressioni così dubbie, che i Romani, popolo e
clero insieme, la ripudiarono; costrinsero Eugenio a condannare
la formula, e mostrarono che la violenza fatta
dagli eretici Greci a papa Martino, gli aveva offesi come
di un’onta inflitta alla nazione.



§ 3.
Vitaliano è fatto papa nell’anno 657. — Viene in
Italia Costante II imperatore. — Accoglienze e soggiorno di
lui in Roma (663). — Una voce di lamento su Roma. — Condizioni
della Città e dei suoi monumenti. — Il Colosseo. — Costante
mette a sacco Roma. — Muore a Siracusa.



Nel Giugno dell’anno 657 Eugenio moriva, e papa
era fatto Vitaliano, un latino di Signia ossia Segni nella
campagna di Roma. Costante imperatore, che forse aveva
già accolto il disegno di porre sua residenza nell’Occidente
e forse in Roma stessa, cercava adesso di avvincere
a sè con relazioni di amicizia la Chiesa latina.
Accoglieva con degnazione benevola i nunzî del novello
Pontefice che erano latori della Sinodica, confermava
i privilegî dell’episcopato romano e mandava
in dono a Vitaliano un codice della Bibbia splendido di
oro e di diamanti. Sei anni più tardi l’Imperatore veniva
egli stesso a Roma, ma nulla sappiamo degli avvenimenti
che ebbero riempiuto questo periodo della
storia della Città.




La venuta in Roma di un Imperatore bizantino,
che ancor sempre con valido diritto sè appellava imperatore
de’ Romani, era l’avvenimento più meraviglioso
di quell’età. Esso forzava le genti ad evocare

le memorie degli ultimi tempi dell’Impero, e le costringeva
a valicare un periodo di dugento anni segnalato
per tante e sì varie mutazioni di casi: la fine dell’Impero
occidentale, la costituzione e la caduta di un reame
germanico, la ruina di popoli e di città, il decadimento
profondo di Roma antica, la origine della nuova.
Dai tempi d’Odoacre in poi qui non s’erano più visti imperatori;
qui in mezzo ai ruderi accumulati sedeva soltanto
il Vescovo ossia il Pontefice, che era adesso l’incontestato
rappresentante della nazione latina in tutta Italia.
Costante lasciava la capitale d’Oriente nell’anno 662.
Lo spettro di suo fratello Teodosio da lui trucidato e
l’odio dei suoi sudditi ne lo cacciavano; e, al pari di Tiberio,
abbandonava la sua residenza per soffocare i rimorsi
in una peregrinazione faticosa, o per nasconderli
in qualche luogo remoto. Imbarcatosi a Bisanzio, veniva
per mare al Pireo di Atene. Questo nome risveglia fervido
desiderio nel genere umano; ma Atene in sulla
metà del secolo settimo non era altro che una santa
ricordanza, reliquia preziosissima dell’Antichità, diserta
e inonorata. Dopo di Giustiniano ivi s’era fatta muta
anche l’ultima voce dei filosofi, e le ruine della più
splendida magnificenza dell’uman genere circondavano
l’Acropoli, destando in chi le mirava un senso di mestizia
ancor maggiore di quella che risvegliassero i ruderi
della signoria mondiale romana, che circondavano il
Campidoglio di Giove. La mente nostra è indotta ad alta
ammirazione se guarda alla Roma di quel tempo, ed
invece si trasporta all’Atene di allora con devozione dolente,
come di chi da un esiglio lungo pensa alla patria
perduta; qui dal luogo tristamente seminato di templi

e di monumenti crollati non ci si fa innanzi che squallore
di morte, e per verità morte eterna, avvegnadio da
questo sepolcro dell’Ellade non risorgesse mai più una
vita nuova come pur sorse dalla tomba di Roma[186].




Il nipote di Eraclio contemplava Atene con sguardo
di grossa indifferenza, ma certo si è che da quel suolo
profanato egli faceva svellere e caricar nelle sue navi
quei tesori d’arte scolpiti nel metallo, che si erano
potuti salvare dall’ingordigia dei Goti o dal furore di
vendetta dei Cristiani. Nella primavera del 663 egli faceva
vela per l’antica Taranto. Il viaggio dell’Imperatore
da Costantinopoli ad Atene, indi a Taranto, a Roma,
a Siracusa, moveva da ruine a ruine, come se le Furie
avessero trascinato per mano questo tardo Augusto attraverso
i luoghi più santi della civiltà, per mostrargli
le tombe della grande antichità abbattuta dal despotismo
dei Cesari.









Allorchè Costante ebbe toccato terra a Taranto determinò
di imprendere una spedizione di guerra per liberare
dalla signoria dei Longobardi le province meridionali
d’Italia. Fin là infatti i Longobardi s’erano
spinti, chè già Autari con sue ardite fazioni di guerra
lungo tutta la penisola era giunto alla spiaggia del
mare di Sicilia; e la leggenda narrava che egli entrasse
col suo cavallo nell’onda del mare di Reggio, e percotendo
colla lancia una colonna favolosa che ivi s’alzava,
sclamasse: Sia qui il confine dei Longobardi[187]!
Ma ai successori di lui non era riuscito di assoggettare
quelle province; i Longobardi imperiti nella navigazione
restavano popolo di terraferma, laonde nelle città
marittime, che non riuscivano a sottomettere, a Napoli,
ad Amalfi, a Sorrento, a Gaeta, a Taranto, continuavano
a signoreggiare i duci greci, quali luogotenenti
dell’Imperatore. Benevento invece era stata costituita
in ducato da Alboino, e Zoto erane stato primo Duca.
Da questo celebre Ducato, che comprendeva l’antico
Samnio, le Puglie e una parte della Campania e della
Lucania, i Longobardi del mezzodì movevano a loro scorrerie;
e durante il regno di Arichi II, che aveva durato
cinquant’anni (dal 591 al 641), il Ducato da una parte
si estendeva fin verso Napoli, dall’altra per Siponto
giungeva fino al monte Gargano[188]. Due anni prima
che l’Imperatore venisse in Italia, Grimoaldo di Benevento
s’era impadronito del trono longobardo di Pavia;

e a capo del ducato di Benevento aveva lasciato
Romualdo suo giovinetto figliuolo. Costante or voleva
dunque movere alla distruzione di quello, e, raccolte le
soldatesche di Sicilia, di Napoli e di altre terre che ancora
obbedivano ai Greci, giungeva innanzi a Benevento.
Ma il giovine Romualdo lo batteva; e la sua strenua difesa
fu il subbietto di uno dei migliori episodî nella Storia
di Paolo Varnefredo. Come gli giungeva novella che
re Grimoaldo discendeva contro di lui, l’Imperatore
levava l’assedio, veniva a Napoli, lasciava a Formia,
che è l’attuale Mola di Gaeta, un esercito di ventimila
uomini affinchè proteggesse il suo cammino, e per la
via Appia moveva a Roma.




Possiamo credere di leggieri che all’arrivo del padrone
imperiale un’agitazione gravissima si destasse
nella diserta Città. Sebbene Costante non fosse apertamente
in guerra, tuttavolta ragione di acerbi rancori
lo teneva diviso dalla Chiesa romana, che da lui aveva
sofferto offesa atroce. Essa ne viveva in timore; e se
l’Imperatore, soggiogato Benevento, fosse venuto colla
baldanza del vittorioso, la Chiesa avrebbe provato di che
peso ne sarebbero state per essa le conseguenze. Or fu
dunque sua buona ventura che egli venisse senza trionfi,
se non pure da vinto. Il Libro Pontificale ha conservato
il racconto delle solenni accoglienze che furono fatte
all’Imperatore bizantino; ed havvi questo fatto degno
di altissima nota, che quelle pompe concordarono colle
costumanze, le quali, durante tutto il medio evo, si adoperarono
a ricevere gli Imperatori di Germania. Alla sesta
pietra miliare fuori della Città, incontro a Costante
movevano il Papa, il clero e i deputati di Roma con

croci, con vessilli e con cerei accesi in atto di vassallaggio
devoto[189]. Vitaliano non aveva cuore di ergersi
contro il greco Imperatore coll’animo intrepido del
vescovo Ambrogio, che dagli scaglioni della chiesa di
Milano aveva respinto il grande Teodosio, perocchè si
fosse macchiato del sangue dei nemici. Eppure, quando
il Papa vide l’odiato Costante, troppo bene dovette soccorrergli
la ricordanza ch’egli era quel desso che aveva
trucidato l’Imperatore fratello suo, che aveva condannato
papa Martino a morire di fame, che avea ordinato
il martirio di Massimo abate cattolico. Si condusse a
Roma il padrone con pompa di processione: era il giorno
5 di Luglio del 663, un mercoledì. Poichè dobbiamo
supporre che Costante venisse dalla via Appia, è mestieri
che egli entrasse per porta Sebastiana; tosto dopo,
come aveva fatto al tempo di suo ingresso re Teodorico,
egli discendeva in san Pietro per orare sulla tomba
dell’Apostolo e per offrirvi un dono votivo. Indi, nè
possiamo accoglierne dubbio, egli poneva stanza nell’antico
palazzo dei Cesari, la cui vastità deserta e
ruinosa avrà di certo messo orrore e noia nei cortigiani
bizantini. Ma per quanto pur fosse profondamente
decaduto quello splendido castello imperiale,
tuttavolta nel secolo settimo esso in qualche parte ancora
si acconciava a dimora; chè il Duce dell’Impero,
ossia governatore di Roma, vi aveva sua stanza. Il
sabato successivo l’Imperatore andava a santa Maria

Maggiore, e qui pure lasciava un donativo; nella domenica,
accompagnato dalla sua soldatesca, moveva
con solenne corteo al san Pietro, incontrato dal clero e
condotto dal Papa entro la basilica; dalle mani di Vitaliano
riceveva la comunione, e deponeva sull’altare
maggiore un pallio d’oro[190]. Il sabato dopo traeva al
Laterano; ivi prendeva un bagno e teneva banchetto
nella basilica di Giulio, che già abbiamo veduto essere
stata un triclinio dell’antico palazzo.




La condizione miserevole cui Vitaliano era ridotto
innanzi a quest’Imperatore al quale gli conveniva prestare
omaggi adulatorî, induce a usargli commiserazione
indulgente[191]. Certamente il suo cuore deve aver
sofferto abbastanza dolore quando gli fu duopo contaminarsi
di avvilimento innanzi al monotelita e all’assassino
di Martino I; faceva ancor mestieri che corresse
una serie di secoli prima che quest’esempio di sudditanza
del Papa potesse trasformarsi nell’orgoglio di Canossa.
La vista del loro sire imperiale che degnava di
scendere dalla sua altezza fino a visitare la loro città, e
l’arroganza dei cortigiani greci che li guardavano con
disprezzo, dovevano destare ricordanze dolorosissime anche
nei Romani caduti sì in basso di povertà e di ruina;
e noi reputiamo probabile cosa che in quell’onta di

Roma allora si facesse udire questa bella voce di lamento:




Nobilibus fueras quondam constructa patronis,

  Subdita nunc servis. Heu male, Roma, ruis!

Deseruere tui tanto te tempore reges:

  Cessit et ad Graecos nomen honosque tuum,

In te nobilium Rectorum nemo remansit;

  Ingenuique tui rura Pelasga colunt.

Vulgus ab extremis distractum partibus orbis,

  Servorum servi nunc tibi sunt domini.

Constantinopolis florens nova Roma vocatur,

  Moenibus et muris Roma vetusta cadis.

Hoc cantans prisco praedixit carmine vates:

  Roma, tibi subito motibus ibit amor.

Non si te Petri meritum Paulique foveret,

  Tempore jam longo Roma misella fores,

Mancipibus subjecta jacens macularis iniquis,

  Inclyta quae fueras nobilitate nitens[192].











Ei sarebbe per noi di somma vaghezza se potessimo
possedere qualche notizia dello stato in cui era
allora il palazzo dei Cesari, se potessimo seguire lo
Imperatore bizantino nelle feste che ivi gli furono date
in mezzo alle ruine miserande del tempo passato, se
potessimo discernere in che forme la nobiltà e la magistratura
si atteggiavano nelle loro vesti di broccato d’oro
dalle foggie orientali e in che modo il popolo dei Romani
mendicava la vita. Un silenzio impenetrabile ravvolge
invece quella età. Manca novella di giuochi e di largizioni
di denaro o di pane che l’Imperatore distribuisse
al popolo; nè sappiamo di restaurazioni ch’egli ordinasse.
Ed è pur colpa dei Cronisti manchevoli se non
sappiamo di che moneta emunta dal tesoro della Chiesa
l’Imperatore si facesse pagare l’onore della sua
visita. Costante non guardò Roma con quel senso di
venerazione che un tempo ancora ebbe riempiuto l’animo
dell’iniquo figliuolo di Costantino allorchè nell’anno
357 venne a Roma insieme col persiano Ormisda.
Ci giova ricordare con quali parole Ammiano descriveva
lo stupore ond’era colpito l’Imperatore vedendo la
moltitudine del popolo e la magnificenza di Roma. Costanzio
ammirava massimamente il tempio Capitolino,
i bagni, l’anfiteatro di Tito, il Panteon, il tempio di
Venere e di Roma, le colonne effigiate degli Imperatori,
il foro della Pace, il teatro di Pompeo, l’Odeo e lo stadio
di Domiziano e sopra ogni altra cosa il foro di Trajano.

Dopo trecento e sei anni di una storia piena di avvenimenti
tetri ed in parte spaventosi, un Imperatore bizantino
di bel nuovo stava innanzi a quei monumenti; la
barbara ignoranza di lui avrà appena conosciuto alcuni
di quei loro nomi divenuti signoria della leggenda, che
gli antiquarî della Città di allora, seppure di questi lo
accompagnavano, non erano più capaci di illustrare colla
parola erudita di Cassiodoro. In tre secoli Roma s’era trasformata
appieno come crisalide. In rovina già da lungo
tempo giaceva il tempio di Giove capitolino; abbandonati
e caduti erano i bagni; le fontane ingombre di rottami
non gettavano più una goccia d’acqua; folta cresceva
l’erba nell’anfiteatro di Tito, le cui muraglie dislogate
crollavano. Una breve parte del palazzo imperiale serviva
a dimora, ruina il resto; il foro della Pace e tutti gli
altri, seminati di ruderi o deserti; soltanto la colonna
del foro di Trajano si ergeva maestosamente tranquilla
in mezzo a templi vacillanti e a biblioteche vuote,
dove qua e colà contro la caduta e l’oblio pugnava ancora
la statua annerita di qualche genio greco o romano,
il cui nome s’era perduto in dimenticanza. Circo e teatri,
da lungo tempo curvati sotto il flagello della età, erano in
balia della decadenza; il grande tempio di Venere e di
Roma, che soltanto di recente era stato scoperchiato del
suo tetto, era precipitato a mezzo. E dovunque lo sguardo
si posava in mezzo ai monumenti scrollati dalla decrepitezza,
miravansi chiese edificate coi materiali di quelli,
o conventi che si addossavano ad essi, oppure finalmente
templi mutati in case della preghiera cristiana. Da ogni
parte Roma era sopravvissuta alla trasformazione ed alla
trasposizione dei suoi monumenti, avvegnachè qui si

vedessero templi cangiati in chiese, ivi marmi e colonne
e architravi svelti dagli edifici per essere trascinati a
ornare chiese vicine o remote.




Una duplice Roma pertanto si mostrava agli occhi
di Costante; un’antica ed una nuova, come avviene ancora
a’ dì nostri. E come oggi, così anche allora, l’anfiteatro
di Tito era il punto di mezzo dell’antica Roma.
Questo monumento gigantesco della potenza de’ Cesari
già nella bocca del popolo aveva nome di Coliseo, non
dal colosso di Nerone, ma da quello della sua propria
grandezza. Il nome barbarico è usato per la prima volta
sullo spirare del secolo settimo da Beda, monaco anglosassone,
che lo adopera in quella celebre profezia
che correva di Roma: «Finchè starà il Coliseo, starà
anche Roma; quando il Coliseo cadrà, Roma pure cadrà;
quando cadrà Roma, cadrà anche il mondo.» È probabile
che Beda non sia mai stato a Roma; ben la profezia
e il nome del Coliseo i pellegrini germanici avranno
recato nel settentrione[193]. Nella Roma nuova erano

sorti due centri ecclesiastici, il palazzo Lateranense, che
a poco a poco subentrò nel luogo del palazzo imperiale,
e il Vaticano, Campidoglio cristiano. La Città antica
durava tuttavia nelle sue grandi moli, nei suoi monumenti
ed anche colle sue vie e colle sue stazioni; in
mezzo di essa s’era spinta la Città cristiana, conosciuta
soltanto per le sue chiese molte e in parte illustri, la cui
storia parimenti (sì presto la vecchiezza logora le opere
degli uomini) qua e colà s’era profondata entro il buio
della leggenda.




Gli è difficile cosa che il greco Imperatore fosse
indotto a meditare mestamente sulle sorti della capitale
del mondo; e piuttosto, allorquando con vacua e
rapida curiosità lasciava cadere lo sguardo sui ruderi
di Roma, roba sua, egli trovava allegramente che
ancora restavano degli oggetti da talentare la sua avarizia.
Statue parecchie di bronzo duravano nelle vie e
nelle piazze, come ivi le aveva già scorte Procopio, e
può darsi che i Bizantini, i quali andavano in giro
frugando, di esse cercassero avidamente anche entro
ai templi chiusi. Il Pontefice mostrava al suo ospite il
Panteon, dono imperiale fatto alla Chiesa; Costante ne
vide il tetto di bronzo dorato sfavillare sotto i raggi del
sole, e, senza che il rattenesse riguardo della Vergine
e di tutti quanti i Martiri, ordinava che sul suo naviglio
si caricassero quelle tegole preziosissime. A malincuore
risparmiava i quadrelli dorati che coprivano il tetto

del san Pietro; chè a strapparneli lo impediva la santità
della basilica, oppure la tema di commuovere a sollevamento
i Romani. Dodici soli giorni dimorava Costante
in Roma, e tanto tempo bastava perchè la Città fosse
derubata de’ suoi ultimi tesori antichi di bronzo fino
ai più piccoli avanzi[194]. Fu prodigio che la magnifica
statua equestre di Marco Aurelio in bronzo dorato
sfuggisse alla rapacità dei Bizantini. Essa in quel
tempo non peranco portava il nome di statua di Costantino;
incerto è il luogo dove prima stesse, ma è
possibile che s’elevasse nella piazza presso l’arco di Severo.
Se a quel tempo tuttavia presso quell’arco si conservava
la statua equestre di Costantino, non v’è dubbio
che Costante ne la faceva svellere e caricare su un bastimento.
Che ciò avvenisse è probabile assai; e può
darsi che ai Romani supplichevoli Costante facesse grazia
di lasciar soltanto la statua in bronzo di Marco
Aurelio, e che d’allora in poi il popolo ed il clero
alla statua equestre di quell’Imperatore imponessero
titolo di statua del grande Costantino: così infatti fu

appellata per tutto il medio evo[195]. Forse allora i
Greci trafugavano alle loro navi anche gli avanzi delle
biblioteche antiche.




Nel dì della sua partenza l’Imperatore udì ancora
una volta la messa presso la tomba dell’Apostolo; indi,
preso commiato dal Papa, veleggiò col suo bottino per
Napoli. Ma nè egli nè Bisanzio dovevano esser lieti
della depredazione di Roma. Nell’antica Siracusa, dove
Costante aveva posto dimora nell’isola Ortigia, dove
accumulava la moneta spremuta con balzelli dalla Sicilia,
dalle Calabrie, dall’Africa e dalla Sardegna, e dove
ammassava persino gli arredi d’altare delle chiese,
quattro anni dopo era ucciso mentre trovavasi in bagno;
uno schiavo gagliardo gli sbatteva sulla testa un
vase di bronzo. I capolavori artistici di Roma, deposti
nella città dell’isola, tosto dopo cadevano in mano dei
Saraceni allorchè eglino conquistavano Siracusa. Anche
questa illustre città di Gelone e di Gerone ebbe
pari le sorti con quelle di Atene e di Roma; Achradina,
Tyche, Neapolis ed Epipolae erano ancora soltanto

ruine della magnificenza antica, diserte di abitatori[196].







CAPITOLO SESTO.




§ 1.
Deodato papa nel 672. — Rinnovazione del convento
di santo Erasmo. — Dono papa, 676. — Agatone papa, 678. — L’Arcivescovo
di Ravenna si sottomette al primato di Roma. — Il
sesto Concilio ecumenico nell’anno 680 restaura la
fede ortodossa. — Pestilenza del 680. — Leggenda di san Sebastiano. — Leggenda
di san Giorgio. — La basilica in Velo
Aureo.



Il romano Deodato, figlio di Gioviniano, succedeva
a Vitaliano nel pontificato, addì 11 dell’Aprile 672. Il
suo reggimento, che durò quattro anni, è privo di valore
per la storia di Roma[197]. Deodato era stato monaco
nel convento di sant’Erasmo, e faceva restaurare quel
chiostro celebre del monte Celio, che deve essere stato

fondato da san Benedetto nelle case di Placido[198]. Più
tardi il chiostro fu congiunto all’abazia di Subiaco,
indi, in tempo incerto, perì, ed ancora sul finire del
secolo decimosesto vedevansi in vicinanza del santo Stefano
le sue ruine con avanzi di pitture antiche[199].




A Deodato succedeva, nel dì 2 Novembre 676, Dono
o Domno, figlio del romano Maurizio; egli resse la
Chiesa per poco più di un anno. Il Libro Pontificale
ci fa sapere che egli lastricava l’atrio del san Pietro
con grandi mattoni di marmo bianco; e poichè è difficile
che una sì larga copia di ricca pietra si ricavasse
da miniere di marmo, per certo la si avrà ritratta
da monumenti messi a sacco: e nel medio evo si pretendeva
anzi di conoscere che vi si erano adoperati i
marmi del così detto sepolcro di Scipione, che era una
tomba antica eretta a foggia di piramide, in prossimità
del castel sant’Angelo[200].









La storia di Roma in quel tempo fu sì oscura e
manchevole di avvenimenti, che la sua cronaca contiene
poco più che la serie dei Pontefici, gli anni di
loro reggimento e la notizia degli edificî che innalzarono.
Dono passava di vita nell’Aprile dell’anno 678,
e Agatone, siciliano di Palermo, diventava suo successore.
Questo Pontefice era sì avventurato da confermare
il primato e le leggi della fede ortodossa di Roma nell’Occidente
del pari che nell’Oriente. Già al tempo di
Vitaliano, il primato era stato di bel nuovo combattuto
da Mauro arcivescovo di Ravenna, avvegnachè il grave
livore che esisteva tra Roma e Bisanzio, lo incorasse a
rifiutare soggezione al Papa romano. Erane sorto uno
scisma, e Costante, che in quel tempo viveva ancora in
Siracusa, lo spalleggiava per guisa che Mauro e il successore
di lui Reparato, mettevano in non cale gli anatemi
di Roma[201].




Tuttavolta, già al tempo di Dono, l’Arcivescovo di
Ravenna aveva dovuto piegarsi a sommessione, perocchè
il novello imperatore Costantino Pogonato fosse favorevole

a Roma. Teodoro, succeduto a Reparato, veniva
in Roma, quivi colla propria bocca rinunciava alla
«autocefalia,» ossia all’autonomia che la Chiesa ravennate
aveva preteso, e otteneva la consecrazione da
Agatone: chè ornai da lungo tempo gli Arcivescovi di
Ravenna, dopo la loro elezione, venivano in Roma per
ricevervi dal Papa l’ordinazione. La vittoria riportata
sopra Ravenna, che era la Chiesa maggiore d’Italia
dopo quella di Roma, accresceva di altissimo valore
l’autorità del Papa anche nelle relazioni sue con Bisanzio
e coll’Esarcato[202]. La sua podestà, crescente
ognor più, s’aggrandiva oltracciò pel trionfo che conseguiva
sulla dottrina dei Monoteliti. Costantino Pogonato
infatti, volendo porre un termine alla lunga controversia,
indiceva un concilio ecumenico in Costantinopoli;
e, ancor prima, addì 27 del Marzo 680, Agatone
congregava un sinodo di Vescovi italiani, i quali eleggevano
a loro deputati al concilio di Bisanzio, i Vescovi
di Porto, di Reggio e di Paterno, ai quali il Pontefice
aggiungeva tre Cardinali romani come legati. Nelle sue
lettere commendatizie Agatone si scusava se i suoi inviati
non erano nè eloquenti, nè eruditi; uomini erano
che nella malvagità de’ tempi, in mezzo a’ Barbari, avevano
dovuto guadagnarsi il pane col lavoro delle loro

mani[203]. Questa confessione onorevole fa supporre quali
fossero in quel tempo le condizioni della scienza in Roma;
quei preti ineruditi però avevano tanto valore da
combattere vittoriosamente in Costantinopoli a pro della
dottrina ortodossa. Il celebre sesto Concilio ecumenico
si aperse addì 7 del Novembre 680 nel «Trullus,» ossia
nella sala della cupola, nel palazzo di Bisanzio. Si affermò
che i decreti di Roma erano veramente conformi
ai canoni; i Monoteliti defunti e i viventi dovettero
abbassare le armi, ossia furono dichiarati vinti dopo
una resistenza ostinatamente sostenuta per molte sessioni,
dappoichè questo dramma teologico, che ebbe diciotto
atti ossia Actiones, come in istile officiale si appellarono,
durò fino al 16 di Settembre 681. Giorgio,
patriarca di Costantinopoli, confessò penitente il suo
errore, ma l’audace Macario di Antiochia fu deposto e
cacciato in bando: su quei confessori di una sola volontà
del Cristo che erano già passati di vita, su Ciro di
Alessandria, su Sergio e su Pirro di Bisanzio fu scagliato
solenne anatema, e le loro imagini furono cancellate
dai musaici delle chiese. Lo stesso Onorio papa
espiò l’arrendevolezza che aveva dimostrata verso i Monoteliti,
dacchè persino sulla sua tomba si fe’ cadere
condanna[204]. Indi tosto si sbattè sulla turba del popolo
una gran copia di nere regnatele, per dimostrare che la
Chiesa s’era nettata dell’eresia. La Cristianità fu ammaestrata

oppure fu confermata nella fede delle due
volontà, e la Chiesa romana ottenne reverenza quale
capo dogmatico del mondo cristiano.




Nella state del 680, la peste vôtava Roma di abitatori.
È probabile che il morbo infierisse anche nel
resto d’Italia, avvegnaddio Paolo Diacono narri che Pavia
quasi ne restasse deserta di popolo[205]. Egli racconta
che per le strade della città si vedevano scorrazzare
l’angelo del bene e quello del male; il primo additava
con un cenno la porta delle case, l’altro con un’asta vi
picchiava, e quanti colpi avventava, tanti uomini dentro
morivano. Alla fine si aperse una rivelazione del cielo;
cesserebbe la peste allora che nella chiesa di san Pietro
ad vincula fosse eretto un altare a santo Sebastiano:
tosto furono fatte venire di Roma reliquie di quel Martire,
e il morbo sparve[206]. Paolo Diacono parla manifestamente
di una chiesa di san Pietro ad vincula che
esisteva in Pavia, ma i Romani più tardi s’impadronirono
di questa leggenda e la riferirono alla loro propria
chiesa di questo nome, dove il fatto è istoriato in
un quadro del secolo decimoquinto[207].




Nella navata a sinistra di quella stessa basilica si

mira tuttora un antico quadro in musaico, rozzamente
lavorato in istile bizantino, che deve risalire ai tempi di
Agatone. Rappresenta santo Sebastiano coperto d’abito
e in figura d’uomo canuto. Fu infatti assai più tardi
che il Santo venne dipinto con forme giovanili, nudo
legato ad un albero e trafitto a morte dai dardi[208].




Sebastiano, cui da grandissimo tempo Roma tributava
suo culto, aveva sulle catacombe di Calisto una
chiesa che già esisteva ai tempi di Gregorio Magno e
fu più tardi una delle sette chiese maggiori di Roma.
Il Santo, giovane tribuno militare, era nativo di Narbona;
confessore di Cristo fu fatto segno alle frecce degli
arcieri nel palazzo imperiale, e Lucina, pia matrona, gli
compose il sepolcro nelle catacombe di Calisto[209].




A lui dappresso, un altro Tribuno militare aveva
già ottenuto onore di altari in Roma, ed era Giorgio
di Cappadocia, martire a’ tempi di Diocleziano. Egli
era, così narra la leggenda, comite nella cavalleria;
arditamente sincero, egli ammoniva l’imperatore Diocleziano
acciocchè desistesse dal perseguitare i Cristiani,
laonde, eroe tra’ martiri, sofferse i tormenti più
atroci. Un’intiera notte resse sul petto un macigno
enorme, indi con orrida lentezza ebbe strappate le carni
dai ferrei denti della ruota. Mentre ei sosteneva quella

tortura con intrepidezza serena, scoppiavano tuoni, e
i lampi squarciavano le nubi, ed una voce del cielo sclamava:
«Non temere, Giorgio, io ti son presso,» e una
forma bianco vestita s’avvicinava alla ruota e lo sventurato
soavemente abbracciava. Quel portento scoteva
l’animo dell’imperatrice Alessandra siffattamente, che
ella si faceva cristiana. Tre giorni penò Giorgio posto
entro un’ardente fossa di calce, ma nè quel tormento,
nè gli stivaletti roventi, nè un magico veleno avevano
forza di ucciderlo, chè anzi sotto gli occhi dell’Imperatore
ei richiamava alla vita un morto, e una sola parola
della sua bocca operava sì che nel tempio di Apollo
tutti i simulacri di marmo precipitavano dai loro
piedistalli. Alla perfine la sua testa cadde sotto la scure
fatale del carnefice[210].




Sebastiano e Giorgio furono Santi prediletti della
cavalleria, furono i Dioscuri guerrieri della mitologia
cristiana[211]. L’ultimo desta la ricordanza del Perseo
pagano; lo si dipingeva a cavallo, collo scudo e colla
lancia, che lottava contro un dragone, dalle cui insidie

liberava una vergine piangente e bella[212]. La chiesa di
lui in Roma, nel Velabro ossia Velum aureum, dev’essere
edificio di papa Leone II eretto nell’anno 682[213]. Tuttavia,
già ai tempi di Gregorio I, è fatto cenno di una
basilica di san Giorgio coll’addiettivo Ad Sedem[214].




La denominazione Velum auri era venuta in uso a
vece di quella antica di Velabrum[215]. Così precisamente

appellavasi quella valle che in origine divideva il Campidoglio
dal Palatino, nei tempi remoti padule, più
tardi resa terreno asciutto. Ivi era il Foro boario, come
ce ne avvisa la iscrizione esistente sull’Arco degli Orefici.
Quel luogo è massimamente uno dei più mirabili di
Roma: ivi in profonda solitudine esistono alcuni monumenti
ben conservati; il poderoso Janus Quadrifrons;
rimpetto ad esso l’arco di trionfo che gli orefici di
Roma ebbero eretto ad onore dell’imperatore Settimio
Severo, dei suoi figli scelleratissimi Caracalla e Geta, e
di quella Giulia Pia che fu la più sventurata delle madri;
in vicinanza evvi pure la Cloaca massima; e tuttora
di chiare e fresche acque ivi s’allieta l’antica fonte
Juturna, ma oggi essa porta il nome cristiano di san
Giorgio[216].




Se sia vero quanto afferma la iscrizione posta sulla
porta d’ingresso della chiesa antica, questa sarebbe
stata in origine costruita nel luogo ove a’ tempi antichi

si elevava la basilica di Tiberio Sempronio Gracco:
ciò fu peraltro un’invenzione archeologica di età posteriore[217].
Entro la basilica fu compresa la porta trionfale
dell’imperatore Settimio Severo, o piuttosto, in tempo
più tardo, la torre della chiesa fu addossata a questo
monumento.




L’edificio di Leone II (l’atrio è di costruzione più
moderna) si conservò nel suo disegno fondamentale;
è una piccola basilica a tre navate, con sedici colonne
antiche, alcune di granito, altre di marmo. Difficilmente
v’ha in Roma un’altra chiesa dove tutto spiri, al pari
che in questa, un alito così ineffabile di antichissimo
Cristianesimo. La sua forma originale di basilica, la sua
leggiadra semplicità, i dipinti e le iscrizioni dei primi
secoli, fra le quali si trovano puranco iscrizioni greche,
il silenzio fantastico cui nulla quasi mai turba, il luogo
di quella valle fra il Campidoglio e il Palatino, pieno
di ricordanze dell’antichità romana, tutto ciò opera
con fascino incantevole sull’animo di chi commosso a
meraviglia la contempla. Fra tutte le basiliche romane,
san Giorgio in Velabro è quella che può tenere riscontro
ai piccoli templi antichi di Vesta e della Fortuna
virilis. È cosa probabile che la tribuna della chiesa
fosse adorna di musaici: ad essi più tardi furono sostituite
pitture in colori; il Cristo siede sopra il globo
terracqueo in mezzo a Pietro e a Paolo; a mano sinistra

è Sebastiano, alla destra Giorgio che impugna un vessillo
tenendosi vicino il suo cavallo[218].




Il Santo greco però non ebbe in Roma favore di popolo,
perocchè i Romani fatti cristiani non cancellassero
dalla loro memoria alcun’altra divinità dei loro avi più
profondamente di quello che cacciassero in oblianza il
dio Marte. Il popolo dunque non tributò grandi onori
neppure a Giorgio che subentrava nelle veci del Dio
antico; il popolo non aveva indole guerriera nè cavalleresca;
i Pontefici, che fondavano e alimentavano il
culto del Santo, non furono romani ma greci; e le chiese
che a san Giorgio furono edificate, perirono tutte fuori
di quella eretta nel Velabro[219]. Per contrario, il Santo
diventò il patrono delle corporazioni di cavalieri a Genova
ed a Venezia, in Ispagna, in Inghilterra e nella
terra cavalleresca dei Franchi[220].








§ 2.
Leone II, papa nel 682. — Benedetto II. — Condizioni
della elezione pontificia. — Giovanni V papa. — Discorde elezione
alla morte di lui. — È eletto Conone. — Clero, esercito,
popolo. — Sergio I papa. — L’esarca Platina viene a
Roma nel 687.



Sette mesi dopo la morte di Agatone, fu eletto papa
Leone II, nell’Agosto dell’anno 682. Il Libro Pontificale
narra che egli ricevette l’ordinazione dai Vescovi di
Ostia, di Porto e di Velletri; l’ultimo di questi fungeva
le veci del Vescovo di Albano. Ne consegue che la
consecrazione del Pontefice operata da quei tre Vescovi
suburbani si era già costituita in costumanza canonica[221].
Leone II era greco di Sicilia. La lingua e la
letteratura di Grecia erano a Roma allora cadute in
tanta oblianza, che chi ne possedeva dottrina era reputato
uomo d’ingegno meraviglioso; per la qual cosa il
Pontefice che parlava greco e latino, rendeva tutti ammirati
come se fosse stato un portento di erudizione.
Egli trapassava di vita nell’estate dell’anno 683.









La lunga vacanza della santa Sede che or susseguiva,
fa credere che Roma o Ravenna fossero commosse da agitazioni
cittadine, avvegnachè Benedetto II, romano, fosse
ordinato papa soltanto un anno dopo la morte del
suo predecessore. Era legge consueta che la conferma
dell’elezione di ogni Papa venisse dall’Esarca oppure
direttamente dall’Imperatore; essa cagionava dispendî
gravi e lunga perdita di tempo, ed oltracciò teneva il
capo spirituale di Roma nella soggezione della corte
imperiale. I Papi perciò da gran tempo avevano tentato
di far cessare quel diritto imperiale della conferma, e di
conseguire la independenza; ma ciò loro non era riuscito
di ottenere, quantunque Benedetto II ricevesse un
rescritto dall’Imperatore, che concedeva al clero, al popolo
ed all’esercito di Roma, ossia ai tre ordini elettivi,
di procedere tosto all’ordinazione del Papa che avevano
scelto. Questa concessione importante non conferì però
un diritto durevole; fu una larghezza che per quel breve
tempo acconsentiva l’imperatore Costantino Pogonato,
animato da sentimento di fede ortodossa: così infatti
fu dai succeditori di lui dichiarato[222]. Può darsi che
Costantino si tenesse con Benedetto II in relazioni di
benevolenza personale, ma ciò alle nostre ricerche si

cela; certo è che l’Imperatore faceva adottare Giustiniano
ed Eraclio figli suoi dal Papa, e, secondo lo stravagante
costume di quell’età, gli mandava delle ciocche
di capelli di quei principi: tali simboli dell’adozione
erano posti con pompa solenne in una cappella del Laterano[223].




Egli è pur un fatto assai sorprendente, la rapidità
con cui in questo tempo Papi succedevano a Papi. I pontificati
della durata di tredici anni e più, quali furono
quelli di Gregorio Magno, di Onorio I, di Vitaliano, costituiscono
un’eccezione, avvegnachè il più gran numero
dei Pontefici nel secolo sesto e nel settimo, tenesse il
reggimento per uno, per due o per tre anni. Che quegli
uomini fossero eletti in età tardissima? o che vi fossero
altre cause di una durata così breve? Non cel sappiamo.
Benedetto II cessava di vivere addì 7 del Maggio
685; e, dopo di lui, un siro di Antiochia, Giovanni V,
ch’era stato dapprima nunzio a Bisanzio, saliva al santo
seggio, ma moriva già nel dì 1 dell’Agosto 686. Con

lui incomincia una serie di Assiri o di Greci, che un dopo
l’altro occuparono la sedia pontificia; nè ciò può essere
stato effetto del caso, ma dimostra che l’Esarca oppure
l’Imperatore dominavano adesso compiutamente la elezione
dei Romani. Quando si venne a nominare il successore
di Giovanni V, Roma fu divisa in due fazioni; il
candidato del clero fu Pietro arciprete, quello dell’esercito
Teodoro prete. Questo cosidetto esercito (Exercitus)
radunossi nel santo Stefano sul Celio, e tenne in pari
tempo presidiato il Laterano, affine di impedire che il
clero potesse ivi condurre il suo eletto e lo facesse sedere
sul trono vescovile. Dopo trattative lunghe fra le
due parti, i chierici rinunciavano al loro candidato ed
eleggevano Conone, la cui origine veniva di Tracia. I
giudici (Judices) e gli ottimati dell’esercito vi si associavano,
e bentosto l’esercito intiero vi aderiva; gli Atti
della elezione erano sottoscritti dai tre ordini elettivi,
indi erano spediti all’esarca Teodoro.




Da questa notizia particolareggiata, che il Libro Pontificale
ci offre, si trae la conseguenza che la cittadinanza
di Roma era costituita di tre grandi classi, che erano il
clero, l’esercito, il popolo; e queste vedemmo specificate
nel rescritto di Costantino a Benedetto II, quali ordini
che avevano parte all’elezione del Pontefice. Al clero si
attribuiva il predicato di venerabilis, all’esercito quello di
felicissimus; non ne aveva il popolo: il clero e l’esercito
massimamente erano le classi più potenti di Roma. Le
aveva tratte in vita la Chiesa cristiana, che creava una
casta di chierici numerosa oltre ogni proporzione e ben
presto potentissima, per guisa che naturalmente tutta
la popolazione dovevasi distinguere in chierici e in laici.

Allorchè erano spedite al Papa le ciocche di capelli dei
principi greci, accanto al clero era fatta menzione soltanto
dell’esercito. E questo, che toccava ancora stipendio
dall’Imperatore, come rilevammo al tempo della rivolta
di Maurizio, era composto di nobili che militavano a
cavallo e di cittadini agiati che si aggregavano alle file
delle fanterie. L’esercito rappresentava segnatamente la
classe dei ricchi; ed anzi tutto la classe dei Romani ingenui
era in generale compresa sotto quel concetto[224].

Vedremo più tardi l’ordinamento particolare con cui
nel secolo ottavo fu costituita la schola militiae ossia il
florentissimus atque felicissimus Romanus exercitus. Per
adesso teniamo come cosa certa, che tutta la corporazione
delle milizie (Exercitus) procedeva a dare il suo voto
nella elezione, distintamente dagli «ottimati dell’esercito»;
perocchè questi ne formassero l’aristocrazia
cavalleresca. Gli ottimati seguirono il clero acclamando
a Conone; l’esercito cedette soltanto qualche giorno dopo.
Accanto ai primati dell’esercito vediamo in generale
anche i Judices, ossiano giudici civili, e cioè tanto gli
officiali publici di grado maggiore, quanto principalmente
gli uomini ragguardevoli della Città, i quali avevano
diritto agli officî civili e militari, ed avevano talvolta
titolo di console. I Judices e gli ottimati dell’esercito
costituivano pertanto la nobiltà di Roma (Optimates
o Axiomati), gerarchia di officiali nelle faccende civili e
in quelle della milizia: e tenevano, rispetto alla generalità
dell’esercito, lo stesso grado che i Proceres della
Chiesa avevano rispetto alla generalità del clero[225].









Del resto i Judices de Militia, che formavano la nobiltà
laicale, si distinguevano dai Judices de clero, i
quali componevano il ceto di coloro che, insigniti di
dignità ecclesiastiche, attendevano alla giurisdizione
in un altro ordine di negozî. In questo periodo poi di
tempo, una nobiltà novella aveva origine in Roma.
Caduto il regno, le famiglie romane antiche s’erano,
nella massima parte, estinte; avvegnachè nessuna
Cronica del secolo settimo faccia più menzione dei
nomi di quei patrizî che ancor s’udivano al tempo
dei Goti. Sono scomparsi per sempre i Probi, i Festi,
i Petronî, i Massimi, i Venanzi, gli Importuni; e invece
dei loro, subentrano i nomi di nobili famiglie che
hanno suono bizantino, dei Pasquali, dei Sergi, dei
Giovanni, dei Costantini, dei Paoli, degli Stefani, dei
Teodori, i quali durano in Roma da questa età fino
al secolo nono: indubbiamente ne spiega l’origine la
influenza dominante di Bisanzio. Se alcuni anche derivar
potessero da battesimo, gli altri danno prova di una
effettiva immigrazione di Greci, che indi in Roma ebbero
assunto costume nazionale. Ed in Roma per fermo
esistevano ancora dei discendenti di alcune stirpi antiche,
ma formavano il numero minore; laddove nel corso
dei tempi, in causa dei rapporti di proprietà, delle dignità
dell’Impero e della Chiesa, e pur anche del nepotismo
pontificio, nuove famiglie sorgevano: erano poi
in Roma anche di quei discendenti di nobili Goti che
avevano appreso le maniere della vita latina. Dalla nobiltà

sceglievansi i primi officiali della Chiesa e dello
Stato, in qualità di Judices.




Gli Atti della elezione papale di Conone furono «secondo
usanza» trasmessi all’Esarca perchè ne prendesse
notizia e li confermasse. Questo è prova che la
concessione dell’imperatore Costantino Pogonato, di diritto
non esisteva più; e per fermo Giustiniano II, che
gli era succeduto nel trono bizantino, la aveva revocata.
Il fatto che ora narriamo pone fuor d’ogni dubbio che
gravissima influenza l’Esarca esercitava allora massimamente
sulla elezione del Pontefice. Conone cadeva colpito
d’infermità; da un momento all’altro aspettavasi
che egli ne morisse, e l’ambizioso suo arcidiacono Pasquale
con gran fretta si adoperava e brigava presso lo
Esarca affine di ottenerne la successione al pontificato; e
perciò offrivagli un donativo di denaro. Giovanni Platina
vi assentiva, ed ai giudici «che egli nominava a Roma
per amministrare la Città,» dava incarico che, come il
Papa fosse morto, facessero eleggere Pasquale[226].




Morto Conone addì 21 del Settembre 687, il popolo
romano di nuovo si divideva in due partiti; l’uno eleggeva
l’arciprete Teodoro, l’altro sceglieva l’arcidiacono
Pasquale. Amendue i competitori e le loro fazioni avevano
posto sede nel palazzo Lateranense. Non abbiamo
precisa contezza delle classi alle quali questa volta in
particolare appartenessero le fazioni contendenti. Ma anche
adesso i giudici e i primati dell’esercito si misero
d’accordo coi dignitarî della Chiesa; la nobiltà temporale

andò d’intesa colla nobiltà spirituale[227]. Convenivano
nel voto di eleggere Sergio cardinal prete, che colla
forza collocavano nel Laterano. Teodoro di buon grado
gli prestava omaggio; Pasquale dava rinuncia soltanto
perchè v’era astretto, ma secretamente spediva suoi
messi a Ravenna e chiedeva l’aiuto dell’Esarca.




Giovanni Platina s’affrettò di venire a Roma dove
capitò inaspettato[228]. Egli vi attingeva persuasione
che la elezione di Sergio era avvenuta secondo il rito
dei canoni e che il numero maggiore si manifestava in
favore di lui, ma esigeva che l’eletto gli pagasse cento
libbre d’oro, di cui aveva avuto da Pasquale promessa.
Sergio, quantunque renitente, fu costretto a numerargli
quella moneta, e, ottenuta in tal modo la conferma
dall’Esarca, fu consecrato addì 15 del Dicembre 687.
Il suo avversario Pasquale fu deposto e chiuso in un
convento, ove finì i suoi giorni.








§ 3.
Sergio disapprova gli articoli del Sinodo trullano. — Lo
spatario Zaccaria viene a Roma per imprigionare il
papa. — I Ravennati entrano in Roma. — Relazioni di Ravenna
con Roma e con Bisanzio. — Giovanniccio di Ravenna.



Anche Sergio I era siro di nazione, sebbene nato
a Palermo dove il padre suo Tiberio, partito di Antiochia,
aveva posto stanza. Giovinetto, era venuto in Roma
a’ tempi di papa Deodato e vi si era fatto ammirare
per la cultura dell’ingegno; poco a poco aveva tocco le
più alte dignità e avea finalmente conseguito il titolo
di cardinal prete. Egli pure imitò la fermezza energica
dei suoi predecessori e si oppose alle dottrine di Bisanzio;
chè tutti i Pontefici erano animati di un solo e pari
intendimento, ch’era il genio di dominazione ognor sempre
operoso, retaggio de’ Romani antichi trapiantato nella
Chiesa[229]. L’irrequieto ingegno sofistico dei Greci
era inesauribile a foggiare novelle dottrine teologiche,
le quali, per quanto lieve profitto recassero di gloria
o di utilità all’uman genere, tenevano tuttavia desta
una vita scientifica, e ponevano le fondamenta della
teologia dogmatica della Chiesa: ma i Greci mettevano
inutilmente in moto tutte le loro armi per iscrollare
la sede di san Pietro. Eglino s’infrangevano di
contro all’intelletto di Roma, prosaico quanto pur vogliasi,
ma grande; e giovavano anzi all’opera dei Papi,
rivolta a costituire l’accentramento dell’Occidente.









La Città stessa ora non coltivava altro intento fuor
di quello delle faccende di chiesa, e si educava a riverire
nel Pontefice il capo suo. Ed invero qual era
l’uomo cui questo popolo sventurato dei Romani potesse
alzare il suo sguardo, se non era il Vescovo santo,
che per ragione di sua autorità era il sire più potente
ed anche massimamente nazionale di tutta Italia?
E in breve per fermo doveva aversi manifesto indicio
che egli poteva contare sull’ajuto dei Romani. Pochi
anni dopo che Sergio era stato elevato al seggio pontificio
tenevasi in Costantinopoli il concilio Trullano. I
teologi bizantini infatti traevano fuori che il quinto ed
il sesto Sinodo non avevano costituito un vero canone
nelle cose di disciplina, laonde si congregava un Concilio,
perchè ne ponesse il fondamento[230].




Cento e due leggi vi furono promulgate ed approvate,
e vi si sottoscrivevano anche i nunzî del Papa. Ma
l’occhio acuto di Sergio, cui quegli articoli erano trasmessi
a Roma acciò li confermasse, vi discerse dottrine
pericolose, come erano la condanna del celibato dei preti
e dei diaconi, la proibizione dei digiuni del sabato, ed
altre statuizioni a quel tempo tenute di grave importanza.
Egli rifiutava di accedervi e vietava che gli articoli
si publicassero. Allora l’Imperatore spediva un
suo officiale ragguardevole a Roma, affinchè conducesse

a Bisanzio due dei più illustri prelati, che furono il Vescovo
di Porto e il Consiliario pontificio.




Poichè i Romani avevano tollerato quel fatto senza
resistenza, credeva Giustiniano di poter osare di più;
laonde spediva a Roma il suo protospatario Zaccaria,
col comando di trarre prigione il Pontefice stesso. Ma
i tempi di Martino erano passati per sempre; la dominazione
bizantina toccava una sconfitta morale non
soltanto a Roma ma in tutta Italia, e ciò dimostrava
che essa qui non avrebbe potuto più lungamente tener
alta la sua podestà. Appena il legato imperiale era partito
per Roma affine di dare eseguimento al comando del
signor suo, tosto l’esercito tutto di Ravenna sorgeva, e
con esso quello del Ducato della Pentapoli e di tutte le
altre terre che stavano fra Ravenna e Roma: nè già
per assecondare i disegni di Bisanzio, ma sì per difendere
il Papa. È questa la prima volta che vien fatta
particolarmente menzione dell’esercito di Ravenna; nè
lo troviamo più costituito di mercenarî greci, ma milizia
cittadina animata di spiriti italiani d’independenza:
ed è pure la prima volta che si parla del Ducato
della Pentapoli, ossia del territorio delle cinque città
marittime di Ancona, di Sinigaglia, di Fano, di Pesaro
e di Rimini.




Le milizie di que’ paesi giungevano dunque su Roma,
dove era già arrivato il Protospatario; costui dava
ridicolmente comando che si serrassero le porte della
Città, indi riparava nella camera da letto del Papa
cercandovi asilo. Entrati in Roma, i Ravennati cingevano
il Laterano, e con gran clamore di grida chiedevano
di vedere il Papa, perocchè corresse voce che nottetempo

fosse stato rapito e messo su di una nave. Il
palazzo era chiuso; dentro v’era il Papa, e il Bizantino
appiattato sotto il letto di lui. Può essere che a quello
spettacolo miserevole tornasse al pensiero di Sergio la
ricordanza del suo antecessore Martino I, la cui sorte
infelice ora ne riceveva vendetta. Il Papa confortò lo
Spatario dandogli fede che non gli sarebbe pur torto
un capello, indi si fe’ vedere al popolo ed all’esercito
che erano innanzi al Laterano e che l’accolsero con
voci di gioia[231]. Benedisse ai suoi liberatori e ne acchetò
le ire; e il Legato imperiale abbandonò Roma fra
le fischiate e i lazzi del popolo.




Il giorno in cui quell’avvenimento si compiè, fu
uno dei più memorandi nella storia de’ Papi che fino a
questo punto abbiamo percorso; d’un tratto significava
a che grado di potenza e di favore nazionale fosse giunta
la loro autorità. Quella potenza era il risultamento
di un’opera lavorata alla cheta e nel silenzio; era il
frutto dell’energia con cui i Pontefici, ausiliati da’ vescovi
e da’ monaci, avevano riunito le province d’Italia
in un accentramento ecclesiastico, e le avevano assoggettate
alla Sede santa di Roma; era la conseguenza
della lunga lotta dogmatica che aveva armato Occidente
contro Oriente, e delle ingerenze violente degli Imperatori
bizantini nelle cose della Chiesa romana. La spedizione
dei Ravennati a Roma non si spiegherebbe però
tanto facilmente, se a cagionarla non avessero cooperato

alcune ragioni tutt’affatto speciali. Ed invero, sotto di
Leone II, fra i due Vescovi di Ravenna e di Roma era
avvenuta riconciliazione sincera, e allorchè poi quei fatti
accaddero (nell’anno 692 o nel 694) era arcivescovo
Damiano, uomo tutto fervido dell’amore di pace. Oltracciò,
il popolo di Ravenna era acerbamente irato contro
la signoria bizantina, e già meditava rivolta.




Sembra che un Ravennate illustre, di nome Giovanniccio,
fosse allora primo fra i cospiratori. Il vasto sapere
di lui, segnatamente nella lingua greca, avevalo raccomandato
al riguardo di Teodoro esarca; ne era divenuto
secretario, e più tardi era stato chiamato ad un
officio nella corte di Bisanzio. Giovanniccio, onorato come
un portento di dottrina ed ammirato anche come
poeta, tornava a Ravenna forse perchè era caduto in
disgrazia: ben presto vedremo che Giorgio figlio di lui
si poneva alla testa dei Ravennati sollevati. Un rivolgimento
a Bisanzio precedette questa ribellione dell’Esarcato,
avvegnachè il crudele Giustiniano fosse balzato
dal trono da Leonzio nell’anno 695: lo si strascinò nell’ippodromo,
dove con brutalità tutta bizantina gli si
mozzarono il naso e le orecchie. A quella sollevazione
militare si erano associati anche dei cittadini di Ravenna,
nè Giustiniano sel dimenticò[232].







CAPITOLO SETTIMO.




§ 1.
San Pietro. — Pellegrinaggi a Roma. — Re Caduallo
riceve il battesimo in Roma nel 689. — I re Corrado e
Offa si fanno monaci. — Sergio abbellisce le chiese con doni
votivi. — Sepolcro di Leone I nell’interno del san Pietro.



Cresceva frattanto nell’Occidente la reverenza a
Roma dacchè stava a capo della Chiesa, e s’aumentava
la venerazione all’apostolo Pietro ed a’ succeditori suoi
nella sedia apostolica. La mitica tomba del povero pescatore
di Galilea, collocata entro la basilica splendente
d’oro, s’era fatta poco a poco santuario di tutto l’Occidente.
Al tempo di Prudenzio i Barbari non avevano
incominciato ancora a muovere d’oltralpe e d’oltremare
alle tombe di Roma, ma dopo la metà del secolo settimo
la Città era visitata da migliaia di pellegrini che
venivano di contrade remote, di Gallia, di Spagna e di
Bretagna. Roma di bel nuovo era divenuta la meta
e la ansiosa brama di tutti i popoli; sennonchè il bisogno
che qui li traeva era ben differente da quello
che gli animava in antico. Se Seneca, che ebbe descritto

facondamente la forza magnetica che attirava a Roma
tutti gli uomini, avesse potuto nel secolo settimo o nell’ottavo
levare il capo dal suo sepolcro, la parola sarebbe
venuta meno al suo labbro per grave meraviglia[233].
Il fervore dei popoli per venire a Roma durava,
ma di desiderio terreno s’era tramutato in desiderio celeste.
Reliquie della morte erano la pietra calamita che
fra disagi e stenti indicibili qui traeva pellegrini di
terre lontane, lontane; loro meta era un sepolcro, loro
ricompensa una preghiera che innanzi a quello recitavano,
una reliquia, una speranza di paradiso venturo.
Allorchè quei pellegrini scorgevano in vista Roma cadevano
ginocchioni come innanzi ad un eden di tutte
le felicità; e col canto degli inni scendevano alla Città
sospirata per cercare le case dove trovavano ricovero, e
sacerdoti e uomini del loro paese che la lingua loro parlavano
e che li guidavano a visitare le chiese e le catacombe.
Reduci alle terre natie, eglino erano altrettanti
missionarî di Roma, diffondevano racconti meravigliosi
delle bellezze della santa Città, infiammavano altrui del
desiderio di vederla, procacciavano la unione dell’Occidente
e del Settentrione con Roma, e, più efficacemente
che le relazioni politiche, giovavano a incatenare i popoli
alla «madre dell’uman genere.»




Più specialmente, erano gli Angli di fresco convertiti,
che l’ardore della fede strascinava a Roma. Ammirazione
caldissima quivi destava, nell’anno 680, Caduallo,
re dei Sassoni occidentali. Dopo guerre sanguinose
che egli aveva combattuto contro gli Scoti, quel giovine

eroe rimetteva mestamente la sua spada nel fodero
e s’imbarcava per la remota Roma affine di ricevervi il
battesimo di mano del Pontefice. Un tempo i Romani
erano stati avvezzi a vedersi innanzi i Re delle terre
estreme di Asia tratti in trionfo come pantere colte al
guinzaglio, o a vederseli comparire a giudizio in atto di
vassalli supplichevoli; adesso i loro nepoti miravano di
bel nuovo per la prima volta un barbaro Re straniero
nella loro Città, ma questi era condotto dal Papa con
pompa di trionfo al battistero del Laterano. Ivi, nel sabato
santo, il chiomato Caduallo entrò avvolto in bianche
vestimenta, col cereo acceso nella mano, e dal mitico
bacino in porfido di Costantino ricevette battesimo
e nome di Pietro. Sia che lo scotesse di terrore la
ceremonia inusata, sia che pel clima nuovo infermasse,
il mansueto eroe sassone moriva tosto dopo, addì 20 di
Aprile, ch’era la domenica in albis. I Romani gli composero
sepoltura nell’atrio del san Pietro, e vi posero
un’iscrizione magniloquente che ancor ci è conservata.
Essa dice: Caduallo, dagli estremi confini della Bretagna,
per mare e per genti e per terre varie venne alla
città di Romolo ed al venerando tempio di Pietro ad
offrirvi suoi mistici doni; abbandonò dovizie e trono e
reame possente e i suoi figli e i trionfi e le ricche prede;
e gli avi, le città, le castella, i patri lari lasciò per
amore di Dio, per mirare, ospite regale, Pietro e la sede
di Pietro: e alla fine il terrestre regno cambiò con quello
de’ cieli[234].









Il pellegrinaggio di Caduallo rivelava per Roma tutto
intero l’avvenire, l’assoggettamento dell’Occidente germanico
alla podestà spirituale del Pontefice. Il pio esempio
trovò imitatori, chè solo vent’anni dopo due altri
Re anglosassoni venivano a Roma, Corrado di Mercia e
Offa di Essex. Spogliandosi con isdegno degli onori e
delle ricchezze, al paro dei primi confessori di Cristo,
questi due giovani Principi venivano a Roma non per
ricevervi il battesimo, chè cristiani già erano, ma per

cambiare la porpora nella tonaca monacale. Per la prima
volta Roma vedeva dei Re prostrati a’ piedi di san Pietro
per chiedere un saio da frate. Le loro chiome copiose
e lunghe cadevano recise sotto le forbici, e dedicavansi
all’Apostolo; la loro giovinezza regale si seppelliva per
sempre sotto la bianca cocolla monastica, e i Principi
dell’isola eroica di Arturo si reputavano felici di confondersi
in mezzo alla turba de’ frati oscuri che vivevano in
un convento presso la chiesa di san Pietro; felici erano
di trovare nell’atrio della basilica una tomba, e nel cielo
un seggio fra i beati[235]. Di tal guisa la Chiesa accoglieva
in sè il fervore giovanile del Settentrione, e magnificava
l’abnegazione di quei Re, portandola in esempio ad altri
Principi; e Roma a poco a poco raccoglieva nelle vicinanze
del Vaticano una colonia di Sassoni.




Quei Re penitenti non venivano a mani vuote, ma,
oltre al sacrificio dell’anima loro, offerivano a san Pietro
anche buona copia d’oro: i donativi dei pellegrini, dei
penitenti e dei fedeli dell’Occidente affluivano ogni anno
più abbondevolmente a Roma, e i Papi se ne giovavano
per adornare le loro chiese di splendore magnifico ognor
più. Sergio dotava la maggior parte delle basiliche di
preziosi arredi. L’arte, per lo meno quella dei mosaicisti
e dei lavoratori di metalli, non posava mai della
sua operosità, e la accuratezza faticosa di questi artisti
romani gareggiava con quella dei bizantini. Perfino gli
aurei incensieri (thymiamateria) adornavansi di colonne;
e ai ciborî, ossiano tabernacoli degli altari dove si riponeva

il calice, davasi forma di piccoli tempietti con
colonne di porfido o di marmo, che sostenevano una
cupola coperta d’oro e seminata di gemme[236]. Sergio
edificava a papa Leone I un sepolcro, di cui conserviamo
l’iscrizione[237]; e quella tomba era la prima che dentro
la soglia del san Pietro si collocasse. Infatti, innanzi a
questo tempo, i Pontefici avevano avuto sepoltura o nei
cimiteri fuor delle porte, oppure anche nell’atrio della
basilica Vaticana; ma dopo che Sergio, nell’anno 688,
deponeva nella croce della navata la salma di Leone Magno
e sulla tomba di lui erigeva un altare, i Papi più
venerati ebbero sepolcro e culto nella chiesa di san Pietro:
nel tempo stesso si abbandonò la norma originale
e conforme allo spirito del Cristianesimo, secondo cui
le chiese avevano avuto un solo altare.








§ 2.
Giovanni VI papa nel 701. — Teofilatto esarca viene
a Roma. — Le milizie italiane s’avanzano fin sotto le porte
della Città. — Restaurazione del monastero di Farfa nella
Sabina. — Gisulfo II di Benevento entra nella Campagna. — Giovanni
VII papa nel 705. — Giustiniano II recupera il trono
di Bisanzio. — Oratorio di Giovanni VII nel san Pietro. — Leggenda
del sudario della Veronica. — Si restaura Subiaco.



Dopo una vacanza di due mesi appena a papa Sergio
succedeva nel pontificato Giovanni VI, addì 30 dell’Ottobre
701. Imperatore era allora Tiberio Apsimaro, che
quattro anni prima aveva precipitato dal trono l’usurpatore
Leonzio. Non conosciamo quali ragioni lo inducessero
ad ostilità contro Roma; fatto è, e questo solo
sappiamo, che egli vi spediva di Sicilia l’esarca Teofilatto,
e che tosto le milizie delle province italiane si
avanzavano fin sotto la Città[238]. Nei Latini s’era svegliato
il sentimento di nazione, e la signoria de’ Bizantini
volgeva al suo termine. Le soldatesche ponevano campo
fuor delle mura di Roma, di dentro il popolo si commoveva
a tumulto, ma il Papa salvava l’Esarca, dava
comando che si serrassero le porte, e i legati di lui inducevano
gli Italiani a ritirarsi di Roma[239]. Il comportamento

del Pontefice dimostra a manifeste note quanta
era la previdenza con cui operava. I Papi di quel tempo
non avevano ancora podestà temporale, sebbene già
esercitassero sulle cose d’Italia un’influenza maggiore
di quella che possedevano gli Esarchi. Del continuo
protestavano sè essere sudditi dell’Imperatore, e con prudente
mediazione s’interponevano in ogni rivolgimento,
pur tenendo ferma l’autorità legittima dello Stato: avvegnaddio,
se troppo si fosse affrettata Italia ad affrancarsi
da Bisanzio, dove era adesso la sede di autorità
dell’Impero romano, ne avrebbero fatto unicamente loro
pro i Longobardi, i quali giusto allora minacciavano
di bel nuovo Roma.




Sotto l’influenza della mitezza e della cultura d’Italia,
si era gradatamente mansuefatta la rozzezza selvaggia
di quel popolo: convertiti dall’Arianesimo alla fede
cattolica, i suoi principi, i suoi ottimati, i suoi vescovi
erano divenuti zelatori fervidissimi del culto romano.
Edificavano chiese e conventi molti, entro i quali monaci
longobardi davano opera allo studio delle scienze. Sullo
spirare del secolo settimo la pietà longobarda restaurava
anche il celebre convento di Farfa, che un tempo aveva
subìto pari sorte di quello di Monte Cassino. Faroaldo,
duca di Spoleto, era il più operoso a promuovere la riedificazione
di questa abazia, la quale, quantunque situata
nella Sabina romana, tuttavolta apparteneva al Ducato
longobardo di Spoleto[240], i cui Duchi per vero erano a
Roma meno pericolosi di quelli di Benevento.









Ci sono ignote le cause che inducevano il possente
Gisulfo II, duca di Benevento, ad entrare violentemente
nella Campagna: correva allora il secondo oppure il
terzo anno del pontificato di Giovanni VI. Ivi occupava
Sora, Arpino e Arce; devastava, mettendolo a ferro e a
fuoco, tutto il territorio che il Liri bagna, e poneva
campo nel luogo detto Horrea, finchè Giovanni con
ricca moneta di riscatto inducevalo a ritirarsi. Il possesso
delle nominate città era controverso, come suole
avvenire di luoghi posti ai confini; sembra che neppure
più tardi si reputassero appartenenti al Ducato di Benevento;
e quando Gisulfo le conquistava, molto probabilmente
erano comprese entro i limiti del territorio
bizantino, sia che stessero sotto il reggimento del Ducato
romano, sia che, al pari di Terracina e di Gaeta,
obbedissero al patrizio di Sicilia[241]. Paolo Diacono
denota Sora assolutamente qual città dei Romani; e
sotto il nome di questi, Paolo, al pari di Procopio, intende
sempre i Greci[242]. Il Lazio antico dalla sponda

sinistra del Tevere, giungeva entro terra ferma fino al
fiume Liri, e oltr’esso fino alle città finitime anzidette;
dalla parte di mare poi si stendeva fino a Terracina.




Anche in questa occasione ci è dato di scorgere che non
si fa pur motto nè di Duce imperiale, nè di Senatori
che in Roma fossero; ma è ancor sempre il Pontefice che
opera in vece di un comandante greco, che col mezzo dei
preti suoi tratta della pace, che col tesoro della Chiesa la
ricompra. Giovanni VI passava di vita nel Gennaio dell’anno
705, e lasciava la sedia di Pietro al figlio di un
greco Platone, che fu ordinato papa addì 1 di Marzo,
sotto nome di Giovanni VII.




Durante il reggimento di questo Pontefice si affermarono
relazioni di pace coi Longobardi. Re Ariberto
giungeva perfino a restituire alla Chiesa romana con solennità
di documento i beni nelle Alpi Cozie, dei quali
i predecessori di lui avevano preso possedimento[243].
Il documento di donazione scritto in caratteri d’oro, ed
è uno dei più antichi di quella maniera, era spedito a
Roma. Minacciose di pericolo invece si facevano le relazioni
con Bisanzio, perocchè qui nell’autunno dell’anno
705 avvenisse al detronizzato imperatore Giustiniano
II di ricuperare lo impero. Dal Chersoneso, ove era

vissuto nell’esiglio, egli rompeva il confino impostogli,
e coll’aiuto dei Bulgari s’impadroniva di Costantinopoli.
E qui ora si dissetava nel sangue dei suoi nemici,
che a migliaia faceva impalare, decapitare o accecare.
Il terribile Rinotmeto (così l’appellarono i Greci dacchè
gli era stato mozzo il naso)[244] aveva appena recuperato
il trono, che gli sovveniva ricordanza dei decreti
del concilio Trullano, e per mezzo di due Vescovi metropolitani
gli spediva a Roma, chiedendo che il Papa
li sottoscrivesse. Giovanni per fermo niegava di farlo,
ma la censura degli uomini ortodossi lo colpiva, perocchè
non avesse avuto coraggio di condannare quegli
articoli che erano contrarî ai canoni. E il Biografo di
lui scorgeva in ciò perfino la causa della sua rapida
morte, che avveniva nell’Ottobre del 707.




A Giovanni VII si dà vanto di avere eretto in Roma
alcuni edificî, che in parte si associano a meravigliose
leggende della Città. Una cappella erigeva nel san
Pietro, e la faceva tutta coprire di musaici[245], i quali,
sebbene fossero di rozzo e barbarico lavoro, riuscirono
allora oggetto di grande ammirazione: ebbero fama del
più bel decoro della cattedrale, ed invero sono la più
egregia opera dell’arte in quell’età. Nel mezzo era la
imagine della Vergine di stile prettamente bizantino[246];

alla sua destra stava la figura del Papa; aveva il capo
racchiuso nella cornice quadrangolare, e teneva nelle
mani il disegno della cappella: oggidì ancora nelle Grotte
del Vaticano si vede l’avanzo di quella figura e se ne
legge la iscrizione antica[247]. Anche le pareti dell’oratorio
erano adorne di musaici; v’era istoriata la predicazione
di Pietro in Gerusalemme, in Antiochia e in
Roma, la caduta di Simon Mago, la morte dei santi Pietro
e Paolo, e v’era inoltre rappresentato tutto il ciclo
della storia del Redentore dalla nascita fino alla sua
discesa nel Limbo. La fattura di quei musaici già accennava
ad un profondo decadimento, ma l’idea di
adornare di musaici un’intera cappella, e di istoriare il
dramma del Cristianesimo in una serie di figure e di
quadri, per quel tempo barbarico era sì ardita, che per
ciò solo è meritevole dell’attenzione nostra. Ci rimangono
ancora delle reliquie di questi musaici di Giovanni
VII, un tempo sì celebri. Quando nell’anno 1639
la cappella di lui, dopo la durata nientemeno che di
novecent’anni, fu atterrata, un quadro in musaico ne
fu levato e trasferito a santa Maria in Cosmedin, dove
quel monumento venerando, che conta più di undici
secoli di vita, fu infisso nel muro della sacrestia. Quantunque
rozzi ne siano il disegno e il lavoro, tuttavia
esso reca i tratti di una pia semplicità e della fede fanciullesca
di un’età, di cui noi a mala pena riusciamo a
comprendere l’indole[248].









È voce che Giovanni VII deponesse nella sua cappella
il così detto sudario della Veronica. Nel secolo decimo
ivi si venerava quella reliquia favolosa, e certo già
da gran tempo[249]. Oggidì ancora nelle Grotte del Vaticano
si legge un’iscrizione di Giovanni VII, che alla
Veronica si riferisce; e poichè nel medio evo quella pezzuola
era stimata gioiello della Città sopra ogni altro
prezioso, ci è duopo qui narrarne la leggenda[250].




Tiberio, infermo di lebbra insanabile, chiamava a sè
un giorno i Senatori, diceva voler cercare suo rifugio
nella virtù del cielo, perocchè vana gli fosse l’arte degli

uomini; soggiungeva aver udito che era in Gerusalemme
un mago divino nominato Gesù; volere che questi
a Roma gli si adducesse. Laonde comandava a Volusiano
patrizio, di recarsi a Gerusalemme e di supplicare con
forme orrevoli il gran medico Gesù affinchè lo seguisse
a Roma alla corte dell’Imperatore. Stagioni tempestose
ritardavano di un anno l’arrivo del legato a Gerusalemme,
e quando ei finalmente vi giungeva, Pilato gli
diceva che deplorava di non essere stato ammonito per
tempo degli intendimenti dell’Imperatore, avvegnachè
gli Ebrei avessero già fatto morire sulla croce l’incantatore.
Volusiano con grande sbigottimento dell’animo
si persuase della impossibilità di condurre a buon risultamento
l’incarico del suo signore, ma fu lieto di poter
avere almeno un’imagine di Gesù, chè una pia donna
Veronica aveva colla sua pezzuola asciugato il sudore
che inondava il volto del Redentore curvo sotto il peso
della croce, e il Salvatore, in gratitudine della pietosa
cura, aveva impresso sul lino l’effigie del suo volto[251].
Volusiano condusse a Roma Veronica colla imagine,
e sulla stessa nave trasse anche Pilato carico di

catene. Come fu giunto innanzi a Tiberio, questi condannò
Pilato ad esiglio perpetuo nella città di Ameria,
indi fece recare innanzi a sè il sudario, e, appena l’ebbe
rimirato, scoppiò in pianto, e vi si prostrò innanzi
orando, e tosto la lebbra scomparve. Fornì Veronica di
ricchezze, e il sudario contornò d’oro e di gemme e nel
suo palazzo conservò. Tiberio visse nove mesi ancora,
con preci continue onorando Cristo e l’imagine di lui.




Questa celebre leggenda è nel numero di quelle che
associano al Cristianesimo i fatti degli Imperatori pagani
di Roma. Ad Augusto, sotto il cui reggimento il
Salvatore era nato, si collegava una delle più belle leggende
della Città, di cui in appresso discorreremo; e Tiberio,
crudele succeditore di lui, nell’età del quale Gesù
fu crocifisso, diventò così parimenti soggetto di una
leggenda. Questa per origine fu all’altra anteriore, poichè
nei suoi tratti principali esisteva già al tempo di
Eusebio e di Tertulliano. È poi incerto il tempo in cui
si inventò il racconto che Tiberio, dopochè ebbe ottenuto
guarigione portentosa da quel sudario, ordinasse
che Cristo fosse venerato fra gli Dei di Roma. Il
Senato, narra quella leggenda, rifiutava obbedienza all’Imperatore,
ed anzi promulgava un decreto solenne
con cui bandiva della Città tutti i Cristiani; alla qual
cosa Tiberio montava in furore e faceva mettere a morte
molti Senatori. Può essere che la leggenda appartenga
al secolo duodecimo; però già in sugli anni primi del
secolo quinto, Orosio vescovo, al quale non era giunta
ancora contezza della storia del sudario, scriveva che
Tiberio s’irritava siffattamente dell’audacia con cui
il Senato rifiutava di proclamare Cristo un nume, che

di principe mitissimo si tramutava in tiranno efferato[252].




La leggenda romana aggiungeva qualche appendice
alla storia del sudario. Ed invero Veronica, dopo la morte
di Tiberio, recuperava il possedimento del suo tesoro, e
quando moriva, dopo aver campato i suoi cento anni, ne
lasciava erede il vescovo Clemente. I succeditori di questo
custodirono con gran cura quella santa reliquia,
finchè Bonifacio IV la deponeva nel Panteon[253], e finalmente
Giovanni VII la trasportava nella sua cappella
di san Pietro, ove fu conservata in un tabernacolo di
marmo. Tale è il racconto che correva in Roma del
sudario della Veronica.




Giovanni VII ad ogni modo fu benemerito della
Chiesa assai più, in grazia della sua restaurazione di un
celebre convento nella Campagna. Anche l’abazia dei
Benedettini di Subiaco, fondazione antichissima di Benedetto,
aveva avuto la sorte istessa della sua colonia di
Monte Cassino. Essa era stata distrutta dai Longobardi
nell’anno 601, e i suoi monaci s’erano trasferiti nel
convento di sant’Erasmo sul monte Celio. Per più di

cento anni Subiaco restava deserto, finchè Giovanni VII
rinnovellava quell’abazia[254].



§ 3.
Sisinnio papa nel 707. — Costantino papa nel 708. — Castigo
inflitto a Ravenna. — Il Pontefice va in Oriente. — Supplizî
in Roma. — Indole dei Ravennati. — Sollevazione di
Ravenna sotto di Giorgio. — Prima federazione di città in Italia. — Filippico
Bardane imperatore nel 712. — I Romani gli rifiutano
omaggio. — Ducato e Duce di Roma. — Guerra civile
in Roma. — Palazzo de’ Cesari. — Anastasio II imperatore nel
713. — Costantino muore nel 715.



Sisinnio, siro di nascita, succedeva a Giovanni nel
pontificato, ma per il breve giro di venti giorni. Morte
gli impediva di dar eseguimento al glorioso disegno che
volgeva in mente di restaurare le mura della Città, le
quali erano nel massimo decadimento.




Costantino, succeditore di lui e come lui siro di nazione,
uomo destro nelle faccende e fornito di energia
robusta, fu consecrato addì 25 del Marzo 708. Avvenimenti
di notevole gravità illustrarono il suo pontificato
che ebbe la durata di sette anni. Nel 709 un’orribile
sventura colpiva Ravenna; chè l’Imperatore compieva
allora sue vendette contro quella città che aveva giurato
di punire. Veniva di Sicilia a quel porto il patrizio
Teodoro con un’armata; i nobili ravennati e i
più illustri del clero erano tosto strascinati sulle navi
e carichi di catene, indi i Greci scendevano a terra.
Con ira di barbarie furibonda mettevano a sacco e a fuoco

Ravenna; un gran numero di cittadini trucidavano;
i più ragguardevoli il Patrizio traeva prigionieri a
Bisanzio innanzi al trono dell’Imperatore, e Giustiniano
comandava che fossero messi a supplizio. Fra queste
vittime dell’ira sua fu pure Giovanniccio, condannato ad
esser seppellito vivo in un muro; il celebre Ravennate
era tratto per le vie di Costantinopoli, e il boia lo precedeva
proclamando la pena crudele che doveva espiare[255].
Il suo compagno di prigionia, l’arcivescovo Felice,
era accecato, indi esiliato nel Ponto[256].




L’orrenda sorte di Ravenna metteva in grave trepidanza
le province d’Italia e cresceva odio contro
Bisanzio. Già fin d’allora le città avrebbero potuto scuotere
il giogo dei Greci, se fossero state fra sè unite,
e se la paura dei Longobardi non le avesse poste in sospetto.

Roma stessa si commosse a dolore per la ruina
della sua rivale, ma il Papa ne trasse qualche profitto, e
l’Imperatore stesso si vide costretto a guadagnarselo
con amichevoli cortesie. Giustiniano anzi lo invitava ad
andare a Costantinopoli per definire la controversia tuttavia
pendente sugli articoli del sinodo Trullano. Ancor
sotto il terrore destato dal castigo inflitto a Ravenna, il
capo della Chiesa romana obbediva al cenno dell’Imperatore;
rimpiangendo il suo amaro destino, Costantino
s’imbarcava in Porto addì 5 dell’Ottobre 710, e con sè
conduceva alcuni dei più illustri ottimati della Chiesa,
Niceta vescovo di Silva Candida, Giorgio vescovo di Porto
e parecchi cardinali e officiali del palazzo pontificio.
È prezzo dell’opera di accompagnarlo nel suo viaggio,
per conoscere la via che allora si seguiva per andare da
Roma a Costantinopoli. Il Papa col suo corteo per Napoli
moveva a Sicilia, forse a Messina, indi a Reggio, a Cortona
e a Gallipoli. In Otranto svernava; poi, nella primavera,
il Papa riprendeva il suo cammino percorrendo le coste di
Grecia, quindi veleggiava all’isola di Ceo, e di là a Bisanzio.
In tutti i luoghi percorsi nel viaggio il magistrato
aveva ordine di accogliere con onoranza il Vescovo romano;
dalla città capitale uscivano a dargli il benvenuto
Tiberio figlio dell’Imperatore alla testa del Senato e
Ciro patriarca a capo del clero. L’ultimo Pontefice che
Bisanzio vide entro le sue mura tenne il suo ingresso
a cavallo, coperto il capo della mitra; e fu albergato nel
palazzo di Placidia[257].









L’Imperatore trovavasi allora a Nicea in Bitinia, e
Costantino ossequiente, senza frapporre dimora, era costretto
a lasciare la città capitale, e a partirsi per Nicomedia,
dove con lui s’incontrava Rinotmeto, mostro di
crudeltà tutto grondante di sangue, agli occhi del popolo
si purificava dei suoi delitti con abbracciamenti
del Papa, colla confessione e colla comunione; ma ciò
di cui nelle loro conferenze si trattasse non si racconta[258].
Sembra tuttavia che finissero a intendersela
bellamente; chè l’accorto Costantino tornava di Oriente
nell’autunno del 711 colla conferma di tutti i privilegî
della Chiesa romana. Allorquando, simile a Gionata riuscito
a salvamento, toccò terra a Gaeta, trovò ivi molti
sacerdoti e ottimati romani che s’erano affrettati d’irgli
incontro a salutarlo. E giubilanti lo ricondussero
a Roma, dove fece il suo ingresso addì 23 di Ottobre,
dopo un’assenza che s’era prolungata un anno intero.




Allora gli diedero contezza dei fatti spaventosi che
erano occorsi durante la sua lontananza. Chè, tosto dopo
la partita di lui, era venuto a Roma Giovanni Rizocopo
esarca, aveva incarcerato alcuni degli officiali più illustri
della Chiesa, e senza inquisizione gli aveva mandati
al supplizio. Qual fosse il motivo della persecuzione
non penetriamo; poichè però l’Esarca, appena avvenute
quelle esecuzioni, partivasi per Ravenna dove moriva,

ci sembra che la cosa dovesse aver qualche legame
colla ribellione di Ravenna.




Questa città sventurata, indotta dalla disperazione
delle sue sorti, s’era alzata a rivolta, e aveva scosso il
giogo dei Bizantini. Quello di Ravenna era un popolo
fervido di passioni focose e di costume fanatico; e pare
che in esso gli spiriti fieri del medio evo, causa forse
le strette relazioni in cui era con Bisanzio, si manifestassero
più presto che nelle altre città d’Italia.
Ne offre una prova ciò che Agnello, cronista suo, racconta
dei giuochi che erano sollazzo di quei terrazzani.
Ogni domenica, così egli narra, nobili e popolo minuto,
grandi e piccoli, uomini e donne, solevano uscire delle
porte, per contendere gli uni contro gli altri nella lotta.
Divisi erano in due fazioni, quella di Porta Tiguriense
e quella della Postierla o Summus Vicus; pugnavano
con fionde, i fanciulli giocavano ai dischi[259]. I giuochi
partorivano battaglia a vita e a morte. Una domenica
che quelli della Postierla più deboli lasciavano il terreno
coperto di loro morti e di loro feriti, i vinti concepirono
un disegno infernale di vendetta; finsero di
volersi rappacificare con gran solennità, e invitarono i
Tiguriensi a celebrare la novella amicizia nella basilica
Ursiana. Ogni uomo quindi adduceva ospite alle sue case
uno dei rivali, ivi lo pugnalava e con gran segreto trasportava
via il cadavere. Ciascun si chiedeva dove fossero
iti tanti cittadini scomparsi; si serravano i bagni

e le botteghe, si sospendevano gli spettacoli pubblici; le
vedove e gli orfani correvano per le vie con gemiti e
pianti, si strappavano il crine e gli abiti, e si percotevano
il viso. Trascorse una settimana intera in quel
duolo; Damiano vescovo ordinò che tutto il popolo vestito
di sacco e asperso di cenere movesse a litane solenni[260];
e lo Storico ravennate racconta che allora
la terra si spalancò e furon visti i cadaveri dei traditi.
Gli assassini furono trucidati; la rabbia della
vendetta li colpì fin nelle loro donne e nei bimbi; il
quartiere della Postierla fu distrutto, e a vitupero eterno
gli fu imposto nome di quartiere dei malandrini.




Questi casi avvenivano in sullo scorcio del secolo settimo;
e gli abbiamo narrati soltanto affine di mostrare
con un esempio, che già fin d’allora era scoppiata quell’ira
di parti cittadine che fu carattere proprio del medio
evo in Italia[261].




Ravenna insorgeva nell’anno 710. La ribellata città

eleggeva a capo suo Giorgio, l’ardimentoso figlio di
quel Giovanniccio che era stato fra supplizî ucciso a Bisanzio;
e già con linguaggio dell’età di mezzo lo si
può chiamare «capitano del popolo.» Divise egli tutta
Ravenna in dodici gonfaloni o bandi, dai vessilli sotto
i quali si riunivano le milizie della città, e vi diè questi
nomi: Ravenna, Bando Primo, Bando Secondo, Vessillo
Nuovo, Invitto, Costantinopolitano, Fermo, Lieto, Milanese,
Veronese, Vessillo di Classe, e la schiera dell’Arcivescovo
col clero e coi servi della Chiesa. Questa partizione
militare ivi continuò ancora ad esistere nel secolo
nono, nè v’ha dubbio che una di simile si costituisse anche
a Roma, in corrispondenza alla divisione della Città
per regioni[262]. Giorgio in pari tempo riusciva a formare
la prima federazione di città di cui abbiamo notizia; chè
a Ravenna si unirono con giuramento di alleanza, Sarsina

(Sarxena), Cervia, Cesena, Forlimpopoli (Forum popilii),
Forlì (Forum Livii), Faenza (Faventia), Imola (Forum
Cornelii) e Bologna (Bononia), e cioè quasi tutto il
territorio dell’Esarcato. Questo avvenimento notevole
di una prima lega delle città latine, dalle quali i Longobardi
non avevano potuto massimamente sradicare
l’indole di nazione, nè in particolare avevano potuto
bandire il giure romano e la costituzione municipale
romana, diventa quasi l’inizio del medio evo d’Italia;
certo fu questo il primo passo all’independenza comunale
di republica. Sventuratamente qui difettiamo di notizie
da parte dei Cronisti di quell’età; la mozza Istoria di Agnello
non fa verbo di più su questa federazione di città
e sulla guerra che essa sostenne contro a’ Greci. Non v’ha
dubbio che quella Storia, se avesse parlato, avrebbe posto
in rilievo il grande ingegno politico di Giorgio, ed avrebbe
narrato che l’esarca Rizocopo fu trucidato nella rivolta.
È incerto financo l’anno di questa sollevazione
con cui si chiude un intiero periodo storico; forse Ravenna
si alzava a rivolgimento soltanto allora che giungevale
la nuova della morte di Giustiniano imperatore;
e questa avveniva, come dice il Libro Pontificale, tre
mesi dopo che il Papa aveva fatto ritorno a Roma. Filippico
Bardane infatti, verso la fine dell’anno 711, si
era impadronito del trono di Bisanzio; per ordine di lui
il tronco capo del tiranno Giustiniano era mandato in
Occidente perchè di quella vista si allietasse lo sguardo
dei Romani[263]; ed è probabile che il popolo corresse a

mirarlo colla stessa curiosità ottusa con cui, tempo
prima, aveva accolto l’effigie coronata d’alloro di quella
testa medesima: così in quegli orribili tempi il teschio
sanguinoso di un Imperatore peregrinava per le province
dianzi oppresse dal suo despotismo, in quello forse
che stavasi aguzzando il filo della mannaia pronta a
colpire il capo di colui che erane stato assassino e
succeditore.




Appena che il novello Imperatore, monotelita ed
eretico, aveva indossato la porpora, annullava i decreti
del sesto Concilio, e dalle pareti del palazzo imperiale
faceva tor via il quadro che vi era stato collocato
a ricordarne la storia. La teologia dogmatica era
tenuta in quella età d’importanza sì grave e s’ingeriva
in tutte cose profondamente così, che ogni Imperatore
novello, tosto dopo il suo avvenimento al trono, soleva
spedire a’ più illustri vescovi dell’Impero la sua professione
di fede ossia i Sacra: anche Filippico pertanto
la sua mandava a Roma, ma il Papa e il clero la riprovavano
come ereticale, e su di una parete del san Pietro
facevano dipingere un ampio quadro in cui erano istoriati
tutti i sei Concilî ecumenici. Di questa maniera efficace
d’esprimere proteste politiche, anche in altre condizioni
di cose, si usò in Roma nel più tardo medio evo[264]. Tutto
il popolo romano s’animava a spiriti di aperta ribellione
contro un Imperatore che aveva osato di negare le due
volontà ossia la duplice natura del Cristo; così esso di bel

nuovo sorgeva con dignità di antico Populus Romanus, e
decretava di negare omaggio all’Imperatore, di respingere
il suo simulacro e i suoi rescritti, e perfino di escludere
dal commercio la moneta dei solidi coniati della
sua effigie, e di bandire dalle preghiere il nome di lui. Il
fervore teologico dava a Roma un sembiante nuovo. Questo
popolo, che finora era parso operoso soltanto allora
che trattavasi di eleggere il Papa, sorgeva adesso da
cittadinanza che statuiva di cose politiche[265]. I nobili,
l’esercito e i cittadini divisi in maestranze, si riunivano
a consiglio, e concordi deliberavano di opporre resistenza
al capo dell’Impero. Fino al Libro Pontificale scappa
qui per la prima volta la appellazione di «Ducato della
città di Roma», donde abbiamo a noi dinanzi delineato
tutto il territorio della Città, a destra e a sinistra
del Tevere, che comprendeva la Tuscia romana e la
Campagna. E per la prima volta con questo Ducato appare
menzione anche del Duce che ne attendeva al reggimento[266].




Cristoforo, duce di Roma, vi era stato eletto sotto il
reggimento precedente; il potere gli era adesso tolto
dallo Esarca oppure dall’Imperatore novello, e Pietro era
di Ravenna spedito a Roma nell’officio di lui, affinchè

reggesse la cosa pubblica secondo l’intendimento del
nuovo governo. Ma il numero maggiore del popolo romano
protestava di non volere starsi soggetto al Duce dello
Imperatore eretico; la Città si divideva in due fazioni;
l’una sotto il nome di «Cristiani», teneva la parte di
Cristoforo, l’altra, che comprendeva il numero minore
ed era condotta da Agatone, aderiva a Pietro. E qui
in mezzo alla tenebra fitta di quell’età occorre di seguire
con intensa attenzione questo tumulto, cui il Libro
dei Papi con parola ampollosa dà il nome antico di
guerra civile (bellum civile), perocchè sia un avvenimento
importante, nuncio di tempi nuovi. Tornano
in vita memorie dell’antichità già coperte d’obblianza;
le fazioni contendenti vengono alla pugna nella via
Sacra, innanzi al palazzo dei Cesari, e l’antico selciato
di quella strada si colora del sangue degli uccisi: perciò
ne è dato di conchiudere che al principio del secolo
settimo esistevano ancora la via Sacra e il Palazzo, ed
anzi dal luogo del combattimento abbiamo buon argomento
di credere che nelle case imperiali fosse la dimora
del Duce, avvegnachè senza dubbio la fazione di Pietro
ivi assalisse Cristoforo nella residenza del governo di
Roma per discacciarnelo[267]. Nel palazzo dei Cesari del
resto s’erano compiuti pochi anni prima dei restauri; e,
ancora sullo scorcio del secolo settimo, esisteva la Cura
Palatii Urbis Romae, ossia un officiale che doveva provvederne
alla conservazione. Quel ministero, sì altamente
apprezzato da Cassiodoro, avea tenuto Platone padre di
Giovanni VII, perocchè a lui ed a Blatta moglie sua

vadano riferite due iscrizioni degli anni 686 e 688, che
Giovanni, allora rettore del patrimonio Appio, poneva a
memoria de’ suoi genitori nella chiesa di santa Anastasia.
La prima iscrizione dice che Platone, dopo che ebbe nel
suo officio di preposito dell’antico palazzo di Roma, restaurata
di quello la lunga scalea, era salito alle magioni
celesti del Re sempiterno[268]. La residenza di dominio

di tanti Imperatori, il luogo cui s’erano conversi, come
raggi al centro, i destini del mondo; donde pel corso di
alcuni secoli l’umanità intera era stata retta con sapiente
ragione di governo oppure oppressa con giogo
vituperevole, doveva or tosto decadere in oblio profondo:
chè già ai tempi di Carlomagno per le stanze di Augusto
e di Trajano vuote di abitatori, batteva la tarda ala
il gufo, come oggi avviene, e, come al dì d’oggi, in
mezzo a quei ruderi il monaco piantava alberi d’olivo.




Sopravveniva una processione di preti tenenti in
mano gli evangelî e i crocifissi, e separava i combattenti.
La prudente arte politica dei Papi prendeva a
legge di non mescolarsi nelle fazioni, ed anche adesso
il Papa non s’ingeriva che al solo scopo di mettere la
pace; e quantunque il partito dei «Cristiani» avesse
potuto schiacciare senza fatica i suoi avversarî, ei gli
comandava di ritirarsi: così tacitamente si conchiudeva
una tregua, finchè pochi giorni appresso veniva di
Sicilia la novella che Filippico Bardane era stato precipitato
dal trono e orbato degli occhi.




Anastasio II, segretario di palazzo, aveva compiuto
prosperamente quel rivolgimento nel dì 4 del Giugno 713,
e s’era fatto gridare imperatore. Ne discende pertanto
che i torbidi di Roma avevano durato quasi un anno e
mezzo. Ora erano del tutto composti a quiete; il nuovo
Imperatore qualche tempo dopo mandava il patrizio
Scolastico da esarca in Italia, e gli affidava la sua professione

di fede ortodossa affinchè la consegnasse al Vescovo
romano. Il nuovo Vicerè la recapitava al Papa in
Roma, ed i Romani, forse perchè Cristoforo era morto o
s’era palesato inetto all’officio, si acconciavano a tenersi
per duce Pietro, dopo che egli aveva promesso di
non prender vendetta di alcuno dei suoi avversarî[269].




A questo tempo il Libro dei Papi pone fine alla biografia
di Costantino. Egli passava all’altra vita nel dì
8 dell’Aprile 715: combattè con buona fortuna per la
fede ortodossa di Roma, e fu valente predecessore di Pontefici
maggiori, sotto ai quali Roma si liberò del giogo
dei Bizantini.







LIBRO QUARTO.
DAL PONTIFICATO DI GREGORIO II NELL’ANNO 715
ALLA INCORONAZIONE DI CARLO IMPERATORE NELL’ANNO
800.








CAPITOLO PRIMO.




§ 1.
Gregorio II sale al pontificato nel 715. — Indole e
operosità di Gregorio. — Bonifacio converte la Germania. — Leone
l’Isaurico. — Culto delle imagini dei Santi in Oriente
e in Occidente. — Statua di bronzo del san Pietro in Vaticano.



Dopo la successione di sette Papi di origine greca
o assira, Gregorio II fu il primo dei Romani che salisse
alla cattedra di Pietro. Il vecchio nome romano
di Marcello padre di lui, desta la ricordanza del tempo
antico, e ci fa credere ch’egli discendesse di illustre
stirpe patrizia. Manifesto è che il popolo eleggeva a pontefice
un uomo di nazione romano, per muovere opposizione
a Bisanzio. Gregorio, da diacono, era stato col
suo predecessore Costantino a quella corte, dove, nelle
disputazioni sugli articoli del sinodo Trullano, s’era
conquistato gloria di erudizione, di eloquenza e di animo
coraggioso. Fu fatto papa addì 19 Maggio 716, nel
terzo anno dell’impero di Anastasio.




Il popolo longobardo era governato in quel tempo
da re Liutprando, principe fornito di molta energia e di

saviezza grande, che nella mente nutriva altissimi disegni.
Poichè egli si rifiutava di confermare la donazione
di Ariberto II, Gregorio II si dava ogni cura d’impedire
che ne avvenisse una rottura. I suoi nunzî riescivano
in quest’intento, ma il Papa reputava necessario di
restaurare quelle cadenti mura di Aureliano, che erano
i baluardi dell’independenza nazionale di Roma. Aperte
fornaci di calce, s’imprese a riedificare le mura incominciando
dalla porta di san Lorenzo, ma presto insorsero
ostacoli a impedire la prosecuzione del lavoro[270].
Il Tevere inondava colle sue acque la Città, e gravi danneggiamenti
recava nel campo di Marte[271].




Non abbiamo contezza di altri fatti riguardanti propriamente
la città di Roma, che siano avvenuti duranti
i primi anni del pontificato di Gregorio II; si fu massimamente
la mancanza di Cronisti contemporanei che
ebbe in parte seppellito nella tenebra la grande operosità
di questo Pontefice. Ei ci fa ricordare Gregorio I.
La sua autorità di comando si estendeva fin sull’Italia
meridionale, dove i Longobardi di Benevento avevano
conquistato il castello di Cuma, che a quel tempo ancora
continuava ad essere un forte arnese di guerra. A

Giovanni, duce di Napoli, il Papa statuiva il modo di
condurne il reggimento[272]; e quando la fortezza fu di
bel nuovo tolta ai Longobardi, egli pagò del tesoro della
Chiesa settanta libbre d’oro come prezzo di cessione. Al
pari del magno Gregorio, che alla Chiesa aveva conquistato
province remote, anche Gregorio II conseguì
trionfi, e furono ancor più avventurati. Gli Anglosassoni
che il primo aveva convertito, diventavano adesso
i missionarî dell’Allemagna; Gregorio II elevava a
dignità di vescovo tedesco il celebre Vinfredo ossia Bonifacio,
e lo mandava da legato apostolico in quelle
contrade ancor incolte e coperte di selvagge foreste,
dove quel servo ossequiente del Papato poneva il fondamento
alla dominazione della Chiesa romana. Di tal
guisa, dopo secoli lunghi di una vita oscura delle sue
stirpi guerriere. Germania tornava ad associarsi con
fervidi vincoli a Roma; nè lungo tempo doveva trascorrere
perchè esercitasse influenza poderosa sui destini
della Chiesa e su quelli di tutto Occidente.




L’età onde discorriamo, era massimamente affaticata
da forze operose di svolgimento di una vita nuova. Dopo
che nel secolo settimo s’era compiuta la caduta del
mondo romano, incominciava da quell’immensa vastità
di diluvio a sollevarsi un continente novello; e già la
Chiesa romana lo aveva tutto trascinato e chiuso entro la
sua orbita. Infatti era la religione cristiana che in una
legge ed in un culto comune aveva riunito fra essi e
colle reliquie della nazione latina i popoli germanici,

quanti di loro nell’Inghilterra, nelle Gallie, nelle Spagne
e in Italia per mezzo di essa erano stati accolti
entro il giure civile romano; di tal maniera per opera
della Chiesa s’era costituito un dominio occidentale di
popoli, che in processo di tempo doveva assumere ragione
e sembianza di romano Impero. Peraltro, contro questo
regno unito dei Germani e dei Latini, allora da Oriente
moveva minaccia di grave pericolo. Nel bel fiore della
sua potenza, l’Oriente arabo insorgeva alla pugna contro
l’Occidente; già i Maomettani assalivano Costantinopoli,
i Saraceni dominavano il mar Mediterraneo, minacciavano
Italia e Roma, e dalle Spagne conquistate
scendevano nelle province meridionali delle Gallie per
abbattere il reame dei Franchi e, insieme con esso, il
baluardo della Chiesa romana in Occidente. E in mezzo
a quel turbinio avveniva d’altra parte un fatto che a
Roma e ad Italia doveva dare una forma nuova.




Dopo che s’erano compiute due rivolte militari, che
aveano precipitato del trono gli imperatori Anastasio e
Teodosio, vi si era assiso Leone l’Isaurico addì 25 del
Marzo 717. Quest’uomo valoroso aveva respinto gli Arabi
dalle mura di Costantinopoli ed aveva ispirata vigoria di
vita novella al greco Impero. Insieme col suo tempo si
perdette la rinomanza gloriosa di sue geste guerriere, ma
l’acerba lotta per l’uso o per l’abuso delle imagini nella
Chiesa, lotta che egli con un suo editto revocava in vita,
ebbe reso immortale il nome di Leone. Il passionato fervore
dei Bizantini per le cose di teologia s’impadroniva anche
dell’animo soldatesco e semplice di questo Imperatore: e
quantunque per fermo egli non fosse atto a comprendere
le sottigliezze delle cose dogmatiche, tuttavia, impetuoso

e ardito, ei concepiva il disegno di voler purificare dalla
servilità idolatrica il culto cristiano; il guerriero isaurico
credeva che a compiere quella fatica di Ercole gli bastasse
di promulgare un editto imperiale. Le grida chiassose
di scherno dei Maomettani che nelle conquistate città di
Palestina e di Siria avevano fatto vitupero alle imbelli
imagini dei santi, e i maligni epigrammi degli Ebrei
della sua corte, erano cagione che egli si rodesse per
l’onta e pel dispetto. I Cristiani, dicevano quei miscredenti,
che se la pretendono di adorare il Dio vero, hanno
riempiuto il mondo di una torma d’idoli più numerosa
di quella che eglino, dopo i tempi di Costantino, trovassero
da distruggere nei templi pagani; nè i confessori
dell’Evangelo hanno a schivo di volgere in publico loro
preci a de’ bambocci di metallo, di pietra e di legno,
e a de’ musi dipinti in tela, e alle brutte imagini di
stregoni innumerevoli. Il mondo romano s’è rifatto
in paganesimo come prima era, nè il Cristianesimo altro
è che un culto d’idolatri, laddove le moschee e le
sinagoghe nostre, pure e monde di simulacri, non sieno
adorne altro che dello spirito di Dio uno e vero, e della
legge del Profeta.




Oltracciò, quei Vescovi greci nei quali metteva cruccio
l’abuso introdotto nel culto delle imagini, comparavano
a quell’età loro il costume dei primi secoli cristiani,
nei quali non s’erano visti simulacri. Anticamente
erano stati i gentili a rovesciare lo scherno sui Cristiani,
perocchè nella povertà di loro religione plebea
non possedessero templi, nè altari, nè statue splendide,
ed allora i Cristiani così avevano loro risposto: «Credete
forse che noi celiamo l’oggetto della onoranza nostra

perchè non abbiamo templi, nè altari? A che dovrei
farmi un simulacro d’Iddio, se in verità l’uomo di Dio
è simulacro? perchè dovrei edificare un tempio, se il
mondo universo, opera delle sue mani, nol può comprendere?
io uomo avrei nel mondo tanto spazio di
dimora, e la onnipotenza di Dio dovrebbe essere racchiusa
in una cella angusta? Non è forse meglio che
noi consecriamo a Dio un albergo nel nostro spirito e
nel profondo del cuor nostro?»[273]. Ma i tempi di Minucio
Felice non erano più, ed ora gli infedeli con
acerbo dileggio ritorcevano quelle domande. Il sinodo
di Illiberis, ancora in sui primi anni del secolo quarto,
aveva divietato l’uso delle imagini nelle Chiese, perchè
si temeva che ne venisse pericolo alla fede; ma nel secolo
sesto non sarebbe più stato possibile di promulgare
un pari decreto[274].




Non è mestieri di dire che in sull’incominciamento
del secolo ottavo tutti i paesi cristiani di Oriente e dell’Occidente
erano pieni di imagini e di simulacri del
Cristo, della Vergine e dei Santi. Fino al quinto secolo
il culto ne era stato immune; l’imagine stessa della
Croce era venuta in costume universale gran tempo

dopo di Costantino[275]; ma, dappoi, la fantasia dei popoli
orientali primamente, indi quella degli occidentali,
nella rappresentanza delle imagini dei Santi, s’era sospinta
al di là di ogni limite. Simulacri miracolosi, effigie
del Cristo Salvatore e di Maria Vergine «non fatte
da mani umane (ἀχειροποίητος)», ma tratte con mistiche
impronte dalle fattezze degli originali, oppure opere di
angeli o dell’apostolo Luca, nel secolo sesto sbucavano
fuori da parecchie città di Asia e di Europa; e turbe
numerose di pellegrini traevano a quelle chiese che si
gloriavano di possedere di quei ritratti genuini, e, per
vero dire, profittevoli di lucro.




L’esempio di Oriente trovava imitazione in Occidente,
e nel secolo sesto s’erano approvigionate le chiese
di quei ritratti dei Santi, condotti in pittura ed in iscultura,
dai quali occorre peraltro distinguere le imagini
effigiate del Cristo e dei Santi, che ancora anticamente
erano disegnate nelle catacombe, negli archi di trionfo
e nelle tribune delle chiese. Soltanto le storie di martirio

s’evitava di rappresentare nelle chiese di Roma,
per modo che in quelle onde fin qui abbiamo discorso,
non si trova neppure una storia dei tormenti di un confessore;
diversamente invece avvenne nei tempi assai
posteriori, allorchè sembrarono necessarie forme sì rudi
a risvegliare il sentimento religioso omai affievolito[276].
Non una delle pitture delle catacombe di Roma, non
una delle sculture degli antichi sarcofaghi cristiani,
attingono il loro soggetto dalla passione di Cristo o dal
martirio di qualche Santo. Esse raffigurano soltanto il
Cristo che ammaestra i suoi discepoli, che risana gli
infermi o che opera miracoli. Può darsi che il possedimento,
onde Roma così grandemente s’allietava
delle salme dei Santi più illustri, tenesse ivi per lungo
tempo remota od almeno ristretta la venerazione
di imagini portentose; ma allorquando Edessa e Panea,
quando Gerusalemme od altre città di Asia menarono
altissimo vanto di possedere ritratti e simulacri
genuini del Cristo, neppure Roma volle starsi lor dietro;
ed è possibile cosa che il sudario della Veronica
già nel secolo settimo all’universale onoranza si

esponesse[277]. Ai tempi di Gregorio I, Roma affermava
di possedere la vera imagine del Cristo, della Vergine
e dei due principi degli Apostoli, avvegnachè quel Papa
ne spedisse delle copie al vescovo Secondino, ma avesse
argomento di ammonirlo che quelle imagini, e ben
sel doveva egli sapere, eran fatte perchè gli servissero
non come oggetto di adorazione, ma soltanto di ricordanza.
Alcuni Vescovi delle Gallie forniti di colto ingegno,
vedevano a malincuore quegli abusi idolatri, e
con ragione temevano che la moltitudine superstiziosa
novellamente tramutasse il Cristianesimo in culto pagano.
Sereno di Marsiglia un giorno deliberava di abbattere
nella sua chiesa alcune imagini di Santi, ma
Gregorio scriveva a quel Vescovo: «Lodevole è lo zelo
che tu rivolgi a impedire che si adori l’opera delle mani
dell’uomo, ma è mio giudizio che mal festi a porre in
pezzi quelle immagini. Avvegnaddio la pittura sia usata
nelle Chiese acciò coloro che di lettere non sanno, almeno
legger possano collo sguardo nei quadri che pendono
dalle pareti[278].» Questa era l’opinione di Gregorio

sull’uso cui servir dovevano le imagini nelle chiese,
ed i Papi che combatterono a loro difesa avrebbero dovuto
appoggiarsi su quell’autorità. La moltitudine però non
comprendeva, nè partecipava a quel principio composto
a temperanza, e la venerazione cieca assumeva indole
di adorazione, indiritta a chi nell’imagine era effigiato.
Artisti in gran numero, e massimamente monaci nei
conventi, davano opera, con vera industria di fabbrica,
a colorire di quelle imagini di Santi; e le chiese, che in
particolare possedevano di quei simulacri portentosi, ne
ritraevano ragguardevoli redditi. Ai dipinti succedevano
le sculture, perocchè, parte in causa dell’abborrimento
nutrito dai primi Cristiani contro le statue, parte per altri
motivi, la statuaria fosse rimasta assai dietro alla pittura.
Se pure in Roma, al principio del secolo ottavo,
non si era peranco stabilita la consuetudine di trarre in
processione simulacri scolpiti in legno, tuttavia v’era
nelle chiese buona copia di statue del Redentore, della
Vergine, dei Santi, modellate in oro, in argento, in bronzo;
e, posteriormente al secolo quinto, la celebre statua
in bronzo del san Pietro, dall’alto del suo trono torreggiava
nell’atrio della sua basilica, e già fin d’allora sporgeva
il piede al bacio degli adoratori, simile al celebre
Ercole di bronzo del tempio di Agrigento, di cui si legge
in Cicerone, che a furia di baci dei devoti aveva il
mento levigato e rilucente[279].









Della celebre statua dell’Apostolo abbiamo già discorso
a proposito della storia di Leone I, e qui la richiamiamo
alla ricordanza, perocchè l’Imperatore, avverso
alle imagini, segnatamente la togliesse di mira
quale oggetto dell’ira sua, e papa Gregorio II la dichiarasse
oggetto dell’amore fervidissimo di tutta Roma.
Quel simulacro di bronzo aveva dai Romani venerazione
di palladio, ed eglino vi nutrivano affetto pari a quello
con cui i loro antenati pagani avevano difeso la statua
della Vittoria. Il simulacro rappresenta l’Apostolo seduto,
che alza la destra in atto di benedire, e nella sinistra tiene
le chiavi. L’origine è incerta, ma antica; energiche ne
sono le forme, belli i panneggiamenti. Se pure non meriti
fede quanto si narra che questa statua sia stata fusa
col bronzo del Giove Capitolino, o se pure v’abbia quasi
la certezza che essa sia soltanto una statua trasformata
di qualche imperatore o di qualche console, tuttavolta il
suo stile non è bizantino, ma antico e bello, al pari di
quello delle sculture dei migliori sarcofaghi cristiani o
della statua di marmo del santo Ippolito che oggi si
mira nel Museo cristiano del Laterano. L’Apostolo di
bronzo allora s’ergeva nel convento di san Martino,
presso la basilica di san Pietro.









La foggia ond’è per consueto rappresentato il principe
degli Apostoli, colle chiavi nella mano, colla chioma
breve e crespa a mo’ di lana, colla barba tagliata in
tondo, a differenza del san Paolo, al quale si diede chioma
liscia e lunga barba, potrebbe farsi derivare da questa
statua del Vaticano, il cui tipo fu ognor conservato
nell’arte[280].



§ 2.
Editto di Leone contro il culto delle imagini. — Resistenza
di Roma e sollevazione di alcune province italiane. — Attentato
alla vita di Gregorio. — I Romani e i Longobardi
prendono le armi. — Ribellione contro Bisanzio. — Tentativi
da Napoli contro Roma. — Lettere di Gregorio all’Imperatore.



Si era nell’anno 726 che Leone l’Isaurico promulgava
il celebre editto, in cui ordinava che dalle chiese del
suo Impero si bandissero tutte le imagini dei Santi[281].
Un’agitazione violenta scoppiava allora come turbine
nell’Oriente e nell’Occidente. La moltitudine, che le
forme materiali della figura scambiava con Dio stesso,
si commoveva ad ira fanatica, e i preti innumerevoli

comprendevano che la podestà loro sovra il popolo in
gran parte si raccomandava all’apparato del culto che
operava sui sensi. L’Oriente e alcune province dell’Occidente
si coprivano delle ruine di statue e di musaici
fatti in pezzi, e le ombre degli ultimi gentili di Roma
avrebbero potuto con maligno compiacimento contemplare
tanta mutazione di cose. Però il Papa difendeva
la mitologia cristiana, sorta dopo il tempo pagano, con
fervore più vivo ancora di quello con cui Simmaco aveva
combattuto contro gli Imperatori cristiani in favore degli
idoli antichi e dell’altare della Vittoria. Anche a Roma
Leone spediva il suo editto, e Gregorio con una bolla
protestava che l’Imperatore non aveva autorità di comando
in cose di fede, e che a lui lecito non era di contraddire
ai decreti antichi della Chiesa. A quel diniego
risoluto del Papa, Leone rispondeva emanando nuovi
decreti, coi quali minacciava di deporre Gregorio, se ricusasse
obbedienza. Ma Gregorio non cedeva; ammoniva
con lettere i Vescovi e le città d’Italia a resistere contro
gli intendimenti ereticali dell’Imperatore, e, per
usar le parole del Libro Pontificale, s’armava contro lo
Imperatore come contro un nemico. Le sue lettere pastorali
operarono dappertutto effetti gravissimi. La Pentapoli
e l’esercito dei Veneziani impugnarono l’armi e
proclamarono di voler difendere il Papa. Gregorio vide
destarsi in Italia la fiamma del sentimento di nazione;
un cenno solo di lui avrebbe bastato a muovere tutto il
paese a rivolgimento, ma motivi rilevanti lo inducevano
ad impedire un’aperta sollevazione contro l’Impero. È
cosa incerta se il Ducato romano veramente negasse di
pagare il tributo all’Imperatore; sembra però che in

fatto Gregorio si opponesse a una nuova imposizione
che vi ordinavano i Bizantini[282].




Roma e le province, dalle bocche del Po fino alle
Calabrie, erano tutte in commovimento, e si schieravano
intorno al Papa loro proteggitore e interprete de’ loro
sentimenti di contro a Bisanzio. Alla notizia di quei fatti,
l’Imperatore armava un naviglio, ma, prima ancora che
questo mettesse alla vela per la foce del Tevere, volle
liberarsi di Gregorio secondo la costumanza bizantina.
Il duce Basilio, Giordano cartulario e Lurione suddiacono,
insieme con Marino, che l’Imperatore in quello aveva
mandato da Duce a Roma, tramavano di uccidere Gregorio,
ma la repentina cacciata dell’ultimo di questi
officiali mandava a vuoto l’attentato. Giordano e Giovanni
furono fatti in pezzi dal popolo, e Basilio riuscì a
salvarsi ricoverando in un convento. Frattanto Paolo, novello
Esarca, veniva a Ravenna con ordine assoluto di
soffocare a qualunque costo la sollevazione dei Romani.
Egli spediva un esercito contro Roma, ma perfino i
Longobardi di Spoleto e di Tuscia, indotti senza dubbio
dal Pontefice a farsi alleati suoi, si levavano, proteggevano
le frontiere del Ducato romano, e, uniti ai Romani,
impedivano all’oste che s’avanzava di passare oltre ponte
Salaro. I Greci tornavano indietro, e l’Esarca, contro
cui il Papa scagliava la scomunica, era minacciato di
pericolo dentro alle mura stesse di Ravenna. La Pentapoli
apertamente gli negava obbedienza, le città tutte

del mezzo d’Italia cacciavano gli officiali bizantini, eleggevansi
Duci loro proprî, e minacciavano di acclamare
un novello Imperatore e di condurlo a Bisanzio[283]. Questo
disegno è invero meritevole di nota, avvegnachè significhi
che gli Italiani sollevati neppure remotamente
pensavano a restaurare l’impero romano di Occidente,
e nemmeno a dividere lo Stato. Gregorio però si
opponeva a quel proposito, non tanto perchè sperasse
nella conversione dell’Imperatore, quanto perchè temeva
che una rivoluzione tanto violenta di cose desse Italia e
Roma in balia dei Re longobardi. Ragione di utilità loro
propria imponeva ai Papi di impedire che in Italia sorgesse
una monarchia, e di tenere da sè lontana la sede
della podestà civile. L’Imperatore che sedeva a Bisanzio,
loro per certo era men pericoloso di quello che sarebbe
stato un Re che avesse ridotto Italia a unità sotto il suo
scettro e indi per necessità avesse preteso a Roma come
a sua città capitale. Oltracciò, il Papa doveva schivare
tutto quello che avesse potuto dargli sembianza di ribellione
alla autorità legittima dell’Impero; laonde con prudente
moderazione temperava la foga degl’Italiani, e gli
ammoniva a non rompere la sudditanza all’Imperatore[284].
Per questo motivo tollerava in Roma la presenza

di Pietro, duce imperiale, sebbene lasciasse che i Romani
nel palazzo dei Cesari l’assediassero, e indi lo
cacciassero oppure lo trucidassero[285]. Può darsi che i
Romani allora si eleggessero un Duce loro proprio, come
le altre città italiane avevano fatto, ma non può certo
darsi la prova che Roma solennemente proclamassero a
republica, e che a loro capo temporale elevassero il Papa;
ciò d’altronde sarebbe stato contrario all’arte politica
di Gregorio[286]. Nel frattempo, Esilarato duce di
Napoli, era entrato con sue soldatesche nella Campagna,
e quivi dalle milizie romane era battuto e ucciso.
La signoria bizantina si vedeva ben tosto ristretta al solo
possedimento di Napoli, la quale, essendo città animata
dal commercio che vi facevano i Greci, gli Ebrei e le
genti del Levante, sarebbe stata a mal punto condotta
se avesse perduto le sue relazioni coll’Oriente. Di qui
l’antico esarca Eutichio tentava indarno di promuovere
in Roma moti di reazione; un suo ministro ivi era colto;
e se salvava la vita, dovevane gratitudine soltanto alla
intercessione del Pontefice, la cui prudenza anche a questa
occasione lo rivela statista perfetto. L’Imperatore
istizzito incamerava adesso i redditi della Chiesa nell’Italia
meridionale, e questo era il solo modo, ma fiacco

assai, con cui riusciva a vendicarsi del Papa. In Roma
la sua influenza era spenta affatto; appena v’era chi
parteggiasse pei Bizantini, e Gregorio II poteva reggersi
da vero principe della Città, quantunque ei facesse le viste
di non volerne essere altro che vescovo. Il rivolgimento
contro gli officiali dell’Impero aveva qui operato
un novello ordinamento di cose, e aveva dato vita a un
reggimento cittadino, a capo del quale stavano i Judices
de Militia. Roma ricomparisce adesso per la prima volta
nell’aspetto di città independente da Bisanzio, con forme
di republica aristocratica; oscuro ci rimane qualmente
si attuassero, ma è probabile che la Città fosse retta da
magistrati con nome di Console e di Duce, sopra i quali
il Papa esercitava tacitamente la sua autorità. I Romani,
che non volevano più star soggetti al reggimento di
satrapi bizantini, riverivano invero pur sempre la podestà
dell’Impero, ma si ponevano sotto la protezione
del loro Vescovo potente, che difendevano con coraggio
animoso contro l’Imperatore. Il Papa era capo naturale
della nazione romana; di tal guisa, durante la controversia
delle imagini, che nelle sue origini è coperta di
un velame, in Roma e nel Ducato sorgeva quella podestà
temporale del Pontefice, la quale col procedere del tempo
assumeva vita e forme istoriche.




La controversia tuttavia continuava anche dal lato
dommatico, e proseguivasi colla penna acerbamente. Abbiamo
due lettere che Gregorio scriveva all’imperatore
Leone nel tempo in cui fervevano i rivolgimenti di Roma.
La lingua vi è zeppa di barbarismi, la forma rozza
e acre per passione; l’ingegno colto di Gregorio I non
avrebbe per certo scritto così. Ma quelle lettere di spiriti

ribelli, che il Vescovo romano indirizzava al sire dell’Impero,
esprimono omai altamente il valore della legge
gerarchica ond’erano poste le fondamenta; e la consapevolezza
che ha il Papa della sua supremazia di capo
della Cristianità, vi parla con ardimento sì risoluto, che
i Pontefici dei tempi avvenire poterono torne i concetti
a esemplare[287]; già vi si svela nei suoi primi tratti
l’idea che informò il pontificato dei tempi posteriori,
all’età di Gregorio VII e di Innocenzo III.




«A scriverti», dice Gregorio nella sua prima lettera,
«dobbiamo usare di stile incolto e rozzo, perocchè
tu sia uomo incolto e rozzo;» indi al demolitore delle
imagini rammenta le tavole di Mosè, i Cherubini dell’arca
dell’alleanza, e il dipinto originale del volto di Cristo,
che il Redentore con un suo scritto autografo aveva
mandato a re Abgaro di Edessa[288]; e gli dice, molte
essere di quelle imagini alle quali accorrevano pie torme
di pellegrini. Quei simulacri, soggiunge, non sono divinità,
e neppure i Santi vanno come tali considerati; si invocano
soltanto affinchè s’adoprino a intercedere presso
di Cristo. «Redimi», così parla all’Imperatore, «l’anima
tua dalle imprecazioni onde il mondo ti copre, perocchè
perfino i bimbi irridano a te. Entra in una scuola di quelli

che sono ammaestrati dell’abbiccì, e di’ loro: io sono colui
che abbatte e perseguita le imagini, e d’un tratto ti
scaglieranno sul capo le loro tavolette da scrivere. Noi, che
abbiamo da san Pietro potenza e autorità, volevamo infliggerti
castigo, ma poichè tu stesso di maledizione ti
sei coperto, basti essa sola per te e pei consiglieri tuoi».
Nei tempi avvenire il Papa non avrebbe esitato di scagliare
contro l’Imperatore l’anatema, ma in quell’età
non osava ancora di far uso di quest’arme, che più tardi
divenne tanto terribile: erano ancora lontani e di molto
i tempi in cui si lanciava la scomunica contro Re possenti
e contro Imperatori. Gregorio per altro, con sentimento
della sua dignità, accennava alla ribellione delle province,
e con sarcasmo diceva all’Imperatore che i popoli d’Italia
irritati calpestavano con oltraggio i simulacri di lui; che,
cacciati i ministri suoi, altri in vece di loro avevano eletto,
e che erano venuti al punto di dare a Roma ciò che
Bisanzio non aveva potenza di conservare. Indi proseguiva:
«Tu tenti di metterci indosso paura, e dici: io
manderò a Roma e farò abbattere la statua di san Pietro;
anzi io mi voglio trarre in ceppi papa Gregorio,
come un tempo Costante fece incarcerare Martino. Sappi
peraltro, che se con audace tracotanza e con minacce
a noi ti appressassi di troppo, noi non avremmo pur
bisogno di scendere a siffatta pugna, perocchè, se il
Papa si dilungasse da Roma e s’inoltrasse di soli ventiquattro
stadi nella Campagna, ti gioverebbe badare
donde spira il vento[289]». Indi Gregorio torna a parlare

della celebre statua del principe degli Apostoli, che
l’Imperatore riguardava come l’idolo principale dell’Occidente,
e s’accende a tale fervore da contraddire
a sè medesimo. «Tutti i popoli d’Occidente», esclama,
«mirano con venerazione e con fede a quello di
cui tu, millantatore, ci minacci di distruggere il simulacro;
mirano, dico, a Pietro santo, che tutti i reami
occidentali onorano quale Dio in terra[290]. Desisti dai
tuoi propositi; la tua violenza e la tua rabbia nulla possono
operare contro Roma, nè contro la città sola, nè
contro le sue marine, o contro i vascelli suoi. Tutto Occidente
tributa venerazione al santo principe degli Apostoli;
protestiamo che se tu manderai gente per atterrare
l’imagine di lui, noi saremo innocenti del sangue
che si spargerà e che ricaderà sul capo tuo. Noi riceviamo
in questo momento dalle terre più remote dell’Occidente
supplicazioni del così nomato Septeto, il
quale, in nome della grazia di Dio, anela a mirare la
faccia nostra, e chiede che a lui moviamo per amministrargli
il santo battesimo: e noi vogliamo cingere i
nostri lombi affine di non essere indotti a opere di negligenza.»




Non sappiamo a quale sconosciuto Re barbaro di
Germania il Papa con quel nome accennasse; manifesto
si è qualmente egli volesse significare all’Imperatore,

che la influenza della Chiesa si estendeva fino all’estremo
Occidente, e che di qui stavano preparati tutti
i popoli a difendere il Papa. E sembra che egli a quel
battesimo associasse singolare importanza, perocchè egli
ne discorra anche nella seconda lettera. Ai Franchi, che
il succeditore di lui pochi anni dopo chiamava a proteggere
Roma, Gregorio per fermo non pensava.




In una seconda scrittura, con migliore nesso logico
di discorso, egli spiega la differenza che esiste tra la podestà
spirituale e la temporale, o, come egli si esprime,
tra il Palazzo e la Chiesa; e traccia i limiti dell’autorità
del Giudice supremo che decide colla spada delle cose
del mondo e punisce nel corpo gli uomini con carcere e
con morte, e determina i limiti dell’autorità del Vescovo
supremo che «inerme e indifeso» punisce coll’anatema
l’anima peccatrice, non per ucciderla senza misericordia,
ma per ricondurla alla vita divina. Qui si paiono per la
prima volta nella storia dell’era cristiana queste memorande
definizioni di Gregorio II, e determinano il momento
in cui la podestà temporale si separò affatto dalla podestà
spirituale, la Chiesa si distinse dallo Stato, e, quai
due autorità disgiunte e diverse, si ersero l’una contro
l’altra armate. Questo dualismo influente nella storia
del mondo, che empiè la vita di tutto il medio evo e
veramente dura anche ai tempi odierni, era stato ignoto
all’Antichità; chè la Chiesa pagana, causa il politeismo
ond’era frastagliata, null’altro fu che una forma di culto,
allo Stato ossequiosa e da esso dominata. Quel dualismo
era stato puranco ignoto a Costantino ed ai suoi succeditori,
avvegnaddio, dopo che il Cristianesimo era divenuto
religione dello Stato, andasse da sè che gli Imperatori

si reputassero, per natura delle cose, capi della
Chiesa imperiale. Era questa una massima di diritto publico,
e ravvisavasi così evidente che Leone l’Isaurico,
non per soverchianza di despotismo, ma nella calma
consapevolezza della maestà del suo impero, aveva scritto
al Papa: «Io sono imperatore e sacerdote»[291]. Ed era
questo motto che dava occasione a quelle gravissime
dichiarazioni di Gregorio, e, quasi due mondi diversi,
l’uno dall’altro separava l’ordine religioso dal politico,
la Chiesa dallo Stato: così tutt’a un tratto si rivelava
che nel lavorio di centocinquant’anni, appena avvertito
nel mondo, la Chiesa romana coll’organamento gerarchico
suo proprio, colla separazione da Bisanzio che
aveva lasciato Roma in abbandono, coll’operosità teologica
che si manifestava nelle lotte contro la Chiesa greca,
coll’amor di nazione che si destava fra le genti latine,
s’era elevata a podestà independente, nella quale adesso
s’accentrava la vita di tutto l’Occidente.



§ 3.
Contegno di Liutprando. — Egli conquista Ravenna. — Dona
Sutri al Papa. — Il Papa, i Veneziani ed i Greci si
collegano contro Liutprando. — Il Re muove contro Roma,
indi si ritira. — Un usurpatore in Tuscia. — Gregorio II muore
nel 731. — Gregorio III è eletto papa nel 731. — Sinodo romano
contro gli Iconoclasti. — Condizioni dell’arte in Occidente. — Edificazioni
di Gregorio III. — Restaurazione delle
mura della Città.



Dell’acerba lotta che ferveva tra i due contendenti,
tra l’Imperatore romano e il romano Vescovo, un terzo

in quel tempo avrebbe potuto ricavare grandissimo giovamento,
se energia e genio gli avessero soccorso. Questi
era Liutprando, re dei Longobardi. La meta elevata, a
raggiunger la quale s’adoperavano i Principi di questo
popolo germanico in cui già si iniziavano vita e costumanze
romane, si era la conquista di Ravenna e di
Roma. Se pur Liutprando non ravvolgeva in mente il
disegno ardito di impadronirsi della corona imperiale,
tuttavia gli sorrideva la speranza di restaurare il trono
di Teodorico e di riunire sotto il suo scettro Italia tutta.
Questo paese manifestamente si era scisso dall’Oriente
greco, ai cui Imperatori omai mancava la possa di dominarlo.
La nazione latina, che ormai cresceva robusta,
dava presagio della possibile restaurazione di un reame
nazionale romano, siccome aveva avuto esistenza fino ai
tempi di Odoacre. Ma poteva il Papa volgere il suo
sguardo ad un Re che era alle porte di Roma? Liutprando
aveva bastante accorgimento per respingere le proposte
seducenti di un’alleanza con Bisanzio, ed anzi con
gioia vedeva agitarsi a sollevazione le province greche,
e di certo in quella egli aveva avuto sua parte. Come dunque,
nell’anno 727, Paolo esarca era stato trucidato dai Ravennati
ribellatisi, il Re moveva contro Ravenna, e finalmente
per via di tradimento entrava in quella celebre
città ch’era la capitale dell’Italia greca[292]. S’impadroniva

tosto dopo delle città dell’Emilia e della Pentapoli,
e penetrava anche nel Ducato romano, dove prendeva
Narni e Sutri. Un suo movimento ardito su Roma
avrebbe messo la Città nel più grave pericolo, ma con
donativi, con lettere supplichevoli e con destre rimostranze
diplomatiche Gregorio sapeva indurre il Re
a ritornar sui suoi passi. Liutprando, principe cattolico,
ispirato a sensi di pietà e inchinevole a subir l’influenza
dei preti, non aveva animo adatto alla grande
impresa, di cui le più favorevoli opportunità di tempo
sembravano schiudergli l’agio. Nè soltanto dal Ducato
si ritirava, ma perfino, operando per diritto di conquista,
faceva donazione della città di Sutri al Pontefice, il quale
in nome dell’apostolo Pietro levava sue pretese su quella
legittima proprietà dell’Imperatore greco. Era questa la
prima città che la Chiesa ricevesse in dono, laonde può
dirsi che con Sutri fu posto il fondamento primo degli
Stati della Chiesa[293].




L’astuto Gregorio avvinceva a sè dunque Liutprando
per via di un trattato, nel tempo stesso in cui macchinava
di torgli al più presto la Romagna. Ciò che un
principe potente non osava di compiere, or tentava il
Papa di conseguire; chè egli stesso aveva già agognato
di fare dell’Esarcato il retaggio della Chiesa. Ormai i
Vescovi romani palesavano in forme manifeste e chiare

quel disegno di ottenere il dominio d’Italia, che forse
Gregorio Magno aveva presagito nella sua mente, seppure
concepito per sè non l’aveva. L’intelletto politico
di un Papa era più acuto di quello di un Re; il Papa la
vinceva di furberia. Gregorio II si volgeva alla Republica
di Venezia, che allora cresceva in bel fiore, e la eccitava
a liberare Ravenna: i legati pontificî s’incontravano
nella città delle lagune con quelli del greco Imperatore
che v’erano venuti collo stesso intendimento. Il timore
della potenza di Liutprando faceva che il Papa si ravvicinasse
perfino all’Imperatore; e nelle lettere che indirizzava
al Doge Gregorio non si vergognava di segnare
con marchio di vitupero i Longobardi, appellando
«gente infame» quegli alleati suoi, che erano cattolici
fervidissimi e zelatori del culto delle imagini, laddove
ai suoi nemici, all’Imperatore ed al figliuol di questo,
Costantino Copronimo, dava nome di «signori e figli
suoi»[294]: nè per fermo gli si fa oltraggio se si afferma
che secretamente egli abbia eccitato i Duchi di Spoleto
e di Benevento a ribellarsi contro Liutprando. Per tal
maniera, da Gregorio II incomincia la storia di quell’arte

diplomatica dei Papi, che con lunga tradizione di scuola,
divenne loro retaggio, e per destri accorgimenti superò
le ragione politica di tutti i principi e di tutte le corti.
Una flotta veneziana veniva innanzi a Ravenna, ne cacciava
i Longobardi, e vi installava l’esarca Eutichio.
Liutprando abbandonava allora le città marittime e le
Romagne, ma, con opera pari ricambiando il Papa della
fede mancata, conchiudeva con Bisanzio non soltanto la
pace, ma un trattato d’alleanza; e tosto si univa all’Esarca
primamente per punire i Duchi di Spoleto e di Benevento,
indi per riconquistare Roma alla soggezione dell’Imperatore.




I due Duchi fecero sottomissione in Spoleto, ed il
Re, spirante vendetta e seguìto dall’Esarca, comparve
innanzi Roma e s’attendò nel campo di Nerone. Se
ora la Città fosse divenuta conquista di Liutprando, è
cosa probabile che le sorti di essa e quelle d’Italia e dei
Papi avrebbero assunto indirizzo e forme differenti da
quelle che ebbero. Ma sembrava che una forza arcana e
fatale ravvolgesse Roma entro suoi scongiuri, e vietasse
ai conquistatori germanici d’impadronirsi di quest’unica
città, e di cancellarne i caratteri della storia universa
del mondo che portava in fronte scritti. La fortuna e lo
ingegno dei Papi furono in vero maggiori della fortuna
e dell’ingegno di Cesare. In mezzo a quelle aspre difficoltà
Gregorio moveva inerme e animoso al campo di
Liutprando, e, non appena gli avea rivolto un discorso
nello stile di Leone Magno, il Re, che pur era sdegnato
per la grave offesa, era visto cadere sulle sue ginocchia;
il fattucchiero sacerdotale adduceva tosto il nemico disarmato
alla tomba dell’Apostolo, e il Re deponeva il

suo manto di porpora, e la sua spada, e la sua corona e
tutti i suoi propositi arditi ai piedi del morto Santo.
I preti esultanti di gioia inneggiavano col loro Te Deum
al trionfo del Papa, si conchiudeva pace, si celebrava la
riconciliazione, e, ai preghi di Liutprando, il Papa assolveva
anche l’Esarca dall’anatema. Di tal guisa una
brevissima ora decise dell’avvenire del Papato dominatore
del mondo, e forse nella storia dei Pontefici quell’ora
risplende ancor più vivamente che il leggendario pellegrinaggio
di Leone ad Attila: di tal guisa, trecento anni
prima del celebre avvenimento di Canossa, si svelava al
mondo l’altezza cui era pervenuta la potenza misteriosa
del Vescovo di Roma. La gente umana, smarrita in
oscuri deliramenti, si prostrava davanti al sacerdozio
della Chiesa, nella quale venerava la sola podestà divina
che fosse sulla terra; e il capo venerato della Chiesa,
nelle cui mani credeva che si accogliessero le benedizioni
del cielo e i suoi anatemi mortali, le appariva come
un essere santo, di natura sovraumana.




Liutprando, ammaliato e scosso nel profondo dell’animo,
non entrò pure in Roma; umilemente sciolse
il campo e partì per la via Flaminia. Di tal guisa la corona
di Roma e d’Italia, che per un istante s’era librata
sul capo di lui, sfuggì per sempre a quel Principe
che non possedette il valore ardito ch’era necessario
per conseguirla; e forse fu sventura di questo paese,
di cui egli avrebbe potuto riunire le membra sparte.
La genuflessione di Liutprando espiavano ben presto i
successori e il popolo di lui, colla tragedia della loro caduta.




I conati di un usurpatore cagionarono a Liutprando

un’onta novella, avvegnaddio in tale travaglio fossero
allora tutte cose, che invaghivano ogni uomo di spiriti
audaci a strapparsi un bocconcello di signoria. Tiberio
Petasio, duce di una città della Tuscia romana, aveva
raccolto aderenti, e nell’anno 730 di repente si proclamava
Imperatore. Il Papa tosto facea muovere l’esercito
romano sotto la capitananza dell’Esarca, che tuttavia
trovavasi in Roma, e la mozza testa del ribelle era
mandata a Bisanzio. Gregorio pertanto si confessava
ognor sempre soggetto alla podestà suprema dell’Imperatore;
ei s’era rappacificato coll’Esarca, nè meglio vagheggiava
che di ristabilire relazioni amichevoli con
Bisanzio. Fra i motivi che ciò gli rendevano desiderato,
non era soltanto la tema della crescente potenza dei
Saraceni nelle Spagne, ma v’era per certo eziandio una
cura più grave; perocchè pensasse, che ove caduta fosse
la legittima autorità di governo, tosto o tardi egli
stesso avrebbe dovuto entrare in lotta coi Romani. La
Chiesa a quel tempo comprendeva che condizione essenziale
della sua esistenza si era la conservazione della
podestà dello Stato.




Gregorio II nel frattanto moriva addì 11 del Febbraio
731, dopo un reggimento di quindici anni, per
grandi fatti memorando. Il clero ed il popolo con voto
concorde eleggevano adesso un prete di origine assiro,
che salì al santo seggio sotto nome di Gregorio III, nel
giorno 18 del Marzo 731. Ciò che più ne aveva raccomandato
la scelta, era forse la cognizione profonda del
greco idioma, che per un Papa, nelle condizioni di quel
tempo, aveva altissimo valore: tuttavolta, anche senza
di ciò, Gregorio III era fornito di qualità eccellenti che

lo rendevano degno successore del secondo Gregorio.
Questi gli trasmetteva, incarco gravissimo, il retaggio
della controversia sulle imagini, la quale altro non era
che un simbolo della lotta che s’agitava tra la Chiesa
e il principio dello Stato despotico. Il primo ardore,
fervido di passione, in quella controversia memorabile
era ormai sbollito, e da una parte e dall’altra era sottentrata
una specie di tregua, senza però che v’entrasse
arrendevolezza. Non sì tosto però Gregorio III
fu salito alla sedia di Pietro, si affrettò egli a indirizzare
sue lettere all’Imperatore, professandovi le dottrine alle
quali s’era ispirato il suo predecessore. Il nunzio che
doveva recarle alla corte dell’Imperatore, tremando
dell’ira di Leone, non osò di adempiere all’incarico, e,
tornato a Roma, gettossi piangendo ai piedi del Papa.
Ci vollero i preghi di un sinodo e della nobiltà romana
perchè il Papa tramutasse in una penitenza ecclesiastica
la deposizione del messaggero codardo, che aveva
mostrato sì poca vaghezza di sostenere il martirio
per la causa delle imagini sante. Il Cardinale fu costretto
a partire di bel nuovo colle lettere pontificie
per Bisanzio, ma, per buona sorte di lui, il Patrizio imperiale
lo arrestò in Sicilia, dove un anno intero fu
sostenuto prigione.




Addì 1 del Novembre 731, Gregorio III apriva un
concilio; novantatre Vescovi d’Italia, il clero romano
e i rappresentanti del popolo e della nobiltà, ai quali il
Libro Pontificale a questo luogo dà appellazione di
«Consoli,» si radunavano in san Pietro[295]. Il Concilio

pronunciava scomunica contro gli Iconoclasti. Le
decretazioni del sinodo e nuove lettere del Papa furono
affidate a Costantino defensore, affinchè le recasse a Bisanzio;
ma anch’egli era incarcerato in Sicilia. Ivi furono
trattenute puranco le suppliche colle quali le
città del Ducato romano chiedevano che si tollerasse
il culto delle imagini; e i latori di quelle istanze languirono
per otto lunghi mesi nelle angustie dei carceri
di Sicilia, donde furono poi cacciati con vitupero. L’Imperatore
non voleva più accogliere da Roma legati,
nè lettere. Peraltro la discordia con Bisanzio si restringeva
alle cose di dogma religioso; il rivolgimento
d’Italia s’era spento in sè stesso; l’autorità dell’Imperatore
era dappertutto riverita, e il Pontefice stavasi
con l’esarca Eutichio in relazioni ottime, sì che
questi gli faceva un presente di sei preziose colonne
di onice, che derivavano da qualche monumento romano
anzichè da Ravenna[296]. Gregorio le adoperò
ad abbellirne la Confessione del san Pietro: vi sovrappose
delle travi cerchiate d’argento, sulle quali alcune
imagini in cesello rappresentavano il Salvatore,
gli Apostoli ed altri Santi. Ciò era fatto evidentemente
a disfida contro gli Iconoclasti. E con quell’intendimento,
a bella posta il Papa forniva le chiese di Roma

di simulacri di Santi e di reliquie, chè a Costantino
Copronimo, figlio di Leone l’Isaurico, non bastava più la
persecuzione delle imagini; egli osteggiava vivamente
anche l’onoranza delle reliquie e il culto dei Santi.




Contrariamente agli editti di Bisanzio, l’arte or
trovava in Roma novello alimento, e gli artisti con gratitudine
dedicavano il loro ingegno al servizio della
Chiesa che li proteggeva. Chi ragiona con calmo intelletto
si dichiara senza dubbio dalla parte degli Iconoclasti
di Bisanzio, che intendevano a purificare il
culto della religione dello spirito, da tutto quello che
vi si era introdotto di pagano; peraltro a più mite
sentenza induce il pensiero che le arti sono pur sempre
un bisogno dell’umanità. Presso i Greci antichi,
del paro che presso i popoli cristiani, l’arte derivò
dal culto dei templi e dalla religione. Per quanta repugnanza
destino i subbietti ai quali l’arte s’ispirava in
quei secoli barbarici del Cristianesimo, per quanto la
sua forma appaia difettosa a noi che viviamo oggidì,
tuttavolta essa ebbe altissimo valore per la cultura dei
tempi suoi. Dalla rozza materialità della fede essa sollevò
l’uomo alle spere dell’idea, ed eresse al di sopra di
lui un regno del bello, in cui ogni tenebra si diradò e si
ampliò nel senso arcano dei simboli; l’arte sola rimase
conforto della immiserita gente umana, e, forma assisa
sopra un raggio di luce, discese a temperare la notte
della superstizione. La lotta dei Papi contro Bisanzio
salvò l’arte nell’Occidente; e Italia, che serbò il politeismo
insieme col culto delle imagini, ebbe tarda ma
splendida scusa innanzi alla ragione offesa, allorchè diede
al mondo le meraviglie del genio di Giotto, di Leonardo

e di Raffaello[297]. Nel tempo in cui durava la persecuzione
delle imagini, molti artisti orientali venivano in Italia
e a Roma, dove erano certi che loro si preparavano
accoglienze ospitali. Eglino forse contribuirono a diffondere
in Italia la secchezza dello stile dogmatico della
pittura bizantina, e forse, colla confermazione di tipi
tradizionali, impedirono il più libero svolgimento dell’arte
occidentale. Gli Storici però tacciono delle scuole
di pittura fuggitive d’Oriente[298].




Con pari alacrità, dal Levante si trafugavano anche
molte imagini di Santi per salvarle in Occidente. Può
darsi che molti di quei quadri antichissimi, anneriti e
rozzi, effigiati del Cristo o della Vergine, che oggi miransi
allogati nelle chiese di Roma, quivi al tempo
della persecuzione trovassero rifugio; nè è inverosimile
che fra essi pur fosse quell’effigie del Cristo «non
fatta di mano d’uomo», che si serba nella cappella
Sancta Sanctorum. È più facile che qualche Bizantino
fuggente la recasse con seco, di quello che il quadro,
sfuggendo in Costantinopoli di mano allo sventurato
vescovo Germano, venisse a Roma sull’ala dei venti;
fatto sta che qui esso venne, come vennero molti altri
bozzetti dell’apostolo Luca, che dicevansi dipinti dal
pennello invisibile degli angeli.









Gregorio III erigeva alcune chiese ed alcuni oratorî.
Nel san Pietro edificò una cappella, che fece tutta coprire
di pitture[299]. Fondò il convento di san Crisogono nel
Transtevere, ed alzò dalle fondamenta la chiesa diaconale
di santa Maria in Aquiro nel campo di Marte[300].
Ed una gran parte delle mura di Aureliano, al riparo
delle quali il suo predecessore aveva appena posto mano,
fe’ restaurare, provvedendo al dispendio del lavoro col
tesoro della Chiesa[301]. Anche Centumcella cinse di nuove
mura, per temenza dei Saraceni che già avevano invaso
la Sardegna, e per sospetto eziandio di uno sbarco dei
Bizantini. Si scorge chiaro che nel Ducato romano egli
la faceva da principe.








§ 4.
Leone l’Isaurico manda un’armata in Italia. — Apprende
i beni della Chiesa romana. — Il Papa acquista Castel
Gallese. — Conchiude alleanza con Spoleto e con Benevento. — Liutprando
entra nel Ducato. — Gregorio III chiede
aiuto a Carlo Martello. — Muoiono Gregorio III, Carlo Martello
e Leone l’Isaurico nell’anno 741.



L’imperatore Leone non aveva rinunciato al suo disegno
di punire Roma e le altre province ribelli. Nell’anno
733, egli spediva una flotta sotto il comando dell’ammiraglio
Mane, ma nel mare Adriatico essa si sommergeva
sventuratamente. Allora l’Imperatore apprendeva
tutti i patrimonî che la Chiesa romana possedeva nelle
Calabrie e nell’isola di Sicilia, e dai quali ricavava un
reddito annuo di trentacinque mila pezzi d’oro[302]. Numerosi
beni teneva la Chiesa in Sicilia, e san Pietro possedeva
puranco molti latifondi in quel di Napoli, a Sorrento
e a Miseno, a Capua e a Napoli, e persino nell’isola di
Capri[303]. La perdita della Chiesa fu di grave rilevanza;

essa però cercò di indennizzarsene in altre parti, e precisamente
in quel tempo acquistò Castel Gallese nella
Tuscia romana, di cui s’era impadronito il longobardo
Duca di Spoleto e che or Trasimondo rendeva a Gregorio:
il Libro dei Papi con singolarità di frase dice che
egli congiunse Gallese alla Republica santa ed all’Esercito
romano[304]. Quantunque il Pontefice di nuovo riunisse
quella città al Ducato di Roma, che pur sempre
apparteneva allo Stato (Respublica), tuttavolta egli
volle assolutamente tenerla in conto di possedimento
pertinente al territorio romano, ossia al più stretto circondario
della Città. Quella ambigua espressione di
Sancta Respublica può applicarsi parimenti al Ducato,
su cui il Papa incominciava a muovere pretesa come a
patrimonio di san Pietro, ed al Sacrum Romanum Imperium.
I Papi con grande accortezza lasciavano che le
forme dell’Impero romano continuassero in vita; laonde
l’accrescimento della loro signoria sopra di Roma è
ravvolto nella mezza luce di un’astuta arte diplomatica.

Eglino andavano debitori di quella podestà loro, alle condizioni
di disordine tenebroso ond’era involta Italia, alla
debolezza impotente di Bisanzio, ed all’arditezza e alla
forza loro proprie. Liberarono Italia dal giogo dei Greci,
e questa contrada riposero in alto luogo nella storia del
mondo. Rialzarono la nazione latina dal suo decadimento,
e Roma sede della Chiesa salvarono dalla sorte
che divenisse città capitale dei Longobardi. L’incominciamento
della podestà temporale del Papato s’associa
al primo risorgimento nazionale d’Italia, e la storia
di tutti i secoli successivi ci ammaestra che i Papi
in Italia furono all’apogeo della potenza ogni qual volta
alzarono il vessillo della nazione; debolissimi furono,
quando lasciarono cadere a terra quella bandiera.




La cessione di Gallese fu conseguenza di un trattato
segreto che s’era conchiuso tra Gregorio e il Duca di
Spoleto. Trasimondo e Godescalco di Benevento cercavano
loro prò nella confusione delle cose d’Italia, per
rendersi independenti dal Re dei Longobardi: Gregorio
dava loro mano, e gli eccitava a ribellione contro Liutprando
di cui mirava a fiaccare la potenza. Come dunque
il Re mosse contro Spoleto, Trasimondo, nell’anno 739,
si ricoverò a Roma, dove cercò e ottenne la protezione del
Papa. Liutprando entrò in Spoleto, e chiese che gli fosse
consegnato il ribelle, ma il Papa e l’esercito romano,
a capo di cui trovavasi l’ex-patrizio Stefano col grado
di Duce di Roma, negarono di farlo. La menzione che
si fa di questo Duce associato al Papa ed all’esercito romano,
dimostra pertanto che in Roma anche allora trovavasi
un officiale dell’Impero che teneva il reggimento
del Ducato; e ci apprende inoltre che Gregorio operava

d’accordo coll’Esarca di Ravenna[305]. Conseguenza del
diniego si fu che Liutprando invadesse il Ducato; prese
Amelia, Orta, Polimarzio e Bleda; lasciò soldatesche a
presidio di queste città; indi, nell’Agosto 739, tornossene
a Pavia: nè è vero che assediasse Roma, e meno
ancora, come fu asserito, che mettesse a sacco il san
Pietro. Ed allora il Pontefice concesse al bandito Trasimondo
il soccorso dell’esercito romano affinchè le sue
terre nuovamente conquistasse; ed infatti nel mese di
Dicembre, il Duca ebbe ricuperato Spoleto.




Dopo che Trasimondo coll’aiuto dei Romani e dei
Beneventani fu rientrato nei suoi dominî, egli rifiutò di
servire più oltre ai disegni del Papa, e massime di dargli
aiuto a riconquistare le quattro città. Liutprando nel
frattempo s’apprestava a nuova spedizione di guerra
contro Spoleto e contro Roma, per la qual cosa il Papa
era minacciato di pericolo gravissimo. Comprendeva
egli che l’alleanza italica e bizantina non bastava a
proteggerlo dalla giusta vendetta del Re Longobardo, e
perciò si volgeva a Carlo Martello, che allora era il più
potente uomo di tutto Occidente. L’illustre figliuolo
di Pipino d’Eristallo, l’eroe di Poitiers, dal cui campo
sanguinoso di battaglia egli aveva per sempre liberato
dai Saraceni le terre dei Franchi, era il vero reggitore

di quel regno, quantunque avesse apparenza di ministro
del Re fantoccio. Già da gran tempo i Papi avevano
intento loro sguardi ai Franchi; ancor nell’anno 726,
l’antecessore di Gregorio III aveva chiesto soccorso a
Carlo Martello[306], ed ora Gregorio ne seguiva l’esempio.
Ci rimangono due delle lettere che il Papa indirizzava al
Principe franco[307]. Nella prima ei si lagna che Carlo
non lo ajuti, che porga ascolto a false rimostranze di
Liutprando o di Ildebrando nipote di lui, e che tolleri i
movimenti ostili dei Longobardi, i quali con ischerno andavano
vociando: «Venga pur Carlo, cui rifuggiste; ben
venga coi suoi eserciti franchi; e, se valgono, vi salvino
dalle nostre mani.» Di tal guisa si accenna a supplicazioni
che ancor prima aveva fatto il Pontefice, ed a
qualche messaggio di Liutprando. La prima lettera di
Gregorio, che andò perduta, dev’essere stata scritta precisamente

nel tempo in cui il Re moveva guerra a cagione
della lega coi ribelli di Spoleto e di Benevento;
e le due lettere che si conservano, appartengono all’anno
739 oppure al 740, prima cioè che Liutprando prendesse
le quattro città onde dicemmo, avvegnachè della
loro conquista quelle lettere non facciano motto. Certo
è che il Papa avrebbe alzato un gran gridio della perdita
loro, laddove adesso non lamentava che la devastazione
dei beni della Chiesa nel territorio di Ravenna, e il
saccheggio del Ducato romano[308].




«Oh qual dolore sconsolato», sclama Gregorio
nella prima lettera, «ci accora a cosiffatte accuse,
dacchè sì illustri figli non ardiscono di soccorrere alla
loro madre spirituale, alla Chiesa santa e al popolo che
le appartiene[309]! Il principe degli Apostoli, colla potenza
che Iddio gli concede, ben potrebbe, o diletto figlio,
difendere da sè stesso la sua casa e il popolo suo,
ma ei vuol mettere a prova il cuore dei suoi fedeli.
Non prestare fede alle arti e alle suggestioni di quei
Re, perocchè sia falso tutto quello che ti scrivono.
Danno a pretesto che i Duchi di Spoleto e di Benevento
sono ribelli, ma è menzogna: li perseguitano non per
altro motivo fuor di questo, che nell’anno decorso eglino
non vollero muovere in danno nostro, nè si indussero a

devastare le proprietà del santo Apostolo e a derubare
il popolo suo; avvegnaddio quei Duchi dicessero: noi
non pugniamo contro la Chiesa di Dio e contro il popolo
che le appartiene; siam legati ad esso con un patto, e
dalla Chiesa ricevemmo fede giurata. I Duchi sono presti
ad obbedire secondo il costume antico ai Re, ma
questi usano contro di essi persecuzione per cacciarli,
per porre in loro vece dei Duci nella violenza maestri,
per opprimere ogni dì più la Chiesa, per mettere a ruba
la proprietà del principe degli Apostoli, e per condurre
in cattività il popolo suo.»




Così scriveva il Papa per dare sembianze oneste
alla sua alleanza coi ribelli, chè il fatto negare non poteva.
Già appellava Roma e il Ducato col nome di popolo
«pertinente» a san Pietro; di tal guisa, audacemente
scaltro, introduceva nel linguaggio del diritto
quel concetto nuovo. Pregava Carlo Martello di mandare
un suo legato in Italia, affinchè delle necessità della
Chiesa si convincesse; e lo supplicava che all’amore del
principe degli Apostoli non preferisse l’amicizia del Re
longobardo, ma imprendesse a difendere Roma. In pari
tempo, per mezzo di Anchardo, latore della lettera,
spedivagli il donativo pregevole onde da lungo tempo
solevansi presentare i Principi cattolici, e che ora aveva
significazione il doppio più importante; mandavagli
cioè delle chiavi d’oro della tomba dell’Apostolo, a simboleggiare
che di quel sacrario voleva farlo custode[310].

Carlo Martello però non volle mischiarsi nelle cose di
Italia, che era impresa rischiosa; e ciò anche per un
senso di devozione al Re longobardo, cui legavanlo rapporti
di personale amicizia; ed invero Liutprando non
soltanto aveva fatto accoglienze paterne in Pavia al giovane
Pipino, ma nell’anno 739 lo aveva ajutato a cacciare
i Saraceni dalle Gallie meridionali.




Una seconda lettera inviava il Papa a Carlo Martello,
ma indarno anche stavolta. Nè più nè meno di ciò
contenevano quelle lettere di Gregorio III, soli documenti
autentici di quelle pratiche del Papa, che più tardi
dovevano recare conseguenze gravi sì, che occhio a mala
pena poteva scernere. Vi si chiedeva solamente che il
Principe franco prendesse a difendere la Chiesa di Roma
contro Liutprando[311]; nè vi era fatto cenno di alcun
dritto fuor dell’ordine comune, che il Papa venisse offerendogli
sopra di Roma. Tuttavolta si affermò che Gregorio
III avesse proposto di dare a Carlo Martello podestà
efficace su Roma col titolo di Patrizio o di Console
dei Romani; e questa opinione si raccomandò soltanto
alla fede di un Cronista, che racconta, qualmente
Gregorio, nell’anno 741, mandasse una seconda ambasceria
a Carlo colle chiavi della tomba, colle catene di
Pietro e con donativi cospicui, e che gli offerisse il
consolato romano, cioè a dire, la assoluta giurisdizione

su Roma; avvegnacchè egli non volesse più prestar ossequio
all’Imperatore[312]. Sennonchè una sì grave determinazione
di cedere il patronato e l’autorità temporale
su Roma ad un Franco, che sebbene possente e celebrato,
non era dappiù che il ministro del suo Re, non è a reputarsi
conforme all’arte politica di Gregorio, nè all’indole
di quel suo tempo. Non sappiamo che cosa rispondesse
Carlo Martello al Pontefice; dubbio non v’è che
per mezzo di suoi legati ricambiasse l’ambasceria di
lui, e si protestasse disposto a intraprendere officî di
paciere fra Liutprando e Roma. Per altro il Re longobardo

proseguiva nel suo cammino contro di Spoleto e di Roma.
In quello, passava di vita Gregorio III, addì 27
di Novembre dell’anno 741. Poco prima di lui, nel dì 22
di Ottobre, era morto Carlo Martello, e ai 18 di Giugno
aveva finito di vivere Leone l’Isaurico: così la morte
aveva rapidamente spazzato via un dopo l’altro i tre
uomini maggiori di quell’età.







CAPITOLO SECONDO.




§ 1.
Zaccaria papa nel 741. — Egli tratta con Liutprando. — Va
a lui. — Novella donazione dei Longobardi alla Chiesa. — Secondo
viaggio del Papa a Liutprando. — Il Re muore. — Rachi
gli succede sul trono di Pavia.



Morto Gregorio, la cattedra di san Pietro restò vacante
quattro soli giorni; tutti i voti concordi si unirono
ad eleggere Zaccaria, figlio di Policromio, ultimo
siro o greco che abbia portato la corona pontificia. Sebbene
all’Esarca si desse annunzio della sua elevazione al
papato, nè di questo può dubitarsi, non si reputò più,
ad ogni modo, necessario di attenderne la conferma. Il
Libro Pontificale celebrò Zaccaria con lodi grandissime;
e quantunque esso proemizzi la biografia di ciascun
succeditore di Pietro con elogi gettati in una forma
officiale, tuttavia l’onoranza tributata a Zaccaria è bene
meritata, se si guardi ai benefizî che la Chiesa s’ebbe
da lui; perocchè questo Papa abbia avuto un reggimento
pacifico e fortunato di dieci anni, in gran parte
dovuto alla energia della sua volontà, alla saggezza ed

alla facondia sua. Per i suoi tempi, Zaccaria dev’essere
stato uomo di vasta erudizione; fu egli che tradusse in
greco i Dialoghi di Gregorio.




Liutprando s’era proposto di riconquistare Spoleto
e di punire Roma; laonde pel novello Papa era còmpito
urgentissimo di allontanare questo pericolo. La
morte di Carlo Martello e il disordine delle cose dei
Franchi, il cui governo adesso era venuto in mano dei
tre discordi figli di lui, Carlomanno, Pipino e Grifone,
toglievano a Zaccaria qualsiasi speranza di ottenere
ajuto da quel lato; nel tempo stesso non poteva egli neppur
pensare di conseguire soccorso dalla parte di Bisanzio,
e pertanto deliberava di entrare in accordi amichevoli
con Liutprando. Fu conchiuso un patto; promise il Re di
restituire le quattro città, ed il Pontefice abbandonò Trasimondo
ed anzi associò l’esercito romano ai Longobardi
per ajutarli a ridurre quel Duca a soggezione. Siffatto
esito ebbe il trattato che la Chiesa aveva conchiuso
con Trasimondo; quello stesso Duca che Gregorio già
prima aveva fervidamente difeso dall’accusa di fellonia,
adesso era dal succeditore di lui proclamato ribelle, era
senz’altro sacrificato ad una ragione di interesse, ed
anzi la forza delle armi romane adoperavasi per atterrarlo[313].




Come Trasimondo ebbe compreso d’esser perduto,
si gettò a’ piedi del Re, e n’ebbe grazia, purchè, raso
il capo, lo nascondesse sotto un cappuccio monacale.

Tosto dopo, anche Benevento cadeva sotto la spada di
Liutprando, il quale, vincitore, tornava a Toscana, ma non
faceva neppur mostra di voler restituire le quattro città.
Zaccaria perciò partiva di Roma, e andava al Re per ammonirlo
colla forza della sua parola affinchè adempiesse
il trattato. Allorchè Liutprando seppe che a lui veniva
il Pontefice, gli mandò incontro suoi legati affinchè lo
accompagnassero a Narni; indi, con comitiva solenne di
Duchi e con pompa guerriera, lo fe’ condurre a Terni
(Interamnium) in quello di Spoleto, ove egli stesso stette
ad accoglierlo presso la basilica di san Valentino. La
eloquenza ammaliatrice del Papa otteneva pronta vittoria
sull’animo pio del Re; Liutprando d’altronde era
già fiacco per vecchiezza; restituiva Orta, Almeria, Polimarzio
e Bleda, ma non già all’Imperatore greco loro
legittimo principe, sibbene alla Chiesa, e confermava
quella donazione con una scrittura che fu deposta nel
san Pietro[314]. Questa fu la terza donazione che i Longobardi,
per loro diritto di conquista, facevano al Pontefice.
Zaccaria peraltro sapeva cavare al vecchio Re qualche
cosa di più, e cioè il patrimonio della Sabina, che
già da trent’anni era posseduto dai Longobardi, e i
beni ecclesiastici di Narni, di Osimo, di Ancona, di
Numana e di Valle magna presso Sutri, dei quali Liutprando
s’era insignorito. E il Re suggellava la generosità
fino a confermare una tregua di quarant’anni col

Ducato di Roma, e, ad instanza del Papa, dimetteva in
libertà tutti i prigioni romani ossiano greci. Così grande
era la arrendevolezza del Re, così grande il genio dei preti
di Roma! Ogni morsello di cibo che Liutprando metteva
in bocca alle mense del Papa, gli costava di scotto un
tratto di territorio, ma almeno il vecchio Re, alzandosi
di tavola, poteva sclamare con un gioviale sorriso: non
ricordarsi di aver mai pranzato più lautamente[315]. Nel
lunedì il Papa ripartiva, accompagnato da Agiprando,
duca di Chiusi e da alcuni gastaldi che gli facevano la
consegna delle quattro città. Zaccaria «colla palma della
vittoria», rientrava nella Città, dove le acclamazioni del
popolo plaudente gli significavano che Roma era proprietà
del Pontefice. Nel san Pietro disse un sermone
ai congregati Romani, i quali all’indomane tennero
una processione solenne; movendo dal Panteon e attraversando
il campo di Marte, vennero alla basilica del
principe degli Apostoli, e quivi offrirono preci e grazie
del risultamento grandissimo ond’era stata coronata
l’opera del Papa.




Nel successivo anno 742, Zaccaria ripeteva il suo

viaggio, avvegnachè lo esigesse la gravezza degli avvenimenti.
Infatti Liutprando, il quale aveva conchiuso
una tregua speciale col solo Ducato romano (e ciò dimostra
che egli lo teneva in conto di territorio independente),
moveva adesso assalimento contro Ravenna,
contro l’Emilia e la Pentapoli. Eutichio esarca invocava
i buoni officî del Papa, e alle lettere di lui facevano
seguito quelle di Giovanni arcivescovo di Ravenna, e
i messaggi delle altre città minacciate. Zaccaria innanzi
tutto tentava di cattivarsi l’animo di Liutprando per
mezzo di suoi legati e di donativi, ma poichè ciò a nulla
giovava, decise di andare egli stesso; e lasciato il governo
della Città a Stefano patrizio e duce, si partì[316].
Il Re faceva di tutto per evitare l’incontro dell’ospite
impetuoso, che già l’Esarca aveva accolto con ogni maniera
di onori; ma nessun impedimento terreno poteva
trattenere un Santo, cui per via una nuvoletta aveva
protetto dagli ardori del sole, cui nel cielo precedeva ad
annunciarlo una schiera di guerrieri di fuoco[317]. Giunto
a Pavia addì 28 del mese di Giugno, il Papa entrava arditamente

in quella città capitale dei Longobardi. Dopo
un lungo dibattersi, alla fine il Re era ghermito dall’arte
del Pontefice, la cui facondia lo circuiva come per forza
d’incantesimo; egli restituiva all’Impero di Grecia le
fatte conquiste, e di Cesena e del suo territorio, onde
trattavasi, riteneva in pegno soltanto una terza parte,
obbligandosi di restituire anche questa alla Republica,
tosto che di Bisanzio fossero tornati i legati ivi spediti
per la pace[318].




Poco tempo era trascorso dacchè Zaccaria aveva
fatto ritorno a Roma da questa spedizione gloriosa,
quando morte il liberava dal suo nemico. Il magnanimo
Principe longobardo trapassava di vita dopo trentadue
lunghi anni di regno, e con lui tramontava per
sempre la splendida stella del suo popolo. Pochi mesi
dopo, la gioia di Roma crebbe ancor più, avvegnachè
Ildebrando, nipote e succeditore di Liutprando, fosse
cacciato del trono, e vi salisse Rachi, duca di Friuli.
Zaccaria mandava auguri e gratulazioni al novello Re,
di cui gli era ben noto il fervore per la fede cattolica, e
da lui otteneva la conferma di una tregua di vent’anni
per tutta Italia. Così nella caduta di Ildebrando, come
nell’avvenimento al trono di Rachi, l’arte politica del
Pontefice aveva avuto sua parte[319].








§ 2.
Continua l’ossequio all’Imperatore. — Rapporti amichevoli
con Bisanzio. — Carlomanno viene a Roma e si fa
monaco a Monte Soratte. — Rachi professa fede monastica a
Monte Cassino. — Astolfo succede a Rachi nel 749. — Il Papa
acconsente all’usurpazione di Pipino. — Zaccaria muore
nel 752.



Le sorti d’Italia stavano omai strette in pugno del
più fortunato dei Papi. Restaurata era la pace, più amichevoli
che dianzi erano le relazioni con Bisanzio. Sebbene
di fatto fosse independente, il Vescovo romano tuttavolta
riveriva il potere legittimo dello Stato, che pur sempre
era rappresentato in Ravenna dall’Esarca, in Roma dal
Duce: e per fermo soltanto alle sollecitudini del Papa,
l’Imperatore doveva esser grato se la sua autorità perdurava
in quelle province d’Italia[320]. Nelle Bolle e negli
Atti dei Sinodi si inserivano pur sempre i nomi degli
Imperatori iconoclasti, e financo nel tempo posteriore,
allorchè i Franchi ebbero assunto durevolmente il patrocinio
della Chiesa, i Papi continuarono a render ossequio
alla maestà e alla signoria suprema degli Imperatori[321].
Con vigilata prudenza eglino celavano alla
cheta i loro disegni di signoria temporale, e i diritti o i
possedimenti che acquistavano, ricevevano tuttora valida

conferma di esistenza giuridica per via dell’autorità
dello Stato; Zaccaria anzi riceveva dall’Impero
delle donazioni per diritto efficaci. Costantino V Copronimo,
che or soltanto otteneva vittoria dell’usurpatore
Artabasdo, di cui il Papa romano, senza prendersi
cura del giure legittimo di successione, aveva inserito
il nome negli Atti del Concilio avvenuto nell’anno 743,
era fervente iconoclasta pari al padre suo; eppure ei si
vedeva costretto a mostrarsi amico del Pontefice; e, a
richiesta di lui, facevagli dono del territorio di due
città, di Ninfa e di Norma nel Lazio[322].




La fortuna concedeva oltracciò a Zaccaria due trionfi
ancor maggiori che accrescevano splendore alla Chiesa.
Gli antecessori di lui, dall’alto della scalea del
san Pietro, avevano fatto vedere ai Romani alcuni Re
di Bretagna coperti della tonaca di novizî; adesso Zaccaria
loro mostrava gli effetti che la forza mistica della
Chiesa operava sopra due Principi possenti ancor più,
che vestivano l’abito monacale.









Carlomanno, maggiore dei figli di Carlo Martello,
nell’anno 747 deliberava di rinunciare alla possanza ed
allo splendore della signoria principesca, e volle farsi
frate. Bonifacio, l’apostolo della Germania, era stato una
delle molle che avevano dato origine a questo dramma
di pietismo, per effetto del quale Pipino diventava
solo erede del padre, e Roma conseguiva preziosissima
ventura. Carlomanno venne a Roma, gittossi ai piedi
del Papa, e implorò in grazia che gli fosse concesso
di recidere le chiome, di chiudersi nella cocolla monastica
e di poter morire in qualche romitaggio romano.
Zaccaria di buon grado a tutto questo consentiva, e
quel Principe d’inferma fantasia recavasi in un eremo
incantevole della Tuscia romana. Vent’otto miglia
discosto da Roma, s’eleva solitario il monte Soratte,
e domina la via Flaminia e il prossimo Tevere. Cancellate
s’erano le classiche ricordanze che i pastori arpinati
avevano serbato di quel monte, sacro al dio del
Sole; appena v’era un Romano che alla vista di esso
avesse saputo sovvenirsi dei versi che Orazio e Virgilio
gli avevano dedicato[323], e più facilmente avrebbe saputo
ripetere ciò che la leggenda narrava, che Silvestro vescovo,
fuggendo prima che Costantino confessasse il Cristianesimo,
s’era ricoverato colà da anacoreta, nascondendosi
nelle grotte del monte[324]. Il luogo solingo, la

splendida bellezza della natura erano fatti apposta per
la vita romita; ed ivi perciò fin dapprincipio sorgeva
uno degli antichissimi conventi della Campania[325].




Quel sito selvaggio Carlomanno eleggeva a sepolcro
della sua vita. Egli vi edificava un convento intitolandolo
a san Silvestro, od altrimenti ampliava quello che
già esisteva. Altri tre chiostri ei deve avervi fondato;
quello di san Silvestro dura sul monte Soratte oggidì
ancora[326]. Ma la positura del monte, prossimo alla via
Flaminia, esponeva il monaco principe alle curiose visite
dei nobili Franchi che peregrinavano a Roma, per la

qual cosa, alcuni anni dopo, egli si ricoverava tra i
Benedettini di Monte Cassino.




L’età di allora tornava ad essere malata di fantasticherie
mistiche. In tutti i luoghi si edificavano conventi,
dappertutto si consecravano alla Chiesa e beni, e doni, e
anime (pro salute o mercede animae). Nella potenza della
Chiesa, che operava su tutte cose con forza d’incantesimo,
siedeva lo spirito che animava il mondo a quel tempo.




Peraltro, se destava meraviglia l’intendimento di un
Principe franco che si faceva monaco, quel fatto ricadeva
nell’ombra innanzi a un altro tratto di abnegazione, mirabile
ancor più. Infatti, anche Rachi si spogliava della
porpora e la cambiava nel saio di san Benedetto. Quel
Re, nell’anno 749, aveva rotto la pace; aveva minacciato
la Pentapoli e stretto d’assedio Perugia. Zaccaria,
rimesse in movimento sue arti, andò a lui come era
ito a Liutprando e non appena il pellegrino, cui nulla
resisteva, ebbe soggiornato alcuni dì nel campo di Rachi,
questi che era uomo pio altrettanto che inetto principe,
protestò di voler dimettere la corona.




Rachi, Tasia moglie sua di nazione romana, e Rotrude
figliuola di lui, deponevano sulla tomba di Pietro
le loro vestimenta regali, e dalle mani del Papa ricevevano
mantello e velo monastico. Eglino pure andavano
a Monte Cassino, dove il Principe dei Longobardi,
trattando la marra in un vigneto del chiostro, si confortava
alla vista del franco Carlomanno, allorchè lo
scorgeva attendere umilmente a vili officî di servo: le
donne regali scomparivano dietro la soglia di un vicino
convento di monache[327]. Ma il pentimento che più

tardi incoglieva Rachi di quel suo proposito, significa
manifestamente che egli di sua libera volontà non aveva
operato; e forse l’orgoglio di nazione dei Longobardi
s’era sollevato contro la fiacchezza di lui e contro i
sentimenti propensi ai Romani che egli coltivava nell’animo:
era avvenuto precisamente come allora che
il popolo goto s’era ribellato agli Amalî, favoreggiatori
di Roma. La nazione longobarda intendeva a romperla
con Roma, ed a fondare un reame italico sotto lo
scettro dei suoi Re[328]; laonde il popolo fu ben lieto
di porre nel luogo di un uomo imbelle un guerriero ardito,
che era pronto a mettere in opera quei gagliardi
disegni.




Astolfo, fratello di Rachi, saliva al trono di Pavia
col fermo proposito di raggiungere quella meta donde il
Papa, col terrore di sue minacce, aveva rimosso l’animo
mite del suo antecessore; pertanto i suoi intendimenti
ostili costringevano il Pontefice a riannodare tosto relazioni
coi Franchi. Dopo la morte di Carlo Martello, il
Papa non le aveva più coltivate, ed anzi avea smesso
ogni pensiero di una intervenzione franca[329]. Un avvenimento

importante mutava adesso d’un tratto la
faccia delle cose, e su Roma e su Italia operava conseguenze
gravissime.




Pipino, che serrava in mano tutta la potenza del reame
dei Franchi, dopo di aver messo da banda i suoi
fratelli, era divenuto unico erede dei possedimenti e delle
mire dell’illustre padre suo; ed ora vedeva giunto
il tempo in cui gli era concesso di impadronirsi della
corona regale. L’antica stirpe dei Merovingi era precipitata
in decadimento profondo; e Childerico III, ultima
ombra di re, vana fuorchè nell’aspetto, non era altro
che un fantoccio dispregiato nel reame. Una mutazione
palese dinastica che Pipino da lungo tempo andava preparando,
stava ora per compiersi audacemente; ma conveniva
che l’usurpazione fosse giustificata dalla sentenza
favorevole del Pontefice, oracolo del volere di Dio.
Un popolo libero aveva buon diritto di torre la corona
del suo paese dal capo di un uomo inetto per darla al
valoroso figliuolo di un eroe, senza badare alla lunga
serie di antenati e di ombre che se l’avevano tramandata;
ma la coscienza dei grandi e dei piccoli si travagliava
nel dubbio se un giuramento potesse infrangersi,
e Pipino aveva bisogno di acchetare gli scrupoli popolari.
Nell’anno 751, egli mandava a Roma Burcardo
vescovo di Virzburgo e Folrado abate di san
Dionigi, per chiedere al Papa, se il popolo dei Franchi,
volendo deporre dal trono l’inetto Childerico e gridar
re il suo glorioso Duca, potesse essere sciolto del

giuramento. Zaccaria comprese tosto l’alta importanza
di quella domanda, e rispose affermando; ammise che
l’origine di ogni potere, anche di quello regio, siede
nel popolo, ma subordinò quel diritto alla conferma
pontificia. Non era soltanto il timore di Astolfo che lo
induceva a riverire come re un usurpatore del trono; ei
coglieva anzi tutto quella opportunità per pronunciare
che a lui di diritto si spettava l’officio altissimo di giudice
supremo fra re e popoli; per lo meno quell’officio
ei si prendeva, dal momento che offerto gli era. Di tal
guisa, la necessità che era imposta all’ambizione di un
usurpatore, innalzò al di sopra d’ogni limite la potenza
del Vescovo romano; quel breve istante fu uno dei momenti
più importanti nella storia del papato; lo sgraziato
esempio operò per lunghi secoli effetti grandissimi, e
diede agio ai Pontefici di bandire il principio, che per
la grazia di Dio loro si competeva l’autorità di dare e
di togliere corone[330].




È cosa probabile che Zaccaria continuasse a vivere
ancor dopo l’incoronazione di Pipino a re dei Franchi.
Il Papa moriva addì 14 di Marzo dell’anno 752:
sembra che, poco tempo innanzi nella assemblea di Soissons,
Pipino fosse consecrato re dal vescovo Bonifacio
legato del Pontefice, e cingesse il capo del diadema di
Childerico, dopo di aver chiuso fra le mura di un convento
quell’ultimo discendente di Clodoveo[331].








§ 3.
Edificazioni di Zaccaria nel palazzo Lateranense. — Suoi
tentativi di porre colonie nella Campania. — Le Domus
cultae. — Stefano II papa. — Astolfo conquista Ravenna nel
751. — Egli leva pretese su Roma. — Stefano cerca ajuto
presso l’Imperatore, indi presso Pipino. — Va in Francia. — Pipino
e i suoi figli sono consecrati re nel 754. — Col patto
di Kiersy Pipino promette soccorso. — Il Re è eletto patrizio
dei Romani.



Quantunque il governo di Zaccaria durasse dieci
anni lieti di pace, tuttavia egli lasciava in Roma pochi
monumenti che del suo pontificato facessero ricordanza.
Massima cura egli dedicava al palazzo Lateranense, sede
del Patriarcato; chè la dimora dei Papi meritavasi di
essere adorna con maggiore splendidezza, adesso che la
loro potenza era cresciuta così tanto. I palazzi Lateranensi,
che si appoggiavano con istretta aderenza alla
basilica di Costantino, erano stati costante dimora dei
Papi, da Silvestro in poi. Essi costituivano il vero punto
di mezzo del loro governo così spirituale che temporale,
laddove il Vaticano era centro del culto, ossia era sede
del principe degli Apostoli. Il palazzo patriarcale conteneva
gli archivî e gli scrigni della Chiesa, ed era stanza
dei Papi e della loro corte. Ampliato poco a poco, oltre
alla grande basilica comprendeva in sè parecchie chiese
minori, molti oratorî e triclinî o refettorî, parecchie cappelle,
tra le quali quella celebre del palazzo papale, di
san Lorenzo, detta più tardi Sancta Sanctorum. In vicinanza
assai prossima erano il battisterio, i conventi di
Giovanni Battista e dell’Evangelista, quelli dei santi

Andrea e Bartolomeo, e probabilmente ancora un terzo
dedicato a santo Stefano ed un quarto consecrato ai
santi Sergio e Bacco. Di tal guisa, tutti questi edifizî,
come oggidì il Vaticano, formavano per sè soli una
piccola città, che aveva aspetto di un labirinto[332].




Zaccaria aggrandì le case patriarcali e le rese più
magnificamente ornate. Fabbricò un portico guernito
di una torre innanzi alla fronte del palazzo, e l’edificio
più tardi fu di preferenza appellato palazzo di papa
Zaccaria, e, nel linguaggio popolare, «casa maggiore»[333].
Il portico fu adorno di pitture; da esso si saliva
alla torre, dove trovavasi un triclinio in cui erano
dipinti a colori i paesi della terra[334].




Nuove chiese Zaccaria non edificò, ed occorre principalmente
osservare che l’architettura in Roma da qualche
tempo in poi non creava più nulla di grande. S’era
continuato fino al secolo settimo a riempiere la Città di
chiese; laonde s’aveva adesso bel fare soltanto a conservare
quelle esistenti. Zaccaria restaurava santo Eusebio
sull’Esquilino, e altre basiliche forniva di arazzi di seta,

che servivano da copertura degli altari o da cortina
negli intercolunnî delle navate. Con quelle drapperie si
iniziava un lusso sontuoso; la loro opera pesante di arte
bizantina si conformava al gusto della età dei musaici.
Sovra di esse si rappresentavano fatti biblici, e il
Libro dei Papi con minuta particolarità ci racconta che
sul pallio d’altare, che Zaccaria facea intessere per il
san Pietro, era istoriata in ricamo d’oro la nascita di
Cristo[335].




Zaccaria ebbe merito di fervide cure rivolte alla coltivazione
della campagna di Roma, omai insalvatichita.
Dappoichè la Città da gran tempo aveva perduto i modi
di trarre derrate dall’Africa, ed era stata adesso rapita
dei suoi granai di Calabria e di Sicilia, doveva star molto
a cuore dei Pontefici di accrescere i suoi redditi agricoli.
Gli sparsi possedimenti della Chiesa fornivano provvisioni,
che ricavavansi di Toscana e del Lazio; ma il bisogno
cresceva, chè la popolazione di Roma si faceva
più numerosa, e molti abitatori delle campagne ricoveravano
nella Città, messi in fuga dai Longobardi. La
Campagna non era allora in istato così deserto e brullo
come è oggidì; tuttavia con immensa rapidità crescevane
la desolazione, perocchè le proprietà libere mancassero.
La Chiesa per fermo, con sue compre e colle
donazioni che riceveva, allargava ognor più il suo possedimento
di terre, eppure essa non poteva sopperire a
quanto era necessario, poichè non provvedeva in grandi
proporzioni alla fondazione di colonie; e ciò che fecero

a questo riguardo Zaccaria e, più tardi, Adriano I, fu
opera particolare di loro, e non s’ebbe imitatori[336].
Zaccaria fondò cinque così appellate Domus cultae,
ossiano masserie, nelle quali avevano albergo i coloni
che lavoravano le campagne circostanti. La prima colonia
fu Laurentum, colla Massa Fontejana: denominata
Paonaria, era situata nel territorio dei Laurentini, che
si estendeva dalla foce del Tevere fino ad Anzio; ciò
fa supporre che l’antica Laurento fosse spopolata, e che
il Papa s’industriasse di rianimarla a vita con una colonia[337].
La seconda di queste, era detta di santa Cecilia
da un oratorio esistente in quel borghetto, ch’era situato
presso alla quinta pietra miliare, lungo la via Tiburtina.




Quattordici miglia discosto da Roma, nel patrimonio
di Tuscia, Zaccaria impiantò una terza colonia che non
fu denotata con nome speciale; finalmente egli acquistò
Anzio e Formia, che stavano, non v’ha dubbio, nel
territorio delle antiche città di questo nome.




A succeditore di Zaccaria era scelto Stefano prete,
ma questi passava ad altra vita tre soli giorni dopo la

sua elezione; ed allora alla cattedra santa saliva Stefano
II, romano di nascita[338].




Col reggimento di questo Pontefice, che ebbe animo
adatto alle grandi faccende, incominciò per Roma
un periodo nuovo. Poco tempo innanzi re Astolfo aveva
conseguito quello cui i predecessori di lui vanamente
avevano inteso i loro sforzi. La sede del reggimento
bizantino in Italia era caduta in suo potere, e già addì
4 del Luglio 751 egli avea potuto promulgare un
regio editto dal palazzo della conquistata Ravenna[339].
Eutichio, ultimo degli Esarchi, era scomparso, e l’imbecille
governo dei greci eunuchi finiva per sempre,
dopo due secoli di esistenza. Di qui derivarono conseguenze
importantissime; perocchè or fosse a risolvere
la questione, se il Re dei Longobardi dovesse o no diventare
il padrone d’Italia tutta. Conquistata Ravenna,
Astolfo tosto moveva verso il mezzogiorno per impadronirsi
di Roma, del Ducato e di tutte le province che
ancora restavano ai Bizantini, sulle quali ei vantava
pretesa, quale succeditore dell’Esarca o dell’Imperatore.
Ma Stefano, per mezzo di suoi legati, riusciva a rattenere
il cammino dell’esercito (nel Giugno dell’anno 752);

il Re infatti cedeva, e financo giurava una tregua di
quarant’anni col Ducato romano. Ma quattro soli mesi
dopo ei si pentiva di sua debolezza, e chiedeva un tributo
annuo di un soldo d’oro per ciascuna testa di Romano,
e protestava di voler riunire al regno suo la
Città[340].




A rimuovere il pericolo di quella minaccia Stefano
inviava a lui gli abati di Monte Cassino e di san
Vincenzo sul Volturno, nel ducato di Benevento, che
erano i due conventi più illustri di Benedettini che
fossero in quel tempo in Italia. Il Re non gli accoglieva,
ma li rimandava ai loro chiostri con divieto di vedere
il Papa[341].




Nel frattempo l’Imperatore bizantino, atterrito della
caduta di Ravenna, domandava che gli fosse restituito
l’Esarcato tolto al suo Stato, ma ciò non chiedeva con
forza d’armi, sibbene per lettere, di cui Giovanni silenziario
veniva latore al Papa ed al Re longobardo. Stefano
inviava quel legato ad Astolfo insieme a Paolo fratello
suo, ma, com’era a prevedersi, la ambasceria non otteneva
risultamento di sorta. Grave ognor più si faceva il

pericolo; il Papa esortava l’impotente Imperatore, suo
signore supremo, a mandare un esercito che salvasse
Roma, e colle armi togliesse Italia alle mani dell’inimico[342];
chè Astolfo con impetuosa violenza esigeva
dedizione senza patti, e minacciava di trucidare tutti
i Romani, se fosse costretto a prendere d’assalto la Città.




Premuto da difficoltà sì angosciose, Stefano congregava
il popolo, e, come il magno Gregorio aveva fatto
in condizioni pari, lo ammoniva con prediche; nei Romani
ridestava sentimenti di pietà e di amore di patria;
bandiva letanie che movevano in pellegrinaggio
a santa Maria Maggiore, e il Pontefice in persona
le guidava, portando sugli omeri l’imagine del Redentore
«non fatta di mano d’uomo»[343]. Alla croce che
la processione alzava in vessillo era attaccata la scritta
con cui Astolfo avea promesso pace; e ciò per prendere

Dio e il popolo a testimonio dello spergiuro di quel Re.
Ma Stefano non si contentava di sole processioni; prima
ancora che Costantino avesse dato risposta al legato suo
chiedente soccorso, egli avea compreso che l’Imperatore
non era in condizioni da mandare in Italia un esercito,
e da imprendere di nuovo la conquista che Giustiniano
in altri tempi avea fatto. La storia d’Europa avviava
oggimai le sue correnti verso Occidente, a que’ popoli
germanici ch’erano poderosi di forza e di vita; furono
lasciati i Bizantini a lambiccarsi il cervello in loro sofisticherie
dogmatiche, e a combattere loro lotte coi Maomettani;
e Roma, partendosi dai Greci, si gettò in braccio
ai Franchi.




A Stefano sovveniva ricordanza delle relazioni che
il suo antecessore aveva stretto col reame di Francia,
la cui corona Pipino di recente s’era posta in capo coll’adesione
del Pontefice. Il pericolo che incalzava lo costringeva
a compiere un fatto i cui splendidi risultamenti
egli allora divinar non poteva. Per mezzo di un
pellegrino mandava secretamente sue lettere a Pipino
richiedendolo di ajuto ed esprimendo il desiderio di aver
con lui un abboccamento: questa prima lettera, che fu
scritta nell’anno 753, malauguratamente ci andò perduta.
Il nuovo Re dei Franchi, cupido d’imprese, colse
con gioia una proposta che gli dava l’opportunità di
annodare importanti associazioni coi paesi esterni, e che
poteva essere d’immenso vantaggio allo svolgimento
della potenza del suo regno. Egli inviava pertanto di
Gorizia a Roma l’abate Drottegango perchè trattasse
col Pontefice, e tosto dopo gli spediva Autari duca e
Crodegango vescovo di Metz, affinchè facessero scorta

sicura al Pontefice fino in Francia[344]. L’usurpatore del
trono di Childerico sentiva bisogno di ottenere consecrazione
solenne dalle mani proprie del Papa, affine di
acchetare il mormorio di querela, che continuamente serpeggiava
in mezzo ai Franchi. Da una parte e dall’altra
s’intrecciavano fra loro ragioni di necessità e di gratitudine
di quei due uomini, del Papa da un lato che si
faceva ribelle alla autorità legittima dell’Imperatore, e
di Pipino dall’altro che aveva usurpato la corona legittima
del suo Re. Quelle ragioni mettevano capo a plasmare
omai con forme nuove la storia dei popoli, e, a
successione di quei rapporti d’alleanza che si costituivano
fra Roma bisognosa di soccorso e la giovane dinastia
dei Carlovingi, facevasi innanzi l’Impero germanico
romano, che ben presto doveva derivarne come risultato.
Il progressivo svolgimento di questo sistema ecclesiastico
politico, sorto da umili inizî e da necessità temporanee,
forma una delle pagine feconde di massimo ammaestramento
nella vita pratica della storia del mondo.




Roma era in balia di una trepidanza profonda. Trattavasi
nientemeno che di dar formalmente al Re dei Franchi
un’autorità di patrocinio sulla Città con titolo di Patrizio,
e di sgombrare così a quel Principe straniero una via
di potenza in Italia ed in Roma. Troppo grave era quel
fatto perchè il Papa potesse compierlo di suo arbitrio e
sotto la sua sola malleveria. Non v’ha dubbio che ei
ne sottopose le proposte alla deliberazione del popolo

romano, dell’esercito e della nobiltà, congregati a parlamento;
e da essi ottenne l’incarico di conchiudere un
trattato con Pipino, dopochè i Romani lui avevano eletto
a loro patrizio. Il viaggio del Papa nella terra dei Franchi
era un avvenimento che non avea riscontro d’esempli;
ben è vero che i suoi predecessori erano iti a Bisanzio
allorchè l’Imperatore colà gli avea chiamati, ma
non peranco mai un Vescovo romano aveva valicato le
Alpi per andarsene ad un popolo germanico dell’Occidente.
Nell’autunno dell’anno 752 Stefano stava preparandosi
al viaggio, quando, coi suoi legati, giungeva
di Bisanzio il silenziario Giovanni, ed, invece di ajuto di
armi, egli recava da parte dell’Imperatore comando al
Pontefice affinchè questi in persona si recasse alla corte
di Astolfo e lo inducesse a restituire l’Esarcato[345]. Non è
facile che Stefano desse al greco ambasciatore contezza
di ciò che stava negoziando con Pipino, i messi del quale,
Autari e Crodegango, or dovevano accompagnarlo nel
viaggio che verso di lui imprendeva. Il Papa toglieva
con sè quei legati, il ministro imperiale, parecchi illustri
officiali della Chiesa ed alcuni maggiorenti della milizia
romana per andarsene anzi tutto ad Astolfo; partiva
infatti di Roma, addì 14 di Ottobre, munito di un salvacondotto
del Re longobardo. Allorquando il predecessore
di lui era mosso a Liutprando, aveva affidato a un
Duce il reggimento della Città; adesso Stefano raccomandava
«tutto il popolo del Signore alla guardia del
Salvatore e di Pietro principe degli Apostoli»[346]. Non

v’ha dubbio ch’egli affidava il governo delle cose ecclesiastiche
a un Vicario, nel tempo stesso che un Duce od
un Console eletto dai Romani assumeva il reggimento
temporale.




Prima che Stefano, camminando attraverso le soldatesche
longobarde che tenevano occupato il Ducato,
giungesse a Pavia, il Re con suoi comandamenti lo ammoniva
che non s’avvisasse di fargli motto di restituzione
dell’Esarcato e delle altre città dell’Impero;
rispondevagli il Papa, essere infruttuosa cosa il tentare
d’intimorirlo. Egli colmava il Re di donativi e di preghiere,
e queste con mesto aspetto il Silenziario imperiale
raccomandava. Astolfo faceva il sordo ai loro detti, e
neppure voleva concedere al Papa che passasse in Francia,
ma i legati di Pipino con risolutezza chiedevano
che il consentisse. Il Re presentiva le conseguenze che
sarebbero derivate da quel viaggio, eppure impedirlo
non potè. Stefano partì di Pavia, addì 15 di Novembre
dell’anno 752, con accompagnatura di vescovi e di cardinali,
e certo anche di maggiorenti romani che andavano
da plenipotenziarî della nobiltà e del popolo. Con rapido
cammino giungeva il Papa ai passi delle Alpi; al chiostro
di san Maurizio, dove trovarsi dovea con Pipino, gli
venivano incontro soltanto, legati di lui, Folrado abate e
Rotardo duca, e lo invitavano a proseguire la via in
Francia, dove avrebbe raggiunto il Re al castello di Pontigon
(Pons Hugonis)[347]. Ivi infatti egli era accolto con

ogni sorta di onori dall’intiera famiglia regale, addì 6
del Gennaio 754, ed era condotto a Parigi, dove prendeva
stanza nel convento di san Dionigi. Del nome di
Parigi a quest’occasione per la prima volta fa cenno il
Libro dei Papi, e ci è duopo trascorrere un periodo di
più che mille anni per rilevare di bel nuovo i tardi effetti
del viaggio di Stefano: gli è al tempo in cui papa
Pio VII se ne va a Napoleone usurpatore, e sono quasi
identici gli scopi che a questo viaggio altresì davano
la ragione.




Stefano consecrò il re Pipino, la donna sua Bertrada
e Carlo e Carlomanno figliuoli di lui, e sotto pena di anatema
proibì al popolo franco di eleggersi mai a suo re
uomo che fosse di stirpe diversa dalla famiglia dei Carlovingi,
di cui adesso la Chiesa proclamava legittimo
l’impero. L’animo riconoscente di Pipino non si restrinse
a vane parole di grazie. Nel castello Carisiaco,
ossia di Kiersy, si pattuì ciò che avrebbesi fatto dell’Esarcato
e della Pentapoli, non appena queste province greche
fossero state colla forza delle armi strappate ai
Longobardi[348]. Pipino conchiuse una specie di trattato

colla Chiesa romana e col capo suo; per sè e pei successori
suoi fece sacramento solenne di provvedere alla
difesa ed all’incremento della potenza della Chiesa; il
Papa d’altra parte promise che nè egli, nè i suoi successori
abbandonerebbero mai la novella dinastia: fu
conchiuso così un patto reciproco offensivo e difensivo[349].
L’autorità suprema dell’Imperatore bizantino
era, come norma di principio, ammessa tacitamente, ma
non pertanto Stefano eleggeva il Re dei Franchi a difensore
della Chiesa e delle sue proprietà temporali. Di tal
guisa ei si arrogava audacemente i diritti dell’Imperatore,
e insigniva Pipino ed i suoi figli di quel titolo di
Patrizio dei Romani, che fino a quel tempo aveva appartenuto
all’Esarca. Ma per questo s’era già innanzi raccolto
il voto dei Romani; la proclamazione di Pipino a
patrizio non poteva essere un atto che dipendesse dalla
volontà sola del Papa, sibbene il risultamento della deliberazione
di tutto il popolo romano; Stefano recava quel
voto con sè in Francia, ove lo accompagnavano alcuni
ottimati di Roma, e Pipino senza titubanza accettava la
sua elezione a patrizio dei Romani. Indi in poi, per un
corso di secoli, il titolo di «Patrizio» fu per Roma di

somma importanza. In origine quel predicato non aveva
significato propriamente un officio; soltanto dopo di Costantino
era stato una dignità ragguardevole che durava
a vita, e che si largiva anche a Re barbari. Sembra
che, dalla erezione dell’Esarcato in poi, quel titolo gli
Esarchi a preferenza assumessero; ad esso più tardi si
aggiunse il concetto che fosse còmpito del Patrizio di
sopravvegliare all’elezione pontificia e di avere l’avvocazia
della Chiesa. Le relazioni in cui il Principe dei
Franchi trovavasi con Roma, col Ducato e coll’Esarcato,
furono perciò espresse con quel titolo romano, ma cosa
meravigliosa si è che le Lettere Pontificie ad esso non
associno mai il concetto di «Difensore.» Infatti non
vi si fa mai cenno che il Re abbia obbligo di difendere
Roma per suo ufficio di patrizio dei Romani; la ragione
politica dei Papi derivò invece quest’obbligo soltanto
dalla missione che Dio avea imposto al Re, e di
cui era simbolo la consecrazione; perlomeno fe’ discendere
quell’obbligo indeterminatamente dal trattato
conchiuso con Stefano; e sembra che avvisatamente
i Papi intendessero ad escludere la vera significazione
del Patriziato, poichè volevano che questo fosse riguardato
non già come un diritto politico, ma come un
titolo onorifico, precisamente nel modo stesso con cui
altra volta Clodoveo, Odoacre e Sigismondo principe
de’ Burgundi lo avevano tenuto, in segno dell’onoranza
loro conceduta dagli Imperatori[350]. Primo fu Carlo

magno ad appellarsi nei documenti Patricius Romanorum,
Defensor ecclesiae; ed un formulario dei tempi
posteriori esprime manifestamente la connessione dei
due concetti. Lo si trova nella «Graphia dell’aurea
città di Roma», che è una scrittura la quale risale alla
seconda metà del secolo decimo, e contiene le discipline
ceremoniali con cui l’Imperatore dà l’investitura ad un
Patrizio. Allorchè questi è eletto, bacia in prima i piedi,
le ginocchia e la bocca all’Imperatore, indi dà il bacio
a tutti i Romani, i quali tutti sclamano: «Benvenuto
sii!» E l’Imperatore gli dice: «Troppo grave fatica ci
sembrò di dover adempiere da soli all’officio che Dio ci
affidò. Te perciò togliamo in aiuto nostro, e ti impartiamo
questo onore, acciocchè tu faccia giustizia alle
chiese del Signore ed ai poverelli, di che indi dovrai
rendere ragione al giudice supremo;» indi lo veste
del manto, gli pone l’anello nel dito indice della destra,
e di propria mano gli porge una pergamena su cui
sta scritto: «Sii Patrizio pietoso e giusto.» Poi gli

impone sul capo un cerchio d’oro e lo congeda[351]. Dobbiamo
credere che Pipino non sarà stato investito del patriziato
con formula simigliante; però un pari concetto
di costituire un proteggitore alla Chiesa producevasi alla
mente di papa Stefano, sebbene ei cercasse di impedire
che al patriziato dei Franchi si congiungesse quella
diretta podestà su di Roma, che gli Esarchi avevano
posseduto. Ma poteva forse avvenire che Pipino si stesse
contento ad un titolo vano, che a lui costava molto, senza
ch’ei pretendesse alla podestà che quel titolo in sè racchiudeva?
Per lo meno quell’autorità consisteva nella
giurisdizione sull’Esarcato e su Roma, che s’esercitava
in nome dell’Imperatore e dello Stato, e nel diritto di
conferma della elezione pontificia. Pipino otteneva di
essere consecrato su quel trono che egli aveva usurpato
ai Merovingi, e questo per fermo era un’alta ricompensa
per le guerre che egli prometteva d’intraprendere in
Italia a benefizio del Papa. Egli assumeva degli obblighi,
ma tosto a lui ne conseguivano effettivamente anche dei
diritti, e il patriziato dei Principi franchi, da un’avvocazia
armata che era, si elevò ad una podestà di giurisdizione

suprema. Peraltro, soltanto dopo lunghi indugi
i Papi accondiscesero ad accordarla.



§ 4.
Falliscono i negoziati con Astolfo. — Ritorno di Stefano. — Pipino
scende in Italia. — Astolfo accetta la pace. — Primo
documento di donazione di Pipino dell’anno 754. — Il
Re dei Longobardi entra nel Ducato. — Assedio di Roma
nel 755. — Devastazione della Campania. — Saccheggio delle
catacombe di Roma. — Lettera di Stefano ai Franchi. — San
Pietro scrive una lettera al Re dei Franchi.



Re Astolfo mirava con grande ira i maneggi del Papa
e dei Romani; lui avevano essi respinto, e l’autorità di
tutela su Roma avevano dato in mano al lontano Pipino.
Prima dunque che questi coi suoi Franchi, mal volenterosi
di quella impresa, scendesse in Italia, Astolfo
cercava presso la corte Franca di porre impedimento ai
disegni del Papa. Egli costringeva il monaco Carlomanno
ad abbandonare Monte Cassino, e ad andare ambasciatore
longobardo al fratel suo, per distoglierlo dai trattati
con Roma. Lo sventurato espiava la pena di quell’incarico
pericoloso, chè veniva chiuso nel chiostro di Vienna,
dove in breve tempo moriva. Pipino, patrizio, or ammoniva
il Re de’ Longobardi, affinchè i paesi conquistati
restituisse; gli offriva persino una considerevole moneta
di riscatto, se egli volesse restituire «ai proprietarî
la proprietà,» ma, per buona ventura della Chiesa,
Astolfo rimaneva fermo nel suo diniego. Nè il Papa, nè
i Franchi pensavano che la valorosa nazione dei Longobardi
fosse affralita dalle divisioni interne, dai raggiri
sacerdotali e dall’influenza del clima d’Italia, nè credevano

che il reame d’Alboino altro adesso non fosse che
una larva temuta.




Stefano partiva con una comitiva di Franchi, ed era
accolto in Roma con voci di giubilo che lo acclamavano
salvatore e liberatore. Pipino poi col suo esercito entrava,
per le chiuse delle Alpi, da Val di Susa, rinchiudeva i
Longobardi entro Pavia, e nell’estate cingeva questa
città di assedio. Astolfo, messo alle strette più disperate,
accettava la pace che gli si profferiva, e giurava
di cedere Ravenna ed altre città[352]. In questi termini
generali si esprime il Libro Pontificale, il quale pertanto
dimostra non essergli pervenuta contezza di donazioni
che fossero allora fatte al Pontefice; tuttavolta
da due lettere di Stefano, che appartengono alla fine
dell’anno 754, si pare che Pipino, dopo la conchiusione
della pace, nell’autunno del 754, effettivamente
gli rilasciasse una scrittura di donazione. Soltanto non
se ne può determinare, se la restituzione onde si trattava
si riferisse ai beni della Chiesa, oppure alle province
greche; nè si fa pur un sol motto di Ravenna
e dell’Esarcato. Lo stile della curia pontificia tiene il
concetto di Respublica in una diplomatica indeterminatezza,
mentre sotto il titolo di «Republica dei Romani»
si poteva ad arbitrio intendere il concetto astratto dell’Impero
od altrimenti il crescente Stato di san Pietro,
che era precisamente il Ducato romano[353]. La frase

officiale usata allora dal Papa per significare la cessione
delle province occupate dai Longobardi, fu quella
«di reddizione o restituzione» alla Republica dei Romani.
Or sotto il nome di Republica nella sua universalità,
intendevasi un tempo tutto l’Impero, di cui era
capo legittimo l’Imperatore, e perciò si potrebbe credere
che il Papa, parlando di «restituzione», riferisse quella
cessione all’Imperatore; ma la posteriore donazione fatta
da Pipino ci ammaestra, che il Papa coll’appellazione
di Republica romana denotava veramente Roma, capo
e sede del romano Impero, per virtù del quale la Città
aveva dominato Italia e il mondo[354].




Pipino aveva appena lasciato Pavia, che re Astolfo,
quasi svegliandosi di un sogno, era tratto a infrangere
il patto. Egli chiamava in arme tutto l’eribanno dei
Longobardi, e, ancor sulla fine dell’anno 754, assaliva il
Ducato romano, e moveva contro Roma per castigarvi
la volpe che osava di strappare la preda dalla bocca

del leone. Stefano vedevasi ora abbandonato senza soccorso
a pericolo estremo. Tosto dopo che Astolfo aveva
rotto sua fede, il Papa indirizzava ai Franchi lettere
di doglianza. Il latino di quelle scritture, come di tutte
le altre della collezione Carolina, è cosa barbara; tronfio
ne è lo stile, e le esagerazioni dei predicati di «Vostra
grazia melliflua,» di «sguardo e di volto dolci al
paro di mele,» dimostrano quanto fossero nauseanti le
formule cortigianesche di quel tempo, in cui alle ampollosità
di stile della cancelleria bizantina andavasi
ancora associando espressioni bibliche[355]. A quel mele
peraltro Stefano mesceva anche degli amari rimbrotti
contro la credulità leggera di Pipino; gli rammentava
che aveva intrapreso un viaggio in mezzo a mille pericoli
per andare a lui; che lo aveva consecrato re; che,
in mezzo a tutti i Principi della terra, Pietro lui aveva
eletto a proteggitore della Chiesa: e lo scongiurava
a provvedere prestamente affinchè l’Apostolo ottenesse
ciò che per diritto gli spettava[356]. Le lettere partivano
per Francia, ma già i Longobardi stavano innanzi le
mura di Roma.




Due secoli erano trascorsi dacchè Roma aveva sofferto
l’ultimo duro assedio onde Totila l’aveva cinta;

chè tutti gli assalimenti successivi dei Longobardi non
avevano avuto soverchia gravità, oppure erano stati
evitati col pronto pagamento di un riscatto. Ora invece
Astolfo veniva con tutto il suo esercito poderoso per
conquistare la Città, e, nel giorno 1 del Gennaio 755,
i Romani scorgevano avanzarsi le prime schiere dell’oste
nemica: procedeva questa divisa in tre battaglie, i
Longobardi di Toscana venivano per la via Trionfale, il
corpo maggiore dell’esercito condotto dal Re per la via
Salara, i Beneventani per la via Latina[357]. Per circuire
tutt’intera la città Astolfo poneva campo innanzi a
porta Salara; i Toscani si attendavano fuori della porta
Portuense, i Beneventani si distendevano dal Laterano
fino al san Paolo.




I Longobardi beffavano con grida di scherno quelli
ch’erano a guardia delle mura, e: «Andate a prendervi
i vostri Franchi,» sclamavano, «che vi liberino dalle
nostre spade.» Ma i Romani rispondevano con una difesa
risoluta; la milizia cittadina, già provata nell’arme in
alcune pugne, dava pegno onorevole del suo amore di
patria. Non si fa cenno peraltro di alcun Duce, nè di alcun
Tribuno, e neppure del nome di qualsiasi capitano
romano, ma il Papa, con lusinghiere adulazioni, nella
sua lettera a Pipino, celebrava il franco abate Vernerio,
che essendo da legato nella Città, correva lungo
le mura di Roma, vigilando dì e notte, e faceva la

parte da Belisario[358]. Possiamo accogliere per vero che
Vernerio fosse venuto a Roma con accompagnatura di
un drappello di guerrieri franchi, e che questi ora prestassero
buoni officî nella difesa.




Le mura antichissime di Roma, che per buona ventura
Gregorio III aveva restaurato, resistettero all’urto
delle macchine guerresche dei Longobardi, ma di dentro
la Città era tratta ogni dì più allo stremo. La Campagna
era devastata senza pietà da un nemico sitibondo
di vendetta, e le scarse colonie della Chiesa
erano da capo a fondo distrutte. Astolfo per verità,
mosso da reverenza religiosa, proibiva che si toccasse
alle basiliche di san Pietro e di san Paolo, che stavano
nella cerchia del territorio da lui occupato, ma tutte le
altre chiese e i conventi che stavano fuori della Città
abbandonava al saccheggio, e i frati e le monache erano
sottoposti ai più duri maltrattamenti. Sembrava che i
Longobardi tornassero memori dell’arianesimo dei loro
padri, perocchè vituperassero con aperto dileggio tutto
ciò che si aveva veneranza di santo; ed Iconoclasti, che
erano forse greci assoldati nell’esercito, trafiggevano
a punta di spada le imagini dei Santi, e in gran falò le
davano alle fiamme. In pari tempo, nè v’ha contrasto
che sia più spiccato di questo e che denoti meglio la
tempra di quel secolo, i Longobardi frugavano nei cimiteri
dei Martiri, e, ve li inducesse fervore pio o sete
di guadagno, si caricavano di ossa dei Santi. Il desiderio
di possedere reliquie (un secolo dopo diventava

una vera mania di quell’età) s’era già da gran tempo
impadronito dei Longobardi: Liutprando, nell’anno 722,
aveva comperato a peso d’oro dai Saraceni di Sardegna
la salma di santo Agostino, e, fra il giubilo delle genti,
l’aveva deposta in Pavia, nella basilica di san Pietro in
coelo aureo. Ed ora Astolfo profittava dell’assedio di
Roma per raccattare dalle catacombe quante ossa venerate
di santità gli veniva fatto di trovare, e tante
ne facea trasportare in Lombardia. Quelle città sotterranee
dei morti, cui fin allora la profanazione non
aveva mai offeso, erano di tal guisa, adesso per la prima
volta, date in balìa della devastazione[359].




Al giorno 23 di Febbraio erano già corsi cinquantacinque
giorni dacchè aveva principiato l’assedio; allora
Stefano, per affrettare il soccorso che con grande ansietà
aspettava dai Franchi, spacciava a Pipino l’abate
Vernerio e due legati romani. Le sue lettere, scritte fra
le angustie degli assalimenti inimici, dipingono con vivi
colori le condizioni disperate in cui Roma si trovava.

La prima lettera indiritta a tutto il popolo Franco è
scritta in nome del Papa, di tutto il clero, di tutti i
duci, dei cartularî, dei comiti, dei tribuni, del popolo e
dell’esercito dei Romani; la seconda è scritta da Stefano
in nome proprio. Egli vi esorta i Re a mandare prestamente
soccorsi che rechino a Roma salvezza, e in pari
tempo gli ammonisce di adempiere il dovere loro, perocchè
«egli insieme con Dio abbia affidato alle loro mani
la protezione della Chiesa santa e della Republica romana.»
E il Papa rafforzava il valore di quegli ammonimenti
nuovamente con una terza lettera, la quale con
istrana fantasia ei faceva che gli dettasse la voce di
Pietro, principe degli Apostoli. Non l’eresia di Ario, non
quella di Nestorio, nè altre che avevano minacciato la
fede cattolica nel suo fondamento più vitale, avevano
mai indotto san Pietro a scrivere lettere; e persino allora
che Leone imperatore aveva minacciato di distruggere
il suo simulacro che era a Roma, l’Apostolo non
aveva pur dato segno di sua collera. Ma ora che grave
pericolo si addensava sulla sua città, o piuttosto sui suoi
patrimonî, il Santo si scoteva, e indirizzava una lettera
di fuoco al Re dei Franchi, suoi «figli adottivi.» Questa
epistola meravigliosa è una delle più efficaci testimonianze
dello spirito grosso che animava non soltanto
quel secolo, ma anche la Chiesa di allora, perocchè questa
non avesse più riserbo «di servirsi delle ragioni più
sante della religione, in pro dei negozî di Stato[360].»

Il latino della lettera era così zeppo di barbarismi, che
lo stesso san Pietro, il quale non sapeva scrivere che
l’ebraico od il greco, ne avrebbe arrossito di vergogna,
e l’avrebbe ripudiato; e le gonfie esagerazioni
dello stile avrebbero messo nausea a lui e a tutti gli
Apostoli.




Vedasi a che meschina figura si era rimpicciolito
nel secolo ottavo il grande Apostolo, se il suo succeditore
romano poteva mettergli in bocca parole come queste:
«Anche la nostra Signora, Maria madre di Dio sempre
vergine, associa le sue più officiose instanze alle nostre;
protesta, esorta e comanda; e a lei si uniscono i Troni,
le Dominazioni, e tutto l’Esercito della celestiale milizia;
nè si stanno indietro i Martiri e i Confessori di Cristo e
tutti coloro che stanno in grazia di Dio: eglino con
noi esortano, scongiurano, protestano: se vi prenda cura
di questa città di Roma, che Dio ci affidò in custodia, e
del gregge del Signore che in essa dimora, e della
Chiesa santa che Dio mi confidò, affrettatevi; liberatela
dalle mani dei Longobardi persecutori, affinchè, Dio nol
permetta! il mio corpo che per amore del Signor
Gesù Cristo sofferse, e la mia tomba dov’esso per comando
di Dio riposa, non ricevano da coloro contaminazione;
affinchè il popolo che mi appartiene non sia

disperso e trucidato da questi Longobardi, rei di turpi
spergiuri, e trasgressori delle scritture divine.» E
dopo che l’Apostolo s’è abbassato a queste supplicazioni,
in sulla conchiusione si erige con fiero cipiglio,
minacciando scomunicazione: «Se voi, che nol vogliamo
credere, vi farete colpevoli di pigri indugi o
di vigliacca diserzione, e non obbedirete tosto all’esortazione
nostra, e non libererete questa città mia di
Roma, e il popolo che in essa alberga, e la Chiesa apostolica
che Dio mi affidò, e il suo sacerdote supremo,
per autorità della Trinità santa, per la grazia dell’officio
apostolico che Cristo Signore mi die’, voi sarete giudicati
indegni del regno di Dio e della vita eterna, colpa
la inobbedienza alle ammonizioni nostre[361].»








§ 5.
Pipino scende in Italia. — Astolfo leva da Roma l’assedio. — Venuta
di legati bizantini e loro disinganno. — Astolfo
si sottomette. — Documento della donazione di Pipino. — Fondazione
dello Stato della Chiesa. — La Chiesa è immessa
nel possesso delle città donatele. — Astolfo muore nell’anno
756. — Il monaco Rachi tenta di ottenere la corona. — Desiderio
è proclamato re dei Longobardi. — Stefano muore
nell’anno 757.



La lettera dell’Apostolo fu una ciurmeria che riuscì
allo scopo avvisato; ed infatti Pipino potè giovarsene a
strascinare ad una seconda spedizione in Italia i suoi
Franchi, i quali mormoravano senza che rispetto alcuno
li rattenesse. Può darsi che la stravaganza di quel trovato
inducesse al riso financo un Re di quell’età, ma Pipino
non poteva far comparire in fallo san Pietro innanzi
la moltitudine, se anche egli non sentiva paura «di perdere
corpo ed anima in mezzo alle inestinguibili fiamme
tartaree, in compagnia del diavolo e dei suoi angeli pestiferi[362].»
I suoi trattati col Papa imponevano a lui,
patrizio di Roma e difensore della Chiesa, il dovere di
difenderla colle armi; laonde ei s’apprestava alla guerra.
La fama sola della sua impresa bastava perchè Astolfo
levasse da Roma l’assedio; ed egli moveva subito in gran
furia al settentrione per respingere i Franchi dalle frontiere.
Nel tempo istesso in cui Pipino s’avvicinava alle
chiuse delle Alpi tre legati bizantini venivano a Roma;

il povero imperatore Costantino fervidamente raccoglieva
concilî sopra concilî per distruggere imagini e
reliquie, ma egli non aveva la forza di riconquistare
Italia perduta, nè soprattutto aveva l’intelletto della vera
condizione delle cose. Non conosceva ciò che nel trattato
fra Pipino e il Papa si conteneva, reputava che la restituzione
dell’Esarcato dovesse effettivamente andare
a profitto dell’«Impero romano,» e perciò mandava
suoi ministri primamente a Roma, affinchè vi chiedessero
raccomandazione del Papa presso il Re dei
Franchi.




L’Imperatore sperava nientemeno che di poter adoperare
i Franchi in servizio suo contro i Longobardi,
come un tempo Zenone s’era servito degli Ostrogoti a
danno di Odacre: certo è che pensava di indurre Pipino
ad una spedizione di guerra contro Astolfo per
averne egli vantaggio. Ma appena giunti in Roma, i
suoi legati aveano ragione di essere atterriti, dacchè
loro giungesse notizia che Pipino moveva per la seconda
volta contro le frontiere d’Italia; i diplomatici presi
di stupore a quell’annunzio, si gittavano in una nave,
e Stefano aggiungeva loro un suo messo, sotto pretesto
di volerli raccomandare a Pipino. Arrivati con
rapido viaggio a Massilia, ivi udirono che il Re era già
entrato in Italia. Poichè loro dunque si manifestava
chiaramente come stessero le cose, ne furono profondamente
turbati[363], cercarono di lasciarsi addietro il

nunzio apostolico, e Gregorio, uno dei ministri imperiali,
con veloci cavalli gli precorse innanzi. Egli raggiunse
l’esercito franco che moveva su Pavia, e con profferte
munificenti della riconoscenza dell’Imperatore, scongiurò
il Re affinchè l’Esarcato e le altre città restituisse
al legittimo loro signore. Ma Pipino, senza ambagi protestava,
che alle due imprese non era disceso in pro di
uomo alcuno, ma per amore di Pietro santo (qui torna
in moto l’opera delle lettere celestiali), e per la salute
dell’anima sua; affermava che tutti i tesori della terra
non l’avrebbero indotto a infrangere la parola data
all’Apostolo, e diceva anzi che quelle città non volea
restituire all’Imperatore, ma dare tutte a san Pietro,
alla Chiesa romana ed al Pontefice. Il Bizantino, attonito
per lo stupore, correva allora a Roma, vedeva il
Papa, e protestava, ma vanamente, contro quella lesione
dei diritti dell’Impero[364].




Frattanto Astolfo, chiuso per la seconda volta dentro
di Pavia, abbassava le armi nell’autunno dell’anno
755. Fu fatto tributario al Re dei Franchi, e fu costretto
ad adempiere nella sua interezza il primo trattato,
e ad aggiungere alle città restituite anche Comacchio
(Comiaclum). Il Biografo di papa Stefano, a questo
punto narra per la prima volta, che Pipino distendesse
una scrittura di donazione, nella quale alla Chiesa romana
ed a tutti i Papi, per tutti i tempi venturi, s’attribuiva

il possedimento delle città; e aggiunge che
questo documento conservavasi ancora all’età sua (egli
viveva nel secolo nono) nell’archivio della Chiesa romana.
Questo celebre documento sparve di Roma, senza
lasciar traccia di sè, nè ciò avvenne senza buone ragioni:
nessun erudito potè conoscere quai limiti geografici
e politici fossero statuiti in quella donazione, nè uomo
alcuno seppe mai contare precisamente quali e quante
fossero le città donate, e ancor meno definire se al Papa
fosse dato su quei territorî soltanto il Dominium utile, od
altrimenti diritto effettivo di signoria assoluta[365]. Resta
avvolta nel buio la condizione vera in cui si trovavano
Roma e il Ducato, del quale neppure si fa cenno; e
poichè Pipino questa provincia non ebbe conquistato, si
arguisce che la donazione non poteva estendersi ad essa,
nè tampoco a Napoli, ch’era greco, nè a Gaeta. Questo
peraltro negarsi non può, che Pipino facesse una donazione
scritta, e che egli, nel suo diritto di conquista,
cedesse alla Chiesa romana l’Esarcato e la Pentapoli,
ch’erano terre sulle quali la Chiesa non possedeva titolo

giuridico di sorta. Quelle greche province Pipino toglieva
all’Imperatore, che era divenuto incapace di strapparle
di mano ai Longobardi e di guardarle più a
lungo; egli le cedeva al Vescovo di Roma, non perchè
questi era Principe spirituale, nè perchè Pipino lo avesse
in conto di Sovrano che stesse fuori della soggezione
allo Stato, sibbene perchè il Papa era capo effettivo della
città di Roma, colui che rappresentava la Republica
romana nel significato dell’Impero occidentale, dominatore
d’Italia. Ma siccome il Papa questa autorità di
rappresentante dello Stato assumeva per ciò soltanto
che egli era capo supremo della Chiesa, la quale da
sola teneva alta in Occidente l’idea dell’Impero, così il
Papa quelle terre riceveva nel nome della Chiesa romana
e di san Pietro capo invisibile di essa; così egli stesso
celava la sua usurpazione sotto la apparenza del titolo
di un pretendente santo, del principe degli Apostoli. Se
però un tanto pretendente era quello che più acconciamente
si poteva opporre contro alle reclamazioni di Bisanzio,
tuttavolta astuzia di arte politica esigeva che si
prestasse ognora omaggio alla suprema autorità civile
dello Imperatore; laonde il Papa in quei paesi aveva
sembianza di vicario dell’Imperatore ossia di succeditore
dell’Esarca, patrizio di Ravenna. Ad ogni modo la
podestà imperiale nel fatto s’era estinta; quelle province
non volevano più obbedire a’ satrapi bizantini, nè
esser suddite al Re dei Longobardi; esse accettavano
l’autorità di dominio territoriale del Papa, ch’era l’uomo
più possente d’Italia, omai riverito con onoranze idolatre,
e capo della nazione latina[366].









Se anche Pipino non abbia voluto, con un conscio
intendimento, costituire uno Stato della Chiesa nel senso
che vogliono sostenere i campioni della sovranità pontificia,
è tuttavia un fatto che egli investiva il Papa del
giure di principe territoriale sopra alcune delle province

più belle d’Italia; laonde egli fu fondatore dello
Stato della Chiesa, che ebbe più tardi svolgimento, e
da cui per lungo ordine di secoli fu impedita la unità
d’Italia. A questo punto poi si elevano considerazioni
di diversa natura, perocchè siamo qui giunti
ad una nuova epoca della Storia della Chiesa. Questo
sacro istituto, congregazione dei fedeli, visibile sì,
ma d’indole puramente spirituale, s’era venuta costituendo
coi principî fondamentali del Cesarismo romano,
e, a modo dell’organamento dello Stato, s’era
elevata ad un proprio imperio, in mezzo al quale il Vescovo
di Roma esercitava nelle cose religiose un’autorità
cesarea. I canoni dell’arte politica e del sistema
imperiale antico, erano penetrati nella Chiesa e nella sua
gerarchia. La potestà del Papa era riverita negli argomenti
di dogma; il primato della sua sede apostolica
s’era venuto fondando dai tempi di Leone I e di Gregorio
magno in poi; nelle lotte contro gli Iconoclasti avea ottenuto
affrancamento dall’Oriente, e l’independenza della
Chiesa aveva trovato la sua espressione politica anche
nei moti con cui Italia avea proclamata la independenza
sua. L’Occidente si separava dall’Oriente; la Chiesa,
distogliendosi dall’Imperatore, si collegava alla grande
monarchia cattolica dei Franchi, la cui nuova dinastia
regale essa aveva consecrato colla sua autorità. Ormai
essa aveva il presentimento che questa monarchia compirebbe
la restaurazione dell’Impero occidentale; e la
esistenza del reame franco fu ad ogni modo buona
ventura per l’Europa, avvegnachè sia stato esso che
impedì il sorgimento di un califfato europeo in Roma.
Sebbene i Pontefici romani di quell’età non potessero

ancora sollevarsi ad intendimenti più arditi, tuttavolta,
dopo il secondo e il terzo Gregorio, eglino concepirono in
mente l’idea di porre sopra un fondamento di vita pratica
la loro supremazia religiosa, e di farsi signori d’una parte
di Italia. La caduta dell’Impero d’Occidente, che aveva
ridotto Roma a città essenzialmente ecclesiastica, la lontananza
e la impotenza di Bisanzio, finalmente il frastagliamento
d’Italia, avevano dato buon giuoco ai Vescovi
di Roma; e la energia continuata di Pontefici sagaci
seppe raggiungere lo scopo di dare solidità di esistenza
politica alla loro Chiesa, e di costituirsi per
sempre uno Stato ecclesiastico. Colla fondazione di esso
cessò il periodo della storia puramente vescovile e sacerdotale,
e si chiuse l’epoca più bella e più gloriosa
della Chiesa romana. Essa diventò cosa mondana; i
Pontefici, che contro la legge del Vangelo e contro le
dottrine di Cristo associarono il sacerdozio al principato,
non poterono dappoi serbarsi più alla pura missione di
Vescovi apostolici. La loro duplice natura, contraddizione
in sè medesima, li strascinò ognor più al basso in
mezzo all’agitazione delle ambiziose arti politiche; laonde
eglino per necessità furono tratti a lotte depravatrici,
affine di mantenersi nel possedimento dei loro titoli
temporali; furono costretti a discendere a guerre civili
interne contro la città di Roma, e a lotte continue contro
le podestà politiche. E l’avvenimento per cui si compieva
la fondazione di uno Stato della Chiesa romana, risvegliava
in tutte le altre Chiese avida sete di possedimenti;
nel corso del tempo non vi fu abbazia, nè vescovato,
che non la pretendesse ad essere uno Stato sacerdotale
independente. L’esempio di Roma ebbe cupidi

imitatori, e dalla notte del medio evo le scritture di
donazioni emersero a migliaia[367].




Il Re dei Franchi dava incarico all’abate Folrado di
provvedere alla esecuzione del trattato: Folrado andava
nelle città della Pentapoli, dell’Emilia e dell’Esarcato,
toglievane statichi, riceveva le chiavi delle loro porte,
e queste, insieme al documento che n’era stato scritto
deponeva innanzi la Confessione del san Pietro. Tali erano
gli avvenimenti che tutto d’un tratto davano alle
condizioni del Papato un fondamento affatto nuovo e
temporale, ed esercitavano una possente influenza sulla
storia d’Italia, ed in particolarità su quella della città
di Roma. Coll’anno 755 incomincia un periodo novello
nei rapporti interni ed esterni di Roma; il loro ordinamento
fornirà un argomento da approfondirsi in un Capitolo
successivo; ciò soltanto per ora possiamo stabilire,
che, alla fine dell’anno 755, il Papa conseguiva anche
la signoria della città di Roma, senza che neppur adesso
il suo affrancamento dall’Impero greco fosse proclamato
da alcuna delle parti che avevano mano in quei
negozî.




Il reggimento papale in Roma, non era per guisa
alcuna di ordine monarchico. La città stessa, già nel
tempo della prima origine del Dominium Temporale
dei Pontefici, manteneva il suo giure comunale. Essa
riveriva il Papa da signor suo (Dominus), ma serbava
a sè medesima i diritti del Senato e del Popolo; e questi
trovavano la loro miglior guarentia nella scelta del

capo supremo, perocchè la elezione pontificia procedesse
da tutto il popolo riunito. Nelle tenebre della storia
andò perduto perfino il fatto della cessione della podestà
temporale, che i Romani facessero al loro Vescovo.
Non v’ha alcuno che parli di un patto scritto che intervenisse
tra la Città ed il Papa; nè alcuno v’ha che
discorra del più meraviglioso di tutti i parlamenti del
popolo romano, che nel foro, per vecchiezza cadente, nei
tribus fatis, possa aver preso una deliberazione di tanto
rilievo, quale si era quella di trasferire nel Vescovo di
Roma l’autorità di Doge della Republica: e neppur
sappiamo se questa autorità del Papa massimamente sia
derivata da un trattato di questa fatta, che sia stato conchiuso
al tempo di Pipino. L’origine misteriosa di questa
signoria pontificia è uno degli avvenimenti più meravigliosi
nella storia, e l’assoggettamento di Roma,
compiuto dai succeditori di san Pietro alla chetichella,
sotto gli occhi degli impossenti successori di Costantino,
fu un capolavoro di arti lungamente coltivate e di accorte
astuzie dei preti. Quel possedimento prezioso era
degno della grandezza dei Papi; ma i successori di Stefano
II ebbero compreso assai tosto che esso aveva la
natura del dono di Pandora. Ed invero, dopochè si fu
costituito lo Stato della Chiesa, vennero tra essi a cozzo
continuo i tre diritti che avevano radice in Roma; l’antichissimo
diritto municipale del popolo, il diritto antico
della monarchia imperiale, e il diritto recentissimo usurpato
dai Papi. Pertanto la storia della città di Roma,
per lungo ordine di secoli, altro non è che lo svolgimento
del conflitto che questi tre principî sostennero fra sè,
l’uno contro dell’altro.









Re Astolfo non sopravvisse lungamente alle umiliazioni
sofferte. Già in sull’incominciamento dell’anno
756, Stefano poteva dare al Re dei Franchi la novella
che quell’acerbo inimico suo era morto; e il Papa
facevalo con feroci parole di odio: «Quel tiranno, socio
del diavolo,» esclamava, «quell’Astolfo che suggè il
sangue dei Cristiani e distrusse le chiese di Dio, fu trafitto
dalla spada del Signore; piombò nella voragine
dell’inferno, proprio nei giorni in cui, or fa un anno, egli
si apprestava a distruggere la città di Roma[368].» Eppure
lo sventurato Principe, che morì di una caduta
alla caccia, spirava l’anima tra le braccia di monaci
pii[369]. L’ira del Papa perseguitava quel morto anche
entro la tomba, perocchè egli non avesse ancora reso
parecchie città, e quindi Folrado non avesse potuto di
tutte raccogliere le chiavi, e deporle innanzi il sepolcro
dell’Apostolo.




L’esercito dei Longobardi di Tuscia imprendeva ora
a disporre del trono vacante di Pavia, cui non v’era
alcun erede che pretendesse, e gridava re Desiderio
duca. Ma appena ne giungeva novella a Rachi, che già

s’era separato dal mondo, egli infrangeva i voti che lo
incatenavano a Monte Cassino in eterna abnegazione
di sè. Egli gettava la tonaca monacale, radunava gli
aderenti della sua famiglia, e ponevasi alla testa di un
esercito. Desiderio non sapeva ricorrere per sua difesa
ad un alleato che fosse più potente del Papa; gli offeriva
considerevole moneta e la cessione delle città che Astolfo
s’era trattenuto, purchè lo conoscesse per re, e lo
affermasse sul trono longobardo. Il patto fu sottoscritto
in Toscana dai legati di Stefano, che furono Paolo fratel
suo, Folrado e Cristoforo; e Rachi, atterrito da minacce
apostoliche, con sospiri e con lacrime si nascose di
bel nuovo sotto il saio monastico. La sua fazione era
più debole di quella di Desiderio, la quale, ove necessità
l’avesse chiesto, sarebbesi accresciuta di forze coll’aggiunta
dell’esercito romano e di un drappello di Franchi,
che erano con Folrado. Questo consigliere di Pipino,
che soggiornava ancora in Roma come Missus,
ossia legato, aveva pertanto accompagnatura di alquanti
guerrieri Franchi; chè per quel drappello non può certo
intendersi la «Scuola di Franchi» che risiedeva in
Roma[370]. Desiderio si ebbe il trono di Pavia col favore
della Chiesa, ed il Papa non frappose ritardo ad
occupare le città cedutegli, Faenza col castello Tiberiano,
Gabello, e tutto il Ducato di Ferrara: così egli
«ampliò lo Stato della Republica»[371]. Tosto dopo,

quand’era giunto all’apogeo della sua fortuna, Stefano
II passava di vita, addì 24 di Aprile dell’anno 757.
Fosse caso o gloriosa coscienza di sè, la Chiesa non
coronò il capo di questo prete accorto coll’aureola dei
Santi, che essa avea concesso a Zaccaria predecessore di
lui; peraltro Stefano era riuscito a cingere la sua mitra
del serto d’oro, meno etereo ma potente più, di principe
della terra.







CAPITOLO TERZO.




§ 1.
Paolo I papa nell’anno 757. — Lettera dei Romani
a Pipino. — Relazioni amichevoli del Papa con questo Re. — Desiderio
punisce i Duchi di Spoleto e di Benevento ribelli. — Desiderio
viene a Roma. — Comportamenti politici di
Paolo. — Relazioni del Papa e di Roma con Bisanzio. — È
fatta pace con Desiderio.



In Laterano, Stefano posava ancora sul guanciale
la sua testa morente, e i Romani impazienti procedevano
diggià all’elezione del suo succeditore. Una fazione
favoriva l’arcidiacono Teofilatto, l’altra il diacono
Paolo, fratello del Pontefice. S’atteggiava quella, così
crediamo, a spiriti bizantini; a franchi questa; la prima
voleva riannodare relazioni colla legittima potestà dell’Impero,
la seconda intendeva a proseguire la ragione
politica di Stefano II, aderente ai Franchi: di questa
faceva parte il maggior numero dei nobili romani da cui
discendevano i due fratelli. L’uomo del tempo nuovo la
vinceva sul conservatore dell’antico, avvegnaddio, dopo
resistenza breve del partito opposto, si compiesse la
elezione di Paolo. Questi saliva alla cattedra di san Pietro

addì 29 di Maggio dell’anno 757. Due fratelli si succedevano
nel Pontificato; il pericolo ond’era perciò
minacciata la natura democratica della elezione papale,
era passeggiero, ma si ripetè però più tardi, nei tempi in
cui Roma fu dominata dai Baroni della Campagna.




Paolo I fu anche primo di tutti i Vescovi romani
che si adagiasse da principe temporale nel seggio sacerdotale
di Roma, perocchè egli, quale pontefice, assunse
la podestà dello Stato della Chiesa che era omai
costituito: e con essa gli venne puranco la contrarietà
dei Romani, i quali, come se si destassero da un torpido
abbattimento, incominciarono a scorgere nel loro Vescovo
il loro dominatore, a odiarlo, e fra non molto a
combatterlo. Paolo, ancor prima della sua consecrazione,
significava l’avvenimento della sua elezione al benefattore
e al difensore della Chiesa, «al Mosè, al David nuovo;»
e facevalo con quelle istesse formule di ossequiosa cortigianeria
che i suoi predecessori avevano avuto costume
di indirizzare all’Esarca, annunciandogli la elezione loro.
Così per la prima volta si fece manifesto che il Re dei
Franchi, in rapporto alle cose di Roma, era subentrato
nelle veci dell’Esarca. Era necessità inevitabile
delle condizioni nelle quali trovavasi il neoeletto Papa,
che egli tributasse onoranza al potente Pipino, patrizio
dei Romani; tutta volta ciò non ci autorizza di conchiudere
che al Re franco fosse concesso un diritto immediato
di conferma della elezione pontificia. Paolo scriveva
a Pipino con trepidante prudenza: sebbene eletto da tutto
il popolo, diceva, gli era parso buona cosa di fare che rimanesse
nella Città, fino al tempo della sua consecrazione,
Immo legato franco, acciocchè questi potesse persuadersi

che nè a lui pontefice, nè a chicchessia, poteasi muover
censura, e ch’erano tutti amici dei Franchi; ed accertava
il Re, che egli e il suo popolo, coll’anima e col corpo,
e fino alla morte, gli sarebbero stati fidamente devoti[372].
Rispondeva Pipino con gratulazioni, e tosto dopo chiedeva
a Paolo che volesse esser padrino a Gisela figliuola sua.
Le forme degli officî cortesi in quell’età, rozze erano e
stravaganti; una ciocca recisa di capelli valeva come simbolo
dell’adozione; e quando uno mandava altrui dei pannilini
d’un bimbo battezzato, esprimeva con molto onorifico
segno che nomava suo compadre cui li spediva. Il
Papa accolse con grande reverenza quel pegno del regale
favore, e lo depose nella Confessione della chiesa di santa
Petronilla[373].




Fra gli scritti, che, tosto dopo la elevazione di Paolo
al trono papale, furono indiritti al Re dei Franchi, havvene
uno di gravissima rilevanza. Pipino aveva spedito
una lettera alla nobiltà ed al popolo di Roma per ammonirli
d’essere fedeli a san Pietro, alla Chiesa ed al
Papa: così per la prima volta nella storia, il popolo romano
apparisce atteggiato di sudditanza al suo Vescovo.
L’esortazione di Pipino non va considerata come una
semplice cosa di forma, ma fa supporre che fra i Romani
s’agitasse un moto di opposizione, il quale forse
s’associava alla elezione divisa ch’era avvenuta dopo la
morte di Stefano. Oltracciò, nella Città e nelle sue vicinanze,

s’erano già costituite delle potenti fazioni di nobili;
e i Longobardi e i Bizantini mantenevano in Roma
loro aderenti.




I Romani risposero al Re con una lettera, la cui
unzione religiosa ne rivela manifestamente la fattura. I
rozzi Duci o Comiti di quell’età, in cui quasi tutte le faccende
diplomatiche erano trattate da cherici, ben dovettero
aver incaricato un qualche notaio pontificio di
distendere la protesta dei loro sentimenti officiali. Eglino
dicevano a Pipino, od erano costretti a dirgli: «Per
verità, signor Re, lo spirito di Dio ha posto albergo nel
vostro cuore da cui stilla dolcezza di mele, perocchè voi
vi siate adoprato ad incorare i nostri buoni intendimenti
con consigli sì salutari. Così è, o eccellentissimo dei Re,
noi siamo servi fedeli della Chiesa santa, e del vostro
padre spirituale tre volte beato e coangelico, del signor
nostro Paolo, pontefice altissimo e papa universale, avvegnaddio
padre nostro egli sia e pastore ottimo, e non
cessi di combattere ogni giorno a pro’ nostro, come il
fratello suo di avventurata memoria, ed egli adoperi
ogni cura per noi, e salutarmente ci governi qual gregge
spirituale che Dio gli ha affidato[374].» Neppur una
voce di contrarietà alla devozione pel Papa dominante
si eleva in questa lettera; i Romani manifestamente il
riverivano quale signor loro, ed il Re salutavano come
proteggitore di lui. V’ha poi qualche altra cosa che

rende questa scrittura degna di attenzione: il suo indirizzo
è concepito così: «All’eccellentissimo ed illustrissimo
signore, trionfator grande istituito da Dio; a Pipino
re dei Franchi e patrizio dei Romani, tutto il Senato
e la universa moltitudine del popolo della città
romana vigilata da Dio[375].» Il nome del Senato torna
adesso a galla dopo il silenzio lungo della storia; tuttavia
ci è duopo avvisare che per esso non deva intendersi
più l’antica curia dello Stato, ma soltanto la nobiltà.




I rapporti di Paolo con Pipino erano d’indole amichevole;
eravi un continuo va e torna di messaggi e
di lettere, e usavansi scambievolezze di cortesie molte[376].
Sotto il reggimento di Paolo può ravvisarsi financo l’avvenimento
di un primo Cardinale, che fosse eletto ad instanza

di un Principe straniero. Pipino pregava che il
prete Marino fosse investito del titolo di san Crisogono,
e Paolo accondiscendeva alla domanda[377].




Il Re de’ Longobardi frattanto teneva a bada il Papa
con promesse di cedergli Bologna, Imola, Osimo ed Ancona;
ma sul serio ei non pensava di darvi adempimento.
Del resto, aveva egli buone ragioni d’essere irritato,
chè già Stefano aveva eccitato i Duchi di Spoleto e
di Benevento a romper fede al loro signore legittimo,
e gli avea indotti a porsi sotto l’autorità suprema del
Re dei Franchi[378].




Come dunque Desiderio, nell’anno 758, scese in campo
a punire quei Duchi ribelli, egli prese sua via per la
Pentapoli, dove mise a sacco città e campagne; e il
Papa ne indirizzava amara doglianza a Pipino. Alboino
di Spoleto finiva frattanto in carcere; Desiderio proseguiva
il suo cammino contro Benevento, e quel duca
Liutprando fuggiva all’estrema delle sue città, a Otranto
(Hydruntum) posta in riva al mare Jonio[379]. Dopocchè
il Re ebbe posto Arichi, suo vassallo, a duca di Benevento,
egli di Napoli chiamò a sè Giorgio legato imperiale,
e a lui propose un trattato di alleanza; spedisse

l’Imperatore un esercito in Italia; tutto l’eribanno dei
Longobardi ad esso si unirebbe per conquistare Ravenna,
e in pari tempo una flotta, venendo di Sicilia, assedierebbe
Otranto.




Ad onta di queste trattative, tosto dopo Desiderio
veniva a Roma; ve lo aveva invitato Paolo stesso che
volea pacificarlo dell’ira che s’era desta in lui per l’affare
dei due Ducati; ed il Papa voleva oltracciò indurlo a
cedere le quattro città. Il Re gli dava soltanto risposte
vaghe, ambigue; e chiedeva anzi tutto la restituzione
degli ostaggi che Astolfo era stato costretto a mandare
in Francia. Il Papa fingeva ipocritamente di aderire;
affidava ai suoi legati lettere dissuggellate per
Pipino, nelle quali, in mezzo alle più larghe adulazioni
che tributava all’«eccellente figliuol suo» Desiderio,
supplicava fervidamente affinchè fossero dimessi in libertà
gli statichi[380]. Ma in una seconda lettera secreta
spiegava il vero intendimento della prima, si
lagnava delle devastazioni della Pentapoli, dava notizia
dei negoziati che si andavano tessendo con Bisanzio, e
scongiurava Pipino a non restituire gli ostaggi[381]. Le
aperte confessioni di Paolo devono per fermo porre in
grave perplessità il giudizio dei Cristiani di severa coscienza,
allorchè loro si chieda se era lecita al Papa
la menzogna, qualunque pur fossero le condizioni delle

cose nelle quali ei si trovava: l’elevata morale degli
Apostoli a siffatta domanda avrebbe dato per fermo un
responso negativo. E così fu posto massimamente in luce
chiarissima il contrasto pericoloso, nel quale il Vescovo
romano era messo colla sua missione religiosa, causa
la sua podestà temporale.




Desiderio continuò a tenersi le città, e financo a conservarsi
i patrimonî della Chiesa; continuò Paolo a farne
lamento presso la corte di Pipino, finchè nel Marzo dell’anno
760 venne fatto di conchiudere un trattato, onde
furono mediatori Remigio e Auchari legati franchi. Prometteva
il Re longobardo di restituire tutti i patrimonî
e tutte le città della Republica romana; alcuni in fatto
cedeva, ma teneva Imola[382]. Rimase un fomite di conflitti,
ma i rapporti coi Longobardi furono resi più tollerabili.
All’opposto, il Papa entrava in istrane relazioni
cogli imperatori Costantino e Leone: egli mandava
nunzi a Bisanzio per esortarli a restaurare il culto
delle imagini; e non si fa neppur motto che per l’Esarcato
o per Roma sorgesse contesa; anzi, in una lettera
indiritta a Pipino, il Papa afferma: «Non per altro motivo
ci perseguitano i Greci, se non a causa della fede
ortodossa e della pia tradizione dei padri, che coloro fervidamente
desiderano di distruggere[383].» Ciò dà ragione

di dubitare che all’Imperatore fosse stata tolta effettivamente
la signoria di Roma; se il Papa avesse qui
avuto la podestà assoluta, sarebbe stata stravagante
cosa che egli la ragione dell’ira imperiale non avesse
attribuito al rapimento del Ducato e dell’Esarcato[384].
I Papi continuavano nei diplomi a prestar omaggio
all’alta sovranità dell’Imperatore, ma per il fatto nè
questi percepiva più tributo dalla provincia romana,
nè v’erano più nella Città ministri bizantini che vi
esercitassero autorità. Roma, al paro di Ravenna, s’era
liberata dell’Imperatore, e questi doveva pensare a riconquistarla,
quando avessene opportunità di tempo. Ma
Roma lontana era, e dagli assalimenti che le si movessero
di Napoli, la proteggeva Benevento ad essa
alleata; laddove Ravenna, luogo per positura più importante,
era più prossima, ed alla conquista offeriva agio
migliore. Nell’anno 761 si spargeva con qualche gravità
la fama di apparati ostili. Perciò il Papa esortava
Pipino ad adoperarsi presso Desiderio, affinchè
questi, in caso di bisogno, lo aiutasse, ed ai Duchi di
Spoleto e di Benevento ordinasse di assisterlo con soccorso
di buon vicinanto: tutto ciò dimostra che Paolo
temeva anche per Roma; che stavasi in pace con Desiderio;
e che quei Duchi obbedivano all’autorità del

Re longobardo. Indarno l’Imperatore tentava di guadagnare
alla sua parte l’Arcivescovo di Ravenna; Sergio,
ch’era stato altra volta sostenuto in custodia da
papa Stefano, ma che Paolo aveva indi restituito nel
suo officio, s’affrettava a spedire a Roma quelle lettere
imperiali[385]. I Bizantini sospesero i loro armamenti;
nè più disacconcio per una impresa in Italia
avrebbe potuto essere quel tempo, dacchè vi durava la
pace coi Longobardi.




Passato quell’istante di pericolo, Paolo I non ebbe
più occasioni di temenza da parte dei Bizantini. Una sol
volta ancora ei fa cenno particolare dei Greci, allorchè
scrive a Pipino essergli giunta novella che sei patrizî
con trecento navi e coll’armata di Sicilia erano in
via, da Costantinopoli per Roma; ignorare peraltro quale
fosse il motivo di loro spedizione; questo solo essergli
annunciato che eglino avevano comando di veleggiare
per Roma, indi per Francia[386]. La leggerezza noncurante
con cui il Papa dava avviso di questa impresa,
desterebbe meraviglia, anche se Roma si fosse trovata
in istrettissimi vincoli di amicizia con Bisanzio; ma
è manifesto che Paolo ridevasi di quella notizia come
di una fiaba; ed invero così i sei patrizî, che il numero
stragrande dei vascelli paiono una fola. I Greci non s’accingevano
più al tentativo di riconquistare Italia colla

forza delle armi, e il Papa avrebbe potuto dormire sonni
tranquilli nel suo palazzo Lateranense, se Desiderio di
quando in quando non avesse sturbata nuovamente la
pace. Pipino era importunato di doglianze sempre nuove;
lunghe trattative avvenivano per mezzo di rappresentanti
dei tre Stati, all’uopo di risolvere tutte le questioni
che s’agitavano per ragione dei patrimonî, delle pretese
vicendevoli, degli indennizzamenti e della determinazione
dei confini: finalmente, nell’anno 764 o nel 765,
dopo che le fu resa anche la città di Imola, la Chiesa
s’ebbe assicurata per qualche tempo la pace.



§ 2.
Edificazioni di Stefano II e di Paolo I. — Il Vaticano
e il san Pietro. — Primo campanile in Roma. — Cappella di
santa Petronilla. — Traslazione dei Santi dalle Catacombe
nella Città. — Si fonda il convento di san Silvestro in capite.



Poichè abbiamo fin qui discorso della operosità di
Paolo nelle cose politiche, dedicheremo ora questo paragrafo
a parlare delle edificazioni che egli e il fratello
suo ebbero compiuto in Roma.




Stefano II restaurò la basilica di san Lorenzo, e
fondò, in numero non iscarso, alberghi pei pellegrini.
Sopra tutto egli diede opera a edificare nel Vaticano,
che era già cresciuto ad un proprio e vero sobborgo.
La basilica del principe degli Apostoli era tutto attorniata
di cappelle e di chiese minori, di episcopî, di case
pei pellegrini, di mausolei e di conventi; e intorno vi
siedeva una colonia composta di tutti quegli uomini
che ivi trovavano lavoro e modo di vivere. A’ tempi

di Gregorio III ivi esistevano già tre conventi, dei santi
Giovanni e Paolo, di san Martino, e quello del più antico
Stefano, coll’appellazione di Cata-Galla-Patritia[387]. Un
quarto vi aggiunse Stefano II, probabilmente quello detto
di santa Tecla o di Gerusalemme. Egli edificò anche un
campanile presso l’atrio della basilica, e lo coprì d’oro
e di argento; esso ebbe massimamente il vanto d’essere
il primo campanile che in Roma sorgesse[388]. Sembra che

soltanto nel secolo ottavo, accosto alle basiliche s’incominciasse
a fabbricare delle torri di forma quadrangolare,
non assottigliate in cima, a finestre arcuate ed a
piccole colonne; erano torri simili a quelle costruite più
tardi, e che in gran numero oggidì ancora si conservano
in Roma. Colla edificazione delle torri si abbandonò il
sistema di forma delle basiliche antiche, e si progredì
rapidamente verso lo stile romanesco del periodo feudale,
cui a preferenza d’ogni altro appartengono le
torri. S’elevarono presso a conventi ed a chiese, anche
per necessità di renderli fortemente muniti[389].




Papa Stefano erigeva la cappella di santa Petronilla,
che è presso il san Pietro. Questa Santa era figlia dell’apostolo
Pietro, il quale era stato ammogliato con legittime
nozze[390]. Credevasi che la salma di lei avesse
avuto sepoltura presso la via Ardeatica, fuor della porta
Latina, nel cimitero ov’erano sepolti Nereo ed Achilleo,
i battezzati del principe degli Apostoli: e quelle catacombe
da Petronilla ebbero il nome[391]. Stefano II consecrò

alla Santa una magnifica cappella presso alla basilica
del padre di lei, ed ivi voleva deporne il sarcofago;
dacchè anche Andrea, fratello di Pietro, in quel luogo
aveva diggià una cappella, si intendeva di riunire ivi
insieme tutte le persone di quella santa famiglia. La cappella
fu innalzata là dove anticamente Onorio aveva
edificato il mausoleo per sè e per le sue donne Maria e
Termanzia[392]; laonde Stefano altro non fece che tramutare
quel sepolcro nella cappella della nuova Santa,
e compierne l’ornato. Paolo I compiè l’ordinamento interno
dell’edificio[393]. La cappella della figlia di Pietro
fu fondata ad onoranza di Pipino, che era figlio adottivo
della Chiesa ossia di san Pietro; di guisa che ancor
nelle età posteriori n’ebbero il patronato i Re di
Francia. La salma della Santa ivi fu composta a sepoltura
nel tempo in cui Paolo restaurò le catacombe,
che erano state devastate dai Longobardi. Da esse egli
trasse innumerevoli reliquie di morti, e le trasportò nella
Città per ripartirle fra chiese e conventi. Questo fatto,
e il continuo saccheggio con cui si spogliarono le catacombe,
rende chiara la ragione per cui questi mirabili
cimiteri del tempo antichissimo cristiano, allorchè

in essi novellamente si operarono escavi, furono trovati
quasi vuoti. La traslazione dei morti romani destò gran
chiasso nel mondo; il possedimento di quegli avanzi
di morti era allora considerato cosa di immensurabile
valore, e come, sul cadere del secolo decimottavo, ogni
museo si procacciava mummie dall’Egitto, così in quel
tempo tutte le città e tutte le chiese della Cristianità
volevano possedere ossa di Martiri, tratte dalle catacombe
di Roma. Angli, Franchi e Germani mandavano
messaggi, supplicando che loro si donasse di quei
tesori. I miserandi avanzi di Romani d’ogni ceto, di
ogni età, d’ogni origine, peregrinarono nei più remoti
paesi di Germania, e furono deposti con gran devozione
sotto gli altari dei conventi, che s’alzavano in
mezzo a quelle regioni selvose, dove un tempo s’erano
putrefatti i cadaveri dei guerrieri di Varo e di Druso.




Nell’anno 761 Paolo I fondava nella quarta Regione
di Roma il convento di san Silvestro in capite, che
esiste oggidì ancora. Questo quartiere della Città in antico
aveva appartenuto alla settima Regione detta della
via Lata; i giardini di Lucullo ne comprendevano una
parte, e in mezzo ad esso passava l’acquedotto dell’Aqua
Virgo[394]. Ivi erano le case avite di Paolo; e

narrasi che già il fratel suo avesse eretto in esse un
convento in onore di Dionigi, santo dei Franchi, certo
per esprimere la gratitudine dell’animo suo verso Pipino;
chè il Papa, quand’era stato a Parigi, aveva albergato
nel convento di san Dionigi. Peraltro il creduto
Apostolo di Parigi o di Francia funne cacciato da un
Papa del nome di Stefano; infatti Paolo compieva l’edificio
del fratello, e indi lo dedicava ai Papi Stefano e
Silvestro: nel convento egli collocava monaci greci[395].




Soltanto dopo il secolo decimoterzo, il convento fu
appellato in capite; chè ivi finalmente pose sede riposata
il teschio di Giovanni Battista, dopochè con lunghe peregrinazioni
ebbe scorso i paesi della terra, in tutti i quali
liberalmente lasciò frammenti di sè[396].








§ 3.
Paolo I muore nel 767. — Usurpazione di Toto duce,
e dei suoi fratelli. — Costantino pseudo-papa. — Reazione
in Roma. — Cristoforo e Sergio irrompono in Roma coll’ajuto
dei Longobardi. — I Longobardi collocano Filippo in Laterano. — Stefano
III papa. — Terrore in Roma. — Punizione degli
usurpatori. — Pipino muore nel 768. — I suoi figli si dividono
il regno. — Concilio lateranense nel 769.



Paolo I moriva, addì 28 di Giugno dell’anno 767, in
san Paolo fuor delle mura; nè sembra che la sua dipartita
dal mondo fosse accompagnata dal duolo e dall’affetto
dei Romani, perocchè egli, prete, fosse loro principe
nelle cose del mondo. Morente, fu abbandonato da tutti
quelli della sua corte, e il solo Stefano, prete ossia cardinale,
restò presso a lui; chè tutta Roma era agitata
da fiero tumulto[397].




Gli avvenimenti tempestosi che succedevano alla
morte di Paolo dimostravano ormai le conseguenze delle
condizioni mutate del Papato e della Città medesima.
Allorchè il Papato ebbe assunto forma di podestà temporale,

e la Città ebbe infranto ogni vincolo efficace con
Bisanzio, le gare politiche e municipali si ridestarono
nei Romani, come se questi si fossero svegliati da un
lungo sonno. L’esercizio delle armi impugnate a difesa
contro i Longobardi ed i Greci aveva tornato i Romani
alla coscienza della forza loro, e il bisogno dell’autonomia
politica incominciava con prepotenza a farsi vivo.
Da questo tempo in poi v’ebbe una storia propria dell’aristocrazia
sorta nella Republica di Roma; di qui in
poi le dissensioni interne della Città e le lotte del Pontificato
contro la nobiltà ebbero incominciamento; e i Papi
furono ben presto astretti a dare un novello Imperatore
a Roma reluttante, che essi erano incapaci di dominare
con mano robusta. Il valore del Papato s’era accresciuto
agli occhi dei maggiorenti romani, tostochè vi si ebbe
congiunto il principato temporale; e gli ottimati, che
nella elezione pontificia esercitavano una influenza decisiva,
si diedero con ogni lor possa a scegliere i Papi dal
seno delle loro famiglie.




S’era sparsa appena la voce che Paolo papa era venuto
in fin di vita, e già una potente famiglia di nobiluomini
si affrettava di mandare a compimento i disegni
che ravvolgeva in mente per insignorirsi di Roma e della
sedia di san Pietro. Capo di quella gente era Toto o Teodoro,
duce, così ei sembra, di Nepi; colà e nelle terre di
Tuscia egli aveva possedimenti estesissimi e coloni molti,
ed in Roma teneva un palazzo. Può darsi che molti dei
palazzi della Città avessero avuto loro origine nell’antichità
e fossero monumenti delle età trascorse; la ricordanza
dei loro vecchi abitatori, dei Cetegi, dei Decî,
dei Probi, dei Simmachi, dei Massimi, era forse divenuta

leggenda associata a quelle case, ed era forse congiunta
ad antiche imagini di marmo; ma i palazzi avevano
sopravvissuto alle sorti mutate di Roma, e qua e colà
s’erano tramutati in conventi ed in ospitali, oppure in
abitazioni fortificate a mo’ di rocche munite, entro cui
qualche feroce famiglia di dubbia stirpe s’appiattava.




Prima ancora che Paolo esalasse l’ultimo fiato il
duce Toto con popolo armato e co’ fratelli suoi Costantino,
Passivo e Pasquale, veniva in gran furia di Nepi,
penetrava per porta san Pancrazio in Roma, ed ivi si
gettava entro il suo palazzo. In esso, addì 29 di Giugno,
faceva eleggere papa il fratello suo Costantino, e in
mezzo allo strepito delle armi lo conduceva al Laterano.
Quella elezione tumultuaria poteva compiersi soltanto
perchè quegli ottimati s’avevano formato un partito in
mezzo al clero romano. I loro nomi sanno di bizantino.
L’audacia dell’usurpazione era accresciuta dal fatto che
Costantino era laico; ma Toto, fatto catturare Giorgio,
vescovo di Preneste, lo costringeva a trasformare suo
fratello in prete, e ad amministrargli, un dopo l’altro
tutti in fila, gli ordini del suddiaconato e del diaconato.
Non mai con maggiore prestezza s’era compiuta una
metamorfosi di quella fatta: l’eletto Pontefice, in mezzo
al terrore delle armi di suo fratello, faceva che i Romani
gli prestassero giuramento di fedeltà, e nel dì 5
di Luglio, che cadeva in domenica, trasse al san Pietro,
dove lo stesso Giorgio, coi vescovi Eustrazio di
Albano e Citonato di Porto, lo ordinava papa.




Di tal guisa, un tonsurato posseditore di terre saliva
alla sedia di Pietro, sulla quale poteva sostenersi per
un anno ed un mese. Niuno v’era che osasse di opporsi

a quella sua violenta elevazione; e non s’ha neppur contezza
che un qualche legato franco ne movesse protesta.
Il fatto poi che un ambasciatore dei Franchi, il quale a
quel momento era in Roma, chetamente si partiva per
Francia colle prime lettere di Costantino, ed inoltre la
considerazione che quei legati solo di quando in quando
venivano a Roma, spesse fiate chiamativi per desiderio
stesso del Papa, dimostrano che il Re dei Franchi, patrizio
dei Romani, non esercitava ancora un’azione diretta
di autorità suprema sulla Città. Finchè dura la
usurpazione, non s’ode che Pipino s’immischiasse in
quelle faccende, e neppure che spedisse a Roma un suo
ministro; sono soltanto le fazioni romane e, sopra
tutti, gli officiali maggiori del palazzo pontificio che vedonsi
intenti all’opera[398].




Appena però l’intruso Costantino s’era messo nel
seggio pontificio, ei capiva che gli era necessario di guadagnarsi
il favore di Pipino. Lo riverì qualmente si conveniva
al patrizio dei Romani, e, come aveva fatto il suo
antecessore, gli diè annunzio del suo avvenimento al soglio;
lo pregò che continuasse a proteggere Roma, e lo
rese certo che egli sarebbe fedelmente devoto al difensore
della Chiesa. Dicevagli che, dopo la morte di Paolo, il popolo
dei Romani e delle città circonvicine lo aveva scelto

a succeditore di quel Papa: peraltro degli avvenimenti
della sua elezione taceva. Pipino non rispose, e Costantino
allora spedì una seconda lettera. Lo sciagurato versava
dal petto dolorosi sospiri; era un fantoccio in mano del
fratello, che gli aveva fatto amministrare la tonsura per
poter egli regnare su Roma. Ei diceva a mezzo la verità,
e parlava col presentimento della sua fine, allorchè scriveva
«che, con violenza impetuosa, quasi strappato da un
uragano, era stato da innumerevole turba di popolo concorde,
portato alla tremenda altezza del Pontificato»[399].
Rinnovava pertanto le officiose proteste, e i saluti ossequiosi,
e supplicava il Re che non porgesse ascolto a
coloro che di lui dicessero malvage cose. Quelle lettere
furono recapitate da due legati suoi, ma non si udì che
Pipino desse risposta.




Furono gli officiali più illustri della Chiesa che mossero
opposizione contro quei fatti violenti. Ancor durante
il reggimento di Paolo, Cristoforo era stato Primicerio
dei notai e consigliere, il cui ministero, in istile
moderno, equivarrebbe a quello di primo Cancelliere ossia
di Secretario di Stato: Cristoforo s’era adoperato invano
contro l’usurpazione, indi co’ suoi figli s’era ricoverato
presso l’altare maggiore del san Pietro, dove Costantino
gli aveva giurato di lasciargli la vita, e gli aveva concesso
libertà di dimorare nelle sue case fino alla Pasqua[400].

Cristoforo era il supremo officiale di Roma, cui si spettava
di governare la Chiesa nella vacanza della sedia
pontificia, e Sergio, figliuolo di lui, teneva l’importante
ministero di Sacellario, ossia di sagrestano. Ambedue,
con altri Romani, cospirarono alla caduta dell’usurpatore.
Finsero desiderio di farsi monaci; e Costantino,
sia che fosse lieto di porli in libertà, sia che nel loro
giuramento fidasse, concedeva che partissero di Roma,
e si ritirassero, come chiedevano, nel convento del santo
Salvatore, in vicinanza di Rieti. Ma i due uomini con
gran celerità se ne andavano a Teodicio, duca di Spoleto,
indi con lui correvano a Pavia.




Desiderio con gran gioia porgeva ascolto alle doglianze
ed ai preghi dei due profughi; protestò ch’era
pronto a prestare loro armi affinchè movessero ad invadere
Roma, ma al suo soccorso impose delle condizioni
alle quali i due anche assentirono. Diede loro a compagno
Valdiperto prete, col secreto intendimento che questi,
dopo la cacciata di Costantino, s’adoprerebbe a seconda
de’ suoi progetti. Con soldatesche longobarde, Sergio e
Valdiperto mossero contro Roma; addì 28 di Luglio 768
s’insignorivano di ponte Salaro, nel dì seguente passavano
da ponte Milvio e si presentavano innanzi a porta
san Pancrazio, dove la guardia, che era stata guadagnata
alla parte dei congiurati, li mise dentro alla città.
Tuttavia i Longobardi procedevano con trepidanza nel
loro cammino, nè osavano di salire sul Gianicolo[401]. Al

clamore che annunciava, nemici essere penetrati nella
Città, Toto e Passivo tosto correvano verso quella porta,
e, con essi, Demetrio secondicerio e Grazioso cartulario,
che erano congiurati e traditori. Un Longobardo di forme
gigantesche, appellato Rachimperto, si scagliava contro
Toto, ma cadeva sotto un poderoso colpo che il Duca gli
avventava, e i Longobardi che lo vedevano atterrato, già
prendevano la fuga, quando i due traditori colle loro
lance trafiggevano Toto. Allora Passivo correva al palazzo
Lateranense per salvare il fratel suo, chè la loro
causa era perduta. Costantino tremante si ricoverava con
lui e col vescovo Teodoro, vicedomino suo, nella basilica
del Laterano; si chiudevano nell’oratorio di san Cesario,
dove per ore lunghe sedevano presso l’altare,
mentre il palazzo risonava di strepito d’armi e delle
grida di coloro che andavano frugandolo; alla fine erano
colti e gettati in carcere.




In mezzo al tumulto, Valdiperto, senza che Sergio
il sapesse, raccoglieva intorno a sè la fazione longobarda
che era in mezzo a’ Romani, e che riscoteva stipendio
da Desiderio: per opera di essa, Valdiperto sperava
di far eleggere un papa longobardo. Egli se ne andava
al convento di san Vito sull’Esquilino, ne traeva
fuori il prete Filippo, e i Romani stupefatti vedevano
accompagnare un novello Pontefice al Laterano tra le
grida dei Longobardi: «Filippo Papa! lui elesse san
Pietro.» Nel Laterano trovavasi un Vescovo che benediceva

a Filippo col consueto rito di preci; il neo-eletto
si sedette sulla cattedra pontificia, impartì la benedizione
al popolo, e, secondo costumanza, tenne banchetto solenne,
e officiali ragguardevoli della Chiesa e ottimati
della milizia furono visti a prendervi parte. Per sua
sventura però, ora giungeva su Roma Cristoforo primicerio;
il quale, non sappiamo perchè, aveva perso tempo
per via. Allora il partito romano impugnava tosto le
armi, e Grazioso cartulario, capitano suo, costringeva
l’usurpatore Filippo a tornare di bel nuovo tra le mura
del suo chiostro.




Nel dì seguente, era il giorno primo di Agosto, Cristoforo,
colla autorità per cui fungeva le veci del Papa
a sede vacante, congregava il clero e il popolo: l’adunanza
nuovamente avvenne nel luogo dell’antico foro
ch’era detto in tribus fatis, al quale talvolta, negli
ultimi tempi dell’Impero, le tornate popolari avevano
ispirato movimento di vita[402]. Il Primicerio proponeva
a candidato Stefano prete. Questo cardinale, figlio
di Olivo siciliano, era stato uno dei più fervidi aderenti
di Paolo I; ei solo gli si era tenuto vicino allorchè quel
Pontefice era morto nel convento di san Paolo. Concordi
tutti, fu eletto; lo si tolse dalla chiesa di santa
Cecilia in Trastevere, ch’era il suo Titolo, e, sotto nome
di Stefano III, lo si proclamò papa in Laterano[403].









La barbarie in cui Roma era decaduta, si manifestava
adesso con feroci opere di vendetta, d’ira, di fanatismo.
Ai Vescovi ed ai Cardinali imprigionati si strappavano
gli occhi e la lingua; l’usurpatore Costantino, fatto segno
di vitupero, era trascinato per le vie di Roma, indi lo
si serrava nel convento di Cellanova sull’Aventino[404].
Addì 6 di Agosto, un sinodo che si teneva in Laterano
ne indiceva la deposizione; dappoi Stefano III era ordinato
papa.




Grazioso, assassino di Toto, fatto poi in ricompensa
Duce nell’esercito o in qualche città, conduceva la milizia
da lui capitanata a rabida caccia contro tutti i
partigiani della fazione caduta[405]. Gracile, tribuno di
Anagni (nelle città del territorio v’erano Tribuni militari)
teneva ancora fermo in quella città munita di antichissime
mura ciclopiche, ma finalmente la terra era
presa di assalto[406].









Gli abitatori delle campagne di quella regione montuosa
latina (era detta Latium ferox), movevano in furia
a Roma; traevano il Tribuno del carcere e gli svellevano
gli occhi[407]. Tosto dopo, Gregorio penetrava nel
convento di Cellanova, ed ivi, con pari ferocia, faceva
mutilare Costantino a foggia bizantina.




L’ira dei Romani ora si volgeva contro il longobardo
Valdiperto, il quale bensì aveva prestato aiuto a

gettar abbasso Costantino, ma aveva messo Filippo nel
seggio pontificio. Si sparse voce che egli avesse voluto
dar Roma in mano al duca di Spoleto: indarno Valdiperto
stringevasi abbracciato ad una santa imagine nel
Panteon, dove aveva cercato un asilo; lo si gettava dentro
di un carcere orrendo, e con feroce crudeltà lo si
uccideva[408].




In mezzo a questi orrori, che egli non si diè cura di
impedire, Stefano III incominciò il suo breve pontificato.
Diventato papa contro gli intendimenti di Desiderio,
venne in completa rotta con lui. Pertanto ai Principi
franchi egli si rivolgeva, chiedendo che mandassero Vescovi
delle loro terre a Roma, dove gli conveniva raccogliere
un concilio. Sergio stesso, che ora era divenuto
secondicerio, portava in Francia le lettere pontificie, ma
non trovava più tra i viventi Pipino, chè la morte
aveva rapito il celebre Re, addì 24 di Settembre dell’anno
768, e il suo reame era stato diviso fra i suoi
due figliuoli. Carlo e Carlomanno accoglievano i messaggi
di Stefano, e mandavano indi a Roma dodici Vescovi,
tra’ quali trovossi anche Tulpino o Turpino di
Reims.




Addì 12 di Aprile dell’anno 769, Stefano III aperse
il sinodo Lateranense; esso diè opera a condannare Costantino,

a muovere inquisizione sulle ordinazioni che
erano avvenute sotto di lui, e finalmente a stabilire la
norma futura delle elezioni pontificie[409]. Costantino,
orbato degli occhi, fu tratto innanzi al Concilio nella prima
sessione, e fugli chiesto come avesse osato, egli laico,
di salire alla cattedra di Pietro. Il popolo romano, rispondeva
lo sciagurato, mi vi innalzò usandomi violenza, e ne
furono causa tutte le concussioni che un tempo esso ebbe
sofferto da papa Paolo I: indi protendeva le braccia, e
cadendo ginocchione, chiedeva mercè[410]. Quel giorno fu
rimandato senza che si pronunciasse sentenza; il dì addietro
fu proseguita l’inquisizione. L’accusato destramente
riparavasi sotto l’esempio di alcuni Vescovi, quali
erano stati Sergio di Ravenna e Stefano di Napoli, i
quali parimenti dallo stato di laici erano senza più
ascesi al seggio pontificio[411]. Quelle parole di verità

facevano traboccare l’ira dei giudici; i preti si scagliavano
sopra Costantino, lo atterravano a forza di percosse,
e lo gittavano fuor della soglia della chiesa. È
oscuro com’ei finisse.




Indi il Sinodo fece abbruciare gli Atti del falso Papa;
e deliberò che niun uomo potesse per lo avvenire essere
innalzato al pontificato, se prima non fosse pervenuto dagli
officî minori della Chiesa alla dignità di diacono o di
prete cardinale. Quanto ai Vescovi che avevano ricevuto la
ordinazione da Costantino, fu statuito che coloro i quali
fossero stati prima preti o diaconi, dovessero ridiscendere
a questi gradi; che però, se eglino avessero saputo
cattivarsi l’affetto dei loro parrocchiani, rinnovata la elezione
loro, in Roma avrebbero potuto ottenere la consecrazione.
Il Concilio conchiuse le sue sessioni con un decreto
che confermava il culto delle imagini. Dopocchè gli
Atti del Sinodo furono sottoscritti, si mosse con processione
solenne al san Pietro, dove dal pergamo furono
letti i decreti del Concilio. Di tal guisa Stefano III
mondò la Chiesa dall’usurpazione, ma non diede maggiore
saldezza alla sua podestà pontificia sopra di Roma.







CAPITOLO QUARTO.




§ 1.
Influenza e potenza di Cristoforo e di Sergio in Roma. — Stefano
III e Desiderio si collegano a loro danno. — Il Re
dei Longobardi s’avanza fino alle porte della Città. — Caduta
di que’ due uomini, e colpa del Pontefice nella loro miserevole
fine. — Intendimento di un duplice maritaggio tra la famiglia
principesca di Pavia e quella dei Franchi. — Intrighi del Papa
per mandarlo a vuoto. — Ravenna resiste contro Roma. — L’indirizzo
politico della corte franca è favorevole al Pontefice. — Stefano
III muore nell’anno 772.



Caduta la fazione di Toto, e rintuzzata la forza del
partito longobardo, Cristoforo e Sergio diventarono gli
uomini più potenti che fossero in Roma. Per opera di loro
avea trionfato la reazione, ed era stato creato il novello
Pontefice; eglino appartenevano ad una famiglia di ottimati
e comandavano ad una gran moltitudine di clienti
in Roma e nel territorio.




Ambidue impedivano con grandi contrarietà i disegni
di papa Stefano e di re Desiderio. Volevano dominare
il Pontefice, la cui elezione era stata vincolata
a concessioni parecchie in loro riguardo; il Re poi avevano

irritato, perocchè si fossero a lui ribellati, ed avessero
represso la fazione longobarda, favorito la parte
franca, e conchiuso uno stretto patto d’alleanza con
Carlomanno. Al Re chiedevano beni e redditi, ma rifiutavano
di adempiere a quegli obblighi che gli avvincevano
per promesse, fattegli allora che avevano ottenuto il
soccorso di lui affine di abbattere Toto e Costantino. Anche
Stefano III comprendeva che la morte di Pipino aveva
indebolito il rapporto della protezione che i Franchi
esercitavano su Roma; ed infatti i figliuoli di quel Principe
vivevano in discordia fra loro, e facevano temere
anche per Roma le conseguenze della scissura del reame.
Il Papa trovavasi pertanto in condizioni assai difficili;
non aveva autorità vera ed efficace in Roma,
dove imperavano Cristoforo e Sergio, non nell’Esarcato
dove ogni potestà era in mano dell’Arcivescovo di Ravenna;
perciò egli si raccostava al Re dei Longobardi[412].
Quei due nemici naturali contrassero fra loro
un patto, il cui preciso intendimento si era quello di
abbattere Cristoforo e Sergio e la loro fazione franca.




Il Re ed il Papa tolsero a strumento di loro causa
comune Paolo Afiarta camerario, il quale stava a capo
della parte longobarda. Secondo gli accordi presi, Desiderio
veniva a Roma sotto pretesto di un pellegrinaggio,
ma veniva con un esercito. Alla nuova che il Re s’avanzava,

Cristoforo e Sergio riunivano nella Città le milizie
di Toscana, della Campania e di Perugia; facevano
serrare tutte le porte e si tenevano in guardia di un assalimento:
ciò dimostra che in mano di loro, non del Pontefice,
stava in Roma il potere[413]. Allato di essi era coi
Franchi suoi Dodone, conte e legato di Carlomanno, che
certamente non per mero caso trovavasi in Roma. Lo
ambasciatore franco faceva soltanto il vantaggio del
signor suo, or che combatteva il Pontefice collegato al
Re de’ Longobardi, ed aiutava Cristoforo e Sergio che
sostenevano l’alleanza, ormai legittima, della Santa
Sede colla monarchia franca[414].




Come dunque Desiderio, nell’estate dell’anno 769,
fu giunto innanzi al san Pietro, fece dire al Papa che
volesse venirsene a lui; nè quelli lo impedirono[415]. Stefano
e il Re convennero sul modo di disfarsi degli aristocratici,
e nel tempo stesso Desiderio promise di far
paghe tutte le esigenze rispetto alla restituzione dei beni
ecclesiastici, che erano stati sempre tenuti dai Longobardi.
Tosto che il Papa fosse tornato nella Città, l’Afiarta
doveva operare una rivolta popolare, per uccidervi
Cristoforo e Sergio: ei si pare che anche in quel tempo

si conoscesse l’arte di eccitare le sollevazioni. Ma i
minacciati seppero prevenire il turbine; con Dodone si
impadronirono del Laterano; e il Papa fu costretto a
ricoverarsi presso un altare nella basilica di Teodoro.
Con le spade ignude eglino lo raggiunsero penetrando
in quella cappella, ma Stefano riusciva ad acchetarne
il furore, poichè l’astuto Siciliano faceva la
parte sua con sì maestrevole destrezza, che eglino non
potevano comprendere quale fosse il suo animo, ed
anzi nel dì successivo concedevano che ei tornasse a re
Desiderio. A fine di apparenza, il Papa fu chiuso coi
seguaci suoi entro il san Pietro, imperocchè si volesse
far credere che il sacrificio dei due potenti, i quali
lo avevano elevato al sommo grado, fosse imposto da
Desiderio: e dovevasi spargere, per far breccia nel popolo,
la voce, che il Papa era cattivo de’ Longobardi, e
che non sarebbe riposto in libertà, se prima non si
fossero deposte le armi e non fossero consegnati i suoi
due avversarî. A questo scopo Stefano mandava due
Vescovi fuor della porta del san Pietro, presso il ponte
dove quelli con genti armate accampavano, per esortarli
a ritirarsi di buon animo entro un chiostro, o a comparire
dinanzi a lui in Vaticano. Il popolo incostante abbandonava
pauroso i suoi condottieri, e si disperdeva;
succedeva un subito rivolgimento di cose, e i due erano
perduti. Perfino Gregorio, cognato di Sergio, abbandonava
la loro causa, e fuggiva in san Pietro presso il
Papa; allora Sergio stesso scendeva delle mura per
gittarsi appiedi di Stefano[416]; le scolte longobarde

s’impadronivano di lui e del padre suo, ed il Re ambidue
dava in mano al Pontefice.




Avrebbe impresa assai difficile chi volesse giustificare
Stefano della colpa di aver tradito e abbandonato
all’ira dei Longobardi, ossia di Paolo Afiarta, quegli uomini,
che avevano liberato Roma dalla tirannide di Toto,
ed ai quali egli doveva la corona di pontefice. Se effettivamente
egli avesse voluto salvarli coprendoli col
saio di frati, come afferma il suo Biografo e come dice
egli stesso in una sua lettera, perchè non li condusse
tosto a Roma sotto il riparo della sua protezione, allorquando
egli tornovvi uscendo del san Pietro? Diedesi a
credere che egli li lasciasse nella basilica per farli con
miglior sicurezza accompagnare a Roma appena che fossero
scese le ombre della notte[417]; ma l’Afiarta in sulla
sera entrava nella chiesa, dove la guardia longobarda per
ordine del Re lo lasciava penetrare, e, presso il ponte
di Adriano, i due sventurati subivano la sorte stessa
di quel Valdiperto che era caduto vittima di loro: Cristoforo
moriva nel convento di sant’Agata tre giorni
dopo che gli erano stati strappati gli occhi; Sergio

ne guariva sì, ma, fino a che Stefano durò in vita, languì
nell’orrore di una prigione nel Laterano. Furono
queste le arti colle quali il Papa fece cadere i suoi avversarî.




Nelle lettere che egli indirizzò a Carlo e a Berta,
madre di lui, egli per vero affermò di non aver avuto
consapevolezza delle sevizie crudeli che quegli uomini
ebbero sofferto; ma, in un’ora di debolezza, egli stesso
confessò ad un suo famigliare, «che ad istigazione di
re Desiderio entrambi avea sacrificato[418].» Stefano
scriveva quella lettera quand’era restituito pienamente
in libertà, forse dopo che s’erano ritirati i Longobardi;
in essa esagerava il racconto di quanto era avvenuto;
Cristoforo e Sergio appellava socî del diavolo, i quali,
coll’ajuto di Dodone cui accusava con singolare acerbità,
avrebbero voluto assassinarlo; ed affermava che della
propria salvezza doveva rendere grazie a Desiderio, il
quale precisamente era venuto a Roma per adempiere
ai doveri che lo legavano a san Pietro. Per verità la narrazione
del Papa concorda benissimo col racconto che
ne dà il suo Biografo, ma non con altre lettere sue[419].

L’aperta confessione che egli faceva ad Adriano, futuro
papa, lo sentenzia colpevole. A quale testimonianza
vorrebbesi infatti ricorrere, circa l’accordo che intervenne
tra Stefano e Desiderio, più chiaramente di quella
che offrono le parole di Adriano? «Il mio predecessore,»
diceva questi ai legati longobardi, «narrommi un dì
che egli ebbe dappoi spedito al Re, come legati suoi,
Anastasio primo defensore e Gemmulo suddiacono, per
chiedergli che alla perfine volesse adempiere a quanto di
sua bocca aveva promesso a Pietro santo. Ma il Re facevagli
rispondere: basti a papa Stefano che io lo abbia
sbarazzato di Cristoforo e di Sergio che lo dominavano,
e lasci un po’ stare de’ suoi diritti; chè, in verità, se
io non assistessi il Papa, gran malanno gli incorrebbe,
avvegnaddio Carlomanno re dei Franchi fosse amico
di Cristoforo e di Sergio, e pronto sia a mandare un
esercito su Roma per tor vendetta della uccisione loro,
e per impadronirsi dello stesso Padre Santo[420].»




Desiderio non restituiva i beni ecclesiastici, cui Stefano
pretendeva; il Papa cercava di riappiccare relazioni
di naturale alleanza coi Re dei Franchi gravemente
offesi, e pertanto con doglianze si volgeva ad

essi, nel tempo stesso che loro augurava ogni bene, dacchè
fosse cessata fra loro ogni ragione di disaccordo[421].
Infatti Berta aveva composto pace tra i suoi figliuoli;
nell’anno 770 era venuta in Italia, ed anzi aveva fatto
un pellegrinaggio a Roma[422]. L’andata di lei aveva
rianimato le speranze del Papa, ma tosto questi apprendeva
che la regina Berta se ne era ita a Desiderio per
trattare della conchiusione di un duplice maritaggio
che alleasse le due dinastie. S’accordavano infatti di
sposare il principe Adelchi con Gisela, di dare Desiderata
(Ermengarda) in moglie a re Carlo, e a Carlomanno,
fratello di lui, un’altra figlia del Re dei Longobardi.
Questo disegno induceva il Pontefice a sbigottimento;
egli capiva che i figli di Pipino non s’ispiravano in
verun modo ai sentimenti onde era già stato animato
il padre loro, e comprendeva che eglino anzi guardavano
con gran freddezza alle necessità temporali della
Chiesa romana. Scriveva loro una lettera in cui gli ammoniva
di guardarsi da quegli sponsali, e tentava di
seminare fra i Re ragioni di discordia[423]. «M’è giunto
a contezza,» ei vi diceva, «ed è cosa che affligge acerbamente
il mio animo, che Desiderio, re de’ Longobardi,
cerchi di persuadere la Eccellenza Vostra, acciocchè uno
di voi fratelli prenda in moglie la figlia di lui: se così
fosse, in verità suggestione diabolica sarebbe; nè già
congiunzione di matrimonio, ma concubinato. Le storie

della Scrittura sacra ammaestrano che parecchi Principi,
a causa di colpevoli accoppiamenti con genti straniere,
divennero ribelli ai comandi di Dio, e caddero
in peccato grave. Che stoltezza sarebbe se il vostro
popolo glorioso dei Franchi sovra tutti gli altri popoli
eccelso, se una così splendida discendenza della vostra
schiatta regale si contaminasse in accoppiamenti colla
spregiata gente di Longobardi, che neppur si conta nel
numero delle genti, e dalla cui nazione ha origine la
stirpe dei lebbrosi! E già voi, per consiglio del Signore
e per comando del padre vostro, congiunti siete in legittimi
maritaggi; voi, siccome a Re illustri si conviene,
dalla vostra stessa patria e cioè dal nobilissimo
popolo dei Franchi, traeste mogli bellissime, all’amore
delle quali dovete serbarvi fedeli[424].» Il Papa affermava
che i due Re avessero già contratto matrimonio, ma
soltanto di Carlomanno si sa che aveva condotto in moglie
Gilberga, laddove non è fatto mai cenno di un legittimo
connubio di Carlo[425]. Stefano non risparmiava

nemmanco alcune considerazioni sarcastiche sull’indole
delle donne in generale; rammentava il peccato di Eva
che aveva fatto perdere all’uman genere il paradiso; e
ammoniva i Re, ricordando loro tutto ciò di cui, giovinetti,
avevano fatto promessa all’Apostolo; amicizia agli
amici dei Papi, odio ai loro nemici. E per trasfondere
nelle sue lettere una magica virtù, egli le distendeva
sulla tomba di Pietro, e su di esse prendeva la comunione.
Conchiudeva poi con questa minaccia: «se alcuno
osasse di operare contro il senso di queste esortazioni
nostre, sappia che per l’autorità del signor mio Pietro,
principe degli Apostoli, sarà avvinto dai lacci dell’anatema,
cacciato dai regni di Dio e condannato ad ardere
nel fuoco eterno col diavolo, e colle orribili sue pompe
infernali, e cogli altri empî[426].» Per verità, i tempi in
cui accadeva che il prete maggiore della Cristianità scrivesse

di tali lettere, oscuri erano della più fitta tenebra
di barbarie, e la religione di Cristo in quell’età ha veramente
sembianza di un’arte di sortilegî.




Può darsi che Carlomanno, atterrito a quelle minacce,
non osasse separarsi da Gilberga, e non isposasse
la figlia di Desiderio; ma Carlo conduceva in donna la
principessa Desiderata, senza impensierirsi dell’anatema
del Papa[427].




Le condizioni di Stefano frattanto si facevano ognor
più difficili, anche per altre ragioni. Dal tempo della donazione
di Pipino in poi, i Papi avevano mandato loro
ministri, e duci, e maestri de’ militi, e tribuni nelle province
anticamente greche, ma non ne erano per questo
divenuti signori e dominatori. Nei Ravennati durava
vivissima ricordanza dell’antico valore della loro città,
che per lunga età aveva imperato su Roma; e l’Arcivescovo
incominciava ben presto ad estendere la sua influenza
sull’Esarcato, dove la Chiesa metropolitana di
Ravenna possedeva beni e coloni molti. Sergio, che
Paolo I aveva riposto nell’officio, agiva a suo piacimento
senza che riguardo di Roma il rattenesse, e, dopo la
morte di lui avvenuta nel 770, per un anno intiero un
usurpatore sfidava i fulmini del Pontefice. Una gran
parte del clero aveva ivi elevato al seggio arcivescovile
l’arcidiacono Leone, ma Michele, bibliotecario di
quella Chiesa, col consenso di re Desiderio e coll’ajuto
di Maurizio duce di Rimini, s’era impadronito della città
maggiore della Pentapoli, la quale allora non istava

sotto la soggezione del Papa[428]. Leone fu tratto a Rimini
e incarcerato, e Michele fu investito del possedimento
dell’Arcivescovato: indi con Maurizio e coi
giudici di Ravenna spediva legati a Roma per indurre
con donativi magnifici il Papa a dare la sua conferma
all’usurpatore. Stefano invece comandavagli di scendere
del trono vescovile, ma l’intruso adoperava i tesori della
Chiesa per sostenervisi, finchè ne era precipitato verso
lo spirare dell’anno 771. I legati franchi e romani si
unirono per restaurare l’ordine; il popolo die’ Michele in
mano ai legati pontificî perchè lo conducessero a Roma;
e qui veniva anche Leone per ottenervi l’ordinazione[429].




Frattanto occorreva in Francia un fortunato avvenimento
a prò del Papa; Carlo ripudiava Desiderata, e
Carlomanno moriva addì 3 del Dicembre 771. La causa
che induceva Carlo a cacciare la sua donna, sembra
essere derivata non tanto da instabilità di animo, quanto
da proposito astuto[430]. Egli rompeva il nodo di giuste

nozze, senza dubbio per suggestione del Papa, e s’ammogliava
con Ildegarde di Svevia; ma i Franchi non
cessavano di lamentare la sorte di Desiderata, come di
moglie legittima di lui; nè la regina Berta sapeva darsene
pace, e continuava a versare lacrime pie sul vitupero
di quella rejetta[431].




Di tal guisa le arti maligne del Papa infrangevano
ogni legame fra i Longobardi e i Franchi; la Chiesa
romana riannodava relazioni strettissime con Carlo, e
Desiderio era condannato alla estrema ruina. Stefano III
non sopravviveva tanto tempo da poterne essere testimone;
questo Siciliano senza coscienza, accorto a tutte
le furberie e a tutti i raggiri dell’arte politica mondana,
trapassava di vita nel Febbraio dell’anno 772.








§ 2.
Adriano I papa. — Caduta della fazione longobarda
in Roma. — Atteggiamento ostile di re Desiderio. — Inquisizione
e caduta di Paolo Afiarta. — Il Prefetto della Città. — Desiderio
devasta il Ducato romano. — Adriano s’appresta alla
difesa. — Ritirata dei Longobardi.



Alla sedia pontificia saliva adesso Adriano I, per tenervi
un illustre reggimento di quasi ventiquattro anni.
Di nascita romano, Adriano discendeva d’illustre famiglia
patrizia, che aveva un palazzo nella via Lata, in vicinanza
al san Marco. Lo zio di lui, Teodoto, aveva
avuto titolo di console e di duce, ed oltracciò era stato
primicerio dei notai[432]. Rimasto il giovinetto privo di
padre, la madre di lui ne commetteva l’educazione al
clero del san Marco, sotto la cui giurisdizione eran poste
le case di lei. Tenuto in gran pregio per natali, per bellezza,
per ingegno, Adriano era giunto sotto di papa
Paolo agli officî ecclesiastici maggiori; ai tempi di Stefano
aveva ottenuto il diaconato, e, dopo la morte di
questo Papa, era con elezione concorde elevato al pontificato[433].
Egli rese notabile la prima ora del suo reggimento,

togliendo il bando alla fazione di Cristoforo, ossia
di tutti quei giudici che Paolo Afiarta, poco prima ancora
della morte di Stefano, avea condannato all’esilio[434].
Così il Papa dava a divedere di voler abbattere quella
fazione longobarda, che quel Paolo ancor sosteneva in
Roma, e di volersi avvincere ai Franchi. Gli intendimenti
politici di Roma assunsero per tal modo un indirizzo
ben determinato.




Fu prima cura di Adriano di voler recuperare ciò
che pur sempre Desiderio avea mancato di restituire a
san Pietro. Gli ambasciatori del Re venivano a porgere
augurî al novello Pontefice ed a chiederne un patto di
amicizia, ma Adriano rispondeva dolendosi per l’inadempimento
del trattato ch’era stato conchiuso col suo antecessore;
e non sì tosto che l’ambasceria longobarda,
in mezzo a dichiarazioni cortesi, era tornata a Pavia
troncavasi ogni buona relazione con Desiderio. Molte
cause contribuivano a ciò; i suoi legati gli annunciavano
la restaurazione del partito di Cristoforo e di Sergio;
quindi avveniva la stretta alleanza di Roma coi Franchi,
e in pari tempo accadeva, nella primavera dell’anno 772,
che Gilberga vedova di Carlomanno, coi suoi figli e col
duca Auchari, veniva a chiedere soccorso alla corte di

Pavia. Carlo infatti aveva tolto ai suoi nipoti i loro territorî,
e s’era fatto gridare re universale dei Franchi.
Desiderio, cui pesava sul cuore la grave offesa ricevuta,
chiudeva la sua rejetta figliuola nel palazzo di Pavia, ed
accoglieva a braccia aperte i nipoti di Carlo, sperando
di accendere in Francia per mezzo di loro la guerra civile.
Egli chiedeva ad Adriano che desse ragione ai loro
diritti, e quali re li consecrasse; e poichè a tale domanda
il Papa dava un rifiuto, ei si proponeva di costringervelo.
Sulla fine del Marzo, Desiderio s’impadroniva di
Faenza e del ducato di Ferrara, e minacciava anche Ravenna.
I Ravennati mandavano allora messaggi al Papa
per chiederlo di soccorsi, e Adriano spacciava al Re con
fervide esortazioni Stefano sacellario e Paolo Afiarta.
Desiderio chiedeva con insistenza un abboccamento col
Pontefice per poterlo indurre a incoronare i figliuoli di
Carlomanno, ma Adriano con fermezza lo negava.




A questi avvenimenti si aggiungeva la caduta di
quell’Afiarta, che un tempo aveva avuto grandissima
potenza; e la fine di lui forma un episodio che
non è privo di importanza nella storia della Città. Caduti
Cristoforo e Sergio, egli era stato il più influente
uomo di Roma, a capo della parte longobarda e agli
stipendî del Re; occorreva dunque togliergli ogni potere
di nuocere. Con astuta arte diplomatica si concepì
il disegno della sua ruina, e lo si condusse a compimento.
Senza che lo prendesse alcun sospetto, il Camerario
s’indusse a partire di Roma, e ad andarsene in
ambasceria al suo amico Desiderio; e mentre alla corte
di questo Re ei menava vanto che saprebbe trargli colà il
Papa, fosse anche in catene, altri nel silenzio e nell’ombra

torceva il canape destinato a serrargli il collo. Soltanto
adesso ch’egli era assente, si aveva in Roma coraggio
di sapere e di dire che Paolo, otto giorni innanzi la
morte di Stefano, s’era fatto reo di un nuovo assassinio.
Lo sventurato Sergio, cieco, traeva la vita sepolto in
una volta del Laterano; ma l’odio di Paolo mal sofferiva
che ancor durasse quella vita miserrima, e lo
crucciava siffattamente, che durante l’infermità di Stefano
volle liberarsi del suo nemico. Affidò a due abitatori
di Anagni l’incarico di ucciderlo, e alcuni alti
officiali della Chiesa e il duce Giovanni, fratello di
papa Stefano, vi prestarono ajuto[435]. Una notte quegli
uomini trascinarono Sergio nella via Merulana, che
oggidì ancora dal Laterano conduce a santa Maria
Maggiore; ed ivi, uccisolo a colpi di pugnale, lo sotterrarono[436].




Gli assassini, che Adriano faceva tradurre di Anagni
a Roma, confessarono il luogo del loro delitto; gli
ottimati della Chiesa, i giudici della milizia, e il popolo
tutto chiedeva con fremito di tumulto che si desse
punizione ai rei; e il Papa li poneva in mano ai tribunali
ordinarî. Gli è a questa occasione che tutto a un
tratto torna a comparire il Prefetto della Città. L’officio

suo aveva continuato ad esistere ancor dopo l’età
di Gregorio, ed egli amministrava in Roma la giustizia
criminale[437]. I rei furono condannati all’esilio a
Costantinopoli[438]. E qui ci occorrono due considerazioni;
primamente che in Roma, ancora a questa età
come al tempo di Scipione e di Seneca, l’esilio valeva
da pena capitale; in secondo luogo che Roma non cessava
tuttavia di mandare a Costantinopoli coloro che
essa bandiva, parimenti come per lungo tempo, e forse
ancora nel secolo ottavo, Bisanzio mandava i rei in
esilio a Roma: il Pontefice pertanto riveriva ancor
sempre la podestà suprema dell’Imperatore.




In conseguenza di questa inquisizione, Cristoforo
e Sergio ebbero onorevole sepoltura in san Pietro, e il
loro nome riebbe publicamente decoro. Prima poi che
s’incominciasse in Roma il procedimento, Adriano dava
incarico a Leone arcivescovo di Ravenna, che s’impadronisse
della persona dell’Afiarta, se mai questi, tornando
dalla corte longobarda, giungesse in Ravenna o in
qualche altra città dell’Esarcato. Ciò, poco tempo dopo,
avveniva, e Adriano spediva i documenti dell’inquisizione
a Leone, per guisa che questi dava l’accusato in mano

del magistrato criminale di Ravenna[439]: di tal modo,
contro ogni dritto, un cittadino romano, un officiale del
palazzo pontificio, era tratto innanzi al tribunale municipale
di una città straniera. Peraltro, è difficile cosa che
in questo l’Arcivescovo operasse di suo arbitrio; era
il Papa, il quale aveva buone ragioni di far sì che il
procedimento lungi di Roma si compiesse[440]. E poichè
desiderava di lasciare in vita l’assassino di Sergio,
il Papa chiedeva agli imperatori Costantino e Leone
che il reo espiasse la pena dell’esilio in qualche luogo
di Grecia[441]; ma alla domanda che l’Afiarta fosse
mandato a Bisanzio per la via di Venezia, rispondeva
l’Arcivescovo essere impossibile cosa, avvegnaddio i Veneziani
lo cambierebbero col figlio del loro doge Maurizio,
che trovavasi in prigionia di Desiderio. Or dunque
Paolo avrebbe dovuto esser condotto a Roma, ma allorchè
il legato pontificio veniva a Ravenna per torlo seco,
l’Afiarta era già stato condannato e messo a morte:
Adriano non poteva far altro che dar una buona sgridata
all’Arcivescovo per quella sua fretta, la quale per

altro gli riusciva gradita[442]. Così la parte longobarda
perdeva il suo capo; il Papa si liberava di un nobiluomo
potente, e Desiderio perdeva le ultime reliquie di
sua influenza in Roma.




Il Re si commoveva a gran collera come udiva del
precipitoso modo ond’era stato tolto di mezzo l’amico
suo; egli s’insignoriva tosto di Sinigaglia, di Montefeltro,
di Urbino e di Gubbio (Eugubium), ed entrava in
Toscana. I Longobardi, nel mese di Luglio, assalivano
la città di Bleda, passavano a fil di spada molti di quei
cittadini più ragguardevoli, e tosto dopo movevano
contro Utriculum, città posta a quarantaquattro miglia
da Roma, lungo la via Flaminia[443]. Adriano allora spediva
l’Abate di Farfa con venti monaci a Desiderio;
piangendo quei frati si gittavano a’ piedi del Re e lo
scongiuravano di non recar danno a Pietro santo. Il Re
longobardo li congedava senza dar loro ascolto, e chiedeva
di abboccarsi col Pontefice. Rispondeva questi che
sarebbe venuto a Desiderio, tosto che egli avesse restituito

le città usurpate, e mandava alcuni cherici per riceverne
la consegna: ma il Re non volle saperne, ed anzi
fece nuova minaccia mettendosi in marcia su Roma.




Volgevasi allora il Papa a Carlo, chiedendo che il
salvasse; per la memoria del padre suo Pipino, lo scongiurava
che intraprendesse una spedizione di guerra in
Italia, e Roma liberasse dal Re dei Longobardi, al quale
egli con tanta energia aveva pur negato di consecrare
i figliuoli di Carlomanno. Nel tempo stesso in cui i
messi pontificî partivano colle lettere di Adriano (esse
non giunsero fino a noi), Desiderio in persona lasciava
Pavia per muovere alla conquista di Roma. Lo accompagnavano
Adelchi, Auchari duca franco, Gilberga e i
figli di lei, che il Re voleva far incoronare dal Papa
in san Pietro. Adriano s’apprestava intrepidamente alla
difesa; e, dopo di aver raccolto in Roma genti di guerra
dalla Toscana, dal Lazio e dal ducato di Perugia ed anche
milizie armate della Pentapoli e soldatesca fornita
da Stefano duce di Napoli amico suo, faceva chiudere le
porte della Città, ed alcune faceva murare[444]. Dalle basiliche
di san Pietro e di san Paolo faceva trasportare
entro la Città i sacri arredi, e le chiese stesse per di
dentro faceva asserragliare, affinchè il Re non vi potesse
penetrare che con sacrilegio, da predone di templi. Indi
Adriano spediva incontro a lui i Vescovi di Albano, di
Preneste e di Tivoli, affinchè proibissero al Re ed

ai Franchi che lo seguivano, di oltrepassare i confini
del Ducato romano, minacciando altrimenti i fulmini
della Chiesa. I Vescovi s’imbattevano nel Re a Viterbo;
e per il fatto il timore delle maledizioni del Papa, e
più ancora la paura di Carlo operavano rapidamente i
loro effetti; chè Desiderio faceva far alto, ed anzi volgeva
in ritirata[445]. Per tal guisa, tutte le imprese di
questi Re longobardi difettavano di arditezza e di genio,
laonde certamente nulla v’ha che desti tedio maggiore
della storia guerresca dei Longobardi in un periodo di
duecento anni.




Tosto dopo la partenza di Desiderio, venivano a Roma,
legati di Carlo, il vescovo Giorgio, l’abate Gulfardo
e Albino consigliere del Re, per sincerarsi se effettivamente
erano state restituite alla santa Sede le
città, siccome Desiderio aveva fatto credere in Francia.
Adriano loro dimostrava come stessero veramente le
cose; i legati tosto andavano a Pavia, ma il Re li congedava
con isprezzo, per la qual cosa se ne tornavano
a Carlo, dicendogli che nulla potevasi conseguire senza
forza di armi.








§ 3.
Spedizione di Carlo in Italia. — Assedio di Pavia. — Carlo
celebra in Roma le feste di Pasqua. — Confermazione
della donazione di Pipino. — Caduta di Pavia e del reame dei
Longobardi nell’anno 774.



Dopo che Carlo ebbe un’altra volta offerto pace a
re Desiderio ed ebbe proposto di pagargli una somma
di denaro affinchè rinunciasse alle città, nel Settembre
dell’anno 763 scese in Italia col suo esercito[446]. Moveva
per la via di Ginevra affine di valicare indi il Moncenisio,
ma le chiuse delle Alpi erano state robustamente
munite dai Longobardi, così che erano rese insormontabili;
laonde la difficoltà di penetrarvi e ben anche
il malcontento che quella impresa destava nei suoi Franchi,
costringevano Carlo a mandare ancora una volta
un messaggio a Desiderio, per dirgli che egli si starebbe
contento di ricevere tre illustri ostaggi, i quali dessero
guarentia della promessa cessione delle città. Il Re longobardo
respingeva anche questa proposta; ma la repentina
fuga di suo figlio Adelchi, che era colto di timor
panico, e il passaggio dell’oste franca per le Alpi, cui il
tradimento aveva agevolato la via, costringevano anche
Desiderio ad abbandonare il suo campo, e a chiudersi in

Pavia[447]. Adelchi ed Auchari, smarriti d’animo, si gettavano
colla vedova e coi figli di Carlomanno entro
Verona, che era un forte arnese di guerra, e il popolo
di Alboino cadeva dopo fiacca resistenza, che la divisione
interna e precisamente le arti dei preti rendevano
ancor più corta[448]. Per fermo, Carlo non si meritò
nome di grande perchè ebbe vinto i Longobardi; chè
anzi la Storia a mala pena registra la memoria di un’altra
conquista che abbia costato minor fatica di questa,
e che abbia indi recato sì grandi risultamenti, duraturi
per lungo ordine di secoli.




Nulla rattenne Carlo nel suo cammino contro Pavia;
egli cinse d’assedio questa città, e poichè previde
che la cosa avrebbe tratto assai in lungo, fe’ venire al
campo Ildegarde, sua donna, e i suoi figliuoli. Un altro
esercito franco circuì Verona; Auchari e la vedova di
Carlomanno ne fuggirono, e si diedero tosto coi piccoli
Principi in mano del vincitore. Pavia reggeva robusta
difesa da ben sei mesi; frattanto si avvicinava la Pasqua,
e Carlo deliberava di andare a Roma per celebrarvela.
Alla credenza degli uomini di quell’età, il pellegrinaggio
in cui movevano alle tombe dei Martiri nel
tempo di Pasqua, era il viatico più sicuro che conducesse
al Paradiso; già da due secoli, in quel tempo dell’anno

accorrevano a Roma torme numerose di pellegrini, e,
quant’è lungo il medio evo, noi vedremo Imperatori e Re
celebrarvi spesso le feste pasquali. Coll’andata dei Re
dei Franchi incomincia massimamente la lunga storia
dei pellegrinaggi di Principi tedeschi a Roma[449].




Carlo mosse dal suo campo di Pavia con una parte
dell’esercito e con grande accompagnatura di Vescovi,
di Duchi e di Conti. Veniva con rapido cammino per la
via di Toscana, perocchè volesse essere in Roma nel sabato
santo, che cadeva nel giorno 2 dell’Aprile 774. Magnifiche
furono le accoglienze e fu degna d’imperatore
la pompa con cui si ricevette il possente proteggitore
della Chiesa che ora entrava in Roma per la prima volta
e in mezzo a tanta gravità di avvenimenti. Alla distanza
di ventiquattro miglia dalla Città, gli davano il benvenuto
tutti i giudici e i gonfaloni della milizia mandati
dal Papa; lo salutavano presso la stazione appellata
Novas al di sotto del lago di Bracciano, e quindi lo accompagnavano
alla Città[450]. Appiè di monte Mario
erano ad incontrarlo tutte le schiere della milizia coi
loro patroni, le scuole dei fanciulli recanti in mano rami
di palma e di olivo, e moltitudine innumerevole di popolo,

che alla vista di Carlo alzò grida di plauso, festevolmente
gridando: Salute al Re dei Franchi ed al difensore
della Chiesa[451]! Questi onori Carlo riceveva non come
principe straniero, ma da patrizio dei Romani, ed il Cronista
espressamente dice che gli erano spediti incontro
le croci e i vessilli delle basiliche di Roma, come era
costumanza quando si usciva a salutare l’Esarca o il Patrizio[452].
Appena Carlo discerse in vista Roma, smontò
di sella, e, circondato da quelli del suo corteo, umilmente
trasse a piedi al san Pietro. Era il sabato santo, nelle
prime ore del mattino; il Papa aspettava il suo ospite
sull’alto dei gradini del portico; intorno a sè avea il
clero; la piazza era gremita di popolo senza numero.
Carlo si prostrò al basso della scalea, la salì ginocchioni,
baciando in meditazione ogni gradino, finchè giunse
al Pontefice. Quest’era il modo con cui già fin d’allora
i Principi più potenti del mondo s’accostavano al santuario
di Roma: non doveva forse venire il tempo in cui
i Re massimamente sarebbero discesi a farsi vassalli e

valletti dei Papi? in cui questi audacemente avrebbero
imposto il piede sulle loro spalle? Carlo e Adriano si
abbracciavano; il Re prendeva il Papa per la destra mano,
e tenendosi al suo fianco dalla dritta, entrava con lui
nella basilica[453]. Mentre facevano loro ingresso, i preti
intonavano il canto: Benedictus qui venit in nomine Domini;
e Carlo e i suoi Franchi si gettavano a ginocchi
innanzi la tomba dell’Apostolo. Dopo che ebbe finito di
meditare e di orare, il Re con reverenza chiese permissione
di entrare in Roma e di poter visitare le altre
chiese maggiori: tutti primieramente discesero nella
cripta dell’Apostolo; e il Re e il Papa, e i giudici dei
Romani e quelli dei Franchi si ricambiarono giuramento
di sicurtà[454].




Senza dubbio Carlo piantava il campo delle sue soldatesche
nella pianura di Nerone; egli poi per il ponte

di Adriano entrava nella Città, la quale allora non presagiva
che il primo Re dei Franchi cui faceva accoglimento,
sarebbe stato il suo primo Imperatore di stirpe
germanica. Il futuro erede di Augusto e di Traiano
mirava le classiche ruine, attraverso cui passava, con
isguardi di stupore ignorante, poichè, quantunque lo
prendesse diletto di udire le storie degli antichi, ei
conosceva le geste dei Santi di Roma meglio di quelle
dei suoi eroi. Nella Roma di quell’età prevaleva ancora
un’impronta di antico, ad onta dell’oltraggio
che vi avevano inflitto tre secoli; era ancora la città
dei Romani quella in cui Carlo entrava, era un mondo
immensurato di ruine magnifiche, innanzi alla grandezza
delle quali scompariva tutto quello che sapeva di
cristiano.




I Romani conducevano il Re al Laterano; eglino
guardavano con meraviglia la taglia eroica e quasi gigantesca
del protettore della Chiesa, e i suoi paladini
barbarici tutto chiusi nelle armature d’acciaio. Nel battistero
Carlo assisteva al sacramento del battesimo che
il Papa amministrava; indi umilmente a piedi tornava
al san Pietro. Non prendeva dimora entro la città; del
palazzo dei Cesari non si fa pur cenno; ne erano caduti
anche i suoi ultimi quartieri abitabili, dopo che più
non era stato in Roma il Duce greco. Ove Carlo non
abbia passata la notte in una delle case vescovili che
erano presso al san Pietro, certo è che egli si ricondusse
al campo delle sue soldatesche. Nel giorno di Pasqua
gli ottimati e le scuole della milizia lo accompagnarono
a santa Maria Maggiore, dove il Pontefice celebrò
la messa; indi Carlo pranzò alle mense di lui nel Laterano.

Al lunedì assistè agli officî sacri nel san Pietro,
al martedì nel san Paolo, e così ebbero fine le ceremonie
delle feste pasquali. La forma antichissima di queste
funzioni sacre era allora meno pomposa di quello che
sia oggidì, e più si conveniva alla ragione di chiesa, ma,
per quanto si pare dai Libri rituali antichi, non era di
molto più semplice[455].




Nel mercoledì 6 di Aprile, Carlo fu invitato ad una
conferenza nella chiesa di san Pietro, dove trovossi il
Papa con tutti i giudici del clero e della milizia. Innanzi
a quella assemblea, Adriano rivolse un discorso al
Re dei Franchi; ed invero per istrappare a Carlo una
donazione, luogo più acconcio di quello non v’era, chè
ivi presso sorgeva la tomba dell’Apostolo, e quella era
la basilica di lui, ancora olezzante degli incensi bruciati
nelle feste pasquali. Poichè già reputava prossima la
caduta del reame dei Longobardi il Papa si atteggiava
come uno dei maggiori pretendenti all’eredità di quello,
e però rammentava a Carlo gli antichi trattati e le promesse,
e lo esortava a donare a Pietro santo alcune
determinate città e alcune province d’Italia, e faceva
indi leggere la scritta, fatta a Carisiaco, della donazione di Pipino.
Il Biografo di Adriano afferma che a Carlo ed ai

suoi Judices non bastò di confermarne il tenore; volle
il Re che il suo notaio Eterio ne trascrivesse di bel nuovo
il documento; e questo fu sottoscritto da lui e dai
maggiorenti della sua comitiva, indi fu posto dentro
l’urna di san Pietro e ne fu promesso l’adempimento
con terribile giuramento.




Anche questa così detta donazione di Carlo magno,
confermazione di quella di Pipino, sparve dall’archivio
del Laterano, nè mai si rinvenne in Germania o in Francia
la copia che fu detto Carlo avere recato con sè. Secondo
la fama di quella donazione, il pio e magnanimo
Carlo donava al Papa quasi intiera l’Italia, e da un capo
all’altro tali province che egli non ebbe mai conquistato,
com’erano Corsica, la Venezia, Istria e il ducato
di Benevento[456]. Ma il giudizio incorrotto della
critica, da lunghissimo tempo ricacciò il racconto di
questa donazione fra le storielle da fiaba, ed è possibile
che al tempo in cui viveva il Biografo di Adriano, questi

abbia consultato un qualche documento falsato (seppure
uno ne abbia avuto sott’occhio), oppure che egli stesso
abbia falsato i concetti che in quella scritta avessero
potuto contenersi. Manifestamente Carlo ebbe confermato
quella donazione di Pipino che nella sua vera essenza
ci è ignota, ma pur sempre serbò a sè il supremo dominio
delle province cui essa si riferiva; nel corso degli
anni poi l’ebbe accresciuta con patrimonî e con redditi[457].
La condizione di lui rispetto a Roma fu in pari
tempo definita con un trattato: Carlo pretese a tutti i
diritti di patrizio, e il diritto onorifico di Defensor ottenne
nell’anno 774 un valore più ampio; al Patrizio
dei Romani fu data la giurisdizione suprema su Roma,
sul Ducato e sulle province dell’Esarcato. Il Pontefice,
che in quei paesi non aveva che l’amministrazione del
governo, diventò suddito al Re dei Franchi[458].









Dopo che furono così ordinate le relazioni di Carlo con
Roma, il Re ne partì; e nel tempo stesso il Papa bandì
preghiere in tutte le chiese di Roma affinchè si affrettasse
a prospero risultamento l’assedio di Pavia[459].
Tornato al campo, il Re dei Franchi ne spingeva l’opera
con energia; nella premuta città la peste congiurava
col tradimento, e l’ultimo Re dei Longobardi,
espiando le ripetute sue inavvedutezze colla caduta della
sua dinastia e del suo reame, davasi prigioniero senza
patteggiare. Desiderio finì la sua vita nel convento di
Corbeia; la spese in opere di pietà, e corse fama che
operasse miracoli. Ma Carlo si prese la corona di ferro e,
a principare dall’anno 774, si nomò re dei Franchi e
dei Longobardi e patrizio dei Romani, mentre Adelchi
figlio di Desiderio si ricoverava alla corte di Bisanzio,
dove traeva la triste vita di pretendente a un trono[460].








§ 4.
Donazione di Costantino. — Limiti geografici della
donazione carolina. — Spoleto, Tuscia, la Sabina, Ravenna. — Pretensioni
di Carlo all’autorità suprema e al diritto di
conferma degli Arcivescovi di Ravenna. — Patriziato di san
Pietro. — Si dimostra che il Papa era padrone degli edificî
pubblici di Ravenna, ma d’altronde obbediva all’imperio
supremo di Carlo. — Mercato di schiavi fatto dai Veneziani
e dai Greci.



Con grave dolore del Papa, Carlo frapponeva adesso
indugi alla cessione di quei patrimonî che i Longobardi
avevano tolto alla Chiesa: sembrava che il Re non badasse
di molto a quel titolo onorifico con cui Adriano lo
adulava, appellandolo Costantino novello, come se fosse
risorto quell’Imperatore «per cui Dio s’era degnato di
largire ogni bene alla Chiesa santa di Pietro, principe
degli Apostoli»[461]. Queste parole di Adriano sono notevoli

assai; avvegnachè si scorga che con esse cominciava
a porsi per la prima volta in lavorio uno dei
più mostruosi ordigni onde i Papi successivi, per il corso
di secoli, si servirono a sostenere, quasi sopra un fondamento
autentico, le loro pretensioni di signoria universale,
la quale per tempo non meno lungo s’ebbe credula
accoglienza dalla moltitudine che non ragiona, e perfino
dai dottori di legge. La famosa «donazione di Costantino»
non soltanto avrebbe concesso al Vescovo di Roma
onorificenze e insegne imperatorie, ed attribuito privilegio
di senato al clero romano, ma avrebbe dato Roma
e Italia in proprietà al Pontefice. Infatti Costantino,
dicevasi, come fu guarito della lebbra per virtù del
battesimo amministratogli da Silvestro, compreso di reverenza
verso il principe degli Apostoli, abbandonava
Roma, e umilmente si riduceva in un angolo del Bosforo,
e al successore di Pietro lasciava in dono la città capitale
dell’universo e l’Italia. Questa fola, che per la prima
volta era tratta in campo da un Papa nell’anno 777, fu
invenzione di un prete romano, e fu coniata in un tempo
nel quale crollava in Italia il reggimento greco, in cui
il reame dei Longobardi minava per dissensioni interne
e per l’urto potente dei Franchi, in un tempo in cui
il Papa poteva concepire l’ardito disegno di dominare
da vero padrone una gran parte d’Italia. Il trovato
di un siffatto documento dimostra la fittezza della barbarie
che avvolgeva il mondo durante il medio evo,
e lo dimostra forse ancor più efficacemente di molti
concepimenti della fantasia religiosa. Se la invenzione
della donazione di Costantino rivela la ingorda
brama di dominazione che agitava il clericato romano

oltre ogni fine, essa è d’altra parte documento storico
dei concetti che, al tempo della prossima rinnovazione
dell’Impero occidentale, si erano venuti formando
riguardo alle relazioni della Chiesa e dello Stato.
La Chiesa è tenuta precisamente in conto di un impero
religioso con un Cesare pontefice alla testa; a lui sono
soggetti tutti i Metropoliti e tutti i Vescovi d’Oriente e
di Occidente. La sua costituzione gerarchica, sorta sul
fondamento dell’antico organamento dello Stato, è considerata
independente dallo stesso Imperatore, ordinatore
supremo di tutte le cose politiche; a suo esemplare
essa prende l’Impero e la corte imperiale. Al Papa
è conceduta dignità imperatoria, al clero romano grado
senatorio; ma questa prerogativa, al paro della cessione
di Roma e dell’Italia, discende da un privilegio accordato
dallo Imperatore; esso quindi deve costituire per
tutti i tempi il fondamento giuridico alla grandezza
temporale del Papato. Mentre dunque l’Impero continua
ad essere il concetto massimo di ogni maestà temporale
e di ogni signoria, da cui soltanto la Chiesa deriva
la sua forma civile e la sua potenza, la Chiesa stessa
è in pari tempo riverita dall’Imperatore quale reame
religioso il quale sta di per sè, di cui è monarca Cristo
fondatore suo, che ha per vicario il Papa. Di tal guisa
la donazione di Costantino statuisce la separazione delle
due podestà, della podestà temporale e di quella spirituale,
e nei tratti fondamentali determina quel dualismo,
che in tutto il corso del medio evo tenne armati
un contro l’altro, la Chiesa e lo Stato, il Papa e l’Imperatore[462].









Per lungo tempo Carlo fu molestato di ammonimenti
del Papa, il quale non cessava di ricordargli con
amara doglianza il patto dell’anno 774. Gli è pertanto
mestieri di esaminare più attentamente quali fossero i
singoli territorî cui quella donazione carolina riguardava,
avvegnaddio la loro storia non possa ben separarsi
da quella della città di Roma. Se ciò che narra il Biografo
di Adriano sia esatto, allorchè i Franchi mossero
in Italia, gli Spoletini si svincolarono dalla signoria dei
Longobardi, come già parecchie volte avevano tentato
di fare. Illustri cittadini di Spoleto e di Reate vennero
a Roma, giurarono fede al Papa, e acquistarono la cittadinanza
romana usando a simbolo la recisione della
barba e dei capelli. Quando poi Desiderio si fu ricoverato
dentro di Pavia, vennero ad Adriano legati di quel medesimo
ducato di Spoleto, gli prestarono giuramento di
fedeltà, e da lui ottennero la confermazione di Ildeprando,
che già prima avevano eletto a loro duca: il loro esempio
imitavano gli abitatori di Fermo, di Osimo, di Ancona

e di Città di Castello (Castellum Felicitatis)[463].
Ma tutti questi racconti sono incerti, laddove non si
eleva alcun dubbio che Spoleto costantemente abbia
appartenuto al reame franco[464].




Non era fatta contestazione per maggiori pretensioni
che san Pietro sollevava nella Tuscia romana. L’Apostolo
agognava di ottener possedimenti anche in questo
paese; e sostiensi che già nell’anno 774 Carlo al Papa
donasse Soana, Tuscana, Viterbo, Bagnorea (Balneum
Regis), insieme ad altri luoghi non citati per nome.
Adriano ne parla espressamente in una lettera da cui si
pare che per il fatto gli fossero state consegnate quelle
terre. Più tardi avvenne che gli furono anche promesse
le due città di Roselle e di Populonia nella Tuscia Ducale,

che Carlo però indugiava a cedergli[465]. La Chiesa,
non v’ha dubbio, aveva nelle terre di Tuscia possedimenti
antichi, che i Longobardi le avevano usurpato,
e Carlo vi aggiungeva la donazione di novelli patrimonî.




Parimenti avveniva nella Sabina. Qui pure da tempo
antico la Chiesa possedeva dei beni, che Carlo (così almeno
sembra) nell’anno 781 attribuiva di bel nuovo in proprietà
a san Pietro, grandemente accrescendoli. Quelle
terre portavano nome or di Territorium, or di Patrimonium
Savinense, ma non comprendevano l’intiera provincia
della Sabina, di cui la parte maggiore spettava al
Duca di Spoleto. Ignoriamo di che estensione fossero i dominî
della Chiesa nella Sabina, del cui reddito si mantenevano
le lampade del san Pietro, e si provvedeva alla
elemosina pei poverelli. I legati di Carlo e del Papa
andavano colà per operarne la tradizione del possesso,
ma, al momento di fissarne i confini, si elevavano fra la
Chiesa e quei di Rieti delle contese che non si conchiusero
a vantaggio della Chiesa, sebbene dei vecchiardi,
che avevano ben cent’anni di età, attestassero che le
terre controverse avevano appartenuto da tempo antichissimo
alla Chiesa[466]. Ne consegue che questa, sullo

spirare del secolo ottavo, possedeva soltanto la parte minore
della Sabina, e, soltanto posteriormente all’anno 939,
potevano prodursi documenti ond’era dimostrato che
questa provincia era stata tolta al Ducato spoletino, e se
ne era costituito uno speciale Comitato sotto l’autorità
suprema della Chiesa, che vi mandava suoi Rettori con
titolo di Marchio o di Comes[467].




Se il Papa trovava delle difficoltà nei paesi or detti,
ancor più gravi erano quelle che gli impedivano di farsi
signore dell’Esarcato. Santo Apollinare di Ravenna, come
san Pietro di Roma, possedeva una gran quantità di
dominî, e, al paro dell’altro Santo, poteva trar fuori dei
suoi archivî un numero infinito di scritte di donazione.
Perfino di Sicilia, nel secolo settimo, la Chiesa ravennate
traeva redditi così pingui, che i Rettori di quei beni, ad
ogni anno, caricavano le loro navi onerarie di venticinquemila
staia di grano, e di prodotti di frutta, di legumi,
di pelli tinte in colore di porpora, di tessuti di seta colorati

in azzurro di giacinto, e di drapperie di lana; oltracciò
portavano a casa vasellami preziosi, e non meno di
trentunmila solidi d’oro, dei quali quindicimila affluivano
al tesoro di Costantinopoli, e sedicimila entravano negli
scrigni della Chiesa vescovile[468]. Al pari del Papa, gli
Arcivescovi s’industriavano di conseguire signoria temporale
nel loro bel paese, ma, fino dal tempo della donazione
di Pipino, i Papi vi avevano esercitato loro pretensioni,
e Stefano II aveva mandato suoi Comites e suoi Duces
nelle città di quel territorio. Anche a Ravenna, Stefano
aveva inviato due Judices, Filippo prete per le bisogne
religiose, ed Eustachio duce per le faccende temporali[469].
Peraltro, dopo che Carlo nell’anno 774 fu partito d’Italia,
Leone, arcivescovo, occupò parecchie città dell’Emilia, il
ducato di Ferrara, Imola e Bologna, e ne cacciò i ministri
pontificî. Affermava egli che quelle città non erano
state donate al Papa, sibbene a lui; ed eccitava la Pentapoli
a ribellarsi, e, per opporre resistenza alle incalzanti
reclamazioni che Adriano moveva a Carlo, Leone
andava egli stesso alla corte del Re. Ne tornava con più
baldanza di prima, e proibiva ai Ravennati ed agli abitatori

dell’Emilia di andarsene a Roma per cose di governo.
Indarno spediva Adriano suoi messi in quella provincia
per riceverne giuramento di fedeltà e per chiedervi
ostaggi; l’Arcivescovo con forza d’armi cacciava i
legati. In pari tempo, Reginaldo, ch’era stato anticamente
gastaldo longobardo nel Castellum Felicitatis ed
era allora duce di Chiusi, s’impossessava di parecchi beni
che Carlo aveva donato alla Chiesa, e perfino assaliva
quel castello che apparteneva alla Chiesa nella Tuscia
longobarda[470]. Il Papa rinnovava sue doglianze a Carlo;
le lettere che vi hanno argomento, come la parte
maggiore di quelle che sono comprese nel Codice Carolino,
inducono a dispetto il leggitore: ed invero vi si
svela con isfacciata nudità la cupidigia di beni terreni
e la paura ansiosa di perderli; l’accrescimento della
potestà temporale furbescamente si appella esaltazione
della Chiesa, e si promette la salute dell’anima in premio
di donazioni di terre e di vassalli, e si associa la
beatitudine celeste al sacrificio dei beni terreni. Le
brame mondane insaziate si celavano dietro alla tomba
di un morto, la quale si tappezzava tutta di scritte di
donazioni, di lettere, di anatemi, di giuramenti; l’avarizia
si appiattava a riparo dietro alla persona di un
santo Apostolo, che in vita sua non aveva posseduto neppur
un minuzzolo di beni terreni, e che dopo morte non
aveva più saputo di cose mondane, e non ne aveva avuto
desiderio.









Non prima dell’anno 783 riusciva al Papa di mettersi
in possesso dei suoi titoli su Ravenna, ma dopo
che coll’aiuto di Carlo ebbe domata la resistenza dell’Arcivescovo,
lo atterrirono le pretensioni che lo stesso
Re dei Franchi elevava riguardo al supremo dominio
territoriale. Al Papa non era concessa in veruna guisa la
sovranità; e se ciò è dimostrato per Ravenna, lo è ancor
più per la città di Roma, di cui Carlo era il patrizio, e
dove ben presto avremo prove evidenti della giurisdizione
sovrana ch’ei vi teneva. I Ravennati ricorrevano al
Re contro le sentenze pontificie, come a giudice di supremo
appello, nè il Papa loro impediva di cercare giustizia
in Francia; solo lamentava che loro fosse dato
ascolto anche se non erano muniti di lettere papali[471].
Nell’anno 783, due possenti Ravennati, Eleuterio e Gregorio,
s’erano fatti rei di gravi maleficî e perfino di
assassinio; sottraendosi ai tribunali pontificî ricorrevano
alla corte di Carlo, ed il Papa pregava il Re che
non prestasse loro orecchio, ma li mandasse a Roma,
dove, coll’intervenzione di Messi franchi, si sarebbe proceduto
alla loro inquisizione: se ne rivela il timore che
Carlo recasse offesa a quella giurisdizione che al Pontefice
per autorità di trattati spettava nei territorî[472].
Un altro avvenimento, di tempo ancora anteriore, gli
aveva mostrato che il suo regale amico non era per
nulla propenso a lasciarlo operare di suo arbitrio e senza

limiti, avvegnachè per la sola ragione di discorsi imprudenti,
Carlo aveva fatto incarcerare Anastasio, che
era nunzio pontificio alla corte di lui. Di tal guisa, il Re
aveva leso il diritto delle genti contro un ambasciatore,
e aveva operato con talento despotico non meno di
quello che aveva fatto un tempo Leone l’Isaurico. Il
Papa ne strillava come se l’imprigionamento di un suo
nunzio forse un fatto inaudito a mente d’uomo, e chiedeva
a Carlo che gli consegnasse il suo legato, affinchè
fosse sottoposto in Roma a giudizio. E nel tempo stesso
rimproverava il Re, perocchè egli con gran favore desse
ricetto nella sua corte a Pasquale e a Saracino, che erano
due ribelli fuggiti di Roma, e lo scongiurava di abbandonare
quei malfattori al giudizio dei tribunali romani[473].




Il Re, tosto dopo, usciva con nuove e più gravi richieste
che sbigottivano l’animo del Papa. Nell’anno 788
o nel 789, Carlo pretendeva al diritto di confermare la
elezione dell’Arcivescovo di Ravenna; ed infatti, dopo
la morte dell’arcivescovo Sergio, legati franchi s’erano
opposti all’elezione di Leone succeditor suo. Se potessimo
ancor leggere le lettere memoriali di Carlo, per certo vi
troveremmo che egli invocava i diritti del suo patriziato
anche in riguardo a Ravenna. Il predicato di Patrizio, col
volger del tempo, aveva assunto una significazione differente
da quella di un tempo: laddove Pipino lo aveva
ancor portato nel senso di un semplice titolo di onore,
esso di per sè era invece diventato un vero diritto per il
conquistatore d’Italia, pel novello re dei Longobardi.

Non era infatti naturale, che sovvenisse a Carlo memoria
della podestà che avevano avuto l’Esarca ed il
Patrizio, di cui egli teneva le veci, senza che pur riverisse
nell’Imperatore greco un’autorità maggiore della
sua? Egli scriveva al Papa che la dignità di Patrizio si
ridurrebbe a un bel nulla, se gli Arcivescovi di Ravenna
salissero al seggio vescovile senza il suo beneplacito[474].
Appena aveva egli significato la sua consapevolezza dei
diritti di Patrizio, il Papa con astuta accortezza diplomatica
gli obbiettava, che anche Pietro santo vestiva
manto di porpora; così, altresì da parte sua, il Pontefice
si erigeva da patrizio contro a Carlo patrizio. S’avrà
posto mente che era arte politica dei Papi di celarsi
sempre colla persona e colle ambizioni di dominio
temporale dietro alla figura del santo Apostolo; se quei
preti bramavano acquisto di terre, non era per loro proprietà,
ma per quella dell’Apostolo; era in nome di
Pietro santo che ai Re scrivevano lettere minacciose: lo
abbiamo veduto. Ogni qual volta dovevano lottare contro
a’ Principi, era sempre il santo Apostolo che eglino
contrapponevano a questi da competitore; chi toccava a
qualcuno dei loro diritti, per ciò soltanto era un predone
sacrilego di chiese. Nel sistema del Papato temporale,
composto con artificio sottile, la mitica persona di questo

Apostolo continuava pur sempre ad essere la leva più
poderosa; ed il terrore superstizioso di questo morto, che
credevasi sepolto nella Confessione della sua chiesa,
era propriamente ciò che formava il fondamento della
podestà temporale dei Papi. Adriano con solenne serietà
veniva adesso affermando che un patriziato spettava a
san Pietro, e ne traeva l’origine dalla prima donazione
di Pipino. «Infatti,» scriveva, «come abbiamo detto, la
dignità del patriziato vostro noi serberemo immune da
violazione, ed anzi ad onoranza ancor maggiore solleveremo,
ma in pari guisa deve rimanersi immune da violazione
e nella pienezza del diritto anche il patriziato di
Pietro santo, protettor vostro, che il gran re Pipino,
vostro padre, con iscritture concesse intero, e che voi
a maggiore ampiezza confermaste»[475]. Mirabile infatti
era l’accorgimento del sacerdozio romano. Se san Pietro
la pretendeva da antagonista o da socio all’impero, poteva
Carlo rifiutargli questo titolo? Egli cedeva o piuttosto
tralasciava, per adesso, di discutere su quella pretensione;
chè se egli fosse penetrato più addentro nel
senso arcano di essa, egli avrebbe probabilmente compreso
che il monarca spirituale teneva lui, monarca

temporale, in conto di socio nell’impero, oppure di console
secondo nella signoria di Roma e dell’Occidente[476].




I sostenitori della sovranità pontificia, per affermare
che essa s’era costituita fin da quel tempo, si appigliano
ad una prova che del vero non ha se non l’apparenza: essi
pretendono che al Papa appartenesse la città di Ravenna
con tutti i suoi edificî publici. Per il fatto, nell’anno 784,
Carlo chiedeva ad Adriano licenza di trasportare da
Ravenna ad Acquisgrana alcuni capi d’arte; ed il Papa
davane consentimento. Il palazzo del gran Teodorico,
ch’era indi stato residenza degli Esarchi, era precipitato
in gran decadimento; pur tuttavia splendido era di colonne
magnifiche, di pavimenti di musaico e di tavole di
bei marmi che ne aveano rivestito le pareti. Quei tesori
erano tolti al loro luogo ed emigravano in Alemagna,
ove erano adoperati ad ornare la novella cattedrale di
Acquisgrana; molti marmi preziosi vi fornivano anche
i monumenti di Roma[477]. Peraltro, se anche il Papa era

signore del territorio in Ravenna, non ne consegue perciò
che egli in altro ordine di cose non riverisse l’autorità
suprema del Re. Nell’anno 785, Carlo statuiva che
fossero cacciati di Ravenna e della Pentapoli tutti i mercanti
veneziani, ed il Papa dava immediato eseguimento
a quel comando, quantunque o, piuttosto, perocchè il
duce Garamano legato franco, giusto in quello avesse
sequestrato parecchi possedimenti nel territorio ravennate,
affermando che alla Chiesa non appartenevano[478].




Ei sembra che la cacciata violenta dei Veneziani si
associasse al mercato che eglino facevano di schiavi e
di eunuchi. Già fin dal tempo di papa Zaccaria, si rileva
che i mercanti veneziani comperavano schiavi in Roma[479],
e che gareggiavano coi Greci in quel commercio
lucroso. Carlo dava cura sollecita a impedire quel
traffico di uomini, e scriveva anche al Papa di avere
udito che i Romani avevano commesso il delitto di vendere

schiavi ai Saraceni: ma Adriano protestava, di quei
turpi mercati in Roma non esistere, essere gli empî
Greci che comperavano schiavi lungo la costiera longobarda;
e narrava che uomini longobardi, messi a disperazione
per gli stenti e per la fame, si erano condotti
eglino medesimi alle navi di mercanti greci, per avere
nella servitù di che nutrirsi. Quei Greci, al paro dei
Veneziani, navigavano rasente le spiagge del mare
Adriatico e del mar Tosco; Venezia, Ravenna, Napoli,
Amalfi, Centumcelle, Pisa, erano i porti nei quali negoziavano;
ivi vendevano loro mercanzie, e nel tempo
stesso vi acquistavano schiavi o fanciulli evirati. Adriano
aveva esortato Allo, duce di Lucca, ad armare un naviglio
per isnidare i Greci dal mare di Toscana, ma quegli
vi si era rifiutato, ed il Papa lamentava di non possedere
navi di suo. Non v’era marineria romana che animasse
Porto a vita, e rade volte appena vi gettavano
l’ancora navi mercantili, chè a questo tempo i traffichi
s’erano trasferiti a Centumcelle, che è l’odierna Civitavecchia.
Rutilio celebra questo porto di Trajano come
grande e bene munito, e la città, ossia il suo castello,
è menzionata nelle Guerre Gotiche. Al tempo di Gregorio
magno, Centumcelle era governata da un Comes,
e le sue mura erano state restaurate da Gregorio III, perocchè
lo richiedessero l’importanza del luogo e la necessità
di presidiarla dai predoni di mare, da cui era minacciata.
In quel porto Adriano faceva mettere in fiamme
le navi greche e cacciarne in prigione i marinaî; così
operava da signore di quella terra, nè s’impensieriva
della collera dell’Imperatore greco[480].








§ 5.
Benevento. — Arichi duca si fa independente. — Il
Papa guerreggia per ragione di Terracina. — Carlo viene
per la seconda volta a Roma. — Vi torna la terza volta. — Impresa
contro Benevento, e pace. — Nuova donazione di
Carlo. — Arichi tratta con Bisanzio. — Condizioni di Bisanzio. — Si
pone fine alla controversia degli Iconoclasti. — Grimoaldo
duca di Benevento.



Di tutti i Ducati longobardi, quello di Benevento
era il solo dai Franchi non conquistato; Arichi, che
ne era duca, aveva per moglie Adelberga, figlia dello
sventurato Desiderio: era un Principe d’animo intraprendente
e magnifico, che imperava su tutte le province
che oggi compongono il reame di Napoli, ad
eccezione delle città greche di Napoli, di Gaeta, di
Amalfi, di Sorrento e di altre poche delle Calabrie. Quel
florido paese colla sua capitale Benevento, che era la
più bella e possente città dell’Italia meridionale, era
difeso dalla lontananza, dalla sua grandezza ed anche

dalla sua alleanza coi Greci e dalla flotta di questi. Dopo
che il reame longobardo fu distrutto nell’Italia settentrionale
e nell’Italia centrale, il duca di Benevento
diventò l’avversario naturale dei Papi, che fervidamente
si adoperarono a distruggerlo.




Non appena era caduta Pavia, Arichi assumeva
titolo di Princeps, e per tal modo proclamava la sua
independenza: ei si faceva consecrare con gran solennità
dai Vescovi del suo Ducato, vestiva la porpora, e
promulgava indi editti dal suo «sacro Palazzo»[482].
Tutto così dava a divedere il suo intendimento di fondare
nell’Italia meridionale una monarchia longobarda.
Alla corte di lui mettevano capo tutti i disegni con cui
l’esule Adelchi si proponeva di restaurare il suo regno,
di cacciare i Franchi e di fiaccare l’orgoglio del Papa.
Si conchiudeva alleanza fra lui, Arichi, Radagaiso duca
di Friuli, Ildebrando di Spoleto e Reginaldo di Chiusi,
e vi si iniziava anche Leone arcivescovo di Ravenna.
Nel Marzo dell’anno 776 volevasi far d’ogni parte irruzione;
ma ne giungeva contezza al Papa, e questi
scriveva a Carlo che venisse a salvare Roma dal pericolo
gravissimo che la minacciava[483]. Il Re si accontentava
di muovere rapidamente contro Treviso e il Friuli, e di
distruggervi Radagaiso; così ogni pericolo da quel lato

per sempre era impedito, ma con alacrità maggiore a
Benevento rinfocolavano i tentativi di restaurazione[484].
Dalla parte di terra, questo Ducato confinava colla Campagna
romana, ed erano città di frontiera, Sora, Arpino,
Arce ed Aquino; da mare il Ducato si stendeva fino a
Gaeta, che, al paro di Terracina, apparteneva allora ai
Greci, e stava sotto il reggimento del Patrizio di Sicilia.
Di qui Adriano si vedeva ad ogni istante minacciato;
i Beneventani conchiudevano lega con Terracina e con
Gaeta, dove si trovava il Patrizio, allo scopo di invadere
con loro forze associate la Campagna; rifiutavano la pace
che il Papa offeriva; laonde questi univa allora la soldatesca
della Chiesa agli armigeri di alcuni Conti franchi,
e con prospero risultamento difendeva la Campagna[485].
Così per la prima volta fu visto il Papa far guerra da
principe temporale, e muovere anzi a conquiste, chè la
greca Terracina prendeva con forza d’arme. Questa

città, che talvolta al tempo del goto Teodorico è ancor
nomata come illustre, doveva già a quest’età essere
decaduta profondamente; Adriano ne parla con disprezzo,
ma è difficile che egli così sul serio pensasse[486]. Il
Papa offeriva Terracina ai Napoletani in cambio del
patrimonio della Chiesa nella Campania, che era stato
confiscato da Leone l’Isaurico, ma eglino preferivano di
prender con forza la città, e ciò loro anche perfettamente
riusciva[487].




Adriano esortava adesso il Re affinchè raccogliesse
in arme l’eribanno di Toscana e di Spoleto, ed anche gli
«empi» Beneventani, ed acciocchè, sotto la capitananza
di Wulfrino, li facesse muovere a Roma, al più tardi in
sull’incominciamento del mese di Agosto, non soltanto
per conquistare di bel nuovo Terracina ma per assoggettare
altresì Gaeta e Napoli[488]. Egli si doleva amaramente
delle mene di Arichi duca, il quale aveva coltivato

trattative con Napoli, ed ogni giorno riceveva
messaggi dal Patrizio di Sicilia, e non aspettava che lo
sbarco di Adelchi con navi bizantine per rompere guerra.
Le paure di Adriano avevano buon fondamento, chè il
figlio di Desiderio si maneggiava con grande operosità
a Bisanzio per allestire contro Italia un’impresa che
avrebbe trovato ajuto in Sicilia e nel Ducato di suo
cognato.




Per tal guisa le condizioni d’Italia inducevano Carlo
a scendere per la terza volta in questo paese. Nel Natale
dell’anno 780 venne a Pavia colla moglie Ildegarda e
coi suoi figliuoli Carlomanno e Luigi, e nella Pasqua
dell’anno successivo (addì 15 dell’Aprile 781) venne
nuovamente a Roma. Qui, nella cappella di Petronilla,
il Papa battezzò Carlomanno, dandogli il nome di Pipino
avolo suo; laonde Adriano indi appellossi compadre di
Carlo. Nel giorno di Pasqua, Adriano consecrò re i due
Principi; Luigi assunse titolo di re d’Aquitania, Pipino
ebbe quello di re d’Italia: così Carlo significò che aveva
deliberato di costituire novellamente in un solo reame
tutta questa contrada, sotto lo scettro suo o sotto quello
del suo figliuolo[489]. La proclamazione di un Re proprio
d’Italia distruggeva pertanto le ambiziose speranze dei

Papi, a favore dei quali indarno era stato inventato il
racconto della donazione di Costantino.




Carlo non intraprese spedizioni di guerra contro Benevento,
ma tornossene a Pavia; ed Arichi, il quale ora
riveriva, in forma di principio, l’autorità suprema dei
Franchi, continuò ad essere effettivamente re della sua
terra, ed a inquietare il Papa coll’associazione che lo legava
ad Adelchi ed ai Greci. Scorsero dappoi cinque anni,
e sono ravvolte nel bujo le relazioni che duranti essi corsero
tra Roma e Benevento: finalmente Carlo nell’autunno
dell’anno 786 per la quarta volta calava in Italia.
Dopo di aver celebrato a Firenze le feste di Natale,
veniva nella primavera dell’anno 787, per la terza
volta, a Roma. Le instanze di Adriano e la podestà sua
di signore d’Italia, lo inducevano adesso ad intraprendere
una guerra contro Benevento. Arichi, che
allora combatteva con Napoli, tentava di dissuadernelo,
mandando a lui in Roma il figliuol suo Romualdo
con ricchi donativi. Ma era indarno; Carlo tratteneva
il Principe presso di sè, i Franchi s’avanzavano fino
a Capua, ed Arichi allora si gettava dentro a Salerno,
che in gran fretta muniva di mura e di torri. Ma non
essendogli possibile di resistere lungo tempo contro la
potenza di Carlo, gli conveniva presto sottomettersi;
colla interposizione dei suoi Vescovi conchiudeva pace
con lui, ed obligavasi di pagargli un tributo annuo di
settemila solidi d’oro, di cedergli il suo tesoro e di
dargli in ostaggio Grimoaldo suo figlio. A queste condizioni
i Franchi si ritiravano di Capua[490].









Carlo celebrava per la terza volta la Pasqua in Roma;
era questa una buona occasione per offrire «a salvezza
dell’anima sua» una novella donazione al principe
degli Apostoli, cupido sempre di possedimenti, o più
veramente per regalarne il Papa. Dante, che falsamente
disse, Costantino aver fondato lo Stato della Chiesa,
quantunque non credesse nè alla esistenza giuridica, nè
alla verità della donazione, avrebbe assai più acconciamente
dovuto biasimare Carlo Magno, avvegnachè
sia stato questo Principe che alla Chiesa concesse, per
isventura di essa, tanta ampiezza di territorî[491]. Di
contro alle lettere di Adriano non è pur lecito di dubitare
che allora parecchie città del territorio beneventano
fossero date in dono alla Chiesa[492]. Il Papa dice
espressamente di essere stato regalato della celebre e
antica città di Capua; le altre erano Teano, Sora, Arce,

Aquino e Arpino, patria di Cicerone e di Mario[493]. Ma
ciò nonostante, non può provarsi che col loro effettivo
possedimento il Papa ampliasse il suo dominio romano;
per confessione di lui i messi di Carlo gli consegnavano
soltanto i conventi, gli edificî vescovili e le corti
appartenenti allo Stato (curtes publicae); gli facevano,
è vero, tradizione delle chiavi delle città, ma gli vietavano
di trattare da sudditi i loro abitatori.




Questa donazione si riduceva a un bel nulla, allorchè
Arichi, dopo la partenza di Carlo, rompeva il suo
giuramento di vassallaggio. Il Duca riannodava trattative
con Adelchi, e chiedeva valido aiuto a Costantino
imperatore. Costantino VI era figlio di Leone IV e nipote
di Costantino Copronimo, ch’era morto nell’anno
775. Il padre di lui aveva regnato da fervido iconoclasta
fino all’anno 780, e, morendo, aveva lasciato il regno,
ossia la tutela del figlio, ad Irene sposa sua. Questa
donna greca, bella, astuta, gran maestra d’intrighi, aveva
portato di Atene sua patria un occulto affetto all’onoranza
delle imagini, lo avea nutrito sul trono di Bisanzio,
e, durante la età minore di suo figlio, aveva trovato
modo di ricomporlo di bel nuovo ad onoranza in Oriente.
Nell’autunno dell’anno 788, Roma poteva celebrare il
gran trionfo del secondo concilio ecclesiastico di Nicea,
in cui con grande solennità era riposto in venerazione
il culto delle imagini. L’Oriente implorava dalla Chiesa
romana la remissione dei suoi errori; l’Imperatore

e l’Imperatrice di Bisanzio confessavano che i loro predecessori
avevano peccato, quando aveano indotto i popoli
del Levante a ribellarsi alla reverenza delle imagini;
eglino mandavano con molto ossequio messaggi al Papa,
che aveva rotto ogni legame di sè e dell’Italia con
Bisanzio e che s’era dato in braccio ai Franchi, e lo
invitavano ad andarne a Costantinopoli[494]. Per ben
mezzo secolo gli Imperatori greci avevano lottato contro
la venerazione delle imagini dei Santi; ma, poco
a poco, s’era andata affievolendo quella lotta gloriosa
che l’intelletto avea combattuta contro una età intenebrata
dalla superstizione, finchè la furberia di una
femmina spigolistra e avida di dominio, conseguiva vittoria.
Irene trovò un cantuccio nel calendario dei Santi,
ma in verità ella comparve innanzi al tribunale di Dio,
sozza dei sangue del suo figliuolo, che era stato da lei
trucidato.




Così si acchetò l’acerba lotta a cagione di cui i
Greci avevano perduto Roma; ma Italia rimase possedimento
del Re dei Franchi, e Irene perfino vagheggiò
di conchiudere col più possente Principe d’Occidente

un’alleanza di parentela, da cui il suo trono potesse
avere un puntello. Nell’anno 781, per mezzo di legati
bizantini spediti a Roma, Costantino VI, figlio di lei,
si fidanzava a Rotrude, figlia di Carlo; ma questo legame
doveva sciogliersi tosto che Arichi di Benevento
richiedeva d’alleanza l’imperatore Costantino. Era il
Papa che ne dava contezza al Re dei Franchi; e lo
ammoniva che Arichi aveva chiesto a Bisanzio il titolo
di patrizio e la duchea di Napoli, promettendo di prestare
reverenza all’autorità suprema dell’Imperatore, e
di vestire, e di acconciare il capo alla foggia dei Greci;
e aggiungeva che l’Imperatore aveva già mandato in
Sicilia due spatarî per crearlo patrizio, e che a questo
uopo avevano portato con sè vestimenta tessute in oro,
e spada, e pettine, e forbici[495].




Ma la morte repentina del Duca impediva che
questi progetti si effettuassero. I Beneventani allora pregavano
Carlo di restituire a libertà il principe Grimoaldo,
che, statico, aveva condotto con sè in Francia,
e chiedevano che loro lo desse in duca; e Carlo,
ad onta delle esortazioni e degli ammonimenti di Adriano,
aderiva alle loro richieste. Grimoaldo II, accolto con
giubilo dai Beneventani, poichè necessità dapprincipio
lo imponeva, stava sommesso ai comandamenti di Carlo,
e perfino si congiungeva alle soldatesche di Pipino per
combattere Adelchi, che in fatto nell’anno 788 sbarcava

nelle Calabrie, affine di conquistare nuovamente la
corona d’Italia secondo i suoi antichi propositi. L’infelice
figliuolo di Desiderio era volto in fuga, e tornava
senza speranza a Bisanzio, dove, invecchiando nel dolore,
moriva col titolo di patrizio. Caddero così a vuoto
i progetti di restaurazione dell’antico Stato dei Longobardi;
il quale continuò sua esistenza soltanto nel
ducato di Benevento: qui Grimoaldo incominciò a reggere
il governo secondo la mente del padre suo; condusse
in moglie una nipote dell’Imperatore greco, e
conchiuse una stretta lega colla corte di Bisanzio. Ma
le guerre che egli ed il successore suo, Grimoaldo III,
sostennero contro re Pipino, non appartengono all’argomento
di questa Storia[496].







CAPITOLO QUINTO.




§ 1.
Condizioni di Roma. — Inondazione del Tevere nell’anno
791. — Adriano ripara le mura della Città. — Restaura
l’Aqua Trajana, la Claudia, la Jobia e l’Aqua Virgo. — Provvede
a porre colonie nella Campagna. — Condizioni
dei coloni. — Le Domus cultae di Adriano. — Capracorum.



Abbiamo fin qui considerato l’accorto e ambizioso
papa Adriano, intento all’opera politica, nella quale,
con gravissimo nocumento della Chiesa, d’ora in poi
riposano le cure maggiori dell’officio papale: ci conviene
adesso tributargli giusta lode per ciò che egli
fece in beneficio della città di Roma. L’operosità in
questo riguardo assunse un novello impulso, allorchè
i Papi videro colmarsi i loro scrigni coi redditi cresciuti
dello Stato.




Nel Dicembre dell’anno 791 Roma fu nuovamente
afflitta di un’inondazione del Tevere. Le acque rovesciavano
la porta Flaminia, e ne trascinavano i rottami
fino ad un arco della via Lata, che era appellato Tres

Faccicellas o Falciclas[497]. Il fiume faceva ruinare l’antico
Porticus Pallacinae, che stava in vicinanza al san Marco,
e le onde si riversavano fino al ponte di Antonino, che
oggi ha nome di ponte Sisto[498]. Di queste inondazioni
facciamo cenno, soltanto per osservare che esse di sovente
si ripetevano, perocchè non si provvedesse più ad
espurgare l’alveo del fiume o ad arginarne le ripe. È
cosa probabile che Adriano restaurasse le mura della
Città ancor prima dell’anno 791. Quantunque Gregorio
III avesse intrapreso a ripararle, il lavoro non era
stato eseguito con solidità di fondamenta, od altrimenti

convien dire che l’ultimo assedio di Astolfo avesse in parecchi
luoghi recato grave guasto alle mura. Adriano perciò
dava opera alla loro restaurazione nell’intiero circuito
della Città; i coloni di tutti i patrimonî della Chiesa, tutti
i comuni delle città della Tuscia romana e del Lazio, e
Roma stessa, furono obbligati a contribuire al lavoro; e
fu ad essi imposto di fornire una parte determinata della
grandiosa opera. Dai tempi degli Imperatori in poi, la
Città non aveva occupato in suo servizio una sì grande
moltitudine di popolo[499]; e, dopo questa vasta restaurazione,
Roma era di nuovo validamente munita, sebbene
nol fosse più così fortemente e così maestrevolmente
com’era stata all’età di Aureliano. Erano le mura di
Adriano e le loro trecentottantasette torri che uno
Scolastico, sul principio del secolo nono, vedeva e numerava,
ancor prima che Leone IV cingesse di mura
il territorio Vaticano. Possiamo di leggieri imaginare
quanta ricchezza delle antichità di Roma andasse perduta
a causa di quest’opera. Non durava più in vigore
alcun editto di Imperatori che vegliasse alla salvezza
dei monumenti antichi; abbandonati senza difesa, era
forza che essi cedessero i loro marmi a chi voleva strapparne,
e nelle cave di calce buttavansi alla rinfusa, come
materia di gesso, frammenti di templi e rottami di
bassi rilievi magnifici e di splendide statue.




Il Papa s’acquistava benemerenza non minore colla
restaurazione di alcuni acquedotti. Dopochè Roma per

il corso di dugento anni aveva sofferto bramosa penuria
di acqua, Adriano, novello Mosè, dissetava adesso il suo
popolo. Vedemmo che, oltre all’Aqua Trajana, appena
uno solo degli altri acquedotti era stato restaurato. Quel
canale chiuso, attraverso il quale Trajano aveva derivato
le acque da alcune sorgenti prossime al lago Sabatino
(oggidì lago di Bracciano), e per un cammino di
trenta miglia sotto elevate volte arcuate avea tratto fino
al Gianicolo, già s’appellava al tempo di Adriano Aqua
Sabatina; molti degli archi di quell’acquedotto erano
ruinati, chè senza dubbio gli avevano fatti in pezzi i
Longobardi nell’ultimo assedio. Pertanto, il pozzo del
san Pietro e il bagno pei pellegrini, onde usavasi in
tempo di Pasqua, dovevansi fornire di acqua, che con
gran fatica vi si portava entro a botti[500]. Adriano rimetteva
in buono stato l’acquedotto Trajano, e può
darsi che fin d’allora le sue acque in parte venissero
dal lago, e non soltanto dalle sorgenti. Poichè prendiamo
per vero che la Trajana fosse messa a guasto
dai guerrieri di Astolfo, e poichè nella biografia di
Adriano è detto che, prima del suo ristabilimento, era

stata fuor d’uso da vent’anni, dobbiamo perciò accogliere
l’anno 775 come il tempo della sua restaurazione[501].




San Pietro faceva di bel nuovo fluire le acque della
Trajana; pari beneficio Giovanni Battista operava per
l’Aqua Claudia. Nel secolo ottavo sarebbe stato, sotto
qualunque riguardo, enorme cosa che Roma avesse manifestato
il voto di possedere delle terme, e, perfino,
la città capitale della Cristianità aveva sofferto, da lungo
tempo, estremo difetto di acqua; che se, alla fine, il
grido con cui ne faceva richiesta, otteneva ascolto, ciò
avveniva perchè recava insopportabile pena che vuoti
ne fossero i fonti battesimali delle chiese. Alcuni acquedotti
degli Imperatori furono pertanto restaurati in servizio
del Signore, e servirono, fuor delle chiese, da fonti
pasquali, per riversare le loro acque sulle teste dei battezzandi,
o sui piedi di stanchi pellegrini[502].




L’Aqua Claudia, prossima alla Marzia era stata il
più pregiato acquedotto di Roma imperiale; essa scendeva

dai monti di Subiaco con un corso di trentotto
miglia; le sue arcate superavano di altezza tutti gli
altri acquedotti, così che, secondo il detto di Cassiodoro,
le sue onde avrebbero potuto rovesciarsi sulla cima dei
colli di Roma. Dopo un cammino tortuoso, la Claudia
giungeva alla Città presso porta Prenestina (porta Maggiore);
dal suo castello, che trovavasi nei giardini di
Pallade Liberta, il condotto di Nerone trasportava le
acque al monte Celio, dove poneva capo al tempio di
Claudio. Di colà l’acquedotto spingeva sue ramificazioni
all’Aventino ed al Palatino, e per tal guisa irrigava la
parte maggiore di Roma. Dopo di Costantino, la Claudia
aveva fornito di acque il battisterio e il bagno del Laterano,
finchè i Goti ne avevano privato i Santi ed il
popolo. Taluno dei predecessori di Adriano deve avervi
effettuato qualche lavoro di riparazione, avvegnachè
nella biografia di questo Pontefice sia detto, che essa
ebbe fornito la Città di qualche po’ d’acqua, finchè il
Papa la fece restaurare completamente, per modo che,
come in antico, essa ne gittò in gran copia[503].




Un terzo acquedotto restaurato da Adriano, era detto
Aqua Jobia, e lo si trova denotato con egual nome lungo
la via Appia. Appena puossi decidere se fosse una
ramificazione dell’Aqua Appia o della Marzia[504]. Il

quarto acquedotto era la celebre Aqua Virgo. Scaturiva
presso la via Collatina, otto miglia lungi da Roma, e,
dopo di aver raggiunto la Città a monte Pincio presso il
Murus Ruptus, proseguiva il suo corso al di sotto di questa
collina, indi, per canali e sotto di arcate, si spingeva nel
campo di Marte. Agrippa ne era stato l’edificatore, ed il
nome le era stato imposto da una leggenda la quale narrava,
che una giovane donzella avesse guidato a questa
magnifica fonte alcuni soldati che andavano in cerca
di acqua: quell’appellazione conservavasi fino al secolo
decimoquinto, chè allora prendeva voga il nome di Trevi.
Adriano restaurò l’Aqua Virgo, ond’essa n’ebbe
tanta abbondanza di acque che, da sola, avrebbe bastato
a fornirne quasi tutta intera la Città; il campo di Marte,
alla cui provvisione essa tornava necessaria, doveva
essere fin d’allora abbastanza popoloso[505].




Adriano volse le sue cure anche alla Campagna di
Roma. Omai l’agricoltura era messa al salvo da nuove
devastazioni, dappoichè era caduto il reame dei Longobardi;
e già avrebbe potuto animarsi a vita, se non
l’avesse impedito la mancanza di un ceto di contadini
liberi. Poco a poco, la Chiesa, i conventi, gli ospitali
s’avevano abbrancato vastissime terre della Campagna.
Peraltro, alcune famiglie della nobiltà cittadina vi possedevano

pur sempre degli estesi latifondi, e perfino vi
avevano delle proprietà le maestranze della Città[506]. La
Chiesa coltivava i suoi campi da sè, oppure, ed era più
di sovente, li dava in affitto a persone private. Fu buona
ventura che si sia conservato il Registro delle affittanze
di Gregorio II nel compendio che nel secolo undecimo
ne die’ un Cardinale: è un documento importante,
avvegnachè ne sia fatto conoscere la estensione
dei patrimonî pontificî, e molte particolarità dei luoghi[507].
Le terre erano coltivate dai coloni, uomini di
condizione semilibera, che potevano essere venduti soltanto
colla terra cui erano avvinti. Pertanto erano considerati
come liberi, in paragone agli schiavi ossiano
servi, quantunque il più delle volte fossero, insieme con
questi, compresi sotto il nome generico di familia. Secondo
le loro condizioni speciali avevano nomi parecchi:
adscripticii erano quelli che per trent’anni o per
sempre s’erano vincolati al fondo; originarii i loro figli
nati sul fondo; conditionales e tributales quelli che
per patto erano tenuti a soddisfare alcune prestazioni;
mansuarii, perocchè vivessero nella massa o nel mansus.
In documenti del secolo ottavo, le prestazioni di servigî
sono dette soventi volte opera, xenia o angaria; e l’ultima

parola andò nel linguaggio comune a significare
massimamente peso e oppressione[508]. Così chiamavasi
l’obligo del lavoro, ossia il numero delle giornate di lavoro
che colle braccia o con una coppia di buoi dovevasi
prestare ad ogni settimana. Le abitazioni dei coloni
appellavansi casales, casae coloniciae o, tutt’insieme, colonia;
e curtis, ossia cascinale, è espressione consueta di
quell’età. Dalle Lettere di Gregorio rilevammo quali
fossero in generale le condizioni dei coloni; e i molti documenti
dell’Abazia di Farfa, riguardanti donazioni o
permute di beni, ci dimostrano che le condizioni degli
agricoltori continuavano ad essere eguali a quelle del
tempo antico. Pertanto, se i percettori dei tributi (conductores),
o gli amministratori (actores) e gli ispettori
supremi dei patrimonî (rectores), erano uomini d’animo
retto, non doveva essere soverchiamente dura la sorte
dei coloni, che vivevano sopra terreni fertili d’inesausta
ricchezza, quantunque colle loro mogli e coi figliuoli
fossero eglino trattati da scorte dei fondi. Ci manca
in vero notizia dell’amministrazione della giustizia e
del codice penale che li reggeva; nè è probabile che
in un’età di barbarie i contadini trovassero sufficienti
guarentie di protezione nella legge[509]. I servi, schiavi,

erano a partito assai peggiore, perciocchè nella persona
nessun diritto li proteggesse. Spesso avveniva che fuggissero
dai fondi, e si nascondessero nel fitto delle macchie
o sulle alture dei monti; ne’ tempi anteriori avevano
cercato ricovero nei conventi, ma più tardi veniva
loro interdetto di rifuggire a scampo nello stato monastico.
Peraltro v’hanno molti esempî di emancipazioni; il
concetto della libertas durava ancora nel secolo ottavo,
e si concedeva puranco solennemente ad alcuni schiavi,
insieme colla libertà, anche il diritto civile romano. Allorquando
uomini privati «per la salute dell’anima»
donavano loro beni a’ conventi, la compassione gli induceva
spesse volte a mandar liberi i loro schiavi; e
questa era carità fiorita e più meritevole di tutte le
opere di pietà[510].









Abbiamo già posto mente alla fondazione delle Domus
cultae che avveniva per opera di Zaccaria; quelle
cascine dovevano contribuire ad accrescere la popolazione
nella Campagna e a farvi sorgere col tempo delle
borgate. Alcune crebbero così infatti, ma ebbero corta
durata. Erano isolate di luogo, e la mal’aria ed assalimenti
briganteschi loro recavano ben di sovente la ruina.
Anche qui occorre celebrare l’operosità di Adriano, perocchè
sotto il suo reggimento fossero piantate sei di
quelle Domus cultae; due ebbero nome di Galeria, le
altre furono dette Calvisianum, S. Edistius, S. Leucius
e Capracorum. La Galeria prima era situata lungo la via
Aurelia, a dieci miglia da Roma presso Silva Candida;
il fiumicello Galera dava il suo nome a parecchi luoghi
di Toscana, ma il casale di Adriano non può certo confondersi
con quella terra etrusca che stava presso l’Arrone,
le cui acque scaturivano dal lago Sabatino[511]. La
colonia di Adriano era locata più sotto assai, e forse sorgeva
nel sito dove il fiumicello tagliava col suo corso la
via Aurelia. Là dov’esso s’abbatteva nella strada di Porto,
e dove ancora perdura il nome di «Ponte a Galera»
imposto a una tenuta, presso la duodecima pietra miliare,
stava la seconda Domus culta di Adriano, che aveva pari
appellazione. Essa comprendeva altresì alcune terre

dell’isola tiberina, oltre ad un convento eretto a san
Lorenzo[512]. La Insula sacra, come ancor la chiamava
Procopio, ossia portus Romani, è talvolta menzionata
nel Libro dei Papi coll’indecifrabile nome di Arsis. Ivi
gli edificî ecclesiastici erano in gran disfacimento; perfino
la basilica di santo Ippolito, che un tempo era visitata
da moltitudine grande di pellegrini, andava in
ruina: quanto poi agli antichi porti del Tevere, che
erano Porto ed Ostia, al tempo di Adriano erano diventati
palude.




Lungo la via di Ardea, a quindici miglia da Roma,
era il fondo Calvisianum. Il territorio degli antichi Latini
e dei Rutuli, cui altra volta avevano infuso movimento
di vita alcuni luoghi ragguardevoli, quali erano
Lavinio e Ardea, era adesso deserto e si copriva soltanto
di ruderi di città; tanto maggiore doveva essere dunque
il desiderio di Adriano di collocarvi una colonia[513]. Non

puossi determinare con esattezza il luogo ove la fondasse;
ed è pure ignoto ove fosse situata la Domus culta
appellata Edistius. Una chiesa di campagna di questo
nome s’ergeva presso la decimasesta pietra miliare della
via Ardeatina, ed intorno ad essa Adriano componeva la
sua colonia[514]. Abbiamo già veduto che nella Campagna
esisteva allora un numero di chiese più grande di quello
che ivi è oggidì; ed anche la chiesa di san Leucio, che
stava presso la quinta pietra miliare della via Flaminia,
era fatta centro di una tenuta fondata da Adriano[515].




Ma la più ragguardevole di queste colonie era
quella appellata Capracorum. Il territorio di Veio, che
era stato il più ubertoso e fiorente della Tuscia romana,
era ridotto triste deserto, illustre soltanto per le ruine
di quell’emula antica di Roma; ivi, nel luogo fatto selvaggio,
omai da secoli andavano errando le capre, pascolando
lungo i torrenti che serpeggiano attraverso
vallate di tufo vulcanico, e giungono alla prossima Cremera.
Colà, nella diocesi di Nepi, i parenti di Adriano

possedevano un Fundus Capracorum; di esso il Papa
deliberava di formare una colonia agricola, e punto di
mezzo del tenimento doveva essere la chiesa che egli
innalzava dalle fondamenta in onore di san Pietro. Adriano
stesso, col clero e colla nobiltà, moveva di Roma
per consecrare la sua colonia con grande solennità; di
quella fondazione era il merito tutto suo, e la destinazione
era rivolta agli scopi più santi. De’ suoi prodotti
non dovevano provvedersi monaci di qualche convento
o alimentarsi le lampade della tomba di qualche morto,
ma il reddito ne era dedicato ai poverelli di Roma.
Il possedimento dava prodotti di grano, di legumi e
di vino, i quali erano deposti nei granai e nelle canove
del Laterano. I boschi di querce di Capracorum nutrivano
grandi greggi di maiali; a centinaia ogni anno
si macellavano nelle masserie, e le carni di essi si
portavano al Laterano[516]. Ogni giorno, centinaia di
mendichi della Città si accalcavano alle porte del palazzo
vescovile, e ivi, dei prodotti benedetti di Capracorum,
della terra dell’antica Veio, ricevevano la carità del
bravo Pontefice; una libbra di pane, un fiasco di vino
ed una scodella di minestra e di carne a testa. Questo
cibo mangiavano seduti sotto il portico del palazzo, indi
con benessere dell’animo e con lieta ciera miravano i

quadri a colori, che sulle muraglie della loggia rappresentavano
di quei banchetti di poverelli[517].




In breve tempo la colonia di Adriano venne in gran
fiore, diventò un luogo munito e popoloso, chè, cinquant’anni
dopo la sua fondazione, Leone IV, quando
faceva cinger di mura il borgo del Vaticano, poteva
imporvi una congrua contribuzione a quei lavori: e
precisamente ad opera dei coloni di Capracorum fu edificato
un tratto di muraglia fra due torri, come oggidì
ancora cel dice un’antica iscrizione[518]. In essa

hanno nome di Militia, e ciò per una colonia desta meraviglia,
avvegnachè i Milites esser dovessero liberi cittadini.
Sennonchè, il pericolo onde la terra era minacciata
dai Saraceni, fe’ sì che Capracorum si munisse di
mura, e che la gente del contado fosse costretta ad
armarsi; così molti di quegli uomini diventarono liberi;
altri uomini liberi delle vicinanze trassero a quel
luogo fortificato, di cui diventarono cittadini; e per tal
guisa, da una tenuta colonica sorse un castello con una
milizia sua propria[519]. La torre, o corte (curtis), o castello
di Capracorum (con questi tre nomi a vicenda
fu appellata la colonia dopo il secolo undecimo), si perdette
col secolo decimoterzo, senza lasciar traccia di sè
nella storia.








§ 2.
Adriano attende a edificare chiese. — Portico Vaticano. — Il
san Pietro. — Il Laterano. — Il san Paolo. — Operosità
delle arti in Roma. — San Giovanni ante Portam
Latinam. — Santa Maria in Cosmedin. — La Schola Greca. — Monte
Testaccio.



Ciò che Adriano fece per le chiese di Roma supera
quasi l’opera che vi rivolsero i suoi antecessori; il fervore
con cui egli ed i suoi prossimi successori attesero
a edificare, illustrò massimamente con sontuosità
di monumenti il primo periodo del dominio temporale
dei Papi. Adriano trovava molte chiese in decadimento;
alcune dalle fondamenta costruiva a nuovo, altre restaurava.
Di tutte queste opere sue dà contezza il lungo
catalogo che trovasi aggiunto alla biografia di lui.




La chiesa di san Pietro gli andò debitrice di preziosissimi
ornati. Noi sappiamo che alla basilica conduceva
un portico; incominciava esso non lungi dal
castello di Adriano, e da questo capo vi si entrava da
una porta (Porta s. Petri in Hadrianio) che forse al
castello era attigua[520]. Il portico correva un tratto accosto

al fiume; era stretto e angusto, e sembra che fosse
la via solita per cui il popolo moveva al san Pietro.
Adriano vi pose fondamenta, affine di premunirlo da
cadute, e vi adoperò più di dodicimila quadroni di
pietra; indi restaurò anche il loggiato che si reggeva
sopra colonne[521]. Portici di simil fattura conducevano
fuor della Città al san Paolo e al san Lorenzo, ed anche
questi il Papa riparava[522].




Nell’atrio del san Pietro, rinnovò la scalea maggiore
e i due lati del Quadriporticus. Il campanile di
Stefano II, rese adorno di grandi porte di bronzo che
egli fece trasportare di Perugia, togliendole a qualche
tempio antico[523]. Carlo magno gli mandava in
dono delle travi da costruzione e alcune migliaia di libbre
di piombo per la saldatura del tetto. Caduti erano
di già i musaici dell’abside ossia «Camera», e Adriano
li rifaceva a nuovo «secondo il disegno antico». Il pavimento
innanzi la Confessione, per quel tratto che si

stendeva dalle balaustrate di bronzo, ossiano rugae, fino
alla tomba dell’Apostolo, fu lastricato con lamine di
puro argento, del peso di cencinquanta libbre; l’interno
della Confessione poi fu rivestito di lamine d’oro,
sulle quali erano istoriati fatti di storia sacra; e l’altare
che era sulla Confessione, fu coperto di oro lavorato con
opera sottile. La iscrizione postavi da Adriano ci induce a
credere che vi fossero figurate in rilievo la persona di lui
e quella di Carlo magno, con atteggiamento che alle
loro dignità si conveniva. Vi è detto di Cristo: «Poichè
ei discende di progenie di sacerdoti e di re, a entrambi
questi ei commise di reggere il mondo. A Pietro,
fedel pastore, diede a pascere la greggia, indi ne
diè cura ad Adriano. E nella fida città porse il romano
vessillo a quei servi suoi che egli a piacimento suo
elesse. E Carlo, l’illustre e magnifico Re, lo ricevette
dalla mano di san Pietro, che a lui benedice glorificandolo.
Questo dono, che ne celebra la salute e il trionfo
regale, qui pose il Pontefice, consecrandolo con orrevole
usanza»[524].









Sulla tomba dell’Apostolo erano poste alcune statue
di Santi scolpite in argento; in vece di esse il Papa allogò
delle statue di oro massiccio, che rappresentavano il Salvatore,
la Vergine, san Pietro, san Paolo e sant’Andrea.
Con splendidezza, che superava ogni magnificenza, rinnovò
tutti gli addobbi della basilica. Nei giorni di festa
appendevansi a drappelloni, fra le colonne delle navate,
dei tappeti tessuti in porpora e in oro, di sontuosissimo
lavoro[525]. A Natale, a Pasqua, nella festività dei due
Apostoli, e nel dì anniversario del Papa, si accendeva il
doppiere gigantesco che, in forma di croce, pendeva dalla
trave trasversale coperta d’argento, la quale reggeva
l’arco di trionfo sopra della Confessione: e quando ardevano
le sue milletrecentosettanta faccelle, in verità
si meritava il nome di grande faro. Anche questa era
stata fondazione di Adriano nella basilica[526].









Il Papa rese adorno con fastosissimo splendore anche
il san Giovanni in Laterano. Rinnovò il portico
del palazzo che ivi era, e, in vicinanza ad esso, edificò
una torre che bellamente decorò di pitture e di marmi:
ben può darsi che fosse la torre stessa di Zaccaria, la
quale allora abbisognasse di restaurazione. Il rapido decadimento
delle chiese romane, per fermo non reca lodo
all’arte di quei secoli per ciò che s’attiene a solidità di
edificazione; nè la potenza di costruzione era sempre
proporzionata alla moltitudine delle fabbriche. L’atrio
del san Paolo, ai tempi di Adriano, era lasciato in abbandono
siffattamente, che vi andava pascolando il
bestiame; per altro ei sembra che già fin d’allora si
entrasse nella basilica, non dalla parte del Tevere, ma
da una banda laterale. Adriano faceva selciare di marmo
questo atrio.




Non vi fu chiesa titolare alcuna o diaconia che questo
Pontefice non abbellisse; ad ognuna di esse donava
venti tappeti tirî perchè li distendessero a festone negli
intercolunnî[527]. Egli faceva operare in suo servigio gli

artisti a centinaia in una volta; per lui lavoravano in
oro e in argento, in ismalto e in lapislazzoli, trapuntavano
drappi di seta, componevano quadri in musaico,
dipingevano a fresco con tratti di pennello che erano
rozzi sì, ma non affatto privi di vita, e tentavano, sebbene
con minor fortuna, la scultura. Abbiamo già manifestato
il nostro dubbio che i lavoratori di musaici
fossero unicamente artisti di Grecia, quali potevano essere
quelli di Ravenna. In tutta Italia era allora coltivata
questa fattura di arte; ciò pertanto fa supporre che quivi
avesse fondato sue scuole, e che ne producesse suoi lavori;
e si serba ancora una scrittura del tempo di Adriano,
che ammaestra gli artisti del modo di colorire i
musaici, di dorare il ferro, di scrivere in oro, di comporre
lo smalto, di preparare l’azzurro di rame e il
catmio, e dell’uso cui potevano adoperarsi nelle arti i
minerali. Quel trattatello degno di nota, è scritto nel
barbaro latino del secolo ottavo, e, se anche non sia
che una traduzione dal greco, dimostra pure in qualche
modo che le arti avevano eletto sede e nazione nell’Italia
di quell’età[528].




È facile cosa peraltro che quegli innumerevoli arazzi
sontuosissimi, istoriati a ricamo, fossero di origine

bizantina. L’arte di lavorarli era sorta in Oriente ed
era fervidamente coltivata a Bisanzio e ad Alessandria.
Di là probabilmente venivano loro artisti a Roma, ove
lavoravano per incarico dei Papi; e può darsi che molti
di loro in Italia emigrassero, durante la persecuzione delle
imagini. I nomi dei drappi preziosi e dei pallii splendidamente
trapunti, dimostrano una grande varietà delle
loro stoffe e della loro fattura, ed in pari tempo rivelano
che l’origine ne veniva dai paesi bizantini. Spesse
volte sono greche le molte denominazioni dei tappeti
ossiano vela; spesse volte, dal luogo donde derivano,
sono addirittura appellati Alessandria, Tiro, Bisanzio,
Rodi. Lo stesso dicasi delle drapperie bianche, porporine
o azzurre, che erano screziate di pietre preziose o
istoriate a ricami, e rappresentavano imagini di Santi
o figure di animali, di aquile, di leoni, di grifoni, di
pavoni, di liocorni. Anche i nomi dei vasi sacri, che i
Romani appellavano con greca voce Cymelia, palesano
la derivazione orientale. Massimamente poi, di quei pallii,
di quelle drapperie e di quegli arredi, devonsi
cercare gli esemplari nel tempio di Salomone, che fu
un immenso tesoro della magnificenza orientale del
culto; i Papi e i Vescovi imitarono le fogge fantastiche
del vestimento dei gran sacerdoti degli Israeliti,
e le chiese seguirono la splendidezza e il costume
degli innumerevoli doni votivi di cui era colmo quel
tempio. Le croci d’oro erano cariche di gemme, scintillavano
degli ornati d’argento e degli smalti che v’erano
condotti sopra; i vasi, le coppe, gli incensieri, i calici, i
ciborî erano splendidamente adorni di disegni cesellati
o battuti, e il lungo catalogo dei loro nomi enigmatici

alletta, e, in pari tempo, induce a smarrimento la
fantasia[529].




Due chiese antiche e mirabili dovettero ad Adriano
una accresciuta rinomanza.




Presso la via Latina, entro le mura della Città, esiste
oggidì una basilica abbandonata, la cui torre, di costruzione
medioevale, domina una larga estensione di
orti incolti. È la chiesa di san Giovanni Evangelista.
Narra la leggenda, che l’Apostolo prediletto del
Salvatore fosse imprigionato in Efeso, dove aveva atterrato
il tempio di Diana, e di là venisse tratto a
Roma: erano allora i tempi di Domiziano. I carnefici
gli recidevano le lunghe chiome ondeggianti, avvegnachè
credessero che in quelle si occultasse un’arcana
magia; indi lo gittavano in un vase pieno di olio

bollente. Ma l’Evangelista usciva di quel bagno senza
alcun danno, e i giudici, impietrati per la meraviglia del
portento, non osavano di sottoporlo a nuovi tormenti. Lo
esiliavano in un’isola, e Giovanni partivasi illeso di
Roma, e andava a vivere nella solitudine di Patmos,
dove lo spirito di Dio gli rivelava le ascose leggi dell’universo.
Alcuni leggendarî dei Greci trasportarono
ad Efeso questa storia di martirio, ma i Latini pretesero
che il fatto avvenisse in Roma; e, già al quarto
secolo, i Romani mostravano un luogo fuori di porta Latina
(la quale di certo a’ tempi di Domiziano non esisteva)
in cui Giovanni sarebbe stato precipitato nell’olio
bollente[530]: ivi, non si sa in che tempo, gli fu
edificato un oratorio, e nello stesso sito, presso porta Latina,
si eleva la cappella di san Giovanni in Oleo, costruzione
dell’anno 1509. È altresì ignoto il momento
in cui avvenne la primitiva fondazione della basilica;
la forma odierna dell’edificio non è anteriore al secolo
undecimo o al duodecimo, ma all’età di Adriano esisteva

di già la chiesa S. Johannis juxta portam Latinam,
che quel Papa restaurava[531].




La seconda chiesa è una delle più antiche e mirabili
basiliche della Città. Nella ottava regione, nel sito dove
il Foro boario metteva capo verso il Tevere, ancora ai tempi
di Adriano duravano in vita parecchi templi pagani.
Due di essi, lungo il fiume, in vicinanza del ponte Palatino,
lottarono cogli anni, e, risparmiati dall’ingiuria del
tempo, esistono ancora oggidì, e sono appellati i templi
di Vesta e della Fortuna virile. Oltre ad essi, sotto il
monte Aventino e in prossimità del Circo massimo,
s’elevavano un tempio della Pudicizia Patrizia e parecchi
santuarî di Ercole, al culto antico del quale era sacro
quel luogo: ed ivi era la celebre ara massima del
semidio. La religione cristiana s’era già di buon’ora
inoltrata nel suolo del Palatino e del Foro, e vi aveva
piantato sede, costruendo le chiese di san Teodoro, di
san Giorgio e di santa Anastasia; ma da questo lato
invece aveva tocco appena il terreno del Foro boario.
Chiusi erano i piccoli templi di Vesta e della Fortuna;
i santuarî di Ercole erano abbandonati al disprezzo; ed
il Circo massimo, che v’era vicino, ad onta di tutto il
suo decadimento, conservava pur sempre a quel luogo
le grandi orme dell’antichità. Peraltro, entro uno di

quei templi s’era ficcato il Cristianesimo lunga età
prima di Adriano. Una piccola chiesa s’era sospinta fra
la ruine del magnifico edifizio che s’elevava appiè dell’Aventino,
di rimpetto al tempio di Vesta. È la chiesa
di santa Maria in Cosmedin; senza che ad ogni modo si
abbia certezza che quell’edificio fosse in antico il tempio
della Pudicizia Patrizia[532]. L’interno della chiesa fu
ordinato per guisa che le colonne del peristilio del tempio
rimanessero in parte allo sgombro, in modo somigliante
a quel che vedesi nel san Lorenzo in Miranda,
entro il tempio di Faustina. Oggidì ancora, in un edificio
attiguo alla chiesa, miransi gli avanzi della cella antica;
ed otto colonne scanalate del frontespizio sono
murate nel prospetto della chiesa.




Non sappiamo in che tempo questa basilica sorgesse;
sulla fine del secolo sesto essa aveva di già grado
di diaconia, col titolo di S. Maria in Schola Graeca.
Questo nome si spiega da una associazione (schola) dei
Greci, che ivi avevano residenza, e la cui memoria anche
oggidì serba la «Via della Greca», che ivi esiste.
Infatti, alla corporazione greca non apparteneva soltanto
la chiesa diaconale, ma altresì il territorio circostante
detto era Schola Graecorum; e tuttavia nel decimo secolo

quella sponda di fiume s’appellava Ripa graeca[533].
Forse si attribuiva quella denominazione alla basilica per
distinguerla da S. Maria antiqua (oppure nova, come
fu detta dopo il tempo di Leone IV), che ergevasi in
vicinanza dell’arco di Tito[534]. Nel secolo ottavo usavasi
soltanto denotarla col nome in Schola Graeca, e, soltanto
dopo la edificazione di Adriano, fu anche chiamata
in Cosmedin. Il Biografo del Papa ce ne spiega il significato,
dicendo che la chiesa, in causa della sua splendida
rinnovazione, a buona ragione diventò cosmedin, ossia

bene ornata[535]. Pari titolo riceveva in Ravenna una
chiesa antica dedicata a Maria; similmente pure era
appellata un’altra chiesa in Napoli; e forse tal nome
si ricavava da quello di qualche piazza di Costantinopoli,
avvegnacchè i Greci in Roma, in Napoli e in altri
luoghi introducessero alcuni nomi della loro patria,
indottivi dalla carità del luogo natio. In Ravenna, oltre
a santa Maria in Cosmedin, eravi anche una santa
Maria in Blachernis, a memoria di una chiesa di pari
nome che Pulcheria aveva eretto a Bisanzio, dove così
era nomato un sobborgo; ed in Roma altresì esisteva
sull’Aventino un luogo detto ad Balcernas oppure Blanchernas[536].
Ben fu per eguale ragione che i Greci diedero
a quella diaconia l’addiettivo in Cosmedin, ma il
suo proprio significato si confuse nel concetto di cosmos
ossia adornamento, per guisa che santa Maria in Cosmedin
si spiegò per santa Maria Ornata.




La chiesa si presentava agli occhi di Adriano nella
forma di un oratorio in decadimento, cui superavano di
altezza le ruine del tempio antico. Il Pontefice faceva
abbattere quei poderosi quadroni travertini, e ne sgombrava

il luogo[537]; indi edificava una basilica a tre
navate ed un atrio, che, dopo la metà del secolo nono,
fu rinnovata da Nicolò I[538]. La ricostruzione completa
che avvenne più tardi sotto di Calisto II e di altri Papi,
mutò massimamente l’aspetto della chiesa. È dessa
uno dei più bei monumenti d’arte del medio evo, del
secolo duodecimo e del decimoterzo, perocchè a questo
periodo appartengano i musaici del pavimento, gli amboni
e il tabernacolo. Soltanto la torre risale ancora probabilmente
al secolo ottavo: è quadrangolare e non
è rastremata; svelta di forma e leggiera come tutte le
torri romane antiche, ha centosessantadue palmi di
altezza su venti di larghezza, con sette ordini di finestre,
tre per lato, separate da piccole colonne[539]. Degne

di nota sono alcune iscrizioni del secolo ottavo che trovansi
nell’atrio della chiesa; sono scritte in caratteri
assai rozzi, e si riferiscono a donazioni di Eustazio duce
e di uno nominato Gregorio. Questi uomini (Eustazio
era anche Dispensator della diaconia) legavano alla
chiesa molti possedimenti di terra e, fra altri, dei vigneti
a Monte Testaccio. Gli è a ragione soltanto della
celebre collina così appellata, che facciamo qui menzione
di siffatte iscrizioni, avvegnaddio il nome di Testaccio
precisamente si trovi menzionato per la prima volta in
questo luogo[540]. Fra l’Aventino, le mura di porta
Ostiense e il Tevere, si eleva il monte, alto dugento
palmi, quale sembra una piramide di rotti vasi di terra, ed è
simile a simbolica collina sepolcrale di Roma antica,
imagine di sua magnificenza fatta in ruine. Niuno sa
dire quando e come siasi formato: sorse allora che
Roma decadde. I Romani, che questa collina poco a poco
andarono alzando, potevano in fatto scorgere in essa
l’emblema della loro storia; da quei rottami di vasi lo
appellarono Mons Testaceus, e la leggenda del medio
evo narrava che esso era sorto dai cocci dei vasi nei
quali un tempo i popoli dell’Impero romano avevano

avuto costume di recare a Roma i loro tributi d’oro
e d’argento[541].



§ 3.
Condizioni delle scienze in Roma ai tempi di Adriano. — Ignoranza
dei Romani. — Cultura dei Longobardi. — Adalberga. — Paolo
Diacono. — Scuole in Roma. — Musica
sacra. — Cessa l’arte poetica. — Poesia epigrammatica. — Ruina
della lingua latina. — Primi incominciamenti della lingua
neo-romana.



Pare che Roma in questa età avesse esaurito nelle
cose ecclesiastiche tutta la sua forza, e che per gli studî
delle scienze più non ne serbasse. Un buio profondo
ravvolge le condizioni delle scuole letterarie di quel
tempo. La dottrina dei preti romani era per certo superata
di gran lunga dalla scienza degli stranieri: chè i monaci

della lontana Irlanda e dell’Inghilterra potevano
farsi dottori a quella Roma, la quale tempo prima (e
non era assai remoto) aveva dato vita ai primi loro conventi.
Dopo di Gregorio magno non v’era in Roma uomo
alcuno che avesse osato di sostenere un dialogo erudito
con un Beda o con un Alcuino, con Aldelmo, con
Teodolfo di Orleans, con un Isidoro o con un Paolo
Diacono. Non fuvvi più alcun Pontefice che con scritture
teologiche si adoperasse di avvicinarsi alla gloria
di un Gregorio o di un Leone, e già si magnificava come
opera grande, che Zaccaria traducesse in greco i
Dialoghi di Gregorio.




I monaci dei conventi di Roma erano costretti a
sbassare il capo, allorchè si narrava ad essi della dottrina
onde ornavansi i loro confratelli del chiostro di
Colombano, che era in Bobbio, o di quello di Monte Cassino.
I Longobardi, maltrattati dai Papi che li chiamavano
dispregiato rifiuto del genere umano, si vendicavano
in silenzio dei Romani ignoranti, e progredivano
nella cultura delle scienze liberali. Fino alla caduta del
loro reame, Pavia splendette per istudî eruditi; Felice
grammatico lasciava in retaggio al celebrato Flaviano
il tesoro della sua sapienza, e quest’ultimo a sua volta,
educava un uomo che fu illustre d’ingegno in quell’età,
Paolo Diacono suo discepolo longobardo, il quale fra quei
contemporanei suoi s’ebbe alta rinomanza di poeta e di
storico. La caduta del popolo longobardo non fu descritta
dalla ingenua penna di Warnefredo, ma ebbe dal suo
culto intelletto onoranza; e l’orrore della caduta dello
sventurato Desiderio fu mitigato dallo splendido genio di
una sua figliuola. Fu questa, Adalberga, sposa ad Arichi di

Benevento, principessa di mente elevata che coltivò con
vero affetto le scienze: fu la seconda donna d’Italia
che nel medio evo abbia esercitato influenza sulla cultura
degli studî, ed è di gloria tanto più degna, per ciò
ch’ella sia vissuta in quel tempo antico, e donne pari
a lei sieno sorte soltanto in un’età grandemente più
tarda. Ed invero, i primi quattro secoli che succedettero
alla caduta dell’Impero romano, furono in Italia illustrati
da due sole donne germaniche, da Amalasunta
figlia di Teodorico e da Adalberga figlia di Desiderio:
la barbarie di quell’età è resa massimamente manifesta
da questa mancanza di donne per ingegno eminenti.




Paolo Diacono, che era stato un tempo secretario di
re Desiderio, godeva a Benevento od a Monte Cassino
dell’amicizia di Arichi, e per sollecitazione di Adalberga
scriveva la Historia Miscella, che è ampliazione e proseguimento
di quella di Eutropio. Alla magnifica corte
di Benevento e a quella di Salerno, in mezzo al tumulto
dei rivolgimenti d’Italia, si coltivavano studî di rettorica
e di storia; e la Principessa longobarda mandava
a memoria le «auree sentenze dei filosofi e le gemme dei
poeti», e conosceva la storia dei popoli non meno profondamente
di quella dei Santi[542].









Nelle scuole di Benevento, di Milano e di Pavia si
insegnava grammatica, dialettica e giurisprudenza; ma
in Roma le scienze mondane, poco a poco, erano state
cacciate in bando dagli studî di chiesa. Non ci
giunge contezza di scuole o di professori illustri in
istudî liberali, sebbene di questi maestri ivi fossero: difatti
lo stesso Carlo magno, nell’anno 787, conduceva
con sè di Roma in Francia dei grammatici e degli
aritmetici, affinchè ivi fondassero delle scuole[543]; e Roma
era ancora con onoranza tradizionale riverita quale
madre delle sette arti umane, sebbene più non le ispirasse
il genio che a volo poderoso le elevasse. In bel fiore era

soltanto la musica che si coltivava nella scuola Lateranense
fondata da Gregorio; in essa si serbavano le discipline
del canto ecclesiastico; di là i Carolingi toglievano
maestri di canto e suonatori d’organo, oppure
nel Laterano facevano istruire monaci franchi. Fra
altri, Adriano concedeva a Carlo due celebri cantori
pontificî, nomati Teodoro e Benedetto; l’uno il Re poneva
a Metz, l’altro a Soissons, quai maestri del canto
ecclesiastico romano; ma quegli uomini si dolevano
perchè loro non fosse dato di cavare un solo trillo dalle
gole dei Franchi, barbaramente stridule e roche[544].
In Roma dunque fioriva la musica religiosa sotto il
patrocinio della santa Cecilia, ma più non vi spirava
alito di musa poetica. La cultura dei poeti e degli oratori
profani, che soltanto nel secolo undecimo comincia
qua e colà a risorgere, s’era spenta dopo la caduta del
reame dei Goti; e può darsi che Gregorio magno abbia
non poco contribuito alla sua ruina. Certo è che dopo il
quinto secolo v’erano ancora alcuni mitografi, i quali dichiaravano
le favole degli antichi, e ne facevano compendiate
comparazioni, ma di loro è dubbio se scrivessero
in Roma[545]. Dopo di Aratore qui non v’ebbe più alcun

poeta; Omero, Virgilio e Orazio erano maggiormente
noti alla corte dei Franchi di quello che fossero in Roma;
e nel tempo in cui Angilberto, «l’Omero» di Carlo, e
Alcuino colà dettavano loro poemi, nei quali non sempre
erano sgraziati imitatori della semplicità e della
eleganza di Virgilio, in Roma le tracce dell’arte poetica
e della prosodia degli antichi, devonsi cercare soltanto
negli epitaffi sepolcrali. In questa città dei morti le
muse trascinavano loro vita sotterra, e, moribonde esse
stesse, legavano alle tombe il loro ultimo anelito. Così,
da questo costume cristiano di iscrizioni funerarie, era
sorta una specie propria di poesia, ma avea già raggiunto
il suo splendore dopo la metà del secolo quarto, in
cui l’ingegno di papa Damaso, portoghese, aveva illustrato
le catacombe di Roma con versi eleganti di ritmo
eroico, che oggidì ancora si leggono qua e colà a loro
luogo, con vaghezza. La più mesta di tutte le fogge di
poesia era pur la sola che in Roma mai non si spegnesse;
e i conventi, le chiese, i cimiteri della Città esibiscono
una grande collezione dell’opera poetica di quella
musa dei morti, con versi di tutte le età fino allo scorcio
del secolo decimoquinto: certo è che nel sesto secolo
vi si cade abbondevolmente nel barbarismo di lingua
e di metro. Monaci o preti romani poetavano di quegli
epigrammi; però non sempre. Allorquando Caduallo,
re degli Angli, morì a Roma, e si volle comporre a onor
suo uno splendido epigramma, sembra che non si trovasse
verun poeta romano il cui ingegno fosse pari al
tema. Si die’ incarico di scriverlo a Benedetto Crispo,
vescovo di Milano, che giusto in quello era a Roma;
e il poeta, che era già illustre, dettò quel tronfio epitaffio

che ci è noto[546]. Neppur il lungo epigramma
che fu dedicato a papa Adriano, ed è uno dei migliori di
quell’età, fu opera di un Romano; chè i versi scritti
con temperata eleganza di frase e con maggior calore
di sentimento, sono dovuti all’ingegno di Carlo magno,
ed è probabile che Alcuino li vestisse del suo stile.




Carlo, che era stato suo discepolo in tutte le scienze,
aveva invece avuto Pietro di Pisa a maestro di grammatica,
nella quale allora comprendevasi anche la prosodia
e la poesia; e Carlo si toglieva diletto di scrivere talvolta
epistole in versi ai suoi amici, e ne indirizzava anche ad
Adriano, che non dimenticava di lodarnelo da critico benevolo.
Ho ricevuto, così questi gli rispondeva, i versi eccellenti,
e adorni, e soavi qual mele, che sgorgarono dall’ingegno
vostro eccelso e regale, a Dio sacro; e verso
per verso gli ho letti, e con vera delizia ne ho accolto
in me il senso robusto[547]. Ed egli stesso, che per ingegno
e per cultura era l’uomo più ragguardevole di
Roma, talvolta rispondeva a quegli officî cortesi con
versi, dei quali alcuni si leggono anche oggidì. Hanno
forma di acrostico, e l’espressione e il metro non sono
più cattivi del loro tempo[548].









Nel secolo ottavo, la lingua latina scorgesi universalmente
decaduta a corruzione profonda. Le lettere dei
Papi ai Carlovingi, che noi abbiamo consultato spessissime
volte quali documenti storici di questo periodo,
offrono grande argomento di studio a chi scrive la
storia della ruina del linguaggio latino. Uscite dalla
segreteria del Laterano, dettate dagli stessi Pontefici,
compilate da officiali dello Scrinium ossia dell’Archivio,
quelle lettere pretendono di inspirarsi al migliore gusto
di latinità, onde Roma a quell’età fosse capace. Ma havvi
una grandissima differenza fra la ampollosa eloquenza
dei rescritti di Cassiodoro e lo stile di queste epistole
pontificie, nelle quali più non si serbano le leggi della
logica, nè quelle della grammatica: le lettere di Stefano
III sovrastanno a tutte le altre per profluvio di
frasi; in tutte poi la incapacità di esprimere con chiarezza
il pensiero, va di pari passo col barbarismo dell’idioma.
Se in esse, nel Libro Pontificale e nel Libro
Diurno, devesi a ragione cercare il miglior latino dei
Romani di quell’età, è agevole cosa imaginare di qual
conio esser dovesse in Roma la lingua usata nella vita
abituale. Quali fossero le condizioni sue noi possiamo
con qualche fondamento arguire dai documenti di quel
periodo, siano essi scritture di donazioni, o atti di argomento
giuridico, o iscrizioni funerarie o d’altro genere;
dappertutto, in mezzo agli strappi del logoro
manto dell’antico latino, ravvisiamo la lingua neo-romana
far capolino, nata appena, e goffa ancora[549].

Tuttavolta, non si conservò fino a noi alcun frammento
della lingua popolare romana di quell’età; e mentre i
Tedeschi e i Francesi nella celebre formula del giuramento
di Luigi e di Carlo il Calvo possiedono un documento
preziosissimo della lingua romana e dell’idioma
tedesco dell’anno 842, uno di somigliante non v’ha
per la «lingua volgare» che correva in Roma a quel
tempo, e neppure all’età posteriore. Abbiamo, senza alcun
dubbio, buona ragione di credere all’esistenza di una
siffatta lingua volgare, e di reputare che questa differisse
dal latino officiale, usato dai notai. Peraltro, quest’opinione
deve andar soggetta a qualche restrizione; in
nessun luogo del mondo, la lingua latina doveva serbarsi
in mezzo al popolo più a lungo che in Roma, patria sua,
dove, oltracciò, non erano avvenute invasioni inimiche,
nè immigrazioni germaniche in grande larghezza. Non si
trova infatti alcun cenno che i Romani di quel tempo
abbisognassero di farsi tradurre dal latino in volgare le
prediche dei preti o i documenti de’ notai, come avveniva
nelle Gallie; ma questo sì esser doveva, che il latino
de’ notai, già profondamente decaduto, nella bocca del
popolo s’avesse corrotto ancor più[550]. Se un Romano
del tempo di Tacito avesse potuto tornare alla sua città
natia, avrebbe sì poco compreso la lingua del popolo,

quanto poco oggidì Carlo magno intenderebbe la lingua
tedesca, o poco sì come i Tedeschi, senza avervi fatto
precedere degli studî, capirebbero la lingua dei loro antenati
del tempo di Carlo, od anche dell’età degli Hohenstaufen.
L’idioma dei Romani, obbedendo alle leggi
di natura, aveva subìta una trasformazione, causa le
influenze del tempo. Ma gli è un errore quello di voler
attribuire a colpa dei Goti e dei Longobardi la così
detta corruzione del latino antico, anzichè di spiegarne
la ragione coi naturali procedimenti di ogni decadimento.
Lo splendido edificio della lingua latina precipitava
a ruina in sè stesso interamente, parimente come
Roma rovinava nei suoi templi e nei suoi palazzi: allorchè
si leggono quei documenti del secolo ottavo, si
hanno di già innanzi agli occhi soltanto i ruderi della
lingua di Cicerone e di Virgilio, e dentro vi si scorge
palpitare l’anima della favella cristiana di Roma, che
va mutando di veste. La lingua officiale e letteraria,
sola a noi accessibile, di Roma nel secolo ottavo, ci
appare imagine massimamente vera della città di Roma,
e dei contrasti della sua architettura, e delle forme della
sua vita, avvegnachè da ogni parte la larva maestosa
dell’antichità si sollevasse pur sempre al di sopra delle
creazioni nuove. La ignoranza grammaticale dipendeva
da questo contrasto del morto col vivo; infrante erano le
leggi logiche della vecchia lingua romana; e il latino
antico, il linguaggio degli eroi e degli uomini di Stato,
poco a poco cessava di scorrere come una fonte viva,
una volta che caduta era la religione pagana e si
dissolveva l’antica società politica. Rattrappita, fatta a
pezzi, la lingua andava lentamente trasformandosi, e

creava nuove leggi a sè stessa, fenomeno dei più meravigliosi
nella storia della cultura umana. La sua parte
inorganica somiglia ai musaici di Roma; al paro di questi,
la lingua del secolo ottavo e del nono è invecchiata,
si fa oscura, difetta di vivacità graziosa, goffeggia fanciullescamente
nell’espressione d’idee nuove. Il passaggio
al nuovo idioma volgare va operandosi poco a poco:
troncate le desinenze, eliminate le consonanti finali, che
già si facevano difficili alla lingua ed aspre all’orecchio,
avviene una mescolanza delle vocali, mutano le consonanti,
i nomi assumono l’articolo: similmente, la incapacità
di conservare le regole di genere e di caso, s’insinua
perfino nella lingua letteraria del secolo ottavo,
educando quelle forme che costituiscono il suono dell’italiano,
e che nel secolo decimo e nell’undecimo ottengono
completamente il primato[551].







CAPITOLO SESTO.




§ 1.
Condizioni interne di Roma e dei Romani. — Le tre
classi del popolo. — Organamento militare. — L’Exercitus
Romanus. — Ordinamento delle scuole. — Universalità del
sistema delle corporazioni. — Scuole di stranieri: Israeliti,
Greci, Sassoni, Franchi, Longobardi e Frisoni.



In questo capitolo tenteremo di descrivere l’ordinamento
degl’istituti civili della città di Roma nel secolo
ottavo.




Da lungo tempo abbiamo veduto che i Romani
si ripartivano tutti in tre classi; la sacerdotale, la militare
e quella che comprendeva il ceto inferiore dei
cittadini: in generale erano clero, nobili e popolo;
chè, in particolare, clero e nobiltà qua e là passavano
insieme sotto nome di giudici e di ottimati, parimenti
come l’ordine dei cittadini armati era compreso
nella Militia, a capo della quale vediamo collocati i Romani
ricchi, e gli illustri per rinomanza di lignaggio.
La descrizione dell’organamento interno di Roma in
relazione a queste tre grandi classi da cui procede
la elezione del Papa, è un compito gravemente difficile

per lo Storico della Città, e le incertezze sono
soverchiamente accresciute a causa degli elementi religiosi
e temporali, che ormai vanno fra sè confondendosi.




Al tempo dei Goti, la Chiesa romana, al pari di
ogni altro Vescovato, era ristretta ad operare nella cerchia
dei negozî che erano specialmente proprî della sua
missione religiosa e che erano rigidamente distinti da
quelli della Città; questa poi da parte sua continuava
avere la costituzione municipale e il suo reggimento
autonomo; era amministrata dal Senato e dagli
officiali di origine antica, ed aveva, a capo del governo,
il Prefetto. La caduta della signoria dei Goti e
le sciagure immense dei tempi che succedettero, cagionavano
l’effettivo decadimento delle istituzioni romane,
senza che però ne operassero con violenza la
soppressione. Infatti, mentre nelle città d’Italia conquistate
dai Longobardi, l’antica costituzione municipale
o scompariva o si trasformava in mezzo agli elementi
germanici che vi si introducevano, nell’Esarcato
e nel Ducato romano, dove i Longobardi non dominarono,
continuava la legislazione giustinianea, al paro
degli avanzi delle forme municipali antiche. Ma la ruina
di tutte le cittadinanze e la necessità di organamento
militare, che diventava bisogno precipuo, recavano a
conseguenza che volgesse a fine l’antico governo autonomo
romano delle città e delle loro curie. Durante
la dominazione bizantina, a capo di tutte le cose temporali
di Roma erano Duci e Giudici imperiali eletti dall’Esarca;
sennonchè, anche in quel periodo, abbiamo
lamentato l’oscurità che si ravvolge intorno alle condizioni

del reggimento cittadino, e con sicurezza non
abbiamo potuto far altro che notare la graduale estinzione
di quasi tutti quegli istituti, che ancora esistevano
al tempo di Cassiodoro. Sopravveniva un’epoca
che rivelava i grandi mutamenti avvenuti: la pressura
dei Longobardi chiamava in vita un ordinamento di
difesa guerresca che in soldatesca cittadina associava
la nobiltà e i cittadini liberi; di tal guisa, per un periodo
di quasi dugent’anni, Roma ebbe indole predominante
di città divisa in due ordinamenti, clericale
l’uno, militare l’altro. Per lo meno, ivi la natura di
tutte le istituzioni temporali appare decisamente militare,
e i titoli di officiali publici che vi ebbimo discoperto,
erano per lo più quelli soltanto di Duces, di
Magistri militum, di Tribuni e talvolta di Comites e
di Chartularii. Nulla dimostra a chiare note la inettezza
del governo bizantino, più di quel che lo provi l’abbandono
completo dell’organamento dell’esercito. Se gli
Esarchi in Roma e in altre città avessero potuto conservare
soldatesche devote all’Impero, Bisanzio avrebbe
soffocato gli sforzi del Papato, e Roma per lungo tempo
sarebbe stata impedita di raggiungere la sua independenza
dall’Impero. Ma l’arte politica dei Greci fatta
impotente, s’accontentava di cavar denaro a furia d’imposte;
nel resto abbandonava le province al loro destino
e lasciava che da sè s’aiutassero come meglio potevano.




Fu loro buona ventura che i cittadini di Roma si
vedessero costretti a riprendere le armi, che per lungo
corso di anni avevano lasciato in mano di mercenarî.
Peraltro, dappoichè erano al servigio della Republica ossia
dello Stato, eglino ricevevano stipendio dall’Imperatore,

e obbedivano al Duce o ai condottieri che loro preponeva
l’Esarca. Su questo Exercitus romanus, il Papa,
nella prima metà del secolo settimo, non esercitava ancora
influenza; ne offre dimostrazione la sua rivolta avvenuta
in Roma allora che Maurizio cartulario, al tempo
di papa Severino, sequestrava il tesoro della Chiesa, e ne
lo prova inoltre la ribellione di quest’officiale bizantino
contro lo Esarca, nella quale dapprincipio la milizia romana
gli ebbe porto mano. Per la prima volta al tempo
di Martino I, l’esercito mostra commoversi a sentimento
di nazione, e gli Esarchi incominciano allora ad
avere riguardo alla sua adesione. Dopo di quel tempo
l’indole puramente municipale della milizia si afferma
più validamente; è dessa che rappresenta i diritti politici
di Roma. L’avarizia e la debolezza dei Bizantini lascia
allo scrigno della Chiesa il carico di retribuire l’esercito;
la lotta continua dei Papi contro le eresie degli
Imperatori rende in esso robusto l’amore di nazione,
laonde abbiamo già veduto, allorchè parlammo dei primi
moti della controversia pel culto delle imagini, che giusto
in quel tempo l’esercito sorge in soccorso del Papa,
e lo aiuta a fondare la sua signoria temporale. Questa
milizia romana ora accoglieva in sè le classi dei cittadini
forniti di possidenza, ed escludeva dal suo seno soltanto il
ceto degli operai e la plebaglia. I suoi capitani (dopo la
metà del secolo ottavo non ebbero più Duci greci il
comando) erano Romani ragguardevoli, che continuavano
a tenere titolo di Duci e di Tribuni, e presto cominciavano
a tramandarlo in eredità alle loro famiglie.
S’ignora il modo con cui erano conferiti quegli officî di
capitano; però havvi buon fondamento di supporre che,

dopo di Adriano, ai gradi maggiori eleggesse il Papa,
laddove gli eletti, secondo il costume romano antico,
alla lor volta avevano diritto di nominare gli officiali
inferiori. Ripartita per regioni e divisa in reggimenti
(numeri), questa milizia, oltre all’organamento militare,
uno ne aveva assolutamente civile e democratico, che
gradatamente servì di fondamento alla costituzione della
Città. Posava esso sul sistema delle corporazioni ossia
delle Scholae, che, inspirandosi alla prima origine romana,
si era serbato in vita durante il decadimento politico,
e si era esteso ognor più.




Il concetto delle scuole (scholae) esisteva di già formalmente
fin dal tempo di Diocleziano, in cui di quella
maniera ripartivansi gli officiali del Palazzo imperiale e
la guardia dell’Imperatore (3500 uomini in sette Scuole).
Nell’origine, quella espressione significava le case dove
convenivano genti che attendevano a eguali negozî,
per trattarvi di affari di utilità generale; dal luogo
delle radunanze il nome indi trapassava a denotare, come
scholares, gli uomini che partecipavano alla corporazione[552].
Eglino componevano una società fornita di
tutti i diritti di associazione civile, con officiali o Priori
loro proprî, che secondo norme specialmente statuite
provvedevano alle faccende di governo interno. Il primo
di quei reggitori era appellato Primicerius o Prior, dopo

di lui venivano il Secundus, il Tertius, il Quartus della
schola. Oltracciò, tutte le Scuole erano sotto la tutela
degli uomini che appartenevano alla nobiltà più cospicua
di Roma, ed appellavansi Patroni, personaggi influenti
che loro facevano da proteggitori e da avvocati presso la
Republica[553]. Le Scuole militari della Città possedevano
delle proprietà in comune, e potevano condurre in affitto
dei beni immobili. Da alcuni diplomi si rileva che, a significare
la corporazione della milizia, s’adoperava l’espressione:
publicus numerus militum seu bando (bandus);
e numerus o bandus denotava la ripartizione cittadina in
reggimenti[554]. Ogni cittadino che serviva nella milizia,
detto era Miles, e già nel secolo ottavo questo titolo si adoperava

come onorifica distinzione dell’ordine sociale[555].
In questa età, massimamente nelle città non soggette
ai Longobardi, i Numeri significavano la milizia civica
composta di tutti i cittadini benestanti, atti alle
armi; così la milizia rappresentava i diritti politici della
cittadinanza, per modo che il concetto di Exercitus Romanus
fu pari a quello di Senatus Populusque Romanus,
e, come tale, ebbe grandissima importanza nell’elezione
dei Papi[556].




Il pari sistema di corporazione si estese in tutte le
classi della cittadinanza romana, e, quantunque nei documenti
di questo nostro periodo non si faccia speciale menzione
di altre associazioni oltre a quelle dei militi, dei
Peregrini, dei notai e dei cantori pontificî, è tuttavia fuor
di dubbio che altre ve ne aveva. Esistevano allora delle
corporazioni di notai ossiano tabellioni (schola forensium
in Ravenna), ed altresì di medici, di operai, di mercanti
e di artigiani di ogni qualità. Queste corporazioni,
che dalla professione cui esercitavano erano appellate
anche artes, avevano loro statuti ossia pacta; quando
entravano nell’unione, i socî pagavano una moneta determinata,
e giuravano di adempiere alle regole della
maestranza. Un Prior, ossia Primicerius, governava le
faccende dell’associazione, vigilava affinchè le norme
dello statuto fossero adempiute, e rappresentava la maestranza

nei rapporti collo Stato, cui pagavasi un tributo
per il privilegio che accordava[557]. Lo scrigno del sodalizio
dispensava sovvenzioni, provvedeva a soccorrere
gli infermi ed i poveri della Schola e a dar sepoltura
ai socî defunti, sovveniva alle spese del luogo dell’adunanza
e dei banchetti festivi, come avveniva in antico. E
può darsi che, nella generalità, le corporazioni del secolo
ottavo fossero assai somiglianti ai sodalizî del vecchio
tempo. Ogni associazione aveva la sua chiesa o cappella,
il suo cimitero, ed anche i suoi patroni celesti, come un
tempo i collegî degli antichi Romani avevano avuto
divinità loro proprie[558].









Fra queste corporazioni dei cittadini di Roma esistevano
anche le Scuole degli stranieri (Scholae peregrinorum)
separate fra sè; ed esse danno un sembiante
di alta rilevanza alla vita della Città, perocchè in mezzo
a quella barbarie di tempi rappresentino l’impronta cosmopolitica
che sulla faccia di Roma aveva stampato l’opera
della Chiesa. L’antichissima di quelle colonie di
stranieri era la scuola, ossia comunità, degli Israeliti. Per
lunghi secoli una tenebra oscura ne ricopre le sorti;
chè, dopo di Teodorico il quale ne fu proteggitore, per
gran tempo di loro non si fa pur motto: tuttavia la comunità
continuava ad esistere nel Transtevere, e ci sarà
data occasione di trovare ivi più di sovente la loro Sinagoga
durante il successivo medio evo[559]. Per lo contrario,
occorre spesse volte menzione della Schola Graecorum;
e sappiamo omai che il luogo di questa colonia era
posto a santa Maria in Cosmedin. Esistevano poi in
Roma anche dei conventi greci.









Eranvi altresì quattro colonie di Peregrini di nazione
germanica; chè Sassoni e Franchi, Longobardi e Frisoni
avevano tutti dimora nella regione del Vaticano[560].
La più antica era la Scuola degli Anglosassoni, fondata
da re Ina, il quale era venuto a Roma nell’anno 727.
Qui egli poneva un istituto destinato alla istruzione
cattolica di principi e di preti d’Inghilterra, ed edificava
per i pellegrini del suo paese una chiesa, la quale
in pari tempo doveva servire a cimitero di quelli tra
loro che in Roma fossero morti: precisamente per
questa ragione era scelto il santo suolo del Vaticano
a fondarvi di tali istituti per gli stranieri. Ad ogni
anno facevasi maggiore l’accorrenza di Germani che
peregrinavano a Roma; questi uomini, per lo più angustiati
da gravissima povertà, venivano dal settentrione
valicando mari, fiumi e montagne, passando attraverso
paesi selvaggi e nemici, superando fatiche infinite,
e finalmente giungevano al san Pietro, dove con fervida
pietà scioglievano loro preci sulla tomba dell’Apostolo.
I disagi e gli stenti, il clima inusato, l’insolita maniera
di vita, traevano molti di loro a morte, ed allora ricevevano
sepoltura nel Vaticano, nella santa terra dei Martiri.
Affine di costituire un reddito con cui si mantenesse
la sua fondazione, Ina ordinava il così appellato
scotto di Roma, ossia il pagamento di un denaro, che
ogni focolare del suo reame del Westsex doveva contribuire

a san Pietro[561]. L’istituto ottenne ampliazione
da Offa di Mercia, allorchè questi venne a Roma nell’anno
794, per farvi penitenza di un suo delitto di sangue.
Anch’egli indisse il denaro di san Pietro in dote
di quella fondazione; e vi aggiunse uno xenodochio,
da cui, nell’anno 1204, ebbe origine l’Ospitale di Santo
Spirito, il cui nome si trasfuse anche alla chiesa di
Ina[562]. Tutto il quartiere, dove questa chiesa si elevava,
ebbe nel medio evo nome di Vicus ossia Burgus
Saxonum, di Saxonia, oppure, nella bocca del popolo,
di Sassia[563].









In quei pressi esisteva pure la chiesa dei Frisoni,
che oggidì tuttavia s’appella san Michele in Sassia. Pellegrini
di quella nazione, ch’era stata già convertita
da Willibrod e da Bonifacio, venivano a Roma; si univano
ad essi dei Sassoni battezzati, e fondavano un ospizio
ed edificavano la chiesa di san Michele in Sassia[564].
Sorse essa nel secolo nono, al tempo di papa Leone IV,
sopra un colle che nel medio evo ebbe nome di Mons
Palatiolus[565].




Può darsi che allo stesso tempo appartenga la fondazione
della Scuola dei Franchi. La loro colonia deve
essere stata assai ragguardevole, perocchè, dal tempo di
Pipino in poi, le strette e vive relazioni che correvano fra

i Re franchi e Roma, traessero dalla loro contrada
alla Città moltissimi pellegrini, e molti Franchi già vi
ponessero dimora. La loro chiesa sorgeva dallo stesso
lato del quartiere Vaticano, e chiamavasi san Salvatore
in Macello, o, più tardi, «del Torrione» da una grande
torre rotonda che è vicina all’odierna «Porta de’ Cavalleggieri.»
Essa pure ebbe destinazione di cimitero per
i pellegrini[566].




Anche i Longobardi avevano loro residenza nel territorio
Vaticano, sia che ve l’avessero posta già da tempo
antico, sia che la fondassero soltanto dopo la morte di
Desiderio; ed in vero la loro Scuola si menziona per
la prima volta nella biografia di Leone III, e del loro
ospizio di pellegrini si fa cenno soltanto al tempo di
Leone IV, allorchè un incendio distrusse il quartiere
dei Sassoni[567]. La chiesa dei Longobardi dev’essere
stata quella di santa Maria in Campo Santo ovvero di
S. Salvator de Ossibus: anche qui la principalità era un
cimitero posto nel santo suolo Vaticano[568].








§ 2.
Reggimento civile della città di Roma. — Non esiste
più Senato. — I Consoli. — Gli officiali della Città. — La nobiltà. — Amministrazione
della giustizia. — Il Prefetto della
Città. — La corte pontificia. — I sette ministri del Palazzo, e
gli altri officiali della casa papale.



Mentre la cognizione nostra dello stato in cui era
il popolo romano a quel tempo, si restringe in generale
a ciò solo, di discernervi l’esistenza di un organamento
militare e civile sul fondamento delle corporazioni, incertezze
ancor più gravi ci occorrono per ciò che riguarda
la costituzione municipale e il reggimento civile della
Città. Pochissimi documenti soltanto del primo secolo
che succedette a Gregorio magno, giunsero fino a noi;
e ciò che si raccoglie da essi e dalle considerazioni dei
Cronisti, ci offre dei risultamenti d’indole anzi negativa
che positiva.




L’antico Senato romano non era più. Dopo l’anno
579, non v’ha Scrittore greco o romano che ne
parli, e questo silenzio ci apprende che esso s’era estinto,
appunto così come lo ha detto Agnello di Ravenna. Solamente
dopo l’anno 757, l’antico nome di Senato torna
parecchie volte a galla. Lo abbiamo veduto per la prima
volta nella epistola che il popolo romano indirizzava
a Pipino, dopo l’elezione di papa Paolo I. Sono i Romani

stessi che vi sottoscrivono col nome di Senato, ed
anzi manifestamente vi troviamo inserta la formula
antica di Senatus Populusque Romanus; unicamente il
senso è diverso, ed i sostenitori della opinione che il
Senato in quei secoli continuasse ad esistere, non ritraggono
da questo fatto che un sostegno apparente. Del
resto, nessun’altra età era stata mai fin adesso così
acconcia a far rivivere la ricordanza delle istituzioni antiche
dei Romani, al paro di questo tempo, in cui la Città
si sottraeva alla dominazione bizantina e ricominciava a
sentirsi principe di alcune province. Così sorse novellamente
il Senato, ma soltanto di nome e di memorie.
Le potenti famiglie nobili che tenevano i primi officî
nella Chiesa, nell’esercito e nel reggimento cittadino,
ed avevano titolo di Duci, di Conti, di Tribuni e di Consoli,
si sollevavano adesso con piglio risoluto da vera
aristocrazia di Roma, che contro ai Papi diventava formidabile.
Sono soltanto questi ottimati, ossiano Judices
de Militia, che pretendono a favor loro il nome insigne
di Senatus[569].









Se il Senato avesse continuato ad esistere come
collegio, non v’ha dubbio che troveremmo adoperato il
titolo di Senatore; di esso invece non si rinviene traccia
in qualsiasi documento di questi secoli, e le lettere dei
Papi parlano di ottimati, ma non di Senatori. Oltracciò,
se un Senato avesse solamente, come parte eletta, rappresentato
in generale l’aristocrazia, oppure avesse fatto
corteo al Papa come collegio consultivo nelle bisogne
politiche, noi vedremmo Senatori far mostra di sè ogni
qual volta si trattasse delle più importanti faccende di
Roma, nella elezione dei Pontefici e nei negozî che trattavansi
colle corti di Pavia, di Francia e di Bisanzio. Ma,
come al tempo di Gregorio, così nel secolo ottavo non se
ne fa mai pur cenno. Fra i legati dei Papi alle corti dei
Principi, fra i loro plenipotenziarî inviati a ricevere la
tradizione di città, o a determinare i confini dei paesi,
non troviamo altro che Abati e Vescovi, e maggiori
officiali di palazzo, come erano il Primicerius dei notai,
il Saccellarius e il Nomenculator, e, di quando in quando,
qualche Duce: fra le comitive finalmente che seguivano

i Pontefici nei viaggi che imprendevano per gravi faccende
publiche, oltre ai cherici troviamo soltanto ottimati
della milizia; e nelle instanze che i Papi indirizzavano
in nome di tutti gli ordini della cittadinanza romana
per ottenere soccorsi, non accade mai che sia
fatta menzione di un Senato[570].




Ei si conviene conchiudere pertanto che il Senato
romano, nella forma che aveva in antico, s’era pienamente
estinto; nè havvi alcun documento che confermi
l’opinione di coloro, i quali reputano che nel secolo
ottavo si fosse conservato per lo meno in forma di Curia
cittadina, ossia come collegio dei Decurioni. Il gran numero
di Consoli che già nel secolo ottavo, e assai più
nei secoli posteriori, si riscontra nei documenti di Roma,
ha indotto alcuni illustri eruditi a scorgere in
quelli i Decurioni, ossiano i presidi del Senato, e a foggiarsi
così un collegio cittadino, cui diedero il nome
di Consulare[571]. Ma dal titolo di Console non è lecito in

alcun modo di argomentare che a questa età un istituto
di tal fatta in Roma esistesse; ed in generale, non
qui soltanto, ma a Ravenna, a Napoli, a Venezia, persino
nell’Istria, ancor durante il secolo sesto ed il settimo,
quel titolo era usato dispensarsi dall’Imperatore
per concessione graziosa o per denaro, e, dopo la prima
metà del secolo ottavo, probabilmente anche il Papa lo
elargiva. Quanto più raro si faceva il titolo di Patrizio,
tanto più largamente diffuso era quello di Console, così
che alla fine diventava anche privo di valore. Vedemmo
che il titolo di Patrizio per l’ultima volta fu attribuito
nell’anno 743, a Stefano duce, cui Zaccaria affidò il governo
della Città, quand’egli andò a Liutprando; dappoi
fu dato solamente a Pipino ed a Carlo, per significare
la loro autorità di difensori e il loro grado di giurisdizione
suprema. Ma i Romani serbarono per sè il titolo

di Console, tradizione dei loro padri; gli ottimati se ne
fregiarono col predicato consueto di Eminentissimus;
ed è probabile che, parimenti come la dignità di Duce,
eglino ai loro figliuoli lo tramandassero in retaggio,
tanto diffusamente lo si trova adoperato fra gli uomini
nobili romani[572]. Parecchie volte, così in Roma che in
Napoli, quel titolo comparisce associato a quello di
Duce, ed è quest’ultimo, non il primo, che insignisce
di illustre dignità la persona che lo porta[573]. E così
frequente indi diventò, che nel secolo nono incominciarono
a ornarsene tutti coloro che tenevano publici officî,
segnatamente quelli di giudice. Divenne titolo officiale,
così che si trovano accoppiati consul et tabellio, consul et
magister censi, consul et memorialis; e nel secolo nono
perfino occorre abbatterci in consul et negotiator[574].









Durante la dominazione bizantina, ai più elevati
officî della magistratura giudiziaria e ai maggiori ministeri
del reggimento, eleggeva in modo diretto l’Esarca;
egli vi spediva il Duce da generale dell’esercito e
da governatore di Roma e del Ducato; vi mandava inoltre
i suoi Judices «perchè governassero la Città»:
dobbiamo intendere ch’eglino fossero giudici veri e proprî,
ed in pari tempo officiali dell’erario, sottoposti
al Duce, come a reggitore supremo, oppure, in ultimo
appello, al Prefetto d’Italia. Ma allorquando, più tardi,
i Papi diventarono signori, ossia Patrizî, dell’Esarcato
e di Roma, diedero opera eglino stessi ad eleggere questi
officiali di governo; e a Ravenna e nella Pentapoli
mandarono i loro Actores, ossiano veri officiali della
amministrazione, ai quali, sotto parecchi titoli, competeva
eziandio autorità di giudici. E devesi accogliere
senza dubbiezza che anche in Roma i Pontefici eleggessero
i magistrati supremi, i giudici, il Prefetto della
Città, i capitani dell’esercito. Dopocchè l’officio di Duce
di Roma, quale ancor rinvenimmo nell’anno 743, si fu
spento, il Papa tenne sè medesimo in conto di governatore
di Roma. Perciò, noi vi troviamo soltanto dei Duces,
non più un Dux; e questi officiali (onde talvolta si fa
menzione durante l’ottavo secolo), sono a considerarsi
spesso, non già sempre, quai magistrati cittadini. In
generale, dopo di Pipino, il reggimento civile fu tenuto
da giudici e da officiali che obbedivano al Papa, come

dapprima avevano prestato soggezione all’Esarca di
Bisanzio, che fungeva le veci dell’Imperatore. Ma, ripetiamolo
ancora una volta, sotto quest’autorità territoriale
del Pontefice, la città di Roma continuava ad essere
un Comune fornito di amministrazione autonoma,
se anche non era independente nell’ordine politico.
Degli elementi della costituzione civica, ita in pezzi
colla caduta dello Stato, si erano conservati alcuni germi,
fecondi per il tempo avvenire, nella milizia, nelle
Scuole, nelle corporazioni: furono questi gli istituti più
importanti di quel periodo di transizione, che mette
capo alla costituzione municipale del medio evo.




Gli ottimati, ragguardevoli per officio, per istirpe e
per ricchezza, dominavano l’esercito del paro che il popolo,
con loro grado di patroni, di giudici, di capitani.
Nel secolo ottavo si accentrava in loro mani la influenza
su tutte le cose di Roma, per guisa che la storia della
Città, più chiaramente di tutto il resto, mette in rilievo
una signoria aristocratica, che si associa all’istituto
della milizia ed alla gerarchia degli officiali publici.
L’ordine degli ottimati per certo non ci si presenta come
una corporazione di famiglie patrizie ereditarie, e, sebbene
parecchi Romani potessero additare superbamente
fra i loro avi una lunga schiatta di Consoli e di Duci, tuttavia
non si ha ancora traccia alcuna delle famiglie
gentilizie del più tardo medio evo. Le stirpi antiche di
Senatori e di uomini consolari s’erano estinte; soltanto
adesso di nuove se ne formavano; e dove incontriamo
degli ottimati, eglino ci appajono potenti per gli officî
che tenevano nella Chiesa e nella Republica, non per
ragioni di loro famiglia. Certo è che la loro potenza

di Judices de militia era ancor maggiore allorquando, come
fu il caso di Toto duce, possedevano larga estensione
di fondi ed erano signori di un gran numero di coloni.
Poichè dunque eglino s’erano appropriati tutti gli officî
importanti, poichè alla corte del Papa erano ministri
suoi, nella milizia erano patroni e Duci e Tribuni, negli
ordini della giustizia erano giudici, ben è certo
che eglino tenevano anche il reggimento civico, e forse
stavano sotto la presidenza del Prefetto della Città. Ed
invero, quantunque il Senato avesse finito di esistere,
non può supporsi che la Città fosse priva di un magistrato
che provvedesse ai negozî comunali, nè può
credersi che Roma mancasse di un consiglio della Comune,
che sè stesso rendesse completo. Giacchè dunque,
dopo il secolo settimo, la salvezza della independenza
di Roma riposava unicamente nella virtù della milizia
cittadina, e giacchè soltanto l’organamento di essa
dava ai cittadini il sentimento della loro forza e la consapevolezza
della esistenza politica comune e dei diritti
di questa, ne discendeva che i capitani dell’esercito
dovessero in pari tempo essere capi della cittadinanza
e comporre l’assemblea civica. La costituzione
municipale di Roma in quell’età non può reputarsi pertanto
diversa da un ordinamento militare oligarchico[575].









Ignoriamo peraltro qual fosse l’ordinamento del magistrato
civico, e rimangono affatto nascoste nel bujo le
forme dell’amministrazione, in fatto di censo e di azienda
dei beni comunali[576]. A Roma non è fatta menzione
di nomi simili a quelli di Defensor, di Curator, di Principalis,
di Pater Civitatis; e soltanto qualche raro cenno
di altri titoli porgono i documenti dei notai e dei cancellieri
civici. Tali titoli antichi romani sono questi: Chartularius
et magister, ed anche consul et magister censi
urbis; exmemorialis urbis Romae; Scriniarius et tabellio;
Consul et tabellio urbis Romae[577]. I Chartularii

sono, così ei sembra, appellati con menzione onorifica
nell’epistola di Stefano a Pipino; vengono dopo dei Duces,
e prima dei Comites e dei Tribuni: erano officiali dell’amministrazione
cittadina, che il Papa talvolta adoperava
in suo servizio con ministero di giudici. Al
tempo di Stefano III, uno degli uomini più possenti di
Roma era Grazioso, «allora Cartulario, indi Duce,»
laonde si pare che egli era salito da un officio cittadino
minore ad uno più elevato[578]. Per ciò finalmente che
concerne il modo ond’erano in questo periodo costituiti
i tribunali ordinarî, è questo argomento di incertezza
non meno grave, poichè associate erano le bisogne
dell’amministrazione con quelle della giustizia,

e gli officiali degli ordini più disparati potevano essere
deputati, d’arbitrio del Papa, a tenere le veci di scabini
nei giudizî. Ei si pare pertanto che l’organamento nelle
cose della giustizia fosse involto in grave confusione;
questo solo sappiamo che il Prefetto della Città era tuttavia
giudice criminale supremo, simile al Consularis
di Ravenna, e che il Papa stesso denunciava al suo
tribunale i delinquenti più gravi. Del resto, ad ora ad
ora per mandato del Pontefice, si trovano nei tribunali
sedere Consoli, Duci, Cartularî e Giudici del Palazzo; ma
tutto il resto è oscuro, perocchè non possiamo riferire
al secolo ottavo gli istituti d’ordine giudiziario che
sorsero più tardi, e cioè quelli di duplice natura, di Palazzo
imperiale e del pontificio[579]. Ciò di cui non v’ha
dubbio si è, che l’antico ordinamento dei tribunali era
cessato insieme colla costituzione cittadina antica; che
ai ministeri di giudice, spesso riuniti con quelli di officiali
amministrativi, eleggeva il Pontefice; e che l’autorità
giudiziaria si associava a certe dignità e a certi
officî, per modo che il Duce, il Conte o il Tribuno erano
in pari tempo giudici effettivi nell’ordine gerarchico che
loro era proprio.




Notizie assai più chiare possediamo invece rispetto al
reggimento della corte pontificia, il quale si collega assai
strettamente ai negozî della Città. Nel corso del tempo,
il Palazzo lateranense stava veramente a capo della
Città, ed era divenuto sede di tutto il governo ecclesiastico.

Figurava da simbolo dei contrasti che s’agitavano
nel Papato stesso; nella medesima cerchia degli
edifizî assieme congiunti della casa pontificia si
provvedeva alle necessità ecclesiastiche di tutte le
province della Cristianità, si fornivano di minestra i
poverelli, si amministrava la giustizia, e si esigevano
i tributi. Nel Laterano si accoglievano il concetto
d’ordinamento e le norme del palazzo imperiale; e
dalla corte bizantina si toglieva ad esemplare il rigido
organamento di gerarchia degli officiali, ed il rito ceremoniale,
introducendovi peraltro delle modificazioni
a foggia papale. Nel secolo ottavo il Papa era circondato
da un vero consiglio di ministri. Se ne trovano gli inizî
fino dal sesto secolo, ma la sua importanza comincia soltanto
dalla fondazione dello Stato della Chiesa. Come avveniva
dei notaî e dei diaconi regionali, che fino dall’antichità
erano ripartiti nelle sette regioni ecclesiastiche,
parimente anche nel ministero pontificio compare il numero
di sette. Quei ministri erano il Primicerius e il
Secundicerius dei notai, l’Arcarius, il Saccellarius, il
Protoscriniarius, il Primus defensor e il Nomenculator.
Quantunque fossero cherici, questi officiali, a causa dei
loro rapporti temporali, non potevano salire alle dignità
ecclesiastiche, ma rimanevano nell’ordine dei suddiaconi.
Peraltro, la loro importanza superava quella
di tutti i Vescovi e dei Cardinali, perocchè eglino fossero
i ministri maggiori del Papa, in loro mani risiedesse
il potere esecutivo, e nel fatto da loro dipendesse
puranco la elezione del Pontefice. E poichè l’opera loro
li poneva in relazioni con tutte le classi del popolo, ne
conseguivano eglino influenza onnipossente.









Seguendo l’ordinamento del palazzo bizantino, in
cui tutti gli officiali di corte si ripartivano in Scuole,
i ministri pontificî compaiono anzi tutto come capi
delle corporazioni dei notai. Fra loro teneva primo
luogo il Primicerio dei notai, del cui officio è diggià
fatta menzione in sulla metà del secolo quarto. Nell’origine,
esso era stato il capo dei sette notai delle regioni,
che, dopo il tempo di Costantino, avevano avuto la sopravveglianza
dello Scrinium, ossia della cancelleria.
Conformemente allo stato suo, era egli il primo ministro,
ossia secretario di Stato, del Papa; non soltanto
nella vacanza della sede ne fungeva le veci in società
coll’Arciprete e coll’Arcidiacono, ma in quella evenienza
reggeva egli propriamente la somma delle cose di governo.
Allato a sè aveva il Secondicerio, o sottosegretario
di Stato, e questi due ministri erano insigniti della più
potente dignità che fosse in Roma. In tutte le occorrenze
solenni e nelle processioni conducevano il Papa
per mano, ed avevano la precedenza sui Vescovi. Sembra,
così dice il frammento di una scrittura appartenente
a’ tempi posteriori la quale tratta dei giudici del Palazzo,
sembra che eglino governino da socî dell’Imperatore,
perocchè non v’abbia cosa importante che senza di loro
questi possa operare[580]. Perciò i più ragguardevoli degli

ottimati, ed eziandio i nipoti del Papa, ambivano lo
splendore di questi officî, e troviamo che Consoli e Duci
salivano al Primiceriato come a dignità più elevata o
massima[581].




Nell’Arcarius, ossia custode del Tesoro, può ravvisarsi
il ministro delle finanze; il Saccellarius, ovvero
maestro degli stipendî, provvedeva a pagare colla moneta
del publico erario il soldo della milizia, le elemosine
dei poverelli, i donativi (Presbyteria) che facevansi
al clero. Questi officiali delle finanze, per necessità
delle cose, avevano, tratto tratto, ingerenza nell’amministrazione
del patrimonio civico, perocchè tutti i
tributi dovuti al fisco, le gabelle delle porte, i pedaggi dei
ponti e le imposte, stessero sotto il reggimento dell’Arcario,
e ne facesse riscossione la tesoreria pontificia[582].




Il Protoscriniarius aveva suo nome dallo Scrinium
che esisteva nel Laterano, presso cui avevano loro officio

gli Scriniarii, che erano secretarî della cancelleria pontificia,
ossiano Tabelliones, avvegnachè fosse loro ministero
di scrivere le epistole e i decreti dei Papi, e di dare
lettura degli Atti dei Sinodi. Capo della loro Scuola era
il Protoscriniario, cui consegnavansi i decreti innanzi
che passassero al Primicerio perchè questi li convalidasse[583].




Per ordine di officio succedeva il Primus Defensor
ossia Primicerio dei Difensori, ai quali presiedeva. Anche
questi cherici, posteriormente al tempo di Gregorio
magno, componevano un collegio regionale: dapprima
patrocinatori dei poveri, divennero poi avvocati della
Chiesa; e già al tempo di Gregorio, insieme con notai e
con suddiaconi, gli abbiamo visti provvedere da Rectores
all’amministrazione dei beni della Chiesa. Nelle mani
del loro preside riposava dunque l’amministrazione dei
patrimonî; potrebbesi in esso scorgere il ministro dell’agricoltura,
ma non ciò solo, perocchè alla sua competenza,
per mezzo dei Defensores, si spettasse ogni cosa
che si riferiva ai diritti della Chiesa di contro allo Stato,
di contro ai Vescovi ed ai privati, e quanto concerneva
le condizioni dei coloni[584].




Ultimo in questa serie di officiali era il Nomenculator
o Adminiculator, che era il proprio avvocato dei pupilli,
delle vedove, degli oppressi e dei prigionieri, ossia ministro
degli affari di grazia. A lui si rivolgevano tutti

coloro che avevano da muovere qualche instanza al Pontefice[585].




L’appellazione generale, con cui si denotavano nel
secolo ottavo questi sette officiali dello Stato ecclesiastico,
era quella di Judices de clero, per distinguerli dai
Judices de militia, dai Duces, dai Consules, dai Chartularii,
dai Magistri militum, dai Comites e dai Tribuni.
Ma allorquando, dopo la restaurazione dell’Impero, il
Palazzo pontificio diventò altresì dignità palatina imperiale,
queglino ebbero in pari tempo duplice officio
di ministri pontificî e imperiali, ed assunsero titolo di
Judices Palatini ed anche di Judices ordinarii, perocchè
la loro giurisdizione fosse unita all’ufficio onde avevano
incarico: ma poichè erano cherici, non potevano essere
giudici nelle faccende criminali[586]. Nell’ottavo secolo
avevano giurisdizione soltanto nei ministeri che erano
loro specialmente attribuiti, ma il Pontefice li designava
a varii officî giuridici. Massimamente usava di
loro nei negozî diplomatici, e gli adoperava nelle ambascerie;
abbiamo infatti trovato che erano forniti di questi
incarichi il Primicerio e il Secondicerio dei notai, il
Primo Difensore, il Nomenculatore e il Saccellario, però
non mai, che sappiamo, l’Arcario e il Protoscriniario.









Oltre a questi sette ministri, vi avevano degli altri
ragguardevoli officiali di Palazzo, che erano propriamente
ministri della casa del Papa, ed alla loro volta di nuovo riunivano
in Iscuole un gran numero di officiali subalterni:
tali erano il Vicedominus ossia maggiordomo, il Cubicularius
ossia cameriere, il Vestiarius e il Bibliothecarius. Il
Vestiarius, dopo i sette, aveva maggiore potenza; e ottimati,
che avevano titolo di Console e di Duce, non disdegnavano
quell’officio di corte[587]. Capo di una Scuola assai
numerosa, egli aveva la sopraintendenza non soltanto
della preziosa guardaroba, ma anche del tesoro dei beni
della Chiesa e dei gioielli che erano conservati nel Vestiarium
ossia sacristia. Che poi egli fosse veramente
anche giudice, si pare dalla bolla con cui Adriano,
nell’anno 772, conferiva in perpetuo al Priore del Vestiarium
la giurisdizione nelle controversie che si agitavano
fra il convento di Farfa ed i sudditi della «Republica
romana», fossero eglino abitanti di Roma o di
altre città, liberi o servi, uomini di clero o di milizia[588].

Trovasi inoltre il titolo di un Superista di Palazzo, la cui
dignità, al tempo di Adriano, era congiunta all’officio
di Cubicularius, e, all’età di Leone IV, perfino con
quello di Maestro dei militi; laonde ci sembra che fosse
un officio tutto laicale, forse quello che, nel significato
antico, era attribuito al Curopalata: corrispondeva a sacrestano,
e, unitamente ad altri incarichi, comprendeva
anche la sopravveglianza che esercitava sugli officiali
della famiglia pontificia[589].




Tutti questi officiali del Palazzo, oltre ai sette ministri,
avevano qualità non soltanto di Judices, ma anche
di Primates et Proceres Cleri (quello che è oggidì la Prelatura),
ai quali noi aggiungiamo anche i Defensores,
i suddiaconi e i notai regionali[590]. Allorchè questi uomini
tornavano a Roma dai remoti patrimonî di Sardegna
e di Corsica, dalle Alpi Cozie, e, in tempi anteriori,
dalle Calabrie e di Sicilia, può darsi che eglino fossero

meno ricchi, ma non già che vi godessero minor estimazione
di quella ond’erano stati riveriti i Pretori e i Presidi,
che Roma antica aveva un tempo mandato a reggere le
province: a buon dritto eglino entravano fra’ Primati
della Chiesa, e, in ricompensa, aspettavano di essere
chiamati ad uno dei ministeri di Palazzo. Del rimanente,
nè Cardinali, nè Vescovi appartenevano ai Judices de
clero, ma questo titolo denotava soltanto gli anzidetti
officiali di Palazzo: per tal guisa abbiamo innanzi a noi
una nobiltà clericale di duplice natura, perocchè essa si
associasse in pari tempo alla Chiesa ed all’ordine degli
ottimati laicali. Ed anche per essa, come pei maggiorenti
del ceto puramente laico, si scorge che la potenza
derivava dalla gerarchia degli officî onde quella nobiltà
era insignita.



§ 3.
Istituti nelle altre città. — Duces. — Tribuni. — Comites. — Del
Ducato romano e dei suoi confini. — La Tuscia
romana. — La Campania. — La Sabina. — L’Umbria.



Per giungere alla conchiusione di questo Capitolo,
ci occorre di rivolgere uno sguardo alle istituzioni che
avevano vigore nelle altre città soggette al Pontefice,
ed in ispecialità d’indagare l’estensione che si aveva
il Ducato di Roma. Nei luoghi minori, al paro che nei
maggiori, il nerbo della cittadinanza s’era raccolto in un
organamento militare[591]. La costituzione antica della

Curia s’era estinta, e gli officiali maggiori nelle cose
della giustizia, dell’amministrazione e della milizia
erano confermati o eletti dal Papa. Poichè dominava
l’ordinamento militare, i governatori delle città e delle
castella, a preferenza di altri, avevano titoli che significavano
officî di origine militare; tali erano quelli di
Duces, di Tribuni e talvolta di Comites. Ma le nominazioni
sono incerte, e per gli officiali pontificî di governo
è usato in generale anche il nome di Actores, con cui sono
appellati perfino dei conti Franchi[592]. Fra loro si comprendevano
anche i giudici in senso proprio, perocchè
Adriano, nella sua epistola indiritta a Carlo, espressamente
dica, che il suo predecessore aveva mandato a Ravenna,
in qualità di Judices, il prete Filippo ed Eustachio
duce, «acciocchè rendessero giustizia a tutti coloro che
pativano violenza»[593]. Siffatta ripartizione di governo
fra un prete e un Duce, potrebbe significare che quest’ultimo

fosse incaricato soltanto dei negozî militari, se
non avessimo di già veduto che ai Duces manifestamente
s’attribuiva autorità di giudici oltre alla podestà militare[594].
Si tenne credenza che il reggimento supremo
nelle maggiori città tenessero i Duces, nelle minori i
Comites; peraltro questa opinione non sempre puossi convalidare
con prove. Al tempo della signoria dei Greci e
dei Longobardi, i Duces avevano autorità di comando
nelle grandi città; ancora nell’ottavo secolo noi li troviamo
a Venezia, a Napoli, a Fermo, ad Osimo, ad Ancona,
a Ferrara, senza dire di Spoleto e di Benevento. Quei
Duci erano in pari tempo reggitori di tutto il territorio
annesso alle città, e pertanto si tentò di denotarli col
nome di majores, per distinguerli dai minores che non
avevano autorità così estesa[595]: infatti il titolo di Dux
non si incontra meno frequentemente, massime dopo il
secolo ottavo, di quello di Consul; laonde non è possibil
cosa che tutti coloro che ne erano fregiati stessero a

capo del reggimento in una città. Nel generale, l’opinione
che soltanto le città maggiori abbiano avuto dei
Duces può sostenersi per bene, dappoichè nel secolo
ottavo non possiamo rinvenire neppur un sol uomo che
nel territorio di Roma avesse podestà di vero Dux di
una città. Può essere che Toto fosse duce di Nepi, ma
certo non è; egli uccise Gregorio duce, che alla sua usurpazione
si opponeva, ma non sappiamo altro se non che
questi abitava nel Lazio. Senza dubbio, Gregorio reggeva
tutta la terra della Campania per conto della
Chiesa e con titolo di suo Dux; avvegnachè, dopo la fine
del Ducato bizantino debba essersi costituito un organamento
novello delle province che allora erano divenute
pontificie: e il Papa mandava dei Duci eziandio nelle terre
della Campania, come più tardi ne spedì nella Sabina[596].
Anche in Roma parecchie volte è fatta parola di Duces,
ma nemmeno uno di essi si rivela governatore di qualche
città; nè sappiamo se mai alcuno di loro, fatta eccezione
del solo Eustachio, neppur tempo prima, lo fosse stato[597].

Può essere benissimo che fossero o generali, o ministri di
Palazzo, o giudici, e che fossero adoperati in isvariate faccende
politiche. È possibile cosa che il loro titolo, associato
al predicato di Gloriosus, fosse venduto dal Papa, o largito
in segno di onoranza, o che fosse usurpato; e può darsi
che, parimenti come il titolo di Console, nel secolo ottavo
fosse già divenuto ereditario nelle famiglie. Fra i titoli di
cui la vanità dei Romani in tutti i tempi si fece bella,
e dei quali oggidì ancora si adorna, fu il più ambito;
chè gli allettava di portare il nome di una dignità che
era tenuta dai Principi potenti di Spoleto e di Benevento
e che apparteneva ai governanti di Venezia e di
Napoli.




Talvolta, nelle città delle province, si fa cenno di
Tribuni col predicato di Magnificus. Gli abbiamo trovati
in Alatri e in Anagni, ma neppure a riguardo di essi
si può sempre rilevare se siedessero al governo delle
Città, o se fossero capitani di milizia, o se ne avessero il
titolo per ragione di qualche altro officio[598]. Non rinveniamo

pur un Tribuno che fosse mandato dal Papa
come legato o commissario, là dove si trattava di affari
di grave rilevanza. Anche in Roma sono ristretti al
loro officio militare, ma nel secolo settimo sono talvolta
mandati a Ravenna, rappresentanti dell’esercito, affine
di recarvi all’Esarca, in compagnia di cherici, gli Atti
della elezione papale.




Eguale incertezza si oppone finalmente anche per quel
che concerne i Comites. Di uno solo infatti è provato che
fosse a capo del governo di una città; fu egli un Domenico,
che Adriano nell’anno 775 elesse a Comes della piccola
terra di Gabellum[599]. Quindi puossi a ragione conchiudere
che il reggimento di altre castella fosse affidato
a di questi Comites, con autorità nelle cose civili
e militari. Talfiata si fa cenno di loro come di possessori
di terre, o di fittavoli di patrimonî, ed è pertanto facile
che fossero officiali della milizia di Roma[600].




Porremo fine a queste ricerche, coll’indagine dei limiti
geografici che s’aveva il territorio di Roma, ossia
quello che, ancora di questo tempo, appellavasi Ducatus
Romanus. Abbiamo differito fin qui a farlo, perchè non

poteva essere determinata con certezza l’epoca in cui
la costituzione del Ducato avvenne, perchè posteriormente
ne variarono i confini, perchè finalmente soltanto
dopo la prima metà del secolo ottavo si riesce a fissarne
l’estensione di paese con bastante precisione. Ancora
nel documento di donazione di Lodovico il Pio quel
territorio è denotato col nome di Ducatus; peraltro,
verso la metà del secolo ottavo, abbiamo di già veduto i
Papi pretendere a favore di esso il nome di Respublica
Romana o Romanorum, per modo che fu tenuto in conto
di terra su cui l’Impero occidentale posava i suoi titoli.




Con partizione assegnata da natura, il territorio di
Roma era, com’è oggidì, diviso dal Tevere in due grandi
tratti di paese; l’uno, la Tuscia formata delle terre che
stanno sulla sponda destra; l’altro, la Campania che è
composta delle terre a sinistra del fiume. Di qua e di là
ne era base il mare, e si prolungava incirca dalla foce
del fiume Marta fin oltre il fiume Astura, verso il capo
di Circe. Dal lato di nord-est, entro terra, si stendeva
un terzo tratto di territorio, che comprendeva alcune
parti delle Umbrie e della Sabina. In generale dunque
erano confine il mare, il rimanente di Tuscia (detta
ducalis ed anche regalis), e i ducati di Benevento e di
Spoleto[601].









La Tuscia romana comprendeva le terre rinserrate
fra questi limiti: da una parte il confine era formato dal
mare che si stendeva dal braccio destro del Tevere,
dove era Porto, fino alla foce della Marta; di lì per
altra parte, la linea del confine poteva tracciarsi per
Tolfa, per Bleda, per Viterbo fino a Bomarzo (Polimartium)
dove raggiungeva il Tevere; quinci finalmente il
fiume, piegando in arco e scorrendo di nuovo fino al mare,
chiudeva con limite naturale la Tuscia. Dal lato di
settentrione le vie Flaminia, Cassia e Claudia attraversavano
il paese tosco, e lunghesso il mare lo percorreva
la via Aurelia. I nomi delle strade, non mutati dagli
antichi, trovansi di sovente in questa età; soltanto che
talora, in luogo di Claudia, la via si appellava Clodia, e
sembra che già allora la Flaminia si denotasse per via
Campana[602]. Terre di Tuscia erano queste: Portus, Centumcellae,
Caere (che è l’odierna Cervetri), Neopyrgi,
Cornietum, Tarquinii, Maturanum, Bleda, Vetralla,
Orchianum, Polimartium, Oriolum (vetus Forum Claudii),
Bracenum, Nepet, Sutrium; e dalla destra sponda del
Tevere: Horta, Castellum Gallesii (Fescennia), Faleria,
Aquaviva, Vegentum (in ruine), e Silva Candida[603].

Viterbo era città di confine della Tuscia longobarda, e
Perugia formava un ducato a parte. Nel secolo ottavo,
Centumcellae era ancora porto di mare, e Nepe città di provincia
considerevole. Quasi tutti quei luoghi stavano da
sede di Vescovi[604].




Il Tevere disgiungeva la Tuscia dalla Campania.
Duranti i tempi antichi, Campania era detto in generale
quel paese che si stendeva da Roma fino al fiume
Silari nella Lucania, e di cui Capua era la capitale[605].
Peraltro, in senso più ristretto, la Campania romana
giungeva soltanto fino al torrente Liri ed al capo di Circe.
Cosiffatto territorio veramente era il Latium, ma, dopo

di Costantino magno, a vece di un tal nome, assumeva
l’appellazione di Campania, come l’avemmo trovata in
molti luoghi del Libro Pontificale. I monti Volsci e il solitario
vulcano di Albano dividono quel magnifico paese
in due territorî maggiori, che però nel secolo ottavo
non avevano ancora una designazione speciale e distinta.
Il paese a settentrione era attraversato dalla via Labicana;
questa strada, come quella che era la maggiore,
e non la via Latina che correva parallela ad essa
per mettervi capo alla quarantesima pietra miliare in vicinanza
di Compitum, dava il nome all’intiero Patrimonium
di colà. La seconda grande via, era la Appia, la quale
attraversava la parte meridionale della Campania cui
confinava il mare fino a Terracina: era dessa che dava il
nome al Patrimonium che ivi stava[606]. Duravano ancora
le vie romane minori, quali erano la Ostiense e
la Ardeatina. Delle antiche città, che esistevano in
questo territorio meridionale oggidì appellato la «Marittima»,
molte nel secolo ottavo erano scomparse o
fatte deserto: così avveniva di Ostia, di Laurentum
(oggi Torre Paterno), di Lavinium (oggidì Prattica), di
Ardea, di Aphrodisium, di Anzio, che, nominata al principio
del secolo quinto, non compare più fino all’ottavo,
e di Astura, che, sebbene in quel periodo non compaia
più dell’altra, continuava peraltro ancor sempre ad
esistere[607]. Non troviamo in quei luoghi sede alcuna di
Vescovi, se si eccettui Ostia.









La frontiera del Ducato si elevava rimpetto a Terracina,
perocchè questa città della Campania, al paro di
Gaeta, appartenesse sempre al Patriziato di Sicilia. Ma i
confini romani sono da questo lato assai incerti, e soltanto
per l’idea che si andò diffondendo, dacchè Procopio narrò
che la Campania propriamente romana si prolungasse
fino a Terracina, noi supponiamo che fin qui giungesse
anche il Ducato[608]. È pur cosa meravigliosa che più tardi,
nè il diploma di Lodovico il Pio, nè quello di Ottone,
facciano più parola di terra alcuna dell’odierna Marittima;
per Campania s’intende soltanto il territorio settentrionale
posto fra i monti Volsci e l’Apennino, e
non si fa pur motto della città vescovile di Albano,
nè di quelle di Velletri, di Cori e di Trestabernae. Se
queste città spesse volte sono, dopo di Gregorio, menzionate
nella storia dei loro Vescovati, mai di loro invece
s’ode a parlare per rapporti politici. Questo silenzio
per la massima parte di quelle terre si riesce a spiegare;
per le altre forse è accidentale. Come mai infatti può
credersi che il Duca di Benevento, o quello di Spoleto,
oppure il Patrizio di Sicilia estendessero la loro signoria
fino ad Albano, senza che tra essi e Roma avvenissero

dei conflitti al tempo della controversia delle imagini? E
di tai lotte per verità udimmo essersi combattute presso
Terracina, e, dal lato di settentrione, prossimamente a
Sora, ad Arce e ad altri luoghi sulla frontiera[609]. La
mancanza di storia dell’odierna Marittima in quei secoli
si spiega per la niuna importanza di quei luoghi, per il
decadimento cui erano precipitati, e massimamente per le
desolate condizioni di quella marina e delle paludi Pontine,
da Velletri a Terracina. Al contrario, il territorio
latino, per suoi paesi ragguardevoli e per suo popolo
robusto, nel corso dei tempi diventava importante ognor
più; ed era a preferenza appellato col nome di Campania[610].
Giungeva fino al Liri[611], e comprendeva le città

vescovili di Preneste, di Anagni, di Alatri, di Verola, di
Signia, di Patricum, di Ferentinum e di Frosinone, oggidì
ancora notevoli[612]. Sembra però che, al di là del Liri, il
Ducato si estendesse fino ad un incognito luogo detto
Horrea; e già nel secolo settimo ci avvenne di parlare
delle città di confine, ch’erano Arpino, Arce, Sora e
Aquino, prese dai Longobardi, e sulle quali Adriano moveva
sue pretensioni. Pertanto ci riesce impossibile di
stabilire con esattezza quale fosse anche da questo lato
la frontiera[613].




L’Anio segnava il limite della Campania romana
da settentrione, e il territorio che si stendeva al di là di
quel fiume fino al Tevere era la Sabina e l’Umbria.
Il paese sabinate aveva per confini, da ponente il Tevere,
da mezzogiorno l’Anio, da settentrione i fiumi Nari
e Velino, da levante l’Abruzzo ulteriore. Esso pertanto
confinava colla Tuscia romana, donde lo divideva il Tevere,
col Lazio ossia colla Campania, da cui lo separava
l’Anio, e coll’Umbria, dove il fiume Nari formava
il limite che lo rinserrava. Del resto, la parte maggiore
della Sabina era posseduta dal Duca di Spoleto, e
il costui dominio si estendeva dal torrente Allia fino alla
quattordicesima pietra miliare fuor di porta Salara, per
Monte Rotondo (Eretum), per Farfa e per l’antica Cures

fino al territorio reatino[614]. Al Ducato appartenevano
queste rinomate città: Fidenae, Nomentum, Gabii, Asperio,
Ocricolum e Narnia[615]. Alcune terre del Sabinate,
e perfino alcune in grande vicinanza di Roma,
erano cadute a causa delle ripetute imprese guerresche
dei Duchi longobardi di Spoleto, oppure duravano soltanto
in ruina. Poco a poco discomparivano Eretum, Crustumeria,
Fidenae, Gabii, Ficulea, Antemna. Anche la
antica e celebre Cures, la patria di Tito Tazio, di Numa
e di Anco Marzio, donde un tempo i Romani avevano
tolto nome di Quiriti, periva nell’età dei Longobardi,
e, nel nome, perdurava soltanto con un borghetto detto
«Correse». Nomentum sola, lungo la via del suo nome,
aveva ancor vita fino al secolo decimo come sede di un
Vescovo. Presso Narni il fiume Nari faceva da confine;
dall’altra sponda di esso incominciava l’Umbria, dove
erano le città di Ameria e di Todi (Tuder), le quali però,
come abbiamo veduto, in fatto di governo politico

erano aggregate alla Tuscia romana. Tre strade principali,
che duravano con loro nomi antichi, attraversavano
pur sempre il territorio sabinate; la via Tiburtina,
che dopo la vigesima pietra miliare assumeva la
appellazione di Valeria, e lungo il corso dell’Anio proseguiva
fino ad Alba; la Nomentana; e finalmente la
via Salara, in cui l’altra metteva capo al di sotto di
Nomentum.







CAPITOLO SETTIMO.




§ 1.
Muore Adriano nell’anno 795. — Leone III è eletto
papa. — Spedisce un’ambasceria a Carlo, e questi conchiude
un patto colla Chiesa. — Significazione simbolica delle
chiavi della tomba di san Pietro e del vessillo di Roma. — Giurisdizione
suprema esercitata da Carlo patrizio in Roma. — Definizione
dell’accordanza che esisteva fra la podestà religiosa
e la civile. — Musaici in santa Susanna. — Quadro a
musaico nel triclinio di Leone III.



Papa Adriano trapassava di vita nel giorno di Natale
dell’anno 795, dopo un reggimento glorioso che
aveva durato ventitrè anni, dieci mesi e diciassette giorni.
La morte di lui afflisse Carlo profondamente. Erano eglino
i due uomini più potenti di quell’età; la sorte aveva
posto in mano di loro un grande còmpito; la consapevolezza
di ciò e la consuetudine di relazioni lunghe gli avevano
legati d’amicizia. Con Adriano e con Carlo s’era manifestata
per la prima volta in Occidente l’alleanza associata
della Chiesa e dello Stato, che sotto agli Imperatori
bizantini erano stati ostilmente divisi l’una dall’altro.
La Chiesa romana s’era liberata dal giogo del

Cesarismo bizantino; divenuta adesso potestà indipendente,
le era dato di allearsi collo Stato occidentale
che cresceva in bel fiore, e alla testa del quale stavasi
il Re dei Franchi. Carlo tributò onoranza alla memoria
dell’amico suo, con celebrazione di messe funerarie, con
largizioni di elemosine in tutte le province del suo
reame, e con un epitaffio che egli fece incidere a lettere
d’oro sopra una tavola di marmo, e fe’ collocare
sulla tomba di Adriano nel san Pietro in Roma. Quell’iscrizione
dura oggidì ancora; la si mira nell’atrio
della basilica, a sinistra della porta maggiore d’ingresso,
ed è infissa nel muro, in alto della parete[616].




I Romani, con voce concorde, eleggevano papa il
Cardinal prete di santa Susanna, che era consecrato, addì
27 del mese di Dicembre, sotto nome di Leone III. Siffatta
prestezza di elezione ci fa comprendere che il clero
procedeva liberamente all’elezione, senza che influenza
d’altri il premesse. Il novello Papa, romano di nascita e
figlio di Azuppio, era stato educato fin dalla sua fanciullezza
nel Laterano, e di grado in grado era salito alle
più eccelse dignità della Chiesa. Il successore di Adriano,
chiamato al seggio pontificio in tanta rilevanza di tempi,
non doveva essere uomo d’ingegno affatto comune.




Appena ei fu seduto sulla cattedra di Pietro, Leone

significò al Patrizio dei Romani la morte del suo predecessore,
e il proprio avvenimento al Pontificato. Quella
lettera andò perduta; se avessimo potuto leggerla, essa
ci avrebbe risolto parecchie gravi dubbiezze sui rapporti
che esistevano fra Roma e il Patrizio, per ciò che
spettava alla elezione pontificia. Questa era avvenuta
liberamente, ma gli Atti di essa erano stati spediti al Re;
laonde fu supposto che a lui competesse, per diritto di
patrizio, di dare accoglimento all’eletto, almeno in questa
forma di notificamento officiale. Alla sua lettera
Leone aggiungeva il donativo onorifico delle chiavi della
tomba di san Pietro, e vi univa altresì (simbolo fuor dell’ordine
consueto) la bandiera di Roma[617]. Nel tempo
medesimo egli chiedeva che Carlo spedisse uno dei
suoi maggiorenti, affinchè ricevesse dal popolo romano
giuramento di fedeltà e di sudditanza: e questo fatto
offre dimostrazione irrepugnabile che Leone teneva il
Re dei Franchi in conto di signore supremo di Roma[618].




Carlo mandava allora a Roma, legato suo, Angilberto
abate di san Ricaro. Lo muniva di una ricca moneta
che levava dal bottino fatto sugli Unni e che destinava

a san Pietro, e gli ordinava di raffermare col succeditore
di Adriano le relazioni che esistevano per forza
di pattuizioni colla Chiesa e con Roma: su di questo oggetto
il Re gli prefiniva la maniera onde comportarsi doveva.
La lettera, che Carlo scriveva a Leone, diceva dell’importante
argomento: «Abbiamo dato incarico ad
Angilberto di conchiudere tutto ciò che parve cosa a
noi desiderata od anche bisognevole; per tal modo Voi
con vicendevole accordanza potrete statuire quello che
necessario reputerete alla esaltazione della Chiesa santa
di Dio, o alla durata di Vostro Onore, o al rassodamento
del Patriziato nostro. Ed in vero, similmente
come io ebbi conchiuso col predecessore Vostro un patto
di santa paternità, così bramo di affermare con Voi una
alleanza inviolabile, di pari fede e di pari amore: possa
io per tal guisa ottenere la benedizione apostolica della
Santità Vostra. Così per volontà del Signore sia difesa
dalla devozione nostra la sede della Chiesa romana, ed
avvenga che, coll’aiuto della dilezione divina, la Chiesa
santa di Dio sia d’ogni dove presidiata contro le invasioni
dei pagani e contro le devastazioni degli infedeli;
difesa di fuori colla forza delle armi, dentro protetta colla
conservazione della fede cattolica. A Voi si spetta, o santissimo
Padre, di soccorrere alla nostra cavalleria, protendendo
alto le mani a Dio, siccome fece Mosè: affinchè
coll’intercessione Vostra la Cristianità, sotto la capitananza
di Dio, consegua sempre e dappertutto vittoria
sugli inimici del santo suo nome: così il nome del
Signor nostro sia magnificato nell’universo mondo[619].»









Da questa lettera non deriva che Carlo, come fu
detto assai impropriamente, pregasse il Papa di dargli
confermazione del titolo di patrizio; egli, per mezzo del
suo legato, gli offeriva congratulazioni, e desiderava
che fosse dato un novello ordinamento al patto antico,
il quale tuttavia di diritto esisteva, ed aveva nel Patriziato
sua espressione giuridica. Sebbene quella lettera
prefiggesse in generale le relazioni tra il Papa ed il Patrizio
dal lato delle loro obligazioni, non vi erano statuiti
i limiti dei loro diritti; e tutto ciò che riguardava
l’esercizio di essi, in riferimento alla città di Roma ed
alle province donate a san Pietro, Carlo determinava
nei precetti che oralmente impartiva al suo ministro.
Egli aveva ricevuto le chiavi del sepolcro e il vessillo
di Roma, che erano i segni coi quali per la prima
volta, così vien detto, fu dato a Carlo il Dominium
ossia Imperium: ei conviene pertanto che tentiamo di
definire la significazione di quei simboli. Narrano alcuni
Cronisti che nell’anno 800, prima ancora che in
Oriente giungesse novella dell’incoronazione di Carlo,

alcuni monaci recassero a lui di Gerusalemme dei simboli
eguali. Il Patriarca di quella santa città spediva
a lui due frati dei conventi del monte Oliveto e di
santo Saba; eglino accompagnavano nel suo ritorno a
Roma il prete Zaccaria, che era andato, legato di Carlo,
ad Harun Alraschid; e portavano al Re «in segno di
benedizione le chiavi del sepolcro del Signore e della
terra del Calvario insieme al vessillo[620].» È difficile
cosa che il Patriarca di una città pertinente al Califfo
imaginasse di attribuire al Re dei Franchi la signoria
sopra di Gerusalemme; era stato Harun stesso che al
celebrato eroe dell’Occidente aveva concesso la suprema
tutela dei luoghi santissimi i quali erano stati culla del
Cristianesimo; e si era in conseguenza di questo patto
che il Patriarca, come dono ferace di benedizioni e come
simboli di quella signoria proteggitrice, spediva a Carlo
la bandiera della Chiesa di Gerusalemme e le chiavi
delle terre sante, che ora si ponevano sotto il protettorato

di lui. Non sorse mai peraltro il concetto di un patrizio
di Gerusalemme, e Carlo ricevette quei segni di
onoranza, come guardiano protettore della santa città.




Le chiavi del sepolcro di Cristo e il vessillo di Gerusalemme
danno eccellente chiarimento di ciò che significassero
anche le chiavi della tomba del principe degli
Apostoli e lo stendardo di Roma. Così i primi che i secondi
denotavano l’officio di tutela e la Militia armata ond’era
insignito Carlo, defensor della religione cristiana. Sennonchè
la lontananza e la schiavitù in cui era tenuta Gerusalemme
rendevano assai difficile che Carlo la facesse da
avvocato di quella Chiesa, e il suo ufficio era simile ad
uno in partibus infidelium, laddove le condizioni in cui
egli trovavasi con Roma erano ben differenti, e gli eguali
simboli avevano qui un valore efficacissimo. Le chiavi
d’oro della Confessione di san Pietro, poste in mano di
Carlo, non erano più soltanto un donativo onorifico di
virtù miracolosa, ma esprimevano la dimostrazione degli
oblighi e dei diritti che gli spettavano per patto, in riferimento
alla Chiesa di Roma ed ai possedimenti di essa.
La custodia dell’adito per cui s’entrava nella tomba
dell’Apostolo (e questa era centro e fondamento della
Chiesa) fu affidata alle mani del Principe; parimente come
san Pietro ed il Pontefice tenevano le chiavi delle ragioni
dogmatiche, re Carlo nella ragione politica doveva
essere custode delle chiavi e guardiano del palladio della
Chiesa romana, della tomba dell’Apostolo e di tutto
quello che si simboleggiava nella Confessione, ov’erano
altresì custodite le molte scritture di donazioni[621]. Di

pari guisa, Carlo fu tenuto in concetto eziandio di vessillifero
della Chiesa.




Quantunque non v’abbia Cronista alcuno il quale narri
che qualche Papa anteriore a Leone III avesse mandato
una bandiera in dono al Patrizio dei Romani, è pur cosa
probabile che ciò avvenisse. Infatti, la iscrizione che esiste
sopra una lapide di altare nel san Pietro fa supporre che
anche Adriano avesse di già mandato a Carlo il vessillo; e
che l’usanza di un simbolo siffatto non fosse avvenimento
fuor del consueto lo dimostra quanto dicemmo testè dello
stendardo di Gerusalemme. Ei sembra oltracciò che,
ancor prima di questa età, alcuni conventi dessero ai

loro proteggitori una bandiera, in segno di loro avvocazia
armata; e ciò, dal secolo decimo in poi, venne più
frequentemente in costume[622]. Pertanto, se le chiavi
erano segno che denotava i doveri onorifici di Carlo, come
di guardiano del sepolcro, la bandiera era invece un
attributo dei suoi diritti, e si spettava a lui come a Patrizio
o Duce dei Romani; il vessillo dell’esercito posto
in sua mano significava che a lui era affidata la Militia
di Roma, laonde i Cronisti acconciamente appellano
quel vessillo: «bandiera della città di Roma», e sembrano
avere con tale dizione affermato che in quel simbolo
tutto militare si esprimeva il voto dell’Exercitus e
del popolo di Roma, poichè questi da parte loro attribuivano
in tal guisa a Carlo l’officio di Duce e di capitano
militare. Tuttavolta, non è fatto pur motto che
l’Exercitus e gli ottimati di Roma prendessero ingerenza
officiale a dare quei distintivi a Carlo; del Senato
romano, involto in tenebra profondissima, si tace, e
il legato Angilberto e le lettere regali erano indiritti al
solo Pontefice, senza che neppur si volgesse il pensiero
a qualsiasi corporazione cittadina, che nei negoziati
avesse potuto esprimere il suo voto. La città di Roma
obbediva allora al Papa; la sua milizia era ai servigi
dell’Apostolo; il suo vessillo era dal Pontefice affidato
al Miles Defensor della Chiesa; e nei quadri si mira
porgliela in pugno la mano stessa di san Pietro. In questa
età avveniva omai, che i concetti temporali e le idee religiose
si confondessero fra essi soverchiamente; e, parimenti
come il nome di Respublica, aveva un duplice

significato, duplice puranco era il simbolo espresso
colla bandiera; il vessillo della città di Roma ha valore
altresì di stendardo della Chiesa e della Cristianità, ed
anzi massimamente dell’Impero, similmente come il
labaro di Costantino[623]. Il Vexillum significa sempre
principalmente il duplice attributo di Carlo; quello di
Miles ossia di generale della Chiesa (che nei tempi posteriori
fu detto Confalonerius Ecclesiae), ed in ispecialità
l’altro di giudice supremo di Roma.




Di alta importanza, e fornito soltanto di diritti positivi,
è il Patriziato, a rassodare il quale per via di trattato,
Angilberto doveva or venire ad accordo con
Leone. Era conseguenza di quest’officio che il Papa
richiedesse Carlo, affinchè uno dei suoi maggiorenti
spedisse a Roma per ricevervi giuramento di fedeltà
e di sudditanza dal popolo romano. Il Papa si affrettava
di confermare la suprema autorità di milizia e di giurisdizione
che spettava al sire patrono, senza la cui podestà,
da tutti riverita, di giudicare e di punire, il Pontificato
sarebbe stato, perfino in Roma, indifeso. Infatti, poscia
che era avvenuta la usurpazione di Toto, i Papi avevano
compreso che eglino non avrebbero potuto serbare
la signoria della Città e dei loro patrimonî, se alle cose
temporali non avessero preposta una podestà imperatoria,
cui i Romani avessero dovuto obbedire. Così il
Patrizio ne ottenne maggiore importanza; accanto al
dovere di proteggere la Chiesa ei fe’ valere anche il

suo diritto di esercitare giurisdizione suprema nelle terre
che alla Chiesa erano state donate, e nel Ducato che
tacitamente le era soggetto[624]. Alla caduta del reame
longobardo, la cui corona adesso si congiungeva a quella
dei Franchi, Carlo pretendeva al titolo di patrizio, manifestandone
per la prima volta la consapevolezza di
tutti i suoi diritti. Se di quel titolo non aveva mai
usato nei diplomi anteriori all’anno 774, egli ebbe incominciato
da questo tempo in poi a fregiarsene[625]. Già
fin d’allora che aveva visitato Roma per la prima volta,
egli vi era stato accolto cogli onori che un tempo per dovuto
obligo erano tributati all’Esarca; e Carlo cedeva
alle preghiere di Adriano, e mostravasi al popolo in
vestimenta di Patrizio romano, sebbene soltanto a malincuore
lasciasse l’abito costumato dai Franchi: quel
vestimento, così narra espressamente il suo Biografo,
egli ebbe indossato due sole volte, la prima per preghiera

di Adriano, la seconda a richiesta di Leone;
ei vestiva la lunga tunica e la clamide e i calzari di
foggia romana, siccome Cassiodoro descrive esser costume
del Patrizio, ed un quadro antico lo rappresenta
abbigliato a quel modo, in mezzo ai suoi due cancellieri[626].
Il patto conchiuso con Adriano fin dall’anno 774
aveva costituito la podestà che Carlo tenne come patrizio
nelle veci dell’Esarca; laonde Leone III doveva
soltanto rinnovare con un trattato quelle relazioni, e
raffermarle con un reciproco giuramento[627]. Il Patriziato
non aveva bisogno di novella confermazione,
perocchè esso fosse duraturo a vita, ma Carlo dava incarico
al suo legato di determinare chiaramente l’estensione
della potenza che gli spettava. Carlo ricevette dal
novello Papa il riconoscimento immutato della giurisdizione
suprema che gli apparteneva in Roma, nel Ducato
e nell’Esarcato; Angilberto, in nome di lui accolse
da tutti i Romani giuramento di fedeltà, e Leone
protestò che Roma e lui stesso dovevano obbedienza a
Carlo, come a signore temporale supremo. Il Papa, da
canto suo, possedeva la signoria territoriale nelle province

soggette al suo reggimento, ma essenzialmente
essa riposava soltanto nella immunità vescovile, nella
libertà che la esimeva dal banno del Duce o del Conte,
e consisteva in una condizione pari a quella che, lungo il
corso del tempo, si ebbe costituito nella massima parte
delle città e dei vescovati d’Italia. Pertanto, lo Stato romano
della Chiesa puossi considerare come una grande,
od anzi come la massima immunità vescovile[628].




La condizione di dominio che Carlo conseguì in
Roma e nell’Occidente, i bisogni della Chiesa e le idee
proprie di quell’età, recavano con sè la necessità di rinnovellare
l’imperio d’Occidente. Dalla caduta dell’antico
Impero romano, dopo un lungo processo di
svolgimento, erano sorte due podestà, che dovevano
d’ora in poi reggere il mondo europeo; in Roma, sopra
fondamenta d’indole latina, s’era formato il Papato,
autorità religiosa, nella quale s’accentrava il
grande organamento della Chiesa per tutte le province
dell’Occidente: al di là delle Alpi, presso i Germani,
era sorta la monarchia dei Franchi, la quale estendeva
omai la sua signoria fino a Roma, e il cui capo possente
stava per riunire in un solo reame la massima parte
dell’Occidente. I rappresentanti di quelle due podestà
erano legati fra loro da eguale bisogno di prestarsi
vicendevole ajuto di forza, e di dare una forma durevole
all’ordinamento nuovamente sorto nel mondo.

Già Gregorio magno aveva proclamato, che il potere
spirituale della Chiesa aveva recato a maturanza la
sua independenza; ed i successori di lui, durante la controversia
delle imagini, avevano, colla consapevolezza
dei loro intendimenti, fatto valere la ragione per cui
la podestà della Chiesa doveva procedere distinta da
quella temporale dello Stato. Poichè adesso era stata
vinta la pugna in cui la Chiesa s’era liberata dall’Impero
bizantino, trattavasi di esprimere con manifestazioni
esterne la associazione novella che essa aveva conchiuso
nell’Occidente germanico, colla podestà politica ivi novellamente
sorta. Leone III s’adoperò con grande alacrità
di opere d’arte a significare l’armonia esistente
fra il potere ecclesiastico e il potere civile. Alcuni
musaici, che egli faceva eseguire posteriormente all’anno
796 in alcune chiese di Roma, erano la dichiarazione
delle idee e dei bisogni di quell’età. Nella basilica
di santa Susanna ei fece ritrarre sè e Carlo magno;
le imagini di loro erano da una parte e dall’altra
le estreme di un gruppo di nove figure; si elevavano
sopra due alture simili a cime di un monte; il
Pontefice sosteneva nelle mani il modello dell’edificio della
chiesa; aveva sembiante pieno di dignità, volto raso
di barba, capo tonsurato a foggia monastica: Carlo vestiva
la tunica romana; sulle spalle aveva gettato un
lungo mantello riccamente adorno di galloni; fuor di
esso spuntava la guaina della spada; aveva la testa
coperta di un berretto cinto di diadema; i piedi calzavano
sandali a foggia romana, con tibiali ossiano legacci
che recingevano la gamba fino al ginocchio[629].









Era questa la prima volta che in una chiesa di
Roma si desse luogo alla imagine di un Re, presso
quella di Santi e di Apostoli. Nel secolo sesto, i Ravennati
avevano collocato nella tribuna della chiesa di san
Vitale i ritratti di Giustiniano imperatore e della sua
donna[630]; ma in Roma non s’era mai tributato pari
onoranza nè a lui, nè ad alcuno dei suoi predecessori
o dei succeditori suoi. In un altro celebre quadro di
musaico, era significata l’idea del reggimento armonico
del mondo, ed era rappresentata con imagini affatto
personali e ricavate da quelle de’ suoi due Principi.




Nel tempo che corse dall’anno 796 al 799, Leone
III aveva accresciuto il numero dei triclinî del palazzo
Lateranense, uno costruendovene massimamente
sontuoso, che egli appellò Triclinium majus. Il suo
intonaco era tutto di marmo; marmorei rilievi lo adornavano;
era sostenuto sopra colonne di porfido e di
marmo bianco, e conteneva tre tribune con quadri a
musaico. Il disegno dei musaici della tribuna maggiore è
conservato in una imitazione di tempi posteriori, la quale
esiste oggidì ancora nel Laterano[631]. Nel mezzo del

quadro, il Redentore posa sulla sommità di un monte
da cui scaturiscono quattro torrenti; egli sostiene un libro
aperto su cui si leggono le parole Pax vobis; la destra
mano eleva in atto di ammaestrare i suoi discepoli che
stanno intenti ad udirlo; sono eglino disposti dai due
lati, e tengono il manto ripiegato intorno alle mani,
perocchè sieno pronti a peregrinare nel mondo, seguendo
l’insegnamento che loro è dato, e di cui offre avvertimento
il motto che di sotto è scritto: «Andate, e ammaestrate
tutti i popoli, e battezzateli in nome del Padre
e del Figliuolo e dello Spirito Santo; ed ecco, io sono
con voi per tutti i giorni, in fino alla fine dei mondo.»
Una seconda iscrizione tutt’attorno all’arco dice:
«Gloria a Dio nell’alto dei cieli, e pace in terra agli
uomini di buona volontà[632].»









Dalla destra e dalla sinistra di questo quadro, due altri
che si fanno fra loro riscontro, significano l’armonia
delle due podestà, e la attribuzione dell’autorità che
viene da Dio ai loro supremi reggitori; da una parte
sono dipinti papa Silvestro e Costantino il grande, dall’altra
Leone III e Carlo magno. In quel tempo durava
vivissima la ricordanza di Costantino, primo fondatore
della Chiesa imperiale, di cui si era novellato che al
Pontefice avesse donato Roma e Italia. I nuovi rapporti
che il successore di Silvestro aveva costituito mediante
la sua associazione col Re dei Franchi, formavano il parallelo
col tempo antico. Il potentissimo dominatore dell’Occidente,
re d’Italia e patrizio dei Romani, vincitore
di tanti popoli pagani, era dai preti appellato Costantino
novello, e superava l’antico Imperatore per
larghezze di donazioni effettive, e non già favoleggiate.
Fu opera efficace dell’arte di quel tempo, che essa
riuscisse ad esprimere con grande chiarezza le condizioni
storiche della sua età; così questi musaici, quantunque
di rozza fattura, sono, per valore di pensiero, la più
alta concezione artistica che abbia avuto vita in una intiera
serie di secoli.




Nel quadro a destra, il Cristo è seduto sul trono; a
mano dritta di lui è inginocchiato Silvestro, dalla sinistra
Costantino; ambidue contemporanei, e, per quel
che narra la leggenda, uniti di vincoli d’amicizia. Il
Redentore consegna al Papa le chiavi, e all’Imperatore
porge il labaro ossia vessillo, che questi impugna colla
destra. Presso di lui sta scritto: R. CONSTANTINUS[633].









A questo quadro corrisponde perfettamente l’altro
che è da mano sinistra; sola e significhevole eccezione si
è, che qui Pietro tiene le veci del Cristo. Sulle ginocchia
dell’Apostolo posano tre chiavi: colla destra egli porge
a papa Leone la stola, in segno della sua dignità
pontificia; colla sinistra affida a Carlo la bandiera, segno
di sua Militia e dell’autorità di giudice supremo.
Il Re ha il capo coperto di un berretto cinto di corona
parimenti come nel musaico di santa Susanna, e massimamente
rassomiglia di fattezze e di vestimento all’imagine
che quivi esisteva. All’intorno della cornice
quadrangolare che cinge il capo del Papa, è scritto:
SCSSIMVS. D. N. LEO. P. P.; intorno all’altra del Re:
D. N. CARVLO. REGI. Sotto del quadro è l’iscrizione:




BEATE. PETRE. DONA.

VITA. LEONI. PP. ET. BICTO

RIA. CARVLO. REGI. DONA.









«Beato Pietro, concedi vita a Leone papa, concedi vittoria
a Carlo re.»




Nei secoli anteriori, sotto i musaici consecrati dai
Papi, questi sè appellavano soltanto: «Vescovo e servo
di Cristo,» ma nella fine del secolo ottavo, al pari degli
Imperatori antichi, a sè attribuivano di già il titolo
di Dominus, di cui peraltro non ancora improntavano
le loro monete[634]. I Romani s’accostumavano a sclamare
nelle occasioni solenni: «Lunga vita al signor
nostro il Papa!» Dominatore di Roma era divenuto il
Pontefice; tuttavolta il titolo di «Signor nostro» era
dato anche a Carlo; e prima ancora che egli fosse eletto
imperatore, Cronisti e Poeti celebravano a gloria sua, che
egli aveva riunito il romuleo Tevere, ossia la città di
Romolo, al regno dei suoi avi[635].









Così sono composti i celebri musaici del triclinio
di Leone III. Il Papa li faceva ivi apprestare, dopochè,
trattando con Angilberto, aveva assodato il suo
vincolo con Carlo: di tal modo essi furono il monumento
di quel trattato; e da ciò che dice il suo Biografo si ricava
eziandio, che quella sala destinata a refettorio, era
già adoperata nell’anno 799. Se dunque la sua fondazione
avvenne posteriormente all’anno 796, può essere
che i musaici fossero di già compiuti innanzi il giorno
di Natale dell’anno 800, prima cioè che Carlo fosse
coronato imperatore. Il titolo di Rex, ossia re, non sarebbe
stato per vero incompatibile colla dignità imperatoria;
sennonchè, ove i quadri fossero stati compiuti
dopo la incoronazione di Carlo a imperatore, potremmo
a ragione chiederci il motivo per cui non sarebbero
stati in quelle scritte apposti i titoli, coi quali, per accertata
notizia di quel tempo, Carlo fu acclamato di
questa forma: Carolo piissimo Augusto, a Deo coronato
magno, pacifico Imperatori Vita et Victoria! Più tardi
i Bizantini non vollero mai concedere agli Imperatori
occidentali, tenuti per usurpatori, il titolo di Imperator,
ma soltanto quello di Riga ossia Rex laonde non

dobbiamo accogliere che quei musaici sieno il monumento
della restaurazione dell’Impero, che avvenne
sulla fine dell’anno 800. Tuttavolta, al tempo di loro
costruzione andava maturandosi il grande avvenimento,
e, forse un solo anno prima, i musaici del Laterano
dimostravano essere conseguenza necessaria la esaltazione
di Carlo al trono imperiale d’Occidente[636].








§ 2.
I nepoti di Adriano uniti ad altri ottimati congiurano
contro Leone III. — Attentasi alla vita di lui. — Il Papa fugge
a Spoleto. — Va in Alemagna e s’incontra con Carlo. — Roma
è in balia dei nobili. — Alcuino consiglia sul contegno
che Carlo deve usare con Roma. — Leone torna a Roma
nel 799. — Carlo per mezzo di suoi ministri procede contro
gli accusati.



Un avvenimento che or di repente succedeva, doveva
porgere opportunità alla restaurazione dell’Impero
occidentale. La stretta associazione di Leone III
con Carlo, l’ossequio tributato alla giurisdizione di questo
nella città di Roma, l’urgente sollecitazione con cui
il Papa lo aveva richiesto che ne togliesse possedimento,
fanno supporre che Leone temesse lo scoppiare
di moti ostili fra i Romani. Nel corso del secolo ottavo
s’era formato nella Città un reggimento clericale aristocratico,
perocchè, sopra tutti gli altri, fossero i Proceres
ossiano Judices de clero, che qui possedevano grandissima
potenza. I sette ministri del Palazzo tenevano in
pugno tutte le cose, e, da quasi un secolo, il Primicerio
dei notai era, dopo il Papa, l’uomo più autorevole di Roma.
La forza del poter suo s’era manifestata coll’esempio
pericoloso di Cristoforo e di Sergio; nè colla caduta di
loro s’era sminuita, chè anzi, sotto di Adriano, s’era
forse accresciuta. Abbiamo indizî che questo Papa pel
primo favoreggiasse i suoi nepoti; la sua famiglia, una
fra le più cospicue della nobiltà, conseguiva da esso potenza
maggiore, così che i parenti più prossimi di Adriano
troviamo incaricati degli importantissimi negozî dello

Stato, e insigniti degli officî più alti. Teodato, zio di
lui, teneva titolo di console e di duce, ed era primicerio
della Chiesa; Teodoro e Pasquale, nipoti suoi, avevano
in Roma influenza molta[637]. Adriano aveva elevato
Pasquale alla dignità di primicerio, e poichè quest’officio
non cessava colla mutazione dei Pontefici, egli ne
rimaneva in possedimento, anche dopo la morte di
Adriano. L’orgoglioso nepote di un Papa che aveva
governato Roma con isplendore per il corso di ventitrè
anni, ed aveva avvezzato la sua famiglia a condizione di
altissima onoranza, vide con rabbia passare il reggimento
nelle mani di un uomo che scendeva di stirpe
nuova e straniera. I suoi parenti e i clienti suoi, che
erano creature di Adriano, e parecchi ottimati del clero
e della milizia prestarono orecchio alle voci del suo
odio. Alla inimicizia personale dei nepoti di Adriano,
cui il novello Papa per necessità doveva togliere l’influenza
che fino a quel momento avevano esercitato, si
associava la contrarietà che i Romani sentivano contro
la suprema autorità pontificia. L’opposizione cominciò
nell’ora istessa in cui s’ebbe costituita la podestà temporale
dei Papi, e continuò in una lunga serie di rivolgimenti,
che non hanno tocco il loro fine neppure al dì
d’oggi. In tutta la storia dell’uman genere non si riscontra
alcun’altra lotta che abbia durato tempo sì

luogo per uno stesso ed immutato principio, quanto
quella dei Romani e degli Italiani contro il Dominium
temporale dei Papi, il cui regno pur non doveva essere
di questo mondo. Pasquale congiurava insieme con Campulo
saccellario (sembra che questi gli fosse fratello), per
torre al Papa il reggimento e per impadronirsi indi del
potere[638]. L’avvenimento di una processione doveva
offrirne l’opportunità, e l’attentato avvenne in mezzo a
grave tumulto.




Il giorno 25 di Aprile, in cui cade festa di san
Marco, era destinato alle grandi letanie, che il Papa, a
capo del clero, soleva condurre ogni anno in quel dì. La
processione moveva dal Laterano e andava al san Lorenzo
in Lucina, dove stava ad aspettarla il popolo, e dove si recitava
la Collecta, ossia prece universale: il Papa costumava
di recarvisi a cavallo, seguito dalla sua corte. Leone
infatti partiva dal Laterano, e Pasquale si univa a lui per
prendere il luogo suo nella comitiva; egli cavalcava innanzi
al Papa; Campulo lo seguiva dappresso. I loro associati
nella congiura stavano attendendo vicino al chiostro di
san Silvestro in capite edificato da Paolo I, nel campo di
Marte; e quando ivi fu giunto il corteo, a spade sguainate
vi mossero assalimento. La processione si disperse; il Papa,
abbandonato da tutti, fu strappato di arcione e gettato
al suolo sotto la minaccia dei pugnali che gli arrabbiati

aristocratici gli appuntavano al petto. Gli strapparono
di dosso le vestimenta pontificali, tentarono di svellergli,
a usanza bizantina, gli occhi e la lingua, e finalmente
lo abbandonarono innanzi alle porte della Chiesa. Pasquale
e Campulo lo strascinarono dentro del chiostro
e lo gettarono appiè dell’altare, indi comandarono ai monaci
greci, che ivi erano, di guardarlo chiuso in una cella[639];
ma, tornati durante la notte, trasportarono il Papa
a sant’Erasmo sul monte Celio, dove lo tennero in istretta
custodia. Preti, creduli di miracoli, narrarono che Dio,
indottovi dalle preghiere dell’apostolo Pietro, gli restituiva
gli occhi e la lingua; il miracolo potrebbe essere
in ciò, che il malcapitato Leone per sua buona ventura
non gli aveva mai perduti[640]. Roma era dominata

da terrore profondo; tutto minacciava che fossero
per rinnovarsi i fatti sanguinosi avvenuti al tempo dell’usurpatore
Costantino. Grande era il numero dei congiurati,
e appartenevano alla più eletta nobiltà; sembra
che un barone della Campania, Mauro di Nepi, che era
della terra di Toto e forse della stessa famiglia di lui,
gli avesse afforzati con genti armate di Tuscia[641].
Ma avveniva che la violenza usata togliesse loro l’intelletto,
oppure che eglino non trovassero nel popolo il
favore sperato ai loro mal concepiti disegni: eglino non
provvedevano ad eleggere un antipapa, e ciò dimostra
che la loro rivolta era stata indiritta non contro il Vescovo,
ma sì contro il Dominus di Roma. La città trovossi
in loro balìa.




Frattanto Leone risanava di sue ferite, e un dì, grave
sbigottimento incoglieva Pasquale all’annuncio che egli
era fuggito. Il coraggioso Albino, camerario, ed altri

fedeli liberavano il loro Pontefice, lo calavano per mezzo
di una fune dalla muraglia del convento, e senza alcun
danno lo conducevano in san Pietro. Intorno al fuggitivo
si raccoglieva tosto una parte del clero e del popolo, così che
i congiurati non osavano di strapparlo dalla tomba dell’Apostolo
ove s’era ricoverato; eglino mettevano a sacco
le case di Albino e di Leone, ma non potevano impedire
che il Papa finisse di scampare. Vinichi, duce di Spoleto,
alla novella dei fatti di Roma, s’era affrettato a
venirvi con sue soldatesche, in compagnia di Visundo legato
franco; in san Pietro toglieva con sè Leone e lo
conduceva in salvo a Spoleto.




La fama dei casi del Papa si sparse per il mondo
con rapidità; e messaggieri di Vinichi significarono a
Carlo, che Leone desiderava di andarsene a lui. Il Re
stava per muover guerra contro i Sassoni, allorchè udiva
della prossima venuta di Leone. A quell’annunzio, guadava
il Reno presso a Lippeham e poneva campo in
vicinanza di Paderborn; quivi attendeva l’ospite chiedente
soccorso, e spediva incontro a lui Ildebaldo arcivescovo
di Colonia, Anscaro conte e Pipino re. Con
questa illustre comitiva, Leone III, seguito da alcuni
preti romani, veniva a Paderborn. Allorchè, quarant’anni
prima, il suo predecessore Stefano era ito a Pipino,
ei v’era andato da vescovo ecclesiastico, che non possedeva
principato, nè dominava paesi; per lo contrario,
nell’anno 799, il Papa che rifuggiva presso il figlio di
Pipino, era signore del territorio di Roma, di città e di
province molte. Veniva coperto di ferite, maltrattato e
cacciato da quei Romani «che a lui appartenevano»,
e Carlo or poteva comprendere quali conseguenze traesse

necessariamente con sè la miscela del sacerdozio spirituale
e del principato d’indole temporale.




L’incontro di quei due uomini a Paderborn fu avvenimento
di alta rilevanza nella storia del mondo. Un
Poeta, che ne era testimone oculare, fu tratto a darne la
descrizione; nella povertà dello stile di quel suo tempo,
egli tolse a prestito alcuni colori dalla tavolozza del
Virgilio che allora correva per le scuole, e porse una
pregevole dipintura dell’avvenimento. Egli è probabile
che il Poeta fosse quello stesso Angilberto, il quale, nell’anno
796, era andato ambasciatore a Leone. Nel poema
in cui cantò di Carlo magno, dopo di avere descritto
Aquisgrana «seconda Roma», e dopo di aver celebrato
la corte del Re, la musa di lui si eleva ad una visione
foggiata ad antico metro. Il Re dorme, e gli compare
in sogno «un triste portento ed un mostro orribile»,
ossia il Papa mutilato negli occhi e nella lingua:
allora egli spedisce tre messaggieri a Roma, perchè
avverino ciò che sia di Leone[642]. Con brevi tocchi
il Poeta descrive i casi avvenuti a Roma, il viaggio del
Papa al campo di Carlo e il suo arrivo a Paderborn,
dove «scaturiscono la Patra e la Lippa». Leone veniva
accompagnato da re Pipino, che gli era mosso incontro

alla testa di diecimila uomini; Carlo lo aspettava nel
mezzo del campo. Al comparire del Papa, alla benedizione
che egli pronunciava, l’esercito si prostrava tre
volte in ginocchio, e, commosso, il massimo Principe
dell’Occidente stringeva nelle sue braccia poderose
d’eroe l’afflitto fuggiasco. Le schiere dei guerrieri
e i paladini, che in tante battaglie avevano sconfitto
i Saraceni di Spagna, gli Avari dell’Istro e i Sassoni
della Germania, salutavano i due Principi della
Cristianità con grida che andavano alle stelle[643]. Al
rintronar delle armi si univano le salmodie dei preti;
Carlo guidava il Papa alla chiesa cattedrale; vi si celebrava
messa solenne; indi susseguivano banchetti, ai
quali, come dice il Poeta imitator di Virgilio, spumeggiavano
i dolci nappi del vecchio Bacco di Falerno, ossia,
più esattamente, dei succhi spremuti dalle uve
dorate del Reno[644].









Intanto che Leone stavasi con grandi onori presso
Carlo, e trattava con esso di negozî rilevantissimi, Roma
rimaneva in balìa della fazione che ne lo aveva discacciato.
Peraltro, la cognizione dello stato in cui la Città
allora si trovava è a noi celata da oscurità gravissima.
Il Biografo di Leone, con espresso intendimento, non
vi rivolge che uno sguardo fuggevole, e dice soltanto
che gli usurpatori saccheggiavano e devastavano i possedimenti
di san Pietro. Gli aderenti di Pasquale, segnatamente
gli abitatori del contado che erano entrati
in Roma, si toglievano licenza di molte opere violente.
Certo eglino movevano censura contro la signoria troppo
grande che alla Chiesa era pervenuta, e scrivevano, ad
accusa del Papa, un memoriale, di cui dobbiamo rimpiangere
la perdita, perocchè in esso quegli uomini senza
dubbio significassero le ragioni che gli avevano indotti a
sollevarsi contro Leone III: e questa scrittura, a loro giustificazione,
mandavano a Carlo, patrizio dei Romani[645].
Il comportamento dei ribelli è assai degno di nota; quegli
stessi Romani che avevano trattato con sì dura crudeltà
il Papa, e lo avevano cacciato della Città, attendevano
con animo tranquillo il giudizio di Carlo, e si
assoggettavano ad un’inquisizione. Non provvedevano ad
armarsi in propria difesa, non contrastavano a che Leone
tornasse, e neppure tentavano di sottrarsi colla fuga

al danno che li minacciava. Una lettera, che Alcuino
indirizzava a Carlo, dimostra qual grave peso si attribuisse
alla loro sollevazione. Il Re, che era in procinto
di romper guerra contro i Sassoni, avea fatto
conoscere a quel savio lo stato delle cose di Roma, e
gli avea chiesto consiglio di ciò che fosse a fare: Alcuino
a questa domanda rispondeva. Tre finora, scriveva
l’erudito uomo, sono le persone più eccelse nel
mondo; il Vicario di san Pietro, che or fu così empiamente
perseguitato; l’Imperatore, signore civile di Roma
seconda (Bisanzio), che di questo tempo fu con pari barbarie
precipitato dal trono; il Re finalmente, la cui
podestà, concessa da Cristo, Carlo tiene, fatto reggitore
del popolo cristiano. In lui solo, che le altre due
dignità per potenza e (aggiunge egli con independenza
di giudizio) per sapienza antecede, riposa la salute della
Cristianità. Indi prosegue: «In veruna guisa puossi trascurare
la guarigione del capo (di Roma). Se i piedi
fanno male (i Sassoni), il loro è dolore più sopportabile
di quello onde si travaglia la testa. Si componga
pace col popolo infame (cioè i Sassoni) se sia cosa fattibile;
si pongano da banda le minacce acciocchè inveleniti
non isfuggano, ma si avvincano colla speranza,
finchè con salutevole consiglio a pace tornino. Deesi
conservare quel che si possede (Roma), affinchè per
acquistare il meno, non si perda il più. Occorre vigilare
a guardia del proprio ovile, acciocchè il lupo rapace
non lo devasti. Così si provveda alacremente alle cose
straniere, all’uopo che nelle cose nostrali non s’abbia
danno[646].»









Questa lettera dimostra che la ribellione della Città,
vista in lontananza, appariva ancor più pericolosa di
quello che per il fatto essere potesse, e dimostra che Carlo
possedeva autorità perfetta di giudice, e signoria suprema
sopra di Roma. Ei si trattava pertanto di esercitare
questa autorità con severità imparziale; nè già Carlo
intendeva di ricondurre senza più a Roma con forza di
armi il Papa fuggitivo, come questi forse aveva sperato,
ma il Papa e i suoi oppositori Romani citava innanzi
al suo tribunale di giudice. Le doglianze che gli ottimati
movevano contro di Leone dovevano essere di
grave rilevanza; difficile è che si riferissero soltanto a
colpe personali di lui, ma dovevano riguardare veramente
la condizione temporale che il Pontefice aveva conseguito
in Roma. Se tale non ne fosse stato il caso, e se si avesse
tenuto i nepoti di Adriano ed il loro partito addirittura in
conto di volgari assassini, eglino non si sarebbero sottoposti
all’arbitrato dei Patrizio. Devesi accogliere pertanto
che questi uomini fossero convinti del loro diritto, e che
eglino ne cercassero il fondamento nell’antichissima e

imprescrittibile maestà di popolo romano. Ad ogni
modo, tutti questi fatti sono sepolti in una tenebra profonda,
causa il mutismo in cui si chiudono i loro contemporanei.




Carlo, lo dobbiamo credere per certo, faceva significare
ai Romani che egli spedirebbe a Roma suoi legati
forniti di piena autorità, affinchè pronunciassero sentenza
mediante inquisizione condotta con norma di diritto. Infatti,
nell’autunno, Leone III lasciava l’Alemagna, e con
numerosa comitiva tornava tranquillamente a Roma. Lo
accompagnavano dieci legati di Carlo, che venivano a
istituire il procedimento; ed erano gli arcivescovi Ildebaldo
di Colonia ed Arno di Salzburgo, i vescovi Cuniberto,
Bernardo, Atto, Flacco e Jesse, e i conti Helmgot,
Rotgaro e Germano. Nelle province e nelle città, attraverso
le quali il Pontefice passava nel suo viaggio, egli
era dovunque ricevuto e ossequiato con magnificenze solenni.
L’accoglimento che egli s’aveva anche in Roma
doveva renderlo certo, che sotto il presidio di quelli che lo
accompagnavano ei non aveva ragione di temere offesa
dalla Città: ed allorquando, addì 29 di Novembre, ne venne
in vicinanza, trovò a ponte Milvio il popolo di tutti
i ceti, che ivi era mosso a dare il benvenuto a lui ed ai
signori Franchi. V’erano con loro gonfaloni, il clero, la
nobiltà, la milizia, le maestranze della cittadinanza e
le Scuole degli stranieri. Lo si condusse salmeggiando
alla basilica di san Pietro, e quivi si celebrava la messa
e si amministrava la comunione[647].









Leone pernottò in uno dei palazzi vescovili che erano
presso il san Pietro, e soltanto nel dì successivo andò
al Laterano. Pochi giorni dopo fu dato incominciamento
all’inquisizione. I legati di Carlo tennero le adunanze
del loro tribunale nel triclinio di Leone. Pasquale,
Campulo e i loro socî si presentarono chetamente innanzi
ai messi franchi; il più grave processo che da secoli fosse
tenuto in Roma diè faccenda ai giudici per il corso di
parecchie settimane. Gli atti non ne giunsero fino a noi;
un brevissimo frammento di essi, fosse pur come quello
dell’inquisizione dell’usurpatore Costantino, sarebbe di
valore altissimo per la storia, e se ne potrebbe ben dimostrare
privo di fondamento ciò che narra il Biografo di
Leone III, che quei nobiluomini non sapessero dir nulla
a carico del Papa. Se pure ai nepoti di Adriano non
sarà riuscito di provare loro accuse contro Leone III
come prete, eglino avranno per lo meno discusso di ragione
sul rapporto temporale in cui il Pontefice si trovava
colla città di Roma: la recente signoria temporale
dei Papi aveva, ancor al tempo di Paolo I, destata
una violenta contrarietà nella nobiltà romana, ed aveva
dato occasione all’usurpazione di Costantino. Per quel
che concerne il modo ond’era composto il tribunale,
non è chiaro se ai dieci legati Franchi si aggiungessero
o no, quali scabini, anche degli ottimati romani del
clero e della milizia: peraltro ciò deve accogliersi per
vero, avvegnaddio il procedimento concernesse il piatire

del Papa e dei Romani[648]. La conclusione si fu che
gli accusati erano dichiarati colpevoli; fu pronunciata
contro di essi condanna di morte, ma l’esecuzione della
sentenza si assoggettò alla decisione di Carlo, cui può
essere che i condannati appellassero.



§ 3.
Carlo a Roma nell’800. — Tiensi parlamento nella
chiesa di san Pietro. — Carlo pronuncia giudizio sui Romani e
sul Papa. — Leone presta giuramento di purgazione. — Carlo
è eletto dai Romani imperatore. — Restaurazione dell’Impero
occidentale. — Carlomagno è incoronato imperatore dal Papa
nell’anno 800. — Criterî sull’origine giuridica e sul concetto
del novello Impero.



Carlo aveva promesso al Papa di venire a Roma, e
di celebrare nella Città le feste di Natale dell’anno 800.
Nell’Agosto andava a Magonza; raccoltivi i suoi ottimati,
chiarito ad essi quali doveri lo chiamassero in
Italia ed in ispecialità a Roma, ordinava la partenza.
Ancora quand’era in Francia, il Re aveva chiesto ad
Alcuino che lo accompagnasse, ma il valentuomo non
andava, sia che lo trattenesse infermità, o che ne lo distogliesse
l’affetto che nutriva per il suo chiostro di san

Martino di Tours; laonde Carlo scherzevolmente lo rimproverava
ch’ei preferisse le capanne di questa città annerite
dal fumo ai palazzi di Roma sontuosamente splendidi
d’oro[649]. L’Abate di san Martino dava compagna
al suo Re la musa poetica, la quale, ispirandosi al presentimento
dell’avvenire, gli rivelava che Roma, capo
del mondo, culmine dei più eccelsi onori, tesoro dei
Santi, attendeva ch’ei vi andasse da reggitore del regno
e da patrono; e gli diceva, che missione di lui si
era di erigervi il suo tribunale, di comporvi la pace e
di imperare sull’orbe per volontà di Dio[650].




Carlo andò col suo esercito a Ravenna; rimase in
questa città sette giorni, indi proseguì ad Ancona; e,
dopo di avere di là spacciato re Pipino con una parte
delle soldatesche contro il ribelle Grimoaldo, duca di
Benevento, si ripose in cammino per Roma. La prossima

venuta del più potente uomo di quell’età, il quale,
sotto lo scudo della sua protezione, copriva di difesa
Roma e la Chiesa, metteva a commovimento febbrile la
Città; perocchè agli uni apparisse in vista di giustiziere
terribile, agli altri di salvatore, tutti poi s’aspettassero
eventi insoliti. Ed egli veniva per esercitare in Roma
sua autorità di patrizio, nel senso che questa podestà
avea di più elevato; e la coscienza che il governo della
Chiesa universale, e che tutte le cose massimamente gravi,
e le sorti dell’Occidente erano riposte nelle sue mani,
diffondevano sopra di lui una maestà imperatoria.




Alla decimaquarta pietra miliare lungo la via Nomentana
esisteva ancora a quel tempo l’antica terra
detta Nomentum, che già fin dal secolo quarto era sede
di un vescovo: qui Leone era venuto col clero, colla milizia
e col popolo per accogliervi il Re con ogni maniera
di onori. Questi vi giungeva il giorno 23 di Novembre[651].
Il Re fece far alto, e desinò col Papa; e

poichè Leone in quella prima conferenza fu reso certo
di ciò che in Roma doveva avvenire, tornossene alla
Città, per ricevervi Carlo alla domane con feste grandi.
Il Re passò la notte a Nomento, e nel dì 24 di Novembre
entrò nella Città. Non tenne ingresso dalla porta Nomentana,
ma, percorrendo il circuito delle mura, passò
da ponte Milvio per visitare prima di tutto il san Pietro.
Il Papa, circondato dal clero, lo aspettava sulla
gradinata della basilica: indi, secondo la costumanza,
conduceva il Re nel tempio dell’Apostolo.




Addi 1 di Dicembre, Carlo tenne un’adunanza
grande e solenne. Parimenti come un tempo avea fatto
Teodorico, quand’era venuto a Roma per comporvi
a pace tumulti che erano similmente avvenuti per
la successione alla cattedra di san Pietro, così Carlo,
da giudice supremo di Roma e nella sua autorità di
patrizio, convocava clero, nobiltà e borghesia, Romani
e Franchi. Questo meraviglioso parlamento, che fu un
sinodo in forma di corte giudiziaria, si radunò nel san
Pietro. Il Re, vestito della toga e della clamide di patrizio
romano, sedeva a fianco del Papa; dai lati di loro
e tutto d’intorno erano assisi gli Arcivescovi, i Vescovi
e gli Abati, laddove il clero minore e tutti i nobili

romani e franchi stavano in piedi[653]. Carlo parlò;
disse loro che era venuto a Roma come patrono e come
patrizio, per ricomporre l’ordine turbato della Chiesa,
per punire i delitti che erano stati commessi contro il capo
supremo di essa, per pronunciare sentenza fra i Romani
accusatori ed il Papa accusato. Innanzi al tribunale del
Patrizio dovevano ancora una volta essere udite le doglianze
che i Romani ribellati avevano mosso contro il
Papa, e dovevasi definire se questi era colpevole o innocente.
Non si moveva eccezione, nè dubbio contro l’autorità
che Carlo aveva di giudice; tutti i Vescovi franchi
ammettevano che egli era capo universale della Chiesa;
il Papa, che s’era assoggettato alla inquisizione dei
legati regî, era, come ogni altro Romano, suddito a lui,
e come tale compariva innanzi al tribunale del suo
giudice. Certo è che Leone III a questo tribunale si
assoggettava; i Cronisti franchi lo narrano senza rigiri;
soltanto il Libro Pontificale cela l’avvenimento
dell’inquisizione. Esso narra che i Vescovi tutti concordemente
s’alzassero e dicessero: Noi non osiamo di
pronunciare sentenza sulla Sede apostolica, che è capo di
tutte le Chiese di Dio. Perocchè noi stessi siamo sottoposti
ai giudizio di essa e del Vicario suo; ma sovra di essa
non v’ha giudice alcuno, e questo è costume accolto
fino dai tempi antichi. Conformemente ai canoni, noi ci
sottomettiamo a quello che il supremo Pontefice dichiara
essere ben fatto. Ed il Papa disse già: Io seguo l’esempio
dei miei predecessori nel pontificato, e son pronto a purgarmi

delle false accuse, che l’empietà ha sparso contro
di me[654].




V’era, fra altri, l’esempio di Pelagio, cui Leone
III poteva appigliarsi. Allorchè alla morte di Vigilio
predecessor suo, quel Papa era stato accusato da
alcuni Romani, di avervi avuto mano, egli s’era purificato
publicamente in san Pietro con giuramento prestato
alla presenza di Narsete, e sotto la sopravveglianza
che questi esercitava da giudice supremo; perocchè egli
allora, come patrizio, rappresentasse la maestà dell’Imperatore.
Similmente fece Leone, ma soltanto dopo che
egli ebbe adempiuto osservanza alla procedura giuridica,
cioè a dire, dopo che Carlo ebbe ancora una volta prestato
orecchio alla voce dei suoi accusatori. Questi comparvero
innanzi all’assemblea, esposero le loro querele,
ma non poterono darne la prova; ed allora Carlo si associò
alla opinione dei Vescovi, i quali, rifiutando di
pronunciare giudizio, avevano rimesso il Papa a prestare
il giuramento di purgazione[655]. Questo avvenne nel dì

susseguente alla prima tornata; parimenti che in questa,
tutti i Vescovi e tutti gli ottimati della Città e del
Re, si riunivano nel san Pietro, ed il popolo dei Romani
in moltitudine pigiata riempieva le navate dell’ampia
chiesa. Il Pontefice saliva la cattedra, sulla quale erasi
collocato un tempo Pelagio, e tenendo in mano i santi
Evangelî, diceva la formula di purificazione:




«Noto è, o diletti fratelli, che uomini malvagi sono
insorti contro di me, e hanno amareggiato me e la
vita mia con gravi accuse. Per conoscere di queste, il
benignissimo ed illustre re Carlo è venuto in questa Città,
coi sacerdoti e coi grandi suoi. Per la qual cosa, io Leone,
pontefice della Chiesa santa romana, non giudicato
mai da chicchessia, non costretto, ma di mia spontanea
volontà, purifico me in presenza vostra, innanzi a Dio
che fruga ogni labe della coscienza, innanzi agli angeli
suoi ed a Pietro santo, principe degli Apostoli,
il cui sguardo ci vede; e dico che non ho commesso i
delitti che mi si rimproverano, nè ho comandato che si
commettessero: così ne invoco a testimonio Iddio, al cui
giudizio dovremo un dì comparire, e sotto i cui occhi
stiamo. E questo faccio, non perchè lo imponga legge
alcuna, nè perchè io voglia ordinarlo come usanza o come
decreto di santa Chiesa ai miei successori od ai Vescovi
confratelli miei, ma per darvi certezza ancor maggiore,
che vi liberi di sospetto ingiusto[656].»









Dopocchè Leone ebbe convalidato questa protesta col
giuramento di purgazione, il clero intonò il Te Deum; il
Pontefice dianzi accusato, sedette di bel nuovo, puro di
macchia, sulla cattedra di san Pietro; e i suoi accusatori,
ossiano i nobili che erano stati già prima condannati
alla morte, Pasquale, Campulo ed i loro socî cospiratori,
furono dati in mano al carnefice. Ma il Papa preferì
di dar loro perdonanza, perocchè egli con ragione temesse
di accrescere l’odio dei Romani colla punizione capitale
dei parenti di Adriano e di uomini così illustri. Alle
fervide istanze che ei ne faceva, Carlo assentiva a esiliare
i colpevoli in Francia, chè questo luogo di esiglio
adesso teneva le veci del bando a Bisanzio, che un
tempo s’era usato prefiggere ai rei[657].




Uno degli avvenimenti più rilevanti della storia, e
grave di massime conseguenze, susseguiva a questi

grandi fatti, che di quello erano la preparazione: la corona
degli Imperatori romani ponevasi in capo a Carlo,
re dei Franchi. Trecento e ventiquattro anni erano trascorsi
dacchè i legati del Senato romano erano andati a Bisanzio,
e avevano deposto in mano di Zenone imperatore
le insegne dell’Impero, protestando che Roma e l’Occidente
non avevano più bisogno di un Imperatore che
fosse proprio soltanto di loro. Durante quel periodo di
tempo così lungo, in mezzo a tanta mutazione di sorti e
a decadimento ognor più profondo, gli Imperatori bizantini
avevano continuato a reggere Italia come una loro
provincia. Un senso pietoso del genere umano aveva mantenuta
ancor viva l’idea dell’Impero romano, e tuttavia,
fino agli ultimi anni del secolo ottavo, l’Italia liberata e
l’Occidente ne avevano venerato il fantasima nel titolo
onde si insignivano gli Imperatori di Bisanzio. Cessati
erano gli istituti dell’antichità, sopra i quali aveva riposato
il trono dei Cesari; ma il concetto dell’Impero
durava ancora. Era esso quella forma santificata, che
per il corso di secoli aveva espresso l’idea unitaria di
republica della gente umana, e altresì della Chiesa
visibile. I Germani, che avevano distrutto l’Impero occidentale,
ora lo rinovellavano, dopocchè erano stati
accolti nella civiltà romana e nel grembo della Chiesa:
ed era la Chiesa stessa, la cui gerarchia e le cui leggi
diggià abbracciavano l’Occidente, che allevava l’Impero
romano, quasi nuovamente traendolo dal suo seno,
come forma politica del suo principio civile universale
e di quella unità in cui il Pontefice la aveva accentrata.
Oltracciò, la supremazia di essa su tutte le Chiese dell’Occidente,
poteva ottenere reverenza completa soltanto

per opera dell’Imperatore e dello Stato. La restaurazione
dell’Impero era eziandio necessaria per
frenare la formidata potenza del Maomettismo, il quale
veniva premendo sull’Occidente, e faceva tremar di
paura Bisanzio, e dalla Sicilia e dalle Spagne moveva
minaccia anche a Roma. Gli Imperatori greci avevano
potuto dominare l’Occidente e l’Oriente riuniti, fino
a tanto che eglino erano stati robusti, fino a tanto
che la Chiesa occidentale era stata debole, finchè Italia
era giaciuta oppressa di abbattimento mortale, e l’Occidente
germanico era stato disertato da’ Barbari effreni
di legge. Non lo poterono più, allora che la Chiesa si ebbe
fatta independente, Italia ebbe acquistato la coscienza
di nazione e l’Occidente s’ebbe composto nel grande
regno di Francia associato ad Italia, e fu retto da un uomo
in cui la Provvidenza aveva stampato vasta orma del
suo genio. Di tal guisa l’idea di proclamare Carlo imperatore,
andava educandosi; così fu mandato a eseguimento
quel disegno, di cui un tempo, al principio della controversia
degli Iconoclasti, gli Italiani sollevati avevano minacciato
Leone l’Isaurico. L’Occidente adesso reclamava
per sè l’Impero. Il fatto storico dell’Impero di Bisanzio
aveva già ottenuto, per consuetudine lunga di tempi, autorità
giuridica, ma Bisanzio altro non era che la figlia
di Roma; laddove di qui, di Roma, era proceduto l’Impero;
qui i Cesari avevano avuto loro sede. La illustre
madre dell’Impero non faceva perciò che rivendicare il
suo diritto, se ora, come ne’ tempi antichi, offriva la corona
imperiale al più potente Principe dell’Occidente.
Alcuni Cronisti contemporanei, guardando lo stato del
mondo di allora, trovavano che la podestà imperiale, la

quale da Costantino in poi aveva avuto sede, primamente
divisa, indi universale appresso i Greci, a Bisanzio, non
poteva essere tenuta da un solo uomo. Infatti, due anni
prima che papa Leone fosse vittima di mali trattamenti,
anche la dignità imperiale era stata vituperata nella
persona di Costantino VI; e la Republica romana, cioè
a dire l’Impero, era stata usurpata da una femmina
perversa, da Irene, che aveva fatto accecare il proprio
suo figliuolo: poichè così era, ei sembrava massimamente
che il trono dell’Impero fosse vacante[658]. Pertanto,
la corona abbandonata di Costantino fu trasmessa
al monarca Franco, perocchè egli già possedesse Roma,
capo dello Stato, e parecchi altri luoghi dell’Impero antico.
Un fatto di sì alta rilevanza, il quale secondo le idee
di quel tempo e i bisogni dell’Occidente era divenuto una
necessità, ma che aveva sembianza di un rivolgimento
di contro ai diritti di Bisanzio, difficilmente poteva essere
l’opera di un breve momento; esso era soltanto il risultamento
di avvenimenti storici e di deliberazioni maturate
per conseguenza di quelli. Havvi neppur motivo di dubitare
che la corona imperiale da lungo tempo fosse la meta
desiderata di Carlo magno, e l’idea coltivata da’ suoi amici
che s’ispiravano a’ concetti romani? Manifestamente Carlo
veniva a Roma per torsi quella corona, od almeno per
prendere su di quel fatto un’ultima deliberazione; e già,
durante il suo soggiorno in Francia, il Papa s’era chiarito
pronto a prestare il suo aiuto, affinchè il grande mutamento

si compiesse[659]. Soltanto con esitazione i
Papi s’erano svincolati dalla podestà legittima dell’Impero
bizantino; così per tradizione che per arte politica,
avevano ad essi prestato ossequio, anche allora che i
Principi franchi avevano conseguito potenza in Italia.
La necessità delle cose gli aveva costretti a gettarsi
nelle braccia di questi e di sgomberare loro autorità di
Patriziato in Roma, e ne avevano cavato loro prò
acquistandone lo Stato della Chiesa, cui poteva proteggere
soltanto una intervenzione franca, pronta sempre
a favorirli. La cacciata del Pontefice da Roma, onde
era divenuto signore, diede finalmente l’impulso decisivo.
Compreso di quelle considerazioni, Leone III doveva far sì
che la podestà imperiale diventasse possedimento di una
dinastia occidentale, e propriamente della casa regale dei
Pipini fervidamente cattolica, di cui Stefano, predecessore
suo, aveva consecrato la corona, di cui lo zelo religioso
affidava la Chiesa latina di valorosa difesa, di cui
la potenza prometteva alla Cristianità protezione dai Barbari
e dagli Infedeli: di Bisanzio invece altro non si poteva
aspettare sennonchè continuazione del despotismo
giustinianeo ed eresia in fatto di dogma. Tutto ciò
s’era ponderato da lungo tempo e con maturo consiglio.




Gli amici che Carlo aveva nel clero, erano, possiamo
tenerlo per certo, i più zelanti propugnatori di questo
disegno ardito, che forse il Papa non coltivava con pari
fervore. Già, ancor prima d’adesso, Alcuino era stato

iniziato a quelle idee; ne lo dimostrano le sue lettere[660]:
i legati franchi s’erano soffermati un anno intiero a
Roma, e per fermo s’erano messi d’accordo coi Romani,
dal cui voto elettivo la cosa principalmente dipendeva.
Ed invero eran dessi che per l’antico giure
di elezione, spettante al Senato ed al popolo, avevano
proclamato Carlo a loro patrizio, e, per egual diritto, ora
lo eleggevano a loro imperatore. Soltanto perchè egli
era imperatore dei Romani e di Roma, massimamente perciò,
ei diventava anche imperatore di tutto lo Stato[661]:

nè v’ha dubbio che all’incoronazione precedesse una
statuizione della nobiltà e del popolo di Roma; e la proclamazione
di Carlo a imperatore romano, avveniva per
opera dei tre soliti ordini elettivi, precisamente secondo
l’esemplare delle elezioni pontificie.




Il grande rivolgimento, che cancellava i diritti di Bisanzio
antichi da secoli, non doveva aver le sembianze di
un’opera arbitraria del Re o del Papa, ma doveva aver
l’apparenza di un atto che emanasse da Dio, ed al quale si
conformasse in pari tempo, giusta il buon dritto, la Cristianità,
il cui voto era espresso dal popolo dei Romani
e dal parlamento di tutti i cherici, e di tutti gli ottimati,
e dei cittadini adunati in Roma, così Germani che Latini.
Anche i Cronisti franchi narrano che Carlo fu fatto imperatore
per elezione del popolo romano od altrimenti parlano
del parlamento associato delle due nazioni riunite;
e specificano tutti quelli che v’ebbero parte, denotandoli
in questa serie: il Pontefice, l’intiera assemblea
dei Vescovi, dei preti e degli abati, il Senato dei Franchi,
tutti gli ottimati dei Romani, ed il rimanente del
popolo cristiano[662].




La deliberazione dei Romani e dei Franchi fu annunciata
a Carlo in forma di supplichevole instanza.

Deesi credere che egli, parimenti come ebbe fatto un
tempo Augusto, facesse mostra di non voler accettare la
suprema dignità, e che alla fine soltanto ei vi venisse
astretto, per forza di un fatto già avvenuto? Puossi addirittura
accusare d’ipocrisia la protesta data da un uomo
così pio ed eroico com’egli era, allorchè dicea che la
corona imperiale lo aveva colto inaspettatamente, e che
egli non avrebbe oltrepassato la soglia della chiesa di
san Pietro, se avesse conosciuto l’intendimento di Leone[663]?
Forse che Pipino, figliuolo di Carlo, non era
per quel proposito tolto alla guerra di Benevento, e chiamato
a Roma per assistere alla incoronazione imperiale?
Si tentò di conciliare fra loro tutti questi fatti
contraddittorii, e si sostenne con Eginardo che Carlo
stava in sospeso, perocchè lo trattenesse pensiero di
Bisanzio; si affermò che egli non aveva ancora dato
la sua adesione, ed aveva già innanzi cercato, per via di
negoziati coi Greci, di ottenerne loro adesione a ciò ch’ei
diventasse imperatore; e si disse che egli perciò era stato
effettivamente colto a sua impensata colla incoronazione,
la quale riusciva inopportuna per riguardo di
tempo[664]. Ragioni di probabilità sorreggono questa opinione;
sennonchè essa concerne soltanto il breve momento
della ceremonia, avvegnacchè Carlo già da lunghissimo
tempo avesse acconsentito di esser elevato
all’Impero, e la solennità dell’incoronazione fosse stata

statuita per il tempo della sua venuta a Roma. I suoi
amici zelanti ne attendevano l’ora con precisa certezza.




La ceremonia fu fatta senza preparazione e senza
pompa, affine di por termine ad ogni nuova dubbiezza. E
ciò era intendimento del Papa, perocchè egli in siffatto
modo componesse sè stesso a massima altezza, e attribuisse
alla Chiesa il più eccelso diritto per via dell’incoronazione
e della consecrazione. Ed infatti era egli, suo
capo supremo, che adesso con virtù efficace faceva imperatore
l’uomo eletto dai Romani e dai Franchi. Nulla
ebbe forma più semplice, nulla avvenne mai con dimesse
apparenze più di questo atto, che fu di importanza sì
alta nella storia del mondo. Nel giorno di Natale, Carlo
stavasi genuflesso orando innanzi alla Confessione di
san Pietro; allorchè ei si levava, Leone, quasi fosse ispirato
da Dio, gli poneva in capo una corona d’oro; a quel
segno, che stavasi attendendo, e di cui comprendevasi il
significato, tutto il popolo congregato prorompeva nelle
voci con cui solevasi acclamare ai Cesari: «A Carlo, piissimo
Augusto, coronato da Dio, Imperatore dei Romani,
grande e datore di pace, vita e vittoria[665].» Due volte
ancora si ripetè il grido; questo istante che fu l’importantissimo
di tutti quelli che avessero sonato in Roma
da secoli, mise il popolo a grande commovimento, ed il
Papa, nuovo Samuello, unse dell’olio santo il novello

Cesare dell’Occidente e il figliuol suo Pipino[666]. Indi
vestì Carlo del manto imperiale, e, inginocchiandosi
innanzi a lui, adorò il capo del romano Impero coronato
da Dio per mano sua[667]. Alla solennità poneva fine
la messa, e Carlo e Pipino offerivano i donativi che avevano
già apparecchiato per le chiese: presentavano la
basilica di san Pietro di una tavola d’argento con vasi
preziosi d’oro; alla chiesa di san Paolo tributavano di
simili offerte votive; alla basilica Lateranense davano
una croce d’oro seminata di pietre preziose, e alla santa
Maria Maggiore facevano dei presenti non meno sontuosi.




Di tal guisa, Carlo dimetteva il titolo di patrizio dei
Romani, e da quest’ora in poi s’appellava imperatore e
augusto. Il titolo novello non poteva accrescere di efficacia
la potenza di un Principe che, lunghissimo tempo
prima, aveva dominato l’Occidente cristiano; ma serviva
adesso a significare con precisa espressione questa
signoria assoluta di Carlo; e lo componeva innanzi al
mondo in quella dignità cesarea che gli era stata «concessa
da Dio,» e ch’egli aveva vestito in Roma, santuario

massimo della Chiesa, sede antichissima della monarchia
mondiale. Nei tempi più tardi, allorchè l’Impero
germanico venne a conflitto contro il Papato, gli Scrittori
di giure canonico foggiarono una loro teoria, affermando
che l’Imperatore aveva conseguito la corona soltanto per
grazia del Papa: e questa investitura fecero derivare dal
fatto che Carlo era stato coronato da Leone III. Gli Imperatori
alla loro volta trassero in campo le acclamazioni
del popolo che aveva gridato: «All’Imperatore
dei Romani, coronato da Dio, vita e vittoria;» e dissero
che la loro corona, retaggio inalienabile dei Cesari, portavano
perciò soltanto che Dio loro la aveva data. I
Romani finalmente protestarono che la corona era
pervenuta a Carlo unicamente perchè gliela aveva concessa
la maestà del Senato e del popolo romano. La
controversia sull’origine giuridica dell’Impero si prolungò
in tutto il medio evo; essa non recò veruna
mutazione efficace nella storia del mondo, ma pur
dimostra che gli uomini, mossi da un bisogno congenito
alla loro natura, intendono a ricondurre il mondo dei
fatti sotto una regola di diritto da cui la forza riceva
impronta di legalità. Papa Leone III non possedeva il
diritto di dare altrui la corona dell’Impero, chè sua non
era, parimente come a Carlo mancava ogni diritto di
pretenderla. Ma il Papa reputava sè essere il rappresentante
dell’Impero e dei Romani; e, come capo della
nazione latina, e, più ancora, come capo spirituale supremo,
e per tale riverito, di tutta la Republica cristiana,
ben aveva egli la potenza di effettuare quel rivolgimento
che, senza l’ajuto della Chiesa, possibile non sarebbe
stato. Il mondo tenevalo in conto di colui che intercedeva

fra esso e la Divinità; laonde fu soltanto colla incoronazione
e colla unzione avvenute per mano sua, che
l’Impero di Carlo agli occhi del mondo acquistò la consecrazione
e la confermazione divina. Il diritto elettivo
dei Romani, d’altra parte, in quella forma onde si esercitava,
era incontestato; nè in alcun’altra elezione imperiale
di tempi posteriori potè esso riuscire di così decisa
importanza giuridica. Se nell’anno 800 i Romani, dai
quali il novello Augusto conseguiva il suo titolo, si fossero
chiariti avversi alla elezione di Carlo, il Re dei
Franchi o non sarebbe mai diventato imperatore, oppure
alla sua potenza imperatoria, parificata ad una
usurpazione, avrebbe mancato anche l’ultima apparenza
di forma giuridica; per la qual cosa Carlo non
poteva possedere virtù d’imperatore senza la volontà
del Papa o senza quella dei Romani. Peraltro, a questi
nell’elezione s’erano accompagnati anche i Franchi
e gli altri Germani rappresentati in Roma dalle
Scuole degli stranieri; e il diritto elettivo, che originariamente
aveva appartenuto soltanto al Senato ed al
popolo romano, ma che del resto neppur Carlo ebbe
mai per tale acconsentito, perdette la sua importanza,
perocchè la potenza dello Stato indi in poi abbia posato
sulla nazione germanica, dalla quale i Re franchi
e i tedeschi furono eletti.




Un’altra questione s’ebbe a elevare nell’istesso torno
di tempo; e cioè fu disputato se, nell’anno 800, il Papa
togliesse l’Imperium ai Greci per darlo ai Franchi: invero
siffatta opinione esposero i campioni del diritto d’investitura
pontificia. Se vero sia che Leone III non possedeva,
come Papa, nè la podestà assoluta, nè il diritto di dare al

Re dei Franchi la corona dello Stato, gli è con ciò definito
altresì che neppur poteva torla ai Greci per darla ai
Franchi. Perfino la frase di «traslazione dell’Impero,»
non è vera che a metà[668]. Infatti, allorchè si venne
al grande partito di far Carlo imperatore, perdurava ancora
il concetto dell’unità dell’Impero, e discendeva
per tradizione incancellabile e salda così, che non potevasi
pur pensare a separare l’Occidente dall’Oriente. Più
esatto si è il dire, che, dopo la caduta di Costantino VI,
Carlo si prese il trono dell’Impero universale, poichè lo
si considerava vacante; nè ciò fece da antimperatore,
bensì, e massimamente, da imperatore, e da successore
di Costantino e di Giustiniano. Carlo stesso vagheggiava,
così era detto, la conchiusione di un maritaggio con
Irene. L’Impero doveva essere dato ad una dinastia
nuova, a quella dei Re franchi, non già al popolo dei

Franchi; ed è cosa assai probabile che tanto Carlo
quanto Leone reputassero di poter conservare immune
da divisione l’Impero, sì come avveniva della Chiesa.
Ma la loro speranza non fu che un’illusione. Il nuovo
Impero rimase dell’Occidente, nè conseguì mai più l’unione
coll’Oriente che l’antico Stato aveva posseduto
all’età di Onorio e dei suoi succeditori. I Greci, irritati,
tennero ciò sempre in conto di un’usurpazione, e si
dolsero che il legame antico, il quale aveva annodata
Roma a Bisanzio, fosse stato troncato dalla poderosa
spada dei Franchi, e che la più vaga figliuola di Roma,
Costantinopoli, fosse separata per sempre dalla sua madre
canuta[669]. Un profondo abisso divise indi in poi le
terre del Settentrione da quelle del Levante. L’Oriente
e l’Occidente si separarono l’uno dall’altro, nella Chiesa
e negli istituti civili, nella scienza e nell’arte, nelle costumanze
e nelle forme della vita. L’Impero greco divenne
orientale, e durò, immerso nel torpore, per un periodo
meraviglioso, ma travagliato, di sei secoli; laddove
l’Impero romano venne in bel fiore nell’Occidente, svolgendo
una robustezza rigogliosa, di cui prima non si
sarebbe pur avuto speranza.




Così fu rinnovellato l’Impero romano[670]. Nel concetto

degli uomini, la sua forma antica sembrava restaurata;
ma non era che apparenza, perocchè la vita
fosse nuova. Non soltanto la tempra di questa vita del
novello Impero fu essenzialmente tedesca, ossia germanica,
ma l’Impero stesso con ardito intendimento fu tolto
alla cerchia delle ragioni meramente politiche, e fu ricondotto
a quella dei voleri di Dio, di cui ben tosto fu
considerato essere un feudo. Ebbe forma di teocrazia. La
Chiesa, reame di Dio sulla terra, parve essere il suo intimo
principio vivificatore; l’Impero fu la forma civile
di essa, il suo corpo cattolico. Senza della Chiesa l’esistenza
dell’Impero non era possibile; non erano più le
leggi romane, ma gli istituti della Chiesa che componevano
la salda struttura e il legame che avvinceva
fra loro i popoli occidentali, e ne costituiva altrettante
comunità cristiane, a capo delle quali erano l’Imperatore
uno e il Papa uno. La civiltà del mondo antico,
l’essenza della religione, il culto, la legge morale, il
sacerdozio, la lingua romana, le festività, il calendario,
in breve tutto ciò che le nazioni possedevano a patrimonio
comune, tutto derivò dalla Chiesa. Il concetto
romano di Republica universale del mondo e dell’unità
del genere umano trovava sua forma visibile soltanto
nella Chiesa e nel suo rito divino. L’Imperatore ne era
capo e patrono; era difensore, promotore e ordinatore
della Chiesa, era vicario temporale di Cristo. Coi popoli
e cogli Stati che vivevano riuniti sotto il suo imperio, e
che, spontanei o costretti, riverivano la sua autorità civile,

stava egli propriamente nelle identiche relazioni in cui
il Papa s’era trovato verso le chiese nazionali e metropolitane,
innanzi che gli fosse riuscito di raccogliere ad
accentramento completo la Chiesa. Tosto dopo di Carlo
magno il novello Cesare dell’Occidente non tenne effettiva
potenza territoriale, nè autorità di Stato; la sua
maestà imperatoria riposava più veramente sopra un
dogma derivato dal giure delle genti, quasi come se
fosse una podestà internazionale. Era un potere che risiedeva
nel campo dell’idea, cui difettavano fondamenta
pratiche.




Il principio religioso e teocratico che si costituì nell’Occidente
cancellò il concetto dello Stato che s’era foggiato
nell’antichità romana, ed operò per guisa che, nel
corso dei tempi, la Chiesa, ossia il Pontefice di essa, vicario
spirituale di Cristo, diventò autorità sola dominatrice: il
modo mistico con cui nel medio evo si definiva la esistenza
del mondo reale, e che oggi ci ha l’apparenza di un
trastullo sofistico tutto azzimato di simboli, edificò l’universo
a simiglianza dell’uomo, mediante l’unione di
anima e di corpo; il dogma, combattuto in lunghe battaglie,
delle due nature del Cristo, della natura mortale
e terrena, e della natura divina e immortale, fu applicato
anche alla forma politica del genere umano; ed il
risultamento ne fu profittevole soltanto al Papa. Invero
la Chiesa era l’anima, lo Stato era soltanto il corpo
del Cristianesimo uno; il Papa era vicario di Cristo in
tutte le cose divine ed eterne, l’Imperatore non ne era
il vicario che nell’ordine della materia fuggevole e terrena;
quegli era il sole che vivifica tutto il creato, questi
era soltanto la luce minore, la luna, che con pallido

raggio naviga in mezzo alla notte che recinge la
terra. Il dualismo fra l’Imperatore ed il Pontefice diventò
lotta di principî; e il mondo occidentale, che nell’anno
800 ebbe creazione nuova, cominciò a scindersi
nei contrasti della Latinità e del Germanismo, intorno
a cui indi si svolse tutta la storia di Europa, e tuttora
si muove. Peraltro, all’età di Carlo magno, questi contrasti
erano appena visibili nel loro germe. Davanti alla
maestà imperiale di lui, come già innanzi a quella degli
Imperatori antichi, si eclissava lo splendore del Vescovo
di Roma, che a lui aveva prestato adorazione; quel Vescovo,
al pari d’ogni altro del suo Impero, era suddito
suo. Dopo il lungo uragano delle migrazioni dei popoli,
l’incoronazione di Carlo a imperatore fu precisamente
il suggello della pacificazione dei Germani con Roma,
fu vincolo che annodò il mondo antico al nuovo, il
mondo latino al tedesco. Alemagna e Italia divennero,
di questo tempo in poi, i campioni della cultura universale
del mondo. Per lungo ordine di secoli operarono
vicendevole influenza l’una sull’altra, e, allato di esse,
dalla miscela delle due razze, vennero crescendo in bel
fiore altre nazioni, nelle quali prevalse dall’una parte
l’elemento sostanziale latino, dall’altra il germanico.
Tutta la vita dei popoli fu quindi compresa nell’orbita
di un grande sistema concentrico composto della Chiesa
e dell’Impero, e ne derivò la comune civiltà dell’Occidente.
Questo duplice sistema meraviglioso tenne per
secoli avvinto il genere umano in una cerchia fatata,
e lo tenne saldamente così, che l’ordinamento del mondo
politico dell’antichità, per potenza e per durata, non
vi si può pur paragonare.









L’età in cui si svolgono avvenimenti di grave rilievo
nella storia del mondo, non ha virtù di comprenderne
l’importanza: soltanto la generazione che vien
dopo, tributa ad essi nominanza adeguata. Così accadde
di quella incoronazione di Carlo magno. Negli annali
della vita degli uomini appena v’ha un altro momento
storico che all’intelletto delle età posteriori si mostri
posare sovra un culmine di altezza sì eccelsa. Fu un
momento di creazione storica, in cui dallo sfasciume
dell’antichità e dal diluvio delle migrazioni dei popoli
s’elevò un solido continente, sul quale dappoi si compose
la storia d’Europa, non per legge meccanica della
forza, ma per un principio d’indole decisamente morale.




FINE DEL VOLUME SECONDO.










INDICE
DEL SECONDO VOLUME.



 
  	LIBRO TERZO.
 

 
  	 
 

 
  	DAL PRINCIPIO DEL GOVERNO DEGLI ESARCHI ALL’INCOMINCIAMENTO DEL SECOLO OTTAVO.
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo primo. — § 1. Decadimento di Roma. — La Chiesa romana sorge dalle rovine dello Stato. — Benedetto fondatore del monachismo occidentale. — Abazie di Subiaco e di Monte Cassino. — Cassiodoro si fa monaco. — Origine e diffusione del monacato in Roma 	Facc. 3
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. I Longobardi si avanzano in Italia. — Giungono fin sotto Roma. — Benedetto I papa, 574. — Pelagio II papa, 578. — I Longobardi assediano Roma. — Distruzione di Monte Cassino, 580. — Fondazione del primo convento di Benedettini in Roma. — Pelagio II chiede aiuto a Bisanzio. — Gregorio va nunzio alla corte dell’Imperatore. — Inondazione e peste, 509. — Muore Pelagio II. — Edificazione del san Lorenzo 	20
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Gregorio I è eletto papa. — Sua vita prima. — Solenne processione in causa della peste. — Leggenda dell’apparizione dell’angelo sulla tomba di Adriano 	35
 

 
  	 
 

 
  	
 

 
  	Capitolo secondo. — § 1. Gregorio è ordinato papa addì 3 settembre 590. — Sua prima predica. — I Longobardi condotti da Agilulfo e da Ariulfo stringono Roma d’assedio. — Gregorio pronuncia la orazione funebre di Roma. — Egli compra la ritirata dei Longobardi 	43
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Condizioni del reggimento temporale di Roma. — Gli officiali imperiali. — Assoluto silenzio rispetto al Senato romano 	55
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Relazioni di Gregorio colla città di Roma. — Sue cure per il popolo. — Amministrazione dei beni ecclesiastici 	64
 

 
  	 
 

 
  	§ 4. Gregorio conchiude pace con Agilulfo. — Foca sale al trono di Bisanzio e riceve gratulazioni da Gregorio. — La colonna di Foca nel foro di Roma 	74
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo terzo. — § 1. Caratteri del secolo sesto. — Maometto e Gregorio. — Condizioni religiose. — Culto delle reliquie. — Credenza dei miracoli. — Gregorio consacra la chiesa dei Goti nella suburra di santa Agata 	83
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. I Dialoghi di Gregorio. — Leggenda di Trajano imperatore. — Il foro di Trajano. — Condizioni della cultura scientifica. — Accuse contro Gregorio. — La Città volge a decadenza sempre maggiore. — Gregorio si adopera a restaurare gli acquedotti 	94
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Operosità di Gregorio nei negozî della Chiesa. — Egli tenta di riunire l’Occidente germanico con Roma. — Converte l’Inghilterra. — Muore nell’anno 604. — Monumenti di Gregorio in Roma 	112
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo quarto. — § 1. Pontificato e morte di Sabiniano e di Bonifacio III. — Bonifacio IV. — Il Panteon di Agrippa è consecrato a Maria Vergine ed a tutti i Martiri 	121
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Diodato, papa nell’anno 615. — Sollevazioni in Ravenna ed in Napoli. — Terremoti e lebbra in Roma. — L’esarca Eleuterio si ribella in Ravenna. — Papa Bonifacio V. — Onorio I, 625. — Il diritto di conferma dell’elezione pontificia spetta all’Esarca  di Ravenna. — Edificî di Onorio. — Il san Pietro. — È messo a sacco il tetto del tempio di Venere e di Roma. — Cappella di sant’Apollinare. — Sant’Adriano nel Foro 	132
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. San Teodoro al Palatino. — Reminiscenze dell’antichità. — La chiesa dei SS. Quatuor Coronatorum sul Celio. — Santa Lucia in Selce. — Sant’Agnese fuor di porta Nomentana. — I santi Vincenzo ed Anastasio ad Aquas Salvias. — San Pancrazio 	141
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo quinto. — § 1. Onorio I muore nel 638. — Maurizio cartulario e Isacco esarca mettono a sacco il tesoro della Chiesa. — Severino papa. — Giovanni IV papa. — Battistero Lateranense e suoi quattro oratorî. — Teodoro papa, 642. — Ribellione di Maurizio in Roma. — L’esarca Isacco muore. — Rivolta di palazzo a Bisanzio. — Costante II imperatore. — Pirro patriarca viene a Roma. — Chiesa di san Valentino e di sant’Euplo 	153
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Martino I, papa nel 649. — Sinodo romano per la controversia dei Monoteliti. — Attentato di Olimpio esarca contro la vita di Martino. — Teodoro Calliopa trascina colla violenza prigioniero il Papa, nell’anno 653. — Martino muore in esilio. — Eugenio, papa nel 654 	165
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Vitaliano è fatto papa nell’anno 657. — Viene in Italia Costante II imperatore. — Accoglienze e soggiorno di lui in Roma (663). — Una voce di lamento su Roma. — Condizioni della Città e dei suoi monumenti. — Il Colosseo. — Costante mette a sacco Roma. — Muore a Siracusa 	171
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo sesto. — § 1. Deodato, papa nel 672. — Rinnovazione del convento di santo Erasmo. — Dono papa, 676. — Agatone papa, 678. — L’Arcivescovo di Ravenna si sottomette al primato di Roma. — Il sesto Concilio ecumenico nell’anno 680 restaura la fede ortodossa. — Pestilenza del 680. — Leggenda  di san Sebastiano. — Leggenda di san Giorgio. — La basilica in Velo Aureo 	187
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Leone II, papa nel 682. — Benedetto II. — Condizioni della elezione pontificia. — Giovanni V papa. — Discorde elezione alla morte di lui. — È eletto Conone. — Clero, esercito, popolo. — Sergio I papa. — L’esarca Platina viene a Roma nel 687 	199
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Sergio disapprova gli articoli del Sinodo trullano. — Lo spatario Zaccaria viene a Roma per imprigionare il Papa. — I Ravennati entrano in Roma. — Relazioni di Ravenna con Roma e con Bisanzio. — Giovanniccio di Ravenna 	208
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo settimo. — § 1. San Pietro. — Pellegrinaggi a Roma. — Re Caduallo riceve il battesimo in Roma nel 689. — I re Corrado e Offa si fanno monaci. — Sergio abbellisce le chiese con doni votivi. — Sepolcro di Leone I nell’interno del san Pietro 	213
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Giovanni VI, papa nel 701. — Teofilatto esarca viene a Roma. — Le milizie italiane s’avanzano fin sotto le porte della Città. — Restaurazione del monastero di Farfa nella Sabina. — Gisulfo II di Benevento entra nella Campagna. — Giovanni VII, papa nel 705. — Giustiniano II recupera il trono di Bisanzio. — Oratorio di Giovanni VII nel san Pietro. — Leggenda del sudario della Veronica. — Si restaura Subiaco 	219
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Sisinnio, papa nel 707. — Costantino, papa nel 708. — Castigo inflitto a Ravenna. — Il Pontefice va in Oriente. — Supplizî in Roma. — Indole dei Ravennati. — Sollevazione di Ravenna sotto di Giorgio. — Prima federazione di città in Italia. — Filippico Bardane, imperatore nel 712. — I Romani gli rifiutano omaggio. — Ducato e Duce di Roma. — Guerra civile in Roma. — Palazzo de’ Cesari. — Anastasio II imperatore nel 713. — Costantino muore nel 715 	229
 

 
  	 
 

 
  	
 

 
  	LIBRO QUARTO.
 

 
  	 
 

 
  	DAL PONTIFICATO DI GREGORIO II NELL’ANNO 715 ALLA INCORONAZIONE DI CARLO IMPERATORE NELL’ANNO 800.
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo primo. — § 1. Gregorio II sale al pontificato nel 715. — Indole e operosità di Gregorio. — Bonifacio converte la Germania. — Leone l’Isaurico. — Culto delle imagini dei Santi in Oriente e in Occidente. — Statua di bronzo del san Pietro in Vaticano 	245
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Editto di Leone contro il culto delle imagini. — Resistenza di Roma e sollevazione di alcune province italiane. — Attentato alla vita di Gregorio. — I Romani e i Longobardi prendono le armi. — Ribellione contro Bisanzio. — Tentativi da Napoli contro Roma. — Lettere di Gregorio all’Imperatore 	256
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Contegno di Liutprando. — Egli conquista Ravenna. — Dona Sutri al Papa. — Il Papa, i Veneziani ed i Greci si collegano contro Liutprando. — Il Re muove contro Roma, indi si ritira. — Un usurpatore in Tuscia. — Gregorio II muore nel 731. — Gregorio III è eletto papa nel 731. — Sinodo romano contro gli Iconoclasti. — Condizioni dell’arte in Occidente. — Edificazioni di Gregorio III. — Restaurazione delle mura della Città 	266
 

 
  	 
 

 
  	§ 4. Leone l’Isaurico manda un’armata in Italia. — Apprende i beni della Chiesa romana. — Il Papa acquista Castel Gallese. — Conchiude alleanza con Spoleto e con Benevento. — Liutprando entra nel Ducato. — Gregorio III chiede aiuto a Carlo Martello. — Muoiono Gregorio III, Carlo Martello e Leone l’Isaurico nell’anno 741 	278
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo secondo. — § 1. Zaccaria, papa nel 741. — Egli tratta con Liutprando. — Va a lui. — Novella  donazione dei Longobardi alla Chiesa. — Secondo viaggio del Papa a Liutprando. — Il Re muore. — Rachi gli succede sul trono di Pavia 	289
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Continua l’ossequio all’Imperatore. — Rapporti amichevoli con Bisanzio. — Carlomanno viene a Roma e si fa monaco a Monte Soratte. — Rachi professa fede monastica a Monte Cassino. — Astolfo succede a Rachi nel 749. — Il Papa acconsente all’usurpazione di Pipino. — Zaccaria muore nel 752 	295
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Edificazioni di Zaccaria nel palazzo Lateranense. — Suoi tentativi di porre colonie nella Campania. — Le Domus cultae. — Stefano II papa. — Astolfo conquista Ravenna nel 751. — Egli leva pretese su Roma. — Stefano cerca ajuto presso l’Imperatore, indi presso Pipino. — Va in Francia. — Pipino e i suoi figli sono consecrati re nel 754. — Col patto di Kiersy Pipino promette soccorso. — Il Re è eletto patrizio dei Romani 	303
 

 
  	 
 

 
  	§ 4. Falliscono i negoziati con Astolfo. — Ritorno di Stefano. — Pipino scende in Italia. — Astolfo accetta la pace. — Primo documento di donazione di Pipino dell’anno 754. — Il Re dei Longobardi entra nel Ducato. — Assedio di Roma nel 755. — Devastazione della Campania. — Saccheggio delle catacombe di Roma. — Lettera di Stefano ai Franchi. — San Pietro scrive una lettera al Re dei Franchi 	319
 

 
  	 
 

 
  	§ 5. Pipino scende in Italia. — Astolfo leva da Roma l’assedio. — Venuta di legati bizantini e loro disinganno. — Astolfo si sottomette. — Documento della donazione di Pipino. — Fondazione dello Stato della Chiesa. — La Chiesa è immessa nel possesso delle città donatele. — Astolfo muore nell’anno 756. — Il monaco Rachi tenta di ottenere la corona. — Desiderio è proclamato re dei Longobardi. — Stefano muore nell’anno 757 	329
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo terzo. — § 1. Paolo I, papa nell’anno 757. — Lettera dei Romani a Pipino. — Relazioni amichevoli  del Papa con questo Re. — Desiderio punisce i Duchi di Spoleto e di Benevento ribelli. — Desiderio viene a Roma. — Comportamenti politici di Paolo. — Relazioni del Papa e di Roma con Bisanzio. — È fatta pace con Desiderio 	343
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Edificazioni di Stefano II e di Paolo I. — Il Vaticano e il san Pietro. — Primo campanile in Roma. — Cappella di santa Petronilla. — Traslazione dei Santi dalle Catacombe nella Città. — Si fonda il convento di san Silvestro in capite 	353
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Paolo I muore nel 767. — Usurpazione di Toto duce, e dei suoi fratelli. — Costantino pseudo-papa. — Reazione in Roma. — Cristoforo e Sergio irrompono in Roma coll’ajuto dei Longobardi. — I Longobardi collocano Filippo in Laterano. — Stefano III papa. — Terrore in Roma. — Punizione degli usurpatori. — Pipino muore nel 768. — I suoi figli si dividono il regno. — Concilio Lateranense nel 769 	359
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo quarto. — § 1. Influenza e potenza di Cristoforo e di Sergio in Roma. — Stefano III e Desiderio si collegano a loro danno. — Il Re dei Longobardi s’avanza fino alle porte della Città. — Caduta di que’ due uomini, e colpa del Pontefice nella loro miserevole fine. — Intendimento di un duplice maritaggio tra la famiglia principesca di Pavia e quella dei Franchi. — Intrighi del Papa per mandarlo a vuoto. — Ravenna resiste contro di Roma. — L’indirizzo politico della corte franca è favorevole al Pontefice — Stefano III muore nell’anno 772 	373
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Adriano I papa. — Caduta della fazione longobarda in Roma. — Atteggiamento ostile di re Desiderio. — Inquisizione e caduta di Paolo Afiarta. — Il Prefetto della Città. — Desiderio devasta il Ducato romano. — Adriano s’appresta alla difesa. — Ritirata dei Longobardi 	386
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Spedizione di Carlo in Italia. — Assedio di Pavia. — Carlo celebra in Roma le feste di Pasqua. — Confermazione  della donazione di Pipino. — Caduta di Pavia e del reame dei Longobardi nell’anno 774 	395
 

 
  	 
 

 
  	§ 4. Donazione di Costantino. — Limiti geografici della donazione carolina. — Spoleto, Tuscia, la Sabina, Ravenna. — Pretensioni di Carlo all’autorità suprema e al diritto di conferma degli Arcivescovi di Ravenna. — Patriziato di san Pietro. — Si dimostra che il Papa era padrone degli edificî publici di Ravenna, ma d’altronde obbediva all’imperio supremo di Carlo. — Mercato di schiavi fatto dai Veneziani e dai Greci 	405
 

 
  	 
 

 
  	§ 5. Benevento. — Arichi duca si fa independente. — Il Papa guerreggia per ragione di Terracina. — Carlo viene per la seconda volta a Roma. — Vi torna la terza volta. — Impresa contro Benevento, e pace. — Nuova donazione di Carlo. — Arichi tratta con Bisanzio. — Condizioni di Bisanzio. — Si pone fine alla controversia degli Iconoclasti. — Grimoaldo duca di Benevento 	421
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo quinto. — § 1. Condizioni di Roma. — Inondazione del Tevere nell’anno 791. — Adriano ripara le mura della Città. — Restaura l’Aqua Trajana, la Claudia, la Jobia e l’Aqua Virgo. — Provvede a porre colonie nella Campagna. — Condizioni dei coloni. — Le Domus cultae di Adriano. — Capracorum 	433
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Adriano attende a edificare chiese. — Portico Vaticano. — Il san Pietro. — Il Laterano. — Il san Paolo. — Operosità delle arti in Roma. — San Giovanni ante Portam Latinam. — Santa Maria in Cosmedin. — La Schola Graeca. — Monte Testaccio 	449
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Condizioni delle scienze in Roma ai tempi di Adriano. — Ignoranza dei Romani. — Cultura dei Longobardi. — Adalberga. — Paolo Diacono. — Scuole in Roma. — Musica sacra. — Cessa l’arte poetica. — Poesia epigrammatica. — Ruina della  lingua latina. — Primi incominciamenti della lingua neo-romana 	464
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo sesto. — § 1. Condizioni interne di Roma e dei Romani. — Le tre classi del popolo. — Organamento militare. — L’Exercitus Romanus. — Ordinamento delle Scuole. — Universalità del sistema delle corporazioni. — Scuole di stranieri: Israeliti, Greci, Sassoni, Franchi, Longobardi e Frisoni 	475
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Reggimento civile della città di Roma. — Non esiste più Senato. — I Consoli. — Gli officiali della Città. — La nobiltà. — Amministrazione della giustizia. — Il Prefetto della Città. — La corte pontificia. — I sette ministri del Palazzo, e gli altri officiali della casa papale 	488
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Istituti nelle altre città. — Duces. — Tribuni. — Comites. — Del Ducato romano e dei suoi confini. — La Tuscia romana. — La Campania. — La Sabina. — L’Umbria 	507
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo settimo. — § 1. Muore Adriano nell’anno 795. — Leone III è eletto papa. — Spedisce un’ambasceria a Carlo, e questi conchiude un patto colla Chiesa. — Significazione simbolica delle chiavi della tomba di san Pietro e del vessillo di Roma. — Giurisdizione suprema esercitata da Carlo patrizio in Roma. — Definizione dell’accordanza che esisteva fra la podestà religiosa e la civile. — Musaici in santa Susanna. — Quadro a musaico nel triclinio di Leone III 	523
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. I nepoti di Adriano uniti ad altri ottimati congiurano contro Leone III. — Attentasi alla vita di lui. — Il Papa fugge a Spoleto. — Va in Alemagna e s’incontra con Carlo. — Roma è in balia dei nobili. — Alcuino consiglia sul contegno che Carlo deve usare con Roma. — Leone torna a Roma nel 799. — Carlo per mezzo di suoi ministri procede contro gli accusati 	544
 

 
  	 
 

 
  	
 

 
  	§ 3. Carlo a Roma nell’800. — Tiensi parlamento nella chiesa di san Pietro. — Carlo pronuncia giudizio sui Romani e sul Papa. — Leone presta giuramento di purgazione. — Carlo è eletto dai Romani imperatore. — Restaurazione dell’Impero occidentale. — Carlomagno è incoronato imperatore dal Papa nell’anno 800. — Criterî sull’origine giuridica e sul concetto del novello Impero 	557
 
















 
  	VOLUME SECONDO
 

 
  	 
 

 
  	  	  	  	  	  	ERRATO 	CORREGGI
 

 
  	 
 

 
  	Pag. 	28 	nota, 	lin. 	11, 	Enrico 	Eorico
 

 
  	» 	28 	nota, 	» 	12, 	Enrice 	Eorice
 

 
  	» 	62 	nota, 	» 	7, 	riceve nome 	porta nome
 

 
  	» 	62 	nota, 	» 	10 e 11, 	accolto 	corretto
 

 
  	» 	78 	nota, 	» 	16, 	imperdonabili 	perdonabili
 

 
  	» 	90 	nota, 	» 	1 e 2, 	Mai, di regola generale, catene 	Mai catene
 

 
  	» 	111 	nota, 	» 	8, 	Pallasenas 	Pallacenas
 

 
  	» 	180 	testo, 	» 	17, 	della piazza 	del foro
 

 
  	» 	183 	testo, 	» 	12, 	su 	presso
 

 
  	» 	188 	testo, 	» 	12, 	frammenti 	miniere
 

 
  	» 	216 	nota, 	» 	4, 	soialem 	sodalem
 

 
  	» 	226 	nota, 	» 	9, 	deve aver 	si dice aver
 

 
  	» 	257 	testo, 	» 	17, 	Leone 	Gregorio
 

 
  	» 	279 	testo, 	» 	4, 	vendeva 	rendeva
 

 
  	» 	392 	nota, 	» 	2, 	Annaldo 	Anualdo
 

 
  	» 	401 	testo, 	» 	22, 	leggere a Carisiaco la scritta 	leggere la scritta, fatta a Carisiaco,
 

 
  	» 	434 	nota, 	» 	2, 	Faccioli 	Vignoli
 

 
  	» 	456 	testo, 	» 	8, 	giardini 	orti
 

 
  	» 	463 	testo, 	» 	12 e 13, 	monte; è alto dugento palmi; 	monte, alto dugento palmi, quale
 

 
  	» 	463 	testo, 	» 	14, 	alle simboliche colline sepolcrali 	a simbolica collina sepolcrale
 

 
  	» 	496 	nota, 	» 	3, 	malamente 	espressamente
 

 
  	» 	515 	testo, 	» 	3, 	omai 	ancora
 

 
  	» 	515 	testo, 	» 	3 e 4, 	s’era fatta città di terra ferma 	città di provincia considerevole
 












NOTE:




1.  Sublacus o Sublaqueum ebbe nome dai laghi artificiali,
dei quali Nerone adornò ivi la sua villa. Menzione del
luogo è fatta per la prima volta in Plinio, Hist. Nat. III, 17.
Soltanto la fondazione del convento fatta da san Benedetto
diè origine al Castrum Sublacum. Vedi il Nibby, Annal. III, 120,
e il Jannucelli, Memorie di Subiaco, Genova 1856.





2.  Don Luigi Tosti scrisse la più recente storia del suo
celebre convento: Storia della Badia di Monte Cassino (Napoli
1842, 3 vol.), con documenti. Il favoloso documento della
donazione di sette mila schiavi di Sicilia con Messina e con
Panormo, che Tertullo avrebbe fatta a Benedetto incomincia:
Tertullus Dei gratia invictissimae Reginae Coeli Terraeque
civitatis Romanae Patricius, Dictatoribus, Magistratib., Senatorib.,
Consulib., Proconsulib., Praefectis, Tribunis, Centurionibus
ecc. La sottoscrizione conta a olimpiadi! Il Tosti
riconosce che questa pergamena ha i caratteri del secolo X,
e che il rescritto di privilegio di papa Zacaria, in cui è data
conferma a questa donazione, esiste soltanto in copie posteriori
al secolo XI. La Sicilia, dove Benedetto mandò Placido
da missionario, è il paradiso dei Benedettini; il documento
creato dall’imaginazione non manca nella Sicilia Sacra del
Pirro (p. 1155).





3.  Gli ultimi sette savî di Atene furono Damascio, Simplicio,
Eulamio, Prisciano, Ermiade, Diogene, Isidoro. Eglino
si rifuggirono in esilio presso re Cosroe di Persia. Agathias,
Hist. II, 30. Volle stranezza di destino che i filosofi greci del
primo tempo dovessero scampare davanti ai Persiani, le conquiste
dei quali già minacciavano il mondo ellenico, e che
undici secoli più tardi gli ultimi filosofi di Grecia, esiliati di
Atene dall’Editto di un Imperatore cristiano, dovessero invece
cercare riparo presso un Re di Persia: Kuno Fischer, Storia
della filosofia moderna, 1865, I, 20.





4.  Il Montfaucon, nel Diarium Ital. p. 323, attingendo
ad un Codice cassinese del secolo XI, dipinge il ritratto di
Benedetto e dell’antica veste dei Benedettini. Così il Tosti, I,
100 e segg., dove trovasi anche la Regola di Benedetto tratta
dal commentario di Paolo Diacono. Il lettore può trovare la
storia di Benedetto nei: Dacherii et Mabillonii Acta Sanctor.
Ord. S. Bened. e nel Mabillon: Annales Ord. S. Benedicti.





5.  Anime generose facevanlo mosse da quell’impulso, di
cui il Poeta dice:




Werft die Angst des Irdischen von euch!

Fliehet aus dem engen dumpfen Leben

In des Ideales Reich!






Sgombrate dall’ansia mente i terrestri ardori; dalla vita
gretta e vuota del mondo, fuggite nel regno dell’idea! Schiller.
Così sulla porta del convento di Grotta Ferrata sta scritto:
Ἔξω γένοισθε τῆς μέθης τῶν φροντίδων.





6.  Il Tiraboschi (III, l. c. 16) fa incominciare dalla monacazione
di Cassiodoro la completa ruina della letteratura
italiana: D’allora in poi l’Italia non potè occuparsi in altro
che nel piangere le sue sciagure. Egli dedica a Cassiodoro
un eccellente Capitolo e con molta dignità respinge le supposizioni
del Saint Marc riguardo ai motivi che spinsero
il Ministro a farsi monaco. Cassiodoro dettò nel chiostro la
sua Storia ecclesiastica, Historiae ecclesiasticae tripartitae
libri XII, un compendio di Sozomeno, di Socrate e di Teodoreto;
scrisse inoltre De orthographia per istruzione dei suoi
frati, che egli esortò vivamente ad occuparsi di copie di codici.
Vedi il Tiraboschi, il Baehr, Storia della letteratura
romana e le Fonti storiche del Wattenbach.





7.  Rutilio con versi eleganti e vivaci scaglia le prime
frecciate di satira che si conoscano scritte contro il monachismo
(v. 489 e segg):




Processu pelagi jam se Capraria tollit,

  Squallet lucifugis insula plena viris.

Ipsi se MONACHOS graio cognomine dicunt,

  Quod soli nullo vivere teste volunt.

Munera fortunae meluunt dum damna verentur:

  Quisquam sponte miser, ne miser esse queat?








8.  Il Nerini, De Templo et Coenob. S. Bonifacii et Alexii,
Roma 1752, c. 4, reputava che questo convento sull’Aventino
fosse l’antichissimo di Roma. Il documento della donazione
di Eufemio desta appena un sorriso.





9.  Gaudemus Romam factam Hierosolymam. Crebra
virginum monasteria, monachorum innumerabilis multitudo
(S. Hieron., Ep. 126, ad Principiam). Quando parlammo del
saccheggio dei Goti trovammo Marcello con Principia sull’Aventino,
e la pia donna morì pochi dì dopo la caduta di
Roma. La più antica menzione di una monaca romana nelle
iscrizioni dei monumenti risale al 447. Hic quiescit gavdiosa
C. ancilla dei qvae vixit annis xl. et men. v.
dep. x. kal. Octob. Callepio vc. con. Trovasi nel De Rossi,
Inscript. Christian. I, n. 739.





10.  Joh. Diacon., Vita S. Gregor. I, c. 6. Paul. Diacon.,
Vita S. Gregor. c. 2. Mabillon, Acta S. Ord. S. Ben. I.





11.  Precisamente ottanta libbre contribuite dal «patrimonio
di san Pietro» che Gregorio, nella carezza cui era salita
in Roma ogni vettovaglia, giudica essere troppo poco.
Così è la vita loro, dic’egli, e la traggono in lacrime e in
astinenze, laonde io credo che, se elleno state non fossero,
niuno di noi per sì lunghi anni avrebbe potuto in questa
città serbarsi in vita sotto la spada dei Longobardi. Lettera
di grazie da Gregorio indiritta a Teoctista e Andrea. Ep. 23,
lib. VI. Le donne che vivevano in religione claustrale appellavansi
dal greco monastriae; con dizione latina sanctimoniales.





12.  Il Mone, Storia del paganesimo nell’Europa settentrionale,
II, § 96, descrisse le costumanze pagane dei Longobardi.
Il Borgia, Memorie di Benevento, II, 277, riporta un
inno a Barbato dell’anno 667, in cui è discorso della cessazione
del culto dei serpenti. Dalla venerazione che i Longobardi
tributavano al campeggio ed agli alberi magici ebbe origine
la credenza popolare degli Italiani che i Tedeschi principalmente
adorassero gli alberi. Il Göthe trovava ancora viva in
Italia quell’idea.





13.  Paolo Diacono, III, c. 11, dice che fu il Papa a far
venire granaglie.





14.  Il Ducato di Spoleto, che ebbe tanta importanza nella
storia di Roma, probabilmente fu fondato intorno al 569. La
storia del Ducato fu scritta dal benemerito abate Fatteschi,
che pel primo si giovò dei documenti longobardi di Farfa:
Memorie Istorico-diplomatiche riguardanti la serie dei Duchi
di Spoleto, Camerino 1801. La cronologia dei primi tempi longobardici
è buia.





15.  Colla caduta del regno i Goti non erano del tutto scomparsi
in Italia. Così in Roma come nella Campania eglino continuarono
in famiglie che assunsero costume latino.





16.  Menander, Excerpt., p. 126.





17.  Mabillon, Annal. Benedict. ad ann. 580; sennonchè
il Tosti assume l’anno 589. Nella sua storia di Monte Cassino
egli tratta dei primi secoli assai brevemente e con discorso
incerto; ed io seguo con buon fondamento gli Annali
dal Mabillon e gli Acta SS. Ordinis S. Benedicti editi dal
Mabillon stesso.





18.  Paul. Diacon., IV, c. 19 e il Chronic. S. Monast.
Casin. I, c. 2, nel Muratori Script., T. IV.





19.  Nei più tardi anni del medio evo scomparve ogni
traccia di questo convento di Benedettini presso il Laterano.





20.  Sigon. De Regno 1, 17. — Carlo Troya, Cod. Dipl.
Long. 1, 62 pensa che la Città fosse governata dal Senato e
dagli altri magistrati di Roma finchè non v’era nè un Duce,
nè un Maestro dei militi. Della pace conchiusa parla Pelagio
II, Ep. V ad Elia vescovo di Grado ed ai Vescovi d’Istria
e delle Venezie (nel Labbè e nel Troya, Cod. Dipl. I, n. XIV).
Il Noris ed il Muratori son d’accordo nel ritenere per data
l’anno 586.





21.  Per Respublica non deve intendersi la Città, ma lo
Stato. Del pari, Childeberto, in una lettera a Lorenzo di
Milano, dice: Juxta votum Romanae reipublicae vel Sacratissimi
nostri Imperatoris (Troya, Cod. Dip. Longob. n. XI). — Vel
unum magistrum militum, et unum ducem dignetur
concedere; dunque i due officî erano distinti.





22.  La epistola (ad Gregorium Diacon. Ep. III, Labbè
Concil. VI, 623) porta la data: 4. Nonas Octobr. indict. III.
Il Muratori la attribuisce all’anno 587, ma il Troya I, n. 16,
con buone ragioni la fa risalire ai 5 ottobre 585.





23.  Ep. IV ad Aunacharium Episc. Antisiadorensem:
nec enim credimus otiosum, nec sine magna divinae providentiae
admiratione dispositum, quod vestri reges Romano
imperio in orthodoxae fidei confessione sunt similes; nisi ut
huic urbi ex qua fuerat oriunda, vel universae Italiae finitimos,
adjutoresque praestaret. I Franchi furono considerati
Leti ossia federati dell’Impero romano. A ragione il Troya
annette a questo fatto importanza, e si riferisce ai versi che
Sidonio rivolgeva ad Eorico re dei Visigoti:




Eorice tuae manus rogantur,

Ut Martem validus per inquilinum,

Defenset tenuem Garumna Tibrim.






Troya, Storia d’Italia, I, 1308. Tav. Chronol., p. 577. Si
legga nel Cod. Diplom. Long., n. 43, la lettera che Maurizio
scriveva a Childeberto, dove l’Imperatore discorre della priscam
gentis Francorum et Ditionis Romanae unitatem. Così
si preconizza il tempo più tardo, in cui un Pontefice diceva
di Carlo Magno: cujus industria Romanorum Francorumque
concorporavit imperium. Sergio, in un documento riportato
dal Maurisse, Hist. de Metz, p. 190 e citato da Giorgio
Waitz, Storia della costituzione germanica, III, 185.





24.  Gregor. Turonen., Hist. Francor., X, c. 1. Vi attinsero
Giovanni Diacono, Vita S. Gregor. I, c. 34 e Paolo
Diacono, Vita S. Gregor. c. 3 e De gestis Longob. III, c. 23. — L’Alveri,
Roma in ogni stato, I, 571 e segg., con molto
ardimento e con grossi errori, dà la storia di tutte le inondazioni
del Tevere e di tutte le pestilenze di Roma dalla fondazione
della Città fino al 1660.





25.  Gregorio di Tours, X, c. 1, Paolo Diacono De gest.
Long. III, c. 23. La Cronica di Mario d’Avenche la chiama
anche variola, pustola e glandula.





26.  Procop. De bello Persico, II, c. 22, 23, Paul. Diaconus,
De gest. Long., III, c. 4.





27.  Gregor., Dial. IV, c. 36. La descrizione di una visione
meravigliosa del Paradiso e del Purgatorio trovasi più tardi
nella lettera che San Bonifacio di Magonza indirizzava alla
Domina Eadeburga, nel Baronio, Annal. IX, p. 11.





28.  Hic fecit supra corpus b. Laurentii martyris basilicam
a fundamento constructam, et tabulis argenteis exornavit
sepulchrum ejus. Anast. in Pelag.





29.  



Praesule Pelagio martyr Laurentius olim

  Templa sibi statuit tam pretiosa dari:

Mira fides! gladios hostiles inter et iras

  Pontificem meritis haec celebrasse suis.






La iscrizione (di sei distici), ora quasi cancellata è riportata
completamente nel Bunsen III, 2, 314 secondo la correzione
introdotta da Gaetano Marini nel suo Codice manoscritto
della Vaticana. Vedi anche Ciampini, Vet. Mon. II,
c. 13. — L’associazione di Lorenzo e di Stefano è spiegata
chiaramente in una sentenza di Leone I: A Solis ortu usque
ad occasum Leviticorum luminum corruscante fulgore, quam
clarificata est Hierosolyma Stephano, tam illustris fieret Roma
Laurentio. S. Leo Papa, serm. 83 in festo S. Laur. M. pagina
169 (Edit. Lugdun. 1700); nel Fonseca, de Basil.
S. Laur. in Dam. c. 3, p. 137.





30.  Sotto il musaico con caratteri ammodernati leggesi
il distico antico:




Martyrium flammis olim Levita subisti

  Jure tuis lux templis veneranda redit.








31.  Della vita di Gregorio scrisse Giovanni Diacono,
contemporaneo di Anastasio bibliotecario, in sull’882. Dapprima
monaco di M. Cassino, indi Diacono della Chiesa romana,
Giovanni dettò quella biografia dietro comando di
Giovanni VIII (Mabillon, Acta S. O. S. Ben. T. I). Anche
Paolo Diacono, monaco di M. Cassino, scrisse una Vita S.
Gregorii, la quale tuttavia, nella forma in cui oggi la conosciamo,
gli è contestata (Mabillon, ivi). Vi ha inoltre la Vita
S. Gregorii nei Bollandisti e Maurini, ma essa non è che un
raffazzonamento.





32.  Gregorio stesso (Ep. 2, lib. III) dice di aver tenuto
quell’officio: Ego quoque tunc urbanam praefecturam gerens.
V’ha però la lezione praeturam, nè Gregorio di Tours nè
Paolo Diacono, nè Beda (Histor. II, c. 1) non fanno alcuna
menzione di ciò. Stando al Pagi, ad ann. 581, n. III, Gregorio
intorno all’anno 575 fu prefetto della Città.





33.  Di tal guisa Gregorio di Tours ben dipinge la pompa
bizantina del vestire, Hist. X, c. 1.





34.  Clerus, Senatus, populusque romanus, dice Giovanni
Diacono, Vita I, c. 39, ma in questa antica formula sotto
nome di Senato manifestamente non può intendersi altro
che il titolo degli ottimati.





35.  S. Gregor., Ep. 2, lib. XI.





36.  Secondo il Martinelli, santa Eufemia sorgeva nel
vico Patricio non lungi dal Titulus Pudentis.





37.  Di questa Litania septiformis parlano Gregorio di
Tours, X, c. 1 e Paolo Diacono, De gest. Long. III, c. 24,
e in generale: Laderchius, De sacris Basil. SS. Mart. Marcell.
etc. III, c. 10. Sono qui dunque menzionate tutte le sette
regioni ecclesiastiche; la Reg. III e la Reg. IV corrispondono
alle antichissime denominazioni, le altre no. Oltracciò non si
parla di alcuna chiesa nel Trastevere, perlocchè la processione
non si attenne esattamente alla partizione regionale.





38.  Benedetto XIV vi fece innalzare quella statua. L’angelo
che ripone nel fodero la spada sarebbe il simbolo più
sublime del sacerdozio che ha missione di dare al mondo la
pace; sventuratamente però non si affà alla storia dei Papi,
che usurparono anche la podestà della spada temporale.





39.  La iscrizione dice: Lucae et Lucis opus. Virgo haec
quam cernis in ara circumvecta nigram dispulit urbi luem.
Il Casimiro, nella sua Storia di S. Maria in Araceli, dà la
descrizione dell’imagine bizantina della Madonna ed una
lunga ed arida dissertazione su quell’argomento. Non mi è
noto che al tempo di Gregorio fossevi l’uso di trasportare
in processione le imagini dei Santi. Oggidì ancora si celebra
la ricordanza di quella leggenda, poichè la grande processione
di san Marco, quando giunge al ponte adrianeo,
canta l’antifona Regina coeli.





40.  S. Gregor. Ep. 4, lib. I. Le sue prime lettere, precisamente
quelle indiritte a Teoctista sorella dell’Imperatore,
lamentano la perduta felicità della vita contemplativa: Contemplativae
vitae pulchritudinem velut Rachelem dilexi sterilem
sed videntem et pulchram, quae etsi per quietem suam
minus generat, lucem tamen subtilius videt. Lea mihi in nocte
conjuncta est, activa videlicet vita, fecunda, sed lippa,
minus videns, quamvis amplius parens. Dei simboli di Rachele
e di Lia usarono più tardi Dante e Michelangelo.





41.  S. Gregor., Ep. 4, lib. VI: Secretiora loca petere aliquando
decreveram, e la praef. del Liber Pastoralis dice:
Pastoralis curae me pondere fugere delitescendo voluisse. Anche
Gregorio di Tours, X, c. 1, dice soltanto: Cum latibula
fugae praepararet, capitur. Ma Giovanni Diacono, I,
c. 49, riferisce la leggenda della fuga, e Paolo Diacono,
Vita, c. 11, racconta che egli si faceva trasportare entro una
cesta e che una colonna di luce indi ne tradiva l’intento.





42.  Evang. Lucae, XXI, 10, 11.





43.  È questa la Omelia prima sugli Evangelî della Edizione
dei Benedettini, t. I, p. 1436. Mi presi l’arbitrio di
compendiare la predica verso la fine.





44.  S. Gregor. Ep. 2, lib. I. Nelle lettere è usata più
spesso l’espressione di sitonicum per annona.





45.  Ep. 3, lib. I.





46.  Ep. 32, lib. II, ind. X. Theodosiani vero, qui hic remanserunt,
rogam non accipientes, vix ad murorum quidem
custodiam se accomodant. La voce ῥόγα significa donativum o
stipendium, ed erogator tesoriere degli stipendi. V. l’Ep. 129,
lib. VII, ind. II, indiritta a Donellus erogator.





47.  Hieron. Rubeus, Hist. Ravenn. IV, p. 187.





48.  Paul. Diacon., De Gest. Long., IV, c. 9, e S. Gregor.
Praefat. in lib. II super Ezechiel. e l’Omelia sesta.





49.  Dal testo di questa Omelia riunisco soltanto questi
frammenti: Ubi enim senatus? ubi jam populus? Contabuerunt
ossa; consumptae sunt carnes: omnis in era saecularium
dignitatum fastus extinctus est. Quia enim senatus
deest, populus interiit — jam vacua ardet Roma.





50.  In qua (urbe) sine magnitudine populi, et sine adjutoriis
militum tot annis inter gladios illaesi, deo auctore,
servamur. Ep. 23, lib. VIII, Ind. I.





51.  Ep. 43, lib. IV, Ind. XIII.





52.  Ep. 40, lib. V, Ind. XIII. Merita considerazione questo
periodo: Et quidem si terrae meae captivitas per quotidiana
momenta non excresceret: vi parla una grande coscienza
della dignità propria; Gregorio sentiva di essere a
capo del paese romano.





53.  Le lettere di Gregorio parlano del Dux Sardiniae
(Ep. 46, 47, lib. I), del Dux Arimini (56, I), del Dux Campaniae
(12, VIII), del Dux Neapolis (5, XII) ecc.





54.  Nelle vicinanze di Roma, e incaricati puranco di prestarle
soccorso, erano Veloce e Maurizio, maestri de’ militi,
(Ep. 21, XII, Ind. 7). Più di sovente è fatta menzione di Maestri
de’ militi in Sicilia ed in Napoli: 25, XII; 13, 71, 75, VII.





55.  Ep. 129, VII. Ep. 2, VIII, Ind. 3.





56.  Praefectus Urbis Johannes: Ep. 7, VIII: così il già
menzionato Gregorio era prefetto della Città. Ep. 40, V.





57.  Georgius Praef. Italiae. Ep. 22, 23, 37, 38, I, 24, XII,
c. 1, V. Si noti la espressa distinzione: Excell. Romanum
Patricium (cioè l’Esarca) et per emin. Praefectum atque per
alios Civitatis suae nobiles viros. — Praef. Africae 37, VIII,
Illyrici 21, II, Siciliae 38, II (qui altri Codici scrivono Praetor).
Vi contraddice pertanto il Panciroli il quale nella Notitia
imp. occid., pag. 115, dice: Italiae serius recuperatae
suus Praefectus redditus non invenitur.





58.  Proconsul Italiae (Ep. 20, VIII). Gregorio si lagna col
Proconsole che alla Diaconia di Napoli fosse tolta l’annona,
e si riferisce a quanto aveva fatto Giovanni suo predecessore
nell’officio. È cenno anche di un Proconsul Dalmatiae
(Ep. 3. VII). Non avevano dunque anche i Proconsoli cessato
di esistere, come il Biondo e il Giannone opinano a torto.





59.  Ep. 30, X: Quia quid passurus sit, exemplo praecedentium
non nescimus.





60.  Ep. 51, X, Ind. 3. Al punito, che era colpevole di malversazioni,
Gregorio indirizzava una bella lettera di conforto
Ep. 31, VIII. Il Baronio compara mirabilmente le relazioni
di Gregorio con Leonzio a quelle di Cicerone con Verre.





61.  Epp. 54, 55, 56, 57, 58, VIII.





62.  Felix Contelorius scrisse de Praefecto Urbis (Roma
1631): è lavoro importante per la storia dei Prefetti nei
più tardi anni del medio evo; esso apre con bastante ingenuità
la serie dei Prefetti antichi da Adamo o da Romolo. A
quello scrittore, con maggior cura, ma soltanto fino all’anno
600, succedette il Corsini, de Praefectis Urbis, Pisa 1766. — Trovo
che il prefetto Giovanni portava titolo di Palatinus
e di Patricius (51, 52, VIII), ed osservo che il titolo di Patricius,
più tardi proprio del solo Esarca, era in quel tempo
ancora diffuso largamente: Opilio Patricius (Ep. 27, XII), Venantius
Patricius (33, I, 42, 43, V), ecc., perfino la moglie
di lui si appella Patricia (128, VII), e così la romana Rusticiana.
Non parlo del Patricius Galliarum, il cui titolo era
allora conferito dai Re franchi (33, II, 17, XII).





63.  Così un Comes privatorum Beator: hic qui quasi comes
privatorum dici vult, venisse et multa contra omnes agere.
Ep. 26, XI, Ind. 6. — Nella Ep. 29, XII, Gregorio parla dei
diversa officia palatii urbis Romae, pei quali raccomanda
l’annona.





64.  Il Troya, Osserv. sul Gov. di Roma nel 595 (Nota al
Cod. Dip. Long., I, n. 131), s’industria a sostenere la esistenza
del Senato. A favor di questa opinione egli osserva (n. 401)
che nell’anno 717 entra in corte di Liutprando un Senator
filius Albini, nel quale vuol ravvisare un Senator Romanus.
Io trovo tuttavia che ancora in sull’anno 874 un Vescovo di
Torcelli porta nome di Senatore, del cui titolo si fregiava
anche Cassiodoro. Però il Troya respinge l’idea del Savigny
che il Decurionato esistesse nelle città italiche ad onta della
conquista dei Longobardi, e questo errore fu, dopo di lui, corretto
da Carlo Hegel, il quale reputa che la designazione
Ordo (Clero, Ordini et Plebi) usitata ai tempi di Gregorio,
fosse unicamente una forma dello stile di segreteria, e, dichiarando
che per esso debbasi intendere il ceto degli Honorati
et Possessores, opina che le Curie, massimamente in questo
periodo, fossersi estinte (I, c. 2, della sua Storia della Costituzione
dei Municipî).





65.  Il conte Vendettini (Del Senato Rom. I, c. 2) si sforza
indarno di affermare che esistesse il Senato ad onta delle parole
di questa Omelia, e il Troya appunta di esagerazione
i detti di Gregorio. Il Savigny (I, 367, Nota c.) sostiene che
nelle Lettere di Gregorio è fatta menzione del Senato; io
però in quelle Lettere non rinvenni neppur un passo dove
fosse il caso di trovarne motto, fuori di una che parla dell’acclamazione
con cui il clero ed il Senato accolsero il simulacro
di Foca: io la reputo però un’aggiunta posteriore alla
compilazione di quelle Lettere. Senatus deest, populus interiit,
dice Gregorio. Supposto pure che qui il deest fosse soltanto un
rettoricume come l’interiit, e che quell’ambasceria di senatori
avvenuta nell’anno 579 provasse la continuazione del
titolo senatorio, ne sarebbe salvo soltanto un nome, non già
l’essenza.





66.  La patrizia Rusticiana era emigrata a Bisanzio, e sembra
che Gregorio invano abbia invitata la pia e ricca donna a
tornarsene a Roma. Qui possedeva dei beni; ed ella consolava
sè con pellegrinaggi al monte Sinai, e il Papa con donativi;
gli mandava dieci libbre d’oro perchè riscattasse schiavi,
e drappi di seta per ornamento della chiesa di san Pietro,
pretendendo con ambizione aristocratica che quei tappeti dovessero
essere trasportati alla basilica con pompa solenne.
Gregorio le scrisse cinque lettere.





67.  Così, nel documento della donazione a san Paolo di
alcuni beni, leggiamo i nomi dei Fundi Antonianus, Cassianus,
Cornelius, Primianus. Ep. 9, XII, Ind. 7.





68.  Ut quisquis fuisset publicis administrationibus implicatus,
ei ad ecclesiasticum venire officium non liceret. Joh.
Diacon., Vita S. Gregor. II, c. 16. Gregorio perciò venne in
dissenso coll’Imperatore (Ep. 62, 65, II). All’invece si presenta
il solo caso di uno che uscisse del chiostro per assumere un
officio temporale. Il patrizio Venanzio diventava ex monacho
Cancellarius d’Italia, e perciò n’ebbe aspra censura da Gregorio
(Ved. l’Ep. 33, I, ed altre lettere a lui indiritte). Già Costantino,
nell’anno 320, aveva dovuto promulgare una legge, mercè
cui proibiva che quegli sventurati schiavi delle finanze dello
Stato, ch’erano i Decurioni, rifuggissero nel sacerdozio
(Cod. Theodos. XVI, 2, 3). Del continuo gli Imperatori tentarono
con editti d’impedire che gli officiali dello Stato concorressero
alle dignità ecclesiastiche.





69.  Al tempo di Gregorio fannosi risalire le publiche
lavande dei piedi e i conviti di pellegrini a Pasqua: sono oggidì
quelle scenate da teatro, colle quali in Roma si mettono
in maschera la povertà e la umiltà cristiana.





70.  Si consultino Joh. Diacon., Vita, II, c. 53, e le numerose
lettere di Gregorio a questi suddiaconi.





71.  Ep. 70, lib. I.





72.  Ep. 30, lib. XII, Ind. 7. — Dopo ch’ebbero perduti i
patrimonî di Sicilia, i Papi andavano talvolta a cercar cavalli
in Francia. Adriano pregava Carlo di spedirgli alcuni
«famosi» cavalli, per poter cavalcare con decoro: Tales nobis
famosissimos mittite equos, qui ad nostram sessionem facere
debeant. Cod. Carol., Ep. LXVII (nel Cenni, LXXXI, p. 440).
Per i rapporti colle colonie hanno importanza la Ep. 44, I,
Ind. 9, ad Petrum Subd. Sicil., e le altre: IV, 21, Ind. 12;
IX, 18, 19, Ind. 2, XIII, 34, Ind. 6. — Il canone in grano è
specificato così: Pensionem integram et pensantem ad septuaginta
bina persolvant. La prestazione è chiamata pensio (da
pensum), talfiata anche burda o burdatio (forse il Bürde, fastello,
fascio dei tedeschi?), oppure illatio burdationis. Una
imposta sui prodotti del mercato è detta siliquaticum o
siliquae; così in Cassiodoro, Var. lib. II, Ep. 30, III, 25.
Se un colono prendeva moglie, pagava al Conductor, a titolo
di nuptiale commodum, un solidus. — Le massime di Gregorio
sono espresse nell’Ep. 44, I: quia nos sacculum ecclesiae ex
lucris turpibus non volumus inquinari: aurea sentenza e
meritevole che si tragga dall’obblio.





73.  Cenni storici sull’agro Romano dal secolo VIII sino
ai giorni nostri, Roma 1855, breve ed utile scrittura colla
carta topografica dell’agro romano, di Emilio Pitorri.





74.  Gregorio impiegava il reddito di beni cospicui per
alimentare le lampade nella chiesa di san Paolo; erano i possedimenti
ad Aquas salvias: Massam quae Aquas Salvias nuncupatur,
cum omnibus fundis suis; i. e. Cella vinaria,
Antoniano, villa Pertusa in foro Primiano, Cassiano Silonis,
Cornelii, Thessalati atque Corneliano. Ep. 14, XIV, Ind. 7.
Di tal guisa nella Campagna si salvano dal naufragio i nomi
ruinosi di antiche famiglie patrizie. Oggidì ancora la Massa
delle acque Salvie colla Victoriola e colla Cesariana è la maggiore
nel patrimonio appiense. — Continuava ancora il nome
del fiume Almo, come emerge dalla stessa Bolla, che principalmente
offre ottime notizie dei dintorni del san Paolo. A
destra fuori della porta esisteva allora il convento di monache
di santo Stefano, il fondo Pissinianico e la fossa latronis. A
sinistra erano i possedimenti del convento di santo Edistio.





75.  Maurizio, intorno al 569, mandava trenta libbre d’oro
perchè fossero ripartite fra il clero e i poverelli; e Gregorio
(Ep. 2, VIII, Ind. 3) gliene fa quitanza rendendogli grazie. — Ma
l’Esarca prendeva denari a prestito dalla Chiesa:
Ep. 129, VII, Ind. 2.





76.  Nepe: Ep. 2, XI, Ind. 10. — Napoli: Ep. 24, XII,
Ind. 7: Universis militibus Neapolitanis — magnificum virum
Constantinum Tribunum custodiae civitatis deputavimus
praeesse. Qui ha motivo di giubilare il cardinale Baronio. — Cagliari:
Ep. 2, 5, VII, Ind. 2.





77.  Ep. 21, 22, 23, XII. Ind. 7 ai maestri de’ militi Veloce,
Maurizio, Vitaliano.





78.  Ep. 41, 42, VII, Ind. 2: Lettera di grazie di Gregorio
ad Agilulfo e a Teodolinda.





79.  Ep. 103, VII, Ind. 2, a Teodoro, curatore di Ravenna.





80.  Sui Laurata vedi il Baronio, ad ann. 603, i Benedettini
nella annotazione all’Ep. 1, XI, Ind. 6 e il Ducange
nel Glossario. — Adriano I scriveva a Costantino e ad Irene:
Neque enim quando imperialis vultus et imagines in civitates
introducuntur, et obviant judices et plebes cum laudibus,
tabulam honorant vel supereffusam cera scripturam, sed figuram
imperatoris (nel Labbé, Concil. VII, 758).





81.  Ep. 1, XI, Ind. 6: Venit autem icona suprascriptorum
Phocae et Leontiae Augustor. Romam VII Kal. Maii,
et acclamatum est eis in Lateranis in basilica Julii ab omni
clero et senatu: Exaudi, Christe: Phocae Augusto et Leontiae
Augustae Vita. Tunc jussit ipsam iconam Dom. beat. et apostol.
Gregorius Papa reponi in oratorio S. Caesarii mar. intra
palatium.





82.  Il Bunsen ecc., III, 1, 507, opina che la basilica Julii
in Lateranis sia stata l’antico Palazzo e si riporta ad Anast.
Vita Sergii I: Basilica domus Juliae, quae campum respicit.
A me però avviene di trovare il seguente passo nella Vita
s. Vitaliani, dove, di tempi anteriori, si parla della presenza in
Roma dell’Imperatore Costante: Venit ad Lateranos et laetus
ibidem pransus est in basilica Julii, prova evidente che
si discorre di una sala o di un triclinio dell’antico palazzo
lateranense.






83.  Il Baronio pensa a san Cesario nella via Appia, ma
egli interpreta erroneamente il passo della Vita Sergii I. Un
oratorium S. Caesarii era nel Laterano, e il Galletti, Del
Vestarario, p. 3, determina che esso esistesse nel Vestiarium.
Il Gibbon vi trova posto nel palazzo de’ Cesari; le inesattezze
di lui per quel che riguarda le località di Roma sono altrettanto
gravi che perdonabili. Come poteva un tanto uomo
ignorare che la Chiesa chiamava santi i papi ancor dopo
san Gregorio?





84.  A Foca Ep. 38, XI, Ind. 6, del mese di giugno. A
Leonzia Ep. 44, XI, ed a Foca, Ep. 45, XI. — Il Baronio lo
scusa, denigrando la fama di Maurizio; il Muratori s’indigna
celebrando il Maurizio; il Sigonio narra, senza assumere quella
missione di giudice che spetta allo Storico; ma il Gibbon
e il Bayle dicono la verità. Il gesuita Maimbourg, Histoire
du Pontife St. Gregoire, Paris, 1680, I, 257, trova occasione
di adulare Luigi XIV, dicendo che l’umiltà di Gregorio fu
sì ammirabile ch’egli ad un tiranno qual’era Foca scriveva
avec tout le respect et toute la soumission qu’un sujet doit
à son Prince. L’abate Fleury con eleganza dice soltanto:
On voit par cette lettre, combien saint Grégoire était peu
content du gouvernement de Maurice.





85.  La iscrizione leggesi nel Bunsen, III, 1, 271 e in Carlo
Fea, Iscrizioni di monumenti pubblici, Roma, 1813 pag. 4.
Del Senato non è cenno qui, come non havvene al ponte che
Narsete edificava sull’Anio. Del resto diverte il comparare
a quella iscrizione pomposa l’energica enumerazione delle
qualità che Cedreno attribuisce a Foca: Vinosus, mulierosus,
sanguinarius, rigidus, ecc. Hist. Comp., p. 170.





86.  Ep. 30, III, Ind. 12.





87.  Colla Ep. 29, I, egli spedisce ad Andrea di Dibiria
una di quelle chiavicine: Clavem a S. Petri Apost. corpore — quae
super aegros multis solet miraculis coruscare: nam
etiam de ejus catenis interius habet. Eaedem igitur catenae,
quae illa sancta colla tenuerunt, suspensae colla vestra sanctificent.
Aratore, nel suo poema della storia dell’Apostolo,
dice sulla fine del primo libro:




His solidata fides, his est tibi Roma catenis

Perpetuata salus, harum circumdata nexu.

Libera sempre eris, quid enim non vincula praestent,

Quae tetigit, qui cuncta potest absolvere? cujus

Haec invicta manu, vel relligiosa triumpho

Moenia, non ullo penitus quatientur ab hoste

Claudit iter bellis, qui portam pandit in astris.






Gregorio VII rinnovellava l’uso di mandare in dono delle
chiavi di Pietro; egli ne spediva ad Alfonso di Spagna.
Reg. Greg. VII. 6. — Ancor nell’anno 1866 si fondava una
confraternita delle catene di san Pietro. — Mai
catene furono portate sì a lungo quanto quelle di san
Pietro.





88.  Gregorio mandava alla regina Teodolinda un amuleto
in croce d’oro, che ancora può vedersi nel tesoro di
Monza. L’uso degli amuleti trovasi diffuso in Roma dopo il
secolo quarto. Dapprima portavano appesi al collo dei pesci
di metallo che contenevano reliquie, ed anche de’ globi d’oro
come nell’antichità: soltanto nel secolo sesto gli amuleti in
forma di croce sembrano esser divenuti più frequenti, sebbene
se ne rinvenga anche nel quarto secolo. — Vedi il
De Rossi, Bullettino di Archeologia cristiana, Roma, maggio,
1863, n. 1.





89.  Ep. 23, VI.





90.  Ep. 34, VII: L’ex-console Leonzio gli manda oleum sanctae
crucis et aloës lignum, unum quod tactu benedicat, aliud
quod incensum bene redoleat. Il Marini, Pap. Dipl. N. 143,
riporta un documento da Monza (intorno all’anno 600), che
contiene un catalogo degli olii dei santi Martiri di Roma;
tanta copia ai tempi di Gregorio ne aveva fatta venire la
regina Teodolinda. Vedi inoltre il Marini in nota alla pagina
377 e il Ducange: Ἔλαιον του ἁγισυ Σταυρο, nel Glossario.





91.  Joh. Diac. Vita S. Greg., III, c. 58: Vestes foras
excussae. — Francesco Pagi non si stupisce che un abito
facesse miracoli, se ne operavano i sudarî e le cinture di
san Paolo. Breviar. p. 189, XXIV.





92.  Dialog. III, c. 30. Il diavolo era ariano, e con esso
Gregorio mirava a far breccia nei Longobardi.





93.  Ep. 19, II. Ind. II. Nè nella Roma del medio evo,
nè in quella odierna mi riescì di rinvenire una chiesa di
questo Santo famoso del Norico, il cui cadavere era dai suoi
fratelli emigranti portato a Napoli nel tempo di Odoacre.





94.  Dialog. IV, c. 40. Geenna è l’espressione adottata
dai Padri della Chiesa. Anche Prudenzio ne usa, principalmente
in quel passo stravagante con cui conchiude la sua
Hamartigenia: Avidae nec flamma gehennae Devoret hanc
animam mersam fornacibus imis. — Esto: cavernoso, quia sic
pro labe necesse est Corporea, tristis me sorbeat ignis averno.
Sembra quasi accogliere un’idea del Purgatorio. — Nel documento
di una donazione, in Farfa nel secolo ottavo, si legge:
Quisquis — metu gehennae aeterna incendia pertimescens
(Registri di Farfa nel Fatteschi ecc., p. 260). Nel secolo
nono, il Poeta Saxo dice: Sevis tortoribus igne gehennae.
Secondo la dottrina di Gregorio l’Inferno senza fondo
(Infernus) era nella terra, e, come nel poema di Dante, era
diviso in parecchi scompartimenti (poenales loci). Chi moriva
nella fede doveva anzi tutto purificarsi nel Purgatorio.





95.  Ricavai questa leggenda da Joh. Diac. II, c. 44, da
Paolo Diac. c. 27 e dal greco Giovanni Damasceno (del
secolo ottavo) nell’opera De iis, qui in fide dormierunt, tom. I,
c. 16, ediz. di Parigi del 1712. Fa meraviglia che il Leggendario
di Jac. de Voragine non l’abbia accolta. Della redenzione
di Trajano fa menzione anche il Chronicon di Siegberto,
ad ann. 591, ed il Cronista viveva intorno al 1100.





96.  Bellarmino, De Purgatorio II, c. 8, nel tom. I delle
Controversie.





97.  Lo spirto poetico di Dante, come un tempo Gregorio
nel foro, scorse storiata quella leggenda nel Purgatorio fra
gli intagli del primo cerchio che attestano esempli d’umiltà:




Quivi era storiata l’alta gloria

  Del roman prence, lo cui gran valore

  Mosse Gregorio alla sua gran vittoria:

Io dico di Trajano imperadore etc.

                        Purgat. Cant. X.








98.  Paul. Diacon., Vita S. Gregor., c. 27: Quod opere
mirifico constat esse constructum. Nel Museo gregoriano del
Laterano si conservano due splendidi ornati in alto rilievo del
foro di Trajano, e un bel rilievo di parecchie figure, tra cui
quella dell’Imperatore, che deve aver fatto parte dell’arco di
trionfo di Trajano: da quei resti puossi argomentare la bellezza
di quel foro, in verità opus mirificum.





99.  Venant. Fortun., Carm. III, c. 23; ed inoltre VII, c. 8:




Si tibi forte fuit bene notus Homerus Athenis:

  Aut Maro Trajano lectus in urbe foro.








100.  Quei versi gli sfuggirono; ma questi ei serbò di una
iscrizione funeraria che Venanzio compose per il vescovo
Leonzio:




Nobilitas altum ducens ab origine nomen

  Quale genus Romae forte senatus habet.






Lib. IV, poem. 10. — Vendettini, del Sen. Rom., p. 17.





101.  Ozanam, Documents inédits etc., p. 6, il quale toglie
a prestito il contenuto sostanziale del suo scritto dalla eccellente
dissertazione del Giesebrecht: De literarum studiis
apud Italos.





102.  Aratore, ligure di nascita (morto nel 556 o nel 560),
scrisse due libri Historiae apostolicae (tom. X della Max.
Bibl. Veter. Patr. Lugduni). La dedica all’abate Floriano
in forma d’elegia non è priva di grazia:




Ad carmen concurre meum; pedibusque labanti

 Porrige de placido saepe favore manum.






Del resto questo poema ha lo scopo di glorificare san Pietro,
cui è consecrato il primo libro, e san Paolo, cui è consecrato
il secondo. — Intorno ad Aratore si veda il Tiraboschi, III,
I, c. X, e il Galletti, Del Primicerio, p. 21. — Sette volte
il poeta lesse i due libri in publico. Il poema si contiene in
un antico Cod. Vatican., n. 1665, sulla fine del quale, Fol. 39,
sono raccolte le notizie della sua intitolazione a Vigilio e della
lettura publica.





103.  Quei concetti non si spensero mai nella letteratura
cristiana. Idee e forme pagane ricomparvero ancora nella
età della rinascenza sotto di Carlo Magno. Il Piper, che
nella Mitologia e simboli dell’arte cristiana, tom. I, p. 139,
fa incominciare quell’età con Alanus ab insulis nel secolo
duodecimo, avrebbe potuto completare d’assai quel suo Capitolo
con esempli tratti dal tempo di Aratore.





104.  S. Columbani Poemata Epist. ad Fedolium, p. 34
(tom. XII della Max. Bibl.). Nel suo carme De vanitate et
miseria vitae mortalis già compaiono la rima e l’assonanza.
Quell’ode egli scriveva vecchio di settantadue anni, poco
tempo prima di morire. — Gli studi più recenti hanno dimostrato
che il celebre Cod. Argenteus di Ulfila apparteneva
al monastero di Bobbio. Alcuni preti goti convertiti dall’Arianesimo
donarono probabilmente quel gioiello a san Colombano:
di là fu portato in Vestfalia, indi ad Upsala. Castiglioni,
Ulphilae Gothica Versio Epistolae divi Pauli, Mediol.
1829, in Carlo Troya, Cod. Dip. Long. P. II, p. 24.





105.  Ep. 28, IX, Ind. 4.





106.  Togata e trabeata latinitas, dice il barbarico frate di
Monte Cassino nel secolo nono. Vita S. Greg., II, c. 13.





107.  È notevole per il suo secolo la «barbara eleganza»
con cui scrive Giovanni Diacono (II, c. 14): Sola deerat interpretandi
bilinguis peritia, et facundissima virgo Cecropia
(la lingua greca) quae quondam suae mentis acumina, Varrone
caelibatum suum auferente, Latinis tradiderat, imposturarum
sibi praestigia, sicut ipse in suis epistolis quaeritur,
vindicabat. — Gregorio confessa la sua ignoranza del
greco: Quamvis Graecae linguae nescius. Ep. 29, VI, Ind. XV,
e Ep. 27, VI: Hodie in Constantinopolitana civitate qui de
Graeco in Latinum, et de Latino in Graecum dictata bene
transferant, non sunt. Si ha fatica a crederlo.





108.  Quia in uno se ore cum Jovis laudibus Christi laudes
non capiunt. Ep. 48, IX.





109.  Non barbarismi confusionem devito, situs motusque
et praepositionum casus servare contemno, quia indignum
vehementer existimo ut verba coelestis oraculi restringam sub
regulis Donati. Epist. ad Leandrum come introduzione alla
Exposit. Moral. in Libr. Job. — Questa confessione, cui il
Brucker, Hist. Crit. Phil. III, 563, dà molto peso, è interpretata
dal Tiraboschi, il quale difende Gregorio con dignità
e con acutezza. — W. Giesebrecht, De litterar. stud. apud
Italos primis medii aevi seculis, Berlino 1845, dice di Gregorio:
Quamvis ipse doctissimus, non modo his studiis non
favebat, sed maxime iis erat inimicus. — C’est de tous les
papes, celui dont il nous reste le plus d’écrits, dice il Fleury,
Hist. Eccl., VIII, 235.





110.  V’erano pagani a Terracina, Gregor., Ep. 20, VII;
in Corsica, 2, VII; persino in Sicilia, 26, III; e Gregorio veniva
a sapere che il prete Sisinnio di Reggio nelle sue case
alzava preghiere a un idolo (4, X). È probabile che questo
uomo non fosse altro che un amatore di belle arti. — La Sardegna
aveva molti pagani, Ep. 23, ecc., III. Chiamavansi
Barbaricini e loro duce era Ospizio, che, fattosi cristiano, ebbe
da Gregorio in premio un Breve. I Giudici dell’isola per denaro
tolleravano il culto pagano, Ep. 33, IV.





111.  Ozanam, ecc., p. 32: On y enseignait assurément la
métrique latine, et les éléments de la langue grecque. Gregorio
scrisse il suo Antiphonarius sotto il dettato di un angelo nell’oratorio
della santa Croce nel Laterano: così almeno afferma
Giovanni Diacono, De eccles. Lateran. nel Mabillon, Mus.
Ital. II, 571.





112.  Giovanni di Salisbury (Polycrat. II, c. 29): Doctor
S. Gregorius non modo mathesin jussit ab aula recedere, sed,
ut traditur a majoribus, incendio dedit probatae lectionis




Scripta Palatinus quaecumque tenebat Apollo

                             (Horat., Ep. 3, I)






in quibus erant praecipua, quae coelestium mentem, et superiorum
oracula videbantur hominibus relevare. Si scorge
chiaro che per matematici intender si devono soltanto astrologi
e auguri.





113.  Ep. 29, VII ad Eulogio di Alessandria. Egli vi dimostra
che la biblioteca della Chiesa non era affatto completa.





114.  Li trasse da un palimsesto che altre volte aveva appartenuto
al monastero di Bobbio. Vedi la prefazione alla
sua edizione M. Tullii Ciceronis De Republica quae supersunt.
Romae, 1822.





115.  Leonis Urbevetani Chronicon, tom. V delle Deliciae
Eruditor. di Giovanni Lami, p. 104: et ne erroris antiqui
semen de cetero pullularet, imaginibus Daemonum capita
et membra fecit generaliter amputari — descrizione per
fermo preziosa di quest’amputazione generale di statue! Di
Gregorio narra lo stesso fatto, celebrandolo, Amalrico Augerio,
Vitae Rom. Pont., Muratori, Scriptor. III, 2, p. 55.





116.  Platina, De Vitis Pontif. in Sabiniano I. Qui e sulla
fine della vita di Gregorio lo difende con valore dall’accusa
di vandalismo.





117.  Bargeo, di mente barbarica al paro di Leone d’Orvieto,
difende Gregorio se distrusse statue e templi, locchè
ei crede; ed è massimamente opinione sua che i Romani
medesimi per impulso dei Papi violentemente devastassero la
Roma antica. — Gregorio è discolpato dal Platina, dal Tiraboschi,
dal Bandini e meglio che tutti dal Fea. Il Bayle
stesso (Dict. hist. et crit., article Gregoire I), lascia stare di
quelle accuse; il Brucker, ecc. III, 590, seg., e nell’Appendice,
attacca con accanimento il Papa, ma dubita egli pure
che si facesse reo di quel vandalismo d’arte.





118.  Ep. 24, XII: Quatenus cura formarum committi Augusto
vicecomiti debuisset. — Nam sic despiciuntur atque
negliguntur formae ipsae, ut nisi major sollicitudo fuerit,
intra paucum tempus omnino depereant. La lettera è dell’anno
602.





119.  Gregorio accenna una volta alle terme di Agrippina
dove fondava un convento; un’altra volta parla di una Taberna
juxta Pallacenas. D’entrambe la Ep. 44, V. Le terme
di Agrippina, sposa di Germanico, sono situate nella valle
di san Vitale, dove ancora si trovano i loro avanzi. Ci è noto
che il luogo Pallasena fosse in vicinanza al san Marco. Una
sola volta negli scritti di Gregorio vengono a galla nomi di
porte antiche. Ep. 44, XI.





120.  Servus servorum Dei. Vedi Giov. Diacon., II. c. 1.
Il titolo di Papa a quei tempi era dato ancora ad altri vescovi.
Il primo che così ne appellò il Vescovo romano ad
esclusione degli altri, fu Ennodio di Ticino intorno all’anno
510. Vedi la annotazione nel Gieseler, I, p. 437.





121.  Oltre che sulle Chiese d’Italia, il Vescovo romano
era fornito delle prerogative patriarcali anche sopra l’Illirio
e sull’Africa.





122.  Sulle relazioni di Gregorio colle Chiese germaniche,
che, al pari di quella stessa cattolica dei Franchi, stavano
soltanto in lassi rapporti con Roma, vedasi G. Lau, Gregorio
I magno nella sua vita e nella sua dottrina, Lipsia, 1846,
p. 179 e segg., massime sui rapporti con Idelberto e con Brunhilde.





123.  Ad Christum Anglos convertit pietate magistra Adquirens
fides agmina gente nova — Hisque «Dei consul» factus
laetare triumphis. Così sta scritto nell’epitaffio di Gregorio.





124.  Angli quasi Angeli. Beda, Histor. II, c. 1; Giov. Diacon.
Vita I, c. 21. — Gregorio mandava il prete Candido
nelle Gallie a comperarvi fanciulli angli per il servizio dei
conventi. Ep. 10, V.





125.  Ep. 59, 60, IX, e la lettera di Gregorio a raccomandazione
del monaco Agostino, 52 ecc. V. Con quanta abilità
ei sapesse adattarsi al Paganesimo, ce lo insegna la
Ep. 71, IX, dove comanda che i templi pagani sieno consecrati
a chiese, e che i battezzati nella festa dei Martiri sieno
convitati a mensa in capanne di verzura disposte intorno
alle chiese.





126.  Ep. 59, 1, all’Esarca di Africa. Gli sventurati Còrsi
erano oppressi dagli officiali greci in modo sì atroce che vendevano
i loro proprî figliuoli. Ep. 3, VI.





127.  Ebbe sepoltura in san Pietro dove gli fu posto un
monumento ed una bella iscrizione sepolcrale. Fu scritta in
verso da Oldrado, arcivescovo di Milano e secretario di Adriano
I, perciò in tempo assai più tardo. Si consulti il Cancellieri,
De secretariis vet. Basilicae Vaticanae, p. 669. La iscrizione
può vedersi nei miei Monumenti sepolcrali dei Pontefici
romani.





128.  Giovanni Diacono descrive questi dipinti, Vita, IV,
c. 83, 84. Degli occhi di Gregorio dice: Oculis pupilla furvis
non quidem magnis sed patulis — si suole correggere in
fulvis forse a torto; e il Bayle dice che era in lui le fond de
toutes les ruses et de toutes les souplesses dont on a besoin pour
se faire de grands protecteurs et pour attirer sur l’Eglise les
bénédictions de la terre. — Angelo Rocca scrisse su quei
ritratti una dissertazione (Tom. III della edizione dei Maurini).





129.  Paol. Diacon., Vita S. Gregor., c. 23, e De Gest. Long.,
IV, c. 30.





130.  Questa storia di fantasmi leggesi in Sigberto, Chron.
ad ann. 607. Vedasi il Platina, in Sabiniano. Secondo alcune
lezioni di Anastasio, nella Vita Sabin., sarebbe detto che egli
vendeva il moggio di grano a trenta oppure a tredici solidi;
secondo altre, affatto inverosimili, egli avrebbe dato, per un
solidus, trenta moggia. D’una libbra d’oro si coniavano solidi
settantadue.





131.  Funus evectum est. Anast. in Sabin. Un’altra lezione
reca ejectum, locchè del resto importa una grave differenza, e
il Vignoli assume la variante assai affaticata; funus et lectus
ejus ductus est.





132.  È noto che Urbano VIII Barberini ne spogliava il tetto
per fonderne cannoni e per farne le torte colonne del tabernacolo
nel san Pietro. Di quel fatto vandalico tolse vendetta
la pasquinata imperitura: Quod non fecerunt Barbari, fecerunt
Barbarini.





133.  Il più antico documento romano in cui appaia il nome
di Pantheum, data dal tempo di Nerone nell’anno 59, ed è una
mirabile tavola arvalica che fu rinvenuta nell’anno 1866 nel
luogo ov’era il tempio della Dea Dia lungo la via di Porto.
Ivi, fra altro, la corporazione dei Fratres Arvales dichiara che
essa si congregava In Pantheo... così è dato di conchiudere
che l’edificio di Agrippa già allora era rivolto a scopo di culto
religioso. Vedi il De Rossi, Bullett. Archeol. 1866, m. 4.





134.  Secondo Dione Cassio, LII, 27, vi si trovavano le
statue di Marte e di Venere, ma egli con finezza di spirito il
nome Πάνθειον spiega così: ὄτι θολοειδες ὄν, τῷ οὐρανῷ προσέοικεν.
Plinio, Hist. Nat. XXXVI, 24, 1, dice: Pantheon Jovi
Ultori ab Agrippa factum. L’abate Pietro Lazeri, nel suo
scritto: Della Consecrazione del Panteon, Roma 1749, XI,
afferma che il Panteon non fosse un tempio, nè che tale dai
Cristiani fosse considerato (VIII); egli è però acconciamente
confutato dal Fea, Sulle Rovine, Nota C., p. 284.





135.  In un disegno dell’interno del Panteon fatto da Giuliano
da San Gallo, contemporaneo di Raffaello, si vedono
ancora nelle edicole i piedestalli antichi sui quali un tempo
erano poste le statue degli Dei. Questo disegno trovasi nella
Barberina. Vedi il Passavanti, Raffaello da Urbino, I, p. 322.





136.  Ep. 71, IX, Indict. 4.





137.  L’Anonym. Viennensis (ed. Luigi Ross, Vienna 1840,
n. 11) chiama ancora il Partenone: ναὸς τῆς θεομήτορος, e favoleggiando
aggiunge che da Apollo e da Eulogio fosse edificato
al non conosciuto Iddio, ὅν ῴχοδόμησαν ἀπολλὼς και εὐλόγιος
ἑπ’ ὀνόματι ἀγνὠσιῳ θεῷ. Il Belamio di Eliopoli fu il primo
tempio tramutato in chiesa cristiana intorno all’anno 391.
Vedi il Gottfried, Commentar. in Cod. Theodos., XVI, tit. 10.





138.  Anastas. in Bonifacio IV: Hic petiit a Phocate
Principe templum, quod Pantheon vocabatur; quod fecit ecclesiam
beatae ac gloriosissimae et Dei genitricis semperque
Virginis Mariae, et omnium Martyrum Christi. — Paolo
Diac. De G. Long. IV, c. 37: Idem alio Papa Bonifacio petente
jussit in vetere fano, quod Pantheon vocabant, ablatis
idolatriae sordibus, Ecclesiam beatae semper virginis Mariae,
et omnium martyrum fieri, ut ubi quondam omnium non deorum,
sed daemonum cultus erat, ibi deinceps omnium fieret
memoria sanctorum. Beda narra il fatto parimente.





139.  Liber de Mirab. Romae nel Montfaucon, Diar. Ital.
e la Graphia aureae urbis R., la quale aggiunge: In hujus
autem templi fastigio stabant duo tauri erei deaurati. Ambedue,
oltre che di Cibele, parlano anche di Nettuno. Ai Mirabilia
attinse quasi alla lettera Leone da Orvieto nel Chronicon
Pontific. nel Lami ec., IV, p. 107; egli vi aggiunse anche
Marte. Si compari finalmente il Martirolog. Romanum, colla
nota del Baronio al dì 13 Maggio; Adone, nel Chron. e nel
Martyrologium, e l’Usuardo.





140.  Ugonio, Le stazioni, p. 313. Altri conta diciotto carra,
che tuttavia avrebbero già dato una somma ragguardevole;
ma il Baronio da un manoscritto di quella chiesa determina
che fossero carra trentadue: e se ne compiace.





141.  Ado Vienn., Cronic., 604; Hermann. Contractus, 609;
Sigberto, Chronic., 609; Marianus Scotus, 610. Si dee però
ancor dare la prova che sia esatta la data del 609, assunta
sulla fede degli Annales monasteriens. nel Pertz, Mon.
Germ., III, 153: ad essi soltanto si riferisce il Jaffé, Regest.
Pont.





142.  Baron., Annotat. al Martyrolog. Rom. 1 Novemb.





143.  



Gregorio Quartus, jacet hic Bonifacius almus

Hujus, qui sedis fuit aequus Rector et aedis,

Tempore, qui Focae cernens Templum fore Romae,

Delubra cunctorum fuerunt quae Daemoniorum;

Hoc expurgavit, sanctis cunctisque dicavit.






Quest’iscrizione leggesi ancora nelle grotte del Vaticano.





144.  Juramentum Senatorum Urbis nell’Ordo Roman. di
Cencio Camerario e nel Mabillon, Mus. Ital., II, 215: Nominatim
autem sanctum Petrum, urbem Romanam, civitatem
Leoninam, Transtyberim, insulam, castellum Crescentii, Mariam
Rotundam.





145.  Anastas. in Diodato. Secondo la cronologia degli
Esarchi data da Marquardo Freher (apud Joh. Leunclavium
Jus Graeco-Roman. Francf. 1596, T. I), Giovanni Lemigio
fu il quinto esarca, ed a lui successe Eleuterio nel 616.
Ecco la serie: Longino, Smaragdo 584, Romano 587, Callinico
598, Smaragdo iterum 602, Giovanni Lemigio 612, Eleuterio
616. Anche gli Esarchi, come i Re longobardi, assumevano
il soprannome di Flavius.





146.  Anast., in Bonifacio V, e Paolo Diacon., IV, c. 45.





147.  Vedi a quest’anno il Pagi, Critica in Baron., e Francesco
Pagi, Breviar.





148.  Vedi i due Pagi.





149.  Il gesuita Garnerio, editore del Liber Diurnus, crede
che la seconda formula, ossia il Decretum de electione Pontificis,
sia stata scritta dopo la elezione di Bonifacio V. È sottoscritto:
Clerus, Optimates, et Milites seu Cives; e ciò sarebbe di grave
rilevanza per la storia della costituzione della città di Roma
se si potesse accertare il vero tempo della compilazione di
quel decreto.





150.  Renovavit omnia cimilia b. Petri Apostoli. Anast., in
Honor.





151.  Investivit regias majores in ingressu ecclesiae, quam
vocant medianam, ex argento etc. Il plurale indica i due battenti
della porta.





152.  La iscrizione è nel Gruter, p. 1163, 5, secondo il Cod.
Palatin. Ne riferisco gli ultimi versi:




Sed bonus Antistes dux plebis Honorius armis

  Reddidit ecclesiis membra revulsa piis.

Doctrinis monitisque suis de faucibus hostis

  Sustulit exactis jam peritura modis.

At tuus argento praesul construxit opimo

  Ornavitque fores, Petre beate, tibi.

Tu modo coelorum quapropter, Janitor alme,

  Fac tranquilla tui tempora cuncta gregis.








153.  Severan. ecc., I, 68. Guidonea — per quella erano guidati — i
Peregrini. Con questa spiegazione, il nome non può
certo avere appartenuto al secolo settimo.





154.  Operuit etiam omnem ecclesiam ejus ex tegulis aereis,
quas levavit de templo, quod appellatur Romae (erroneamente
Romuli) ex concessu Heraclii piissimi Imperatoris. Anast.
in Honorio.





155.  Fecit Ecclesiam beato Adriano martyri in tribus fatis.
Anast.





156.  Bunsen e Platner, III, 1, 359. Il Marangoni, Cose
Gentil., c. 53, la prende per il tempio di Saturno dov’era
Aerarium. Il Nardini, II, c. 6, p. 200, combatte quest’opinione,
che è pur quella del Marliano.





157.  Il Marangoni, Cose gent. c. 52, afferma che il san Teodoro
sia la terza chiesa della serie dei templi trasformati. Il Panciroli
ecc. p. 705, reputa che fosse stata tempio di Romolo
e di Remo, e dice che al suo tempo la lupa di bronzo venne
di là trasportata in Campidoglio. Altri dichiarano che fosse
stato tempio di Romolo (Venuti e Marliano, c. 21); anche
il Nibby sembra decidersi per questa opinione (Nota al Nardini,
II, lib. V, c. 4, 162). Il Winkelmann, Storia dell’arte
dell’Antichità, III, 3, § 11, reputa non soltanto che il gruppo
sia quello antico famoso di cui parla Dionisio di Alicarnasso
(Ant. Rom. I, c. 79, p. 65), ma afferma altresì che il
san Teodoro fu il tempio di Romolo. Dionisio però non parla
di un tempio, ma di un τέμενος, dove egli vide elevarsi il gruppo
antico nella vicinanza del Lupercale: χάλκεα ποιὴματα παλαιᾶς
ἐργασίας. Un secondo gruppo di quella maniera era puranco
nel Campidoglio. — La storia della chiesa di san Teodoro fu
scritta dal Torrigio: Historia del Martirio di S. Teodoro soldato,
Roma 1643; egli pure reputa che fosse il tempio antico
di Romolo.





158.  Venuti, Descriz. delle antichità di Roma, p. 1, c. 1. — Panciroli,
Tesori nascosti, p. 705. — Torrigio c. 6 e 7. — Al c. 21
egli riferisce le antiche preci di questa chiesa per gli infermi
che conchiudono così: per signum sanctiferae Crucis, et in
intercessionem Beati Theodori liberet te Dominus noster Jesus
Christus ab hac infirmitate. — Oggidì san Teodoro appartiene
alla Sodalitas Sacrati Cordis Jesu. Nel cortile un’ara antica
serve ancora di cantharus.





159.  Martyrol. Roman. e l’Usuardo agli 8 di Novembre. — Si
veneravano in questa chiesa anche cinque Martiri che avevano
vissuto da scalpellini in Pannonia e s’erano rifiutati di
scolpire idoli. S’ignora il tempo in cui le loro reliquie venissero
a Roma. La loro antica leggenda fu narrata dal Wattenbach.
Vedi le sue Fonti storiche della Germania nel medio
evo, p. 28.





160.  



Illic Orphea protinus videbis

Udi vertice lubricum theatri etc.

                 Martial. X, 19.








161.  Martyrol. Rom., l’Usuardo al dì 21 Gennaio, il Surio,
t. I, 488 a 492, che attribuisce la leggenda a sant’Ambrogio,
e Jacobus de Voragine.





162.  



Constantina Deum venerans Christoque dicata,

Omnibus impensis devota mente paratis,

Numine divino multum Christoque juvante,

Sacravit templum victricis virginis Agnes etc.






In Bunsen e Platner ec. III, 2, 445. La iscrizione è attribuita
al vescovo Damaso, che molti epigrammi ebbe composto
in onore dei Martiri, e segnatamente anche quello a
santa Agnese che leggesi nella chiesa di lei, sopra una tavola
di marmo. Prudenzio dedicava alla Santa l’inno ben
conosciuto.






163.  Nel Gruter, 1172, 4. — Addì 14 Aprile 1855, trovandosi
nel cenobio di sant’Agnese, Pio IX ebbe la disgrazia di precipitare
al basso nelle stanze sottoposte insieme colle persone adunatevi,
poichè il pavimento della sala ove egli stava crollò. In
gratitudine di aver salva la vita, egli fece restaurare la chiesa;
ma il mal genio dell’arte odierna ebbe guasta la semplicità
di quella chiesa incantevole colle stonature dei dipinti collocati
sulle pareti.





164.  Martyrol. Roman. al dì 22 Gennaio. Di san Vincenzo
cantò Prudenzio nei Peristeph. Hym. 5. — Il Baronio scrisse
una dissertazione erudita sull’equuleus, ossia sullo strumento
di tortura con cui il Santo fu straziato, ed è cosa che per certo
ci mette troppo brivido in dosso. — Della traslazione delle reliquie
di santo Anastasio a quella chiesa parla Adone nella
Cronica dei tempi di Eraclio e nel Martyrol. ai 22 Gennaio. La
storia dei due Santi trovasi nel Surio che, secondo Simone
Metafraste, la colloca ai 22 Gennaio.





165.  Est haud procul ab hujus urbis muro et S. Pancratius
Martyr valde in perjuriis ultor. Gregorio di Tours, de gloria
Martyrum, c. 25. — Il carmelitano Paolino, De Basilica
s. Pancratii disquisitio, Romae 1808, narra la storia della
basilica. Egli lamenta che nell’anno del terrore 1798 sparisse
il cadavere del Santo e non ne rimanesse che un osso del
braccio: e neppure quest’osso valse a difendere il convento
duranti i moti dell’anno 1848.





166.  Et ibi constituit molam in loco Trajani juxta murum
civitatis, et formam, quae ducit aquam a laco Sabbatino, et
sub se formam, quae conducit aquam ad Tiberim. Così il testo,
sulla fine della Vita Honorii nel Vignoli.





167.  Ciò si ricava da Anastas. in Severino, ed è l’opinione
del Platina nella Vita del medesimo Papa.





168.  Anast. Vita s. Silvestri. Il lettore già sa che Costantino
non fu battezzato da Silvestro, ma che soltanto in
fine di sua vita ricevè il battesimo da un Vescovo ariano.





169.  Anast. in Sixt. III: hic fecit in Basilica Constant.
ornamentum super fontem, quod ante ibi non erat, i. e. epistylia
marmorea, et columnas prophyreticas erexit, quas et
versibus ornavit. Questi distici si leggono oggidì ancora in
caratteri moderni nell’architrave sopra le colonne.





170.  Al di sopra di esse leggesi quest’iscrizione antica: In
honorem B. Jo. Baptistae Hilarus Episcopus Dei famulus offert.
Nell’altro oratorio la iscrizione rinnovata, che è sopra
la porta, dice: Liberatori suo B. Joanni Evangelistae Hilarus
Episcopus famulus Christi. Egli lo ebbe fondato in rendimento
di grazie che, cardinale diacono e legato di Leone I
al sinodo brigantesco di Efeso nell’anno 449, aveva potuto
sfuggire alla morte. Certo si è che Ilario massimamente deve
avere contribuito all’edificazione del battistero, perocchè ciò
si paja da una iscrizione che leggesi nel Gruter, 1163, n. 11.





171.  Anast. in Hilaro, n. 69. Essi furono demoliti; l’oratorio
della Croce perì soltanto al tempo di Sisto V.





172.  



Martyribus Christi Domini pia vota Johannes

  Reddidit antistes, sanctificante Deo.

At sacri fontis similis fulgente metallo

  Providus instanter hoc copulavit opus;

Quo quisquis gradiens et Christum pronus adorans,

  Effusasque preces impetrat ille suas.






Sulla storia della cappella vedi il Ciampini, Veter. mon. II,
c. 45.





173.  Et misit per omnia castra, quae erant sub civitate
Romana per circuitum, dice Anast. in Teodoro. Così è denotato
il territorio della Città, nè ancora è fatta menzione del
Ducatus Romanus.





174.  Anast. in Teodoro. — Ermin. Contract. determina
l’anno 644 per quello della ribellione, e lo segue il Baronio.
Il Muratori racconta l’avvenimento in quell’anno, senza accoglierne
sicurezza di data. Erra manifestamente Marquardo
Freher quando assume il 642 per l’anno della morte d’Isacco,
chè altrimenti quei fatti che il Lib. Pont. narra nella Vita di
Teodoro, sarebbero avvenuti soltanto un mese dopo la sua
ordinazione. Il Montfaucon pone la morte d’Isacco all’anno
641.





175.  La iscrizione che io lessi in Ravenna è migliore di
quella che dà il Rubeus, Hist. Rav. IV, p. 202; Montfaucon,
Diar. Ital., p. 98:




Ἐνταῦθα κεῖται ὁ στρατηγήσας καλῶς.

Ῥώμην τε φυλάξας καὶ φυλάξας τὴν δύσιν

Τρὶς ἕξ ένιαυτοῖς γαληνοῖς δεσπόταις

Ισαάκιος τὼν βασιλέων ὁ σύμμαχος,

Ὀ τῆς ἁπάσες Ἀρμενίας κὸσμος μέγας,

Ἀρμένιος ἦν γὰρ οὖτος ἑκ λαμπροῦ γένους.

Τούτου θανόντος εὐκλεῶς ἡ σύμβιος

Σώσαννα σώφρων τρυγόνος σεμνῆς τρόπῳ

Πυκνῶς στενάζει ἀνδρὸζ ἐστερημένη,

Ἀνδρὸς λαχόντος ἐκ καμάτων εὐδοξίαν,

Ἐν ταῖς ἀνατολαῖς ἡλίου καὶ τῆ δύσει

Στρατοῦ γὰρ ἦρξε τῆς δύσεως καὶ τῆς ἕω.








176.  Ciò narra non già Anastasio ma Teofane nella
Chronogr., p. 275. Il fanatico costume veniva di Grecia.





177.  Martinelli, Roma ex ethnica sacra, p. 301.





178.  Labbé, Concil., T. VII, p. 78 e seg.





179.  Si autem — potueris suadere exercitui Romae consistenti,
jubemus hoc idem tenere Martinum — si autem inveneris
aliquid contrarium in tali causa, exercitum tacitum
habeto...... Anast. in Martino. — La lezione del Baronio:
taciti abitote, ha un buon significato.





180.  Armans se cum exercitus virtute, oppure armans secum
exercitus virtutem, come legge il Vignolio nella Vita di
Martino, n. V.





181.  Profectus est in Siciliam adversus gentem Saracenorum,
qui ibidem inhabitabant.





182.  Il Muratori dubita che Teodoro Calliopa effettivamente
fosse esarca due volte. Secondo il Pagi, Martino sarebbe
stato trascinato fuor di Roma nel 653, ed egli esclude
l’anno 650, che è la data dal Baronio. V. il Jaffè, Reg. Pont.





183.  Quibus susceptis in palatio. Ep. XV Martini ad
Theodor., nel Labbè, Concil. VIII, p. 66.





184.  Nella sua lettera indiritta a Teodoro narra Martino
che egli fu imbarcato in una nave a Messina; per certo era
l’antico porto Misenum, non già Messina: ciò si pare dal
testo. La Terra Laboris, di cui fa cenno la stessa lettera, sembra
essere un corrotto della Terra Liparis, anzichè nome
della Terra di Lavoro. Così pensa Camillo Pellegrino, De
Ducatu Benevent., Diss. V. — Misenum era detto allora Messena
e Mesenu, Lipari forse Lebori o Labori.





185.  Ei lamentava amaramente che tutti i suoi amici e i
Romani lo avessero diserto nel loro oblio: Quia sic funditus
infelicitatis meae obliti sunt, et nec scire volunt, ut invenio,
sive sim super terram, sive non sim. Egli scongiura i Romani
di mandargli dei viveri: dacchè gli stessi stranieri sono in
Roma pasciuti, avea ben egli, che un tempo era stato pontefice,
diritto a un po’ di cibo. Per verità, Giobbe fu meno sventurato
di quello che Martino fu nel suo esiglio di Crimea.





186.  Atene nel medio evo — è argomento di studî severi e
grandiosi. Si legge con altissimo allettamento la Descriptio
urbis Athenarum dell’Anonymus Viennensis (τὰ θέατρα καὶ
διδασκαλεῖα τῶν Ἀθηνῶν), che è scrittura di un Greco del secolo
decimoquinto, edita da Luigi Ross (Vienna, 1840), il quale
la trasse da un manoscritto esistente a Vienna (oltre alle lettere
di Zygomalàs e di Kabasìlas nella Turcograecia del
Crusius). Se ne scorge che un eguale spirito di leggenda velava
nel buio i monumenti di Atene al paro di quelli di Roma.
Come in Roma, così anche in Atene, più d’un grande monumento
si denotava col nome di palazzo (παλάτιον o οἶκος),
ma la ricordanza dei filosofi di Atene abbelliva durante il
medio evo parecchie di quelle ruine col titolo di scuole ossiano
διδασκαλεῖα; così si avevano le scuole di Socrate, degli Eleati,
dei Cinici e dei Tragici, di Sofocle, di Aristotele ecc. Gli
Istoriografi bizantini non fanno pur motto di Atene.





187.  Paolo Diacono, III, c. 32.





188.  Giannone, Storia del Regno di Nap., IV, c. 2, 3, e
la Dissertazione di Camillo Pellegrino.





189.  Anastasio dice soltanto suscepit cum; l’honorifice, che
è di stile prammatico, rimase per un senso di pudore nella
penna.





190.  Pallium auro textile in Anast.; similmente narra
Paolo Diac., V, c. 11 e Beda De sex. aetat. ad ann. 4625.





191.  Le giustificazioni del cardinale Baronio si riassumono
brevemente in queste sue parole: Dummodo catholicae veritati
esset consultum.





192.  Questa elegia trasse il Muratori da un codice che si
conserva a Modena (Antiq. Med. aevi, XXI). Il verso Ingenuique
tui ecc., fu dal Troya (Cod. Langob. I, 143, 144) e dal
Pizzetti (Antichità Toscane, I, 322) interpretato di questa
guisa: I senatori privati dei loro beni decaddero in condizione
di coloni. In qualunque modo, quel passo parla della ruina
della nobiltà. Il servorum servi prende di mira i Bizantini;
e forse anche con ironia accenna ai Pontefici, dei quali primo
Gregorio I appellossi Servus servorum Dei. Non credo che il
carme fosse composto innanzi al tempo di Gregorio. I versi
ricorrenti Roma subito ecc., sono un giocherello antico, e
Appolin. Sidon. (IX, ep. 14) lo cita come illud antiquum, ed
un altro ne aggiunge: Sole medere pede, ede perede melos.
La associazione di Roma e di Amore è antica e mistica; e
trovo in Giov. Lydus, De Mensib., IV, 50, un passo che ne
dà spiegazione. Roma, dic’egli, ha tre nomi: τελεστικὸν ἱερατικὸν
πολιτικόν, τελεστικὸν μεν οἱονει Ἔρως, ὤστε πάντας ἔρωτι θείῳ
περὶ τὴν πόλιν πατέχεσθαι. Il nome sacerdotale era Flora, il nome
politico Roma.





193.  Quamdiu stat Colyseus, stat et Roma: quando cadet
Colyseus, cadet et Roma: quando cadet Roma, cadet et mundus.
Beda, Collectan. et Flores, III, 483. — Scipione Maffei
accoglie l’opinione che il nome derivasse dall’edificio stesso
(Verona illustrata, IV, I, c. 4). Anche l’anfiteatro di Capua
nel secolo nono era appellato Colossus, e quindi detto era Colossensis
il signor suo Guaifar. Erchempert, Hist Langob., c. 56. — Il
Beda moriva intorno al 734. — In Inghilterra ai tempi di
Edoardo I correva una strana profezia sul Caballus Constantini:
Costantine, cades, et equi de marmore facti, locchè tuttavia
più rettamente si poteva riferire ai due domatori di cavalli.
V. il Pauli, Storia d’Inghilterra, IX, 39, che è citato nell’articolo
della Quarterly Review, Jan. 1864, p. 225, dedicato a
questa Storia della città di Roma ed intitolato: Rome in the
Middle age.





194.  Omnia quae erant in aere ad ornatum civitatis, deposuit:
sed et Ecclesiam S. Mariae ad Martyres quae tecta
tegulis aeris erat, discoperuit, et in regiam urbem cum aliis
diversis, quae deposuerat, direxit. Anastasio, e parimenti
Paul. Diac. V, c. 11. Si vedano anche i Mirabilia, Cod.
Laurent., e l’Anonym. Magliabechianus. — Il Fea, Sulle
Rov., pag. 313, trova di che confortarsi colla certezza che
ancora rimasero alcuni bronzi, segnatamente nel palazzo dei
Cesari, dove, ancora nel secolo decimottavo, si dissotterrarono
di consimili frammenti.





195.  Ai tempi di Carlomagno in Roma non esisteva che
una sola statua equestre di bronzo; perocchè il così nominato
Anonimo di Einsiedeln, che allora scriveva le sue notizie
topografiche di Roma, oltre al Caballus o Equus Constantini,
di cui soltanto fa menzione, altre per certo ne avrebbe specificato
se veduto ne avesse. Se dunque il suo Caballus fosse
stato effettivamente quello di Costantino, dove rimaneva quello
di Marco Aurelio, e perchè egli non ne faceva cenno? Io credo
pertanto che il Caballus Constantini dell’Anonimo fosse la
statua equestre di Marco Aurelio, e che la iscrizione della vera
statua equestre di Costantino, da lui copiata, si leggesse ancora
sul piedestallo.





196.  Siracusa nel medio evo ha una storia buia. Non ne
trovai lume nè nella lettera del monaco Teodosio (anno 878,
ad Leonem Archid. de Syracus. urb. Expugnant. nella Bibl.
Sicul. del Caruso I), nè nel Pirri e neppure nel Facello. Lo
stesso Michele Amari, nella sua Storia dei Musulmani in
Sicilia, ne offre scarsi chiarimenti. Egli dice: «Ratratta era
la città nel nono secolo dal tempio di Giove Olimpico e dalle
Epipoli alla penisola: ratratto l’umano ingegno da Gelone
al monaco Teodosio.» — Al tempo di Costante il tempio di
Minerva era stato già tramutato in una chiesa, che è l’odierna
cattedrale, e consecrato a Maria Theotocos; è però
difficile che Belisario ne compiesse la edificazione (Pirri, Sicilia
Sacra, II, 123). — Il Liber Junior. Philos., tra le città
illustri di Sicilia nel secolo quarto, cita Siracusa e Catina
(Catanea), e loro dà ancora il predicato di splendidae: lo stesso
Codice aggiunge anche Palarmus, ma il Maj editore la ritiene
un’aggiunta appostavi da un frate della Cava, quando
Palermo era già cresciuto a potenza.





197.  Secondo il Liber Pontificalis restaurò la chiesa di
san Pietro nel Campus Meruli lungo la via Portuensis. Il Bosio,
Roma sotterr., II, c. 20, 124, afferma che fosse collocato
alla duodecima pietra miliare, e dimostra che ancora in una
bolla di Giovanni XIX è fatta parola del Campus Meruli,
che è oggidì il Campo Merlo in Portese. Ho già riferito un
passo dei Dialoghi di Gregorio (III, c. 11), secondo il quale
il Campo Merlo sarebbe stato situato all’ottava pietra miliare.





198.  Erasmo fu vescovo della Campania e martire ai tempi
di Diocleziano: vedi il Martyrol. Usuardi ai tre di Giugno. La
storia del martirio di sant’Erasmo è il più orrido soggetto
della pittura; si miri il quadro di Nicolò Poussin che esiste
nella galleria del Vaticano e se ne rabbrividisca.





199.  Ugonio, le Stazioni, pag. 291; Severano, delle sette
chiese p. 486.





200.  Nardini III, 367; Platina, in Dono I. Gli è Pietro
Mallio che afferma il fatto nel suo scritto sulla basilica di
san Pietro. Quel così detto Sepulcrum Scipionis è figurato
in forma di piramide sulla porta di bronzo del san Pietro. — Dono
restaurò anche la chiesa che nella via Appia era dedicata
a Eufemia, celebre santa di Calcedonia, che aveva una
chiesa anche dentro di Roma nel Vicus Patricius presso il
Titolo di Pudente. Martinelli, Roma ex ethnica sacra, p. 357. — Ambedue
quelle chiese sono perite. — Il Liber. Pontif.,
nella Vita di Dono fa cenno di un convento siriaco, Monasterium
Boetianum, in cui quel Papa, a cagione delle eresie
nestoriane professate dai monaci, pose frati romani. Che fosse
una fondazione di Boezio o che sorgesse nelle case di lui?





201.  Agnellus, Osserv. alla Vita di Mauro, riferisce il notevole
privilegio da Costante largito alla Chiesa ravennate; la
carta relativa è data Kal. Martias Syracusa. Ivi è detto: Sancimus
amplius securam atque liberam ab omni superiori Episcopali
conditione manere et non subjacere pro quolibet modo
Patriarchae Urbis Romae, sed manere eam Αυτοχέφαλην. — Era
allora (anno 666) esarca Gregorio.





202.  Ancora nel secolo nono la gelosia di Ravenna si manifesta
con fervida passione negli scritti di Agnello. Dopochè
lo Storico ravennate ha narrato della sottomissione di
Teodoro, egli lo caccia in sepoltura con ischietto compiacimento:
Cum multa alacritate Sacerdotum, et omnium gratulatione
submersus est, in Ardica B. Apollinaris subtus jacet.
Vita Theodori, c. 4, 320.





203.  Ep. Agathonis, nel Labbé, Concil. D. VIII, 655.





204.  Non quidem ut haereticus, sed ut haereticorum fautor.
Francesco Pagi, Breviar., pag. 243, XVIII, e Anast. Vita
S. Leonis II, n. 148.





205.  Paol. Diacon. VI, c. 5. — Anast. in Agathone n. 141,
parla della peste di Roma, ma nulla riferisce della leggenda
di Pavia.





206.  Delatis ab urbe Roma beat. Sebastiani martyris reliquiis.
Il Baronio e il Sigonio leggono: Ad urbem Romam.
L’Ugonio (le Stazioni, p. 58) e il Panciroli (ecc. p. 212) affermano
la stessa cosa. Il Muratori dà ragione ai Pavesi.





207.  Il quadro è attribuito ad Antonio Pollaiuolo fiorentino;
sta a manca di chi entra nella chiesa.





208.  Così è dipinto in uno dei più bei quadri del Sodoma
nella galleria degli Ufficî a Firenze.





209.  Così la leggenda secondo il Surio, De probat. Sanctor.
Histor., Colonia, 1570, tom. I, p. 434-452, ai 20 di Gennaio. Il
cardinale Wiseman, che ne trasse partito nel suo romanzo
della Fabiola, si fe’ lecite certe finzioni, delle quali egli dovrà
chieder venia ai Martirologi ed ai Martiri.





210.  Poichè la testa di san Paolo era caduta sotto la scure,
nessun altro Martire aveva virtù di resistervi. Virtus Christianorum
nonnisi in ferro vincitur, dice la legenda aurea
nella Vita di santa Eufemia. La leggenda riccamente adorna
di san Giorgio è una delle più favorite tra le poesie di quelle
specie. Vedi gli Acta Sanctor., addì 23 di Aprile.





211.  Duranti le crociate frequenti erano le apparizioni di san
Giorgio e del suo esercito biancovestito, e con lui si mostravano
anche san Teodoro e Mercurio. Per combattere gli infedeli
la Chiesa romana soleva invocare Maurizio, Sebastiano
e Giorgio, come si pare dall’Ordo Roman. ad armandum Ecclesiae
Defensorem vel alium militem.





212.  Jacopo de Voragine, domenicano e arcivescovo di
Genova (morto nel 1298), scrisse la sua Legenda sanctorum
(appellata Historia Lombardica e aurea, per la prima volta
stampata a Norimberga), che nell’età delle leggende costituì
della vita dei Martiri un novellario ad uso del popolo.
Egli narra che a Silena, in Libia, un Re era costretto a
esporre la sua unica figliuola alla voracità di un drago, e che
san Giorgio montato sul suo buon destriero ne la liberava. — Il
Panciroli, p. 716, il Baronio nel Martyrol., ed altri affermano
con senso schiettamente romano che la vergine raffiguri
una provincia chiedente soccorso. — Giustiniano innalzava
una chiesa a san Giorgio, e nell’antica Atene, forse già fin
dal secolo quinto, il santo cavaliere aveva preso possesso del
tempio di Marte. Così le Divinità antiche si trasformavano in
Santi cristiani, e i vecchi templi degli Dei si tramutavano in
chiese del Cristianesimo.





213.  Hujus almi Pontificis jussu, Ecclesia juxta velum
aureum in honorem beati Sebastiani aedificata est, necnon in
honorem martyris Georgii.





214.  S. Gregor. ep. 68, IX, ad Marinianum Ab: quia ecclesiam
S. Georgii positam in loco qui ad sedem dicitur. L’Ugonio
non venne alla conghiettura che la espressione ad sedem possa
mettersi in relazione coll’Janus Quadrifrons, sede dei banchieri,
il quale dista soltanto di alcuni passi dal san Giorgio.
Invero presso la chiesa s’alza anche l’Arco degli Orefici, ma
esso è più piccolo, e per fermo la località dev’essere determinata
dal monumento maggiore.





215.  Nel portico della chiesa di san Giorgio la iscrizione,
che è dei tempi di mezzo, di un abate Stefano, dice: Hic
locus ad velum praenomine dicitur auri. Ancora nell’anno 482
era assai bene conosciuto il nome antico. Lo apprendiamo da
una iscrizione che si legge nel De Rossi: Inscriptiones Christian.
Urbis Romae, VII saeculo antiquiores, I, n. 878: Locvs
Avgvsti Lectoris De Belabrv....





216.  Giorgio Fabricio, Antiquitatum p. 21, dice che nell’età
di mezzo, al Janus Quadrifrons il popolo dava nome di
casa di Boetio. Io però ho ragione di dubitare che tal nome
derivasse de quello dell’illustre Senatore. È più probabile
che discendesse da qualche famiglia nobile che abbia fortificato
il Janus. Per lo meno a’ tempi di Gregorio IX, nel
secolo decimoterzo, eravi un Aegidius Boetii. Vedi Vita Gregor.
IX; Murat. III, 582.





217.  La iscrizione dice: Basilica Semproniana S. Georgii
Milit. Mart. in Velabro. Martinelli, pag. 106, e lo segue
l’Ugonio, p. 18.





218.  In una cappella attigua è istoriato san Giorgio a cavallo
che combatte il dragone; non è però un quadro antico.
Non vi trovai più un altro dipinto di età più remota, del secolo
decimoquarto o del decimoquinto, che altra volta esisteva
in sant’Eusebio. Nella chiesa si mostra come reliquia
la mitica bandiera del Santo. San Giorgio era venerato quale
duca e capitano del popolo cristiano. Nel medio evo il Senato
romano celebrava la sua festa addì 23 di Aprile, e gli
offeriva un calice in dono.





219.  Il Martinelli nomina ancora le chiese di san Giorgio
in Martio, in Specie ed in Vaticano.





220.  È cosa singolare che san Giorgio ottenesse diffusamente
culto di patrono, persino nell’Abissinia; così ne informano
le lettere della spedizione di Abissinia di questi ultimi
tempi (1868).





221.  Il Mabillon, Mus. Ital. II. Comment. in Ordin. Rom.,
CXVII, confuta l’opinione del Sigonio, de Regno it., p. 78 ad
a. 682, che prima di Leone II, il Pontefice fosse consecrato da
un solo Vescovo, da quello di Ostia. Il Vescovo di Ostia appoggiava
il libro degli Evangeli alla nuca del Pontefice e gli
imponeva sul capo la mano; quello di Albano salmeggiava la
prima orazione: Adesto supplicationibus nostris; il Vescovo
di Porto cantava la seconda: Propitiare, Domine. — Ordo Roman.
XIV, nel Mabillon, pag. 272, e Titul. VII del Liber
Diurnus.





222.  Hic suscepit divalem jussionem clement. principis Constantini
ad venerabilem clerum et populum atque felicissimum
exercitum Romanae civitatis, per quam concessit, ut
qui electus fuerit in sede Apostolica, e vestigio absque tarditate
Pontifex ordinaretur. Il Baronio esclama: Restituta
Romana ecclesia in pristinam libertatem! Ma, al paro degli
avvenimenti della Storia, non si acconciano a quest’opinione
nè il Liber Diurnus, nè le Professiones fidei che in questo si
contengono indiritte precisamente a quell’Imperatore.





223.  Ne era allora universale la costumanza. Il giovine
Pipino era adottato da Liutprando, re de’ Longobardi, colla
recisione delle chiome. Anche la recisione della barba si usava
come simbolo di adozione. Paul Diacon., VI, 53. Le ciocche
di capelli così tagliate appellavansi Mallones, da μαλλὸς;
«e Malloni,» dice il Muratori all’anno 684, «s’ode anche oggidì
nel dialetto modenese.» — Taso e Caco, giovani figliuoli
di Gisulfo duca di Forlì, furono assassinati a tradimento dallo
esarca Gregorio, dopochè costui gli aveva adescati e tratti
a sè colla promessa di volerseli adottare per figli colla recisione
della barba. L’astuto barbiere tenne parola; rase la
barba di Taso, ma soltanto dopo che gli era stato troncato
il capo (Paul. Diacon., IV, 41).





224.  Il Tit. IV del Liber Diurnus dice: Viros honestos cives,
et de exercitali gradu; e, secondo il Tit. II, sottoscrivevasi il
decreto di elezione così: Clerus, Optimates et Milites seu cives.
La elezione avveniva: convenientibus nobis, ut moris est (sec. 7),
cunctis sacerdotibus ac proceribus ecclesiae, et universo clero,
atque optimatibus, et universa militari praesentia, seu civibus
honestis, et cuncta generalitate populi istius a Deo servatae
Romanae urbis. Qui è assai difficile di porre rettamente
a loro luogo le particelle congiuntive et e seu. In generale
tengo opinione che i milites appartengano agli optimates,
del pari che i proceres ecclesiae appartengono ai sacerdotes,
e che i cives honesti egualmente sorgano dalla generalitas
populi. Io adotto pertanto la interpunzione seguente: cunctis
sacerdotibus ac procer. eccl. et universo clero; atque optimatib.
et universa militari praesentia; seu civib. honestis
et cuncta generalitate populi. Io credo che il Miles fosse essenzialmente
un cavaliere, ossia che appartenesse ai soldati a
cavallo. — Carlo Hegel, I, 248, vuole distinguere del tutto i
Milites dai Cives, quasi che fossero un terzo e un quarto Stato;
e tiene (I, 252) i cives honesti soltanto per il populus ossia plebs.
Nel Marini, Pap. Dipl., n. 112, 113, su cui egli si appoggia,
si trovano denotati per viri honesti, uomini che attendevano
ai mestieri. Sennonchè non avrebbero potuto questi forse appartenere
all’Exercitus, come obligati a prestar servigio nella
milizia? Se i nobili servivano a cavallo, quali Romani componevano
le fanterie? Per certo cittadini atti alle armi.





225.  Tit. V. Lib. Diurn.: convenientibus Sacerdotibus, et
reliquo omni clero, eminentissimis consulibus et gloriosis judicibus,
ac universitate civium et florentis Romani exercitus. — Qui
i Consoli e i Giudici stanno insieme colla cittadinanza,
quali suoi giudici civili. A questa partizione cittadina
in altre città corrisponde manifestamente la formula
di elezione usata dopo di Odoacre: Clero, Ordini et Plebi;
così in Rimini, in Terracina, in Perugia, in Crotona e in
Ravenna stessa, come si rileva dalle Lettere di Gregorio:
Ep. 56, I, 58, I, 14, 27, II, 21, IV. Ivi però non si parla
di esercito. Per Napoli particolarmente, si aggiungono anche
i Nobiles: Clero, Nobilibus, Ordini et Plebi, 3, II. L’Ordo, onde
in Roma non è fatto cenno, era l’antica Curia, che s’era
divisa in ottimati, possessori ecc.; come opina C. Hegel.





226.  Suis judicibus, quos Romae ordinavit et direxit ad
disponendam civitatem. Anast. in Conon., n. V.





227.  Ecco le parole di Anastasio: inito consilio, primates
judicum, et exercitus Romanae militiae, vel cleri seditiosi
pars plurima et praesertim sacerdotum, atque civium
multitudo: la moltitudine dei cittadini, cioè a dire di quelli
che non servivano nell’esercito.





228.  Qui sic abdite venit, ut nec signa nec banda cum militia
Romani exercitus occurrissent ei juxta consuetudinem in
competenti loco, nisi in propinquo Romanae civitatis. Anastas.
in Sergio, n. 159.





229.  Il Baronio ha buon dritto di dire: Unus spiritus
omnium Romanorum pontificum.





230.  La data dell’anno in cui si tenne questo concilio andò
perduta co’ suoi Atti. Il Pagi e il Muratori assumono l’anno
691. Il suo nome Trullanum deriva dalla cupola, ossia
Trullus del palazzo; il nome di Quini-Sextum discende da ciò
che si congregò a supplemento del quinto e del sesto Concilio
ecumenico.





231.  Egressus — foris basilicam Domni Theodori Papae apertis
januis sedens in sede, quae vulgo appellatur sub Apostolis.
Questo però è l’oratorio di san Sebastiano, edificato da
papa Teodoro.





232.  Agnellus, Vita S. Felicis, c. 2, 352 segg.





233.  Vedi la lettera ad Elvia madre di lui.





234.  L’epitaffio è in Beda, Hist. Eccl. Gentis Anglor. V,
c. 7, in Paol. Diac. VI, c. 15, e più correttamente nel tom. V
Classicor. Auctor. di Angelo Mai, p. 404. — È probabile che
la iscrizione fosse poetata da Benedetto, arcivescovo di Milano.
Ne riferisco alcuni distici del principio e del mezzo:




Culmen, opes, sodalem, pollentia regna, triumphos,

  Exuvias, proceres, moenia, castra, lares;

Quaeque patrum virtus, et quae congesserat ipse

  Caedual armipotens, liquit amore Dei,

Ut Petrum, sedemque Petri Rex cerneret hospes...

Sospes enim veniens supremo ex orbe Britanni

  Per varias gentes, per freta, perque vias,

Urbem Romuleam vidit templumque verendum

  Aspexit Petri, mystica dona gerens...






Hic depositus est Caedual, qui et Petrus, Rex Saxonum, sub
die duodecimo Kalendarum Maiarum, Indictione secunda;
qui vixit annos plus minus triginta, imperante Domno
Justiniano, piissimo Augusto, anno et Consulatus quarto,
pontificante Apostolico viro Domno Sergio Papa anno secundo. — Del
battesimo e della morte di Caduallo in Roma fa
menzione anche il Carmen Aldhelmi de Basilica aedificata
a Bugge filia regis Angliae, in Angelo Mai, ibid., pag. 388.
Aldelmo (morto nel 709) scrive Ceduvalla e dice senza malizia:




Alta supernorum conquirens regna polorum,

  Clarum stelligeri conscendens culmen Olympi.








235.  Anast., Vita Constant. e Beda, V, c. 20. — Quei Re
morirono a Roma non molto dopo.





236.  Cymelia è espressione generica degli arredi sacri: in
particolare poi v’erano forme innumerevoli di lampade, di vasi,
di coppe, di calici, d’incensieri ecc.





237.  Conchiude così:




Sergius antistes divino impulsus amore

  Nunc in fronte sacrae transtulit inde domus.

Exornans rutilum pretioso marmore tumbum

  In quo poscentes mira superna vident.

Et quia praemicuit miris virtutibus olim,

  Ultima Pontificis gloria major erit.






Gruter. 1170, n. 3. — A papa Sergio s’attribuisce l’edificazione
di una sola chiesa, e precisamente dell’oratorio di sant’Andrea
nella via Labicana, che egli rinnovò da cima a fondo.






238.  Anast. in Joh. VI.





239.  Apud fossatum, in quo in unum convenerant. Il Muratori
traduce «fossa della città,» ma fossatum è principalmente
un accampamento circuito di fosso: così nella Vita
dello stesso Giovanni VI si usa dell’identica espressione per
significare il campo dei Longobardi. — Non m’accingo a decidere
se il fatto ricorresse o no nell’anno 702.





240.  Muratori, ad ann. 683; Mabillon, Annal. Bened., XVII,
c. 32, 561 segg.; Chron. Farfense e Muratori Prolegom., a
questa Cronica nel tom. II, p. 2, Scriptor. Nei documenti Longobardi
di Farfa ricorre sempre la formula: Monasterium
S. Dei genitricis Mariae quod situm est in territorio Sabin.
in loco ubi dicitur Acutianus.





241.  La Tabula chorographica Medii Aevi di Giovanni Barretta
(XX, n. 108) offre in quest’argomento pochissimi chiarimenti,
al paro della Dissert. IV de ducatu Benev. di Camillo
Pellegrino. Un passo degno di nota che trovasi in Procopio,
De B. Goth. I, 15, estende il territorio romano, come oggidì,
fino a Terracina: μεθ’ ὃυς Καμπανοὶ ἄρχι ἐς Ταρακήνην
πόλιν οἰκοῦσιν οὓς δὴ οἱ Ῥώμης ὃροι ἐκδέχονται.





242.  Anastasio non parla che dello sconosciuto luogo Horrea;
all’invece Paolo Diacono specifica: Suram Romanorum
civitatem, Hirpinos atque Arcem. Il Cluver e il Muratori
leggono: Soram, Arpinum, Arcem atque Aquinum. Sora era
un castello antico de’ Sanniti; l’antica Arx, che è l’odierna
Arce, è posta tra Arpino e Aquino.





243.  Fu una restituzione di beni ecclesiastici, nè già la
donazione di una intera provincia, qualmente opinava il Baronio.
In tutte le terre da loro conquistate i Longobardi si
erano impossessati dei patrimonî della Chiesa.





244.  Aveva sostituito un naso d’oro, e quando lo spurgava,
i suoi cortigiani comprendevano che aveva condannato a
morte qualcuno.





245.  Ne diede la descrizione il Torrigio, Le sacre grotte
Vaticane, II, 117, prima che fosse demolita.





246.  Questa imagine, dall’anno 1609 in poi, trovasi nella
cappella Ricci in san Marco di Firenze: così almeno attesta
il Furietti, De Musivis, c. 5, p. 79.





247.  Joannes indignus Episcopus fecit B. Dei Genitricis
servus.





248.  Rappresenta la Vergine col bambino, velata a foggia
greca, seduta sopra un trono splendidamente adorno: innanzi
a lei sta un angelo; dietro v’ha una mezza figura che offre
un dono al bimbo, ed una seconda figura, che forse è quella
di Giuseppe. Il lavoro, condotto su pasta cattiva e grossolana,
è rozzo al pari di quello contemporaneo del santo Stefano in
san Pietro ad vincula. Un brutto disegno ne è dato nel Crescimbeni,
Storia della basilica di santa Maria in Cosmedin
p. 145.





249.  Lo desumo dal Cronicon Benedicti, monaco di santo
Andrea sul monte Soratte (Mon. German., V, c. 11); Johannes
praeerat papa, qui fecit oratorium sanctae Dei genitricis,
opere pulcherrimo, intra ecclesia b. Petri apostoli, ubi dicitur
a Veronica.





250.  Sull’argomento del santo sudario (Sindone in greco) vi
ha una piccola letteratura. Mi occorre ammonire il lettore affinchè
si guardi dal torre in mano il libro di Alfonso Paleoto
intitolato: Jesu Christi Crucifixi Stigmata sacrae Sindoni impressa,
dove la dipintura del corpo di Cristo è tale da metter
addosso brividi di paura. Poichè Cristo pinse sè medesimo
sul sudario, non v’ha alcuna delle sue piaghe che non sia
ricercata e discussa con dottrina senza pietà: in breve la è
una repugnante anatomia della sua passione. — L’Alveri,
Roma in ogni stato, II, 210 segg. e il Severano, Le sette
chiese, p. 154 e segg., diedero una storia completa del sudario.





251.  Il gesuita Landsberg ci fa certi che questa imagine
era fedele al pari di una fotografia; egli vi seppe scorgere
persino le tracce della ceffata con cui un soldato scelleratissimo
percosse il volto di Cristo: in quella sacratissima imagine,
che si conserva in san Pietro, si vedono ancora i segni
delle dita di quel soldato. Severan, p. 160. — La santa Veronica
è per disgrazia una finzione derivata dalle parole vera
icon che significano «vera effigie» di Cristo; questa effigie
re Abgaro si dice aver tolto da Edessa. Vedi il La Farina,
Storia d’Italia, I, p. 210.





252.  Orosio, Hist. XII, c. 4. Nulla qui è detto della Veronica,
ma soltanto che Tiberio, alla notizia della morte e della
risurrezione di Cristo, voleva proclamarlo Dio, e che ne fu
impedito dal Senato. Da Orosio attinse il racconto Ottone
di Frisinga, Chron. III, c. 12, ma neppur esso fa parola della
Veronica, sebbene il monaco Benedetto, due secoli prima di
lui, ne conoscesse la storia.





253.  Oggidì ancora nel Panteon si vede una cassa con una
iscrizione che arditamente dice: In ista capsa fuit portatum
sudarium passionis Domini nostri Jesu Christi a Hierosolymis
Tiberio Augusto.





254.  Mabillon, Annal. Bened., lib. XIX, 23.





255.  Johannicius Ravennianus ille facundus poeta, quia
invictissimo Augusto contrarius fuit, inter duos fornices murina
morte vita privetur. Agnello racconta la storia di quest’uomo
nella Vita Teodori, Damiani, S. Felicis. È un racconto
da romanzo; la sorella di lui pregò che le fosse concesso
di vedere dalla finestra il mozzo capo del fratello; lo
vide, pianse e morì. Agnello si dice pronipote di Giovanniccio. — Di
questo notevole Storico della Chiesa ravennate, che
chiude la sua opera col vescovo Giorgio in sull’anno 846, si
leggano i Prolegomeni nell’Amadesi, Antistit. Ravenn. Chronotaxis.
Favent. 1783. La sua orrida prosa è una miscela di
semplice stile di cronista e di imitazione ampollosa dei retori
antichi.





256.  Dal modo con cui i Bizantini acciecavano i condannati
al supplizio, costringendoli a fissare gli occhi sopra un
bacino arroventato in cui si versava aceto, il Muratori fa derivare
la parola italiana abbacinare. I casi di Ravenna narra
Agnello nella Vita S. Felicis.





257.  Alla mitra del Papa Anastasio dà nome di camelaucum
(καμελαύκιον in greco): in italiano s’usa la voce camauro.
Vedi l’annotazione del Vignoli a questo passo.





258.  Anastasio dà la descrizione di questo fatto; ma chi
però potrà prestargli fede che l’Imperatore colla corona in
capo si prostrasse e baciasse i piedi del Pontefice? V’è però
aggiunto che egli pro delictis suis si confessasse e ricevesse
la comunione.





259.  È quel giuoco antico ai dischi che anche oggi s’usa
in tutta Italia, ed è conosciuto sotto il nome di ruzzola. Nel
testo è detto: parvuli cum modica orbitella. Agnellus, Vita
Damasi, c. II, 327.





260.  Saccos induti sunt — ciliciis se operierunt. Sono i cappucci
oggidì ancora usati dalle Confraternite. Quelli che li
portano di stoffa di crine (ciliccino) sono detti particolarmente
i sacconi. — In quest’occasione, Agnello, che scriveva soltanto
cento anni dopo, nomina come ornamenti abituali delle
donne: mutatorias vestes (varietà di abiti sfarzosi), et pallia,
inaures, et anulos, et dextralia (smaniglie), et pereselidas (?),
et monilia (collane), et olfactoria (ampolline odorose), et acus,
et speculas, et lunulas (ornamenti d’oro in forma di luna), et
liliola (ornamenti in forma di giglio), praesidia (?), et laudosias
(?). In Ravenna erano ancora in quel tempo teatri e
terme.





261.  Agnello dice che quelle lotte sanguinose duravano
ancora a’ tempi suoi.





262.  Bandum significa vexillum (bandiera) e Bandus una
schiera riunita sotto un vessillo. Agnello usa con pari significazione
bandus, militia, numerus. Numerus, per reggimento
di soldatesca, appartiene ai tempi dell’Impero, e quella
voce trovai, in un epigramma di Damaso nelle catacombe,
usata anche per la turba (exercitus) dei Martiri. — Alcuni
di quei gonfaloni esistevano già anche sotto l’Esarca. — I
Papiri Dipl. del Marini enumerano: Numerus felicum Theodosiacus
(n. 90), Num. Mil. Sermisiani, forse composto di
Dacî di Sarmisia (n. 91), Num. victricis Mediol. (n. 93),
Num. Arminiorum (n. 95), Num. felicum Persoarminiorum
(n. 122), Num. Veronensium (n. 95), Num. Juniorum e Num.
invicti (n. 111). I nomi di questi reggimenti erano dunque
tratti da quelli di paesi o di Imperatori, o da concetti astratti.
I loro officiali erano appellati: Tribunus, Primicerius, Adorator
(parola inesplicabile) e Optio od Ozio, che si spiega per
distributor annonae.





263.  ὁ δὲ φιλιππικὸς διὰ τοῦ αὐτοῦ σπαθαρίου ταύτην ἐπὶ τὰ
δυτικὰ μέρη ἕως Ῥὠμης ἐξέπεμψεν. Theoph., Chronogr., p. 319.





264.  I Greci chiamavano pancarea quelle manifestazioni
in dipinto; vedine Anast., in Vita Constant., n. 174. Nel secolo
decimoquarto, e più tardi ancora, in alcune chiese di Roma si
collocavano di quei quadri, malagevoli a trattarsi, di Concilî.





265.  Ecco come s’esprime Anastasio: Hisdem temporibus
cum statuisset populus Romanus nequaquam haeretici Imperatoris
nomen, aut chartas, vel figuram solidi suscipere.





266.  Riporto il passo: Contigit, ut Petrus quidam pro ducatu
Romanae urbis Ravennam dirigeretur, et praeceptum
pro hujusmodi causa acciperet, n. 176. È cosa meravigliosa
che i Duces di Roma si facciano visibili precisamente nel
tempo in cui il loro potere sta per iscomparire.





267.  In Via sacra ante palatium etc.





268.  Questa iscrizione degna di nota trovasi nel Marini,
Pap. Dipl., p. 367, nota 1, al n. 424. Videla per la prima volta
Pietro Sabino nel secolo decimoquinto in santa Anastasia;
un frammento indi ne videro l’Ughelli e il Suaresio in san
Benedetto in Piscinula. Io consultai tanto questo frammento,
quanto la copia del Sabino nell’archivio del De Rossi; non
vi si trova variante per il passo longo refecta gradu. Ecco la
iscrizione:




Ultima funereo persolvens munia busto

  Quo pater illustris membra locanda dedit

Adjecit titulos proles veneranda Joannes

  Ne tantus quovis esset honore minor.

Hic jacet ille Plato, qui multa per agmina lustrans

  Et maris undisoni per freta longa volans

Claruit insignis regno gratusque minister

  Celebremque sua praestitit esse manu.

Post ergo multiplices quas prisca Palatia Romae

  Praestiterant curas longo refecta gradu

Pergit ad aeterni divina palatia regis

  Sumere cum meritis praemia firma dei.






Plato V. Ill. Cura Palatii Urbis Romae Vix. An. Pl. M.
LXVI. Dep. M. Nob. Die VII. Indict. XV. Imp. DN. Justiniano
Aug. Anno II. P. C. Ejus Anno II.




Nell’Epitome Chronicor. Cassinens. (Muratori, II, p. I,
354) è detto che Eraclio, dopo la conquista della Croce, venisse
all’Aurea Urbs, e quivi fosse coronato nel palazzo dei
Cesari. Mi meraviglia che il Nibby, note al Nardini, III 136, e
il Visconti, Città e famiglie, sec. II, 255, potessero prestarvi
fede. Lo stesso Cronista, di cui è difficile che scrivesse prima
del mille, narra la egual fiaba anche dell’imperatore Maurizio.





269.  Dal fervore vivissimo con cui il popolo prendeva parte all’elezione
del Duce, il Bethmann Hollweg (Dell’origine della
libertà delle città Lombarde, p. 186), conchiude a ragione che
questo Duce, anzichè un generale, fosse capo del governo nella
Città e nell’intiero Ducato. Non puossi in veruna guisa dubitare
che il Duce era reggitore della Roma di allora come
Vicerè dell’Imperatore. — Mi giova qui introdurre l’osservazione
che il secondo trimetro dell’iscrizione riferita in nota
alla pag. 161, deve suonare così: Ῥὼμην τε φυλάξας ἀβλαβῆ καὶ
τὴν δύσιν.





270.  Hic exordio pontificatus sui calcarias decoqui jussit,
et a porta S. Laurentii inchoans hujus civitatis muros
restaurare decreverat, et aliquam partem faciens etc. Anast.
in Gregorio II, n. 177.





271.  Anast., n. 180, Paul. Diacon. De Gest. Lang., VI, 36,
e Beda, De sex aetat. ad ann. 4671. Quest’ultimo direbbe ad
Pontemolinum, ma è ben un errore di amanuensi posteriori.
Il Pagi e il Muratori pongono la innondazione all’anno
716, il Baronio al 717, e così pure l’Index Ducum spoletan.
et Abbat. Farfensium nel Mabillon, Mus. It. I, 2, 63.





272.  Ducatum ei qualiter aggerent quotidie scribendo praestabat.
Anast. n. 181.





273.  Quod enim simulacrum Deo fingam, cum si recte aestimes,
sit Dei homo ipse simulacrum?... Nonne melius est
in nostra ima dedicandus est mente, in nostro imo consecrandus
est pectore? È un bel passo nell’Octavius di Minucio
Felice (Edizione di Parigi, 1605, pag. 367).





274.  Concil. Illiberis, Can. 36: Placuit picturas esse in
ecclesia non debere, ne quod colitur et adoratur in parietibus
depingatur.





275.  Nei primi secoli non fu costume di rappresentare il Cristo
nudo in croce. Negli atrî antichi delle chiese di Roma non
s’ebbe trovato mai un crocifisso; l’antico simulacro della
Croce di Lucca rappresenta il Redentore vestito di tonaca
lunga e decente, col diadema in capo. I mirabili vasi da olio bizantini
che trovansi in Monza, ed i quali la regina Teodolinda
ebbe in dono, rappresentano la storia della passione di Cristo,
ma il Salvatore si eleva in gloria al di sopra della croce,
e soltanto i due ladroni pendono dalle croci loro. L’uso del
Crocifisso era ancora assai raro all’età di Gregorio. Alcuni
anni fa si rinvenne nelle rovine del Palatino una caricatura
pagana in colori, che rappresentava un Crocifisso colla testa
d’asino.





276.  Prudenzio (Inno IX a san Cassiano) ci fa però conoscere
uno di quei quadri di martirî; chè, nella chiesa sepolcrale
di Forum Cornelii (Imola), egli vide dipinta la storia
di quel santo maestro di scuola che i suoi scolari pagani
con loro stili da scrivere straziarono a morte. È questo il
più antico cenno che io mi conosca di una pittura di quel
genere; Prudenzio viveva nel secolo quarto. Dappoi, Paolino
di Nola, al principio del secolo quinto, fece ornare la chiesa
ch’egli consecrava a san Felice, con quadri di storie
bibliche antiche e di martirî. Nel secolo sesto crebbero a
gran numero i quadri nelle chiese.





277.  Può essere che le prime finzioni di quei ritratti del
Cristo appartenessero al secolo terzo, e fossero di origine
gnostica. Agostino non conosceva alcuna imagine vera del
Cristo: Qua fuerit ille facie nos penitus ignoramus — nam et
ipsius Dominicae facies carnis innumerabilium cogitationum
diversitate variatur et fingitur; quae tamen una erat, quaecumque
erat. De Trinit. VIII, c. 4, 5, oper. III. — Alessandro
Severo deve aver collocato il simulacro di Cristo nel suo
Lararium (Lamprid. c. 29).





278.  Et quidem zelum vos ne quid manufactum adorari
possit, habuisse laudavimus, sed frangere easdem imagines
non debuisse judicamus. Idcirco enim pictura in ecclesiis
adhibetur, ut hi qui litteras nesciunt, saltem in parietibus
videndo legant quae legere in codicibus non valent. S. Greg.
Ep. 110, VII. Ind. 2. Pari linguaggio ei tiene scrivendo a Sereno
Ep. 9, IX, e a Secondino, Ep. 54, VII, Ind. 2.





279.  Cicero in Verrem, IV, c. 47, § 94: Herculis templum
est apud Agrigentinos. — Ibi est ex aere simulacrum Herculis,
quo non facile dixerim quidquam me vidisse pulchrius — usque
eo, judices — ut rictum ejus ac mentum paulo
sit attritius, quod in precibus et gratulationibus non solum
id venerari, verum etiam osculari solent. Il piede del Pietro
di bronzo in Vaticano, dai baci della gente è reso affatto
aguzzo; il bacio prolungato del tempo distrugge i monumenti
al pari del suo dente roditore.





280.  Il Cancellieri, De sacrariis novae Basil. Vatic.
p. 1503 segg. parla diffusamente di questa statua. Un’altra
statua antica di Pietro e simile a questa, ma in marmo, stava
sopra la porta maggiore della basilica, ed ora si trova nelle
Grotte. Torrigio, Le sacre grotte Vatic., p. 73.





281.  Imago cujuslibet Sancti aut Martyris, aut Angeli:
Anastas. n. 184, Paul. Diac., VI. c. 49 e Theophan. Chronogr.,
p. 338.





282.  Καὶ μαθὼν τοῦτο Γρηγόριος ὁ πάπας Ῥώμης τοῦς φόρους
τῆς Ἰταλίας καὶ Ῥώμης ἐκώλυσεν. Anastasio, che erra nel tempo,
parla soltanto della imposizione di un censo.





283.  Omnis Italia consilium iniit, ut sibi eligerent Imperatorem,
et Constantinopolim ducerent: Anast., n. 184.





284.  Il racconto di Teofanio, p. 343, che il Papa eccitasse
Roma e Italia tutta all’insurrezione (e seguono la
sua fede Zonara e Cedreno) è un errore. Mi fa meraviglia
che Gregorio nella sua lettera a Leone non accenni neppure
a pensare che gli Italiani intendessero di eleggersi un
novello Imperatore. La Vita Gregorii II dice che egli ammoniva
i Romani: ne desisterent ab amore, vel fide Romani
imperii. Il La Farina, Storia d’Italia, I, 215, dice con
amore di patria affatto moderno: «non oprò da pastore, nè da
amico d’Italia».





285.  Petrum ducem turbaverunt oppure orbaverunt.





286.  Questa è opinione sostenuta assai modernamente (dopo
il Pagi) dal Sugenhein, Storia dell’origine e dello svolgimento
dello Stato della Chiesa. È difficile di raccomandarla
all’autorità di una fonte storica; io non ne conosco pur una.





287.  Le due lettere (in greco e in latino) sono negli Act.
Syn. II Nicaen. nel Labbé, VIII, 651. Il Baronio ne determina
la data all’anno 726, il Pagi al 730, il Muratori
al 729.





288.  Afferma il Baronio che quella celebre imagine venne,
dopo che Costantinopoli cadde in mano dei Turchi, di
Edessa a Roma, dove oggidì si conserva nella chiesa di san
Silvestro in Capite: Annal., ad ann. 944.





289.  Εἱκοσιτέσσαρα στάδια ὑποχωρήσει ὁ ἀρχιερεὺς Ῥὼμης εἰς τὴν
χώραν Καμπανίας, καὶ ὕπαγε διῶξον τοὺς ἀνέμους. È un passo difficile
a decifrarsi; sembra che il Papa con sarcasmo e con
esagerazione parli della debolezza di Bisanzio, che, tutto al più,
poteva fidare nei suoi vascelli.





290.  ὅν αἴ πᾶσαι βασιλεῖαι τῆς δύσεως θεὸν ἑπίγειον ἔχουσι. Il Baronio
non legge neanche ὤς θεὸν. Dunque Pietro è dichiarato
Dio, e tale lo proclama lo stesso Papa.





291.  ὅτι βασιλεὺς καὶ ἱερεὺς εἰμι: nelle lettere medesime.





292.  Paul Diacon., VI, c. 49. — Dal c. 54 si pare la
presa di Ravenna, onde fa racconto Agnello nella Vita Johannis,
p. 409. La successione di questi avvenimenti è più
confusa che le vie d’un labirinto. Ad ogni modo, la presa di
Ravenna dev’essere anteriore all’anno 730.





293.  Facta donatione beatissimis Apostolis Petro et Paulo
restituit atque donavit: Anast. Siamo entrati nel periodo
delle così dette «restituzioni» e delle donazioni. Il Sugenheim,
ecc., p. 11, dice: «Appare quindi che Sutri fu il primo
embrione dello Stato della Chiesa oltre a Roma.»





294.  A nec dicenda gente Longobardorum — è frase solita
in bocca dei Papi per questo popolo a que’ tempi. La lettera
del Papa indiritta a Orso, doge di Venezia, trovasi in Andrea
Dandolo, nel Muratori, XII, nel Baronio ad ann. 726, e
nel Labbé, Concil., VII, 177. Il Papa in essa dice: Ut ad
pristinum statum sanctae Reipublicae in Imperiali servitio
dominorum, filiorumque nostrorum Leonis et Constantini
magnorum Imperatorum ipsa revocetur Ravennatum civitas,
ut zelo et amore sanctae fidei firmi persistere, Domino cooperante,
valeamus.





295.  Cum cuncto clero, nobilibus etiam consulibus, et reliquis
Christianis plebibus adstantibus decrevit: Anastas.
in Gregor. III, n. 192. È il noto partimento dei tre ordini
elettivi di Roma.





296.  Sex columnas onychinas volubiles concessas ab Eutychio
exarcho, duxit in ecclesiam b. Petri Apostoli. Meglio columnae
stiratae, come opina il Vignoli.





297.  Anche i Bizantini tornarono a coltivare fervidamente
la pittura, e ottennero scusa in grazia del Panselinos, che fu
il Raffaello di loro.





298.  Monache fuggitive fondarono nell’anno 750 il convento
greco di santa Maria in Campo Marzo, detto anche di
san Gregorio Nazianzeno. Vedi la piccola Cronica del convento,
data alle stampe nell’anno 1750.





299.  A questo edificio si riferiscono alcune iscrizioni in
marmo che trovansi nelle Grotte del Vaticano. Vedi il De
Rossi, Due monumenti inediti spettanti a due concilii Romani
de’ secoli VIII e IX.





300.  Basilicam s. Dei Genitricis quae in Aquiro dicitur: Anastas.
n. 201. Altri manoscritti hanno in Aciro, in Adchiro.
Il Vignoli legge in Cyro. È assai difficile di poter pensare
che il nome derivi dalle antiche corse equiriche di cavalli,
da lunghissimo tempo obbliate: potrebbesi facilmente spiegarlo
da quello di qualche romano Aquirio o Aquilio, che in
origine avesse edificata questa chiesa nelle sue case.





301.  Hujus temporibus plurima pars murorum hujus civitatis
Romanae restaurata est. Alimoniam quoque artificum, et pretium
ad emendam calcem de proprio tribuit: Anast. n. 202.





302.  Τὰ δέ λεγόμενα πατριμόνια τῶν ἁγίων καὶ κορυφαίων ἀποστόλων
τῶν ἔν τῇ πρεσβυτέρᾳ Ῥώμῃ τιμωμένων ταίς ἐκκλησίαις ἔκπαλαι τελούμενα
χρυσίου τάλαντα τρία ἥμισυ τῷ δημοσίῳ λόγῳ τελεῖσθαι
προσέταξεν: Teophan, p. 334. Di questa confisca fa menzione
papa Stefano, Cod. Carol. Ep. VIII; 111 nel Cenni.





303.  Il cardinale Deodato, sulla fine del secolo undecimo,
raccolse nella sua Collezione (Cod. Vat. n. 3833), traendole
dai Registri di Gregorio II, molte notizie sugli affitti di quei
fondi; fra altro: Theodoro Consuli in annis XXVIII Insulam
Capris cum monasterio S. Stephani, per la mercede di cento
nove solidi d’oro e cento megarici vini. Al prete Eustachio
era allogato il convento di san Martino in Sorrento; a una
diaconessa il luogo detto Icaonia nella Campania; a Teodoro
console il convento di san Pancrazio presso Miseno per la durata
di ventotto anni. Borgia, Breve istor. del domin. tempor.
ecc., Append. Docum. I.





304.  Hujus temporibus Galliensium castrum recuperatum
est — et in compage sanctae reipublicae atque in corpore Christi
dilecti exercitus Romani annecti praecepit: Anast., n. 203.
Di qui si pare che incominciavasi a denotare il popolo stesso
sotto il nome di Exercitus. Peraltro è falsa assolutamente
l’opinione del Cenni (Monum. Dominat. Pont., p. 14), che dice:
Gregorius III sanctam republicam (locchè significa chiaramente
Stato della Chiesa) instituit.





305.  Dum — a Gregorio Papa, atque ab Stephano, quondam
Patricio et Duce, vel omni exercitu Romano praedictus Trasimundus
redditus non fuisset: Anast., n. 206, nel principio
della Vita Zachariae. Il Vignoli legge invero patricio et
duce omnis exercitus Romani, ma la lezione riportata di sopra
è più antica, ed ha il carattere del tempo, laonde io mi vi
conformo giusta il testo del Bianchini.





306.  Accoglie questo fatto il Pagi ad ann. 726, n. 13, 14; è
ben vero che la sua opinione si raccomanda soltanto ad una
considerazione contenuta nel Lib. Pontif., Vita Steph. III,
n. 235.





307.  Con esse incomincia il Codex Carolinus, che è uno dei
documenti più importanti della Storia e decoro della biblioteca
di Vienna. Quella Collezione, ordinata da Carlo magno,
contiene novantanove lettere dei papi Gregorio III, Stefano
III, Zaccaria I, Paolo I, Stefano IV, Adriano I, e dell’antipapa
Costantino; sono indiritte a Carlo Martello, a Pipino
e a Carlo magno, e vanno dall’anno 739 al 794. La
Collezione fu stampata nei Monum. Dominat. Pont. del Cenni
e nel Cursus Completus Patrologiae, ed. Migne t. XCVIII;
indi parecchie altre volte; modernamente fu di nuovo edita
dal Jaffè. L’intitolazione di quelle lettere di Gregorio III
è questa: Domno Excellentissimo filio Carolo subregulo Gregorius
Papa.





308.  Il Muratori (ad ann. 741) confuta il cardinale Baronio,
il quale afferma, Liutprando avere assediato Roma e messo a
sacco il san Pietro. Il Baronio, dal suo punto di vista, pretende
ricavarlo da un passo della seconda lettera di Gregorio.





309.  Populus peculiaris, frase fin qui inusata, che denota
a pennello la novella epoca di Roma: il popolo romano divenuto
proprietà e pecus di san Pietro.





310.  Sacratissimas claves Confessionis B. Petri. Conosco
gli scrittori e gli argomenti pei quali eglino sostengono che
queste chiavi fossero di foggia diversa da quella delle chiavi
che Gregorio sì di sovente spediva a Principi. Anche a me
per fermo il significato del donativo sembra essere più elevato,
e riferirsi in pari tempo alla protezione del sepolcro.





311.  Nostris obedias mandatis, ad defendendam Ecclesiam,
et peculiarem populum: lettera seconda.





312.  Questo Cronista, pressochè contemporaneo, è il Continuator
Fredegar. III, c. 110, nell’edizione di Gregorio di
Tours fatta dal Ruinart: Eo enim tempore bis a Roma sede
S. Petri ap. B. Papa Gregorius claves venerandi sepulcri cum
vinculis S. Petri (ossiano schegge di ferro limato) — legationem — Principi
destinavit. Eo pacto patrato, ut a partibus
Imperatoris recederet, et Romanum Consulatum praefato principi
Carolo sanciret. — Il Cenni, Mon. Dom. p. 2, segg., respinge
ogni idea di questo consolato che il Ruinart afferma.
L’Annalista di Metz, che scrisse cento sessanta anni dopo
di Gregorio (Monum. Germ. I, ad ann. 741), senza discorrere
di consolato, v’aggiunse parola di un decretum Romanor.
Principum; e vi concorda quasi alla lettera il Chronic. Mossiacense
ad ann. 734. — Il Ruinart, il Pagi e il Muratori
perciò accolsero l’idea che il patriziato fosse conferito a Carlo
Martello; e il Muratori vuol trovarne conferma nel passo
della prima lettera di Gregorio che dice: Et ipsas sacratissimas
claves confessionis B. Petri, quas vobis ad regnum
direximus; cioè alla signoria, precisamente, di Roma. L’altra
lezione ad Rogum (preghiera), manca di senso. Per parte mia
prendo l’espressione ad regnum come affatto locale, e cioè ad
regnum Franciae. L’espressione Regnum per Consulatus o
Patriciatus repugnerebbe affatto ai concetti di quell’età.





313.  Il Muratori a quest’occasione ommette di pronunciare
il suo giudizio sull’arte politica romana, e dice: «tralascio
altre osservazioni». — Anast. in Zacharia, n. 208.





314.  Praedictas quatuor civitates, quas ipse ante biennium
abstulerat (dunque nell’anno 740) eidem sancto cum eorum
habitatoribus redonavit viro. Quas et per donationem firmavit
in Oratorio Salvatoris, sito intra ecclesiam B. Petri apostoli:
Anast. n. 210.





315.  Ubi cum tanta suavitate esum sumpsit, et hilaritate
cordis, ut diceret ipse rex, tantum se nunquam meminisse
commessatum: Anast. — Il Lib. Pontif. narra che il Re camminò
alla staffa del Pontefice per un mezzo miglio di strada.
Questo fu dunque il primo di quegli atti di umiliazione, con
cui i Re si abbassarono innanzi ai Papi. Similmente, più tardi
anche Pipino fece a papa Stefano da vicestrator. Nella famosa
donazione di Costantino, quest’Imperatore avrebbe assunto
officio di palafreniere verso papa Silvestro: ἡμεῖς στράτορας
ὀφφίκιον (!) ὑπελθόντες καὶ τὰ χαλινὰ τοῦ ἵππου αὑτοῦ κατέχοντες
(Fabricius, Bibl. Graeca, t. VI, p. 6).





316.  Ecco le notevoli parole con cui s’esprime Anastasio:
relicta Romana urbe jam dicto Stephano Patricio et Duci ad
gubernandum. Ripeto che io ritengo, questo Stefano essere
stato un officiale greco; nè v’ha or bisogno di spiegare in
che relazione egli si trovasse rispetto al Papa. Stefano fu l’ultimo
Duce imperiale di Roma. La serie di questi Duci o Vicerè
bizantini di Roma, che noi conosciamo, è la seguente:
Cristoforo duce nel 711, Pietro nel 713, Basilio nel 717, Marino
nel 718, Pietro nel 720, Stefano nell’anno 740. — Vedi l’annotazione
del Baldini ad Anastasio, Vita Constant., t. IV, p. 616,
cui io nulla posso aggiungere.





317.  Lo narra il Biografo del Papa con ingenua serietà.





318.  Parti reipublicae restitueret: qui dunque per respublica
s’intende ancor sempre l’Impero romano. Ma nell’anno
764, papa Paolo I parla già di una pars nostra Romanorum
(Cod. Carol., XXIV, nel Cenni XXXVIII).






319.  Vedi il Sigurd Abel, Della caduta del reame dei Longobardi
in Italia, Göttingen 1859, p. 22.





320.  Philipps, Diritto ecclesiastico, III, 34.





321.  Nella bolla di Adriano, dove trattasi di alcuni beni
del monastero di Farfa (dell’anno 772), è detto: Imperantibus
domno nostro piissimo Augusto Constantino a Deo coronato
magno Imperatore, etc. Di Gregorio III e di Zaccaria si hanno
parecchi Acta con quella formula cronologica.





322.  Donationem in scriptis de duabus massis, quae Nymphos
et Normias appellantur, juris existentis publici eidem
sanct. et beat. Papae S. Romanae eccl. jure perpetuo direxit
possidendas: Anast. n. 220. — Le mura ciclopiche di Norba,
terra dei Volsci, destano, oggidì ancora, meraviglia. Il luogo
rimase deserto, e in vicinanza ad esso fu edificata Norma. Lasciata
anche questa in abbandono, sorse più al di sotto Ninfa;
ma essa pure cadde, simile a un sepolcro vaghissimo tutto ricoperto
d’edera, e in quello stato oggidì pure si mira. Sembra
che nel secolo ottavo Ninfa fosse abitata, non Norma; ed è probabile
che la paura di assalimenti dei Saraceni, costringesse
il popolo a ricoverarsi nuovamente in Norma ch’era terra forte.
Vedansi il Westphal e W. Gell ai luoghi relativi.





323.  



Vides ut alta stet nive candidum

  Soracte. —

                Horat. I, 9.




Summe Deum, sancti custos Soractis Apollo etc.

                Virgil. Aeneis XI, 785.








324.  Ne parla anche Adriano nella sua lettera indiritta
all’imperatore Costantino e ad Irene, Acta synod. II Nicaen.,
Labbé VIII, p. 750: misit ad montem Soractem, ubi
S. Silvester — persecutionis causa — receptus etc.





325.  San Gregorio (Dialog. 1, c. 7) lo descrive posto sul
vertice del monte, ma non lo appella da san Silvestro. Su una
delle pendici del monte era un convento dedicato a santo
Erasmo (Gregor., Ep. 24, I, Ind. 9). Incerto è quando avesse
origine il nome di santo Oreste: quel nome derivò da una
iscrizione ivi rinvenuta SORACTE..., da cui la furba ignoranza
del medio evo costrusse un santo, S. ORESTE. Per un
ricovero di uomini penitenti il nome di Oreste sa di classicume,
e tocca nel segno.





326.  Pipino donò più tardi il chiostro maggiore al Papa,
che lo congiunse a quello di san Silvestro in Capite di Roma.
La bolla di Paolo è nel Cod. Carol. XII, nel Cenni, XXXII;
Mabillon, Annal. Bened., XXII. n. 12: sulla donazione di Pipino
vedasi ancora il Cod. Car. XVI, nel Cenni, XLI. — Eginardo,
nella Vita di Carlo c. 2, dice: Monachus factus est
in monte Soracte apud ecclesiam S. Silvestri constructo monasterio.
I Cronisti appellano il monte col nome di Zirapti
e Sarapte; così anche la Cronica del monaco Benedetto che è
del secolo decimo (Mon. Germ., V, dal 693 al 719).





327.  Anast. n. 223. Leo Ostiensis, Cronic. Casin., lib. I,
c. 7 e 8. Di altri Principi che intorno a questo tempo si fecero
monaci, si citano Unoldo di Aquitania e Anselmo di
Friuli, fondatori del celebre convento di Nonantola presso
Modena.





328.  Il Sigurd Abel accenna che Rachi avea leso il sentimento
di nazione dei Longobardi con donazioni fatte secondo
il diritto romano, e dimostra che quel popolo lo lasciò cadere
allorchè egli uscì di sua via per le insinuazioni del Papa. Della
caduta del reame dei Longobardi, p. 23.





329.  Il Cod. Carol. contiene una sola lettera di papa Zaccaria
a Pipino maggiordomo, ai Vescovi ed ai Principi di Francia:
è dell’anno 758, ma riguarda soltanto cose di Chiesa.





330.  Con Pipino incominciano le idee di teocrazia. Fu il primo
ad appellarsi re per grazia di Dio. G. Waitz, Storia della
costituzione germanica, III, p. 198.





331.  Le Cointe, Annal. Eccl. Francor., ad ann. 752.





332.  Se ne trova il disegno nel Severano: delle sette chiese
I, 535. Fu fatto dall’architetto Francesco Contini che lo
trasse dalla pianta della Città del Buffalini, da disegni esistenti
nel san Pietro in Montorio e nella biblioteca Vaticana, e
da tradizioni. Lascio ai Topografi la descrizione di quel labirinto,
e rimetto il lettore anche alla Tav. XXXVII delle Basiliche
di Roma Cristiana del Gutensohn e del Knapp.





333.  Ducitur ad palatium Zachariae Papae, quod vulgariter
dicitur Casa major: Ordo Roman. XIV, nel Mabillon,
Mus. Ital. I, 260.





334.  Fecit autem a fundamentis ante scrinium Lateranense
porticum atque turrim etc. Anast. n. 218.





335.  La voce tecnica è vela — vela serica alytina da ἄλυτος,
insolubilis, oppure da ἀλήθινος. Che sia esatto?





336.  Del Registro degli affitti di Gregorio II ho già parlato.
Questo Pontefice, intorno al 715, costituiva a beneficio delle
lampade del san Pietro una fondazione, colla dotazione di quarantotto
possessioni che si estendevano fin verso Anagni. La
iscrizione marmorea antica che vi è relativa è oggi infissa nel
muro nell’atrio del san Pietro; la bolla ne è stampata nel Bullar.
sacr. Basil. Vaticanae, I, 7. Tutti quei terreni avevano cultura
di oliveti.





337.  Il Catalogo delle tenute dell’Ager romanus dell’Eschinardi
cita: Fontignano in san Paolo. — Di queste fondazioni
fa parola il Lib. Pontificalis. Si veda l’art. Laurentum
nel Nibby, Analisi de’ dintorni di Roma.





338.  Per vero lo si chiama anche Stefano III, se si conta
il suo antecessore fra quelli che furono ordinati papi.





339.  Il Muratori ha determinato questa data sul fondamento
di un diploma del convento di Farfa promulgato da
Astolfo, e dato: Ravennae in Palatio, IV die m. Julii A. feliciss.
regni nostri III, per Indict. IV feliciter., nelle Antiq.
Ital. Diss. 67; nel Fatteschi, N. X, 264 e nel Fantuzzi,
t. V, n. VIII. La monca Storia di Agnello tace di un avvenimento
tanto importante.





340.  Et suae jurisdictioni civitatem hanc Romanam, vel
subjacentia ei castra subdere indignanter asserebat. Il Lib.
Pontif., da questo tempo in poi, contiene notizie abbastanza
precise e accertate. Vedi anche il Cronic. Vulturnense, lib. III,
401, ed il Muratori, Script., I, p. 2.





341.  Il celebre convento di san Vincenzo sul Vulturno,
nella diocesi d’Isernia, fu fondato da tre fratelli longobardi,
Tato, Taso e Paldo intorno al 703. Per qualche tempo contenne
dai cinquecento frati: Paol. Diacon., IV, c. 40, e la Cronaca
del convento edita dal Muratori, che la trasse dalla biblioteca
Barberina.





342.  Deprecans imperialem clementiam, ut juxta quod ei
saepius scripserat, cum exercitu ad tuendas has Italiae partes,
modis omnibus adveniret etc. Anast. n. 232.





343.  Procaedens in laetania cum sacr. imagine Domini Dei
et Salvatoris nostri Jesu Christi, quae acheropita nuncupatur:
Anast. n. 233. È la prima volta che si faccia menzione di questa
antica imagine. È dipinta in tavola; la figura è di colore oscuro,
con barba, tutta di stile bizantino. Se ne trova la copia nel
Marangoni, Istoria della Cappella di Sancta Sanctorum, Roma,
1747. — Durante tutto il medio evo s’adoperò nelle processioni;
e alla vigilia dell’Assunta la si lavava nel Foro, come
un tempo la statua di Cibele si mondava nelle acque dell’Almo
(Ordo Roman. XI, nel Mabillon, Mus. It., II, 151).
Vedi Andrea Fulvio, Ant. Rom. I, de Ostia in sulla fine, il
Martinelli, Roma ex ethn. sac. p. 157 ed il Marangoni, Cose
Gentil. c. 28, 105. La processione notturna fu bandita soltanto
da Pio V, poichè la si avea tramutata in baccanale.





344.  A ciò si riferiscono le due lettere di Stefano a Pipino
(Cod. Carol. X) ed ai Duchi del popolo franco (XI), che il Cenni
opportunamente ordinò a loro posto.





345.  Jussionem imperialem, dice Anastasio collo stile d’uso.





346.  Commendans cunctam dominicam plebem bono pastori
Domino nostro, etc. La espressione Dominica plebs, spesso
usata nel Cod. Carol. per significare i Romani, ha una nota
assai efficace, come quella di peculiaris populus.





347.  Nel convento di san Maurizio moriva di febbre Ambrogio,
primicerio. Il suo barbarico epitaffio (nelle cripte del
Vaticano) dice: Ex hac urbe processit suo secutus pastorem In
Roma salvanda utrique petebant regno tendentes Francorum
Sancta perveniens loca B. Mauritii aulae secus fluvii Rhodani
Litus ubi vita noviliter ductus finivit mense Decemb. etc. etc.
Galletti, del Primicer., p. 41. Preferisco leggere ductus anzichè
doctus.





348.  Il Jaffé, Regesta Pontif. Rom., fissa ai 14 di Aprile la
data del trattato di Carisiaco. Il Fantuzzi, Mon. Ravenn. VI,
n. IC, riporta il documento della donazione ch’è notoriamente
falso.





349.  Lo significa manifestamente anche Stefano III (a. 770)
nella sua lettera a Carlo e a Carlomanno (Cod. Carol. 45, nel
Cenni 49): vos b. Petro, et praefato vicario ejus, vel ejus
successoribus spopondisse, se amicis nostris amicos esse, et
se inimicis inimicos, sicut et nos in eadem sponsione firmiter
dinoscimur permanere. E Paolo I parimenti protesta (Cod.
Carol., XVI, nel Cenni, XLI e nella lettera successiva). Così
Pipino assunse la defensio et exaltatio Ecclesiae nel senso
spirituale e in quello temporale, come si pare da passi innumerevoli
delle lettere di Paolo.





350.  Pipino è denotato soltanto col predicato di Defensor
o Protector. Vedasi nel Cenni, a pag. 74, 79, 82, 141, 146,
150, 160, 167, 170, 181, 182, 183, 184, 187, 189, 190, 191,
196, 199, 208, 210, 212, 220, 222, 227, 233 ecc.; sempre defensor! — Io
respingo l’opinione del Ducange che già fin
d’allora il Patriziato fosse un dominium. — Il Borgia, Breve
Hist. ecc., p. 51 e Memor. stor. di Benevento, p. 13 e segg.,
nel Patriziato vede l’avvocazia della Chiesa, e ciò per il tempo
di Pipino è esatto. — Anastasio avvisatamente non fa cenno
neppur una volta della elezione dei Re a Patrizî. Anche il
Mabillon, De re diplom., II, c. 3, 73, afferma che Stefano fe’
Pipino patrizio soltanto a titolo di onoranza. — Il diploma di
fondazione di san Silvestro in Capite (nel Giacchetti, Hist.
di s. Silvestro de Capite, p. 16), che senza dubbio è falso, dà
a Pipino il titolo di Defensor Romanus; allora per certo si
avrebbe detto: Defensor S. Dei Ecclesiae Romanae.





351.  Qualiter patricius sit faciendus. Nell’Ozanam, Document.
inédits etc., p. 482. La stessa formula è riportata testualmente
nel Glossar. del Ducange, che la trasse da un Cod.
Vatic. di Paolo Diacono, De Gest. longob.: trovasi anche nel
Mabillon, De re dipl., c. IX, n. 3. — Su quest’argomento è da
confrontarsi Constant. Porphyrog., De Cerimon. Aulae Byz.,
I, 47, p. 236 segg. Le indagini moderne attribuiscono a ragione
quella formula al tempo degli Ottoni. Vedi il Floril. del Mus.
Ren. per la Giurispr., V, 123, Carlo Hegel ecc., I, p. 316
e il Giesebrecht, Stor. dell’Impero ted., I, 812.





352.  Sub terribili — sacramento, atque in eodem pacti foedere
per scriptam paginam affirmavit se illico redditurum civitatem
Ravennatium cum aliis diversis civitatibus: Anast.,
n. 248.





353.  Cod. Carol. VII, IX, nel Cenni VI, VII. Non può muoversi
dubbio di sorta sul documento della donazione: et necesse
est, ut ipsum Chirographum expleatis. Le forme usate
per esprimere la restituzione sono: reddere et contradere.





354.  Si afferma che il Papa riferisse la «restituzione» alla
Republica nazionale italica o romana, perciocchè la conquista
di Ravenna avvenuta sotto Giustiniano fosse stata un’usurpazione:
ma allora la signoria greca, massime dopo Belisario,
sarebbe stata sempre usurpazione, e sarebbe contraddizione
inesplicabile che ancora Stefano II, e i suoi succeditori
fino a Carlomagno avessero prestato ossequio all’Imperatore
di Bisanzio, come a capo legittimo di tutto lo Stato
romano anche in Italia. Vedi quell’opinione esposta nella
Dissertazione del Döllinger: L’Impero di Carlomagno e dei
suoi successori, negli Ann. istor. di Monaco, 1865.





355.  Vestra melliflua bonitas, vestris mellifluis obtutibus,
nectareas mellifluasque regalis Excellentiae vestrae syllabas.
Al culmine dei barbarismo è l’espressione deifluo «che sgorga
da Dio.» Il Christianissimus è predicato del Re dei Franchi,
già in uso.





356.  Ut princeps Apostol. suam justitiam suscipiat — frase
accorta che abbraccia titolo di diritto e di possesso. La usano
anche i Cronisti tedeschi.





357.  Cod. Carol., IV, VI; nel Cenni, VIII, IX. Non si fa
menzione degli Spoletini; però essi erano compresi nelle
Tusciae partibus.





358.  Praefatus vero Warneharius — ut bonus athleta Christi
decertavit totis suis viribus: sulla chiusa delle due lettere.





359.  Pestifer Aistulfus — nam et multa corpora sanctorum
effodiens, eorum sacra mysteria ad magnum animae suae detrimentum
abstulit. Anast. n. 249. Accenno di volo soltanto,
che nell’anno 653 alcuni monaci franchi ebbero rubato da
Monte Cassino, allora abbandonato, le salme di Benedetto e
di Scolastica, e le portarono nelle Gallie. Vedi il Muratori,
Antiq. med. aevi, V, p. 6, segg. Le Catacombe di Roma saccheggiate
dai Longobardi furono del resto ancora aperte ai
visitatori fino al secolo nono. Soltanto dopo di quel tempo, e
fino al secolo decimoquinto, rimasero obliate e caddero in rovina
tale che se ne dovette indi fare quasi nuova scoperta.
Vedi il De Rossi, Introduzione alla sua Roma sotterranea cristiana.





360.  Così dice il Fleury, Hist. Eccl., an. 755, n. XVII: L’Église
y signifie non l’assemblée des fidèles, mais les biens temporels
consacrés à Dieu; le troupeau de Jésus-Christ sont les
corps, et non pas les âmes — et les motifs les plus saints
de la religion employés pour une affaire d’état. Il Muratori
abbandona «questa delicata materia» al Francese, e dice
soltanto: «Certamente nulla è più capace di travolgere le
nostre idee e di farci nascere in mente delle dolci e strane
immaginazioni, che la sete e l’amore de’ beni temporali, innata
in noi tutti.»





361.  Cod. Carol., III, nel Cenni X: Petrus vocatus Apostolus
a Jesu Christo Dei vivi filio... vobis viris excellentissimis
Pippino, Carolo et Carolomanno tribus Regibus, atque sanctissimis
Episcopis, Abbatibus, Presbyteris, vel cunctis generalibus
exercitibus et populo Franciae. L’antica lezione di Anastasio:
subtili fictione Pipino — intimavit etc. si acconcia
ottimamente a questa lettera, ma il Vignoli la corregge, certo
rettamente, così: subtili relatione etc.





362.  Sono frasi della lettera medesima: Ne lanientur, et
crucientur corpora, et animae vestrae in aeterno atque inextinguibili
tartareo igne cum diabolo, et ejus pestiferis Angelis
etc.





363.  La rivelazione di questi secreti diplomatici la dobbiamo
a due passi dell’ingenua narrazione che leggesi in Anastasio,
n. 250.





364.  Anastasio, nella biografia di Stefano, narra questi
fatti con bella chiarezza: Asserens isdem Dei cultor, mitissimus
Rex, nulla penitus ratione easdem civitates a potestate
beati Petri et jure Ecclesiae Romanae, vel Pontificis Apostolicae
Sedis quoquomodo alienari etc.





365.  Opina il Sugenheim che Pipino concedesse al Papa
soltanto l’utile Dominium; il Muratori non si decide, ma propende
a questa sentenza. Il Pagi dà al Papa il dominio assoluto;
non occorre dire del Baronio, nè del Borgia,
del Cenni e dell’Orsi. Il Le Cointe, il De Meo e il De
Marco assennatamente affermano che continuasse la signoria
suprema di Bisanzio, ed io son certo che essa durasse in quell’età
quale principio regolatore. Per quanto finalmente concerne
l’apocrifo documento della donazione di Pipino, che il
Fantuzzi riporta nei Monum. Ravenn., VI, 99 (a Lunis cum
Corsica etc. fino a Benevento), non v’ha bisogno oggidì di
fare pur parola.





366.  L’avvenimento della donazione, oltre che da Anastasio,
è confermato da due lettere di Stefano II, nelle quali
egli parla di donationis pagina e di chirographum. (Cenni,
Monum. I, 74, 81; Sugenheim, p. 23). Il Döllinger respinge
l’opinione che Pipino abbia fondato un principato ecclesiastico
(nella Dissertaz. soprad.). Il Philipps (Diritto eccles.,
III, p. 48) afferma senza fondamento, che Pipino abbia elevato
a esistenza giuridica la sovranità del Papa nell’Esarcato, dove
già esisteva di fatto. Il Waitz (Storia della Costituzione germanica,
III, p. 81) concepisce quegli avvenimenti nel senso che
il Vescovo romano abbia ricevuto la cessione delle conquiste
di Pipino per conto dell’Impero, e quale vicario di questo, ma
nel tempo stesso anche a favore della Chiesa, che con quello
consideravasi legata di associazione strettissima. Questa opinione,
divisa anche dal Döllinger, si concilia colla mente politica
di quell’età. — Vedremo più tardi quanto ristretti fossero
i diritti di signoria territoriale che Carlo, continuatore della
opera di Pipino, concesse al Pontefice. — La opinione espressa
dall’Eichorn (Storia del diritto e dello Stato germanico,
quarta ediz. I, p. 537), che al Papa, come patrizio di Ravenna,
fosse trasferita la podestà fino allora tenuta dall’Esarca, è
meno contendibile dell’altra sua opinione, che già Pipino ricevesse
pari autorità su Roma e sul Ducato. Quanto poca autorità
egli ivi esercitasse lo dimostrerà ciò che vedremo in
seguito. Anche il Savigny (Storia del diritto romano, I, 360)
al Papa attribuisce autorità di Esarca; egli afferma che
la donazione fu fatta alla Chiesa ed alla Republica romana,
e che per questa ultima non s’intendeva la città di Roma,
ma l’Impero romano occidentale antico, che gli Imperatori
bizantini avevano usurpato; della restaurazione dell’Impero
occidentale s’avrebbe già coltivato il disegno.





367.  Ne sono memorabili esempli le donazioni di Subiaco
e di Monte Cassino.





368.  Etenim tyrannus ille, sequace diaboli, Haistuplus devorator
sanguinum Christianorum, Ecclesiarum Dei destructor,
divino ictu percussus est, et in inferni voragine demersus...
Cod. Carol., VIII, nel Cenni, XI. — Quando, cinquecent’anni
dopo, morì Federico II, che fu il grande nemico del Papato
politico, Innocenzo IV osannò alla sua morte con parole simili
(Laetentur coeli, et exultet terra): sempre eguali durarono
gli odî del prete e le condizioni di Roma.





369.  Sed valde dilexit Monachos, et in eorum est mortuus
manibus. Anonym. Salernit.





370.  Et praedictus Fulradus venerabilis cum aliquantis
Francis in auxilium ipsius Desiderii, sed et plures exercitus
Romanorum si necessitas exigeret... Anast., n. 255.





371.  Annuente Deo rempublicam dilatans... Anast. Nel
Cod. Carol., XXXVI, nel Cenni XV, si legge (p. 144): dilatationem
hujus provinciae, locchè manifestamente si riferisce
al Ducato: e Roma e il Ducato nel Cod. Carol., XX, nel
Cenni, XXXVII, sono detti: haec miserrima et afflicta provincia.
Con Imola e colle dette città, Desiderio doveva restituire
anche Osimo, Ancona, Numana, Bononia. Tutti questi
luoghi mancano nella enumerazione data da Anastasio
(n. 254) per quelli donati da Pipino; locchè dimostra che il sopraddetto
Anastasio non ebbe innanzi ai suoi occhi il documento
di quella donazione di Pipino.





372.  È la prima delle trentuna lettere di Paolo, nel Cod.
Carol., XI, nel Cenni, XII.





373.  Cod. Carol., XXVII, nel Cenni, XIII: preciosissimum — munus
attulit, Sabanum videlicet.





374.  Cod. Carol., XXXVI, nel Cenni, XV: nos — firmi, ac fideles
servi S. Dei Ecclesiae, et praefati ter beatissimi, et coangelici
spiritalis patris vestri, Domini nostri Pauli etc. — fovens
nos, et salubriter gubernans... Pipino invece è chiamato:
noster post Deum defensor, e auxiliator.





375.  Domno excellentissimo, atque praecellentissimo, et a
Deo instituto magno Pippino Regi Francorum, et Patricio Romanorum,
omnis Senatus, atque universa populi generalitas
a Deo servatae Romanae civitatis. Il Muratori a torto pone
la lettera all’anno 763.





376.  Il Papa mandavagli alcuni libri in dono: Antiphonale
et Responsale — Grammaticam Aristotelis, Dionysi Areopagitae
libros, Geometriam, Orthographiam, Grammaticam etc.:
Cod. Carol., XXV, nel Cenni, XVI, 148. — Oltracciò, Paolo mandava
a Pipino una spada di gran prezzo, esempio primo della
consecrazione della spada, che è in uso anche oggidì; e ai
Principi spediva anella di gran valore (Cod. Carol., XV, nel
Cenni, XVIII, 159). — La spada significa la missione militare
di Pipino. Nelle incoronazioni degli Imperatori, avvenute nei
tempi posteriori, il Papa toglieva dall’altare del san Pietro una
spada nuda, e ne cingeva l’Imperatore qualificandolo Defensor
della Chiesa e Miles di san Pietro. Vedine il rito nell’Ordo
Roman., XIV; nel Mabillon, Mus. Ital., II, 402.





377.  Più tardi il Cardinale cospirava con Bisanzio, e il Papa
pregava il Re di confinarlo come Vescovo in qualche remota
Città del suo Stato. Cod. Carol., XXV e XXXIX, nel Cenni,
XVI e XIX.





378.  Questo emerge dalle lettere di Paolo: Cod. Carol., XV,
nel Cenni, XVIII: sicque Spolentinum et Beneventanum, qui
se sub vestra a Deo servata potestate contulerant.





379.  Questa città, già fin d’allora, era appellata Otorantum
(Otranto).





380.  Vedi questa lettera nel Cod. Carol., XIX, nel Cenni
XVII.





381.  Lettera XV, nel Cenni, XVIII: Sed bone Excellentissime
fili, et spiritalis compater, ideo istas literas tali modo
exaravimus, ut ipsi nostri missi ad vos Franciam valerent
transire.





382.  A ciò si riferisce la lettera XXI, nel Cenni, XX. Invece
dell’anno 759, il Muratori assume l’anno 760 e l’Indizione
13: lo segue il Troya, Cod. Dipl. Long., tom. V,
n. DCCXL.





383.  Non ob aliud nefandissimi nos persequuntur Graeci,
nisi propter sanctam et orthodoxam fidem etc. Cod. Carol.,
XXXIV, nel Cenni, XXV.





384.  Questo dubbio è espresso dal Muratori, Annal. ad
ann. 759, 762. Egli si meraviglia inoltre che Paolo parli soltanto
degli armamenti dei Bizantini contro Ravenna, e mai
non parli di Roma. Eppure v’è un passo dove si discorre di
disegni di guerra non unicamente contro Ravenna. Cod. Carol.,
XXXIV, nel Cenni, XXV: Graeci — super nos, et Ravennatium
partes irruere cupiunt.





385.  Delle intenzioni dei Bizantini, oltre alla lettera sopraddetta,
parlano anche la XXVIII, nel Cenni, XXVI, e la
XXIV, nel Cenni, XXXVIII.





386.  Quod sex Patricii deferentes secum trecenta navigia,
simulque et Siciliensem stolum, in hanc Romanam urbem absoluti
a Regia Urbe ad nos properant. Ibid.





387.  Anast. Vita Gregor. III, n. 194. Il Panvinio (De Basil.
Vatican., III, c. 8, nel tom. IX Spicileg. Roman.) dà i nomi
dei conventi, traendoli da una iscrizione marmorea di Gregorio
III, esistente nel suo Oratorio. Vedi il De Rossi, Due docum.
inediti, tav. II, e il Cancellieri, De Secretariis novae B. Vat.,
p. 1484. — Il nome Cata Galla Patricia si spiega da una
proprietà di Galla, figlia del patrizio Simmaco, che visse da
monaca presso il san Pietro. Di quest’opinione io trovo conferma
nelle notizie, sebbene confuse, che sono offerte dal
Chronicon Benedicti di Monte Soratte, il quale, intorno all’anno
1000, sa narrare: ad omnipotentis Dei servitium sese
apud b. Petri ap. ecclesia in monasterio tradidit.





388.  Stefano lo edificò a rendimento di grazie del viaggio
che egli compiè felicemente quando andò a Pipino. Il Frodoard
(De Stephano II Papa, in Dom. Bouquet, V, 442) dice di
esso: Papa Deo grates referens, turrim erigit aulae, Argentique
colens radiis investit et auri. Aere tubas fuso attollit,
quibus agmina plebis Admoneat laudes et vota referre Tonantis. — È
noto che il primo uso delle campane nelle chiese
è attribuito a Paolino di Nola; tuttavia, prima del secolo settimo,
non vi si adoperavano campane di gran dimensione. Vedi
il Baronio, ad ann. 614. — L’Audoen, Vita S. Eligii, anno
650, usa del nome campanae; parimenti il Beda intorno all’anno
700. Si soleva adoperare la frase: signa pulsare ad
missam publicam. I frati fecero uso generale delle campane
dopo il 740. Vedi Gio. Batta Casali, De profan. et sacris
veterib. Ritibus, Romae, 1644, p. 236.





389.  Del campanile di Stefano presso il san Pietro danno
notizia il Cod. Freher. e Thuan., II del Lib. Pontif.





390.  Pietro stesso avrebbe dato sepoltura alla sua figliuola, e
sul sarcofago di lei avrebbe scritto: Aureae Petronillae filiae
dulcissimae. Tertulliano e Gerolamo parlano della moglie
di lui. — La leggenda narra che Flavio, nobile pagano, avesse
chiesto in isposa la bella giovinetta; ella chiedeva tre giorni
per decidere; li passava nella preghiera, e moriva.





391.  Sul cimitero di Petronilla vedasi il Boldetti, Osservaz.
sopra i Cimiteri de’ Ss. Martiri, II, c. 18, p. 551. — Già
in sul 600 si parla dell’olio miracoloso della lampada di Petronilla,
e nel catalogo di questi olii che trovasi nel Marini,
Papiri ecc., p. 208, dicesi addirittura: Sce Petronillae filiae
Sci Petri Apost...





392.  Il Lib. Pont. dà al luogo dell’edificio il nome di Mosilius,
che significa Mausoleum (Severano, Le sette chiese,
p. 92). Il Cancellieri (De secretar. Veter. Bas. Vatican.) a
questa chiesa rotonda di Petronilla ha dedicato una lunga ed
erudita dissertazione, e decisamente smentì l’opinione ch’essa
avesse origine dal favoleggiato tempio di Apollo.





393.  Infra autem sacrati corporis auxiliatricis vestrae B.
Petronillae, quae pro laude aeterna memoriae nominis vestri
nunc dedicata dinoscitur. Cod. Carol., XXVII, nel Cenni, XIII.





394.  La positura del luogo è descritta nel secolo decimo
da Benedetto, monaco di Soratte, in questo modo: Stephanus — cepit
hedificare domum ecclesiam; in onore S. Dionisii, Rustici
et Heleutherii, in hurbe Roma, juxta via Flaminia, et
ereio (horologium di Augusto?) non longe ab Agusto, juxta
formas species decorata, sicut in Francia viderat (Mon. Germ.,
V, c. 20). — Agusto è il mausoleo di Augusto, e può darsi
che esso, nel secolo decimo, fosse appellato Agosta. Io attribuisco
importanza a ciò, che Benedetto associa la fondazione
di Stefano col soggiorno da lui fatto in Francia.





395.  Ubi et Monachorum congregationem construens, Graecae
modulationis psalmodiae Coenobium esse decrevit: Anast.,
Vita Pauli, n. 260. — Nell’archivio di san Silvestro si conserva
il diploma di fondazione scritto in pergamena di dubbia
origine, che fu completamente stampato nel Labbé, Concil.
VIII, p. 445. Di questa chiesa scrisse distesamente, ma senza
lume di critica, il Carletti, Memorie storiche critiche.





396.  Il convento chiamossi anche Cata Pauli dall’abitazione
di Paolo I; ed anche inter duos hortos. — Il Lib. Pontif.
attribuisce a Paolo l’edificazione di una chiesa agli apostoli
Pietro e Paolo, presso il tempio di Roma, nella via Sacra. Il
suo luogo deve essere stato là dove s’eleva oggidì santa Francesca
Romana, non lungi dall’arco di Tito, sulle ruine del gran
tempio di Venere e di Roma.





397.  Omnes eum derelinquentes, nisi ego: così dice Stefano III
nel Concilium Lateranense, ann. 769, ed. Cenni, Rom. 1735,
p. 4. — Paolo I fu lodato perchè era padre di tutti i poverelli,
e di notte tempo visitava le carceri per liberarne coloro che
erano condannati a morte: questo prova che, a rincontro dei
tribunali, spettava al Papa diritto di grazia. Sed et carceres,
atque alia claustra per eadem noctium secreta visitabat. Et
si quos ibidem conveniebat retrusos a mortis eruens periculo
liberos relaxabat: Anast., 258. Similmente riscattava spesso
i debitori a jugo servitii: durava quindi ancora la prigionia
per debiti.





398.  Questi fatti escludono che Pipino esercitasse un’autorità
diretta su Roma. Oltre al Lib. Pontif., è di grande rilievo
per la storia di questi avvenimenti un frammento notevole
degli Atti del concilio Lateranense dell’anno 769, edito
per la prima volta da Gaetano Cenni e completamente dal
Mansi, Suppl. Concil., I, 642. Di Toto è detto: quidam Nempesini
oppidi ortus Toto nomine...





399.  Ex improvisa enim violentia, manu a populorum
innumerabili concordantium multitudine, velut valida aura
venti raptus, ad tam magnum et terribile Pontificatus culmen
provectus sum. Unde sicut navis aequoreis procellis fluctuatur,
ita ego infelix etc. Le due lettere di Costantino leggonsi
nel Cod. Carol., 98, 99.






400.  Si leggano i sopraddetti Atti di quel Concilio dell’anno 769.





401.  Per muros civitatis cum flammula ascendebant, metuentes
Romanum populum, et nequaquam de Janiculo ipsi Longobardi
ausi sunt descendere, n. 258. La flammula, dice il Vignoli
in nota, era una banderuola purpurea che usavasi quale
segno in campo; quello Scrittore ricorda la orifiamma dei Re
francesi.





402.  Sicque praefatus Christophorus alia die aggregans in
tribus fatis sacerdotes, ac primates cleri, et optimates militiae,
atque universum exercitum, et cives honestos, omnisque
populi Romani coetum a magno usque ad parvum: Anast.,
n. 271.





403.  Stefano III fu eletto addì 1 di Agosto, e consecrato
nel dì 7 di Agosto: Jaffé, Reg. Pontif.





404.  Nam Constantinus invasor apostol. Sedis, dum deductus
ad medium esset, et magna pondera in ejus adhibentes
pedibus in sella muliebri sedere super equum fecerunt, et in
Monasterium Cella novas coram omnibus deportatus est:
Anast. in Stephano, n. 272. Stando al Martinelli ed al
Catalogus Ecclesiar., questo chiostro di monaci greci s’ergeva
presso la chiesa di santo Saba, che fu un abate di Cappadocia
morto intorno al 532: il luogo era detto Cella nova,
ed ivi erano le case possedute dalla madre di Gregorio
magno.





405.  Gratiosus tunc Chartularius, postmodum dux: Anast.,
n. 269.





406.  Nel manoscritto D., edito dal Muratori, è detto: et
Campaniae pergentem Alatro partem Campaniae ubi erat,
come suppone il Papencordt nella sua Storia della città di
Roma nel medio evo, a pag. 93. — Precisamente quando io era
giunto alla conchiusione di questo secondo volume (nell’anno
1858) mi giunsero sott’occhio i materiali lasciati dal Papencordt
e pubblicati dall’Höfler. La profondità degli studî
di quel valentuomo prometteva un’opera di grande rilevanza,
sebbene il Papencordt si restringesse alla sola parte d’argomento
politico. Ma l’erudito scrittore fu rapito dalla morte nell’incominciamento
della sua carriera, e fu perdita grave della
scienza, che io in particolarità amaramente deploro. A lui s’appartiene
la gloria di essere stato il primo a concepire l’idea di
questa difficile impresa. Il suo disegno, simile a quello originario
del Gibbon, era ignoto anche a me, allorchè nell’autunno
dell’anno 1852 volsi il pensiero a quest’opera, e quando
nell’anno 1855 ne impresi lo eseguimento. Dappoi, le mutazioni
politiche d’Italia diedero nuova importanza allo studio
del medio evo di Roma, che per lungo tempo fu negletto, e
i lavori della sua storia si vanno estendendo ognora più.
Nell’anno 1865 il Dyer publicò una History of the City of
Rome, e nel 1867 A. di Reumont diede alle stampe i due
primi volumi della sua Storia della città di Roma, che si stenderà
dalla fondazione della Città fino alla età odierna, e, per
gli avvenimenti di questi periodi di tempo, offrirà un quadro
generale, giovevole per la gran moltitudine dei lettori. Pertanto,
da un dieci anni a questa parte venne in vita una
nuova letteratura in argomento della «Storia della città di
Roma.»





407.  Presso il Colosseo. Con questo nome per la prima volta
Anastasio appella l’anfiteatro di Tito.





408.  Eumque in teterrimam retrudi fecerunt custodiam,
quae vocatur Ferrata in cellario majore: Anast., n. 274. Era
un carcere munito di cancellata di ferro; la transenna, ossia
andito presso il Laterano, fa argomentare che ivi una prigione
esistesse. Si fa spesso cenno delle cellae o cellaria del Laterano,
cantine o volte, ove si custodivano le vettovaglie, ed alle
quali presiedeva il Paracellarius.





409.  Vedi nel Mansi il frammento sopra citato, e consulta
anche il Labbè, Concil., tom. VIII, 483. Anast. dà soltanto
la narrazione delle cose di maggior rilievo.





410.  Ita coram omnibus professus est, vim se a populo
pertulisse, et per brachium populi fuisse electum, atque coactum
in Lateranense Patriarchium deductum propter gravamina,
ac praejudicia illa, quae Romano populo ingesserat
Domnus Paulus Papa: Anast., n. 277. Ne consegue che una
parte del popolo, gli ottimati in ispecie, incominciavano a soffrire,
come di un giogo, la dominazione del Papa. Quel passo
è assai notevole.





411.  Sergio era laico, ripudiò la moglie, e divenne arcivescovo.
Ei si difese assai bravamente in Roma, dove Stefano II
lo sostenne prigioniero: Laicus fui, et sponsam habui, et
ad Clericatum perveni, et cognitum vobis factum est, et dixistis,
nullum obstaculum mihi esse potest (Agnellus, Vita
Sergii, p. 424). Egli morì nell’anno 769. — Stefano, duce
di Napoli e aderente di Roma, fu dal popolo eletto vescovo.
Morì nell’anno 789.





412.  Igitur judicavit iste a finibus Perticae totam Pentapolim,
et usque ad Tusciam, et usque ad mensam Uvalani,
velut Exarchus: Agnellus, Vita Sergii, c. 4, 430. La narrazione
di Agnello, che del resto è ostile a Roma, viene tuttavia
confermata dal Cod. Carol., LV, nel Cenni LI. Vedi anche
il Muratori, ad ann. 770, 777.





413.  Quin etiam, portas hujus Romanae urbis claudentes,
aliam ex eis fabricaverunt, et ita armati omnes existebant
ad defensionem propriae civitatis: Anast., n. 285.





414.  Vedasi l’analisi di questi avvenimenti nel Sigurd
Abel, Annali dell’Impero franco sotto Carlo magno, Berlino
1866, I, p. 76 segg.





415.  Il Jaffè colloca l’abboccamento all’anno 771. Ma
tutti questi avvenimenti succedettero prima che si trattasse
del progetto di maritaggi tra le corti di Francia e di Pavia,
locchè avveniva nell’anno 770.





416.  Sergius eadem nocte, qua hora campana insonuit:
Anast. n. 288. Già a quel tempo sonavano in Roma le campane,
forse ad annunciare l’ora dell’Ave Maria.





417.  Et dum infra civitatem, nocturno silentio, ipsos salvos
introducere disponeremus, ne quis eos conspiciens interficeret,
subito hi, qui eis semper insidiabantur, super eos
irruentes, eorum eruerunt oculos: Cod. Carol., XLVI, nel Cenni
XLV, 269. L’amanuense di Anastasio dice: Cupiens eos, noctis
silentio propter insidias inimicorum salvos introduci Romam.
Questi ed altri passi concordi dimostrano che il Biografo conobbe
la lettera di Stefano, ma le varianti significano che
egli era di parte franca.





418.  Subtilius mihi — Domnus Stephanus Papa, retulit, inquiens,
quod omnia illi mentitus fuisset (sc. Desider.) — et
tantummodo, per suum iniquum argumentum erui fecit oculos
Christophori Primicerii, et Sergii Secundicerii filii ejus,
suamque voluntatem de ipsis duobus proceribus Ecclesiae explevit,
unde damnum magis et detrimentum nobis detulit. Così
Adriano in Anastasio, n. 293.





419.  Ep. XLVI, nel Cenni, XLV, 267. Il Cenni opina col
Le Cointe e col Pagi che la lettera fosse estorta, perocchè
i nobili uomini Cristoforo e Sergio tutto a un tratto non potessero
tramutarsi in malfattori, nè i nequissimi Longobardi in
figliuoli illustri. Ma la lettera evidentemente fu scritta nell’eccitamento
dell’animo, subito dopo la caduta dei due, per
adulare il Re cui ne fu mandata una copia. Il Muratori si appose
al giusto, e lo seguì il La Farina. Si chiarisce facilmente
la ragione per cui Dodone è dipinto con oscuri colori:
egli era legato di Carlomanno, ed in quel momento eravi fra
i due fratelli inimicizia.





420.  Anast. n. 293. Colla biografia di Adriano il Lib.
Pontif. muta di stile; e qui s’entra in un altro periodo di
questa Collezione preziosa.





421.  Ne tratta il Cod. Carol., XLVII, nel Cenni I, p. 274.





422.  Annales Francor. ad ann. 770.





423.  Seminans inter reges discordia, dice a quest’occasione
già nel secolo decimo l’Autore del Libellus de imperatoria
potestate in urbe Roma. Mon. Germ. V, 720.





424.  Cod. Carol. XLV, nel Cenni, XLIX, 281: Perfida,
quod absit, ac foetentissima Langobardorum gente polluatur,
quae in numero gentium nequaquam computatur, de cujus
natione et leprosum genus oriri certum est. Se ne offende il
sentimento onesto del Muratori, il quale giunge a dubitare
che questa lettera di sensi triviali fosse scritta dal Papa: persino
il Cenni sclama, arrossendone: Aevo illi dandum est
aliquid.





425.  Eginhard. c. 18, e Paol. Diacon., Gesta Episcop. Mettensium
nei Monum. Germ. II, 265: hic ex Hildegard conjuge
quattuor filios et quinque filias procreavit, habuit tamen ante
legale connulium ex Himiltrude nobili puella filium nomine
Pippinum.





426.  Anathematis vinculo esse innodatum, et a regno Dei
alienum, atque cum diabolo et ejus atrocissimis pompis, et
caeteris impiis aeternis incendiis concremandum deputatum:
formula consueta dell’anatema in quell’età. La si scriveva
anche sopra i sepolcri per vietarne la distruzione, e con essa
si conchiudono le scritte di donazioni. — Un’iscrizione marmorea
del secolo ottavo, commemorativa di una donazione di
Giorgio e di Eustazio (trovasi nel vestibolo della chiesa di
santa Maria in Cosmedin) dice in sulla fine: et anathematis
vinculo sit innodatus et a regno Dei alienus, atque cum diabolo
et omnibus impiis aeterno incendio deputatus. Colla formula
di anatema riferita più sopra, concorda quasi parola per
parola, quella del Liber Diurnus c. VII, tit. 22: et cum diabolo
et ejus atrocissimis Pompis, atque cum Juda traditore
Domini Dei et Salvatoris nostris Jesu Christi, in aeternum
igne concremandum, simulque in chaos demersus cum impiis
deficiat.





427.  Il Muratori con qualche malizia osserva che Carlo
allora non era «peranche divenuto magno.»





428.  Sembra che Rimini continuasse ad avere dei Duces. La
loro serie nel secolo nono è quasi completa. Vedasi Luigi Tonini:
Rimini dal principio dell’êra volgare all’anno MCC,
Rimini, 1856, II, 155. Ei si pare che questa memoranda città
sia stata a capo della Pentapolis maritima (Rimini, Pesaro,
Fano, Sinigaglia e Ancona): la Pentapolis mediterranea o
nova comprendeva Jesi, Cagli, Gubbio, Fossombrone, Urbino
con Montefeltro e, più tardi, con Osimo. I due territorii insieme
uniti, erano detti Decapolis.





429.  Questi avvenimenti sono narrati da Anast. Vita Stephani
III, n. 282, 283 e nella Epistola di Adriano che è nel
Cod. Car. LXXI, nel Cenni XCIII, 499.





430.  Incertum, (dice Eginardo, Vita Car. c. 18,) qua de
causa. Un frate favoleggiatore, che scriveva sullo spirare del
secolo nono, ne sa egli solo la ragione: quia esset clinica et
ad propangandam prolem inhabilis, judicio sanctissimorum sacerdotum
relicta velut mortua. Monachi Sangall., Gesta Karoli,
II, c. 17, nei Mon. Germ. II, 759.





431.  Di Adelardo di Korbey è detto: culpabat modis omnibus
tale connubium (con Ildegarde) — quod — rex inlicite
uteretur thoro, propria sine aliquo crimine repulsa uxore: — Ex
vita Adalhardi 7, p. 525. E di Berta dice Eginardo, c. 18:
ita ut nulla unquam invicem sit exorta discordia, praeter
in divortio filiae Desiderii regis, quam illa suadente acceperat.





432.  Theodotus (così io scrivo in vece di Theodolus) restaurò
in Roma la chiesa di sant’Angelo in Pescaria, come ne serba
ancora memoria un’iscrizione in marmo ivi esistente: Theodotus
holim dux nunc primicerius scae sed. apostolicae, et
pater uius Ben. Diac. a solo edificavit pro intercessionem
animae suae et remedium omnium peccatorum.





433.  Il decreto di elezione di Adriano, deposto nell’archivio
del Laterano, fu edito dal Mabillon nel Mus. Ital. I, 38, al
Libellus de Vita Hadriani I. Tutti gli ordini elettivi ivi compaiono.





434.  Vita s. Adriani in Anast., n. 292. Un passo di Agnello
(Vita Sergii, p. 426) dimostra che già s’aveva costume di
accordare amnistie quando avvenivano mutazioni nel pontificato:
in ipsa vero die electus est praedictus germanus defuncti
Papae (sc. Paulus) in solio Apostolatus, et statim solvit omnes
captivos, et omnibus noxiis veniam concessit.





435.  Tunissone Presbytero, et Leonatio Tribuno habitatoribus
civitatis Anagninae: Vita Hadr. n. 297.





436.  Quella via aveva il nome da un palazzo: usque in
Merolanam ad arcum depictum, quem secus viam, quae ducit
ad ecclesiam S. Dei Genitricis ad Praesepe: Vita Hadr. n. 298.
Con pari nome quel luogo è detto Merolanas anche nell’Ordo
Roman. I (Mabillon, Mus. Ital., II, 4), che è un libro di
formule, compilato tosto dopo del tempo di Adriano.





437.  Vita Hadr. n. 298: tunc praefatus sanct. Praesul precibus
judicum, universique populi Romani jussit contradere
antefatum Calvulum cubicularium, et praenominatos Campanos
praefecto urbis, ut more homicidarum eos coram universo
populo examinaret. La voce examinare ha omai un’impronta
di medio evo.





438.  Pro vero amputandis tam intolerabilibus flagitii reatibus,
missi sunt ipsi Campani Constantinopolim in exilium:
ibid. n. 299.





439.  Tradidit eundem Paulum consulari Ravennatium urbis:
ibid. n. 299. — Carlo Hegel ecc. I, 262, respinge con buoni
argomenti l’opinione che per quel Consularis s’abbia a intendere
il collegio di Consoli, che, secondo il parere del Savigny
e del Leo, sarebbe subentrato a quello dei Decurioni.





440.  Ita vero idem Paulus examinatus est, quia etiam nec
scientia exinde data est — Pontifici: Vita Adr. n. 300. Ma i
Biografi pontificî celano troppe cose.





441.  Adscribi fecit suggestionem suam Constantino et Leoni
Augustis, magnisque Imperatoribus — ut in ipsis Graeciae
partibus in exilio mancipatum retineri praecipissent: ibid.
n. 300.





442.  Anastasio narra che a Ravenna trovavasi allora
Anualdo, cartulario: il nome è germanico (Anwald), ma questo
ottimate della milizia e messaggiero del Papa, è dal Cronista
qualificato civis romanus. Perciò egli dovrebbe essere
stato lo stipite della posteriore famiglia romana degli Anialdi
o degli Anibaldi.





443.  L’antica Utriculi Civitas ai tempi dell’Impero era
ricca di tesori d’arte; e gli odierni musei di Roma, dopo che
Pio VI v’ebbe fatto effettuare degli escavi, devono a quella
piccola città di provincia, dei capolavori preziosissimi; fra gli
altri, quella testa dei Giove di fama universale che trovasi
nella rotonda del Vaticano, e il grande musaico che ivi pure
si vede.





444.  Fabricari fecit: espressione consueta pei lavori di
muratura. Dopo il tempo di Cristoforo e di Sergio, gli abitatori
della Toscana e del Lazio (Campania) erano obbligati
a prestare servizio militare nella Città.





445.  Susceptoque eodem obligationis verbo per antefatos
Episcopos, ipse Langobardorum Rex illico cum magna reverentia
a civitate Viterbiense confusus ad propria reversus est.





446.  Promittens insuper ei tribui quatuordecim millia auri
solidorum, quantitatem in auro, et argento: Anast., n. 310.
Il Leo, Storia d’Italia, suppone con buona ragione che questa
fosse la domanda che in origine Desiderio aveva rivolto a
Roma.





447.  Agnello (nella Vita Leonis, p. 439) dice che fu Martino,
diacono ravennate, a guidare i Franchi nel loro cammino:
secondo il Chron. Novalicense sarebbe stato un giullare.





448.  In generale si affà all’indole dei Longobardi quello che
del valoroso Drottulfo dice il noto epitaffio di Ravenna, che
leggesi in Paolo Diacono:




Terribilis visu facies, sed corda benigna.








449.  Nella Vita Hadriani n. 314 segg. è data particolareggiata
descrizione dell’ingresso e del soggiorno di Carlo in
Roma.





450.  Direxit in ejus occursum judices ad fere triginta millia
ab hac Romana urbe in locum, qui vocatur Novas, ubi
eum cum bandora susceperunt. La stazione è situata alla vigesimaquarta
pietra miliare. L’Holstenio (nel Vignoli, Nota 3,
c. 35) pretende di aver visto ruine di Novas due miglia al
di qua di Bracciano.





451.  Schola militiae cum patronis, simulque et pueris, qui
ad discendas literas pergebant, deportantes omnes ramos palmarum
atque olivarum etc. Dal Papencordt o dal suo editore
(p. 98) si opina erroneamente che i patroni militiae fossero i Santi
protettori anzichè i preposti delle corporazioni militari. L’espressione
patronus, nel significato di Santo protettore, io trovo
per la prima volta nella Vita Hadr., n. 339. — Dalla menzione
che è qui fatta dei fanciulli delle scuole, l’Ozanam
(Docum. inédits) volle trarre la conseguenza che in Roma
si provvedesse ancora all’insegnamento delle scienze.





452.  Venerandas cruces, id est signa, sicut mos est ad
Exarchum aut Patricium suscipiendum. Ma tosto dopo è detto:
cruces ac signa.





453.  È nota la questione che si dibattè se avesse luogo più
onorifico chi teneva il lato destro oppure chi stava al sinistro,
e sulla ragione per cui, nei musaici e nei sigilli antichi, san Pietro
spesse volte tenga la manca, e san Paolo la destra. Sembra
che il luogo d’onore si determinasse a seconda che la persona
si presentava allo sguardo dello spettatore. Quando il Papa e
il Re entravano nella chiesa, il popolo che guardava ad essi,
aveva il Papa alla sua destra. Ordo Roman. I, nel Mabillon,
II, p. 3: Episcopi quidem ad sinistram intrantium, presbyteri
vero ad dextram, ut quando Pontifex sederit, ad eos respiciens,
episcopos ad dextram sui, presbyteros vero ad sinistram
contueatur.





454.  Sesesque mutuo per sacramentum munientes, ingressus
est Romam. — Nei tempi più tardi i Re davano e ricevevano
giuramento di pace prima di entrare in Roma. — Così suggellavasi
legame di amistà (firmitas et integritatis stabilitas),
come dice Adriano: Cod. Car. LIII, nel Cenni, LII, 326.





455.  Alcune statuizioni in riguardo alla messa ed alle preci
ordinate per Carlo, si contengono nell’Ordo Romanus I, che
è un mirabile Libro rituale del secolo ottavo o del nono. In
esso è data descrizione delle funzioni pasquali conformemente
ai racconti di Anastasio. — Le Stazioni della Pasqua
sono rimaste anche oggi le stesse; chè alla domenica la
Stazione è in santa Maria Maggiore, al lunedì in san Pietro,
al martedì in san Paolo, al mercoledì in san Lorenzo.





456.  Il testo di Anastasio, secondo il Vignoli, è questo:
A Lunis (oggidì Sarzana) cum insula Corsica, deinde in
Suriano, deinde in monte Burdone, inde in Berceto, deinde
in Parma, deinde in Regio, et exinde in Mantua, atque in
Monte Silicis, simulque et universum Exarchatum Ravennatium,
sicut antiquitus erat, atque provincias Venetiarum et
Istriam, necnon et cunctum ducatum Spoletinum seu Beneventanum.
Si confronti il Docum. I nel Borgia, Breve Istor.
Cod. Vatic. 3833. — È notevole cosa che, fuor di Anastasio,
non v’ha alcun Cronista che sappia di questa donazione. Il
frammento della Vita Adriani nel Mabillon dice questo
solo: Carolus non destitit, donec Desiderium — exilio damnaret — resque
direptas Adriano Papae restitueret, proposizione
che appartiene ad Eginardo, quasi parola per parola.





457.  Contro questa donazione, che il Cenni, l’Orsi, il
Fontanini, il Borgia sostengono a tutta possa, si manifestano
chiaramente il Muratori e il La Farina. All’opposto
il Sigurd Abel recentemente propugnò l’opinione che in fatto
la donazione di Kiersy comprendesse tutti i territorî che sono
specificati nella Vita Adriani; egli non reputa che il passo
relativo vi sia stato inserito più tardi. Vedi La caduta del
reame dei Longobardi p. 37 e segg., e gli Annali del reame
franco sotto di Carlo Magno dell’istesso autore, I, 131 segg.
Parimenti dice il medesimo Abel: Il documento di donazione
avrà contenuto soltanto la promessa di provvedere alla restituzione
di quei possedimenti della Chiesa romana sui
quali il Papa poteva far valere i suoi diritti. — Il Muratori,
il Giannone, il Sigonio sono propugnatori intelligenti
della potestà suprema di Carlo: jure principatus, et
ditione sibi retenta.





458.  Fa meraviglia di trovare perfino la citazione del primo
anno di patriziato nella Epist. Hadriani ad Bertherium
Viennensem Episcop. (nel Labbè, Concil. VIII, 554): datum
Kalend. Jan. imperante piissimo Augusto Constantino, annuente
Deo coronato piissimo rege Karolo, anno primo patriciatus
ejus. Peraltro questa lettera è apocrifa.





459.  Cod. Carol. LV, nel Cenni L, 318. Le basiliche allora
erano ventotto, le diaconie sette.





460.  Karolus gratia dei Rex Francorum et Longobardor. ac
patritius Romanor. Così nel diploma dei 9 di Giugno 776, in
cui egli conferma all’abbazia di Farfa tutte le donazioni fatte
dai Re longobardi: Reg. Farfa, n. 147. — Nei documenti
però è ommesso talvolta il titolo di patrizio; così in un istromento
del primo di Dicembre 774, che concerne l’abbazia di
Monte Amiato, si dice soltanto: Regnante Domino nostro Carolo
Rege Francor. et Langobardorum (Cod. Dipl. della Badia
di san Salvadore al monte Amiato, nella biblioteca Sessoriana
di Roma).





461.  Cod. Carol. XLIV, nel Cenni LIX, 352: quia ecce
novus Christianissimus Dei Constantinus Imperator his temporibus
surrexit, per quem omnia Deus Sanctae suae Ecclesiae...
largiri dignatus est. Nella sua lettera Adriano
parla solo di patrimonî, e della potestas in Italia: Piissimo
Constantino magno, per cujus largitatem S. R. Ecclesia elevata
et exaltata est, et potestatem in his Hesperiae partibus
largiri dignatus est. La lettera è dell’anno 777 o, per lo
meno, è anteriore al 781. La Cronologia delle quarantanove
lettere di Adriano indiritte a Carlo è talvolta oscura; coll’anno
781, in cui Adriano diventò compadre di Carlo, le lettere si dividono
in due parti. Tutte le lettere con intitolazione di spiritalis
compater, sono posteriori al 781: massimamente il Muratori,
il Le Cointe e il Pagi sono in parecchi luoghi corretti
dal Cenni, compiutamente poi dalla grandiosa opera
del Jaffè.





462.  Il Döllinger nella sua Dissertazione sulla donazione
di Costantino (Fole pontificie del medio evo, Monaco 1863)
ha descritto l’origine e la storia di quella finzione. Egli chiarisce
che fu un’invenzione di origine romana, spacciata tra
l’anno 752 e il 777; soltanto più tardi si fece una versione in
greco della scritta: vedi il Fabricius, Bibl. Graeca, VI, p. 5
seg. Ne fa menzione Aeneas Parisiensis in sull’854. Nel
corso del tempo si volle compreso in questa donazione anche
tutto l’Occidente. Soltanto nel secolo decimoquinto, Lorenzo
Valla con critica poderosa confutò quella falsità. Il
leggitore potrà inoltre trovare un giudizio assai arguto delle
idee espresse in quella donazione, consultando L. K. Aegidi,
Il Congresso de’ Principi dopo la pace di Luneville, Berlino
1853, p. 129.





463.  Il Castellum Felicitatis, anticamente Tifernum, fu più
tardi detto Città di Castello. Lo dimostra una lettera di Gregorio
IX indiritta a Federico II nell’anno 1230: Castellum
Felicitatis, quod nunc dicitur Civitas de Castello: Huillard,
Hist. Dipl. Friderici II, vol. III, 249.





464.  Il Muratori ad ann. 776 e gli Atti della Cronica di
Farfa. — Ad onta di quanto si legge nel Cod. Carol. LVIII,
nel Cenni LVI, 341: quia et ipsum Spoletinum Ducatum vos
praesentialiter obtulistis protectori nostro B. Petro, i Papisti
non osarono di attribuirne al Pontefice di più che il Dominium
utile. La Chiesa non aveva maggior diritto su Spoleto
di quello che avesse sull’Istria, se anche vi possedeva dei
dominî; è detto: in partibus di Spoleto: p. 253 nel Cenni. — La
frase ipsum Spoletinum Ducatum reputo essere un’esagerazione,
sebbene il Fatteschi, Memorie istorico diplom. riguard.
la serie de’ Duchi di Spoleto (Camerino 1801) p. 50,
affermi che al Papa fu donato il territorio, ma senza giure
sovrano.





465.  Cod. Carol. XV, nel Cenni, LXXXIX, 480. — Il Cenni
comprende persino la Tuscia Regalis (che è l’odierna Toscana)
nella donazione, ma senza diritti di sovranità. Egli trae
quest’opinione dal Cod. Carol. LXV (presso di lui è la LXIII),
poichè ivi il Papa dà ingiunzioni al Duce di Lucca, che questi
però non ascolta. Tuttavolta anche Gregorio Magno, già al
suo tempo, dava comandamenti ai Duci di Napoli e di Sardegna,
senza che per ciò quei paesi fossero a lui soggetti.





466.  Cod. Carol. LVI, nel Cenni, LXXI, 405. — Erano vecchi
di Forobono (l’antico vescovato di Forumnovum) prossimo
all’odierno Montebono. Vedi anche la Ep. LXVIII, 387.
Egli vi prega che fosse proceduto alla statuizione dei confini
sicut ex antiquitus fuit... signa inter partes constituentes.
Il termine romano qui ha nome di signum. A questa delimitazione
di confini tra la Sabina e Reate s’ha riguardo anche
nel Diploma Ludovici Pii.





467.  Vedi il Fatteschi, loc. cit. p. 93, 248. Egli vi riporta
una serie di documenti di Farfa dal 938 al 1106. Prima dell’anno
939 non si trova infatti documento di sorte nel Registro
di Farfa che riguardi la Sabina. — Per esempio, all’anno
939: Ingibaldus Dux et rector territorii Sabinensis, e vi sono
aggiunti gli anni di reggimento del Papa. All’anno 941: Sarilonis
Marchionis et Rectoris Territorii Sabinensis etc. Non
v’ha dubbio che fossero Rettori pontificî.





468.  Agnellus, Vita Mauri, c. 2, 273 (Mauro tenne la cattedra
dal 642 al 671). I Conductores della Chiesa ravennate in
Sicilia appaiono già intorno all’anno 444 nel celebre istromento
(è il più antico che esista) che è contenuto nel Marini,
Papir. n. 73.





469.  Cod. Carol. LIV, nel Cenni LI, 322. Può darsi che
tutti e due portassero addirittura titolo di Judex; nei luoghi
minori sembra che il Papa delegasse dei Comites, come a
Gabellum: Cod. Carol. LI, nel Cenni LIV, 335. Officiali pontificî
nelle città portavano in generale anche il titolo di
Actores, che spesso si ritrova nelle carte ravennati.





470.  Cum exercitu in eandem civitatem nostram Castelli
Felicitatis properans: Cod. Carol. LX, nel Cenni, LV, 337.
Le lettere che trattano della «ribellione» di Ravenna sono
nel Cenni, ai num. 51, 52, 53, 54.





471.  Sed nec nostrae paternitati displicere rectum est, qualiscumque
ex nostris aut pro salutationis causa, aut quaerendi
justitiam, ad vos properavit. Cod. Carol., LXXXV, nel
Cenni XCVII, 521.





472.  Cod. Carol., LXXV; nel Cenni LXXVI, 421 sq.





473.  Questa lettera importante è la L; nel Cenni LXI.





474.  Così all’incirca deve aver scritto, chè Adriano risponde:
Pro honore vestri Patriciatus nullus homo esse videtur in
mundo, qui plus pro vestrae regalis Excellentiae decertare
moliatur exaltatione, quam nostra apostolica assidua deprecatio.
Quest’è la prima volta in tutto il Codex Carolinus,
che un Papa parli della dignità di Patrizio, ove se ne eccettui
l’intitolazione nell’incominciamento delle lettere.





475.  Quia ut fati sumus (così correggo a vece di estis),
honor Patriciatus vestri a nobis irrefragabiliter conservatur,
etiam et plus amplius honorifice honoratur; simili modo ipse
Patriciatus beati Petri, fautoris vestri, tam a s. recordationis
Domno Pippino, magno rege, genitore vostro, in scriptis in
integro concessus, et a vobis amplius confirmatus, irrefragabili
jure permaneat: Cod. Carol., LXXXV; nel Cenni, XCVII,
521. Può darsi che la lettera sia dell’anno 790.





476.  Carlo non pretese all’investitura di Roma, ma, secondo
certi Atti di un Concilio lateranense dell’anno 774, il
Papa avrebbe acconsentito che ei ne fosse fornito. Peraltro l’avvenimento
di questo Concilio, menzionato per la prima volta
da Siegberto ad ann. 773, non è altro che una finzione. Vedasi
il Mansi, Suppl. Concil., I, 721 e il Pagi, ad ann. 774, 13.
Devesi poi riferire soltanto alle costituzioni posteriori all’800
quanto il Libellus de imperatoria potestate in urbe Roma (Mon.
Germ., V, 719) dice di Carlo, dopo la sua andata a Roma:
Fecitque pactum cum Romanis eorumque pontifice, et de ordinatione
pontificis ut interesset quis legatus etc.





477.  Eginhard, Vita Carol. c. 26: Ad cujus structuram
cum columnas et marmora aliunde habere non posset, Roma
atque Ravenna devehenda curavit. E il Poeta Saxo, vers. 439:




Ad quae marmoreas praestabat Roma columnas,

  Quasdam praecipuas pulcra Ravenna dedit.






Cod. Carol. LXVII; nel Cenni LXXXI, 439: Nos quippe libenti
animo et puro corde, cum nimio amore vestrae Excellentiae,
tribuimus effectum, et tam marmora, quamque mosivum,
caeteraque exempla de eodem palatio vobis concedimus
auferenda. Aggiungo che Carlo Magno fece trasportare di
Ravenna ad Acquisgrana anche la statua equestre di Teodorico.
Nel secolo decimo il palazzo di Ravenna era già in
ruine, e Ottone II vi edificava intorno al 971 un palazzo
nuovo. Vedi il Fantuzzi, ecc. Tom. V, nel Prospetto § 13.





478.  Cod. Carol., LXXXIV; nel Cenni LXXXIII, 459. I Veneziani
(Venetici) avevano praesidia e possessiones nelle terre
ravennati, ed allora già tendevano a impadronirsi di Ravenna.





479.  Anastasio, n. 222.





480.  Cod. Carol., LXV; nel Cenni LXIII: Quia nos nec
navigia habemus, nec nautas, qui eos comprehendere potuissent,
tamen naves Graecorum gentis in portu civitatis nostrae
Centumcellensium comburi fecimus etc. Nel Volume III avrò
argomento di riportarmi alla Storia della marineria pontificia
scritta dal Guglielmotti, bibliotecario dei Domenicani in
santa Maria sopra Minerva: di questo libro è or ora incominciata
la stampa[481].






481.  Il primo volume della Storia della Marina pontificia nel
Medio Evo dal 328 al 1499 del P. Alberto Guglielmotti fu edito
di recente (1871) a Firenze, coi tipi dei Successori Lemonnier. L’originale
del secondo volume (2. ediz.) di questa Storia della città di
Roma, publicavasi nel 1869. (N. del T.).





482.  Il Giannone ecc. tratta bellamente di questo argomento
e delle relazioni con Benevento, Lib. VI, c. 1 sgg.





483.  Cod. Carol., LIX; nel Cenni LVII, 343 sq.: Qualiter — proximo
Martio mense adveniente, utrosque in unum conglobarent,
cum caterva Graecorum et Athalgiso, Desiderii filio,
et terra marique ad dimicandum, super nos irruant, cupientes
hanc nostram Romanam invadere civitatem.





484.  Dalla conquista del Friuli data la divisione dei Ducati
longobardi in Contee; ma la costituzione del gau e il feudalismo
dei Franchi furono trapiantati in Italia: Leo, Storia
d’Italia, III, 1, p. 206.





485.  Cod. Carol., LXXXIII; nel Cenni LX, p. 357 sg. La
lettera è anteriore al 781, e il dubbio del Muratori che essa
possa appartenere all’anno 791, è confutato dal Cenni
che la attribuisce all’anno 777. Il Giannone, VI, c. 1, sulle
orme di Camillo Pellegrino, trae erroneamente da questa
lettera la conseguenza che i Beneventani avessero preso Gaeta,
donata da Carlo alla Chiesa, e che l’avessero restituita ai
Greci. A fior d’evidenza si tratta qui di alcune città della Campagna
(aliquantas civitates nostras ampaniae). Io tengo opinione
che Gaeta allora fosse ancora greca, quantunque possa
negarlo il Federici (Degli antichi Duchi e Consoli Ipati e della
città di Gaeta, Napoli 1791, p. 30, Introduzione).





486.  Nos quidem pro nihilo deputamus ipsam civitatem Terracinensem
etc., Cod. Carol., LXIV; nel Cenni LXV, p. 377.





487.  Nefandissimi Neapolitani, et Deo odibiles Graeci — subito
venientes, Terracinensem civitatem, quam servitio beati
Petri et vestro atque nostro subjugavimus, nunc autem — invasi
sunt.





488.  La frase: Ut sub vestra atque nostra sint ditione, e
l’altra, spesse volte ripetuta, in servitio vestro, pariterque nostro,
non è già espressione cortese, ma denota l’altum dominium
del Re. Sembra che la lettera sia stata scritta tosto innanzi
all’anno 781. L’amicizia tra Roma e Napoli durò soltanto
breve tempo. Nell’epitaffio di Cesario, figlio di Stefano duce
di Napoli, è detto:




Sic blandus Bardis eras, ut foedera Grais

  Servare sapiens inviolata tamen.








489.  A quel battesimo ed alla presenza di Carlo in Roma
hanno argomento alcuni versi che leggonsi in Dom. Bouquet,
V, 401; ivi Carlo è appellato Console. Ne tace la Vita Adriani.
Noto in essa per lo meno due specie di redazione; la più antica
descrive completamente gli avvenimenti politici fino alla caduta
di Pavia: ciò che sussegue spesso non è altro che un duplice
compendio dei Registri di chiese. — Può vedersi il Chronic.
Laurisham. Moissiac. gli Annal. Laurissenses e quelli di
Einhardo, ad ann. 781.





490.  Einhardo, Annal. ad ann. 786, Annal. Lauristens., 787,
Tiliani (787), il Poeta Saxo, ann. 786. — Il Chronicon Mon.
Casin. I, c. 12 (nel Muratori, Script. IV) riferisce le condizioni
di pace. La Storia di Erchemperto scorre di volo sul
reggimento di Arichi.





491.  Quindi in poi la Chiesa romana fu veramente la
lupa, di cui il poeta dice:




Ed ha natura sì malvagia e ria

  Che mai non empie la bramosa voglia;

  E dopo ’l pasto ha più fame che pria.








492.  Praesertim et partibus ducatus Beneventani idoneos
dirigere dignetur missos, qui nobis, secundum vestram donationem,
ipsas civitates sub integritate tradere, in omnibus
valeant: Cod. Carol., LXXXI, nel Cenni, LXXXVIII, 475; XC,
nel Cenni LXXXIX, 480; XCII, nel Cenni XC, 483. — De
Capua quam b. Petro — pro mercede animae vestrae, atque
sempiterna memoria, cum coeteris civitatibus obtulistis,
LXXXIII, nel Cenni XCI; LXXXVI, nel Cenni XCII.





493.  Nel diploma di Lodovico il Pio (Borgia, Breve Istoria
ecc. Append. III, p. 19) è detto; in partibus Campaniae
Soram, Arces, Aquinum, Arpinum, Theanum et Capuam.





494.  Vedi la Sacra Imper. ad Papam, nel Labbé, Concil.
VIII, 678 ecc., negli Atti del Concil. Nicaen. II. — Dopo
l’assestamento della controversia delle imagini Adriano chiese
la restituzione dei patrimonî di Sicilia e di altri luoghi,
ma Bisanzio non vi diè risposta. Se ne duole il Papa nella
sua lettera indiritta a Carlo (Labbé VIII, 1598). — La controversia
delle imagini fu definita nell’anno 842 per opera dell’imperatrice
Teodora, ma i Libri Carolini di Carlo e di
Alcuino, e il Concilio di Francoforte del 794 si pronunciarono
decisamente contrarî alla adorazione (προσκύνησις) delle imagini.





495.  Cod. Carol. LXXXVII; nel Cenni XCI, 488: Spatarios
duos ad Patricium eum constituendum, ferentes secum
vestes auro textas, simul et spatam, vel pectinem, et forcipes,
sicut illi praedictus Arichisus indui et tondi pollicitus
fuerat.





496.  Erchempert. c. IV, sq. — Grimoaldo II morì nell’anno
806; i Beneventani, piangendolo, scrissero sul suo sepolcro:




Perculit adversas Francorum saepe phalangas,

  Salvavit patriam sed, Benevente, tuam;

Sed quid plura feram? Gallorum fortia regna

  Non valuere hujus subdere colla sibi.

                 (Anon. di Salerno, c. 22.)






L’epitaffio, che vorrebbesi scritto da Paolo Diacono per
Arichi, trovasi nell’Anonimo di Salerno, c. 16, e nel Pellegrino,
Tumuli Princ. Longob. nella sua Historia Princip.
Longob., t. III, p. 305. Tanto le iscrizioni funerarie dei Principi
di Benevento quanto quelle dei Consoli e dei Duci di Napoli
(ivi) riescono di sussidio alla storia di quell’età, e meritano
di esser lette.





497.  Evellens portam usque ad arcum qui vocatur Tres Faccicellas:
Anast. n. 356. Il Vignoli legge più esattamente
falciclas. Ignota è l’origine del nome, che significherebbe
tre fiaccole od altrimenti tre falciuole. — Il Fea, sulle Rovine,
p. 380, pensa che fosse l’arco vicino al san Lorenzo in Lucina,
fatto abbattere da Alessandro VII nell’anno 1662, e
che nel più recente medio evo era appellato «delli Retrofoli»
e «di Portogallo.» I Mirabilia dicono: arcus triumphalis
Octaviani ad s. Laurentium in Lucina.





498.  Usque ad Pontem Antonini. Non convengo col Fea che
questo ponte fosse il Sublicius, nè col Vignoli che fosse il
ponte «Quattro Capi,» nel medio evo detto Fabricii Judaeorum.
I Mirabilia con esatta serie enumerano: P. Antoninus,
Gratiani, P. Senatorum; la Graphia specifica: Neronianus ad
Sassiam (il distrutto ponte Vaticano presso santo Spirito), Antonini
in arenula, Fabricii in ponte Judaeorum ecc. I Mirabilia
parlano di un theatrum Antonini juxta pontem Antonini;
e l’Ordo Roman. XI, nel Mabillon, Mus. Ital., II, p. 126,
fa che il Papa vada ad majorem viam Arenulae, transiens
per theatrum Antonini. Questo teatro pertanto non può essere
stato altro che quello di Balbo (presso il palazzo Cenci).
Vedi il Nibby, Roma nel 1838, II, 588 ed i Platner e Bunsen,
III, 3, 65.





499.  Totas civitates tam Tusciae, quamque Campaniae congregans,
una cum populo Romano, ejusque suburbanis, nec
non et toto Ecclesiastico patrimonio: Anast., n. 236, 355.





500.  Anast., n. 331: Simulque in balneo juxta eandem ecclesiam
sito, ubi et fratres nostri Christi pauperes, qui ad
accipiendam eleemosynam in paschalem festivitatem annue
occurrere et lavari solebant; dimostrazione dell’antico costume
delle lavande dei piedi che fannosi a Pasqua nel san
Pietro. Anche nel Laterano era un bagno simile, che probabilmente
aveva origine dagli antichi palazzi: Anast., Vita
Stephani III, n. 271 e Vita Hadriani, n. 333. — Sulla restaurazione
dell’Aqua Trajana, vedasi Alb. Cassio, Corso delle
acque ecc., I, pars. 1, n. 39, p. 359.





501.  Il Cassio assume l’anno 776 senza esporne la ragione.
Ei parla (p. 361) di una seconda restaurazione della Trajana
effettuata per opera di Adriano, ed è probabile che lo
traesse in errore un’altra più breve notizia data da Anastasio,
n. 346. Gli sfuggì l’avvertenza che la seconda parte della
Vita Hadriani consiste di una duplice redazione, per lo che
ne deriva la ripetuta enunciazione degli stessi edificî.





502.  Dum vero forma, quae Claudia vocatur, per annorum
spatia demolita esse videbatur, unde et in balneis Lateranensibus
de ipsa aqua lavari solebat, et in baptisterio ecclesiae
Salvatoris domini nostri Jesu Christi, et in plures ecclesias in
die sancto Paschae decurrere solebat: Anast., n. 333. Io credo
pertanto di aver colto nel vero senso con ciò che ho detto più
sopra nel testo.





503.  Sicut antiquitus abundantur, decurrere fecit: ibid.





504.  Forma quae Jobia vocatur: Anast., n. 332. Tal nome
le è dato anche dall’Anonimo di Einsiedeln. — Il Cassio ha
su questo punto un lungo e arido capitolo, I, n. 30. Ei si decide
per la Marzia, e forse la Jobia era una ramificazione dell’Aqua
Marzia che dava la più squisita acqua potabile di
Roma, vero dono degli Dei, dice Plinio. Il Vignoli, all’invece,
vuol correggere Julia in luogo di Jobia.





505.  Forma, quae Virginis appellatur, dum annorum spatia
demolita, atque ruinis plena existebat, vix modica aqua in
urbem Romam ingrediente — noviter eam restauravit, et tantam
abundantiae aquam effudit, ut pene totam civitatem satiavit:
n. 336. L’Anonimo di Einsiedeln vide ancora i suoi archi
ruinati in vicinanza della colonna di Antonino: forma virginis
fracta.





506.  Oggidì la proporzione dei possedimenti è la seguente:
di 362 «Tenute» dell’Ager Romanus, persone private laiche
ne possedono 236; Capitoli ecclesiastici, conventi, ospitali
ed altri luoghi pii ne possedono 126. Vedi Emidio Pitorri ecc.,
p. 59.





507.  Nella collezione Deusdedit, trovansi locazioni date a
soldati, come a Gemmulo e ad Alfio, al primo cuoco del Papa,
a notai, a donne.





508.  Sugli Angariales vedi il Marini, Papiri, n. XLVI, documento
dell’anno 1027.





509.  Sul colonato danno illustrazioni le Lettere di san Gregorio,
il Liber Diurnus, i papiri del Marini, i documenti di Farfa,
il Glossario del Ducange. Riferisco di una matricola, ossia canone
enfiteutico nel territorio di Ravenna (nel Marini, n. 137):
Colonia... praestat solidos numero... tremisses... siliquas... in
xenio laridi pondo... anseres... gallinas... ova... per ebdomadam
opera... lactis pondo... mellis pondo... — Oppure: Angariae
quatuor cum bovibus et quinque a manibus etc.: Marini,
p. 371, a. 3. — Nei documenti di Farfa vedasi al n. 33 (nel Fatteschi,
p. 263, anno 750), una donazione di Lupo duce di Spoleto,
all’Abazia di Farfa, in cui nominatamente si specificano
molti coloni.





510.  La celebre chartula manumissionis nell’Ep. 12, V, di
san Gregorio, in cui egli dimette in libertà due schiavi, Montana
e Tommaso, fu assunta a praeceptum libertatis nel Liber
Diurnus, c. VI, tit. 21, e dice: ... cumulo libertatis largito, ab omni
servili fortuna et conditione liberum esse censemus, civemque
Romanum solutum ab omni subjectionis noxa decernimus. E
il notevole testamento di Mananes dell’anno 575 (Marini, Pap.
n. 75, p. 116): ingenuos esse volo civesque Romanos. — Nel
secolo ottavo trovasi nei Reg. Farfa, n. 94, Fatteschi,
n. XXIV: servi et ancillae, quos pro animarum nostrarum
ademptio liberos dimittimus; ibid., n. 97, XXVIII: Bonosulo
clerico liberto nostro; n. 148, XXXVII, anno 792: le persone
sono fatte libere, ma devono prestare all’Abazia annualmente
angariae et pullos et pecus.





511.  Questa Galeria, che oggi è in completo decadimento
ed è di veduta grandemente pittoresca, conta appena novanta
abitatori. Rimase senza risultamento il proposito accolto nell’anno
1830 di volerla popolare (W. Gell ecc.) — E. Pitorri
(ecc. p. 18) reputa che la odierna tenuta di santa Maria di Galera
o in Celsano, sia il luogo dove esistesse una delle Domus
cultae di papa Zaccaria.





512.  Anast., n. 328: seu Monasterium b. Laurentii, positum
in insula portus Romani, cum vineis ei pertinentibus, simulque
et lecticarium, quae vocatur Asprula. Fa meraviglia la
spiegazione che il Ducange dà di questa oscura parola; egli
afferma chiamarsi lecticarius il fundus, perchè vi si andava
in lettiga.





513.  Calvisianum è uno dei nomi antichi, dei quali molti
ancora si rinvengono a quel tempo. In una iscrizione esistente
nella chiesa di santa Maria in Cosmedin (secolo ottavo) e nella
Collezione Deusdedit, trovo ancora parola del Fundus Pompejanus,
che è Mompeo, odierna tenuta nel Sabinate. Nel secolo
ottavo durava tuttavia un Fundus Mercurianus. Nelle affittanze
di Gregorio II trovansi un Campus Veneris, e terreni appellati
Hostilianum, Porcianum, Coccejanum, Pompilianum, Servilianum
e perfino Lucretianum (nel territorio Gabinate). Invece
hanno suono italiano moderno: Casa nova, Cervinariola, Casavini,
Casa simiama.





514.  Ivi la Chiesa ereditava da Leonino, prima console e
duce, poi monaco, tre unciae del suo patrimonio detto Massa
Aratiana ecc. La Uncia era la duodecima parte di un Jugerum,
ossia un tratto di terra lungo venti piedi, largo dieci.





515.  Di questa chiesa, consecrata ad un Vescovo di Brindisi,
e di un convento eretto ivi presso, fa menzione una volta
anche san Gregorio. Due volte se ne trova cenno anche nella
Vita Benedicti III (Anast., n. 559, 561), indi per l’ultima
volta sotto Gregorio VII. Ancor nel secolo decimottavo se ne
mostravano le ruine presso Torre del Quinto. Vedi il Galletti,
del Primicerio, nota alla pag. 54.





516.  L’allevamento dei majali aveva avuto larghe proporzioni
al tempo degli Imperatori, ed era considerevole anche
adesso. In un diploma di Farfa (Fatteschi, n. XXI), Teodicio,
duce di Spoleto, nell’anno 764, concede a quell’Abazia la pastura
estiva nei suoi boschi per duemila porci: debeant papulare
in gualdis nostris.





517.  In porticu — ubi et ipsi pauperes depicti sunt; bellissimo
degli ornamenti per un palazzo vescovile. Ecco l’indice
delle provvisioni: per cento poverelli decimatas vini duas (la
decimata corrisponde a sessanta libbre, dunque libbra 1 1﻿⁄﻿5 a
testa), oppure cuppam capientem calices duos, che corrisponde
ad una foglietta all’incirca; caldaria plena de pulmento, da
cui ogni persona riceveva carnem de pulmento. Il pulmentum
non era sempre una vivanda di carni; nella Cronica di
Benedetto da Soratte è detto: pulmentum ex milio factum,
vivanda fatta con farina di miglio, ossia vera polenta. — Intorno
a Capracorum (posita in territorio Vigentano) vedasi
Anast., n. 327, 328, 339. — Ebbi chiara idea del reggimento
di queste colonie ecclesiastiche, allorchè vidi i dominî dei
Certosini di Trisulti nelle campagne di Frosinone; ivi trovai
sei monaci dalla bianca tonaca e dalla lunga barba, che facevano
da ispettori di quelle tenute rurali, governando un
popolo di mille coloni.





518.  



Hanc Turrem

ET PAGINE UNA. F

ACTA. A MILITIAE

CAPRACORUM

TEM. DOM. LEONIS

QUAR. PP. EGO AGATHOE (patrono della milizia).






Questa iscrizione, che ancor si vede infissa nel muro
sopra la porta per cui s’entra dalla via di porta Angelica,
ed un’altra iscrizione che riguarda la Militia di Saltisine, leggonsi
nel Marini (Annot. n. 48, 240). Egli spiega acconciamente
la parola Pagina per fronte del muro posta fra due
torri; nel nome di Saltisine egli si studia di scoprire il significato
di Calvisianum.





519.  Nella Militia di Capracorum scorgo un raro esempio
della trasformazione di coloni in liberi agricoltori. Il nome
Milites, almeno nel secolo undecimo, è talvolta traslato dal
presidio dei soldati agli oppidani (Collez. Deusd. nel Borgia,
docum. I, p. 7, 8). Capracorum è espressamente nominato
come castello (Vedi le bolle nel Marini, Nota I al n. 48,
e n. 46, p. 73, n. 48, p. 81). — Il Coppi in una piccola scrittura
intitolata: Capracorum colonia fondata da s. Adriano I
(Roma 1838), segue la storia delle sorti di questa terra, e
pensa che l’antico Capracorum sia l’odierno Campagnano,
vicino a Nepi. Il Marini ed altri si lasciano indurre dal nome
di Caprarola (presso Viterbo) a cercare colà il luogo di Capracorum.





520.  Al cominciamento del portico (caput porticus) era la chiesa
di santa Maria (oggidì Traspontina), che deve distinguersi da
un’altra di pari nome nell’Adrianeo; ambedue Adriano elevò
al grado di diaconie: Anast., in Adr. n. 337: unam quidem
s. — Dei genitricis Mariae — quae sita est in Adrianio.
Aliam — quae sita est — in caput porticus. Il Vignoli, in
vece di Adrianio, legge (e fa meraviglia) Atriano, spiegando
la dizione così: in atrio prope Vaticanum. Le annotazioni
di questo benemerito editore del Liber Pontificalis, il più di
sovente, sono fiacche.





521.  Anast. n. 341: plusquam duodecim millia tufos in
littore alvei fluminis in fundamentis ponens. Se queste pietre
di tufo provenivano da edifizî antichi, la devastazione dovette
essere grandissima. Tufi qui significano quadroni di pietra
travertina.





522.  Anast. n. 342.





523.  Anast. n. 356: Portas aereas majores mirae magnitudinis
decoratas studiose a civitate Perusina deducens in basilicam
b. Petri Apostoli ad turrem compte erexit. Il Bunsen
ecc. II, p. 1, p. 64, opina che la Vita di Adriano attribuisca
all’opera di questo Papa anche la torre dell’atrio; essa
però parla soltanto della torre che è accosto al palazzo patriarcale
del Laterano: quella del san Pietro ebbe origine da
Stefano II.





524.  Questa inscrizione riferisce il Gruter, seguendo il Cod.
Palatinus, p. 1163, n. 8. Eccone il passo:




Tradit oves fidei Petro pastore regendas,

  Quas vice Hadriano crederet ille sua:

Quin et Romanum largitur in urbe fideli

  Vexillum famulis qui placuere sibi.

Quod Carolus mira praecellentissimus rex

  Suscipiet dextra glorificante Petri.






Il Bunsen, p. 90, col Papebroch, pone Imperium famulis
invece di Pontificatum famulis, come ha il Gruter. Pontificatum
non avrebbe alcun significato, e, dopo che ebbi esaminato
i musaici del triclinio di Leone III, io correggo senza
dubbiezza il senso, scrivendo: vexillum famulis, e penso che su
quelle lamine ne fosse rappresentato il disegno: ne parla in
favore anche il suscipiet dextra, locchè presuppone il braccio
che impugna una bandiera. La lezione Imperium è preferibile
naturalmente per la metrica; parimenti sotto questo riguardo
non potrebbesi accogliere che solamente vexillum.





525.  Ivi il solo Adriano collocava sessantacinque di quei
Vela: per universos arcus ejusdem Apostolorum Principis basilicae
de paliis tyriis atque fundatis fecit vela numero sexagintaquinque.
La voce arcus fu usata sbadatamente; chè sulle
colonne del san Pietro posava un architrave a linea retta.





526.  In progresso di tempo si continuò a illuminare la
chiesa di san Pietro prima con quella lampada a croce, indi
con una minore, finchè quell’uso ne fu affatto sbandito nell’anno
1814. All’età di Pietro Mallio (in sul 1180) ardevano
ogni giorno centoquindici lampade nel san Pietro, ed egli
descrive la luminaria dei giorni festivi nel Cap. VI della sua
Histor. Basil. Vatican. — Al tempo di Adriano, o poco dopo,
un pellegrino di Salzburgo compilò un elenco delle chiese
romane, dove numerò tutte le cappelle e tutti gli altari che
erano dentro e intorno al san Pietro. Può dirsi che questa
scrittura sia la più antica descrizione della basilica Vaticana.
È compresa sotto il titolo di Notitia Ecclesiarum urbis Romae
nel Vol. II, T. II delle Opere Alcuini, ed. Froben, p. 597.





527.  Per unumquemque titulum viginti, et linea viginti. — Anastasio
ne enumera 440, locchè, al tempo di Adriano, darebbe
ventidue chiese titolari a vece di ventotto. L’Anonimo
di Salisburgo specifica perfino solamente ventuna chiesa
nella Città. — Al contrario si desume il numero di sedici
diaconie in proporzione di sei tappeti per ciascuna, su novantasei.
Adriano stesso fondò tre novelle diaconie, le due
già menzionate di santa Maria, e quella di san Silvestro
presso il Vaticano.





528.  Trovasi nel Muratori, Dissertazione XXIV delle Antiq.
med. aevi: fu tratto da un codice di Lucca.





529.  Lo si può raccogliere dalla biografia di Adriano e
da quella di Leone III. — A significare la porpora usavasi la
voce blattyn; blatteus adopera Eutropio, e Sidonio appella
blattifer il Senato. Blatta poi è chiamato l’insetto, del cui sangue
si cava il colore cremisino. I vela, i pallia, le vestes, spesse
volte hanno nome semplicemente dal loro colore e dalla loro
stoffa, ad esempio holoserica, alba, rosata, prasina, rubea,
alythina o de stauracin (da storax oppure da σταυρος: trapunto
a croci). Dalla manifattura o dagli ornati hanno queste
appellazioni: cum periclysi (con galloni), de blatta ornata in
circuitu de olovero (tutto porpora da ὸλος; e verus, sc. color),
de chrysoclavo cum historia (a bottoni o a punti d’oro),
quadrapola (secondo il Bulengerus nel Ducange, ai quattro
angoli auro textae, aut serico, vel tabulis auroclavatis), fundata
(ossia auro textus, acu pictus). Pei lavori d’oro e d’argento
battuto, è usata la solita espressione anaglyphus ossia
sculptilis. Il Museo cristiano del Vaticano dà soltanto alcuni
deboli saggi di quell’arte antica.





530.  Tertulliano pel primo parla del martirio di Giovanni
in Roma: in oleum igneum demersus nihil passus est,
in insulam relegatur. Vedasi il Martyrolog. ad diem 6 Maii. — Il
discorso usitato è questo: Ante Portam Latinam in ferventis
olei dolium missus est; così anche nei Mirabilia. La
esatta espressione: juxta Portam Latinam, usata da Anastasio
è tramutata in ante, e la chiesa oggidì ancora è detta
«san Giovanni avanti Porta Latina» oppure «a Porta Latina.»
Ne scrisse la storia il Crescimbeni: L’istoria della
chiesa di S. G. a P. Latina, Roma 1716: ivi egli riferisce
anche le leggende.





531.  La festività del Santo, che cade nel giorno 6 di Maggio,
è di già compresa nel Liber Sacramentalis di Gregorio
I; credesi pertanto che la chiesa esistesse fin dal secolo
quinto, e che fosse edificata sulle rovine del tempio di Diana:
Crescimbeni l. c., II, c. 1. — Il territorio che ivi si stende
tra la via Latina e la via Appia, è illustre per le tombe degli
Scipioni e per i più celebri colombarî di Roma.





532.  Più sotto del tempio della Pudicizia Patricia, ed in
vicinanza di esso, erano il tempio rotondo di Ercole Vittorioso
e l’Ara massima. Di ciò vedi il De Rossi: L’ara
massima ed il tempio d’Ercole nel Foro Boario, Roma, 1854,
pag. 7. Al tempo di Sisto IV, dai ruderi di un edificio rotondo
fu disotterrato il famoso Ercole capitolino scolpito in bronzo
dorato: è figura disaggradevole per il suo ammanieramento,
e rimonta alla età di mezzo dell’Impero.





533.  Lo si ricava dall’Anonimo di Einsiedeln, il quale,
additando la via che conduce al san Paolo, fa questa distinzione:
Inde per scholam Graecorum, ibi in sinistra ecclesia
Graecorum. Nell’itinerario dello stesso Anonimo si rinviene
ancora la denotazione di Schola Graeca in Via Appia. — Si
menziona in Ravenna una Schola Graeca in sul 572; Marini,
Pap. n. CXX, 185: Leonti Medici ab Schola Graeca. — Nel
Nerini, de templo S. Bonif. ecc., Append. I, il diploma
di Ottone III, che ivi è riferito, dice: seu in rippa Graeca,
vel in Aventino etc. Vedi il Crescimbeni, Istoria della Basil.
di S. M. in Cosmedin (Roma, 1715), opera che quel canonico
e custode dell’Arcadia ampliò nell’altra: Lo Stato
della Chiesa di S. M. in Cosm., Roma, 1719.





534.  L’Anonimo di Salisburgo (in Alcuino, l. c., p. 600)
enumera le seguenti chiese di Maria in Roma: Maria Major
(così chiamavasi di già allora la S. Maria ad Praesepe),
Maria antiqua, Maria rotunda, Maria transtyberim. Non
parla della Schola Graeca, dacchè è probabile che egli scrivesse
prima dell’edificazione di Adriano. Che questa Notitia
fosse compilata nel secolo ottavo e non prima, ricavo da ciò
che lo Scrittore conosce la cappella di santa Petronilla in san
Pietro.





535.  Diaconiam vero s. Dei Genitricis, semperque virginis
Mariae Scholae Graecae, quae appellatur Cosmedin.....
veram Cosmedin amplissimam a novo reparavit: Anast. n. 341.





536.  Nerini, De Coenob. ss. Bonif. et Alex., p. 33, 37:
Monasterii S. Bonifacii — et Alexii — quod ponitur in
Abentinum loco, qui dicitur Balcerna. L’in Cosmedin e l’in
Blachernis corrisponde, in Ravenna, al S. Apollinaris in
Classe e, in Roma, al S. Georgio in Velabro etc. L’in determinava
luogo o titolo, come in Lucina, in Damaso ecc., ma
talvolta significava anche qualità; alcune chiese in Italia
erano infatti dette in coelo aureo dai loro tetti scintillanti
di dorature; una chiesa di Roma è da un suo altare detta
in Ara coeli. — Ricordo finalmente che anche Carlo magno
chiamò in Lateranis il suo palazzo di Aquisgrana, a ricordanza
di Roma.





537.  Maximum monumentum de Tiburtino Tufo super eam
dependens per anni circulum plurimam multitudinem populi
congregans — demolitus est. È probabile che se ne adoperassero
le pietre per costruire il portico del san Pietro.





538.  Nel muro del portico vedesi oggidì infissa una scultura
antica che rappresenta una specie di frontispizio d’edificio
ad otto arcate, colla iscrizione seguente che fu illustrata
dal Crescimbeni:




Honoris Dei et sanctae Dei Genitricis Mariae

Pontificatus Domini Adriani Papae ego Gregorius Notarius.






Ritengo quella scultura non essere altro che un arabesco di
fregio ornamentale.





539.  In Roma le torri di santa Maria Nova (oggidì Francesca
Romana) e dei santi Giovanni e Paolo hanno costruzione
pari a quella di santa Maria in Cosmedin.





540.  Item Bineas Tabularum 115, qui sunt in Testacio.
Devesi intendere vigneti nel campus Testaceus. Le Tabulae
sono misura di superficie dei campi. Del resto, quelle iscrizioni
sono monumenti preziosissimi del latino barbarico di
quell’epoca. — Oggidì Monte Testaccio è coronato di taverne,
coperte di rottami di orci; gramo quadro della vita, che
avrebbe ispirato un Orazio o un Hafis.





541.  Il Nibby, Roma nel 1838, I, p. 32, crede che il Testaccio
non sorgesse prima del secolo quarto, perocchè essendovi
state scavate delle grotte, vi si trovarono delle antiche sepolture;
ed opina che non si elevasse soltanto allora che quei vasi
antichi erano iti fuor d’uso; può darsi che al tempo di Teodorico
già fosse sorto. Al secolo terzo lo attribuisce anche
il Reifferscheid (Bullettino dell’Instit. di Corrispond. Archeologica,
n. XI, Novem. 1865), e lo crede formato di vasi
che riempievano i magazzini dell’emporio tiberino. Il Nardini,
Rom. III, ant. p. 320, lo fa derivare dalla corporazione
dei vasai che fin dall’antichità dimorava in quelle vicinanze;
Andrea Fulvio e Lucio Fauno accolgono eguale
opinione. Il Ficoroni lo crede formato del cumulo di ruine
di colombarî. Per me sono lieto che il Testaccio si celi agli
sguardi degli Archeologi, ravvolgendosi entro un velame di
poesia.





542.  Nella dedicazione ad Adalberga, che è preposta alla
Historia Miscella, Paolo celebra il genio della Principessa,
dicendo: Ipsa quoque subtili ingenio sagacissimo studio prudentium
arcana rimeris, ita ut philosophorum aurata eloquia
poetarum gemmea tibi dicta in promptu sint: historiis etiam
seu commentis tam divinis inhaerens, quam mundanis. — I
sarcofaghi dei Principi di Benevento furono ornati con lunghe
poesie. Di Arichi celebrava il Poeta:




Quod logos et physis, moderans quod ethica pangit,

  Omnia condiderat mentis in arce suae.






Di Romualdo:




Grammatica pollens, mundana lege togatus.






Vedi questi epitaffi nel Pellegrini, l. c.





543.  Nel tom. V. Classicor. Auctor. del Mai, p. 420 segg., tra
i Carmina varia aevi Karolini trovansi parecchi epigrammi
sulla grammatica, sulla rettorica, sulla dialettica, sull’aritmetica,
sulla geometria, sulla musica, sull’astronomia, sulla
medicina. Sono tolti da un codice del secolo decimo, che contiene
poesie latine del secolo ottavo. Dappoichè in una di
quelle (n. XXI) Boezio è appellato NOSTER, sembra quasi che
derivino da iscrizioni poste sopra edificî di scuole di maestri
romani. — Nella scuola di Tours, in una sala dove gli amanuensi
attendevano a copiare, leggevansi dei versi di Alcuino,
nei quali era raccomandata cura sollecita dell’arte
loro: J. J. Ampère, Hist. littéraire de la France etc, III 74.





544.  Tremulas vel vinnulas, sive collisibiles vel secabiles voces
in cantu non poterant perfecte exprimere Franci, naturali
voce barbarica frangentes in gutture voces, dicono gli Annales
Lauriss., a. 787, Mon. Germ. I.





545.  Angelo Mai, nel tom. III dei Classic. Auctor., publicò
tre Mitografi vaticani. Ancor nel secolo sesto un Martino, vescovo
di Braga in Portogallo, scriveva un libricciuolo intitolato:
De origine idolorum, ibid., p. 379.





546.  Benedetto (morto nel 725), da diacono scriveva in
versi un libellus medicinae, ossia un epigramma sulla cura di
parecchie malattie: Angelo Mai, V, 391.





547.  Praecellentissimos atque nitidissimos Deo dicatae regalis
praecelsae scientiae vestrae mellifluos suscepimus versus,
quod reserantes atque sigillatim relegentes, eorum robur cum
nimio amplectimur amore: Cod. Carol. LXXXI, nel Cenni
LXXXIII, 473 (dell’anno 787).





548.  Questa epistola poetica trovasi in Dom. Bouquet, V,
403, e nel Labbè Concil. VIII, 584, come prefazione al Cod.
Canonum, che il Papa regalò in Roma a Carlo.





549.  La questione tanto discussa sull’origine della lingua
italiana, fu anche recentemente trattata da Cesare Cantù:
Sull’origine della lingua Italiana, Dissertazione, Napoli 1865.
Il Cantù vuol dimostrare che l’italiano è una conversione
naturale del latino antico. Quest’opinione, cui interamente
mi associo, sarebbe suffragata dalla teoria dei trasmutamenti
insegnata dal Lyell (Vedi il suo celebre libro Dell’antichità
del genere umano, massimamente al Cap. XXIII).






550.  Mi riporto alla Dissertazione XXXII del Muratori.





551.  Dai diplomi di Farfa e di Subiaco si ricava un ricco
florilegio di barbarismi, dove, tratto tratto soltanto, si trovano
effettivamente tracce di influenza longobarda (ad esempio
gualdus, guadia, burda etc.). Il cambiamento del b e del v
(bictoria, cavalli ecc.) è ancor più antico. Nomi di città hanno
omai assunto suono italiano; in iscritture di quell’età trovo: ad
Salerno; in Roma dicevasi già nel nominativo: Porta Majore;
così: casale, quod dicitur castro majore; dopo il secolo ottavo
adoperavansi di buon grado nel nominativo e nell’accusativo
i casi che finivano in vocale; ad esempio: Leonem religioso et
angelico abbate — per Saburrum vel germano suo — regno tendentes
Francorum — faciens quotidiana missa. — In luogo di
meo usasi diggià mio: spesso iri a vece di ire. — La più antica
espressione volgare che io da documenti mi conosca, appartiene
ad una iscrizione funeraria dell’anno 391: PITZINNINA
IN PACE. Vedila nel De Rossi, Inscription. Christian.
urbis Rom., I, n. 404.





552.  Procopio, De Bello Goth. IV, 27, si esprime così:
τῶν ἐπὶ τοῦ παλατίου φυλακῆς τεταγμένων λόχων, οὕσπερ σχολὰς ὀνομάζουσιν.
Vedi la illustrazione del Valesio ad lib. XIV, c. 7.
Ammian.; ed il Muratori, Diss. 75, p. 455, tom. VI Antitiquit.
Med. Aevi.





553.  Nella espressione: scholae cum patronis, che trovasi
spesso in Anastasio, reputo doversi intendere i patroni della
milizia, non come officiali della corporazione, nè come condottieri
militari, ma quai socî di onore, nel senso spiegato nel
testo. Può darsi che anche il vessillo della schola fosse affidato
al patrono in segno di onoranza.





554.  In alcuni documenti del convento di santo Erasmo, che
appartengono al secolo nono e al decimo, publicus numerus
seu bandus, nel significato di corporazione, è posto allato dei
loca pia. La formula barbarica è così concepita: qui si filiis,
aut nepotem minime fuerint, duobus etiam extraneis personis
cui voluerint relinquendi habeant licentiam, excepto piis locis
vel publicis numero militum seu bando: Galletti, del Primic.,
p. 137, 179, 189, 191. Il predicato publicus appartiene al
numerus, come si pare dalla frase seguente: vel publico numero
militum seu bando: Dipl. VI, 191; Registro di Subiaco,
p. 140, e Marini, Pap. n. 136. Suppongo che questi beni di
proprietà del publicus numerus militum oggi corrisponderebbero
al concetto di beni comunali cittadini.





555.  La Collezione Deusdedit chiama i cittadini romani
col nome di Milites; e lo stesso Carlo magno era Miles della
Chiesa.





556.  Questo significato dei Numeri fu svolto egregiamente
dal Bethmann-Hollweg: Origine delle libertà municipali in
Lombardia, Bonna 1846, p. 182 sgg.





557.  Da ciò che avveniva in altre città, presumo che anche
in Roma esistessero di tali sodalizî. In quel tempo si fa espressa
menzione soltanto di Scuole pontificie, com’erano, oltre a
quella dei notai, le altre dei vestararii e cubicularii, e dei
cantores col loro Priore (Ep. 35 Cod. Carol., nel Cenni 43).
Le diciasette Scuole specificate nell’Ordo Roman. XII, nel
Mabillon, Mus. Ital. II, 195, appartengono soltanto al secolo
duodecimo. In Gregorio, Ep. X, 26, si trova un passo relativo
ai saponai di Napoli che fanno a lui lamentanza, perocchè
il ministro greco si trattenga il tributo pagato dai
socî della corporazione al momento di loro ingresso, e molesti
l’ars (oggidì «arte») con innovazioni: eglino protestano
di non volersi discostare dai loro statuti: adjiciens quoque
pactum inter se de quibusdam rationabilibus artis suae capitulus
juxta priscam consuetudinem — atque id sacramento — firmatum
etc. — Nella Ep. IX, 102. Ind. 2, è fatto cenno della
ars pistoria in Hydruntum. — Nel Marini ecc. p. 179 e 343,
si trovano i saponarii di Classe; al secolo decimo ed all’undecimo,
nei documenti ravennati del Fantuzzi, trovansi Scuole
dei piscatores e dei negotiatores: Carlo Hegel ecc., I, 256.





558.  Il sistema delle corporazioni dei Romani è antico, e lo
si attribuisce a Numa. Durante la Republica vi erano ammessi
otto sodalizî, ed erano i collegia dei fabri aerarii, dei
figuli, dei tibicines, degli aurifices, dei fabri tignarii, dei tinctores,
dei sutores, dei fullones, ai quali più tardi si aggiunsero
anche i pistores. Inoltre v’erano i collegia funeraria,
confraternite dei morti. Vedi Teod. Mommsen nello scritto
De Collegiis et sodaliciis Romanor., p. 31.





559.  Per vero dire, gli è la prima volta nel secolo duodecimo
che gli Israeliti sono formalmente riuniti in una Schola (Ordo
Roman., XII, nel Mabillon, II, 195); ciò non esclude però che
la loro sinagoga esistesse in ogni tempo. All’età degli Ottoni,
gli Ebrei nelle solenni occasioni cantavano le laudi dell’Imperatore,
come si rileva dal Rituale detto Graphia Aureae
Romae: Dominator — hebraice, graece et latine fausta
acclamantibus, Capitolium aureum conscendat.





560.  Vita Leon. III, n. 372: Cunctae Scholae Peregrinorum, videlicet
Francorum, Frisonum, Saxonum, atque Longobardorum.
Non si contano tra essi i Greci e gli Israeliti.





561.  Math. Westmonast. ad ann. 727 (p. 137 nell’edizione
del 1601): Fecit in civitate domum, consensu, et voluntate Gregorii
papae, quam scholam Anglorum appellari fecit — fecit — ecclesiam — in
honorem b. virginis Mariae etc. Il Cronista
narra all’anno 883, che Marino I, per preghiera di Alfredo,
esentuò questa Schola dal tributo; lo stesso fece pure Giovanni
XIX, nell’anno 1031.





562.  Math. Westm. ad ann. 794: Dedit ibi — sigulos argenteos
de familiis singulis. Egli stesso nella biografia di
Willegod, abate di sant’Albano, narra della fondazione dello
xenodochio di santo Spirito: Qua e schola propter peregrinorum
confluxum ibidem solatia suscipientium, versa est in xenodochium,
quod S. Spiritus dicitur. Ad quod exhibendum, Rex
Offa — denarium, qui dicitur S. Petri — concessit. — Francesco
Pagi, Brev., p. 330. — L’ordine del santo Spirito però
appartiene soltanto al primo tempo del secolo decimoterzo. Il
Severano, Le sette Chiese, p. 297, attribuisce erroneamente la
chiesa di Santo Spirito ai Sassoni di Carlo, anzichè agli Anglosassoni.





563.  Quae vocatur Schola Saxonum: Marini, Pap., n. XIII,
dell’anno 854. Il Martyrol. Roman., in SS. Tryphone, Ruspicio
et Nympha, dice: in Saxonia. Vedi il Baronio ad ann. 804. La
chiesa di Ina era detta in origine: S. Dei Genetricis Mariae
Schola Saxonum.





564.  Il predicato deriva piuttosto dal quartiere degli Anglosassoni
anzi che dai Sassoni tedeschi. Il Panciroli, Tesori ecc.,
p. 151, sostiene a torto differente opinione, dacchè egli faccia
derivare quel nome dai Sassoni confinati a Roma da Carlo. Secondo
gli Annal. Lauresham., ann. 799, Carlo avrebbe disperso
i Sassoni per varie terre, ma non è fatto espresso cenno che
una loro colonia si trapiantasse a Roma. Ad ogni modo prevalevano
i Frisoni, dacchè la chiesa di san Michele, intorno all’anno
854, fu detta a causa di loro: Ecclesia S. Michaelis
quae a schola Frisonorum; così nel Marini, Dipl. XIII.





565.  Ivi esiste un’iscrizione che rimonta alla fine del secolo
decimoterzo, la quale attribuisce la sua edificazione a Leone IV
e a Carlo magno (che ivi erroneamente sono detti contemporanei).
È più probabile che Leone IV, al tempo di Lodovico II,
abbia edificato questa chiesa ad onore dei Frisoni, i quali trovarono
la morte nell’anno 846, quando i Saraceni assalirono
il Vaticano. Fu favoleggiato che sul Mons Palatiolus esistesse
un palazzo di Nerone; ma questo Palatium Neronis senza dubbio
non era altro che il circo Vaticano. Nella piccola chiesa mirabile,
è sepolto il sassone Raffaele Mengs.





566.  Ita est autem ipsa Eccla propter tradendi sepulturas
pauperes et divites nobiles et innobiles quos de ultra montanis
partibus venturi cernuntur. Così è detto in un diploma barbarico
e apocrifo del secolo undecimo (nel Marini, n. LXXI). Il
predicato in Macello, per certo erroneamente, vi fu dato a memoria
dei Cristiani uccisi nei giardini di Nerone. Si vedono
ancora avanzi di questa chiesa nella parte posteriore del palazzo
dell’Inquisizione. Invece, in una bolla di Leone IX dell’anno
1053, ha nome di Ecclesia D. N. Salvatoris quae vocatur
Francorum (Bullar. Vatican. I, 23 e 25).





567.  Saxonum, Langobardorum domos ac porticum concremans:
Anast., Vita Leonis IV, n. 505.





568.  Il Severano, ecc., p. 294, dice che quella chiesa apparteneva
ai Longobardi, e che in origine era detta di santo
Giustino. Peraltro, secondo il Panvinio, De basil. Vatic., III,
c. 14, una chiesa S. Justini in monte Saccorum, era stata destinata
da Leone IV a sepoltura degli Italiani.





569.  Cod. Carol. Ep. XXXVI, nel Cenni XV. La successiva
lettera XVI, spiega il significato di omnis senatus: salutant
vos et cunctus procerum senatus, atque diversi populi congregatio.
Nella Ep. XXVI (nel Cenni XL), Paolo distingue: universi
Episcopi: presbyteri etiam et cunctus — clericorum ordo,
cui corrisponde: procerum optimatum et universi populi — congregatio.
Di questi paralleli havvene molti. Adriano scrive
(Ep. LIX, nel Cenni 354): Cum cuncto clero, senatu et universo
nostro populo; ma anche (Ep. LXIII, 368): pro cunctis Episcopis,
diversis sacerdotibus, senatu et universo — populo Francorum.
Inoltre, p. 369: cum nostris episcopis, sacerdotibus, clero atque
senatu, et universo nostro populo. Di qui può darsi la spiegazione
di quel passo della Vita Adriani, n. 339, in cui è detto
che il Papa consecrò Capracorum cum cuncto suo, senatuque
Romano. Nel Chron. Moissiacen. Ann. 804 è detto: Seu senatu
Francorum, necnon et Romanorum coronam — imposuit. Così
di Senatori franchi si parla nella Vita Walae II, 561 (Mon.
Germ. II,); nella Domus Carolingiae genealogia (Mon. Germ. II,
308). I poeti franchi usano spesso il titolo di Senato; così nel
Carmen Frodoardi de Stephano II, (in Dom. Bouguet, V, 440):
Tum Rex cum regni Satrapis claroque Senatu etc. — oppure in
Ermoldus Nigellus III (Mon. Germ. II, 500): Regibus et
Francis coram, cunctoque senatu.





570.  Vedremo che in un’occasione importante, in cui per
certo il Senato avrebbe fatto mostra di sè ove avesse esistito,
e cioè nella elezione di Carlo a imperatore, non si fa cenno di
esso. Dove nelle Croniche se ne fa parola, ha significazione
identica del Senatus Francorum. Così la Cronica di Farfa (Muratori
II, Script., p. 2, 641) dice: Carolum coronavit — et una
cum omni Senatu Romano imperium illi per omnia confirmavit.





571.  La incertezza a questo subbietto è grande. Il Savigny
che sostiene aver continuato le Curie antiche a durare, trova
probabile «che quei Consoli altro non fossero che Decurioni»
(Dir. Rom. I, 369); in pari tempo egli li distingue anche dal
Senato, ed afferma che questo era un collegio che volgeva sue
cure alla sola amministrazione della Città, e dal grembo del
quale uscivano i giudici della Città e del territorio; egli opina
che il Senato si conservasse ancora, ombra dell’antico Senato
dell’Impero, e pretendesse a dignità illustre (p. 378). — Similmente
afferma il Leo (Storia d’Italia, I, 191) che i Decurioni
adesso si appellassero Consoli e costituissero un collegio
(Consulare), che attendeva al governo delle proprietà civiche
e all’amministrazione della giustizia civile e criminale
sui cittadini. Il Papencordt (p. 115) dice: «A capo del reggimento
stava ognora il Senato, i cui presidî, nel grado del loro
officio, avevano nome di Consoli. Senatus e Senator sono adesso
espressioni che significano Curia e Decurioni.» Fu merito di
Carlo Hegel di avere con grande chiarezza confutato tutte
queste opinioni; peraltro anche questo profondo erudito non
giunge che a risultamenti negativi, e lascia nell’indeterminatezza
le forme dell’amministrazione cittadina. La incertezza
nel Savigny si accresce per ciò che egli accoppia alla rinfusa
i secoli, fino al duodecimo. Io escludo da queste considerazioni
tutto ciò che esce fuori del secolo ottavo.





572.  Vita Gregorii III, n. 192, al Sinodo del 732, dice: Cum
cuncto clero, nobilibus etiam consulibus, et reliquis Christianis
plebibus astantibus decrevit. Nella Vita Agathonis, n. 142, la
nobiltà a Bisanzio si denota così: Patricii, hypati, omnesque
inclyti. Se i Consoli avessero formato in Roma un collegio cittadino,
sarebbero stati menzionati nella lettera di Stefano II a
Pipino (nel Cenni VIII). — Al tempo di Gregorio II si nomina
ancora in Roma perfino un Ex-console Stefano (Collect. Deusdedit,
p. 12); e questo è una meravigliosa reliquia del Consolato
onorario.





573.  Per il secolo ottavo trovasi nella Vita Hadr., n. 333:
Consul et dux Leoninus; Theodatus consul et dux, ibid., n. 291.
Così: Theodorus dux et consul (Cod. Carol., nel Cenni, pag. 353,
356, 385). Nel secolo nono ne occorre spesso citazione nei diplomi
di Farfa e di Subiaco.





574.  Se intorno all’anno 828, compare un Johannes in Dei
nomine consul et tabellio urbis (istromento di Subiaco nel
Coppi, Discorso sul consiglio e Senato ecc., p. 12), non si può
dubitare che, di già nel secolo ottavo, Consoli si chiamassero i
tabellioni o notai. Per i secoli nono e decimo, haccene una lunga
serie nel Galletti, Del Primicerio ecc.





575.  Nella schola militiae, ossia nel florentissimus atque
felicissimus Romanus exercitus, dopo il settimo secolo può
espressamente cercarsi la base anche politica della costituzione
municipale romana. In tempo assai posteriore ci si para
innanzi una mirabile analogia. Dopo l’anno 1356 i Romani
costituirono una società di difesa: felix societas balestrariorum
et pavesatorum; e i suoi capi, i banderenses, sedettero nel
supremo consiglio di governo della Città (vedi il vol. VI di
questa Storia). — Se la città di Roma nel secolo ottavo non
fosse ricoperta di una tenebra impenetrabile, ben potremmo
scorgervi che i suoi Numeri, ossiano reggimenti della milizia,
a somiglianza di quello che avveniva in Ravenna, erano
ripartiti per regioni, e che l’ordinamento militare, al paro del
municipale, si associava allo scompartimento territoriale della
Città.





576.  Ho già espressa l’ipotesi che i beni del publicus numerus
seu bando in quest’età avessero la significazione di
beni comunali. Che la Città ne possedesse si pare da un passo
nella Vita Adriani (n. 326, 355), in cui il patrimonio civico
è distinto da quello pontificio: Totas civitates Tusciae, quamque
Campaniae congregans, unacum populo Romano, ejusque
suburbanis, nec non et toto Ecclesiastico patrimonio (precisamente
si tratta dell’opera imposta pella ricostruzione delle
mura della Città).





577.  Galletti, del Primicer., p. 179, 186, 190, 192, 198.
Il primo Chartularius et magister censi urb. Rom., è dell’anno
822, giusta un istromento di Subiaco. — Il Bethmann-Hollwegg,
che afferma la continuazione del Senato, vuol ravvisare
in quell’officiale il preside della sua cancelleria. — Il
Galletti opina che fosse un officiale del Comune, il quale
teneva i conti dei pagamenti che facevano i Romani nello scrigno
comunale, e lo dichiara Archivista della Città. Anche il
titolo di exmemorialis gli spetta come a custode dell’Archivio:
alcuni documenti di santa Maria in Trastevere dell’anno 879
(nel Galletti p. 192 e nel Marini, n. 136) sono sottoscritti
da Stefanus Scriniarius Memoriali hujus Rome, ma nel testo
ei si appella in Dei nomine consul ex Memorialis urbis Rome. — Un
tabellione o notaio della Città si sottoscrive nel Marini,
n. 93 (secolo sesto o settimo) coll’indicazione della sua
residenza, ed è cosa meritevole di nota: Ego Theudosius vh.
Tabell. urbis Rom. habens stationem in porticum de Subora
reg. quarta.





578.  In Anast., Vita Hadr. n. 302, si trova un Chartularius
mandato a Ravenna dal Papa: Anualdi Chartularii
tunc ibi existentis civis Romani; miglior lezione è: civitatis
Romanae. I Chartularii, che in Oriente erano in grandissimo
onore ed erano fregiati dell’anello d’oro, fungevano
spesso anche in Roma le veci di giudici pontificî, sebbene di
loro istituto fossero Chartophylaces, ossiano custodi degli istromenti
publici. Vedi il Baronio, Annal. VIII, p. 26.





579.  I Judices dativi, giudici eletti dall’alto, trovansi in
Roma soltanto nel secolo decimo, ed è perciò che io non
devo qui prenderli in riguardo.





580.  Vedi il frammento: Judicum alii sunt Palatini etc.,
in una descrizione del Laterano, attribuita a Giovanni Diacono
(nel secolo duodecimo), edita per la prima volta dal
Mabillon, Mus. Ital., II, 570, indi più completamente dal Blume,
Mus. Ren. di Giurispr., V, p. 129 (da un codice Vaticano),
ed anche dal Giesebrecht sulla fine del vol. I della Storia
dell’Impero tedesco. — Non v’ha alcun dubbio che anche
questa notizia appartiene al tempo di Ottone III. — Del Primicerio
tratta la nota opera del Galletti (Del Primicerio),
dov’egli parla anche degli altri giudici del Palazzo, ordinandoli
cronologicamente. Il primo dei Primicerî ivi citati per
nome è Surgenzio in sul 544, il primo Secondicerio è Mena
intorno all’anno 536. — Nel secolo duodecimo esisteva in Roma
una chiesa di santa Maria del Secondicerio.





581.  Così è detto di Teodato, Consul et Dux, nella iscrizione
esistente in sant’Angelo in Pescaria, e di Eustazio duce,
nella iscrizione in santa Maria in Cosmedin.





582.  Tertius est Arcarius qui praeest tributis. Quartus
Saccellarius qui stipendia erogat militibus, et Romae sabbato
scrutiniorum dat eleemosynam etc. Dal frammento più sopra
citato. — Saccus era appellato il Thesaurus fisci; Saccellarius
il distributore del denaro che l’Arcarius conservava
nell’Arca: Galletti, p. 124.





583.  Quintus est Protoscriniarius, qui praeest scriniariis
quos Tabelliones vocamus: ibid.





584.  Sextus primus defensor, qui praeest defensoribus, quos
advocatos nominamus.





585.  Septimus adminiculator, intercedens pro pupillis et
viduis, pro afflictis et captivis.





586.  Il frammento contiene una importante notizia sulla
giurisdizione dei Judices palatini e dei Judices consulares et
pedanei: ad essa avrò occasione di riferirmi in appresso. — Suppone
il Niebuhr che il numero sette dei Judices abbia servito
di esemplare ai posteriori sette Cardinali vescovi ed ai
Principi elettori tedeschi (Savigny, I, 381, e Descriz. della
Città, I, 225).





587.  In un diploma dell’anno 857, Pipino si sottoscrive
Consul et Dux, atque Vestiarius, accumulazione di titoli
degna di osservazione (Galletti, del Vestarario, p. 38 e
Vendetini, ecc., p. 36). Di quest’officio trattano amplamente
il Galletti (del Vestarario, Roma, 1758) e il Cancellieri
(de Secretariis, t. I, part. 3, c. 5). Il titolo si attribuiva perfino
alle mogli degli officiali; nel Galletti (p. 46) si parla
di una Theodora vesterarissa. — L’officio si estinse nel secolo
undecimo.





588.  La bolla è contenuta nell’Exc. Chron. Farf., nel
Muratori, II, p. 2, 346, e nel Galletti, del Vestarario,
pag. 25 sgg.





589.  Paulus Afiarta cubicularius et superista: Anast.,
n. 294 — e Gratianum eminentissimum magistrum militum,
et Romani palatii egregium superistam ac Consiliarium:
Anast. n. 554. Sembra che più tardi il Superista fosse considerato
primo degli ottimati laicali. Vedi il Galletti, del
Primic., p. 18, e per il secolo nono anche alcuni passi nel
Papencordt, p. 147.





590.  Il Giesebrecht, ecc., p. 805, ed altri reputano che
soltanto i sette ministri fossero Judices de clero, ma, nella
estensione di questo concetto e nella giurisdizione effettiva
dei parecchi officiali, ad esempio, del Vestiarius, questa opinione
è ad ogni modo erronea. Adriano una volta appella
questi officiali di palazzo addirittura servitia nostra (così
nella inquisizione dell’abate Potho, Cod. Carol., 72, nel
Cenni 78).





591.  In un istromento di Farfa è fatta menzione di un
Numerus Centumcellarum dell’anno 769: Frangipani, Istoria
dell’antichissima città di Civitavecchia, Roma, 1761, n. XII.





592.  Su questo argomento è degno di nota quanto è detto
nel Cod. Carol. LIV; nel Cenni LI: Nam praenominatas
civitates — Emiliae — detinens, ibidem actores, quos voluit,
constituit, et nostros, quos ibidem ordinavimus, projicere
visus est. Inoltre: Noster praedecessor cunctas actiones ejusdem
Exarchatus — distribuebat, et omnes actores ab hac Romana
urbe praecepta earundem actionum accipiebat (cioè a dire i
loro diplomi). — Ep. LXXXVII; nel Cenni p. 472: petimus
ut per comites vestros (i Franchi), qui in Italia sunt
actores etc.





593.  Nella lettera medesima: Nam et judices ad faciendas
justitias omnibus vim patientibus — direxit, Philippum videlicet
illo in tempore presbyterum, simulque et Eustachium
quondam ducem. — Il quondam si riferisce al tempo di lui
che scriveva, non dell’officiale.





594.  Carlo Hegel (I, 212, 213) ha confutato l’opinione
del Savigny, che i Duces esercitassero soltanto giurisdizione
militare; e lo fece riportando il passo di una lettera di
Leone III, dell’anno 808 (Monum. del Cenni, II, ep. 5): Solebat
dux, qui a nobis erat constitutus per distractionem
causarum tollere et nobis more solito annue tribuere — unde
ipsi Duces minime possunt suffragium nobis plenissime
praesentare. Durava pertanto tuttavia il mercato degli officî,
perocchè suffragium fosse il denaro occorrente per ingredire
in carica.





595.  A quest’argomento il Muratori dedica un’intiera
dissertazione: Antiq. Med. Aevi, I, V, De ducibus atque principus
antiquis Italiae. Egli non potè raccogliere tutto il
grande numero dei Duces.





596.  Negli Atti del Concilio dell’anno 769 si narra che,
dopo l’usurpazione del pseudopapa Costantino, fu assassinato
Gregorio duce. Lo si chiama habitator provinciae Campaniae,
locchè è una formula consueta nei documenti del tempo
posteriore; ad esempio: a. 1012: Roffredo Consul et Dux
Campaniae, habitator civitatis Verulanae. — Credo di non
errare, se affermo che quel Gregorio fosse Duce pontificio
nella Campania. L’officio di Consul et Dux si trasmutò indi
in quello di Comes Campaniae.





597.  Nella Città sono nominati quai Duces: Teodato, Eustazio,
Grazioso uccisore di Toto, Giovanni fratello di Stefano
(Vita Hadr., n. 297), Teodoro nepote di Adriano, Crescenzio
e Adriano delegati per Benevento (Cod. Carol., ep. 92;
nel Cenni p. 496); finalmente Costantino e Paolo (Cod.
Carol., ep. 94; nel Cenni, p. 501). Accusati innanzi a Carlo,
questi ultimi sono a lui raccomandati dal Papa come duces
nostri vestrique, e fideles erga B. Petri Apostolorum principis
vestri, nostrique servitium.





598.  Nei registri delle fittanze di Gregorio II trovansi parecchi
Tribuni che sembrano appartenere alla Campania o alla
Tuscia, e, una volta, si trova il titolo attribuito ad una femmina:
Studiosae Tribunae seu Petro jugalibus (Collect. Deusd.,
p. 10). Nei documenti del secolo ottavo, non comparisce l’associazione
di Consul et tribunus, come avviene più tardi. — Trovammo
Gracilis tribuno in Alatri, e Leonato in Anagni:
Vita Hadr., n. 297; Vita Stephani, n. 273. — Nel Cod. Carol.,
ep. LIV, nel Cenni p. 335, si nomina fra le città dell’Emilia
un Tribunatus decimus, locchè dimostra che in alcuni
distretti il governo era affidato a Tribuni.





599.  Dominicum — comitem constituimus in quandam brevissimam
civitatem Gabellensem, praeceptum ejus civitatis
(ossia investitura dell’officio) illi tribuentes. Potrebbe pertanto
paragonarsi ad un gastaldo. Cod. Carol. LI, nel Cenni
LIV.





600.  Anast. Vita Hadr., n. 333: alias sex uncias a Petro
Comite etc. E nella Collect. Deusd., p. 11: Anastasius, Philicarius
Comites, ai quali erano locati dei fundi.





601.  In questo riassunto io seguo la Tabula Chorographica
di Giov. Barretta, che è pur sempre il miglior lavoro in
tale argomento. La Geographia Sacra di Carolo a san
Paulo cum notis Lucae Holstenii, Amsteld. 1704, nel
complesso chiarisce poco, e l’Italia Sacra dell’Ughelli, al
paro dell’Italia Ant. del Cluver, giova assai più per notizia
di singole città, di quello che per la determinazione
dei confini dei paesi.





602.  La via Aurelia, al di là di Centumcellae, fu diseppellita
in quei secoli. Da essa l’Anonimo di Ravenna (circa
nel secolo settimo) determina quasi tutta la Toscana; n. XXXVI:
Item juxta Romam, Via Aurelia etc. — Per la prima volta
trovo Via Flaminea quae vocatur Campana in un documento
dell’archivio di santa Maria in Trastevere: è dell’anno 879,
n. 136 nel Marini.





603.  Il diploma di Lodovico il Pio enumera nelle Tusciae
partibus: Portum, Centumcellae, Caere, Bleda, Marturanum,
Sutrium, Nepe, Cast. Gallisem, Hortam, Polimartium; e vi
aggiunge quattro città, poste al di là del Tevere, ch’erano
Ameria, Todi, Narnia ed Otriculum: per ragione di territorio
esse appartenevano all’Umbria ed alla Sabina. Inoltre
il diploma specifica: Perusia cum tribus insulis suis, id est
majorem et minorem Pulvensim.





604.  Agli Atti del Concilio del 769 apponevano loro sottoscrizioni
Pietro di Caere, Maurino di Poli Martium, Leone
di Castellum (Civita Castellana, oppure Castellum Amerinum,
ovverossia Gallesii?), Adone di Horta, il Vescovo di
Centumcellae, Bono di Marturianum, Gregorio di Silva Candida,
Potho di Nepi e Cidonato di Porto.





605.  Così dichiara anche Paolo Diacono, De gest. Langob.
II, c. 17. — Camillo Peregrino, Antiq. Capuae, p. 77,
e, accedendo a lui, Domenico Georgio, De antiq. Italiae
metropolibus (Roma 1722), c. VII, 88, opinano che, dopo il
tempo di Gregorio I, la Campania fosse distinta in Romana e
in Capuana: la prima, dalla Città si stendeva fino a Terracina,
la seconda aveva Capua da città capitale. Certo è per lo
meno, che nel secolo ottavo il Lazio antico teneva nome di
Campania.





606.  Il libro dei pellegrini, che è posto in fine delle
Opere di Alcuino, dice: per la via Appia pervenitur ad Albanam
civitatem.





607.  Allorquando l’Anon. Ravenn. enumera: Circellis,
Turres Albas, Clostris, Asturas, Antium, Lavinium, Ostia
Tiberina, egli attinge ai Geografi antichi, ed è quanto concede
quella sua età; parimenti quando egli nomina Stabium,
Samum, Pompeji, Oplontis, Herculanum. Anzio tuttavia durava
colla sua chiesa maggiore di santo Ermete; e della mirabile
Astura trovasi discorso di bel nuovo in un diploma del secolo
decimo, nel Nerini, app. 382.





608.  Procopius, de Bell. Goth. I, 15; μεθ’ οὓς Καμπανοὶ ἄχρι
ἵς ταρακήνην πόλιν οἰχοῦσιν, οὓς δὴ οἱ Ῥώμης ὅροι ἐκδέχονται.





609.  Il silenzio mantenuto per quelle terre fece meravigliare
anzi tutti il Borgia, Breve Istoria ecc. p. 288 sgg. Egli
crede che il Ducato romano abbia compreso la Campagna
odierna, non la Marittima; ed in ciò sembra che la sua opinione
sia suffragata dal fatto della donazione di Norma e di
Ninfa. Però il diploma di Lodovico non enumera neppure
Ostia, che per fermo apparteneva al Ducato. Nel Concilio
dell’anno 769 sono nominati Eustazio di Albano e Pino di
Tres Tabernae, il cui vescovato Gregorio I in antico aveva
riunito con quello di Velletri; inoltre v’entra Bonifacio vescovo
di Privernum nelle montagne dei Volsci: tuttavolta non
si parla nè di Cora, nè di Sulmo (Sermoneta), nè di Setia.





610.  Laonde nel Dipl. Ludovici Pii: In partibus Campaniae
Signiam, Anagniam, Ferentinum, Alatrum, Patricum,
Frisilinam (Frosinone) cum omnibus finibus Campaniae.





611.  Il testo originale, coll’esattezza richiesta dal tempo in cui era
edito (anno 1869), qui aggiunge: «... dove attualmente, presso Ceperano,
è il confine dello Stato della Chiesa...» Nella traduzione ommettiamo
questo periodo, poichè avventuratamente al di d’oggi non vi sono più
frontiere che scindano le terre italiane una dall’altra. (Nota del Trad.)





612.  Nell’anno 769 apponevano loro sottoscrizioni i vescovi
Sergio di Ferentinum, Giordano di Signia, Nirgozio di Anagnia,
un innominato di Alatri.





613.  Potrebbesi accogliere col Barretta che la frontiera
fosse costituita dal fiume Melfi al di là del Liri; ma non è che
un’ipotesi.





614.  Il Fatteschi, Memorie ecc., p. 130, 131, afferma che la
vera Sabina «non Romana, ma Longobardica» incominciava
al fiume Allia. Di Cures, un tempo città capitale dei Sabini,
è fatta ancor menzione da Gregorio, Ep. 20, lib. II (in Curium
sabinorum territorio); già fin d’allora era decaduta così, che
egli ne riuniva il vescovato con quello di Nomentum. Oggidì
capoluogo della Sabina è Malliano (Manlianum); la Sabina
che è la ricchissima delle diocesi, comprende cinquanta terre
borgate che sono enumerate dall’Ughelli, I, 156.





615.  Barretta, n. 110; Eschinardi, dell’Agro Romano, pagina
229; Ughelli, Ital. Sac. I, p. 154 segg. L’accurato
Fatteschi, Memorie dei Duchi di Spoleto descrisse la Sabina
p. 127, 159. La Sabina sacra dello Sperandio in complesso
mi offerse poco aiuto.





616.  Eginardo vide scorrere le lacrime di Carlo: sic flevit,
ut filium aut si fratrem amisisset carissimum (Vita Karoli
M., c. 19). — Gli Annal. Lauresham. ad ann. 795 dicono:
Postquam a planctu cessavit — epitaffium aureis literis in
marmore conscriptum jussit in Francia fieri, ut eum partibus
Romae transmitteret ad sepulturam summi pontificis
Adriani ornandam.





617.  Annal. Laurissens. ad ann. 796: Leo mox, ut in locum
ejus successit, misit legatos cum muneribus ad regem,
claves etiam confessionis S. Petri, et vexillum Romanae urbis
eidem direxit. Parimenti il Reginon. Chron. (ad ann. 796),
che copiò da quegli Annali; così gli Annal. Einhardi ed il
Poeta Saxo che li tradusse in verso. — Annal. Bertiniani;
Tiliani ad ann. 796.





618.  Rogavit ut aliquem de suis optimatibus Romam mitteret,
qui populum Romanum ad suam fidem atque subjectionem
per sacramenta firmaret: Annal. Einhardi.





619.  Ep. ad Leonem Papam apud Alcuin. Ed. Froben II,
pars. 2, App. 559: illique omnia injunximus, quae vel nobis
voluntaria, vel vobis necessaria esse videbantur, ut ex collatione
mutua conferatis, quidquid ad exaltationem S. Dei Ecclesiae,
vel ad stabilitatem honoris vestri, vel Patriciatus nostri
firmitatem necessarium intelligeretis... vestrum est,
s. Pater, elevatis ad Deum cum Moyse manibus nostram adjuvare
militiam. — Mi tolsi licenza di significare l’idea della Militia
col concetto di «cavalleria» che venne in uso più tardi,
ma che tuttavolta vi si acconcia ottimamente. Si noti che
è discorso soltanto dell’honor del Pontefice; ma honor non
ha qui un senso astratto, sibbene, come nella lingua feudale
del posteriore medio evo, denota un diritto positivo.






620.  Per verità gli Annal. Laurissens. ad ann. 800, dicono:
qui benedictionis causa claves sepulcri dominici ac loci
calvariae, claves etiam civitatis et montis cum vexillo detulerunt
(oppure, secondo il Chronic. Moissiacense ad ann. 801:
et montis Sion cum vexillo crucis); ma l’Einhardo, loro compilatore
e continuatore, nulla dice delle chiavi «anche della
Città,» e parla soltanto di quelle del sepolcro e del monte Calvario. — Nel
secolo decimoquarto Mattia di Westminster
(Flores Historiar. — de reb. Britann. ad ann. 801) narrava
che il Patriarca di Gerusalemme aveva mandato a Carlo un
vessillo d’argento e le chiavi dei luoghi santi (claves locorum
sanctissimorum dominicae resurrectionis). Eginardo, Vita Carol.
c. 16, dice di Harun soltanto, che egli Carolo sacrum illum
et salutarem locum, ut illius potestati adscriberetur, concessit.





621.  Io rifiuto l’opinione del Le Cointe (Annal. Eccl.
Francor. ann. 796, n. 11), il quale crede che queste chiavi
fossero gli amuleti costumati in antico; convengo invece coll’Alemanni
(De Lateran. parietinis, c. 14, p. 95), il quale
dice: Sed quibus templi Vaticani aptabantur fores, vel quibus
Petri monumenti adyta et penetralia servabantur. Che questa
fosse la mente di quel tempo ce ne ammoniscono i versi di
Teodolfo di Orleans (Dom. Bouquet, V, 421): egli dice a re
Carlo:




Coeli habet hic (sc. Petrus) claves, proprias te jussit habere,

  Tu regis Ecclesiae, nam regit ille poli,

Tu regis ejus opes, clerum, populumque gubernas.






E i versi dei Poeta Saxo del nono secolo (vers. 4, 5,
ann. 796), dicono:




Confestim claves, quibus est confessio sancti

Conservata Petri, vexillaque miserat urbis

Romuleae.






L’Alemanni avrebbe potuto giustificare splendidamente la
sua idea con questi documenti. — I Vescovi franchi, già fin
d’allora, senza più consideravano Carlo come capo e reggitore
di tutta la Chiesa, e di lui il Papa era suddito.





622.  Pagi, Critic. ann. 796, n. IV e ann. 740, n. XI.





623.  Il Pagi appella la bandiera col nome di vexillum
s. Petri oppure Ecclesiae, e l’Alemanni non dice soltanto
vexillum urbis, ma anche patriciatus.





624.  De Marca, De Concordia etc. I, c. XII, n. 4: Patricii
nomen duo quaedam complectebantur, et jurisdictionem
qua Reges in urbe ex consensu Pontificis et populi Romani
potiebantur, et protectionem seu defensionem quam Romanae
Ecclesiae polliciti erant: e lo segue il Pagi, anno 740,
n. VIII. — Il Le Cointe s’industria di sostenere la sua opinione,
che Roma fino al tempo di Leone III avesse ancora obbedito
all’Imperatore greco, e pertanto nel patriziato di Carlo
nulla vede fuor della protectio (Annal. Eccl. Francor., anno
754, n. 57; anno 796, n. 15). — L’Alemanni vuol ravvisare
nel Patricius soltanto il Defensor e il filius adoptivus (De
Lateran. parietin., p. 64).





625.  Prima di adesso egli si sottoscriveva: Carolus gratia
Dei Rex Francorum, vir inluster. Vedi il Mabillon,
De re diplom., c. II, 3, p. 73, e i Diplomata Caroli Magni in
Dom. Bouquet, V.





626.  Eginhard. Vita, c. 23: Romae semel, Adriano pontifice
petente, et iterum Leone successore ejus supplicante, longa
tunica et clamide amictus, calceis quoque Romano more
formatis utebatur. — Il Mabillon (Supplem. de re diplom.
c. IX, III, 39) dà la dipintura di Carlo da patrizio, traendola
da un codice antico di Paolo Petavio.





627.  Quest’è anche opinione del De Marca ecc., III,
c. XI, n. 8: Fides illa et subjectio populi Romani jure patriciatus
debebatur Carolo; quam novis sacramentis adhibitis
confirmari Leo cupiebat.





628.  Il concetto di «Stato della Chiesa» nel suo senso
fondamentale non si acconcia in verun modo alle condizioni di
quella età. Il Papa teneva in Roma i diritti di Dux (Ducatus),
parimente come altri Vescovi conseguivano i diritti di Comes
(Comitatus).





629.  I musaici della tribuna di santa Susanna furono distrutti
intorno al 1600, ma se ne conserva una copia. Le figure
di Leone e di Carlo possono vedersi nell’Alemanni, de Lateran.
pariet., p. 7, e nel Ciampini, Veter. Mon., II, tab. XLII. Peraltro,
laddove l’Alemanni ombreggia il volto di Carlo soltanto
di mustacchi, il Ciampini lo dipinge con faccia tutta
piena di barba, e gli pone in capo una benda che termina in giglio.
L’Ugonio vide il musaico; senza alcun fondamento egli
attribuisce all’anno 800 l’età della sua costruzione.





630.  Il disegno dei musaici di Ravenna è nel Ciampini,
Veter. Mon. II, tab. XXII.





631.  Anast. in Leone III, n. 367: Triclinium majus super
omnia triclinia nomine suae magnitudinis decoratum.
Leone III costrusse ancora nel Laterano un’altra sala da
mangiare con undici tribune, e l’Alemanni la appella
triclinium minus. Questo custode della Vaticana, editore
della Historia arcana di Procopio che egli trasse alla luce,
dedicò a quel primo triclinio la sua opera De Lateranensibus
parietinis restitutis (Roma, 1625), edito nuovamente a Roma
nel 1756 con un’appendice. Egli fu invitato a comporla dal cardinale
Francesco Barberini, nipote di Urbano VIII, che fece
restaurare la tribuna di Leone. Il disegno del celebre musaico
si vede oggidì nella nicchia isolata della cappella S. Sanctorum,
perocchè, dopo la caduta della tribuna, Benedetto XIV
intorno al 1743, ne facesse ivi collocare una copia fedele, ricavata
col sussidio di disegni esistenti nella Vaticana.





632.  Euntes docete omnes gentes baptizantes eos in nomine
Patris, et Filii et Spiritus sancti ecc., e Gloria in excelsis
Deo, et in terra pax hominibus bonae voluntatis. Nel
mezzo della tribuna, il nome di Leone si avvolge intorno al
monogramma di Cristo.





633.  Oggidì non v’ha alcuna scritta che denoti la figura
del Papa. In questa dichiarazione io seguo l’Alemanni, e respingo
l’opinione del Muratori (ad. ann. 798), il quale reputa
la figura del Papa essere quella di san Pietro, e quella di Costantino
rappresentare Costantino V. Ancor meno sostenibile è
la sentenza dell’Assemanni (Excerpta de sacr. Imag., appendice
all’Alemanni) che quivi fossero raffigurati Adriano e
Carlo. L’Alemanni dimostra che la prima figura era quella
di Silvestro, e il parallelismo lo manifesta chiaramente. Chi
poi può credere che in questa età il Papa allogasse in un musaico
del palazzo Lateranense il ritratto di un Imperatore bizantino?
Il quadrato che incornicia la testa di Costantino, si spiega
dal contrasto colla aureola di gloria, che cinge il capo a Silvestro,
a meno che qui ed altrove non si voglia accoglierlo
coll’Alemanni per il simbolo allegorico delle quattro virtù
cardinali. Il Pagi spiega la lettera R, che è sopra Costantino,
per Rex; altri, poco acconciamente, per Roma. Ben è la traduzione
del Basileus che significa autocrazia.





634.  Una moneta di Leone III, dal Baronio falsamente attribuita
di già a Leone I, tiene da un lato la scritta: D. N. Leoni
Pape, e sul rovescio il busto di san Pietro, colla chiave che gli
scende sulla spalla. Ma su di essa si elevano dei dubbi, e non
le è dato accoglimento nella più recente opera di Angelo Cinagli
intitolata: Le Monete dei Papi descritte ecc. Fermo 1848.
Del tempo carolino non v’hanno monete pontificie, fuor delle
apocrife di Gregorio III e di papa Zaccaria. Le prime monete dei
Papi che sieno giunte fino a noi, appartengono ad Adriano I,
una delle quali porta ancor la leggenda: Victoria Dnn. Conob. — Vedasi
l’opera del Cinagli, che è più completa dei
lavori del Vignolio e del Fioravanti.





635.  Riunisco qui queste importanti sentenze: Pauli
(Diaconi) Gesta Episcop. Metens. (Mon. Germ. II, 265): Romanos
praeterea, ipsamque urbem Romuleam, jam pridem
ejus praesentiam desiderantem, quae aliquando mundi totius
domina fuerat, et tum a Langobardis depressa gemebat, duris
angustiis eximens, suis addidit sceptris. — L’Epitaph. Hildegardis
reginae di Paolo (ibid.) dice:




Cumque vir armipotens sceptris juxisset avitis

  Cigniferumque Padum Romuleumque Tybrim.






Il Chron. Moissiac. (Mon. Germ., I, 305) dice: Quia ipsam Romam
matrem imperii tenebat, e, copiando da esso, la Vita
S. Willehadi (II, 381), Annal. Lauresham. ad ann. 801: ut
ipsum Carolum — regem Francorum, imperatorem nominare
debuissent, qui ipsam Romam tenebat.





636.  L’Alemanni cerca di dimostrare che i musaici sieno
di tempo posteriore all’anno 800, e monumento così della
restaurazione di Leone, come della Translatio imperii. Peraltro,
io convengo col Pagi (ann. 796, n. VI), il quale dice,
Carlo essere appellato Dominus nella sua condizione di patrizio
per cui esercitava in Roma la giurisdizione. — Il De
Marca ecc., de Concor., III, c. XI, si esprime parimenti che i
musaici fossero monumento del Patriziato, ma afferma erroneamente
che il consortium dominii durasse fino all’800, e perciò
accoglie perfino l’idea di un consortium imperii. Nat. Alexand.
(Hist. Eccl., dissert. 24, tom. IV), segue servilmente quelle opinioni,
ed anche il Giannone, VI, c. 5, si fonda sul De Marca.
Peraltro non è certo necessario di prenderla così a rigore
col concetto di Dominus; Paolo I, già nell’anno 756, era appellato
Dominus dai Romani, e gli Atti del Concilio del 799
hanno queste parole ad introduzione: Praecipiente gloriosissimo
ac piissimo domino nostro Carolo.





637.  Teodoro era Dux et Consul, e parecchie volte fu ambasciatore
di Adriano: Cod. Carol., nel Cenni p. 353, 356,
359: Theodorum eminentissimum nostrum nepotem (di tal
guisa incomincia in Roma il nepotismo); p. 385: Theodorum
eminentissimum Consulem et Ducem, nostrumque nepotem;
p. 358: Paschalem nostrum nepotem.





638.  Certo è che furono massimamente i nepoti di Adriano
ad eccitare la ribellione. Lo dice anche Theophanes, Chronogr.,
p. 399: οἱ ἐν τῇ Ῥώμῃ συγγενεῖς τοῦ μακαρίου πάπα Ἀδριανοῦ
συγκινήσαντες τὸν λαόν ecc. Campulo nell’anno 754 era notaio
della Chiesa; il Cenni reputa che egli fosse fratello di Pasquale
(Cod. Carol., Ep. 78, alias 72, e Nota 5, ivi, pag. 427).





639.  Vita Leonis, n. 368: Scindendo expoliantes eum, crudeliter
oculos ei evellere, et ipsum, penitus coecare conati
sunt. Nam lingua ejus praecisa est. — Annal. Lauresham.,
ann. 799: Romani — absciderunt linguam ejus, et voluerunt
eruere oculos ejus. — Annal. Einhardi: Erutis oculis, ut
aliquibus visum est, lingua quoque amputata etc. — Il poeta
Angilberto dice con barocca eleganza:




Carnifices geminas traxerunt fronte fenestras,

Et celerem abscindunt lacerato corpore linguam.






(Monum. Germ., II, 400).





640.  Alcuino (Ep. XIII ad Regem) si contenta di dire:
Deus compescuit manus impias — volentes — lumen ejus
estinguere; e il poeta Teodolfo (in Domenico Bouquet
V, 421) esclama:




Reddita sunt? mirum est. Mirum est auferre nequisse.

  Est tamen in dubio: hinc mirer, an inde magis.






Giovanni Diacono, Chron. Episcop. S. Neap. Eccl. del secolo
nono (Muratori, I, 2, 312), dice: cum vellent oculos
eruere — unus ei oculus paululum est laesus. Il Papa affermò
la credenza di un miracolo; egli consecrò in san Pietro un
arazzo habentem historiam caeci illuminati, et resurrectionem
(Vita Leon., n. 379). Ancora in tardi tempi si rammemorava
questo prodigio, e Mattia di Westminster narra
perfino che la Madonna restituisse a papa Leone la mano che
egli si era fatto troncare, poichè la aveva baciata una femmina,
colla quale un tempo egli aveva avuto commercio.





641.  Anast., n. 370, nomina Mauro Nepesino come uno
dei capi oltre a Pasquale e a Campulo. Gli Annales Einhardi
ad ann. 801, dicono: Hujus factionis fuere principes Paschalis
nomenculator, et Campulus saccellarius, et multi alii Romanae
Urbis habitatores nobiles. Parimenti gli Annal. Bertinian.





642.  I messaggeri videro Roma da monte Mario:




Culmina jam cernunt Urbis procul ardua, Romae

Optatique vident legati a monte theatrum.






Il frammento del poema di Angilberto è nel Canisio, II, 474,
nel Duchesne, II, p. 188, in Dom. Bouquet, V, p. 388, e
nel Pertz, II, p. 393. È una delle migliori poesie del tempo
dei Carolingi; la vena poetica di Angilberto è vivace più
di quella di Alcuino.





643.  Exoritur clamor, vox ardua pulsat Olympum.





644.  



Aurea namque tument per mensas vasa falerno.

  Rex Carolus simul et summus Leo praesul in orbe

  Vescitur, atque bibunt pateris spumantia vina.

  Post laetas epulas et dulcia pocula Bacchi

  Multa pius magno Carolus dat dona Leoni.






La miscela di idee pagane coi concetti cristiani si ripetè
quasi in tutte le epoche. Alcuino scrive (Ep. IX): Mitis ab
aetherio clementer Christus olympo; nei poemi di Angilberto
e di Teodolfo, Iddio è spesso chiamato Tonans, come all’età
di Aratore. I Poeti di Carlo si appellavano Mopsus, Damoetas,
Candidus, Flaccus, Corydon, Homerus, come se eglino
avessero appartenuto all’Arcadia di Roma. Carlo stesso
prendeva nome di David. Non v’ha maggior contrasto di
quello che corre tra il Carlo dei libri cavallereschi e il
Carlo della storia, dal quale procedette questa prima età di
rinascimento.





645.  Falsa adversus sanctissimum Pontificem imponere
crimina, et post eum ad praedictum mittere Regem: Vita
Leon. III, n. 372.





646.  Alcuin. Op., Ep. XI, ad domnum Regem: Componatur
pax cum populo nefando, si fieri potest. Reliquantur
aliquantulum minae, ne obdurati fugiant: sed in spe retineantur,
donec salubri consilio ad pacem revocentur. Tenendum
est quod habetur, ne propter adquisitionem minoris, quod
majus est amittatur. Servetur ovile proprium, ne lupus rapax
devastet illud. Ita in alienis sudetur, ut in propriis damnum
non patiatur. — Per propria significansi certamente i
diritti di Carlo su Roma, gli aliena sono le cose di Sassonia, e
cioè il territorio straniero del popolo sassone non peranco soggiogato.
Lo ha dimostrato il Döllinger nello scritto:
L’Impero di Carlo Magno e dei suoi successori (Annali storici
di Monaco del 1865).





647.  Il luogo ove avvenne l’accoglimento del Papa, fu subito
innanzi a ponte Molle. Anast., n. 372: Tam Proceres
clericorum cum omnibus clericis, quamque Optimates et Senatus,
cunctaque Militia, et universus Populus Romanus — connexi
ad pontem Milvium — susceperunt.





648.  Nella inquisizione, condotta contro Potho abate di san
Vincenzo sul Vulturno, che era reo di maestà, sedevano nel
tribunale, fra altri, Possessore legato franco e arcivescovo,
quattro Abati, Ildebrando duce di Spoleto, Teodoro duce nipote
di Adriano, e gli officiali pontificî di palazzo, che erano
il Bibliotecario, il Saccellario, e Campulo notaio, quel desso
che ora era citato a giudizio: Cod. Carol., Ep. LXXII, nel
Cenni LXXVIII.





649.  Me fumo sordentia Turonorum tecta auratis Romanorum
arcibus praeponere etc. Alcuin. Ep. XIII.





650.  Questi versi degni di nota, che pronosticavano l’Imperatore,
sono nel Poema CCLXXI, Oper. Alcuin., ed. Parigi,
1617:




Roma caput mundi, primi quoque culmen honoris,

  In qua gazarum munera sancta latent.

Quae modo dirupto plangent sua viscera foetu,

  Per te sanet saucia membra cito...

Talia compescat tua, rex, veneranda potestas,

  Rectorem regni te Deus instituit...

Ipsa caput mundi spectat te Roma patronum

  Cum patre et populo pacis amore pio...

Rector et Ecclesiae per te rex rite regatur,

  Et te magnipotens dextra regat Domini.

Ut felix vivas lato regnator in orbe,

  Proficiens facias cuncta Deo placita.








651.  Annal. Lauriss. ad ann. 800: Occurrit ei pridie Leo
papa et Romani cum eo apud Nomentum, duodecimo ab urbe
lapide. Nomentum però era situato a quattordici miglia e
mezzo fuor della porta. Questa antichissima terra latina portava
dunque tuttavia il nome antico che si legge in Virgilio
(Eneide VI, 773). Più tardi, nel medio evo, ebbe nome di Castrum
Nomentanae, da cui derivò l’odierna Lamentana ossia
Mentana. La piccola terra fu resa illustre dalla famiglia dei
Crescenzi, che combatterono in Roma, campioni della libertà,
contro il Papato e l’Impero. Dopo lunga età in cui
difettò di storia, Nomentum ridivenne chiara negli annali dei
giorni nostri, per la pugna sanguinosa che Garibaldi ivi diede,
addì 3 del Novembre 1867, contro i Pontificî e i Francesi collegati,
continuatore dell’antichissima lotta che fu combattuta
contro quel potere temporale dei Papi, che ebbe Carlo magno
a fondatore. Sto scrivendo questa pagina, in Roma, tre
giorni dopo la battaglia di Mentana. Sono pur meravigliosi
i raffronti di epoche lontane della storia, come sono queste
del 23 di Novembre 800 e del 3 di Novembre 1867[652]!





652.  L’illustre Autore attendeva nel 1867 alla revisione di questo
Volume, e ne preparava la seconda edizione, che fu publicata nell’anno
1869 (N. del T.).





653.  Vita Leonis in Anastas., n. 374.





654.  Qui universi dixerunt: nos sedem Apostolicam, quae
est caput omnium Dei Ecclesiarum, judicare non audemus.
Nam ab ipsa nos omnes, et vicario suo judicamur, ipsa autem
a nemine judicatur, quemadmodum et antiquitus mos
fuit. Sed sicut ipse summus pontifex censuerit, canonice
obediemus. Venerabilis vero praesul inquit: praedecessorum
meorum pontificum vestigia sequor etc. Anastas., n. 374.





655.  Gli Annal. Lauresham., ad ann. 800 (oppure i Lambeciani
nel Muratori, II, 2) dicono: Et venerunt in praesentia
qui ipsum apostolicum condemnare voluerunt, et cum
cognovisset rex, quia non propter justitiam, sed per invidiam
eum condemnare volebant etc. Il Biografo di Leone tace con avvertita
intenzione; gli Annal. Lauriss. e quelli dell’Einhardo
dicono: Postquam nullus probator criminum esse voluit
(meglio si legga: potuit) — se criminibus purgavit.





656.  Questa formula universale, tratta dall’Ordo Romanus,
è nel Rasponius, De Basilica et Patriarch. Lateran.,
lib. IV, appendice all’Alemanni, p. 120; nel Sigonio;
nel Baronio; nel Labbé ecc. Il fatto poi è narrato in Anast.,
n. 375, negli Annal. Lauriss. e in quelli di Einhardo, ad
ann. 800. Gli Annal. Lauriss. minor. pongono la purificazione
di Leone al giorno terzo innanzi il dì di Natale.





657.  Anast. n. 374. ha soltanto: Tunc illos comprehendentes
praedicti missi magni Regis, emiserunt in Franciam.
Gli Annal. Lauriss., e quelli di Einhardo, pongono il giudizio
in tempo posteriore all’incoronazione di Carlo, e dicono:
Ut majestatis rei, capitis damnati sunt — exilio deportati
sunt. La sentenza fu pronunciata sullo spirare dell’anno 799.
I condannati si appellarono, furono sostenuti in custodia, e,
dopo che il Papa prestò il giuramento di purgazione, furono
mandati in bando. La breve scrittura: De imperatoria Potestate
in urbe Roma (nel Pertz, V, 719) narra per verità
altre cose di Carlo: uno die in campo Lateranensi fecit trecentos
decollari; ma tutti i Cronisti tacciono di questa fola.





658.  Quia jam tunc cessabat a parte Graecorum nomen
imperatoris, et femineum imperium apud se habebant, tunc
visum est et ipso apostolico Leoni...: Annal. Lauresham. ad
ann. 801.





659.  Lo dice espressamente Giovanni Diacono, Vita
s. Athanasii (Murat., I, n. 2, p. 312): Hic autem fugiens ad
Carolum Regem, spopondit ei, si de suis illum defenderet
inimicis, Augustali eum diademate coronaret.





660.  Oltre alla lettera accennata, si aggiunga anche la
Ep. 103, p. 153, colla quale Alcuino trasmetteva a Carlo
un codice della Bibbia in presente natalizio, accompagnandolo
colle parole: ad splendorem Imperialis potentiae. Vedasi
Fr. Lorentz, Vita di Alcuino, p. 235 sgg. Gli altri argomenti
addotti dal Lorentz non sono assai validi; io attribuisco
maggiore importanza alla presenza del figliuolo di
Carlo, di quello che al dono natalizio. Secondo due diplomi
degli anni 780 e 781, sarebbesi diggià attribuito a Carlo il
titolo di Imperator prima ch’ei fosse tale; ma della genuinità
di quelli, dubita il Muratori. Vedasi la Diplomatica
Pontif. di Marino Marini, p. 50.





661.  Lo dice espressamente l’imperatore Lodovico, nell’anno
871, nella sua lettera indiritta all’Imperatore greco Basilio:
Nisi Romanorum Imperator essemus, utique nec Francorum.
A Romanis enim hoc nomen et dignitatem assumsimus: Anon.
Salernit. c. 102. Sempre affermarono i Romani che Carlo magno
ricevette la corona dal Senato e dal popolo. Nel secolo
undecimo il Cronista di Farfa scriveva: Carolum coronavit — et
una cum omni senatu Romano imperium illi per
omnia confirmavit (Mur. II, 2, p. 641). Nell’anno 1328, il
Parlamento dei Romani proclamava: suas esse partes Imperium
conferre, Pontificis autem consecrare, iisdem auspiciis:
Carolum enim magnum tunc demum coronatum esse, postquam
Populus Romanus eum imperare jussisset (Nicol. Burgundus,
ad a. 1328).





662.  La Vita Villehadi (Mon. Germ. II, 381) dice: Per electionem
Romani populi; ed electio non è acclamatio. Vedasi il
Chron. Moissiacense (ibid. I, 305). La frase: Omnes majores natu
Romanor., sembra qui significare tutti gli abitatori della Città,
abili a dar il voto. Il Lib. Pontif. dice con brevità: Ab omnib.
constitutus est imperator Romanorum.





663.  Vedi Eginardo, c. 28, e l’invitus Papa cogente del
Poeta Saxo.





664.  Vedasi l’opinione del Waitz, Storia della costituzione
germanica, III, 175, e quella del Döllinger nell’accennata
Dissertazione sull’Impero di Carlo Magno.





665.  Carolo piissimo Augusto, a Deo coronato, magno, pacifico
Imperatori, Vita et Victoria. Anastas. ed i Cronisti Ann.
Lauresham. e Moissiac. — La prima incoronazione di un
monarca, che siasi compiuta per mano di un Vescovo, fu quella
dell’imperatore Leone il Trace, che avvenne per opera del
Patriarca di Bisanzio, nell’anno 457.





666.  Theophanes (Chronogr. 399) dice con maligna esagerazione
che Carlo fu unto dal capo alle piante: χρίσας ἐλαίῳ ἀπὸ
κεφαλῆς ἕως ποιῶν καὶ περιβαλών βασιλικὴν ἐσθῆτα καὶ στέφον. La
Chronica Synopsis di Costantino Manasse (Dom. Bouquet V,
397) segue quella narrazione in alcuni versi, nei quali il Greco
scismatico sembra deridere lo spreco dell’olio, perocchè i Bizantini
ungessero i loro Imperatori soltanto nel capo:




Ἐκ κεφαλῆς μέχρι ποδῶν ἐλαίῳ τούτον χρίει;

Οὐκ οἶδα τίσι λογίσμοις ἤ ποίαις ἐπινοίαις.








667.  A Pontifice more antiquorum Principum adoratus est:
Chron. Moissiac.





668.  La questione della traslazione dell’Impero è assai dibattuta.
Il Baronio e il Bellarmino (De translatione imperii
Romani adversus Illyricum) ne hanno affermato l’avvenimento
a beneficio dell’autorità pontificia, laddove, contrariamente alle
massime dei Canonisti, sorsero oppositori il Conrigius (De imperio
Romano-Germanico), lo Sponheim (De ficta translatione
imperii), il Goldast (De translatione Imperii Romani a Graecis
ad Francos), ed altri. Ancor di recente il Döllinger, nella
sua Dissertazione sull’Impero di Carlo Magno, dimostrò ad eccellenza
la falsità del concetto della traslazione. Sopra di queste
teorie vedasi anche James Bryce, the Holy Roman Empire,
p. 120 segg. — Il Pütter, Specimen juris pudici et gentium
Medii aevi, Goetting., 1784, p. 34, molto esattamente afferma
che il rapporto di Carlo coll’Impero derivò da unione personale.
Dall’errore, dic’egli, onde si affermò che il romano Impero
fosse trasferito ai Franchi ed alla Germania, discese l’altro errore
della monarchia mondiale dell’Impero: De dominio mundi,
p. 164.





669.  



Οὔτω μητρὸς καὶ θυγατρὸς μέσον ἐπέπτη σπάθη,

Διχάζουσα καί τέμνουσα μετὰ θυμοῦ ῥομφαία

Νεάνιν τὴν εὐπρόσωπον τῆν νεωτέραν Ῥώμην,

Ἐκ τῆς ῤυότης καὶ παλαῖας καὶ τριπεμπέλου Ῥώμης.

                   Constant. Manasse.








670.  Il rinnovellamento dell’Impero è rappresentato in una
bolla di piombo, sulla quale da una parte è il ritratto di Carlo
colla scritta: Dominus Noster Karlus Pius Felix Perpetuus Augustus;
sul rovescio è figurata una porta di città, fra due
torri, con sopra una croce inalberata; sotto è scritto: Roma,
ed intorno alla cornice: Renovatio Romani Imp. Trovasi nel
Vignoli, Anast. Vita Leonis III, p. 254.








Nota del Trascrittore




Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici. Le correzioni indicate a pag. 593 sono state riportate nel testo.




Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK STORIA DELLA CITTÀ DI ROMA NEL MEDIO EVO, VOL. 2/8 ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/6444569315360036993_cover.jpg
FERDINAND GREGOROVIUS

~ STORIA

DELLA

CITTA DI ROMA

NEL MEDIO EVO

DAL SECOLO V AL XVI

VOLUME II.

VENEZIA
1872





