
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of I simboli

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: I simboli

        in rapporto alla storia e filosofia del diritto, alla psicologia e alla sociologia


Author: Guglielmo Ferrero



Release date: September 15, 2025 [eBook #76877]


Language: Italian


Original publication: Torino: Bocca, 1893


Credits: Barbara Magni and the Online Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This file was produced from images made available by the HathiTrust Digital Library)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK I SIMBOLI ***







I SIMBOLI










BIBLIOTECA ANTROPOLOGICO-GIURIDICA — Serie II, Vol. XIX.





GUGLIELMO FERRERO




I SIMBOLI




IN RAPPORTO

ALLA STORIA E FILOSOFIA DEL DIRITTO

ALLA PSICOLOGIA E ALLA SOCIOLOGIA




FRATELLI BOCCA

Librai di S. M. Il Re d’Italia




TORINO Via Carlo Alberto, 3

ROMA Corso, 216

FIRENZE Via Cerretani, 8




DEPOSITI

PALERMO MESSINA CATANIA

—

1893.









PROPRIETÀ LETTERARIA




Torino — Tip. Lit. Camilla e Bertolero.










INDICE













A MIO PADRE




E




A MIA MADRE













PREFAZIONE





Questo libro è solo un saggio, solo una rapida scorreria
attraverso un’immensa regione inesplorata della
storia dell’uomo. Ma l’autore in questa corsa affrettata
ha tanto goduto il piacere dell’indagine e delle sue
varie vicende, e più ancora il piacere dei lontani orizzonti
intravveduti qua e là, che non mancherà, potendo,
di tornare un giorno nel cuore dell’ignoto paese a esplorarlo
più minutamente in lungo ed in largo. Un numero
immenso di questioni si connettono con una teoria
compiuta del simbolo: l’origine e lo sviluppo del linguaggio,
della religione, della scrittura, del diritto,
della leggenda, dell’arte; tutti i mezzi insomma con cui
l’uomo ha cercato di comunicare agli altri uomini le
proprie idee e i proprii sentimenti, tutte le trasformazioni
coscienti e incoscienti, tutti i pervertimenti di
questi segni. Ecco altrettanti argomenti, di cui molti
sono in questa opera appena accennati, ma che la
scienza ha finora quasi interamente negletti.




Non li ha però così interamente negletti che all’autore
sia mancato in questo studio un suggestionatore
potente, che eccitasse l’ideazione ne’ momenti in cui
la difficoltà da sormontare era più alta, che eccitasse
il coraggio nei momenti in cui le soluzioni trovate parevano
perdere tutta quella verità, che è sentita così
intensamente, quando l’idea balena la prima volta alla
mente. Il padre intellettuale di questo libro fu l’opuscolo
di Paolo Marzolo, intitolato Saggio sui segni:
perciò doveva esser qui ricordato e messo al posto

d’onore il nome ignorato del più grande pensatore italiano
e forse anche europeo di questo secolo, le cui opere
ciclopiche, piene di avvenire, ancora attendono l’ora
della giustizia.




Nè lo studio puramente teorico dei fenomeni del simbolismo
sarà scevro d’applicazioni umane. Si sono molto
studiate le miserie morali dell’uomo, tutti i traviamenti
cioè delle passioni, dell’amore, dell’odio, della vanità,
della cupidigia; ma si sono poco studiate le sue miserie
intellettuali, quei dolorosi errori in cui l’uomo cade
per i vizi organici della sua intelligenza, e per cui le
vie dell’umanità sono state sino ad oggi bagnate di
tanto sangue e di tante lagrime. Eppure se si pensa
che alcuni scambi accidentali di nomi hanno generato
riti ferocissimi, che per una questione di statue e di
quadri il sangue corse a fiumi per secoli l’impero bizantino,
che anche oggi da un momento all’altro l’Europa
potrebbe ardere tutta nelle fiamme di una guerra
provocata da qualche metafora infelice o da qualche
frase barocca scambiata per un assioma di alta politica:
quando si pensa a tutto ciò, chi non vede che
forse all’uomo, più che il fermento delle cattive passioni,
furono e sono funeste certe debolezze e imperfezioni
della sua intelligenza, per altre parti così sviluppata?
L’indagine dei fenomeni del simbolismo indica
alcune tra le non meno importanti di queste debolezze;
mostra come con la civiltà diminuisca, invece che crescere,
la sicurezza di ottenere giustizia nei contrasti
della vita sociale; e può quindi indicare alcuni rimedi
che leniscano una delle più tormentose infelicità del
mondo moderno.




G. F.










INTRODUZIONE
La legge del minimo sforzo e la inerzia mentale.





1. L’uomo prova un vero orrore per il lavoro mentale. Non è
questo un caso unico, ma rientra in quell’orrore di qualsiasi lavoro,
muscolare e mentale, che è stato, checchè si dica, ed è ancora uno
dei fenomeni più caratteristici della psicologia umana.




Se una cosa l’uomo ha maledetto sulla terra, è stato appunto il
lavoro, anche quello dei muscoli. In ebraico la stessa radice ássab
significa lavoro, stanchezza, dolore; in greco πένομαι = sforzarsi, lavorare,
soffrire; di qui πενία = povertà; πείνα = fame; πόνος = fatica
e patimento; πονερὸς = lavorante, povero, cattivo‍[1]. Il francese
travail trova in italiano il suo fratello gemello travaglio con significato
di dolore; come l’italiano lavoro ha per padre il latino labor
che significava patimento. La leggenda ebraica della Genesi fa che
Dio assegni come pena al peccato dell’uomo il lavoro; documento
ingenuo e prezioso dei sentimenti dell’uomo primitivo verso l’attività.
Il gusto dei selvaggi per l’ozio è del resto così noto che sarebbe
quasi inutile di insistervi a lungo: basterebbe a provarlo il fatto che
quasi dovunque, i lavori più faticosi sono riservati alle donne, vale
a dire al sesso che ha costituita la prima schiavitù e che non si poteva
ribellare per la sua debolezza‍[2]. Le sole forme di lavoro sono
pel maschio in quasi tutti i popoli selvaggi la caccia e la guerra:
perchè alla caccia e alla guerra si associano i piaceri del successo,
cioè quelli che nascono dalla coscienza della potenza personale; e i

piaceri della vanità, per la stima che circonda nella tribù primitiva
il più forte cacciatore e guerriero‍[3].




Così una delle più laboriose vittorie della civiltà è stata questa,
di imprimere l’abitudine del lavoro così fortemente nella psiche
umana, da renderlo, in certi casi, un piacere e perfino un bisogno.
Ma quanto non ha costato tale vittoria! C’è voluta la schiavitù,
il servaggio, la miseria, il patibolo per piegare il collo dell’uomo a
questo pesantissimo giogo: e ancora la vittoria non è che parziale.
«La più gran parte degli uomini — scrive Spencer — è costretta a
lavorare dalla necessità»‍[4]. Intere classi sfuggono, a costo di gravi
pericoli, alla ferrea legge; i delinquenti, i vagabondi, gli oziosi, le prostitute:
il piacere dell’ozio è anzi uno dei caratteri che non mancano
mai in tutte le degenerazioni, per quella legge per cui le formazioni
più recenti dell’evoluzione sono le più fragili e le prime a sparire
nei casi patologici: e anche coloro che si sobbarcano alla dura necessità
del lavoro, ne cercano troppo spesso malsani conforti nell’alcool,
perchè alleggerisca loro il peso, che son costretti a portare.




Ma se l’orrore del lavoro muscolare è stato vinto in parte dalla
civiltà, l’orrore del lavoro mentale è ancor oggi assai più vivo, anche
nei popoli civili. Basta, per persuadersene, osservare quella che è
la forma tipica del lavoro mentale; l’attenzione, chiamata dal Ribot,
volontaria; cioè lo sforzo volontario diretto a regolare le idee e le
immagini, che abbandonate a loro stesse si producono accidentalmente,
mantenendo nel campo della coscienza quelle che sono utili per un
dato lavoro e respingendo le altre. Certo, come notò lo Spencer, la
potenza dell’attenzione è nei popoli civili molto più grande che nei
selvaggi: ma negli uni e negli altri, non è nei casi ordinari assai
grande. «L’attenzione, scrive il Ribot, è uno stato anormale, non
duraturo, che produce un rapido esaurimento nell’organismo; perchè
lo sforzo finisce alla fatica e la fatica alla inattività funzionale.....
Molto piccolo è il numero di coloro per cui l’attenzione è un bisogno,
e rarissimi quelli che professano lo stantem oportet mori»‍[5]. È

del resto facile osservare come in ognuno l’attenzione sia sempre
parziale e limitata a un piccolo numero di oggetti: un uomo è attento
alle cose del suo mestiere e nelle ore del suo lavoro, ma
uscito dall’ufficio o dall’officina non bada più a nulla e passa accanto
a mille cose e a mille fatti senza badarci: e la parola che in
italiano e specialmente in toscano indica il riposo dopo un lavoro
intenso, cioè «svagarsi» esprime bene, anche col suono, che il riposo
consiste appunto nel rilassamento di questa tensione che è durata troppo
a lungo. Anzi l’attenzione intensa e continua è così poco capita dal
volgo che, come notò finamente il Richet, esso chiama distratti gli
uomini, nei quali appunto l’attenzione raggiunge un massimo di potenza,
cioè i pensatori, che assorbiti da una idea, fanno mille cose,
senza badare a ciò che li circonda‍[6].




L’uomo insomma rifugge più che può da questo faticoso sforzo
mentale e più che regolare, preferisce lasciar libero il corso alle
idee, alle immagini e alle loro accidentali associazioni. Di fatti un
piccolo numero soltanto delle nostre idee sono il prodotto della riflessione
volontaria e dell’attenzione concentrata: le altre, e le più
numerose, sono l’effetto di associazioni, che lentamente e inconsciamente
si formano nel nostro cervello, sotto l’influenza delle sensazioni
che noi riceviamo dalle cose. Il dominio dell’inconscio è immenso
nei fenomeni del pensiero, sebbene ancora poco conosciuto‍[7].
Il marinaio esplora con una occhiata sicura l’orizzonte e vi riconosce
la tempesta o il bel tempo futuri; lo sportmann conosce la psiche
del cavallo, meglio talora di Romanes o di Houzeau; senza che nè
l’uno nè l’altro abbiamo nei fatti studi metodici di meteorologia o di
psicologia generale. Nei proverbi, che sono l’esperienza collettiva, raccolta
e riassunta in aforismi, noi troviamo spesso enunciate verità che
la scienza dimostra solo con faticose indagini; così noi troviamo già
espressa quella legge della maggior longevità della donna, che solo

da poco tempo la statistica ha dimostrato scientificamente con raffronti
di numerose tabelle. È noto come i selvaggi, così incapaci di
attenzione volontaria e quindi di riflessione regolare, hanno saputo
utilizzare assai bene certi fenomeni della natura, senza una nozione
di fisica o di chimica. «La teoria meccanica del boomerang, scrive
l’Espinas‍[8], questo strumento di caccia che ritorna, dopo aver colpito,
verso colui che lo ha lanciato, imbarazzerebbe assai i nostri
dotti. Furono necessari lunghi sforzi per spiegare teoricamente i processi
chimici di cui l’uomo si serve da tanti secoli per preparare
i metalli, il vitto, il latte: l’orticultura ha preceduto la botanica e
Darwin ha preso agli allevatori, non gli allevatori a lui, l’idea della
selezione. La pratica precedè dovunque la teoria e l’azione si è dovunque
adattata alle sue condizioni senza l’aiuto del pensiero astratto».
Così non è vero che le opinioni popolari sulle sostanze medicamentose
siano tutte immaginazioni; perchè tra l’oscurità delle superstizioni
vi è pure laggiù la scintilla di vero, che potrebbe guidare la
scienza a scoperte notevoli: e tutti hanno potuto vedere malattie,
ribelli ai trattamenti della scienza, guarire con rimedi da comari.




Alla formazione di tutte queste idee la riflessione e lo sforzo volontario
non contribuiscono punto. Prendiamo il caso del marinaio che
a certi segni riconosce che il giorno di poi scoppierà una tempesta:
quale è il processo mentale in questo caso? Una semplice associazione:
egli conclude che il giorno dipoi accadrà quel dato fenomeno,
perchè l’idea di questo si è in lui associata con la sensazione di dati
altri fenomeni (direzioni del vento, ecc.). Ma come si è stabilita
questa associazione nel suo cervello o nel cervello di quelli che lo
ammaestrarono? Inconsciamente: siccome è una legge psichica che la
coesione e quindi l’associabilità degli stati di coscienza è determinata
dalla frequenza con cui essi si sono seguiti nell’esperienza, accadrà
che a poco a poco, di tutti i fenomeni che precedono una tempesta
avranno una maggior tendenza ad associarsi con l’idea della tempesta
quelli che sono costanti e si producono sempre, a preferenza di
quelli che sono accidentali ad un caso‍[9]. Nessuno o piccolissimo

sforzo è necessario per questo genere di ragionamenti: e il fatto che
i ragionamenti dell’uomo in gran parte appartengano a questo tipo,
ci è una prova novella del suo orrore per la fatica mentale, della
sua tendenza a preferire quei processi che costano meno fatica, di
questa che io chiamo legge del minimo sforzo. Tutte le cognizioni dei
selvaggi, del volgo, gran parte di quelle della gente istruita, ecc.,
sono state acquistate con questa forma di ragionamento incosciente.




Un’altra prova che l’uomo cerca di compiere continuamente il minimo
sforzo, ci è data da tutto l’andamento dell’evoluzione sociologica.
Giustamente lo Spencer ha criticato con vivacità quei sistemi
scientifici, che vedono in ogni istituzione umana, anche la più complessa,
il risultato ultimo di uno sforzo dell’uomo diretto a crearle,
proprio in quella forma in cui le troviamo. L’uomo non pensa tanto;
e nessun popolo ha mai creato sopra un piano tracciato precedentemente
e compiuto, le proprie istituzioni. Ogni organismo sociale
non è mai l’effetto di una idea complessa, creata da un popolo ad
un dato momento; ma l’accumulo di tante piccole invenzioni ed idee,
che ogni generazione ha portato, come suo contributo all’opera intera.
Lo si vede chiaramente studiando la genesi delle istituzioni sociali.
I ministeri sono oggi una istituzione molto complessa, e per questo
non sono stati creati di un colpo: ora quale fu la loro origine? In
Egitto il porta-ventaglio del re faceva parte dello stato maggiore, e
comandava in guerra una divisione dell’armata. In Assiria gli eunuchi
del re acquistarono una grande importanza politica; divennero
i consiglieri del re in pace e i suoi generali in guerra. In Francia,
ai tempi merovingi il siniscalco, il ciambellano, che erano servitori
della persona del re, diventarono pubblici funzionari. In Inghilterra,
nei tempi più antichi, i quattro grandi funzionari dello
stato erano il Hroegethegn o propriamente guardarobiere; il Horsthegn
o sopraintendente ai cavalli; il Dischthegn o siniscalco; lo
Scenco o Byrele o propriamente cantiniere‍[10]. Ciò dimostra che la
carica di ministro non fu creata deliberatamente: ma che quando il
re o capo si trovò, specialmente per affari di guerra, a veder troppo
numerose le sue funzioni, ne affidò alcune ad un suo servitore; ma

non era quello certo nella mente sua che un provvedimento provvisorio,
che, solo per il persistere delle condizioni che lo avevano
determinato, diventò poi definitivo. Le piccole modificazioni successive
trassero da quel primo abbozzo, tutta la struttura politica.




Così il sistema giudiziario non nacque ad un tratto, perchè si sentisse
il bisogno di frenare nella società i delitti, che per molti selvaggi
sono cosa normale e che il capo, che il più delle volte è esso il
primo brigante, non pensa affatto a reprimere. Accadde spesso che
un debole spogliato da un più forte, ricorresse al capo offrendogli
doni, per riaver le sue cose: questo piccolo ripiego del debole, suggerì
al capo l’idea, specialmente in vista dei donativi da ricevere,
di costringere i sudditi a portare innanzi a lui le loro questioni:
ecco sorgere e modificarsi a poco a poco le istituzioni giudiziarie e
le tasse di giustizia. A noi nessuna idea sembra più elementare che
quella, che un funzionario pubblico debba esser pagato per le sue
funzioni: eppure a questa idea non si è giunti, che attraverso una
serie di idee più semplici, create una dopo l’altra durante un gran
numero di anni. Infatti in origine nessun funzionario era pagato;
ma essi cercavano di farsi dare dei regali in compenso dell’opera
loro: tali doni divennero obbligatori col tempo; da doni in natura
si convertirono in somme di denaro; poi divennero retribuzioni
fisse. In Russia e in Spagna i funzionari minori, che non sono pagati,
si fanno dare dei regali dalla gente che ricorre a loro: come
a Jummoo ogni suddito poteva farsi ascoltare da Gulab-Singh, pagandogli
una rupia. Tra gli Ebrei e nella Francia del Medio Evo i
giudici ricevevano dei doni, la cui obbligatorietà fu in Francia riconosciuta
da leggi: in seguito poi fu convertita in uno stipendio. Così
pure il Damage cleer, che era una gratificazione all’usciere, prima
volontaria, poi obbligatoria, divenne nel secolo XVIII in Inghilterra
uno stipendio fisso‍[11].




Evidentemente, tutto ciò accade perchè l’uomo pensa poco, anzi
evita di pensare, e innanzi ai bisogni più urgenti, si contenta di provvedere
con un rimedio momentaneo; ma per trovare il quale egli deve

faticar meno. Tutte le istituzioni, anche le più solide, nacquero da
provvedimenti provvisori. Certo, pel maggior sviluppo mentale dei popoli
civili, noi possiamo uscire assai più presto dal provvisorio e lavorare
anche in vista di risultati definitivi; ma forse il vantaggio è
più nella maggior velocità con cui dalla prima umile idea si generano
le altre, che la allargano e la compiono, che non nella maggior
complessità dell’idea primordiale. La storia delle società cooperative
ne è una prova. Certo, idee complesse, grandiose e interamente adattate
a un bisogno, nascono talora, ma in cervelli di genio: ora il
genio è un fenomeno anormale, e la misera sorte che tocca così spesso
a quelle grandi idee ci ammonisce tristamente che esse sono il più
delle volte una splendida violazione delle leggi naturali.




Del resto, nessuna meraviglia deve farci questo orrore dell’uomo
per il lavoro fisico e mentale. Il lavoro produce sempre una disintegrazione
nei tessuti; ed è quindi un dolore, se il tessuto non è abbastanza
robusto per sostenerlo. Si potrebbe dire che per un tessuto
debole il lavoro e la fatica coincidono; mentre per il tessuto robusto
sono separati da uno spazio di tempo, che si può utilmente impiegare.
Ora, le corteccie cerebrali sono ancora, nella massima parte
degli uomini, in uno stato di debolezza normale, per cui rapidamente
si stancano e si esauriscono.




2. La fisica ci dimostra che un corpo in quiete, vi resta eternamente,
se non riceve da un altro corpo il movimento: la chimica,
che senza la luce o il calore o l’elettricità o un’azione meccanica (urto,
pressione), non sono possibili fenomeni chimici, perchè gli atomi dei
corpi devono ricevere da quelle forze fisiche il movimento, senza cui
non si possono separare e ricongiungere in nuove combinazioni. È la
legge dell’inerzia che domina sovrana il mondo della materia: ma pochi
sospettano che essa sia pure una legge nel mondo del pensiero‍[12].




Anche il cervello, per agire e produrre le idee, le imagini, le sensazioni,
ecc., ecc., ha bisogno di essere continuamente rifornito di movimento;

e il canale per cui queste onde di movimento e di vita gli
vengono trasmessi, sono i sensi. A noi, quella confusa attività che
ronza di continuo nel nostro cervello, può dare l’illusione che le idee,
le immagini, i sentimenti si producano spontaneamente; ma è una
illusione prodotta dal fatto che noi non avvertiamo il più delle volte
quale è stata la causa eccitatrice di uno stato di coscienza; come, senza
gli studi della chimica, crederemmo che certe combinazioni si facciano
da loro e non per l’effetto della luce o dell’elettricità.




«L’attività cerebrale, scrive il Beaunis‍[13], in un dato momento è
costituita da un complesso di sensazioni, di idee, di ricordi, di cui
solo pochi sono avvertiti dalla coscienza abbastanza vivacemente, perchè
noi ne abbiamo una percezione nitida; mentre gli altri non fanno
che passare senza lasciar traccia durabile: si potrebbero paragonare
i primi alle sensazioni precise che dà la visione nella macchia gialla
dell’occhio; le altre, alle sensazioni incerte della visione indiretta.
Così accade spesso, in un processo psichico, composto in una serie di
atti cerebrali successivi, che un certo numero di anelli intermediari
ci sfugge... Probabilmente la maggior parte dei nostri fenomeni interni
si produce in noi a nostra insaputa; e, ciò che è più importante,
queste sensazioni, queste idee, queste emozioni che noi trascuriamo,
possono ancora agir su noi come eccitatori su altri centri
e diventar causa di movimenti, di idee, di propositi, di cui noi abbiamo
coscienza». Invece che abolite tutte le eccitazioni che vengono dalle
sensazioni e che si moltiplicano poi nella psiche per la legge dell’associazione
(una sensazione può risvegliare una immagine o una idea
e questa mille altre, e così via), lo stato della mente sia una inerzia
assoluta, lo dimostrano le esperienze ipnotiche, in cui tale abolizione
è effettuata. «Quando si domanda, scrive pure il Beaunis‍[14], a un
soggetto ipnotizzato: — A che pensate? — Quasi sempre la risposta è: — A
niente. — È dunque un vero stato di inerzia o di riposo intellettuale,
che del resto si accorda assai bene con l’aspetto fisico dell’ipnotizzato;
il corpo è immobile, la faccia impassibile ed ha una espressione

di riposo e di tranquillità come di rado si vede anche nel sonno
ordinario. Di sicuro mancano i sogni e i pensieri d’ogni genere, perchè
i soggetti che si ricordano così bene, quando sono ipnotizzati, di ciò
che è accaduto loro nel sonno antecedente, non si ricordano nulla di
un sonno ipnotico, in cui non sia stato loro fatta alcuna suggestione».




Ora, su questa inerzia del cervello vengono le sensazioni ad agire,
come il raggio di sole o la corrente elettrica nello stato di quiete relativa
cui si trovano gli atomi di un corpo prima della combinazione.
La forma più elementare del fenomeno è quella della dinamogenia,
della eccitazione, cioè, che produce in tutta la psiche una sensazione
molto intensa, che non è se non una corrente molto forte di movimento
molecolare che, spandendosi per il cervello, gli comunica movimento
e quindi attività, come il raggio di sole che lo comunica all’atomo.
Chi non ha provato che la vista di un paesaggio intensamente
luminoso, l’ascoltazione di una musica aumentano la vivacità delle
immagini, dei sentimenti, dei pensieri?‍[15]. Oggi, dopo le esperienze
del Feré e del Binet, noi possiamo verificare sperimentalmente il fenomeno.
Il Feré infatti trovò che sotto forti sensazioni la forza muscolare
aumentava: «una eccitazione forte, egli scrive‍[16], sia della vista,
sia dell’udito, sia dell’odorato o del gusto, determina in soggetti normali
una deviazione nell’ago del dinamometro, con reazione variabile
secondo l’intensità dell’eccitazione».




Haller aveva già da un pezzo osservato che il suono di un tamburo
rendeva più veemente lo sgorgo di una vena aperta; e Binet, trasportando
l’osservazione in un campo più propriamente psichico, trovò
che, recitando a degli ipnotizzati dei versi e domandato loro se li ricordavano,
dopo averli svegliati, dichiaravano non ricordarsene; ma se
si mostrava loro un disco rosso, un ricordo parziale, di qualche frammento
diverso, tornava. Così pure alcuni soggetti, assolutamente ribelli

a qualsiasi suggestione, nello stato ipnotico vi si prestavano docili, se
si mostrava loro il disco rosso; e con lo stesso mezzo il Binet potè riavvivare
in altri soggetti antiche suggestioni che, per il tempo, andavano
indebolendosi. In tutti questi casi, in cui vediamo la sensazione agire
proprio come agirebbe una sostanza chimica, per es., uno dei così
detti veleni dell’intelligenza, l’alcool, qual dubbio può esistere
che la sua funzione sia quella stessa delle forze fisiche nelle combinazioni
chimiche, cioè una comunicazione di movimento, che, scuotendo
l’inerzia cerebrale, rende possibili o aumenta i fenomeni del
pensiero?‍[17].




La legge delle associazioni mentali, che è la legge suprema
dell’attività psichica, si può ricondurre a questo stesso principio dell’inerzia.
Una immagine, una idea, un sentimento non durano eterne:
una imagine, viva sino che la sensazione è ancora recente, si scolora
col tempo, sino a dileguarsi; una idea, che al momento in cui la si
pensa occupa quasi il centro della coscienza, tramonta poi a poco a
poco nell’oblio; un sentimento, anche se intensissimo al momento
in cui si produce, a poco a poco infievolisce sino a spegnersi totalmente.
Insomma, gli stati di coscienza, di qualunque specie, durano
un certo tempo, poi impallidiscono fino a sparire; perchè, essendo
anche essi come tutti i fenomeni naturali, energia, cessano quando
hanno consumata la quantità loro iniziale di forza; come i corpi in
moto, si fermano per l’attrito, e le sostanze chimiche non durano eternamente
attive. Ma anche quando è esaurito, uno stato di coscienza
non è perduto per sempre per la coscienza, e può rivivere, come una
sostanza chimica, che ha perduta ogni energia, la riacquista, se una
forza fisica la rifornisce di movimento. Ora, appunto quella stessa
funzione che esercita nelle combinazioni chimiche la luce, l’elettricità,
il calore, la pressione, l’esercita nel processo di associazione,
per cui gli stati di coscienza trapassati ritornano, la sensazione: perchè
ogni associazione ha il suo ultimo punto di partenza in una sensazione,
a cui furono congiunti nell’esperienza anteriore e che si ripresenta.









Infatti è una osservazione banale, che i nostri sentimenti hanno risvegli
e ritmi bizzarri indipendenti dalla nostra volontà: la causa ne
è appunto questa, che essi sono per associazione risvegliati sopratutto
dalle sensazioni, come si presentano accidentalmente. Noi non possiamo
risentire a volontà un antico dolore o piacere; ma la vista dei
luoghi in cui lo provammo ne risuscita almeno una debole imagine,
talora anche lo risuscita intenso come prima. Spesso non sentiamo
più rancore contro un uomo che ci fece del male; ma se vediamo
un altro che gli somigli sentiamo, senza volerlo, una ripulsione verso
di lui: sono gli antichi sentimenti di odio rianimati per associazione
dalla sensazione analoga del suo volto. Così alla Costa degli Schiavi
gli indigeni fanno corresponsabili dei delitti d’un individuo tutti quelli
del suo stesso colore; e alcuni missionari francesi furono maltrattati,
perchè non un francese, non un missionario, ma un bianco, aveva
fatto loro dei torti‍[18]: vale a dire i sentimenti di avversione non si
associano con l’idea della nazionalità, della carica, ecc., ma con la
sensazione del colore della pelle.




I sentimenti di affetto per una persona cara, che sonnecchiano
nella lontananza, come aveva osservato il proverbio: lontano dagli
occhi, lontano dal cuore, e che l’immagine mentale è impotente a eccitare,
risorgono vivaci, se ne vediamo un ritratto o una lettera: ed ecco
l’origine di quel feticismo così comune e generale dell’amore: si conservano
ninnoli, cianfrusaglie appartenenti alla persona amata come
cose preziose, perchè, guardandole o toccandole o baciandole, la sensazione
visiva o tattile risveglia tutti i sentimenti di affetto, che la
sola idea è impotente a eccitare‍[19]. Questo rapporto tra la sensazione
e la reviviscenza dei sentimenti si osserva nei fenomeni ipnotici
semplificato e quasi direi ridotto schematicamente, come del resto
tutti i fenomeni psichici. Si può nelle esperienze ipnotiche mutare la
personalità di un ipnotico (cioè il complesso dei suoi sentimenti
e delle sue idee), dandogli un oggetto che sia in qualche rapporto

con la personalità che si vuole suggerire: così applicandogli un pettine
tra i capelli, diventa donna; ponendogli al fianco una spada, diventa
generale; ponendogli una penna sull’occhio sinistro, si crede impiegato;
portando tutti questi oggetti contemporaneamente, conserva
tutte le personalità, che va perdendo a mano a mano che si tolgono
gli oggetti‍[20], vale a dire che la sensazione di quel dato oggetto ha
potere di risvegliare una infinità di stati di coscienza, idee e sentimenti
che gli sono associati; e quella abolita, anche gli stati di coscienza
spariscono.




Nè diverso è quell’altro curioso fenomeno, che cioè i movimenti e
le espressioni, che sono l’effetto abituale di una emozione, possono,
se riprodotti volontariamente, divenir essi alla lor volta origine dell’emozione.
«Esprimete, scrive il Maudsley‍[21], con la fisonomia una
emozione particolare, la collera, lo stupore, la cattiveria; e l’emozione
espressa si sveglierà in voi; anzi vi sarà impossibile provare
altra emozione, fuori che quella la cui espressione vi è stampata sul
volto». L’Espinas notò come i cani, i gatti, le scimmie, giuocando
a mordicchiarsi, a rincorrersi tra loro, finiscono per azzuffarsi sul
serio‍[22]; nè si può dire che almeno per questo rispetto gli uomini
siano differenti dagli animali. Anche questo fenomeno è messo stupendamente
in rilievo dall’ipnotismo, in quella che si chiama suggestione
per attitudine e che fu scoperta dal Braid. «Se si pone, scrive
il Beaunis (op. cit.), il soggetto nell’attitudine della preghiera, gli
si suggerisce, senza dire una parola, l’idea della preghiera e si provocano
allucinazioni ed atti in rapporto con quella idea. Esiste dunque
una associazione stretta tra un movimento, anche comunicato, e i
pensieri e i sentimenti di cui quel movimento è espressione». Così
accade di tutte le altre emozioni, la collera, l’orgoglio, l’amore, la
gioia. In questi casi è la sensazione muscolare, nascente dalla contrazione
dei muscoli, che entrano in giuoco a produrre quella espressione,

che, associata a quegli stati di coscienza che costituiscono la
emozione, la fa rivivere.




Ma sempre dunque il rinascere di un sentimento esaurito è determinato
da una sensazione, che le fu associata.




Non solo i nostri sentimenti, ma anche le nostre idee sono richiamate
per associazione quasi sempre dalle sensazioni. Ripassando
per un luogo, in cui ci formammo una data intenzione, l’intenzione
ci ritorna alla mente; vedendo un oggetto che tenevamo in mano
quando avemmo una data idea, ritorna il ricordo dell’idea; toccando
con le dita il nodo che facemmo ad un fazzoletto, risorge il pensiero
che avevamo nella mente allorchè intortigliammo quel nodo;
vedendo un libro si riaffollano tumultuariamente i ricordi delle idee
che vi leggemmo, ecc., ecc. Il punto di partenza d’un ricordo, come
quello d’un sentimento che risorge è sempre una sensazione, per
quanto questo così semplice rapporto possa essere in realtà mascherato
dalla complicazione con cui le idee e i sentimenti suscitati da
una sensazione, e spesso da una sensazione appena avvertita, se ne
associano altri. «Lo svolgimento mnemonico, scrive il Marzolo‍[23] comincia
dall’essere una parte della superficie sensibile ricondotta alla
stessa condizione in cui era sotto la serie affettiva o ideologica già
altra volta contemporanea, o immediatamente continua».




Certo vi sono persone che possono serbare anche molto a lungo
un sentimento o un ricordo, quando la causa eccitatrice è lontana;
ciò significa che in essi quegli stati di coscienza sono di una grande
intensità e che quindi solo dopo molto tempo esauriscono la loro
energia iniziale. Ma quando questa energia sia consumata, solo una
qualche sensazione che fu in origine associata a quel sentimento o
a quella idea, può risuscitarli: una sensazione, che portando una
corrente di movimento molecolare al cervello, ridia alle cellule le
primitive vibrazioni, che si sono estinte: appunto come l’atomo di
ossigeno, esauritosi nel lavoro, ha bisogno di nuova provvista di movimento,
per ritornare attivo come era prima‍[24]. Anche insomma il

cervello non è capace di entrare in movimento e di agire, se non
riceve dal di fuori l’impulso; sottoposto in questo anch’egli alla universale
legge di inerzia.




Anche qui l’ipnotismo, questo prezioso strumento di vivisezione psichica,
ci mostra semplificata e quasi tangibile la legge. Abbiamo visto
che lo stato mentale dell’ipnotizzato, in cui le vie di comunicazione
con le cose sono occluse, è una vera inerzia assoluta; ma scrive il
Beaunis (op. cit.), basta la menoma suggestione, la menoma parola
pronunciata dall’ipnotizzatore perchè all’inerzia succeda l’attività e una
attività che può essere anche più grande che allo stato normale. In
altre parole, possiamo ricondurre il fenomeno psichico a fenomeni
d’inerzia e di movimento comunicato, così: esiste nel fondo della
psiche un sedimento di idee, immagini, sentimenti, che sono stati di
coscienza esauriti, in riposo; basta che una sensazione penetri in quel
fondo e quasi direi in quel deposito, perchè comunicando il suo movimento
molecolare ad altre regioni del cervello, risusciti a nuova
vita quegli stati di coscienza che furono più spesso in associazione
con lei. Non altrimenti la pianta che al buio cresce con foglie senza
colore, si tinge di verde se la esponete ai raggi del sole.




Quindi si vede confermata quella splendida intuizione del più grande
psicologo del secolo, il Marzolo, che affermava la condizione sine qua
non del pensiero essere una sensazione attuale‍[25].









3. Su questi due concetti, la legge del minimo sforzo e l’inerzia
mentale, potremo costruire una teoria naturalistica del Simbolo, di
questo strano fenomeno della primitiva vita dell’uomo, che tante traccie
di sè ha lasciato anche nella civiltà. Ma se una spiegazione può già
essere, dopo quanto ho detto, scartata senz’altro, è quella che fu data
finora: che cioè quei simboli del diritto, della religione, della politica
primitiva, siano una creazione volontaria dell’uomo, e stiano a
significare qualche concetto profondo e nascosto. L’uomo ha avuto e
ha ancora così poca coscienza dei risultati ultimi, a cui giunge per
l’accumulazione di tutte le sue minime invenzioni, la sua attività, che
ha persino distrutte istituzioni credendo di conservarle‍[26]: immaginarsi
se era possibile, che ai primordi specialmente del suo sviluppo
mentale, inventasse una specie di crittografia speciale per il diritto o
la religione, quando non possedeva che pochi segni e appena sufficienti
ai bisogni più elementari della vita sociale‍[27].




Anche i simboli devono essere un effetto non premeditato di una
serie di piccole invenzioni fatte per soddisfare qualche bisogno elementare:
Hartmann vi potrebbe forse vedere un’altra manifestazione
di quell’Inconscio, che domina secondo lui tutto l’infinito svolgersi
della vita.







PARTE I.
FISIO-PSICOLOGIA DEL SIMBOLO.




Capitolo I.
Simboli di prova.



1. Oggi il documento scritto ha invaso tutti i campi o quasi della
vita giuridica. Qualunque atto noi compiamo, un testamento, un contratto,
una donazione, ecc., noi vogliamo garentirci, che i patti conchiusi
o la volontà manifestata risultino da una prova sicura, e non
siano abbandonati ai ricordi, che possono essere poco sinceri, delle
parti interessate; e questa garanzia ci è offerta dall’atto scritto, a cui
talvolta noi diamo ancora maggior valore con speciali formalità (autenticazione,
trascrizione, ecc.). E a noi familiarizzati da tanto tempo
con l’idea che nessuna garanzia migliore esista, che quella di mettere
in iscritto la volontà, e affidare a mani sicure la carta, ci sembra
che quella idea debba essere una idea elementare dello spirito umano
e che anche il cervello più rozzo debba capirla: ma invece tale idea
è molto complessa, è il frutto di una lunga accumulazione d’idee minori.
Anzitutto essa suppone la conoscenza della scrittura; e la scrittura,
come vedremo, non solo è un prodotto tardivo della civiltà,
ma anche, dopo scoperta, per un pezzo rimane mal compresa dai più,
strumento usato solo dai pochi e dalla moltitudine considerato come
una negromanzia o una potenza misteriosa. Inoltre quell’idea suppone
una complicata organizzazione politica; un sistema giudiziario già assai
sviluppato; l’istituzione di speciali impiegati dello Stato addetti a garantire
la fede degli atti pubblici; uffici speciali incaricati di conservarli:
cioè una serie di istituzioni che non possono essere esse stesse
che il prodotto d’idee assai complesse.




Ma siccome anche prima che esistessero tali istituzioni e si conoscesse
la scrittura, si fecero contratti, vendite, compre, ecc.; e
siccome anche allora gli uomini cercavano di garantirsi dai pericoli

dell’altrui avidità, dovettero esistere mezzi di garanzia e di prova più
semplici, quali l’uomo poteva crearli, data quella sua tendenza a compiere
sempre il minimo sforzo mentale. Molti dei così detti simboli
giuridici primitivi non sono che gli equivalenti del nostro documento
scritto, quali potevano darli tempi di minore civiltà. Il processo per
cui si costituì questo sistema di documentazione, senza archivi e senza
scrittura, fu abbastanza semplice, come doveva essere presso popoli
cui il lavoro mentale riesce ancor più faticoso che a noi: anzi fu così
semplice, che fa meraviglia come nessuno l’abbia ancora scoperto, e
sia invece andato complicando un problema che era piano, supponendovi
dentro misteri e oscurità, esistenti solo nella mente degli studiosi.




Qualunque scopo noi vogliamo raggiungere, ci è necessario compiere
una serie d’azioni più o meno numerose, più o meno adattate,
che ci conducano al nostro fine: ora, quando noi abbiamo veduto
più volte un certo scopo raggiunto impiegando certi mezzi, associamo
tanto l’idea dell’uno con l’idea degli altri, che la vista di
uno degli atti che servon di mezzo, ci risveglia l’idea dello scopo a
cui riuscirà. Così noi se in campagna di lontano vediamo un uomo
immobile col fucile in mano, in atto di attesa paziente, conchiudiamo
subito che si tratta d’un cacciatore, che spia la preda. Similmente
per compiere qualsiasi atto giuridico, una compra, vendita, una adozione,
un matrimonio, è necessario compiere una serie d’atti, che
conducano allo scopo finale; così per avere come proprio un figlio
d’altri bisogna nutrirlo, vestirlo, mantenerlo nella propria casa; per
tenersi come propria una donna, condurla nella casa, ecc.: e nello
stesso modo l’idea di quegli atti si associa all’idea dello scopo, in
modo che, vedendoli eseguire, tutti ne inducono quale è lo scopo a
cui mira colui che li compie.




Si può credere che sinchè una società è molto piccola, il solo compimento
di quegli atti che conducano allo scopo finale di questo o
quel negozio giuridico, sia sufficiente a costituire la prova. Questa
sarebbe la ragione per cui nelle piccole società dei popoli, estremamente
inferiori, come gli Australiani e in generale le società della
Polinesia, si trovino così scarse traccie di simbolismo giuridico. Ma
quando la società cresce, quando la compra e vendita fatta tra due

individui, il matrimonio o l’adozione di un figlio, possono passare
inavvertite a una grande quantità di persone, sorge una difficoltà:
come garantirsi contro la possibile mala fede delle parti con cui si
debbono compiere gli affari giuridici? Chi assicura il compratore,
che dopo qualche tempo il venditore non pretenda la cosa venduta
come sua, quasi gli fosse stata rubata, se nessuno può asserire che
è stata realmente venduta? Chi assicura l’adottato che il suo padre
fittizio non lo abbandoni, quando il capriccio è passato; o l’adottante,
che spesso deve far doni al figlio fittizio, che questi non fugga,
dopo aver ricevuto i regali?




Questo bisogno di garantire con una prova gli atti giuridici, si dovè
far sentire assai vivace tra i popoli primitivi, nei quali la frode e
l’astuzia sono sviluppate quasi sempre assai più che nei popoli civili‍[28].
Si rimediò allora a questo bisogno, con l’espediente che
costava minor fatica mentale a trovarsi: di tutti quegli atti che bisogna
compiere perchè un negozio giuridico raggiunga il suo scopo,
e che erano mentalmente associati all’idea del negozio stesso, se ne
scelse uno, e si compì quello in presenza di testimoni. Quest’atto
risvegliava nei testimoni l’idea dell’atto giuridico, con cui era associato
abitualmente e della volontà delle parti di compierlo; come
oggi la risveglia la firma, che i contraenti appongono al documento,
redatto dal notaio.




Prima però di passare a verificare se i fatti legittimano questa
teoria, si osserva che in generale non deve farci meraviglia se in
molti simboli quegli atti, che furono scelti a fissare l’idea del negozio

giuridico, si trovano in qualche modo deformati dal loro carattere
primitivo; perchè tutti i segni usati dall’uomo, le parole, i caratteri
della scrittura, ecc., ecc., tendono a mutarsi e abbreviarsi per diventare
sempre più comodi all’uso: questi segni dei negozi giuridici
non si sottraggono alla legge comune.




2. Se la conquista è il primo mezzo d’acquisto della proprietà, in
seguito, con lo svilupparsi della società, gli si sostituisce lo scambio.
Ma la forma primitiva del commercio non potè essere che lo scambio
di due oggetti reali e presenti, di valore più o meno proporzionato.
Difatti l’idea di scambiare una cosa attuale e presente, con una cosa
futura o lontana, o l’idea di scambiare tra loro due cose future e
lontane, suppone un notevole grado di sviluppo psichico: suppone
cioè il sentimento della previdenza abbastanza sviluppato, per poter
rappresentarsi, con sufficiente vivezza, i bisogni dell’avvenire; e i sentimenti
in generale giunti a un grado di notevole astrazione, per poter
godere idealmente dell’utilità futura di una cosa, tanto da preporla ad
un godimento attuale. Ora l’uomo primitivo è imprevidente e non gode
che il momento presente, l’attimo che fugge: passato e futuro non
esistono quasi per lui‍[29]. Il Sohm notò infatti che nell’antico diritto

tedesco nessun contratto si faceva per solo consenso, ma che
era inoltre necessaria la consegna della cosa: non si deve però intendere
che nel diritto tedesco il contratto consensuale fosse deliberatamente
escluso, ma che non ne era nemmeno concepita la possibilità,
non potendone sorgere l’idea se non quando, perfezionato
l’individuo e la società, si comincia da un lato a provvedere in anticipazione
ai bisogni dell’avvenire, e dall’altro a sfruttare nel presente
le ricchezze future.




Siccome dunque in origine ogni contratto è seguito dalla consegna
della cosa, l’idea del contratto, cioè di una cessione volontaria, e
della consegna si associano: altre idee non si associano, perchè allora
l’atto giuridico non contiene altri elementi. Quindi chi ha consegnata
una cosa, ha conchiuso il contratto e non gli è lecito tornare
indietro, nè potrà più negare di averlo conchiuso, perchè l’atto della
consegna è prova palmare che egli era d’accordo col compratore;
quindi se la consegna della cosa fu fatta innanzi a testimoni, ogni
supposizione di furto o di frodolenta appropriazione rimane esclusa.
Anche oggi, chi fosse accusato di furto, potrebbe difendersi, provando
che l’accusatore gli diede in persona la cosa; ma non sarebbe quella
la sola prova, giacchè egli potrebbe giustificarsi anche provando di
averla avuta da altri, per ordine di lui, in seguito ad un contratto
conchiuso mesi o anni innanzi, perchè le forme dei nostri contratti
sono più svariate e complesse: invece, in un tempo in cui tutti i
contratti si eseguiscono immediatamente, quella forma di prova che
ora è secondaria, diventa l’unica possibile, e il fatto che il venditore
gli consegnò pubblicamente la cosa, prova che il compratore non
l’ha rubata e ha diritto di tenersela, come oggi lo proverebbe un
documento scritto. È insomma una forma primitiva di prova.




Ecco perchè la tradizione ha, nelle legislazioni primitive, tanta
importanza; ed è applicata in forme ridotte, naturalmente, anche alla
proprietà immobiliare. Così presso gli antichi tedeschi non bastava
la presa di possesso senza forme, col solo permesso del tradente,
per la trasmissione della proprietà fondiaria; ma volevasi la presenza
dei due contraenti sul fondo: la cessione si compiva innanzi a testimoni
con due atti formali, la consegna di una parte del fondo al
compratore (un ramo d’albero, una zolla, ecc., ecc.) (sala, traditio)

e l’uscita del tradente dal fondo (exire)‍[30]. Tra i Khonds, chi vende
la sua terra, invoca a testimonio della vendita la divinità del villaggio;
poi dà al compratore una manciata di terra del campo‍[31].
Nell’antica Scozia la cerimonia dell’investitura terminava così: il procuratore
del signore si chinava, raccattava una pietra e una manciata
di terra, e la consegnava al procuratore del vassallo conferendogli in
tal modo il possesso reale, effettivo, materiale del feudo‍[32].




Quindi non si può supporre in questi atti di consegna, spesso così
solennemente eseguiti, nessun significato nascosto. Se il compratore
fosse entrato senz’altro nel suo nuovo fondo, senza farselo consegnare
dal venditore in presenza di testimoni, non avrebbe avuto nessun
documento del contratto conchiuso, e il venditore avrebbe poi potuto
cacciarnelo come usurpatore: come oggi chi facesse un contratto puramente
verbale, senza testimoni e senza scritti, non avrebbe altra
sicurezza della sua esecuzione che nell’onestà dell’altra parte. La consegna
invece fatta innanzi a testimoni, assicurava il tranquillo godimento
della proprietà.




3. Analoga origine hanno le cerimonie della vendita di una casa:
si faceva toccare all’acquirente in certi casi la porta‍[33], in certi altri
i cardini‍[34]: per l’uno o l’altro atto si effettuava il trapasso della
proprietà. Non è questa che una forma abbreviata di consegna; certo
in origine si consegnava in presenza di testimoni la casa, facendovi
entrare l’acquirente e uscendone il venditore; in seguito, a mano a
mano che l’associazione tra l’idea di quegli atti e l’idea della trasmissione
della proprietà si faceva più stretta, bastò abbreviare la cerimonia,
sino a ridurla a un atto solo e semplicissimo, quello di
toccare la porta o i cardini, che ebbe quindi lo stesso valore che ha
oggi la firma delle parti sotto un contratto di compra e vendita.
Quando si era compiuto quell’atto, il contratto era avvenuto e i testimoni
potevano attestarlo.









4. L’uomo che si sceglieva una donna per compagna della vita,
la toglieva alla casa dei suoi parenti e la portava nella sua: quindi
dovè presto formarsi un’associazione di idee, per cui quando si vedeva
una donna uscire dalla sua casa paterna e andare in quella di
un altro uomo, la si considerava come sua sposa. Quando poi si
cercò di garantire dai possibili capricci dell’uomo il contratto coniugale,
l’artificio più immediato dovè esser quello di fare assistere all’uscita
della sposa dalla casa in unione con il marito, dei testimoni,
che attestando di aver visto compiere quell’atto con cui si associava
l’idea del matrimonio conchiuso, potevano essere prova della legittimità
delle nozze, come oggi ne è prova l’atto dell’Ufficiale di stato
civile. Tale dovè essere l’origine di quella cerimonia nuziale, già un
po’ modificata, che troviamo nel diritto indiano; la cerimonia detta
panigraha o unione delle mani, nella quale «pronunciata la formola,
la coppia cammina stretta per mano, e il matrimonio è irrevocabile
al settimo passo‍[35]»; probabile abbreviazione dell’uscita
della coppia dalla casa, compiuta alla presenza di testimoni.




Così presso i popoli in cui i matrimoni sono compiuti dai genitori
quando i figli sono ancora bambini, la formalità giuridica consiste
nel menare la sposa nella famiglia del fidanzato, e, dopo avervela
fatta trattenere per qualche tempo, nel ricondurla ai suoi: compiuta
tale cerimonia i due ragazzi sono legalmente sposi, aspettando di diventarlo
di fatto‍[36]. Nella tribù Cuinmurbura (Australia) le fanciulle
sono fidanzate dai genitori bambine e gli sponsali sono accompagnati
da un atto cerimoniale: i genitori dipingono la fidanzata e le ornano
i capelli con penne; e allora il cugino maschio la conduce al luogo
ove siede il futuro marito, con le gambe incrociate e in silenzio;
e la fa sedere dietro a lui. Dopo un certo tempo toglie le penne dai
capelli di lei e le mette nei capelli dello sposo; e quindi riconduce
la fanciulla ai suoi genitori‍[37].









5. È noto come la famiglia cominciò quasi dovunque dal matriarcato,
perchè la sfrenata licenza dei costumi primitivi, rende incerta
la paternità‍[38], e l’uomo primitivo crede di poter trovare più sicuramente
il suo sangue nei figli della propria sorella, che in quelli
della donna che egli possiede momentaneamente. Ora, quando per
un complesso di cause, specialmente per l’utilità che un figlio rappresenta
nella vita selvaggia, la paternità cominciò ad affermarsi, era
naturale che chi voleva tenere per sè il figlio che credeva di aver
generato, assistesse al parto della donna, la nutrisse per quel poco
di tempo in cui, avvicinandosi il parto, il lavoro le era più difficile;
e infine pensasse al sostentamento del figlio. Per avere i frutti bisogna
pur curare l’albero. Di qui un’associazione tra quegli atti e
l’idea della paternità, per cui chi li abbia compiuti è di pieno diritto
considerato come padre: e come noi oggi associamo l’idea della
paternità a quella di un matrimonio legittimo, così in molti popoli
primitivi la si associa al compimento di quegli atti, che tengono luogo,
quando non esistono nè Stato civile, nè Uffici di anagrafe, di una
dichiarazione pubblica di paternità. Così, tra gli Esquimesi, la puerpera
e il bambino devono nutrirsi solo con cacciagione uccisa dal
marito, altrimenti il bambino passerebbe come illegittimo‍[39]; e al
Bengala, tra i Larkas, dopo una nascita, il marito e la moglie sono
dichiarati impuri per otto giorni, durante i quali il marito deve fare
cucina.




Più difficile a spiegarsi è la couvade. È noto come in molti paesi
appena un figlio è nato, la madre si leva di letto ed è rimpiazzata
dal marito, che simula i dolori del parto ed è oggetto di tutte le
cure da parte degli amici e parenti. Nel Nuovo-Messico, tra i Lagunero
e gli Ahamana, quando una donna partorisce, il marito si
mette a letto per sei o sette giorni. Tra gli Indiani della Guiana,
dopo la nascita del bambino, il padre resta qualche giorno nell’hamac
nudo a ricevere le congratulazioni degli amici e le cure delle donne
del vicinato, mentre la puerpera prepara la cucina. Tra gli Abissini

dell’America del Sud, dopo il parto, il marito si pone a letto, circondato
di cure e costretto a digiunare per un certo tempo. Egual
costume fu ritrovato tra i Tartari, da Marco Polo. Strabone (III, 16)
ci narra che le donne degli Iberi, quelle dei Celti, dei Traci, degli
Sciti, abbandonano il loro letto, appena partorito, al marito, che
esse curano. E Diodoro (V, 14) narra che in Corsica il marito, dopo
il parto della moglie, faceva la commedia di esser malato per qualche
tempo. Pare che nelle provincie baltiche della Russia il costume
si sia conservato allo stato di sopravvivenza senza significato, e secondo
il Donnat sarebbe ancora in uso nell’isoletta di Marken nel
Zuydersée‍[40].




Nessun dubbio che, come osservò il Letourneau, queste bizzarre cerimonie
equivalgano alle nostre dichiarazioni di paternità, fatte agli
Uffici di stato civile: che siano insomma un’affermazione della paternità,
fatta come potevano popoli rozzi ancora. Ma come può esser
nata l’idea di affermare la paternità simulando le doglie del parto?
Il parto è anche per la donna selvaggia una crisi in cui essa rischia
la propria vita: ora, dato il valore che rappresenta un figlio per i
selvaggi, quella crisi interessa anche l’uomo, tanto più che se anche
il bambino nasce vivo ma la madre soccombe, tutto è perduto per
lui, perchè egli deve abbandonarlo, non potendolo nutrire, come vediamo
che in tanti popoli con la madre morta di parto si seppellisce
il figlio vivo. Ora è probabile che tale interessamento alle vicende
della nascita abbia provocate talora nell’uomo dimostrazioni simpatiche
di dolore, specialmente nei casi in cui il parto era difficile: cioè
grida, lamenti, urli, e ciò tanto più facilmente per quella facilità al
pianto e alle clamorose manifestazioni esteriori dei sentimenti che è
propria dell’uomo primitivo‍[41]: ciò dato, è anche probabile che
a poco a poco l’idea della paternità si sia associata alla vista di
quegli atti, e che si sia finito per considerare figlio legittimo quello
la cui nascita era costata tanti gridi e tanti spasimi al padre; di qui,
fissatasi quell’associazione, può esser benissimo venuta l’idea di simulare
quegli atti di dolore, anche nei casi in cui non v’era ragione

di compierli, sapendo che essi avrebbero svegliati negli altri membri
della tribù l’idea della propria paternità affermata sul neonato. Sarebbe
insomma questo un simbolo nato e sviluppatosi per commedia.
Da quel germe la pantomima della couvade si sarebbe svolta poi
nelle forme più svariate e capricciose, che troviamo nei popoli primitivi.




6. È noto come l’adozione sia una pratica assai più diffusa negli
stadi primordiali della civiltà che nei successivi‍[42]. Ora quando un
uomo vuole adottare come suo figlio un estraneo, è naturale che lo
vesta, lo nutrisca, lo tenga insomma come terrebbe un suo figlio carnale:
quindi anche in origine l’idea delle adozioni dovette associarsi
a quella di un trattamento figliale e quando si vedeva un uomo mantenere
nelle sue case un fanciullo come fosse proprio figlio, considerare
questo come adottato. Ora allorchè si volle garantire l’atto dell’adozione,
sottraendone la validità ai capricci delle due parti, e fissando
con una prova sicura che l’atto era stato veramente compiuto e che
quindi adottato e adottante erano ormai costretti a quei doveri che
nell’opinione generale l’adozione portava seco, l’idea più immediata
fu quella di compire innanzi a testimoni uno di quegli atti, la cui
esecuzione era strettamente associata all’idea dell’adozione: per es.,
vestirlo. Così nell’Europa del Nord, il padre uccideva un bue e con
la pelle del piede destro faceva una scarpa che egli calzava e faceva
calzare poi all’adottato o legittimato, agli eredi, agli amici‍[43].




Eguale origine ebbe la cerimonia medioevale di compiere la legittimazione
per matrimonio stendendo sul bambino un mantello. Noi
la troviamo nei costumi del Beauvoisis‍[44] e nel diritto tedesco che
chiamava questi figli mantelkinder o figli del mantello‍[45]; e un poeta
fiammingo del tredicesimo secolo, Filippo Mouske, ricorda questo uso
con i versi:









Li Duc ki les enfans ama

Gunnor adoncques espousa,

E li fi ki jà furent grant,

Furent entre autres deux en estant

Par dessus le mantiel la mère

Furent fait bial (legittimi) cil trois freres.






Pare che l’uso esistesse anche in Inghilterra: e quando Ruth invoca
la sua parentela, perchè Booz, osservando il costume del levirato,
la prenda in sposa: «Io sono — gli dice — Ruth; stendi su me il
lembo della tua veste; perchè tu sei quello che per consanguineità
hai la ragion del riscatto su me»‍[46].




Talora invece, il simbolo dell’adozione è, più che un simbolo di
protezione, un simbolo di dominazione: come tra i Badagas, presso
cui il futuro padre passa la gamba sulla testa del fanciullo, che gli
viene portato innanzi. Questo simbolo è certamente in rapporto con
la natura della patria potestà presso i popoli primitivi, che è spesso
una vera padronanza; e fors’anche con quell’altro fatto che presso
alcuni popoli, come le Pelli Rosse, le prime adozioni si fecero sui
prigionieri di guerra, quando invece di ucciderli, si pensò di far
riempire loro i vuoti lasciati dalle battaglie nelle file della popolazione‍[47].




7. In tempi in cui le città erano asserragliate di mura e una porta
robusta poteva sbarrare fortemente l’unica via d’ingresso, un atto
naturale e ragionevole, che doveva accompagnare la resa ad un potente,
era la consegna delle chiavi. Così a poco a poco l’idea della
soggezione e quella della consegna delle chiavi si andarono associando,
e bastò l’atto di portare una chiave a un re, a un imperatore, anche
se la chiave era puramente fittizia e non proprio quella della città,
per risvegliare l’idea della padronanza in chi la riceveva, della soggezione
in chi la consegnava. Così il principe di Capua inviò all’imperatore
di Costantinopoli le chiavi d’oro della città per riconoscere
la supremazia dell’impero sul principato‍[48]. E come è noto, l’omaggio

delle chiavi era una delle forme più usate nel cerimoniale politico
del Medio Evo.




Un’altra azione, naturale compagna della resa al nemico, è la consegna
dell’arma al vincitore; perchè come potrebbe il vincitore, accettare
di lasciar vivo il vinto, se prima non lo vede in condizioni
da non potergli più nuocere? Anche quest’atto, per il solito processo
d’associazione, diventa un simbolo di soggezione o di intenzioni pacifiche.
Tra i Dakotah, in segno di pace, si seppellisce un tomahawk;
tra i Brasiliani si fa al nemico un dono di archi e di freccie, e
gli Sciti mandarono a Dario, in segno di soggezione, cinque freccie.
L’atto può anche valere, come segno di dedizione di se stesso in
schiavitù; perchè tra i popoli primitivi lo schiavo è, quasi sempre,
un vinto in guerra: così in Africa, quando un nero si fa volontariamente
schiavo rompe — in presenza del suo futuro padrone — una
lancia‍[49].




Inversamente, l’atto di consegnare le armi allo schiavo può valere
come simbolo della liberazione. Siccome la grande differenza tra l’uomo
libero e lo schiavo è che il libero ha armi e lo schiavo no, la liberazione
di uno schiavo era sempre seguita dall’acquisto delle armi,
che il liberato o riceveva dal padrone o si procurava da sè, perchè
altrimenti non sarebbe stato considerato libero: ma, associatesi le
sue idee, quando si volle garantire la liberazione dal pericolo dei
pentimenti del padrone, la prima idea dovè essere quella di far consegnare
dal padrone un’arma allo schiavo, in presenza di testimoni:
quell’atto rimaneva documento della sua reale intenzione di sciogliere
lo schiavo da ogni vincolo verso se stesso. Ecco spiegarsi quindi l’emancipazione
per la spada, per la lancia, per la freccia, in uso presso i
Longobardi ed altri popoli germanici.




Un altro atto, naturalmente implicato nella liberazione d’uno schiavo
era quello di permettergli di uscire dalla casa e non tornarci più:
anzi pensando come erano un tempo asserragliate le porte delle case
di cui il padrone custodiva gelosamente le chiavi‍[50], quello d’aprirgli

la porta. Per il solito processo, ecco originarsene la cerimonia inglese
di emancipazione, in cui bisognava lasciar aperte le porte della
casa‍[51] e forse anche quella cerimonia longobarda‍[52] per la quale
chi vuol fare fulfree, cioè interamente libero, il servo, lo consegna
nelle mani di un secondo, che lo passa ad un terzo, che lo dà ad
un quarto, quest’ultimo poi lo porta innanzi ad un quadrivio e gli
dice di andare pure ove gli piaccia, quasi a indicare che le vie del
mondo sono aperte innanzi a lui. La prima consegna e la scena del
quadrivio dovevano essere fatte innanzi all’assemblea.




8. Quando si cambia domicilio, è naturale che tutte quelle operazioni
familiari che si facevano nell’antica casa si facciano nella nuova.
E anche è naturale che in società poco ordinate (per es., nel Medio
Evo) il cambiamento di domicilio sia un atto di nessun significato giuridico,
perchè solo può prendere importanza quando la vita giuridica
sia discretamente perfezionata. Ora, quando l’idea del domicilio cominciò
a sorgere e a entrare come coefficiente nelle formalità giuridiche,
il domicilio non essendo ancora stabilito con atti complessi
come quelli usati ora (dichiarazioni, registri, uffici appositi), fu provato
indirettamente, con formalità più semplici e grossolane, quali le
troviamo in uso nel Nivernese: cioè chi voleva cambiar domicilio, spegneva
il fuoco alla presenza di persone pubbliche, nel luogo che lasciava,
e andava ad accenderlo nella nuova abitazione‍[53].




9. Talora invece il simbolo sorge per un processo alquanto differente,
pur giungendo allo stesso risultato e conservando lo stesso carattere.




Si sa che l’uso primitivo per risolvere i processi è stato il duello. Ma
re Alfredo d’Inghilterra, monarca intelligente e di mente superiore ai
tempi in cui visse, cercò di sradicare quell’uso. «Chiunque sa, ordina
il re, che il proprio nemico si trova nella sua casa, non gli muova
guerra prima di avergli domandato giustizia. Se è capace di stringere
da presso o di assediare in sua casa il nemico, ve lo tenga sette giorni
senza assalirlo, se l’altro non tenta d’uscire. Se dopo sette giorni l’assediato

consente a sottomettersi e a rendere le armi, che egli rimanga
sette giorni senza essere inquietato e ne sia dato avviso ai suoi parenti
ed amici. Ma se l’offeso è di per se stesso impotente, si rivolga all’ealdormann
e se l’ealdormann non lo aiuta, al re, prima di battersi‍[54].»




Noi vediamo qui l’uso del duello mitigarsi, a poco a poco, in una
specie di sfida; in una dichiarazione dell’offeso all’offensore ch’egli è
disposto a rinunciare al giudizio della spada ove possa trovare in altra
maniera soddisfazione: è quella insomma una forma primitiva di intimazione.
Ma che forma prende questa intimazione? La forma della minaccia:
si cerca cioè d’indurre l’avversario a cedere, facendogli vedere
che se non farà ciò spontaneamente, si è risoluti a costringerlo con la
forza. Era naturale che dal periodo della giustizia privata e violenta, a
quello della giustizia pubblica e pacifica, si dovesse passare per quello
stadio: l’uomo, per la legge del minimo sforzo, non trasforma le istituzioni
e i costumi se non per minime modificazioni.




Ora questa disposizione del re inglese ci mostra il germe da cui può
svilupparsi un simbolo. Supponendo che l’uso di risolvere pacificamente
le contese si fosse diffuso e che i duelli privati fossero stati abbandonati,
quel blocco ch’era prima una vera minaccia di violenza materiale,
a cui poteva seguire il duello, avrebbe continuato a servire come minaccia
legale, come forma di citazione, dietro a cui, non più il duello,
ma il giudizio sarebbe seguito. Da tutti associandosi quell’idea a quell’atto,
non si sarebbe sentito il bisogno di mutarlo; e solo col tempo
gli sarebbero state sostituite le più semplici forme di citazioni usate
da noi.




Alla luce di questo confronto ecco possibile una spiegazione di alcuni
simboli giuridici. Nel diritto romano, la formalità per la denuncia di
un’opera nuova, era il lancio d’una pietra contro di essa‍[55]. Tale formalità
si conservò nel mezzogiorno della Francia; specialmente nella
Linguadoca, come lo constata un documento del 1407; la pietra era
scagliata tre volte, mentre si pronunciava la formola: Je denonce le
nouvel oeuvre: e secondo Lauterbach simile formalità si praticò pure
in Germania, sino nel secolo XVII.









In un tempo più antico l’unica forma di denuncia dell’opera nuova
dovette essere la sua distruzione violenta compita da chi non voleva che
essa sorgesse: quando si cominciò a mitigare il costume, prevalendo
l’abitudine di tentare vie pacifiche, si sarà introdotto l’uso di minacciare
al padrone della nuova opera di distruggergliela, se non dava
ragione al querelante, e la forma della minaccia, come era nel caso
precedente il blocco, potè essere in questa lo scagliar pietre. Stabilitosi
saldamente l’uso di rimettere al giudice la questione, quell’atto che
prima era una minaccia di violenze materiali, prese il significato di un
avvertimento e d’una citazione a venire innanzi al giudice, perchè a tale
ufficio serviva benissimo e non si sentiva il bisogno di sostituirvi altre
forme.




10. Noi vediamo quindi come tutti i simboli di questa classe non
contengano nulla di misterioso: non sono che i nostri documenti scritti,
le nostre citazioni, ecc., ecc., in una forma meno astratta e più primitiva
e semplice. A noi avvezzi alle forme giuridiche nude e aride dei
tempi nostri, questi simboli fanno una singolare impressione, quasi di
semplice e ingenua poesia: ma si può star sicuri che coloro che praticarono
quegli atti non ci sentirono entro poesia più che non ne sentiamo
noi nelle nostre formalità. Quei simboli sono caratterizzati dalla
minor complessità di associazioni mentali necessarie per intenderli, in
confronto alle formalità nostre, e sono perciò spiegati dalla legge del
minimo sforzo, dalla tendenza cioè dell’uomo a risolvere le difficoltà
che incontra sulla via della civiltà con i modi che costano minor fatica
mentale prendendo le soluzioni più ovvie e contentandosene, sinchè
per i cresciuti bisogni non siano divenute del tutto inadeguate allo
scopo.







Capitolo II.
Simboli descrittivi.





1. La sovrana influenza della legge del minimo sforzo si mostra anche
in questi simboli, la cui evoluzione è tutta governata dalla tendenza ad
applicare sempre quei processi mentali, che costano la minore fatica,
anche se a scapito della chiarezza e della rapidità. Il problema da risolvere,
uno dei più difficili a cui l’uomo si sia trovato dinanzi, era
questo: costituire determinate associazioni tra certe idee e la sensazione
visiva di certi oggetti o figure o segni, in modo che questa potesse
ricondurre quelle alla mente o di chi aveva pensata l’idea o di
terze persone a cui non si potesse comunicarla con la parola; ora appunto,
innanzi alla complessità crescente delle idee da fissare e da comunicare,
l’uomo ha cercato di servirsi sempre delle forme di associazione
più semplici, anche se per altri rispetti gliene dovevano venire
gravissimi guai.




Una forma elementarissima di associazione mentale è quella di una
sensazione, di una determinazione, di una idea, che, essendo contemporanee
o successive ad un’altra sensazione, si riproducono al ritornare
di questa; quindi la sensazione ravvivatrice può servire perfettamente
da segno. Quando io, mentre ho una data idea faccio una tacca
sopra un bastone, o un nodo nel fazzoletto, stabilisco una associazione
tra la vista di quell’intaglio o di quel nodo, in modo che la sensazione
mi richiamerà l’idea e ne sarà segno: «Quando io, scrive il Marzolo‍[56],
avendo dimenticato il filo del mio discorso od una qualunque mia intenzione,

ripassando pel luogo dove ero allora che avevo quella intenzione,
al vedere un dato oggetto, ripiglio il filo od il concetto che avevo:
quel dato oggetto ha agito su di me come segno».




Su questa forma di associazioni, così elementari che il cervello che
non ne fosse capace sarebbe incapace assolutamente di ragionare, è
basato il primo sistema di segni grafici usato dall’uomo. In Guinea i
commercianti negri contano, mettendo da parte un piccolo pezzo di
legno per ogni unità: uno più grosso per le decine, uno ancor più
grosso per le centinaia; i negri dell’Africa si servono di pietruzze per
calcolare il tempo; e per sapere quanti giorni hanno lavorato presso
un dato padrone, mettono ogni sera una pietruzza in una scatola e una
pietruzza di color differente per i giorni di riposo‍[57]. La parola calcolo
viene dal latino calcul = pietruzza. Tra i Chichimequi, i guerrieri
facevano una tacca sopra un osso ad ogni nemico che uccidevano
per ricordarne il numero‍[58]. Sino a poco tempo fa, in Abissinia, la
capigliatura degli uomini serviva anche di registro, per le imprese di
guerra, perchè ogni nemico ucciso dava diritto a portare una treccia‍[59].
Nella liturgia degli Ebrei, quelle frangie annodate pendenti dal taléd
di cui si coprono per pregare, non erano in origine che artifici mnemonici
per ricordarsi le parole della preghiera, come si vede dal discorso
che Dio tiene a Mosè‍[60]: «Parla ai figli d’Israele, e di’ loro che mettano
delle frangie agli angoli dei loro mantelli, e che vi aggiungano
striscie di color di giacinto, perchè vedendoli, si ricordino dei comandi
del Signore». Tra gli Indiani del Nord-America gli oratori
gettano, man mano che arringano, un oggetto ad ogni periodo del
discorso; per es. una scure, una collana, una clava, che, raccolti
fanno ricordare l’ordine e i concetti del discorso, ed equivalgono quindi
ai resoconti del nostro Parlamento‍[61]. Ho veduto una donna, che non
sapeva scrivere e che era stata costretta per un certo tempo a tenere il
conto della lavandaia; essa se ne era cavata benissimo, facendo in un

foglio un certo numero di segni, che corrispondevano alle diverse
specie di biancheria consegnate.




Sin qui sono questi, quasi tutti, artifizi mnemonici individuali; ma
possono diventare segni di comunicazione, quando, a un dato segno,
o a un dato oggetto si associno da tutti, per il lungo uso, determinate
idee. In un certo senso la treccia-archivio dell’Abissino è già un mezzo
di comunicazione, perchè essa non ricorda solo la vittoria a chi la
porta, ma anche a chi la vede. Così i capi Tartari adoperavano i
khé-mou, bastoncelli tagliati in modo convenzionale e li facevano girare
per le orde, ad indicare il numero di cavalli o di uomini che
ognuna doveva fornire per una spedizione‍[62]. I Pelli-Rosse usano
collari mnemonici, detti gaionne, garthoua o garsuenda, che indicano
varie cose secondo i vari grani che li compongono. Nell’antico Perù
si era sviluppata una notevole civiltà senza il sussidio di nessun mezzo
di scrittura, nemmeno ideografico; supplivano i quipos, veri registri
di corda, in cui il vario colore delle corde, il vario numero e la varia
forma dei nodi avevano un particolare valore mnemonico: tutta la complicata
amministrazione di un vasto impero, in cui lo Stato regolava ogni
cosa, sino i matrimoni dei singoli cittadini, era tenuta con quel mezzo, da
speciali dotti, pratici nella difficile arte del quipos; e rilievi statistici
sulla popolazione, catasti, liste di soldati, tradizioni giuridiche e religiose,
tutto era registrato in quei libri di corda‍[63]. Eguale sistema si
praticava nell’antica China, se vogliamo credere a Confucio, che scrive
nell’appendice del Yih-King: «Nella più alta antichità si servivano di
cordicelle annodate per l’amministrazione degli affari. Durante le
generazioni successive, l’uomo santo, Fouh-hi, le sostituì con la scrittura»‍[64].
E in tedesco buch significa libro e buche significa faggio, con
evidente analogia etimologica; buchstaben = lettere dell’alfabeto, significa
propriamente bastoncello (in scandinavo bok-stafir indica ancora
la bacchetta su cui si incidono segni misteriosi); segno che i progenitori
degli attuali scrittori tedeschi, si servirono anch’essi di quegli
umili strumenti, che troviamo in uso presso le nomadi orde tartare.









Vi sono poi dei segni che hanno un uso più limitato. Così gli Ainos
tracciano degli sgorbi sui loro vasi che sono segni di proprietà; e segni
di proprietà sono pure le doppie croci o svatica, che i Lapponi imprimono
nelle orecchie delle loro renne. Spesso il tatuaggio ha anche
questa funzione: tra i Delawares serve come mezzo di riconoscimento;
e nell’Australia, quando si fa una adozione, si imprime nella coscia
dell’adottato un certo segno detto kohong, che rimane il documento
della compiuta adozione.




A questa stessa classe, almeno parzialmente, appartengono i dolmens,
i menhirs, i cromleks, dei popoli celti e germanici; i merkls,
i gals, i margemaths degli Ebrei e degli Aramei; tutti insomma quei
mucchi di roccie o di grossi monoliti che troviamo per il mondo,
avanzati a noi da una antichissima età. Questi monumenti, in parte
erano tombe (probabilmente di capi) o altari; ma in parte servivano
anche a ricordare avvenimenti molto importanti nella vita del popolo.
«Quando domani, dice Giosuè ai suoi compagni, dopo aver loro fatto
passare il Giordano, quando domani i vostri figli vi domanderanno: Che
voglion dir queste pietre? Voi risponderete loro: Le acque del Giordano
si sono asciugate innanzi all’arca del Signore al suo passaggio, e
perciò furono poste queste pietre a eterno ricordo pei figli d’Israello»‍[65].
Ra-Yatu fece vedere al missionario Lyth una lunga sfilata di pietre
(erano 862) di cui ciascuna ricordava un uomo mangiato da suo padre
Ra-Undecunde‍[66].




Erano quindi quei mucchi di sassi quasi una storia o un archivio
litico; da cui derivò la colonna, quando i sassi furono più regolarmente
disposti uno sopra l’altro. Noi troviamo la colonna usata a ricordare
i defunti tra gli Indiani del Nord-America, e tra i Greci (stele);
e come memoria di grandi avvenimenti pubblici tra gli Egiziani (obelischi),
ma qui con l’innesto ulteriore della scrittura, tra i Romani
(colonna Traiana) e anche nei popoli moderni: Napoleone quando
drizzò la colonna Vendôme in memoria delle sue vittorie, ritornava a
un costume, che era stato comune nei tempi in cui la scrittura era
sconosciuta.









Dalla colonna poi si sviluppò forse la statua, come almeno farebbero
credere le colonne degli Indiani d’America. Alcune sono liscie, altre
portano sopra disegnato l’animale da cui l’individuo era nominato o
una rozza figura umana; altre infine portano queste stesse figure scolpite:
onde è legittimo supporre, che si cominciasse prima a drizzare
nude colonne in memoria di un uomo, poi che che vi si disegnasse
sopra la sua figura, e che poi la si scolpisse. Quindi la statua sarebbe
emersa a poco a poco, per piccole modificazioni, dal tronco informe
della colonna.




2. Affine a questa categoria di segni è una classe di simboli giuridici;
tutti cioè quegli oggetti materiali (spada, bastone, bandiera, ecc.),
che vediamo intervenire nei contratti e in generale negli affari giuridici,
sia presso i popoli primitivi sia nel Medio Evo e sopratutto nelle
cerimonie delle investiture.




Al Dahomey ogni famiglia ha un suo bastone speciale, la cui falsificazione
da parte di un estraneo può esser punita fino con la morte e
che serve per le comunicazioni tra le varie famiglie: così quando si
manda un messaggio, si ha cura di provveder sempre di un bastone il
messaggero‍[67]. Non è questo che un mezzo primitivo di comunicazione;
come noi abbiamo associata l’idea di una data persona, a quella
della sua scrittura e della sua firma, di modo che, se ci si presenta
come inviato di lei uno sconosciuto recando una lettera sua, ci fidiamo,
così in quel popolo si associa l’idea di una data famiglia a quella del suo
bastone e la vista del bastone tra le mani dell’inviato è documento,
che inganno non c’è‍[68]. Il processo associativo è lo stesso che nei
casi precedenti, solo che l’oggetto, invece di rappresentare un gruppo
d’idee, rappresenta un gruppo di persone. Il bastone è insomma una
forma più primitiva della lettera commendatizia o del sigillo particolare.









Ora, se un dato oggetto diventa il distintivo di una data autorità‍[69],
si formerà una analoga associazione tra la vista dell’oggetto e l’idea
dell’autorità: e l’oggetto potrà avere nei rapporti tra sovrano e sudditi,
quello stesso ufficio, che ha tra i privati. Così al Dahomey, quando il
re affida a un ministro una missione lontana, gli consegna un bastone
reale, simile al suo, che l’incaricato porta dovunque con sè‍[70], certo
in prova della verità della missione ricevuta, e che quindi equivale
alle credenziali rilasciate dal re ai nostri ambasciatori presso le Corti
straniere. Così pure la consegna del distintivo dell’autorità varrà come
documento della cessione fatta dell’autorità stessa, di quella cessione
che oggi noi proveremmo con scritti; ecco perchè Gontrano, re dei
Franchi, tra cui il distintivo dell’autorità reale era la lancia, nell’abdicare
in favore del nipote Childeberto, gli consegna una lancia dicendogli:
Ecco il segno che io ti ho dato il mio regno‍[71]. E Alessandro
designò a suo successore Perdicca, consegnandogli al letto di morte
l’anello.




Nè quelle consegne di spade, di stendardi, ecc., che noi troviamo
nel Medio Evo, nelle investiture dei regni, dei ducati, ecc., ecc., hanno
altro significato; sono cioè una forma primitiva di documentazione
della concessione fatta‍[72]. Così Clemente IV investì Carlo d’Angiò

del reame di Sicilia con uno stendardo, e con lo stesso mezzo fu investito
dell’Inghilterra Guglielmo il Conquistatore, come lo dice un
antico poeta normanno, Roberto Wace:




Un gonfalon li envoya

Mont precious et cher et bel

. . . . . . . . . . . . .

A ces enseignes li manda

Et de par Dieu li otroïa

Que Angleterre conquersist

Et de Saint-Pierre le tensist.






E in generale per spada o per bandiera si faceva l’investitura dei
regni, delle provincie, dei ducati, delle città, ecc., ecc.




In questa stessa classe rientrano poi altri simboli giuridici, di carattere
però più generale. Come oggi chi salisse il Vesuvio e volesse
provare a degli increduli di esserci andato realmente, porterebbe di
lassù una manciata di lapilli o un pezzo di lava, così i messi del
tribunale vehmico, che potevano portare le citazioni anche di notte,
l’affiggevano alla porta della abitazione del citato; e perchè questi
non negasse di averla avuta, portavano via tre punte dalla barriera
circondante la casa‍[73]. Era una forma rudimentale di ricevuta. Così
pure si ricava da Joinville che i baroni scozzesi, quando si recavano
sulla montagna (mons placiti) per prender parte al giudizio
delle cause, o per discutere gli affari pubblici, o per assistere all’incoronamento
del re, portavano una zolla di terra dai loro possessi
e la gettavano sul luogo dell’assemblea; siccome il diritto di partecipare

all’adunanza dipendeva dalla proprietà fondiaria‍[74], quella
zolla di terra valeva per essi come documento del loro diritto a parteciparvi;
equivaleva, in una forma rozza, alla medaglia del Deputato
o del Senatore, che attestano il suo diritto di prender parte alle sedute.
Nel Medio Evo troviamo pure che in certe vendite si usava
come simbolo una corda a parecchi nodi, fatti dalle parti o dai testimoni‍[75]:
era certo quello un vero quipos, con cui il tenore del
contratto era scritto e fissato nella corda e serbato come prova. Ed
eguale significato ha la tradizione di una eredità fatta nel Medio
Evo con la consegna del berretto: il berretto costituiva una rozza
prova che si era legittimamente ricevuta l’eredità.




3. Il fatto che nel Perù si sviluppò una civiltà senza nemmeno la
scrittura pictografica, è una prova che la scrittura puramente mnemonica,
dovè precedere anche la pictografia. Ciò concorda perfettamente
con la legge del minimo sforzo; perchè fu prima adottato quel
sistema di segni, che costava minor fatica. Si sa che un’idea non è
mai uno stato di coscienza molto nitido; specialmente quando sia un
poco complessa, noi la sentiamo nel suo insieme, senza avvertire
bene tutti i singoli stati di coscienza (immagini, idee, ecc.), di cui
si compone: tanto è vero, che sempre accade anche a noi, avvezzi
da tanto tempo a trattar lo strumento della scrittura, che, mentre
abbiamo chiara l’idea nella mente, dobbiamo faticare spesso dolorosamente
per esporla chiaramente con scritti, perchè allora bisogna
analizzare tutti gli stati di coscienza che compongono l’idea e rafforzare
quelli che sono avvertiti confusamente; vedere quali sono necessari
per una espressione chiara, e quali si possono tralasciare.
Questo lavoro invece è inutile con quei primitivi sistemi mnemonici
di cui parlammo; l’idea, così confusa com’è, si associa alla vista di
quella tal forma di nodo o di intaglio, in blocco, e in blocco risorge,
con il corteggio di tutti i suoi stati di coscienza secondari e meno
avvertiti. Ora, anche nella scrittura pictografica è necessario quel lavoro
di analisi sugli stati di coscienza molteplici che compongono

un’idea; perchè bisogna scegliere quelle che sono più importanti
alla espressione del concetto: quindi è un sistema più faticoso dei
sistemi puramente mnemonici‍[76].




E che la pictografia (cioè la scrittura a disegni) sia stata una fase
generale nell’evoluzione della scrittura, lo dimostra il fatto che non
solo la troviamo presso moltissimi selvaggi, ma che una volta esistè
anche presso gli antenati dei popoli civili, come lo dimostrano le
etimologie. Il semitico ktab, il greco γρᾴφω, il latino scribo, il sanscrito
lik, significano dipingere, incidere, scrivere; in arabo raqan
= scrittura, in ebraico raqan = ornare con colori. Così pure in neozelandese
tu = battere, incidere, cavare, e tui = scrivere; titite in
malese = macchia; in tagetico = scrittura. L’inglese write = scrivere,
deriva da una radice teutonica writ, che significa tagliare leggermente,
marcare, incidere. I grammatici chinesi chiamano i primitivi caratteri
della scrittura Siâng Kîng o immagini‍[77].




Questo stadio della scrittura si connette con un fenomeno psichico,
che lo rese possibile: ed è la maggior ricchezza in immagini e la
maggior povertà in idee astratte del cervello dell’uomo primitivo. Già
il Romanes osservò che gli animali pensano per imagini‍[78]: e per immagini
certo pensano i selvaggi assai più che gli uomini civili. Se

ne trova la prova palmare nel linguaggio dei popoli primitivi o ancor
non molto civili, che manca di espressioni astratte e generali. «Nel
linguaggio delle razze inferiori, scrive lo Spencer, i progressi dell’astrazione
e della generalizzazione sono così piccoli che, mentre ci sono
parole per le diverse specie di alberi, manca un nome che indichi
l’albero in generale, e che i Damaras, i quali danno un nome particolare
a ogni rigagnolo del ruscello, non ne danno nessuno alla
riviera in complesso. Di più ancora, i Cheroquis hanno tredici verbi
differenti per esprimere l’atto di lavare le differenti parti del corpo,
e non ne hanno nessuno per l’atto di lavare distinto dalla parte o dalla
cosa lavata».‍[79] Cioè, in altre parole, essi non hanno ancora nessuno
stato di coscienza che corrisponda all’idea di albero o di lavare
in sè, ma solo immagini che rappresentano loro ora quella specie
di alberi, ora quell’altra; ora, l’atteggiamento che prende l’uomo nel
lavarsi una data parte, ora quell’altro. Così pure noi troviamo spesso
l’azione espressa nelle lingue meno perfette dal suo strumento: così
in arabo ied = mano, potenza, autorità; in turco ain = occhio, spione,
guardiano; in sanscrito muszca = testicoli e virtù: cioè non si è ancora
formato uno stato di coscienza corrispondente all’idea dell’azione
in sè, ma ancora rimane in sua vece l’imagine dello strumento che
più spesso la produce. Talora anche l’azione è espressa e quasi direi
dipinta da uno degli atteggiamenti che l’uomo deve assumere per compirla:
così in persiano Iele = curvatura, offerta, preghiera, sacrificio;
alle isole Marchesi, uku = abbassar la testa ed entrare in casa; nella
lingua dei Vai, bóro dón = scuoter le mani ed essere allegro; bóro
dón fési koro propriamente = scuoter le mani sopra qualche cosa,
essere allegro di qualche cosa; da ka = sviare la bocca, non aver
nulla a fare con una cosa; in australiano, tohu = segno fatto col
dito della mano, idea, prova‍[80]. Cioè non esiste ancora uno stato
di coscienza corrispondente all’idea astratta di preghiera, gioia, disgusto,
ecc., ma al suo posto esiste invece l’imagine di un uomo che

si piega a pregare, che batte le mani di gioia, che svia per disprezzo
la faccia, ecc. Si potrebbe chiamare questo il periodo della pictologia.




Si capisce quindi come, abbondando le imagini nel cervello dell’uomo
primitivo, egli abbia potuto fare della pictografia un intero
periodo della storia della scrittura. Costava a lui poca fatica trovare
il disegno da eseguirsi, mentre ne costerebbe molta a noi, per cui
tante idee non hanno più per base l’imagine‍[81]. E connessa con il
periodo della pictografia e della pictologia è perciò quella concreta nomenclatura
giuridica che troviamo nei diritti primitivi. Tale la manus
che nel diritto romano esprimeva l’autorità (per es., quella del marito
sulla moglie), perchè il primo strumento di potenza fu il pugno e
dal pugno vennero ai deboli le prime esperienze della forza altrui; la
manus ecclesiae del diritto medioevale; le espressioni di mediae, inferioris,
infimae manus, che pure nel diritto medioevale indicavano
la condizione delle persone; e l’espressione dell’antico Coutumier de
Normandie, che proibisce al creditore di arrestare il debitore o sequestrare
le sue cose, se non par la main à la justice du roi. Nel
diritto tedesco troviamo invece il Mund, la bocca, che esprime l’autorità
maritale, paternale e politica, perchè la bocca dà i comandi;
onde vennero nel latino medioevale le parole mundium, mundoaldus,
mundibardus: e probabilmente nell’espressione della Legge Salica,
riguardante l’esiliato, che è dichiarato dal re extra sermonem suum,
sermo è la traduzione latina di mund, per cui l’esiliato era dichiarato
fuori della bocca, cioè dell’autorità reale.









4. Ma non tutto si può rappresentare con disegni, anche quando
non si hanno a comunicare idee astratte e difficilmente riducibili a
figura: alcuni oggetti sono infatti di una complessità o di una grossezza,
che senza una grande abilità al disegno, non si possono rappresentare.
Ora, per superare una simile difficoltà, l’uomo avrebbe
potuto cercare di perfezionare il disegno, sino a renderlo capace di
rappresentare tutto, come è il disegno dei nostri grandi pittori; ma
gli sarebbe stato necessario per ciò uno sforzo intenso e doloroso:
per questo, obbedendo alla legge del minimo sforzo, egli preferì battere
una via più piana, che gli si offriva da lato. Ogni oggetto risveglia
naturalmente, senza nessuno sforzo, per associazione, le imagini
di altri oggetti, sia che abbiano con quello qualche somiglianza
esteriore (la così detta associazione per somiglianza: così un’acqua
che sprazza al sole lampi di luce, ricorda un pezzo di acciaio o uno
specchio); sia che mentalmente vi vengano associati, perchè di solito
sono considerati come appartenenti alla stessa categoria (così è
facile un’associazione tra l’oro e l’argento e gli altri metalli preziosi,
appunto perchè appartenenti tutti a una stessa classe di oggetti,
che nella nostra mente rappresenta una categoria ben distinta
fra gli altri).




Per la scrittura a disegno si sfruttarono precisamente queste naturali
associazioni: vale a dire, quando un oggetto di difficile rappresentazione
richiamava l’imagine di altri, di più agevole disegno,
si disegnarono due di questi, perchè con il loro concorso determinassero
il vero significato della complessa rappresentazione. Così
nell’antica scrittura egiziana sete è espresso da un vitello che corre
e dal segno dell’acqua; argento dal crogiuolo (segno dell’oro) e da
una cipolla bianca (segno del bianco: quindi argento = oro bianco).
Nella scrittura cuneiforme, già passata dal geroglifico figurativo all’ideogramma,
cielo è scritto con gli ideogrammi di volta e di stella
(= la volta delle stelle); argento con gli ideogrammi di metallo e
di splendore (= metallo splendente); dominazione con gli ideogrammi
di contrada e di paura (= la paura delle regioni, bel documento
sul carattere feroce di quei governi). Nel chinese, in cui gli ideogrammi
sono già il prodotto di una conglomerazione di geroglifici,
l’ideogramma di luce risulta dalla fusione dei geroglifici di sole e

di luna; quello di eremita, dalla fusione dei geroglifici di uomo e
di montagna (= l’uomo della montagna)‍[82].




È insomma, come si vede, una vera metafora scritta, che certo
nessuno sosterrà essere il frutto di una vivace fantasia; in cui è
impossibile vedere altro, che un ripiego naturale dell’uomo primitivo,
per rimediare con la minima fatica, alla povertà dei suoi mezzi
di espressione e di comunicazione grafica. Ma allora bisogna anche
ammettere che quel fenomeno che perfettamente gli corrisponde nel
linguaggio, cioè le brillanti metafore, di cui sono ingemmate tutte
le scritture primitive e financo le leggi, e che a noi, certo per atavismo,
piacciono tanto, non hanno un’origine differente.




Anzitutto bisogna osservare che la metafora, che noi crediamo
oggi caratteristica della sbrigliata fantasia dei poeti, è, in origine,
un processo normale per la formazione delle parole, un mezzo della
nomenclatura primitiva. Una quantità di parole non sono che ideogrammi
parlati, che metafore, i cui termini si sono fusi: così in
sanscrito Karasàkhà significa dito e propriamente ramo (sàkha) della
mano (kara); in persiano raggi di sole = nizehi atescin, propriamente
= lancie di fuoco; in arabo cielo = nehdi mina, propriamente
= cuna di cristallo; oppure = quasrì mina = castello di cristallo;
in ungherese occhiali = papaszem = occhi di prete; in polinesico
toro = oggetto in posizione analoga alla mano che si stende, bove
= puaátoro = porco (puaà) che si stende (dal modo con cui sporge
la testa)‍[83].




Qual differenza passa tra queste espressioni metaforiche e quegli
ideogrammi o geroglifici complessi del chinese, dell’egiziano, del cuneiforme?
Solo questa: mentre nel caso della scrittura la difficoltà
da superare è l’inesperienza della mano a tracciare figure complesse,
qui è invece quella di creare una parola nuova, creazione anche questa,
che come tutte le altre, grandi e piccole, esige uno sforzo e una fatica.
Invece le associazioni di due o più imagini intorno a una sensazione

presente, si formano spontaneamente, senza o con minimo sforzo;
così la vista del cielo poteva facilmente richiamare le imagini del
castello e del cristallo. Per la legge del minimo sforzo questa via
fu preferita, perchè più facile, proprio come il corso d’acqua, incontrando
un macigno, non lo sormonta, ma si biforca e passa oltre,
abbracciandolo alla base.




Le imagini che noi troviamo seminate a piene mani nei libri primitivi,
anche in quelli in cui in seguito l’aridità dello stile fu un
pregio cercato, come le leggi, non possono avere altra origine che la
povertà dei mezzi d’espressione, per cui pochi segni devono servire
a esprimere tutte le idee: solo che i termini non si fusero, ma rimasero
liberi e la metafora non passò nel linguaggio usuale, ma rimase
nei libri. Così nei costumi di Mons, di Tournay, di Hainaut,
la soggezione del figlio al padre era detta «être en pain»; lo stato
di emancipazione «être hors de pain». A Bearn la servitù di pascolo
era chiamata servitude du dent. Nell’antico diritto tedesco, per
indicare che i beni della Chiesa sono inalienabili, si diceva che avevano
un dente di ferro: Kirchengut hat eisernen Zahn. Il diritto consuetudinario
francese, per esprimere il vantaggio del signore che ha
presi i beni del vassallo, contro il vassallo che muove opposizione
al sequestro, dice che un seigneur de paille, de feurre ou beurre
vainc et mange un vassal d’acier. Die Luft macht leibeigen, l’aria
rende schiavo, diceva il diritto antico tedesco, per indicare i paesi,
dove la sola residenza trasmutava in servo l’uomo libero; e la legge
visigota, per dire che un fratello diventa mercante, mentre l’altro
rimane a casa, così si esprime: «L’uno dei fratelli fa il commercio,
mentre l’altro rimane seduto in casa, presso la cenere del focolare
paterno». Basterà infine riportare alcuni brani della lunga formola
d’esilio del tribunale vehmico: «Noi ti giudichiamo e ti condanniamo,
noi ti mettiamo fuori d’ogni legge. Noi dichiariamo vedova
la tua sposa, orfanelli i tuoi figli... Noi diamo... il tuo corpo e la
tua carne alle bestie dei boschi, agli uccelli dell’aria, ai pesci dell’acqua...
Noi ti rimandiamo sulle quattro vie del mondo»‍[84]. Non
sembra uno squarcio di Victor Hugo?









Talora la metafora è un artificio meno faticoso, non per esprimere
idee a cui mancano le parole, ma per spiegare fatti, la cui
vera cagione è ardua a trovarsi. Cercar le cause di tutti quei fenomeni,
specialmente dei naturali, che lo attorniavano, sarebbe stata
enorme fatica per l’uomo primitivo: per questo egli si è accontentato
di sostituire alle spiegazioni quelle associazioni di idee o di
imagini che i fenomeni risvegliavano e che costavano pochissima fatica;
e così la metafora riuscì un eccellente ripiego per sottrarsi al
martirio di dover pensare. Cercare la causa della pioggia era arduo;
ma quei rovesci d’acqua suscitavano facilmente l’idea di qualcuno
che la versasse: così nell’America settentrionale si diceva che la
pioggia era l’effelto della rottura di un vaso d’acqua, avvenuto in
cielo per la lite tra un fanciullo e una fanciulla; i Greci e i Romani
dicevano che le Hyadi, ninfe del cielo, versavano dalle loro urne la
pioggia; gli Egiziani, che le pioggie erano lagrime d’Iside. Così la
tempesta suggerì specialmente per associazione ai suoni del vento,
che ricordano il muggito, l’idea di un toro che si scatena; era evidentemente
più facile creare questa metafora, che indagare le cause
della tempesta. Insomma, anche sotto questo aspetto la metafora
apparisce un effetto della legge del minimo sforzo: è un artificio
per faticar meno‍[85].









Tutto ciò è così vero, che anche noi, quando ci troviamo a dover
dar nome a qualche oggetto o fenomeno nuovo usiamo metafore;
e che una fastidiosa gramigna della scienza sono appunto ancor oggi
le metafore, che molto spesso si mettono al posto delle idee; che
servono di soffice guanciale alla poltroneria dei pensatori non originali;
e contro cui è più difficile talora combattere, che contro le
teorie sbagliate, ma dedotte da osservazione di fatti.




Si vede quindi come non solo il ritmo e la rima della poesia moderna
sia atavico; ma anche il suo contenuto, cioè l’imagine, che
per tutti i poeti, come per gli uomini primitivi, è quasi la forma
normale di espressione, salvo per pochi, ad es. Goethe, che come
notò il Lewes, inventò pochissime metafore: mancava in lui cioè
l’atavismo dell’imagine. Se oggi noi usiamo meno metafore che i
selvaggi, ciò accade perchè abbiamo per un gran numero di idee
espressioni proprie, così strettamente associate all’idea, che il loro
risveglio è più pronto e diretto che non quello delle associazioni
concomitanti, che costituirebbero la metafora: quindi l’evoluzione
dello stile non tende all’immaginosità, ma alla espressione reale delle
idee, e l’ideale sarebbe di esprimere ogni pensiero con parole sue
proprie, creando uno stile oggettivo, direi quasi, come la realtà.




5. Uno svolgimento ulteriore e più complesso di questi simboli è
quello stadio che nella scrittura si chiama del rebus. Per significare
una cosa o una parola, che difficilmente sarebbe stata resa da una
figura, si pone o la figura di un oggetto o l’oggetto stesso, il cui
nome sia eguale o simile, fonologicamente, a quello della cosa o
parola che si vuole esprimere. Ci avviciniamo quindi alla scrittura,
perchè siamo già nel campo della rappresentazione dei suoni; e ci
troviamo in presenza di una catena più complicata di associazioni:
la vista dell’oggetto o della figura ne richiama il nome; il nome,
per la grande affinità del suono, richiama la parola affine che si voleva
rappresentare; e la parola infine ci dà l’imagine o l’idea.




Gli Ateniesi per ricordare Leena, amica di Aristogitone, siccome
Leena significa anche Leonessa, gli eressero per monumento una leonessa
di bronzo‍[86]. Il monumento innalzato dai Greci alle Termopili,

in onore di Leonida, fu un leone; non certo perchè il leone
ne simboleggiasse il valore, ma per l’affinità di suono tra le parole
Λέον e Λεωνίδας‍[87]. Tra i negri della costa degli schiavi i simboli
del dio della folgore sono una clava, un casse-tête di legno durissimo
e un bastone‍[88]; ora siccome quel dio è chiamato Chango,
parola composta di chan = colpo e di go = stordire, è probabilissimo
che quegli strumenti siano diventati simboli del dio, perchè il
nome del dio implicava l’idea del battere e del colpire. Simile origine
è pure probabile che avessero il culto della lancia in uso, secondo
Erodoto, tra gli Sciti, e che ritroviamo pure presso gli antichi
Sabini (quir), e il culto del giavellotto presso i Mongoli e gli
Unni‍[89]; noi possiamo infatti sospettare legittimamente che, trattandosi
di popoli militari, i loro dei fossero chiamati con nomi alludenti
alla loro ferocia guerresca, che potevano essere simili ai nomi
dati alle armi, e che quindi la lancia o il giavellotto non fossero
che una rozza imagine del dio, che fece credere, per quella tendenza
umana che analizzeremo, a venerare il segno sensibile invece
che la cosa significata, a un culto di quegli oggetti materiali.




Analoga origine hanno quelle figure di animali e di piante, che
tra gli Indiani del Nord-America, tra gli antichi Galli, Scozzesi, Tedeschi,
fregiavano le bandiere dei clan delle tribù, le colonne funerarie
e famigliari; e talora anche la pelle degli individui, in complicati
tatuaggi. Siccome ogni individuo, famiglia, o clan ha il
nome di un animale o d’una pianta, quelle figure non sono che la
trascrizione del nome, come si faceva in quello stadio della scrittura.
«Tra gli Algonquini dell’America del Nord, scrive il Tylor‍[90],
l’orso, il lupo, la tartaruga, il daino, la lepre, indicavano altrettanti
clan e ogni membro portava anche lui il nome di orso, di lupo ed
era rappresentato sotto questa forma nei geroglifici indigeni».




Nella scrittura propriamente detta questo periodo segnò il primo
passo verso il fonetismo. La scrittura antica messicana si era fissata
a tal punto; così, quando i missionari vollero scrivere in caratteri

messicani il testo latino del Pater noster, il segno di Pater fu una
piccola bandiera che serviva ad indicare il numero venti, il cui nome
era pantli, il segno di noster fu un fico d’india ch’era detto nochtli.
In egiziano il simbolo composto dal segno di cielo e dal segno di
vaso indicava la nube ch’era detta tahen: ma tahen significava anche
bronzo, quindi per scrivere bronzo si usò il segno di nube. In alcuni
manoscritti del Sachsenspiegel in cui troviamo una mescolanza
di scrittura e di pictografia, l’eredità è indicata con una spiga per
l’affinità tra il suono öehre (spiga) e il suono erbe (eredità)‍[91]. Talora
due figure si combinano a indicare una sola parola, ciascuna
rappresentando una parte dei suoni, che compongono la parola: così
in messicano amen fu scritto aggiungendo il segno di acqua (atl, radice
a) a quello della pianta agave (metl). «Le occasioni, scrive il
Marzolo, di tale uso incompetente del disegno sono tanto più ovvie
quanto inferiore è il grado di civiltà di un popolo: 1º per le molte
nozioni in cui si prendono allora le parole; 2º per la ignoranza dei
parlanti, per cui le omofonie accidentali ai loro orecchi si moltiplicano.
Ognuno può accertarsi di ciò sulle scritture degli idioti dove
trovansi continui coaliti di particelle coi temi, ed al contrario evulsioni
di parti integranti di quelli, perchè cioè non conoscono i limiti
sonori delle singole parole».




6. Ancora un passo e la scrittura alfabetica sarà, dopo un lungo
e tortuoso cammino, trovata. Già nel periodo del rebus le figure non
rappresentano più un oggetto, ma un suono, che da solo o in combinazione
con altri, richiama un’idea o un’immagine. Naturalmente
le figure che si potevano usare con questo ufficio fonetico-rappresentativo,
erano infinite, come sono infinite le analogie accidentali
dei suoni: ma se tra quelle figure un certo numero ebbero occasione
di ripetersi più frequentemente e si fissarono nell’uso, poterono associarsi
tanto l’immagine di quei suoni da poterli risvegliare immediatamente
senza più riguardo al disegno dell’oggetto che rappresentavano,
e quindi, con il tempo, anche alterare la propria forma: trasformarsi
quindi in vere note vocali. Non è presupponibile che l’uomo
si mettesse, sia pure quando era già arrivato al periodo del rebus,

a inventare deliberatamente i segni di ciascun suono perchè avrebbe
dovuto compiere uno sforzo troppo arduo per lui; più probabile è
invece che fissandosi l’uso del rebus su certi segni speciali, questi
acquistassero la facoltà di risvegliare l’immagine del suono, indipendentemente
dalla loro figura allusiva ad un soggetto di suono simile
a quello che si voleva rappresentare: il problema sta quindi nel determinare
quali furono i segni il cui uso più frequente li trasformò
così ai segni alfabetici. Secondo la grandiosa ipotesi del Marzolo, furono
i disegni delle costellazioni o meglio i disegni che rappresentavano
i nomi dati alle costellazioni (toro, porta, ecc., ecc.), che
l’uomo doveva avere molto in uso perchè sugli astri regolava mille
atti della sua vita: «Un interesse sopra tutti gli altri eminenti doveva
aver deciso, egli scrive, di quella scelta che si fece una volta
per sempre... Era la dottrina adunata nella contemplazione del cielo
da tante età che erano precedute, la storia dello spettacolo più sublime
spiegato agli occhi dell’uomo e d’onde egli implorava la norma
alle sue opere, il consiglio ad uscir con le mandre, a spargere la
sementa, a uscir con la carovana, a spiegar la vela, a unirsi alle
caccie e alle pesche, o il responso sul numero dei giorni a starsi
ancora neghittoso, il principio delle sue paure e delle sue speranze,
i campi dove i suoi dei gli si facevano vedere viventi e operosi, e
quegli spazi che furono il primo loro tempio»‍[92].




È facile vedere come la scrittura alfabetica sia, di tutti i mezzi di
comunicazione che l’uomo adopera, il più faticoso e il più complicato.
Anzitutto l’associazione per cui noi da una serie di lettere ricaviamo
il suono di una parola è artificiale, stabilita con l’esercizio, perchè
nessun rapporto intimo passa tra quel dato segno grafico e quel dato
suono, e non è naturale, come quella per cui dalla figura d’un dato
oggetto ne ricaviamo l’immagine: di più, ciò che è di maggiore importanza,
è un’associazione complicatissima di sensazioni ottiche con immagini
acustiche e d’immagini acustiche con altre immagini e idee, perchè

per leggere noi dobbiamo saper associare alla vista di un certo numero
di lettere l’immagine di dati suoni, e ricavata così dai segni grafici la
immagine acustica della parola, ce ne serviamo come della parola
udita associando ad essa le idee. Complessità di funzioni che è dimostrata
anche dalla fisiologia, perchè un centro apposito è probabilmente
adibito alla funzione della lettura, come lo provano i malati
di cecità verbale, cioè quelli che perdono il senso della vista
soltanto per i segni grafici e — mentre vedono persone, cose, oggetti,
ecc. — non riconoscono più le lettere scritte o stampate.




Inoltre, la scrittura non solo è un mezzo di comunicazione faticoso,
ma per la lunga strada di molteplici associazioni che devono percorrere
i segni prima di giungere al loro termine, non riesce a dare
che molto pallide le immagini delle cose e non serve bene che a
dare le idee generali ed astratte. Chi non sa in quali sforzi s’esauriscono
gli scrittori cosidetti coloristi, che vogliono appunto con la
parola suscitare immagini di colori, di forme e quasi rivaleggiare con
la pittura? Giulio De Goncourt si uccise in questa lotta con la parola,
a cui voleva strappare forse più luce di quello ch’essa poteva
dare, anche nelle mani di un grandissimo artista. Ecco perchè l’antico
sistema della pictografia, meno faticoso e più dinamogeno, resta
ancora in piena civiltà benchè noi non lo sospettiamo; resta nei libri
e giornali illustrati, che non sono se non una mescolanza di pictografia
e di scrittura e che tanto successo hanno in confronto ai libri
senza figure; resta nelle insegne delle botteghe, resta, anzi ha un
nuovo e inaspettato trionfo nella réclame che è fatta quasi tutta a
figure, dalla piccola alla grande, da quella dei serragli ambulanti
che portano scombiccherati sulle tele leoni e serpenti, a quella delle
grandi case commerciali che riempiono di vari disegni i loro avvisi
sesquipedali. Si può dire che il gran mezzo di comunicazione, specialmente
con la folla, sia ancora la pictografia; e che quando noi
vogliamo imprimere fortemente un’idea in una moltitudine, riprendiamo
ancora, perfezionata nella tecnica, quella che fu la scrittura
dell’uomo primitivo.







Capitolo III.
Simboli di sopravvivenza.





1. Che alcuni simboli giuridici, come la simulazione del ratto nella
cerimonia nuziale di tanti popoli e la pantomima del duello nel processo
romano, siano avanzi di un passato, in cui la sposa si conquistava
e la ragione e il torto si spartivano con la spada, si è pensato
da molti. Ma nessuno ha cercato di trovare una ragione naturale di
questa sopravvivenza, che è pure un fenomeno strano e meritevole
di esplicazioni. Dire che la pantomima del ratto e del duello sono sopravvivenze,
è quasi dir nulla, se non si spiega come quegli avanzi
sopravvissero.




Bisogna aver presente la legge del misoneismo, scoperta dal Lombroso.
Una idea o un sentimento nuovo durano fatica a formarsi nel
cervello dell’uomo, perchè essi devono farsi largo framezzo e talora
contro le idee e i sentimenti già esistenti, ciò che esige uno sforzo
e una fatica, da cui l’uomo rifugge: perciò l’uomo è intimamente
conservatore e spesso, quando le cose sono cambiate profondamente
intorno a lui, egli continua a considerarle con le idee che aveva del
loro stato precedente e non le crede diverse. Come certi pazzi se per
primo oggetto incontrano la mattina una donna vedono a tutte le
persone per tutta la giornata la faccia di quella donna, così quando
l’uomo si è formata, di un dato fenomeno, una certa idea, mantiene
quella idea ancora per un lungo tempo, dopochè il fenomeno si è
totalmente cambiato: lo vede cioè quale era prima, benchè sia tutto
diverso. Il fenomeno fu stupendamente descritto da Enrico S. Maine,
sopra un caso particolare: sull’immobilità in cui per lungo tempo

giacque l’idea di associazione, ristretta alle sole associazioni familiari,
quando già nuove forme di associazione si producevano. «Le relazioni
da uomo a uomo — egli scrive — si riassumono tutte allora (nei
primordi della civiltà) nelle relazioni di parentela: chi non è parente,
è allora, per presunzione assoluta, schiavo o nemico. A poco
a poco questa presunzione divenne assurda nel fatto; perchè a poco
a poco, uomini non legati da parentela di sangue, contrassero relazioni
amichevoli di mutua tolleranza ed aiuto. Ma nessuna idea esattamente
corrispondente al nuovo stato di cose si produsse nelle
menti primitive; e non si inventò nessuna fraseologia per esprimerla.
Si parlò dei nuovi membri di ogni gruppo, come fossero apparentati,
e come tali furono considerati e trattati. Le idee erano così poco
cambiate, che i sentimenti e anche le passioni che nascono dalla
parentela naturale ripullularono con forza straordinaria nella parentela
fittizia»‍[93]. Così fu che in India e in Irlanda fino i rapporti
tra scolaro e maestro furono tanto vivacemente concepiti e sentiti come
vincoli di parentela da stabilire in certi casi il diritto di successione
legittima.




La storia della Roma primitiva ce ne porge un altro esempio. Nella
Roma antica — come notò finamente il Mommsen, ma senza darne
una spiegazione — quando al governo vitalizio dei re, si sostituì il
governo annuale dei pretori (primo nome dei consoli), non si formò
subito una idea nuova corrispondente alla nuova autorità creata, ma
rimase l’antica idea dell’autorità reale per un pezzo ancora, e il pretore
fu considerato come un re. Rimase anzi quella idea così vivamente
che tutti i poteri del re rimasero al pretore, anche quelli che
contrastavano con l’annualità del comando: il re non poteva esser
deposto, e così nemmeno il pretore, che si doveva deporre da sè e,
se non lo faceva, incorreva certo in una responsabilità morale e nel
biasimo del pubblico, ma un rimedio legale contro di lui mancava.
Il re eleggeva morendo il suo successore; e tale potere rimase anche
al pretore, sebbene si fosse introdotto il sistema della elezione nei
comizi, perchè il pretore aveva diritto di escludere quelli che voleva
dal numero dei candidati e di annullare i voti dei candidati, che

non gli piacevano. Solo più tardi si formò una idea logica e concorde
in tutte le sue parti della potestà consolare.




Si vede così come le idee non si formano che lentamente nel cervello
umano sotto la lenta suggestione dei fatti, e come il pensiero
dell’uomo segua tardo il più rapido trasformarsi delle cose dintorno
a lui. Rompere le serie di associazioni di idee e di sentimenti già
formate e costituite saldamente, per sostituirvi alle antiche nuove idee
e sentimenti, ripugna all’uomo; onde anche quando egli può giungere a
compiere la sostituzione, non vi giunge di un salto, ma a poco a poco.
Così accade che egli spesso a furia di piccole e successive modificazioni
trasforma radicalmente una istituzione, ma l’idea che egli
aveva dell’antica istituzione permane, onde sorge quella strana contraddizione,
che notammo nel caso delle associazioni familiari e dei
poteri reali a Roma, e per cui il pensiero dell’uomo rimane indietro
e non capisce nel suo complesso ciò che esso stesso ha a
poco a poco creato.




2. Anche oggi, quando noi vogliamo affermare energicamente il
nostro diritto di proprietà sopra una cosa, anche lontana o non materiale,
noi tendiamo il braccio (quasi sempre il destro), come per
afferrarla. È questo certamente un gesto ereditato da antichissimo
tempo, dai tempi cioè in cui la proprietà si acquistava con la caccia,
con la pesca, con la raccolta dei frutti delle foreste, con le rapine
della guerra, cioè con modi di acquisto, con i quali bisogna usare
e afferrare materialmente le cose per esserne padroni; e solo perchè
le prime cose di proprietà furono conquistate con la pressione materiale,
quel gesto si è strettamente associato ai sentimenti del desiderio
e resta documento dei modi, onde sorse la proprietà primitiva;
dalla conquista cioè e non dallo scambio, idea più complessa
e pratica più tardiva. L’uomo, prima di pensare a scambiare il superfluo
delle cose sue, con il superfluo delle altrui, si procurò
tutto da sè, con la caccia, la pesca, la rapina, ecc.‍[94]. E tanto più

l’occupazione e la conquista deve essere un modo generale di acquisto
ai primordi della civiltà, che allora le res nullius sono assai più
numerose che adesso: i pascoli, le foreste, i fiumi non sono ancora
caduti in potere di privati, talora la proprietà fondiaria non esiste
nemmeno; e in ogni modo anche quando esista un rispetto per la
proprietà della casa, degli attrezzi del lavoro, dei prodotti della raccolta,
esso si restringe, nei popoli militari, alla propria tribù; ma
le cose del nemico, le sue armi, la sua casa, le sue donne sono
anch’esse res nullius, che si acquistano con la forza.




Ora, in un tempo in cui, abbondando le res nullius, quasi tutte
le cose si acquistano con la conquista, quale sentimento di rispetto
alla proprietà può formarsi, in una stessa tribù, sia riguardo ai prodotti
della caccia, della pesca, ecc., sia per le conquiste di guerra
di ogni singolo membro a danno delle tribù nemiche? Evidentemente
solo un sentimento di rispetto al diritto del primo occupante. Certo
colui che ha conquistata con fatiche e pericoli una cosa agognata, la
difende contro le possibili usurpazioni degli altri: quindi, dalla esperienza
delle lotte in cui quei tentativi di usurpazione trascinavano,
si venne a poco a poco formando e rafforzando un rispetto per la
proprietà già conquistata dagli altri; e si trovò giusto che essa fosse
di chi vi aveva per primo poste sopra le mani‍[95]. Noi troviamo che

il Diritto romano e i codici moderni dispongono appartenere la res
nullius al primo occupante: ora questa, che è una regola di diritto
secondaria, oggi che le res nullius sono pochissime, dovette essere
la prima regola e per un certo tempo anche l’unica norma del diritto
di proprietà quando le res nullius erano numerosissime. Ne venne
che, rafforzandosi questo sentimento di rispetto, bastò in seguito fare
atto di padrone sopra una cosa, perchè essa fosse rispettata, tanto si
era associato potentemente il sentimento di rispetto a quell’atto, e
perchè la proprietà fosse rispettata, anche se il suo padrone non
avesse la forza sufficiente a difenderla personalmente. D’altra parte,
quegli atti di prensione erano necessari all’acquisto della proprietà,
perchè essendo l’unica regola che le cose sono del primo occupante,
gli atti di occupazione sono evidentemente il titolo dell’acquisto e
senza quello la cosa rimane nullius. Anche oggi e per lo stesso sentimento
«lo scopritore di un continente ignoto — scrive il Gianturco — non
ne diviene proprietario e sovrano in virtù della sola
intenzione: occorrono atti efficaci di possesso e di sovranità»‍[96].
Questa regola che è oggi specialissima ad uno dei pochi casi di
res nullius, era un tempo generale a tutte le specie di proprietà,
quando le res nullius abbondavano.




In seguito, come già vedemmo, alla proprietà sôrta dalla conquista,
si aggiunse la proprietà sôrta dallo scambio. Ma similmente che per
le associazioni di carattere non familiare, la pratica dello scambio
dovè introdursi nei costumi, prima che se ne formasse nelle menti
una idea chiara, precisa, accompagnata da una nozione e da un
sentimento preciso dei diritti e dei doveri, che la nuova forma di
acquisto portava seco. Le idee e i sentimenti rimasero per un pezzo
ancor quelli dei tempi in cui la proprietà nasceva dalla conquista;
e la proprietà nascente dallo scambio non fu allora considerata legittima
se non si compivano quegli atti che consacravano la proprietà
nascente dalla conquista.









Ecco come secondo me si può spiegare quel fatto, la cui stranezza
fu troppo poco avvertita dagli storici del diritto, che cioè noi vediamo
nei contratti primitivi la proprietà nascente dallo scambio esser consacrata
da atti di conquista. Nell’antico Diritto tedesco era necessario,
per la validità di un acquisto di fondi, che l’acquirente vi facesse
sopra atto di padrone, rompendo rami o convitandovi amici o passeggiandovi
sopra. Nella mancipatio romana, il compratore, alla presenza
di cinque cittadini romani e del libripens, diceva: Hunc ego
hominem (se si trattava di uno schiavo: se si trattava di un altro
oggetto, si nominava) ex jure quiritium meum esse aio; isque mihi
emptus est hoc aere aeneaque libra: percuoteva poi la bilancia; e
doveva, come Gaio ci dice espressamente (I, 121), ghermire una ad
una le cose, se erano parecchie. Non si sa se il venditore pronunciasse
anch’egli qualche formola; ma è certo che la formalità essenziale
della cerimonia era quell’atto di padronanza e di conquista,
compiuto sulle cose.




Così pure nel Medio Evo bastava al coerede di porre il piede nel
castello di un feudo dipendente dalla successione, per diventarne
padrone e non poterne più essere spossessato, secondo le leggi anglo-normanne,
che da un breve del Re‍[97].




Evidentemente queste formalità sono intimamente contradditorie;
perchè in esse non la cessione o la volontà del testatore garantiscono
il diritto, ma l’atto di padronanza fatto sulla cosa. Io credo
perciò che quelle formalità appartengono a tempi in cui la trasmissione
delle proprietà o per scambio o per altri mezzi cominciava a
introdursi negli usi; ma in cui non si era ancora stabilita ben forte
l’associazione tra l’idea della cessione volontaria e l’idea del diritto
dell’acquirente a vedersi rispettato l’acquisto: rimaneva invece ancor
forte l’associazione tra gli atti di prensione e il rispetto e l’idea
di una proprietà individuale. Quindi le cose cedute per scambio si
coprirono con la protezione di questi atti di conquista, che servivano
nei tempi precedenti; e ancora per un pezzo il titolo giuridico
di una proprietà non fu la cessione volontaria fatta dal precedente
proprietario, ma la conquista. Ecco perchè il cerimoniale della

conquista sopravvisse ancora per qualche tempo nel cerimoniale della
vendita; e la presa di possesso del coerede generava in lui, secondo
l’opinione generale, un così forte diritto di proprietà da non potere
essere distrutto che con un mezzo estremo.




3. È probabilissimo che il ratto sia stato la prima forma di conquista
della donna nel mondo umano; sia perchè tutto induce a credere
che quella lotta sessuale, così bene studiata dal Darwin per il
mondo zoologico, sia nel mondo umano passata per quello stadio
prima di raffinarsi nelle più civili forme moderne; sia perchè troviamo
il ratto vero in uso nei popoli selvaggi più rozzi e specialmente
negli Australiani, che mettono sotto i nostri occhi il ritratto
forse più verosimile di ciò che dovette essere un giorno anche la
più ingentilita umanità di oggi. In ogni modo supponiamo che il
ratto reale esistesse in origine; la naturalezza con cui il cerimoniale
del ratto si spiega in tal caso potrà essere una conferma dell’ipotesi
stessa.




È noto come al ratto successero altre forme di matrimonio, specialmente
la compra; e che intorno alla compra si ricamò poi tutta
la pantomima simulante il ratto. Si capisce che tale trasformazione
si fece specialmente allo scopo di evitare le lotte che sorgevano per
i rapimenti delle donne: giacchè la donna, rappresentando nella
vita selvaggia una utilità, come l’animale da soma, è considerata e
difesa come una proprietà. Ma questa trasformazione non può essere
avvenuta ad un tratto; era impossibile che l’uomo trovasse repentinamente
l’idea che si potevano evitare le lotte comprando la sposa,
il salto sarebbe stato troppo brusco; e l’uomo, specie il selvaggio,
non ha tanta potenza critica e inventiva; ma accetta passivo i costumi
tradizionali. Ci dovè essere un termine di passaggio: e
questo fu la coesistenza, in un periodo, delle due forme, il ratto
reale e la compra. In origine il prezzo, che servì poi a comperare
la sposa, non fu forse che un mezzo di propiziazione, un dono che
il rapitore faceva alla famiglia della sposa per placarla e farla rinunciare
alla vendetta; era dunque successiva al ratto e una delle tante
forme di donazione in uso tra i selvaggi. Così tra i Turcomanni, il
matrimonio spesso è contratto così: i due fidanzati fuggono in un
obah vicino, dove sempre sono accolti ospitalmente e dove passano

la luna di miele: frattanto i seniori dei due obah si interpongono,
fissano un prezzo, pagato il quale, i due sposi ritornano; e la ragazza
rimane allora sei mesi od un anno ritirata in casa, senza che
il marito possa vederla se non di nascosto: dopo tornano insieme
e il matrimonio è conchiuso‍[98].




Diffondendosi l’uso di comporre le inimicizie derivanti dai ratti
delle donne con doni, può essere invalsa a poco a poco l’abitudine,
non di fare i doni dopo compiuto il ratto, ma prima di avere la
donna: può questo essere stato uno dei mezzi con cui i più ricchi
la vincevano sui rivali più poveri e con cui i genitori si assicuravano
il mezzo di trafficare le proprie figlie a buone condizioni, sottraendosi
alla necessità di dover accomodarsi come potevano, quando
la fanciulla non era più in loro mani. Ma sarebbe un errore credere
che generalizzato l’uso di indennizzare anticipatamente la sposa, l’uso
del ratto dovesse subito cadere: qui si genera, per effetto del misoneismo,
una delle tante contraddizioni di cui è così ricca la storia dell’uomo.
Noi troviamo infatti presso alcuni popoli la compra e il ratto
reale della sposa coesistere. In alcuni distretti della Nuova Zelanda,
sebbene il matrimonio fosse preceduto da un contratto, la lotta era
accanita; i parenti custodivano gelosamente la ragazza; il fidanzato
doveva impadronirsene a mano armata, e talora ne usciva molto malconcio‍[99].
In altri distretti era già un po’ meno accanita; ma siccome
il fidanzato doveva lottare con la sposa, e le donne erano là
molto robuste, la contesa durava spesso per ore‍[100]. Nel Kamtchatka
il fidanzato deve pagare avanti la sposa, servendo nella famiglia di
lei, talora per anni: ma quando ha compiuto il suo laborioso noviziato
di sposo, deve ancora impadronirsi violentemente della sposa
che, difesa dalle donne della iourte, deve subire dall’uomo una
specie di oltraggio al pudore. Allora è sua moglie; ma prima la
battaglia dura talora dei giorni‍[101]. È che, sebbene si vada introducendo
il costume dell’indennizzo e della compra, per la lunga abitudine
di conquistarsi la sposa con la forza, non si concepisce altro

modo di averla che con la forza; e una donna avuta pacificamente
non sarebbe considerata come moglie. Di più, siccome alla lotta si
associano spesso sentimenti di vanità, e in molti popoli l’audace conquistatore
di femmine è ammirato molto dagli uomini e anche...
dalle donne, così sarebbe un disonore aver la propria sposa pacificamente.
Inoltre abbiamo visto che, quando lo scambio delle cose
manca o è rudimentale, o grandissimo è il numero delle res nullius
appartenenti a chi le conquista, sono necessari gli atti di prensione
e di conquista a far sentire il proprio diritto di proprietà sulla cosa:
così la proprietà della donna, tanto tempo acquistata con la forza,
non dovè sentirsi dall’uomo che dopo una conquista violenta, anche
quando l’uso della compra si diffondeva, per la resistenza dell’antico
sentimento a trasformarsi nel nuovo. Fors’anco le donne non sentivano
la forza del vincolo matrimoniale e non si consideravano come
mogli, se non dopo rapite‍[102].




In uno stadio dunque di evoluzione per cui passarono, secondo
me, tutti i popoli che conservano le traccie del cerimoniale del
ratto, la compra non fu che un mezzo di composizione anticipata
per il ratto; ma il ratto era ancora il modo di acquisto. Noi troviamo
nel matrimonio una contraddizione analoga a quella trovata
nella mancipatio romana, di un contratto cioè nascente dallo scambio,
che si afferma con un atto di conquista.




Giunti a questo punto è facile immaginare le trasformazioni ulteriori
di quel costume. Non avendo più la lotta una ragione reale,
a poco a poco i difensori della donna avranno diminuito il loro accanimento
e con quello dei difensori diminuì certo l’ardore dell’assalitore,
al che già si vede accennare in alcune parti la cerimonia

della Nuova Zelanda (Earle). Così a poco a poco si è ridotto a una
sopravvivenza sparuta, a una pura pantomima, conservata dalla
enorme forza di conservazione di tutti gli usi sociali, deformata nei
suoi particolari dalle piccole modificazioni accidentali, sino, talora,
a mutar quasi aspetto, come accade di tutte le cerimonie che esistono
ancora senza uno scopo vivente. Enorme è il numero dei popoli
in cui troviamo questo cerimoniale, più o meno mutato nei
particolari dai capricci di quelle accidentali variazioni, fino a tramutarsi
talora in una danza: onde vien fatto di meravigliarci e quasi
di sorridere a questo spettacolo dell’evoluzione che nei capricciosi
meandri del suo corso eterno senza direzione determinata, trae dalle
lotte sanguinose di un tempo, gli allegri balletti e le liete cerimonie
di un’altra età.




4. Un processo analogo ha dato origine al simbolismo del processo
romano che simula, come è noto, un duello.




È certo che, specialmente tra i popoli militari, le dispute private
relative ad ogni questione, si sciogliessero un tempo con la spada.
Anche creato e rafforzato lo Stato, il potere sociale non intervenne
a separare i combattenti, per avocare al proprio giudizio la decisione
della disputa; perchè dalla lotta cruenta delle armi alla lotta
pacifica delle ragioni troppo grande è l’abisso, e tale, che d’un salto
l’uomo non poteva varcarlo. Lo Stato restrinse la sua azione, in
origine, a regolare le condizioni della lotta, che doveva compiersi
in presenza di un suo rappresentante. Tale era la condizione del
duello giudiziario presso gli antichi Tedeschi.




Vediamo ora per quali trapassi alla lotta materiale sia succeduta
la battaglia ideale delle ragioni. Secondo il Dugmore, il processo
cafro simula una spedizione armata della tribù a cui appartiene l’attore,
contro la tribù del convenuto. «Esce la prima in armi e va a
porsi in vicinanza dell’altra tribù, dalla quale, appena li vedono,
escono tutti gli uomini armati e vanno a porsi in un altro luogo,
lontano dal primo. Succede un lungo intervallo di silenzio, dopo il
quale incominciano le trattative, che si perdono spesso in un interminabile
seguito di discussioni capziose»‍[103].









Si dice spesso che i tribunali furono istituiti per frenare l’anarchia
della giustizia privata, ma è impossibile però che questa riforma sia
stata attuata ad un tratto. L’uomo primitivo che risolve ogni questione
con la spada, trova normalissimo questo mezzo, che a noi pare assurdo,
e non concepisce che ve ne possano essere altri: anzi si ribella
a quei metodi, che solo a noi sembrano ragionevoli, se da un
despota più intelligente gli vogliano essere imposti. Così Teodorico,
questo Pietro il Grande dei Goti, che, educato ai costumi romani,
ne aveva capita e ammirata la civiltà, volle imporre ai Goti l’abbandono
del duello giudiziario; ma frequenti sono nel suo Editto
i lamenti perchè i sudditi si rifiutano di sottoporre le questioni ai
suoi giudici, per deciderle invece con l’armi, e non riconoscono
così la grande riforma civile che egli voleva introdurre. Anche
Carlomagno, mente troppo alta per i rozzi tempi in cui visse, dovè
minacciare pene severissime contro i duelli giudiziari; ciò che
dimostra che le sue riforme civili erano sgradite ai suoi popoli: e
lui morto, il regime di guerra si ristabilì senza contrasto. Nulla v’è
d’assolutamente assurdo e intollerabile per l’uomo; e quel costume,
che sembra orrendo in un dato tempo, può essere sacro per un altro.




Quindi le idee e i sentimenti non possono essere mutati, rispetto
al duello giudiziario, ad un tratto. Quando cominciò a introdursi
l’uso di risolvere le questioni con la discussione, non si può credere
che si mettessero subito in un canto le armi: in origine la
soluzione incruenta della questione dovè essere una felice eccezione
in qualche caso meno complicato e per cui le passioni non si fossero
scaldate soverchiamente; mentre in altri casi, le parti anche
andate sul terreno con il proposito di definir la questione pacificamente,
avranno finito per troncarla colla battaglia. Insomma, l’idea
che il giudizio era una lotta personale, dovette rimanere: solo modificandosi
in questo che si credeva che essa fosse un duello a cui
era probabile una soluzione pacifica, ma che poteva anche finir nel
sangue: quindi ci si andava armati e pronti alla battaglia. È lo
stadio che noi vediamo presso i Cafri: essi vanno al giudizio armati
come se dovessero combattere, e poi, invece che con le armi, la
questione si finisce con le parole. Gli etnologi non dicono se mai
essi ritornino al sistema primitivo della lotta; se ciò fosse, significherebbe

che l’uso di risolvere la questione pacificamente è ormai
così radicata, che il pericolo di una ricaduta nell’antica violenza è
scomparso; le armi sono allora portate sul luogo, per quella tenace
resistenza che è comune a tutti gli usi.




Quella legge di Alfredo, re d’Inghilterra, che riportammo più
sopra, è un’altra prova, che proprio tale fu la base di transizione
dal duello al processo. Che dispose il re d’Inghilterra, che, pur desiderando
nell’alta sua mente d’abolire i costumi sanguinosi dei
duelli giudiziari, capiva certo che d’un colpo non avrebbe potuto
schiantare un uso così radicato? Dispose appunto che, prima di battersi,
l’offeso tentasse tutte le vie per risolvere la questione pacificamente;
che bloccasse nella sua casa l’offensore e gli domandasse
giustizia; che, fallita quella prova, ricorresse all’ealdormann; e, ove
questi si mostrasse sordo, al re; riuscite inutili queste pratiche,
si battesse allora. Evidentemente, per l’offeso, il modo di avere giustizia
non era punto mutato: era sempre un duello, a cui egli si
avviava armato e pronto a combattere; ma che poteva anche in certi
casi risolversi senza il bisogno delle armi. La condizione della giustizia
privata, in quel tempo, dovette insomma essere quella stessa
che noi troviamo oggi nei rapporti internazionali: i Governi ricorrono
talora all’arbitrato, ma tengono asciutte le polveri e considerano
ancora come suprema ratio la forza, nel caso che l’arbitrato
non riesca.




In quel curioso fossile del Diritto romano, che è il più antico
processo, si possono, con una attenta analisi, rintracciare i vari periodi
di sviluppo percorsi da quell’organismo, quand’era vivo.




Esaminiamo quella che fu una delle forme più antiche, e forse
anche la più antica: l’actio sacramento in rem. Se si trattava di
cose mobili, dovevano esser portate in giudizio: quando fossero mal
trasportabili, se ne portava una parte. Ciò fatto e informato il giudice
degli avvenimenti e della ragione del litigio, si cominciava ad
attuare in sua presenza la legis actio sacramento. Supponiamo che
si trattasse di uno schiavo: colui che primo vendicava, tenendo la
verga (festuca, sostituzione della lancia) in una mano, con l’altra
apprehendebat, cioè afferrava lo schiavo; e intanto si alternava il
seguente dialogo: Hunc ego hominem ex jure quiritium meum esse

aio secundum suam causam sicut dixi ecce tibi vindictam imposui.
Nello stesso tempo festucam homini imponebat, cioè lo toccava in
segno di padronanza. L’altro faceva e diceva la stessa cosa, e stendeva
sulla cosa contrastata la sua mano; stavano allora su questa
due mani, ciò che era detto consertio manuum, che simulava una
occupazione risoluta e potente, e passava anche come frase di guerra.
Era il primo periodo dell’actio, che riassumeva, come si vede, la
sfida. Dopo ciò, il pretore interveniva dicendo: Mittite ambo hominem,
e le parti lo lasciavano andare; ma colui ch’era stato il primo
a vendicare, voltato all’avversario, soggiungeva: Postulo anne dicas
qua ex causa vindicaveris; al che l’altro riprendeva: Jus peregi
sicut vindictam imposui‍[104]; e il primo replicava sfidandolo a una
scommessa: Quando tu injuria vindicavisti D. aeris sacramento te
provoco; il secondo allora conchiudeva alla sua volta, accettando la
scommessa: Similiter ego te. Le parti, giunte a questo punto, domandavano
di essere rinviate al giudizio, che seguiva dopo trenta
giorni ed era una specie di applicazione ai fatti, totalmente scevra
da ogni ingerenza del pretore, che non faceva altro se non decretare
sulle vindiciae, cioè costituire un possessore provvisorio e comandargli
di dare all’avversario i praedes litis et vindiciarum e ricevere
da ambedue i praedes sacramenti in garanzia che il perdente
avrebbe pagato la sua scommessa.




Quasi eguale era la procedura, quando si trattava di cose immobili,
salvo alcune inevitabili differenze. Nei tempi più antichi, le
parti si portavano sul fondo, e là si eseguiva la deductio o lotta fra
i due litiganti, di cui l’uno tentava di cacciare l’altro; più recentemente
si portò al giudizio una zolla‍[105].




È ora possibile tentare una probabile ricostruzione delle fasi, attraverso
cui passò il processo romano? Credo di sì. Esso era in origine
un duello, a cui assisteva un rappresentante dell’autorità (in
principio forse il re stesso), non per decidere egli la disputa insorta,
ma per sorvegliare la battaglia e provvedere che fosse fatta

in date condizioni di mutua lealtà. Sull’uso del duello si innestò poi
l’uso della decisione rimessa ad un arbitro: ma non ad un tratto e
repentinamente, bensì per un trapasso graduale, ch’è segnato dalla
scommessa. Che i Romani abbandonassero ad un tratto l’uso di
troncar le questioni con la spada, era impossibile; ma fu invece possibile,
che a poco a poco, si diffondesse l’uso di scommettere tra
le due parti che un terzo, scelto ad arbitro, avrebbe dato ragione
a sè; perchè quello era una specie di duello trasportato sopra un
campo differente; a cui l’avidità di guadagnare, oltre la cosa, anche
la posta, poteva fare accondiscendere facilmente; e che all’antico piacere
di uccidere l’avversario, oltrechè di prendergli l’oggetto conteso,
sostituiva il piacere di vincergli una somma di denaro; non
aboliva cioè totalmente quel piacere, come avrebbe fatto l’uso, repentinamente
introdotto, di mettere senz’altro la questione all’arbitrio
del magistrato‍[106]. Ma quando l’uso della scommessa cominciò
a diffondersi, per il processo tante volte descritto, le idee non cambiarono
subito, ma si credè di muovere sempre a un duello, che
poteva invece finire con una scommessa; quindi si andava armati,
si faceva la sfida, come nei casi ordinari: e tutti questi atti, abbreviati
e deformati, rimasero per la tenace resistenza a sparire
dagli usi, anche quando il costume della scommessa prevalse in modo
che il duello non fu più usato.




Tutto ciò è confermato dallo stranissimo fatto, che il pretore non
si ingeriva menomamente nella soluzione della questione: segno che
egli rappresentava ancora il magistrato che in tempi più antichi assisteva
alla lotta e che nel periodo di trapasso ebbe forse l’ufficio
di eccitare i litiganti ad appigliarsi, invece che alle armi, alla scommessa
e al giudizio arbitramentale di un terzo.




5. Per questo innato conservatorismo dell’uomo, le idee più sono
antiche, più sono tenaci, e più violenta ribellione suscita ogni tentativo
di modificarle. A tutti è noto che è più facile perdere un’abitudine
contratta da un mese, che quella da un anno; lo stesso accade
delle idee: e le idee che sono patrimonio comune da dieci generazioni,

si possono più facilmente sostituire che quelle che lo sono
da cento o da mille generazioni. Di qui una conseguenza singolare:
siccome le idee più antiche sono le più religiosamente conservate,
e siccome, essendo più antiche, rimontano quasi sempre a periodi
di minore esperienza e di maggiore ignoranza, e quindi sono quasi
sempre più errate che non le più recenti, ne viene che l’uomo
tiene appunto più appassionatamente a quelle idee che sono meno
ragionevoli.




Non da altro deriva la grande importanza che nel diritto a certe
epoche si annette ad alcune formalità antichissime, che sono tanto
più religiosamente osservate, quanto meno hanno di ragione reale.
È noto come in origine il corpo giudiziario fosse costituito dall’assemblea
militare, cioè da tutti i guerrieri. Era perciò naturale che il
luogo di riunione dovesse essere all’aperto e spazioso: in una foresta,
in un prato, su una piazza, ecc., ecc.; ma ecco che anche quando il
potere giudiziario passò dall’assemblea militare al re o ad un suo
ufficiale, rimase una formalità quasi sacra per lui, quella di tornare
a rendere la giustizia in quei luoghi, dove la rendeva già l’assemblea
militare. Così gli Elettori di Germania andavano, sino al sedicesimo
secolo, a proclamare il nome dell’imperatore eletto, sulla montagna,
cioè là dove probabilmente era in antico eletto dal popolo. Nel
Medio Evo abbiamo notizia di tribunali adunati in riva ai fiumi‍[107],
ai laghi‍[108], intorno a fontane‍[109], a sorgenti e a pozzi‍[110], sui
ponti‍[111]. Luigi IX, ci racconta Joinville, andava spesso nel bosco
di Vincennes, e sedutosi sotto una quercia, ascoltava i reclami e i
piati di chiunque si presentasse‍[112]. I sovrani ebraici tenevano giurisdizione

«nelle porte», luogo ordinario di riunione presso i popoli
orientali. Tra gli antichi Romani, il re amministrava la giustizia nel
luogo dell’assemblea, seduto sopra un carro. Nel libro del Gomme,
Primitive Folk-moots, sono molti esempi da cui risulta, che tra gli
antichi tedeschi il Königs-stuhl (seggia reale) era un banco di erba
verde‍[113].




Nè da altra causa trae origine l’importanza che si attribuisce anche
oggi alla pubblicità e oralità dei dibattimenti, specie penali, quasi
che tali formalità fossero una grande conquista della civiltà, mentre
non sono che un ritorno a costumi antichissimi. La pubblicità, oggi
inutile, anzi dannosa, perchè si riduce a un centro di suggestione
criminosa e ad uno sfoggio di teatralità del delitto che non è certo
la più morale, è un avanzo degli antichi giudizi popolari; l’oralità
poi dei dibattimenti risale al tempo in cui le discussioni si facevano
tutte con la parola, perchè mancando le leggi scritte, il tenore delle
costumanze era affidato alla memoria dei rapsodi o bardi, quando
l’uso della scrittura era molto minore che non al presente. Così gli
abitanti delle isole del mare del sud «avevano fatto — scrive l’Ellis — delle
loro ballate tradizionali una specie di autorità classica, a
cui si riportavano per la determinazione d’un fatto contestato della
loro storia». Quando un dubbio sorgeva «come mancava un punto
d’appoggio fisso, non potevano che opporre una tradizione orale ad
un’altra: ciò che trascinava fatalmente le parti ad una discussione
lunghissima e spesso ostinata»‍[114]. Ecco perchè noi diamo ancora
più importanza alla deposizione che il teste fa all’udieuza, che non
a quella che fece innanzi al giudice istruttore: mentre dovrebbe essere
il contrario, perchè questa è di data più recente e più vicina
agli avvenimenti, ed è fatta in condizioni migliori, lontano cioè dal
pubblico, dall’accusato, dall’apparato della giustizia, che possono
impressionare il teste e anche involontariamente fargli scambiare o
confondere i ricordi. Ora, quando tra un secolo o due la scrittura
avrà sostituito in gran parte la parola nei processi e i giudici non
esamineranno più l’imputato pubblicamente e si formeranno poi la

idea complessiva del suo carattere e della sua colpabilità leggendo
i rapporti scritti delle testimonianze, gli uomini di allora si meraviglieranno
che un tempo il processo fosse una così strana mescolanza
di oralità e di scrittura, che il testimone venisse a ripetere
ciò che già aveva detto ed era stato ridotto a protocollo; che infine
si facesse tutta quella rappresentazione teatrale così costosa, così incomoda
e così inutile, come noi ci meravigliamo di veder coesistere
la compra e il rapimento presso certi popoli. Qualcuno anzi potrà
anche supporre, come si è supposto per il cerimoniale del ratto e
del duello, che fossero quelle formalità appositamente stabilite, per
ricordare che anticamente i dibattiti erano orali.




6. Parrà forse strano di voler fondare tutta la teoria di questa
classe di simboli sopra una contraddizione. Ma possiamo noi asserire
che l’uomo sia un essere logico? Roberto Ardigò, in un suo
scritto stupendo, ha risposto di no. «I dati della cognizione di un
uomo, egli scrive, cadono nella sua coscienza a poco a poco, in tempi
diversi, per vie disparate, in modi vari, con direzioni opposte. E
vi si incontrano a caso, come i detriti e gli oggetti d’ogni sorta,
trascinati dagli affluenti nel fondo di un grande fiume da plaghe opposte
e lontanissime. Anzi, siccome il massiccio fondamentale della
psiche è lo stesso patrimonio comune delle cognizioni tradizionali
della società, nella quale si forma, e questo patrimonio è la sovrapposizione
storica dei trovati difformi e discordanti delle età passate,
così la coscienza può paragonarsi alla roccia geologica costituita di
una serie di stratificazioni affatto diverse l’una dall’altra»‍[115]. L’irragionevole
è dunque una forza della storia tanto e forse più che la
ragione; e colui che si figge in capo di voler spiegare con la logica
le vicende del genere umano, potrà essere un grande erudito, ma
della storia non capirà mai nemmeno una sillaba.




Nel che le idee e i sentimenti si dimostrano obbedire alle leggi
comuni di tutti gli altri fenomeni naturali. È forse logica la natura
quando conserva ancora per migliaia e milioni d’anni, in una pianta
o animale, un organo divenuto inutile, prima di sopprimerlo con la

lunga atrofia? Così sono le idee e i sentimenti: anche divenuti inutili,
durano ancora per un pezzo a sussistere, finchè spariscono,
dopo il lungo disuso.




E si ha insieme una riprova che l’uomo non ha mai creato istituzioni,
usi, ecc., dietro una idea preconcepita; e che la sua determinazione
non entra in nulla nei risultati ultimi a cui arriva l’opera
sua. Non fu l’idea del contratto o della discussione pacifica che fecero
sostituire la compra e il giudizio al rapimento e al duello: ma
la compra e il giudizio sostituiti al rapimento e al duello generarono
con una lenta suggestione l’idea del contratto e della discussione
giudiziaria nel cervello dell’uomo.







Capitolo IV.
Simboli di riduzione.





1. I sensi, anche quello della vista, che è il più importante per la
comunicazione col mondo esteriore, ci dànno un’immagine alterata
della realtà, perchè sono tutt’altro che strumenti di precisione.




Una delle più importanti differenze che passano tra le cose come
sono e come le vediamo, è questa: che se le cose sono troppo complesse
o troppo numerose, noi non ne percepiamo che i tratti principali
o una parte; e solo per effetto delle esperienze anteriori riconosciamo
l’oggetto, nonostante l’imperfetta sensazione. Quando noi
guardiamo un vasto prato, non ne discerniamo certamente nè tutti
i fili d’erba, nè tutti i fiori; ma abbiamo una sensazione complessiva
di verde, in mezzo a cui risalta la sensazione di un filo d’erba
o di un fiore più illuminato. Se entriamo in un bosco, non percepiamo
certo distintamente tutti gli alberi nel loro complicato intrecciamento;
il campo visivo non è occupato che da un piccolo numero,
e di questi, quelli che sono nella zona della visione diretta
sono veduti più chiari: gli altri sono invece in una semioscurità.
Secondo il Reymond‍[116], quando noi fissiamo una parola posta in
mezzo ad una riga, non possiamo riconoscere nemmeno approssimativamente
le parole poste alla estremità della linea; anzi, in una
stessa parola noi possiamo ottenere tutt’al più la visione perfetta di
una sola lettera, mentre la forma delle lettere attigue può essere indovinata:

ma esse appariscono già con contorni indecisi ed indeterminati.




Tutto ciò dimostra che il campo visivo è ristretto; e per questo
riescono così preziosi i movimenti del globo oculare, che si rimediano
in parte supplendo con la molteplicità delle sensazioni alla
loro insufficienza. Le sensazioni che noi abbiamo delle cose complesse,
sono sensazioni ridotte.




Tale riduzione si estende naturalmente dalle sensazioni alle immagini
e alle idee, che non sono se non sensazioni trasformate.




Se noi cerchiamo di rappresentarci una foresta, vedremo mentalmente
un certo numero di alberi, ma non certo tutta la loro moltitudine.
«Quando si parla di un certo individuo, scrive lo Spencer,
noi ci facciamo di lui una idea abbastanza esatta. Se si parla della
famiglia a cui appartiene, probabilmente di essa sarà rappresentata
al pensiero soltanto una parte: dovendo prestare attenzione a ciò
che si dice della famiglia, noi non ce ne figuriamo che i membri
più importanti conosciuti da noi, e trascuriamo gli altri, di cui abbiamo
una idea vaga, che all’occorrenza potremmo compiere. Se,
per esempio, la famiglia di cui si parla appartenesse alla classe degli
affittaiuoli, noi non enumereremmo nel pensiero tutti gli individui
appartenenti a questa classe, nè crederemmo di poterlo fare se ci
fosse richiesto; ma noi ci contentiamo di considerare alcuni pochi
individui e di ricordarci che di questi se ne potrebbero considerare
all’infinito... In tutta questa serie di casi vediamo che più aumenta
il numero degli oggetti raccolti insieme nel pensiero, più il concetto,
formato di pochi esempi tipici, combinato con la nozione della
moltiplicità, diventa simbolico, non solo perchè cessa di rappresentare
l’ampiezza del gruppo, ma anche perchè, siccome il gruppo diventa
sempre più eterogeneo, gli esempi tipici pensati sono meno
simili alla media degli oggetti contenuti nel gruppo»‍[117].




Tutto ciò è così vero, che un grande artista, il Tourguenieff,
aveva, senza saperlo, basata la sua teoria estetica della descrizione
sul processo di riduzione. Secondo lui, la descrizione era tanto più
perfetta quanto più si limitava a riprodurre quel particolare più

caratteristico, che richiama per associazione l’impressione complessa
di tutta la scena; tanto egli aveva intuito che nei grandiosi e complicatissimi
quadri della natura noi non notiamo che alcuni tratti
più risaltanti. «L’ingegno descrittivo, scrive il Bourget, pareva al
Tourguenieff consistere tutto nella scelta del particolare evocatore.
Egli lascia la visione risuscitare in lui e nota il particolare, che risorge
primo, e che è sempre l’essenziale, quello a cui gli altri fanno
corteo»‍[118].




Come esiste nelle sensazioni, nelle immagini e nelle idee, la riduzione
si applica anche ai sentimenti, che da quelli prendono origine.
L’amore, la ripulsione, l’entusiasmo, la paura che destano in
noi certi oggetti molto complessi, sono eccitati da quegli aspetti dell’oggetto
che noi percepiamo più vivamente e non da tutto l’oggetto,
che non apparisce intero alla coscienza. Baudelaire odiava Bruxelles
perchè gli alberi non vi odoravano come a Parigi, cioè per quel difetto
particolare che, ad un iperosmico come lui, doveva essere di
una importanza massima‍[119]. Il Krafft-Ebing notò come anche negli
uomini sani l’amore per una donna è determinato in generale da
una qualità speciale; chi ama più gli occhi di un dato colore, chi
la pelle fina e delicata; chi la taglia snella ed elegante, chi i capelli
abbondanti o il piede e la mano graziosi; altri invece sono
eccitati da qualità morali ed intellettuali, la grazia, la bontà, lo spirito;
e moltissimi sopratutto dalla voce, che conserva tra gli uomini
quella potenza di seduzione che ha tra gli uccelli cantori. Il Krafft-Ebing
anzi attribuisce al fascino sessuale della voce i folli amori che le
grandi cantanti suscitarono intorno a loro‍[120].




E così pure noi notiamo la riduzione nei gesti. Come l’immagine
delle cose complesse è ridotta nel cervello, così il gesto, che si modella
sull’immagine, riesce naturalmente ridotto. I sordomuti per
esprimere «casa» inclinano l’una verso l’altra le braccia, ad indicare
il tetto‍[121]; gli Indiani del Nord-America usano un gesto analogo

per indicare tenda, accampamento; e per esprimere foresta
fitta, alzano la mano, con la palma in fuori, i diti allungati, posti
l’uno innanzi all’altro alternativamente, ad indicarne il gran numero‍[122].
Quando noi vogliamo invitare alcuno a prendere un mucchio
di oggetti minuti, gliene offriamo per eccitarlo una manciata; e quel
gesto vale come segno che egli può prendere tutto, che noi gli doniamo
tutto.




2. Questo fenomeno esercita una grande influenza sulla formazione
dei simboli. Ne è un primo effetto quel fenomeno, la cui spiegazione
sfuggì pure all’occhio d’aquila del Marzolo, così frequente nelle
lingue primitive: la reduplicazione.




In moltissime lingue, per indicare un gran numero di cose
dello stesso genere, il plurale, si usa ripetere due volte il sostantivo:
per indicare la maggiore intensità d’una azione o la contemporaneità
di due azioni, si ripete due volte il verbo. Così in malese
râda = re, râda-ráda = i re; kayu = legno, kayûan = bosco;
kayu-kayan = bosco folto; in peruviano cacha = albero; cacha-cacha
= bosco; in samoano fulu = pelo; fulu-fulu = capigliatura;
in turco bol = largo, abbondante; bol-bol = molti; a Giava pira?
= quanti? pira-pira? = molti? così pure a Samoa tufa = dividere;
tufa-tufa = dividere più volte, spesso; tala = parlare; tala-tala
= urlare; moe = dormire; moe-moe = dormire insieme; ad Hawai
luli = muovere; luli-luli = muovere spesso, scuotere; a Tonga
tete = tremare; tete-tete = tremar molto; nofo = abitare; nonofo
(sincope di nofo-nofo) = abitare insieme‍[123].




È questa una vera riduzione filologica, perchè esprime una pluralità
di cose, indicandone soltanto due. Come l’immagine di pochi
individui o di pochi oggetti serve a rappresentarci nella mente un
complesso di cose numerosissimo, così nel linguaggio la reduplicazione
del nome serve a indicare la cosa in gran numero, o l’azione

ripetuta. È la riduzione delle immagini e dei concetti riflessa nel
linguaggio; nè a noi sembra il raddoppiamento di un sostantivo incompetente
a rappresentare una pluralità di oggetti, perchè l’immagine
che abbiamo nella mente di quel complesso non è costituita
dalla immagine di più che due o tre individui; è insomma anche
essa semplicemente quasi una reduplicazione.




Così nella più antica arte greca, sui bassorilievi, una foresta era
rappresentata con un albero, un esercito con un soldato, un edificio
con una colonna: dove l’immagine già ridotta di quegli oggetti complessi
subiva ancora una nuova riduzione per le difficoltà manuali
della rappresentazione grafica sul marmo.




3. Abbiamo visto che anche i gesti sono modificati per il processo
di riduzione, quando si applichino ad oggetti troppo complessi a cui
non siano adattati. Vedemmo pure come, secondo le idee primitive,
un contratto non è valido senza la consegna effettiva della cosa.
Ecco come il gesto del Khonds, più sopra ricordato, che dà una
manciata di terra al compratore del suo campo, e quello analogo del
procuratore del signore nelle cerimonie scozzesi dell’investitura, sono
il gesto naturalmente modificato dal processo di riduzione, dell’offerta,
trattandosi di cosa che, come il campo, non si può maneggiare.
Nulla di premeditato, ma un gesto naturalmente ridotto.




Questo gesto naturale e involontario può, col tempo, essersi associato
all’idea della trasmissione della proprietà, così strettamente,
che l’offerta di una zolla o di qualche altra parte del campo divenne
il segno della vendita. La differenza tra lo stadio rappresentato dai
fatti precedenti e quello rappresentato dai fatti che seguiranno, sarebbe
questa: nel primo caso il gesto è una vera consegna del
campo, fatta sul luogo stesso; nel secondo ha valore di segno della
proprietà trasmessa in sè, e può esser compiuto lontano dal campo,
innanzi a dei testimoni. Nel primo caso bisognava veder strappare
la zolla di terra al campo e poi consegnarla; nel secondo soltanto
vederla consegnare, per l’idea della trasmissione della proprietà, più
strettamente associatasi a quel gesto.




Ecco perchè quando Tu-ouen-hsin mandò in Inghilterra la sua
missione Panthay, gli ambasciatori portarono delle pietre, prese ai
quattro angoli della montagna Zalì, per esprimere il loro desiderio

di divenire feudatari della corona britannica‍[124]. Tra i Franchi,
nelle cessioni dei fondi, il tradente dava all’acquirente una zolla, o
un ramo, o una pietra. Secondo la legge bavara, per la consegna
di una selva si dava un cespuglio di erba o un ramo‍[125], e nel
Medio Evo l’investitura di un fondo si faceva consegnando una zolla
di terra. Eguale uso troviamo, come è noto, presso i Romani. La
paglia, che noi troviamo nel Medio Evo impiegata nell’investitura di
una prateria, di un frutteto, di un campo, non è che un simbolo
analogo a quello del cespuglio d’erba, e che fu più spesso preferito
perchè più comodo; anzi era tanto la consegna della paglia, che garantiva
la prova del contralto, che la paglia era spesso nel Medio
Evo inserito nel diploma della vendita: prova palmare che il documento
scritto, frutto precoce, per quei tempi, di tradizioni romane
rinverdite, era malamente compreso.




Noi ci troviamo insomma in presenza di mezzi di prova più primitivi
che i nostri, e perfettamente analoghi a quel gruppo di simboli
che analizzammo di sopra. Solo che il processo di riduzione ha
alquanto modificato il simbolo; ed ha associato l’idea della trasmissione
della proprietà non alla consegna della cosa, ma di una sua
parte, e in seguito anche di una sua parte così minima, che il rapporto
con la cosa venduta diventa tenuissimo. Tale l’investitura per
il simbolo della paglia; e più ancora quella fatta con il simbolo di
una foglia di noce.




Associatasi poi ad alcuno di questi atti, per esempio, alla consegna
della paglia, sempre più strettamente l’idea della trasmissione
della proprietà, esso finì per applicarsi anche a cose, a cui originariamente
non poteva adattarsi, come le case: quindi noi vediamo il
simbolo diventare sempre più generale, divenire da simbolo della
vendita di un campo o di un verziere, simbolo della trasmissione
della proprietà in generale.




E nello stesso tempo esso diventa sempre più astratto, e tende a
dissolversi, perdendo sempre più il suo carattere concreto. La consegna
di una zolla di terra strappata, in presenza del compratore e

dei testimoni, al campo, è una formalità concreta e materiale, quasi
una consegna del fondo stesso: ma la consegna di un fuscello di
paglia in segno di un fondo o di una casa venduta, è già un simbolo
assai più astratto, perchè il suo rapporto visibile con la cosa
è minore, perchè il distacco tra il simbolo e la cosa è assai più
grande, e l’uomo già lo colma con le ricche associazioni mentali che
si sono formate nella sua mente. Un passo ancora: anche la fragile
paglia sparirà e il simbolismo materiale dei tempi primitivi sarà sostituito
dalle forme più ideali di prova che noi usiamo. Così a poco
a poco, senza quasi che egli se ne accorga, l’uomo è dall’evoluzione
mentale messo a faccia a faccia con le più alte e più complesse idee
astratte.







Capitolo V.
Simboli emotivi.





1. Non solo le idee, ma anche le emozioni hanno i segni o simboli
che le rappresentano e per mezzo dei quali possono essere comunicate
da una ad altra persona.




Vedemmo che una emozione, da qualunque causa prodotta, dura
un certo tempo, poi si affievolisce sino ad estinguersi: nè l’amore,
nè l’odio, nè il piacere, nè il dolore, sono, per fortuna dell’uomo,
eterni, perchè essendo anch’essi trasformazioni di forza, cessano
quando hanno esaurita la quantità iniziale di energia, che avevano
all’origine. Vedemmo pure che, per la legge dell’inerzia mentale,
quell’emozione non può rinascere, sia pure con intensità minore, se
una sensazione, stata precedentemente associata con essa nell’esperienza,
non la rieccita e ravviva. Ora i simboli emotivi sono costituiti
da queste sensazioni che hanno potere di risvegliare emozioni
sopite: per la legge dell’inerzia essi sorgono ed acquistano la loro
immensa importanza.




2. In un popolo selvaggio, il cacciatore che torna al villaggio carico
di un grosso animale ucciso, o il guerriero che, sul campo di
battaglia, abbatte un gran numero di nemici, eccitano vivamente
l’ammirazione di quanti lo vedon tornare carico della preda o ammazzare
uno dopo l’altro i molti nemici; egli stesso, nel momento in cui
porta la preda o vede a terra i cadaveri dei vinti e si sente intorno
l’ammirazione dei propri compagni di tribù, proverà intenso il piacere
della potenza individuale e il piacere dell’ammirazione. Ma divorato
l’animale o abbandonato il campo di battaglia, ben presto quei

sentimenti di ammirazione della tribù per lui e anche quei sentimenti
suoi di orgoglio, di potenza e di vanità soddisfatta si affievoliranno,
per la legge comune di tutti i sentimenti. Se noi anche oggi,
in popoli civili, vediamo generali e uomini politici, che hanno riportato
grandi vittorie o resi servigi eminenti al paese, adorati finchè
il ricordo delle vittorie o dei servigi è recente, dimenticati e maltrattati
quando il ricordo, in pochi anni, si è spento, non possiamo
dubitare che anche più rapidamente, per il minore sviluppo mentale,
nei popoli selvaggi si vada seppellendo nell’oblio il ricordo di
una impresa audace o di un atto di coraggio. Ecco la ragione ultima
del trofeo: adornandosi dei denti dell’animale, della mascella
del nemico ucciso, o di qualche altra parte, l’uomo primitivo si
carica di un oggetto la cui vista ecciterà in lui stesso quei sentimenti
di orgoglio e di piacere provati a compiere l’impresa e negli
altri il ricordo del suo valore e i sentimenti di ammirazione e di timore:
sarà quella dunque la sensazione che ridesterà, sebbene con
intensità minore, tutte le emozioni che il valore in guerra, o nella
caccia, destarono al momento in cui si mostrava. Quindi in colui che
lo porta e in quelli che lo vedono, i sentimenti della propria superiorità
e dell’ammirazione si associano con la vista del trofeo. Togliere
al proprietario il trofeo sarebbe come rubargli la gloria della
sua impresa. Di qui l’immensa diffusione del trofeo nelle razze primitive,
e l’enorme pregio in cui i trofei sono tenuti‍[126].




Il trofeo si trasforma poi, per un’evoluzione che fu studiata dallo
Spencer, in distintivo di classe e di autorità (bastone, scettro, lancia,
spada, colori vivaci, bel vestito)‍[127]. Che cosa accade allora? Il capo
e il re o il membro della classe nobile differisce dalla folla vile degli
altri mortali, per essere insignito del distintivo o vestito con abiti
speciali: ne verrà che quei sentimenti di timore o di soggezione,
che gli atti di potenza e di prepotenza del capo o della classe nobile
suscitano nei sudditi si associeranno alla vista dei distintivi e
saranno da questi risvegliati in ogni occasione. Se il capo o la casta

dominante fossero vestiti come tutto il popolo, il terrore che una
loro prepotenza può suscitare durerebbe un certo tempo e poi impallidirebbe
fino a scomparire: onde sarebbe loro necessario, per
mantenere il proprio predominio, ricorrere sempre a nuove violenze:
mentre associatisi quei sentimenti alla vista di quei distintivi, essi
risorgono continuamente, e il capo o il nobile, vestiti del loro costume
speciale, rieccitano quei sentimenti di soggezione, che generarono
le loro antiche violenze o quelle dei loro antenati, senza bisogno
di ricorrere a nuove. Analogamente il capo o il nobile, vedendo
che la riverenza è maggiore verso di loro nei sudditi, quando
essi appariscono in mezzo a loro adorni dei distintivi e sentendo allora
più intenso il piacere della superiorità propria, associano l’idea
e il sentimento della propria potenza al distintivo; si sentono più
vivamente padroni quando lo indossano. Per questo essi considerano
come una usurpazione della loro autorità ogni usurpazione del loro
vestito, perchè quei distintivi eccitano quei sentimenti di soggezione
di cui vogliono gelosamente esser soli a fruire. Come si vede adunque,
il simbolismo dell’abito è una conseguenza della legge d’inerzia, della
necessità cioè di fissare con una sensazione i sentimenti, che abbandonati
a loro stessi percorrono un rapido ciclo discendente, sino ad
estinguersi. Per questa legge, il capo selvaggio si sente allora soltanto
il padrone, quando è vestito del suo costume privilegiato; vestito
comunemente, sarebbe poco più considerato che gli altri: perciò
egli tiene tanto al suo vestito particolare come alla sua autorità.




Ecco la ragione di quel fenomeno, dimostrato universale, ma non
spiegato dallo Spencer: le leggi suntuarie. Così dall’uso di prendere
ai vinti gli abiti più brillanti, ne venne che gli abiti splendidi furono
l’insegna delle classi dominanti; al Madagascar solo il re può
portare abiti di scarlatto; solo il Kututuchtu (Gran Sacerdote mongolo)
e i Lamas possono vestirsi di giallo, e il giallo è in China il
colore imperiale; nel Medio Evo, in Francia, solo i principi potevano
vestirsi di rosso. Dall’uso di prendere ai vinti tutti gli abiti,
il vestito divenne un simbolo della libertà e della potenza; onde le
classi si differenziarono talora dal numero dei vestiti; alle isole
Sandwich, a Tonga, a Tahiti i capi si distinguono dalla restante folla
per l’enorme quantità dei vestiti che portano, a spese talora della

comodità; tra i Fundah i cortigiani si imbottiscono di vestiti, in
modo da prendere talora la forma di una palla. Dall’uso di togliere
al nemico vinto le armi e conservarle come trofeo, venne che il distintivo
dell’autorità è l’arme: così al Giappone la classe più alta
porta due spade, la media una, la infima nessuna.




Di qui l’enorme importanza attribuita dalla leggenda, dai costumi,
dall’opinione popolare ai distintivi dell’autorità. Chi non ricorda, ad
es., la corona ferrea, conservata così gelosamente, di cui Napoleone
volle cingersi a consacrare con il rispetto attribuito ai simboli
quella potenza che aveva pure una consacrazione più reale,
quella del suo genio militare? In tutta la storia medioevale le incoronazioni
hanno una parte importantissima; e per un imperatore
tedesco è sempre una grave questione diplomatica decidere dove e
per mano di chi sarà coronato. Chi non ricorda nella leggenda svizzera
di Guglielmo Tell il cappello inalberato dal Gessler a cui si dovevano
gli onori spettanti al sovrano? Monstrelet racconta che Enrico
IV, re d’Inghilterra, essendo vicino a morire, si levò a un tratto
sul letto, quando vide il figlio metter mano alla corona, che pendeva
dal capezzale, dicendogli: «Che diritto vi hai tu?»‍[128]. E quando
Luigi XI ebbe costretto il fratello Duca di Berry a cedergli la Normandia,
esigè che consegnasse l’anello ducale; e poi, in una solenne
assemblea, tenuta a Rouen il 9 novembre 1469, lo fece frantumare‍[129].
Non gli pareva di aver ben vinto il fratello, sinchè il simbolo dell’autorità
sua rimaneva.




3. Si vede così come la funzione dell’abito non sia stata solo
quella di difendere il corpo dal freddo e il pudore dagli attacchi:
l’abito ha avuto anche una altissima funzione di simbolo; è stato il
mezzo per fissare con una sensazione un gruppo di idee ed emozioni
riferentisi alla qualità, al grado, alla condizione delle persone,
diventandone il simbolo; è quasi il registro in cui ogni uomo porta
scritto la propria qualità. E viceversa l’uomo, siccome egli è schiavo
della legge d’inerzia e i suoi giudizi e sentimenti si producono accidentalmente
secondo che le sensazioni vengono a risvegliarli, si

comporta verso i suoi simili, inconsciamente guidato dall’abito e non
dall’idea delle qualità personali; si direbbe che, tutti nudi, gli uomini
si considererebbero eguali fra loro e che agli occhi dei più la
differenza tra Napoleone e un tamburino, tra Goethe e il suo servitore
è stabilita dall’abito diverso che portano. Il marchese di Castine
notò che in Russia si considerava come una stranezza un uomo,
di cui l’abito non indicasse il grado e la qualità, e la cui importanza
risiedesse tutta nei suoi meriti personali, senza alcun segno
esteriore. Oggi stesso, nella civiltà europea, abolite tutte le altre distinzioni
di abito, una sola ne è rimasta: gli abiti eleganti e gli
abiti rozzi, simbolo i primi delle classi borghesi e gli altri delle
classi proletarie; ora quale persona di elevata condizione non arrossirebbe
e non si sentirebbe come decaduta dalla sua posizione,
se dovesse uscire vestito come un muratore? Chi di noi non ha provato
che è più difficile trattar male un birbante vestito bene, che un
galantuomo vestito male? Tanto il simbolo è potente, tanto certe
date sensazioni risvegliano certi dati sentimenti, senza che noi possiamo
opporci alla loro associazione se non con estrema fatica.




Anche oggi, del resto, l’abito ha una parte importante nel simbolismo
politico-giuridico; chi non ha osservato e esperimentato che
un ordine d’un carabiniere in divisa è assai più suggestivo che un
ordine di un’autorità in borghese? Anche oggi le classi che vogliono
conservare un’individualità spiccata in mezzo alle altre, come i preti
ed i soldati, adottano un vestito speciale e lo difendono contro le
usurpazioni.




Il vestiario rispecchia perciò le condizioni politiche e sociali d’un
popolo; e un buon psicologo può descrivervi queste condizioni, solo
conoscendo i tipi d’abito in uso. Dove le differenze del vestito sono
piccole tra i vari individui, si ha un Governo poco accentrato e dispotico;
dove sono grandi, si ha l’aristocrazia o il dispotismo; gli
abiti delle classi superiori in cui entrano come distintivi oggetti di
guerra, indicano una società militare; gli abiti divisi in due specie,
i sontuosi e i ruvidi, indicano una società mercantile, composta di
un’aristocrazia finanziaria e di una plebe proletaria. E le evoluzioni
dell’abito segnalano o seguono i mutamenti della storia: il barometro
che annunciò con le sue oscillazioni la tempesta della rivoluzione

francese fu proprio la moda. «L’abito — scrive il Bukle — aveva
tale importanza nel secolo XVI, che la condizione di una persona
si vedeva subito dal suo esteriore, nessuno osando usurpare
l’abito della classe superiore. Ma nel movimento democratico che
precedette la rivoluzione francese, l’innovazione della moda si fece
sentire fin nelle riunioni mondane..... Nei pranzi, nelle cene, nei
balli, ci dicono i contemporanei, il vestito era divenuto d’una tale
semplicità, che i ranghi si erano confusi; ben presto i due sessi abbandonarono
ogni distintivo: gli uomini andarono in società in frac,
le donne in corsetto»‍[130].




L’abito si potrebbe in certo senso chiamarlo il simbolo eterno della
storia dell’uomo, della sua evoluzione psichica, politica, sociale, giuridica.




4. Numerosissimi sono i simboli emotivi di altre specie, perchè
tra questi vanno enumerate le immagini religiose, le bandiere, altrettante
sensazioni destinate a risvegliare certe specie di emozioni,
religiosa, patriottica, ecc., ecc. Ma di questi parleremo più avanti,
perchè la loro funzione è più complessa.







Capitolo VI.
Simboli mistici.
L’arresto ideativo, emotivo ed ideo-emotivo.





Studiata la genesi e la funzione di molti simboli, ci resta ad analizzare
quello che è il più sconosciuto e per certi rispetti il più importante
fenomeno del simbolismo: il processo per cui il simbolo
spesso assorbe, per dir così, la realtà che rappresenta; si sostituisce
ad essa, e perdendo il suo valore di segno, è scambiato con la cosa
che esso starebbe a significare. Sono queste le frodi che il simbolo
fa all’intelligenza umana, trascinandola spesso in errori gravissimi:
perchè anche il simbolo, mentre da un lato è un sussidio prezioso all’uomo
nella lotta per l’esistenza, dall’altro è fonte di molteplici
danni. Sono questi simboli che acquistano un valore molto più grande
del loro primitivo di segno, che io chiamo simboli mistici.




1. Dopo le profonde critiche dello Spencer alla teoria feticista della
religione, in cui egli dimostrò come l’idea che le cose siano animate è
idea già complessa e perchè tale niente affatto propria nè del selvaggio,
nè del bambino; dopo le risposte del Guyau, che tentava riprendere
l’antica teoria attenuandola e adattandola meglio ai fatti, che lo Spencer
aveva messi in luce, la questione sull’idea che si fa il selvaggio intorno
ai fenomeni, è uscita dal periodo di tradizione comunemente accettata
senza ragioni sufficienti. Senonchè, se il Guyau ha avuto ragione di sostenere
contro il suo grande avversario che i selvaggi hanno idee ben
diverse dalle nostre su molti fenomeni e specialmente su quei congegni
in uso tra i popoli civili che sembrano muoversi e agire per virtù propria,

come le armi da fuoco, le navi, ecc., non ha determinato con precisione
il processo mentale per cui quelle idee, così lontane dalle nostre,
si formano‍[131].




È ormai dimostrato che nell’idea di causa non è implicato altro concetto
che quello d’una successione necessaria di due fenomeni. Quando
noi diciamo che il fenomeno A è causa del fenomeno B non intendiamo
dire altro se non che A è continuamente seguito da B, e il processo
mentale con cui noi giungiamo a tale conclusione è quello dell’associazione.
Siccome il presentarsi di A è sempre seguito dal presentarsi di
B, mentre altri fenomeni C, D, E, F, ora si presentano ed ora no, per
la legge che la coesione e quindi l’associabilità degli stati di coscienza
è proporzionale alla frequenza con cui si sono seguiti nella coscienza‍[132]
il presentarsi di A richiamerà l’idea di B, cioè la previsione di quello
che noi diciamo suo effetto; il presentarsi di B richiamerà l’idea di A,
cioè l’enunciazione di quella che noi diciamo sua causa. Kant ha forse,
meglio di tutti, con una analisi profonda dimostrato che l’idea di produzione
(cioè che la causa generi essa l’effetto), che noi associamo a
quella di causa, è un’immagine nostra e poco giusta‍[133].




Ora, congiungendo quest’osservazione con la legge del minimo sforzo,
troveremo la causa di moltissimi errori di ragionamento commessi dall’uomo
primitivo e dal volgo, e in questi la genesi di alcuni simboli.
Supponendo che tre fenomeni A, B, C si seguano costantemente, ma
di cui B e C si possano percepire con i sensi, con la vista, il tatto, il
gusto, ecc.: A invece non sia percepibile coi sensi, sia invisibile, intangibile,
ecc., ecc., accadrà che soltanto B e C, producendo una sensazione,
solo tra le immagini e le idee loro si stabilirà l’associazione,
con cui poi concludiamo al giudizio di causa. A, non producendo nessuno
stato di coscienza, non entrerà nella serie associativa: si potrà solo
indurre la sua presenza necessaria nel fenomeno, con la osservazione
attenta, il confronto, l’analisi dei fatti, ossia con l’investigazione scientifica

e applicando i quattro metodi per la ricerca della causa, determinati
dallo Stuart-Mill. Gli elementi presenti alla coscienza, se la riflessione
non interviene, non possono essere che le immagini o le idee di
C e B, essi soli essendo già stati percepiti come sensazioni.




Ora, in quel ragionamento incosciente che per la tendenza dell’uomo
a fuggire la fatica mentale è la forma più comune, come vedemmo, del
ragionamento tra la gran massa degli uomini, questo calcolo delle cause
invisibili, che richiede attenzione e riflessione non si fa mai. Ne viene
che entrando nel campo della coscienza solo B e C, solo le loro sensazioni
e idee s’associeranno e B sarà detto causa di C a totale esclusione
di A. L’Australiano supplica il fucile del bianco di non ucciderlo‍[134]:
cioè in lui la vista del fucile si è fortemente associata al ricordo delle
sue conseguenze fatali, ma tutto quel complesso di meccanismi e di
azioni per cui un fucile può uccidere, cioè la polvere, lo scatto, l’atto
dell’uomo che fa scattare il grilletto, la cui importanza nella produzione
dell’effetto non può essere valutata che col ragionamento, non entra nella
serie associativa: la conclusione è quindi tratta dai due soli stati di coscienza
che la sensazione porge direttamente, ed è che il fucile uccide
l’uomo. Egualmente gli Esquimesi credettero che un organetto di Barberia
parlasse‍[135], cioè che quella cassa di legno emettesse essa quei
suoni, come la gola dell’uomo la parola: perchè il complesso meccanismo
con cui si può far parlare una cassa di legno non potendo essere
capito che con lunghe e difficili serie di riflessione, essi associarono semplicemente
la vista dell’oggetto al suono della musica e attribuirono
questa a quello, come a sua causa.




È questo del resto uno degli errori più comuni del ragionamento
volgare: a questo errore si deve quella cieca fiducia dell’uomo negli
strumenti che egli ha inventato, quasichè fossero essi che producono
i meravigliosi effetti, e non l’uomo che li adopera. Domandate a un
uomo del popolo che cosa fa muovere il treno e novanta volte su
cento vi risponderà che è la locomotiva: nessuno quasi pensa invece
che sia l’intelligenza del macchinista‍[136]. Nei paragoni che comunemente

si fanno tra la potenza dei vari eserciti, si enumerano sempre
gli uomini e i cannoni che ciascun popolo può mettere in campo: e
quale Italiano non crede che l’Italia sia una delle più forti nazioni
sul mare, solo perchè ha le navi e i cannoni più grossi? Nessuno
pensa che una nave formidabile o un esercito bene armato può essere
affatto inutile o anche dannoso non essendo che uno strumento, se
non è ben guidato, come un fucile Rémington in cattive mani può
essere più innocuo d’una balestra primitiva, nelle mani d’un valentissimo
arciere. Che più? perfino nel mondo della scienza noi vediamo
perdurare questo errore che attribuisce allo strumento le virtù che
sono invece nell’uomo che lo adopera: noi vediamo gli scienziati italiani
attribuire alla povertà dei laboratorî la inferiorità della produzione
scientifica italiana in confronto alla tedesca; come se il microscopio
e non l’occhio che guarda dentro e il cervello che pensa dietro
l’occhio facesse la scoperta; come se in Italia non si fossero fatte
grandi scoperte in laboratorî più squallidi di soffitte, e non si fossero
buttati milioni in grandi gabinetti, da cui non uscì nulla; come se
Haeckel non avesse formulata addirittura la legge che la produttività
d’un laboratorio è in ragione inversa della ricchezza di mezzi.




Noi ci troviamo qui dinanzi ad un arresto ideativo: vale a dire la
serie di associazioni mentali con cui noi concludiamo un ragionamento
di causalità, si restringe a quei fatti che danno una sensazione immediata,
che lasciano quindi nel cervello immagini ed idee con tendenza ad
associarsi ed esclude quei fatti che non possono produrre uno stato di
coscienza se non con la riflessione, cioè con un processo mentale assai
faticoso, da cui l’uomo comune e anche il pensatore, in quei campi che
non sono l’oggetto delle sue ricerche abituali, rifugge per la legge del
minimo sforzo.









Lo strumento si vede, gli effetti si vedono; ma l’opera dell’uomo
che muove lo strumento non si vede, quindi si attribuisce tutto il merito
dell’effetto allo strumento, dimenticando l’intelligenza dell’uomo,
senza cui lo strumento non sarebbe che un inutile blocco di ferro o di
bronzo. Ecco perchè, come osservò il Guyau, la leggenda attribuisce
sempre un potere magico alle spade dei grandi capitani, come se ad
esse si dovessero le loro vittorie.




2. Tale arresto ideativo ci spiega il concetto trascendente che l’uomo
si è fatto della scrittura che divenne per lui uno di questi simboli che
io chiamo mistici.




La scrittura e la carta sono per i negri del Congo degli spiriti che
parlano agli scrittori, e quando un Europeo li incarica di portare un
messaggio avranno cura, se per la strada perdono del tempo a divertirsi,
di nascondere la lettera perchè non sveli la loro poltroneria‍[137].




All’Annam i Francesi provocarono, senza volerlo, una ribellione
degli indigeni, perchè facevano malo uso delle carte scritte da loro
stessi e che gl’indigeni considerano come sacre‍[138]. L’Indiano dell’America
del Nord crede che le carte scritte non possano contenere menzogne,
e pregiano infinitamente una lettera di raccomandazione, indipendentemente
dal suo tenore‍[139]. Infatti il selvaggio, quando vede
l’Europeo che aprendo un foglio scarabocchiato di segni conosce le idee
e le intenzioni di un altro uomo che forse è distante mille miglia, non
può calcolare col ragionamento quel meccanismo complicato di associazioni
per cui chi scrive riduce il suo pensiero in segni e i segni grafici
risvegliano poi in chi legge le immagini dei suoni e quindi delle parole
da cui ricava poi l’idea dell’altro: egli vede costantemente che dopo tenuto
in mano un po’ di tempo il foglio, l’Europeo sa che cosa il suo
compagno lontano pensi e ne conchiude, per l’arresto ideativo, che il
foglio per una virtù sua, gli palesa i voleri dell’altro. Non potendo capire
le vie per cui lo strumento agisce egli attribuisce l’effetto a una
virtù dello strumento.









«Cos’ha da pensare l’idiota, scrive il Marzolo, che sente dietro la
lettura di una carta pronunciare le parole che un altro aveva detto a
centinaia di miglia di distanza e poi vede agire secondo la volontà di
quello che l’ha mandata? non può altrimenti, se non pensare che la
carta parli»‍[140].




Lo stesso accadde del libro. Il volgo vede che l’uomo dotto, il medico,
l’avvocato, ecc., vivono sempre in mezzo ai libri: i libri e i loro
profondi e spesso oscuri discorsi sono i due soli dati che il senso gli
dà e che quindi tendono ad associarsi; quanto al complesso meccanismo
per cui il libro non è che un mezzo di trasmissione attraverso lo spazio
e di conservazione nel tempo delle idee, egli non può calcolarlo se non
con estrema fatica. Quindi conclude che il libro è quello che istruisce
il sapiente, il pozzo a cui egli attinge le sue cognizioni straordinarie.
Di qui l’importanza del libro nelle tradizioni: ogni legislatore, ogni riformatore,
ogni uomo hors-ligne non ha mai cavato dal suo cervello le
idee che lo hanno reso celebre, ma da un libro. Fo-hi, l’uomo santo
della China, vede le leggi che dà poi al popolo, scritte sul dorso di un
serpente alato. Nel Corano la teoria del libro, applicata ai grandi uomini,
ha uno sviluppo straordinario: Dio fa discendere dal Cielo i libri
nei quali è scritta la sua volontà, il Pentateuco, l’Evangelo, il Corano
(Sur. VI, v. 9); ogni età ha il suo libro (Sur. XIX, v. 13): nessuno
degli inviati da Dio è senza libro; Dio dice a Giovanni Battista: Prendi
questo libro (il Pentateuco) (Sur. XIX, v. 31); e Gesù dice, appena nato,
alla famiglia di sua madre: Io sono l’inviato da Dio, egli mi ha dato il
libro (Sur. XVII, v. 94); O credenti, esclama il profeta (Sur. IV,
v. 135) credete in Dio e nel suo apostolo, nel libro che egli ha mandato
e nelle scritture discese prima di lui. Sarebbe questa insomma la
teoria popolare del genio‍[141].




E si capiscono così, con l’idea che i segni grafici non siano mezzo di
comunicazione, ma sorgente delle idee e delle cognizioni, le aberrazioni

della Cabala, che, scrive il Marzolo‍[142], era basata sull’idea che i
segni grafici elementari (cioè le lettere dell’alfabeto) distribuiti e collocati
in certe maniere dovevano far arrivare alla conoscenza di tutte
le cose. Cioè quella virtù, che si attribuisce alle parole, è poi attribuita
ai loro elementi, le lettere. E nel Zoar le lettere dell’alfabeto si presentano
a Dio, ognuna per persuaderlo a prendere se stessa per creare
il mondo. E si spiega così, senza ricorrere a speculazioni metafisiche
difficili, la teoria di Pitagora che diceva essere il numero la essenza di
tutte le cose: scambiando i segni, con cui noi indichiamo i rapporti quantitativi
tra le cose, per elementi essenziali delle cose stesse.




Siccome le scritture non sono un mezzo per comunicare le idee
con segni convenzionali, ma rivelano, secondo l’opinione comune,
esse stesse le idee che contengono in se stesse; siccome esse parlano
a chi sa intenderle, si capisce come in certi casi siano state
sostituite alla parola e considerate quasi, specialmente nei rapporti
con Dio, come discorsi recitati senza interruzione. Le Surate del
Corano sono cucite nei vestiti, nascoste in piccoli sacelli di cuoio;
i Buddisti ravvolgono intorno ai loro mulini delle pergamene ornate
di questa scritta: ôm mani padme hum‍[143]; i Cattolici portano entro
piccole borsette il testo stampato di orazioni: portare indosso scritte
le parole della preghiera è come pregare continuamente, per la
virtù che hanno i segni grafici di recitare a Dio la prece che in esse
è redatta.




Di qui pure la singolare efficacia attribuita a certe formole scritte.
I Maomettani e gli Zingari, quando sono malati, sciolgono nell’acqua
le carte portanti scritte le formole magiche, e poi bevono‍[144]. A
Napoli, fino a poco tempo fa, i frati di S. Severino e Sosio distribuivano
per preservativo dai mali le iniziali della formola:




In conceptione tua Virgo immaculata fuisti;

  Ora pro nobis patrem cuius filium peperisti;






che sono appunto:




I. C. T. V. I. F. O. P. N. P. C. F. P.





impresse in carte, delle quali, chi vuole salvarsi da qualche disgrazia
e guarire da un male, taglia una riga e poi inghiottisce in una cucchiaiata
d’acqua, o di minestra, come una pillola‍[145]. Come nel caso
precedente la scrittura sostituisce la parola, qui sostituisce la medicina:
è essa che guarisce. E con un simbolo analogo, in Germania
si usa ancora di togliergli, quando un malato è agli estremi, il guanciale,
e porgli sotto il capo la Bibbia: non le preghiere o i suoi
meriti salveranno dall’inferno il moribondo, quanto il libro miracoloso
di Dio; perciò glielo pongono sotto la testa, perchè al momento
di morire possieda un talismano. Ci meraviglieremo dopo ciò se gli
Ebrei raccolgono le carte stampate in ebraico, quando cadono, e le
bacino?




Nel diritto noi troviamo un simbolo, che probabilmente è derivato
da questo concetto trascendentale della scrittura, sebbene rivesta
una forma un po’ differente. In una formalità per la trasmissione
della proprietà immobiliare, usata dai Franchi, il tradente poneva in
terra un coltello, un guanto, una zolla, un calamaio e una penna,
che poi separatamente (in seguito con la carta) levava da terra e
consegnava all’acquirente‍[146]. Io credo che tale formalità (la consegna
del calamaio e della penna) derivasse dalla mal compresa osservazione
degli usi giuridici romani, in cui il documento scritto
era usitatissimo: vedendo che i contratti si garantivano, usando i
mezzi della scrittura, e non comprendendo, per l’arresto ideativo,
il complesso processo di associazione per cui il documento scritto
diventava prova, si attribuì la validità e sicurezza di quegli atti al
fatto che mentre si compievano erano presenti quegli strumenti della
scrittura, il calamaio e la penna. L’idea insomma del contratto in
presenza delle cerimonie romane non si associò nei Franchi all’idea
della documentazione scritta, ma a quella degli strumenti, che vedevano
impiegati per redigerli: e quindi per loro la consegna, oltre
che della zolla, del calamaio e della penna, aumentava la solidità
dell’atto giuridico. Era perciò un vero simbolo mistico.




3. La parola è il mezzo più usato per trasmettere i comandi, specialmente

in società piccole, in cui il capo e i suoi servi e sudditi
sono in continue relazioni di presenza. Di più la parola è uno strumento
potente di suggestione: l’uomo dalla voce gagliarda comunica
ai suoi comandi una imperiosità, che manca alle voci esili; nell’ipnotismo
le suggestioni si fanno quasi tutte con la parola, e i soggetti
restii ad un ordine dato a voce moderata, vi obbediscono, se
se ne rinforza il tono‍[147]. Quindi la potenza di un uomo può misurarsi
dall’efficacia delle sue parole; come anche noi diciamo per
esprimere l’autorità di un individuo: «Vale più una sua parola...».
Ecco perchè i popoli primitivi hanno espresso il concetto di un essere
molto potente, come Dio, attribuendo grandi effetti alla sua
parola. Nel principio della Genesi Dio crea il mondo con semplici
ordini gridati ai quattro canti del caos. In arabo, Kelam ullàh significa
parola di Dio e realtà universale. Nel Rig-Veda si legge: «I
Pitris, con parole efficaci, hanno creata l’Aurora». E identica con
la realtà universale fu concepita dai mistici la parola: il Verbum,
il Λόγος di S. Giovanni.




Anche però tale idea non si potè formare se non per effetto dell’arresto
ideativo. Un comando, anche dell’uomo più potente, non
si può eseguire se le condizioni in cui è dato non sono tali che
ne rendano possibile l’effettuazione; e il despota più potente non
potrebbe innalzar le piramidi se non avesse a sua disposizione centinaia
di migliaia di schiavi. Ma questa idea molto complessa non
si è ancora formata nelle menti primitive: quindi un essere potentissimo,
come Dio, può tutto con una parola, anche creare dal nulla
il mondo: e ciò sebbene gli Ebrei non avessero l’idea metafisica,
molto complicata, e creata poi dai teologi, della onnipotenza divina.




Ecco come è sorta l’idea della efficacia della formola e della preghiera
in sè. Così leggiamo nel Rig-Veda: «La maledizione degli
empi ha tre punte; ma la mantra (la formola del saggio) ne ha
quattro», e «solo le formole rette trionfano sui nemici». In arabo
aïat = segno, versetto del Corano, miracolo, azione, fatto prodigioso.
La benedizione in ebraico = berachà, è quella che dà tutti i beni,
che fa tutto; e presso gli Ebrei alcune parole sanavano e facevano

morire, e certe parole si usavano per medicina. La benedizione
inoltre valeva di per se stessa, appena la formola ne fosse stata pronunciata,
anche se a sbaglio e sopra una persona diversa da quella
a cui realmente si indirizzava: così, nella Genesi Giacobbe si veste
con la pelle di Esaù, carpisce al padre, semicieco, la benedizione
di primogenito, che spettava al fratello, e il vecchio poi, quando si
accorge dell’inganno in cui l’hanno fatto cadere, sbigottisce e non
sa trovare rimedio. L’idea degli effetti della benedizione si erano tanto
associati all’idea della benedizione stessa, che pronunciate le parole,
nessuna potenza umana poteva più tagliare il corso degli eventi, che
fatalmente ne derivavano, perchè l’idea che per valere dovesse non
essere data a sbaglio, non si era ancora associata‍[148].




Così nella magia entrava per molta parte la fiducia nella sterminata
potenza di certe formole. Gli incanti, gli incantamenti, come
ci rivela la stessa parola, erano un tempo formole cantate, a cui si
attribuiva una potenza superiore: in latino carmen significa anche
detto magico.




4. Questi simboli, che ho detto mistici, perchè sono simboli che
acquistano una importanza superiore al loro reale valore di segni,
per un errore logico, ci dimostrano che la logica non è, come si
credeva, unica ed universale dovunque: giacchè quello che io ho
chiamato errore logico, lo è semplicemente rispetto al nostro modo
di ragionare: ma è invece la legge naturale del pensiero per l’uomo
primitivo o ancor rozzo. L’Organon di Aristotile o il Sistema di logica
dello Stuart-Mill contengono assai più le leggi ideali del ragionamento
umano che non le leggi reali; mostrano le vie per cui
la ragione può giungere alla verità più che non descrivano le strade
che essa batte nel fatto, giungendo talora alla verità e più spesso
anche all’errore: potranno essere la legge del pensiero di un grande
scienziato, ma non la legge del pensiero primitivo o anche del moderno
pensiero del volgo. Ad ogni stadio di sviluppo mentale corrisponde
una logica speciale: e se per lo Stephenson è normale vedere
nel sole la causa ultima del movimento delle sue locomotive,
non è meno normale e fisiologico per il bambino vederla nella locomotiva,

o per il selvaggio credere che la carta parli; anzi, considerando
quanto più grande sia la parte dell’errore che quella della verità
nella vita dell’uomo, c’è da credere che i rozzi processi logici dell’uomo
primitivo e volgare siano ancora oggi più normali e fisiologici
che le grandi leggi logiche di Aristotile.




Del resto, che cosa ne sappiamo noi? Può darsi che, come la logica
si è finora perfezionata, continui a perfezionarsi ancora: e che un
giorno, questi stessi grandi concetti sulla forza, sulla materia, sulla
conservazione e trasformazione dell’energia, sull’evoluzione, che sono
oggi le ultime conquiste della ragione più sviluppata nelle regioni dell’ignoto,
sembrino idee rozze e primitive, come sembrano al pensatore
europeo le concezioni del selvaggio o le superstizioni del popolo‍[149].




5. Un fenomeno analogo, che io chiamo l’arresto emotivo, avviene
nel campo delle emozioni e dei simboli emotivi. Una emozione non è
mai uno stato di coscienza unico, ma è sempre associato ad un numero
più o meno grande di immagini e di idee, ad esempio, della persona
o della cosa a cui si riferisce: così l’emozione dell’amore implica
l’immagine o l’idea della persona o cosa amata. «L’idea ed il

sentimento — scrive lo Spencer — non potrebbero essere compiutamente
separati. Ogni emozione corrisponde ad un complesso più o
meno distinto di idee; ogni gruppo di idee è più o meno penetrato
di emozioni. Ciò non ostante vi sono notevoli differenze nella proporzione
con cui ognuno di questi elementi entra nella combinazione:
vi sono sentimenti che rimangono vaghi, perchè non sono definiti
da idee ed altri che acquistano una grande chiarezza dalle idee, a cui
sono associati»‍[150]. Le emozioni sono dunque sempre associate a un
gruppo più o meno grande di immagini o di idee: ora accade, per
una serie di cagioni, che in molte emozioni l’immagine o l’idea della
cosa a cui esse si riferiscono si attenua e nel campo della coscienza
non rimane più che la cognizione del simbolo evocatore e l’emozione;
allora questa si dirige, si arresta al simbolo.




6. È noto che nella religione, quasi dovunque e in tutti i tempi,
l’adorazione che dovrebbe elevarsi sino a Dio, si ferma alle immagini
che lo rappresentano. Ad esse, tronchi rozzamente scolpiti e
fantocci informi dei selvaggi, statue perfette degli scultori greci,
quadri dei santi della religione cattolica, croci di legno o di ferro,
ad esse si dirigono preghiere e voti, ad esclusione totale dell’essere
che rappresentano. Cook vide gli indigeni di Sandwich portar seco
in guerra gli idoli degli Dei. Quando i Messicani marciavano, in
guerra, i Sacerdoti aprivano la marcia con gli idoli. Gli abitanti dell’Jucatan,
i Chibcas praticavano lo stesso costume. — In Samuele
(2, V, 21) troviamo che i Filistei portavano seco in guerra le immagini
dei loro Dei, e l’arca considerata dagli Ebrei come dimora dell’Eterno
era portata spesso in guerra (2, Samuele, XI). Pure in Samuele
leggiamo che sconfitti gli Ebrei dai Filistei, mandarono a
prender l’arca, per ottenere la salvezza e l’ebbero, perchè il valore
dei combattenti raddoppiò‍[151]. Noto è il terrore che si diffuse in
Atene, quando una mattina si trovarono rovesciate le Erme degli
Dei, e come Alcibiade, imputato del sacrilegio, dovette sottrarsi all’ira
dei concittadini con l’esilio.




Anche il Cristianesimo, benchè sia partito da Cristo, apostolo di

una religione spirituale, non è oggi che una vera idolatria, almeno
nelle moltitudini: nuova dimostrazione che non il Cristianesimo ha
ingentilito il mondo, ma il mondo ha imbarbarito il Cristianesimo
e il divino concetto di Cristo. Come si spiegherebbe, se no, tanta
diversità e specialità di culti, nel culto della Madonna, quello, per
esempio, della Madonna di Loreto, di Oropa, di Lourdes, ecc., ecc.,
a ciascuna delle quali si attribuiscono virtù particolari? È che non
si adora la Madonna, ma quella tale o tale altra immagine sua. E per
una questione di immagini, per sapere cioè se dei pezzi di marmo
si dovevano lasciare nei tempî o toglierli, il sangue corse a fiumi
per secoli nell’Impero bizantino; sommosse popolari, rivolte militari,
congiure di palazzo, deposizioni e uccisioni di imperatori minacciarono
di mandare a picco uno degli imperi più vasti che la
storia abbia visto, e le donne di Costantinopoli giunsero sino a scannare
gli ufficiali di Leone l’Isaurico, mandati ad abbatter le immagini‍[152].
Evidentemente la rivolta fu così violenta, perchè essi, rovesciando
le immagini, distruggevano il loro Dio.




Talora invece il Dio non si confonde con l’idolo, ma con il suo
sacerdote. Nel Guzerat, i trentasette grandi sacerdoti di Wichnou
sono onorati oggi ancora come incarnazioni visibili del Dio: si pagano
cinque rupie per contemplarli, venti per toccarli, tredici per
esser frustati dalla loro mano, diciassette per mangiare il betel che
essi hanno masticato, diciannove per bere l’acqua in cui si sono
bagnati, trentacinque per lavar loro i piedi, quarantadue per ungerli
d’olio: le donne infine pagano, per essere possedute da loro,
da cento a duecento rupie.




Iddio dunque si confonde qui con il suo simbolo; e la teoria
dell’arresto emotivo ci spiega una tal confusione. Dio, nessuno l’ha
visto mai, quindi non si può averne un’immagine, se non costruendola
da noi con la nostra intelligenza: ora, per costruire mentalmente,
senza l’aiuto dei sensi, una immagine molto viva, è necessario
uno sviluppo mentale considerevole. Per questo anche oggi,
quasi in tutti alla parola Dio non corrisponde nella coscienza che

una immagine vaga e nebulosa. Ne viene che quando il contadino
vede la croce che risveglia in lui un complesso di sentimenti di
rispetto e di timore, l’idea o l’immagine di Dio, per essere uno
stato di coscienza indeterminatissimo, si associa debolmente o non
si associa affatto a quella emozione: quindi alla coscienza non sono
in quel momento presenti che la vista del simbolo (croce), i sentimenti
relativi, ma non l’immagine di Dio; e perciò quei sentimenti
non possono dirigersi che al simbolo, perchè egli solo si trova nel
campo della coscienza e dietro lui non c’è per l’adoratore l’immagine
del Dio che esso dovrebbe rappresentare. Siccome un simbolo
funziona in quanto ha la potenza di richiamare un gruppo di idee
e di sentimenti, se queste associazioni non si fanno, il simbolo passa
alla condizione di realtà, perchè l’emozione si arresta a lui e non
risale a ciò che esso rappresenta.




Ecco perchè l’idolatria ripugnò sempre alle grandi intelligenze,
da Mosè e da Maometto a Pascal e a Matteo Arnold, che protestarono
sempre, ma spesso a torto, almeno dal punto di vista delle
plebi, contro il culto delle immagini.




7. Talora il simbolo assorbisce la realtà da esso rappresentata e
diventa simbolo mistico, perchè l’emozione di cui esso è il segno,
diventa troppo complessa.




Il più caratteristico di questi simboli è la bandiera, che è un vero
simbolo mistico, perchè sostituisce interamente nelle emozioni della
massa, la patria o la società che dovrebbe rappresentare.




Un insulto fatto alla bandiera di una nazione può provocare perfino
la guerra. Alle bandiere si rendono saluti, ci si inchina, in
loro onore si sparano colpi di cannone, e ogni sera, al tramonto,
sulle nostre navi da guerra, si cala la bandiera solennemente, al suono
della marcia reale ed alla presenza di una compagnia di marinai,
che l’aspetta alla sua discesa e le presenta le armi. Alla bandiera
si rivolgono discorsi, inni, qualche volta si danno anche baci, come
se fosse una persona viva o una bella donna. In guerra, la grande
vergogna è di perdere la bandiera; arrendersi conta poco, se prima
si è avuto cura di bruciare la bandiera, come fecero molti reggimenti
francesi nel 1870: il grande onore di Britannico fu di riportare
a Roma le aquile delle legioni di Varo, cadute in mano ad

Arminio: la Germania addita ancora alla Francia le 70 bandiere strappatele
nell’ultima guerra. Dimostrazioni non se ne fanno senza bandiere;
e chi non ha sentito in un comizio gli applausi frenetici che
salutano lo spiegarsi di una bandiera nazionale? Ogni società, anche
la più pacifica, per primo atto di vita inaugura il suo vessillo con
discorsi, pranzi, luminarie: nè l’oratore d’occasione manca mai di
rivolgerle una fervida perorazione. E così ramificato è cotesto simbolo,
che nel linguaggio ne è derivata una intera legione di metafore:
abbiamo le bandiere dei partiti, delle scuole scientifiche, delle sette
religiose; i tradimenti della bandiera, le bandiere ammainate, spiegate,
coperte di obbrobrio o splendenti di gloria, ecc., ecc.




Tanto, anzi, il simbolo ha in questo caso assorbito la realtà, che
la notizia di alcuni Italiani maltrattati in terre lontane, risveglia
poco o punto i sentimenti della solidarietà sociale; mentre la notizia
che una folla briaca abbia strappato la bandiera nazionale, mette in
ebollizione giornalisti, ministri, deputati, generali, pubblico.




Non mancano nemmeno certe ingenue stranezze, che dimostrano
di che cosa sia capace l’uomo, in materia di sofismi. Nella Francia
del Medio Evo, l’orifiamma reale, la bannière charlemanne, restava
di solito, come si capisce da un passo di Raoul de Presles,
a Saint-Denis, e in guerra se ne mandava una copia; così quando
i Fiamminghi la presero a Mons-en-Puelle, il dolore non fu grande;
tanto non era l’originale!‍[153]




Eppure alle origini della civiltà la bandiera è un simbolo assai
più realisticamente e ragionevolmente inteso: la bandiera, pelle di
animale, o drappo, o ciuffo di piume inalberate sopra un’asta, è un
semplice segno di riconoscimento per i membri di una tribù o di
una schiera in guerra, e non desta di per se stessa entusiasmi. Gli
antichi Peruviani avevano una lancia ornata di piume di diversi colori,
che loro serviva in guerra di insegna: «ciò, scrive lo Spencer,
fa pensare che gli accessori della lancia, usati da prima come segni,
fornirono accidentalmente un mezzo di riconoscimento con cui raggrupparsi
intorno al Capo. Quando l’esercito dei Chibchas si riuniva,
ogni cacicco, ogni tribù inalberava sulle tende delle insegne

diverse, servendosi a ciò dei mantelli, con cui le tribù si distinguevano.
Tra i Figiani ogni schiera combatte sotto la sua bandiera; e
le bandiere si distinguono tra di loro per dei segni‍[154]». I Messicani
mettevano una gran cura a distinguere le persone con insegne
differenti, sopratutto in tempo di guerra‍[155].




A che si deve questa differenza, che sembra un peggioramento? Alla
complessità vertiginosamente crescente che ha assunto il sentimento
dell’amor patrio, con l’estendersi della superficie delle patrie e con
l’aumentare dei rapporti che sempre più intricati intercedono fra i
cittadini di un paese. I diritti e i doveri di un membro di una piccola
tribù sono elementari: il sentimento di solidarietà è una emozione
molto semplice, stante il poco numero di rapporti vicendevoli
in essa compresi: tutti capiscono la necessità e sentono il dovere di
difendere insieme il piccolo territorio, perchè se non lo sentissero,
quella tribù sarebbe, nella lotta per l’esistenza, sparita innanzi ad
altre già pervenute a questo primo grado elementare dei sentimenti
sociali‍[156].




Ma invece il sentimento di solidarietà sociale e di amor patrio diventa
enormemente complesso, quando si tratti non di piccole tribù,
ma di società numerose, complesse nella loro funzione, comprendenti
gli uomini a diecine di milioni e mutui rapporti di interessi
complicatissimi. È una emozione che non può risultare che dall’associazione
e fusione di un numero straordinario di stati di coscienza;
i quali poi non possono raggrupparsi che intorno ad una idea astratta,
l’idea della patria. Ora l’uomo, dato il grado del suo sviluppo
mentale, non è oggi capace di una così complessa emozione;
e perciò egli ve ne sostituisce un’altra più semplice, che ha per
centro il simbolo. Invece della patria, l’oggetto dell’amore diventa
la bandiera, che è una cosa visibile, tangibile, la cui imagine può
essere con facilità evocata mentalmente: intorno ad esso si associano

una serie di stati di coscienza, che formano l’emozione dell’affetto,
e che, trattandosi di un oggetto materiale, non sono
più numerosi di quelli che formano il sentimento dell’amore per
tutte le cose a cui l’uomo prende affezione nella sua esistenza. Una
emozione complicatissima è ridotta alla semplicità dei sentimenti
usuali mediante l’interposizione, tra essa e l’uomo, di un simbolo
materiale, a cui l’emozione si arresta. Ad essa si dirigono tutti i
sentimenti di ammirazione e di affetto; al di là esiste in molti un
aggregato di stati di coscienza, idee e sentimenti, molto vaghi, che
sono la nebulosa, da cui eromperà in avvenire il sentimento patriottico
realistico, e che ciascuno associa alla vista del simbolo,
come meglio può, liberamente.




Lo stesso accade nella politica. I partiti hanno sempre avuta una
forte tendenza a distinguersi, a contrassegnarsi con emblemi di vario
genere; per lo più con oggetti di vestiario di diverso colore. Chi non
ricorda le fazioni dei verdi e dei rossi a Costantinopoli? Un avanzo
di questa tendenza resta ancora nell’uso di contrassegnare i partiti
politici con dei colori: neri i clericali; azzurri i moderati e i monarchici;
rossi i rivoluzionari. Così i sans-coulottes simboleggiarono il
loro antagonismo politico contro l’aristocrazia francese nel disprezzo
della forma di abito che l’aristocrazia usava. Ma anche in questo caso,
siccome spesso un partito politico rappresenta un complesso di idee,
di interessi, di desideri, di bisogni molto numerosi e molto astratti,
il sentimento per cui un uomo si appassiona al partito e ne segue
con interesse le vicende è troppo astratto e complesso: allora l’uomo,
per il processo analizzato più su a proposito della bandiera, semplifica
l’emozione, appassionandosi per il simbolo. Chi non ricorda
il berretto frigio dei rivoluzionari francesi, gli entusiasmi e le lotte
sollevati da questo simbolo? Si battevano proprio per il berretto, dimenticando
spesso le idee e i desideri che rappresentava: e a Torino,
nel 21, per il berretto frigio si fece un massacro di studenti.
Nel periodo del risorgimento italiano, per molti anni, a Milano, ad
esempio, la lotta tra i liberali e l’Austria fu una lotta per l’emblema;
quelli cercavano di mostrare in tutte le occasioni gli emblemi
italiani (i tre colori, ecc., ecc.); questa cercava di impedirlo: e la
confusione tra il simbolo e l’idea politica si verificava tanto, che un

egregio patriota lombardo mi diceva che quando i liberali riuscivano
a inalberare una bandiera tricolore o a portare in molti delle
coccarde nazionali, erano allegri come di una vittoria riportata sull’Austria.
Si ricordi anche l’entusiasmo dei Francesi per Luigi XVI,
quando alla coccarda azzurra sostituì la tricolore: il mutamento del
simbolo entusiasmò la massa, che non calcolava quanto fosse differente
appuntarsi all’abito questo o quel pezzo di nastro, dall’abbandonare
o accettare le idee che l’uno o l’altro rappresentavano.




Tanto è poi comodo all’uomo sostituire una emozione astratta con
una emozione che abbia per oggetto un simbolo materiale, visibile,
che talora egli fa questo scambio quando anche l’emozione astratta
non è delle più complicate; e non si accorge del ridicolo in cui incorre
agli occhi di ogni persona un po’ seria. Tale è la toga, che
simboleggia nei tribunali la maestà della giustizia: si protesta in
nome della toga, si spoglia la toga per disdegno, si urla che non
si tollereranno insulti alla toga, ecc., ecc.; povero cencio, spesso unto
e consunto, preso a prestito da un usciere speculatore, che, a sentire
i discorsi, sarebbe la cosa più sacra di tutta la terra!




L’utilità del simbolo, sotto questo rispetto, è stata immensa nella
storia della civiltà. Uno dei fenomeni più strani della storia, una
forse delle più larghe sorgenti della infelicità umana, è la rapidità
immensamente più grande dell’evoluzione sociologica in confronto alla
evoluzione psichica: in pochi secoli una società può estendersi e
complicarsi immensamente, passare dalla condizione della Germania
descritta da Tacito alla condizione della Germania presente: ma nello
stesso tempo la media dell’intelligenza non cresce con eguale velocità;
resta spesso anzi stazionaria o non si perfeziona che con estrema
tardezza. L’uomo, come individuo, resta quasi sempre indietro all’uomo
come membro di una società. Ne segue che spesso l’uomo
dovrebbe, per trovarsi adattato interamente alle complesse condizioni
sociali in cui vive, esser capace di emozioni molto più complesse ed
astratte di quelle che egli possa sentire, dato il grado di evoluzione
mentale; il simbolo rimedia allora a questa impotenza, porgendo il
mezzo di sostituire alla emozione complessa una emozione più semplice,
di cui esso è il termine, e che nei bisogni della lotta per l’esistenza
può sostituirla con sufficiente utilità.









Questo vantaggio lo si nota già presso i selvaggi. Nel Dahomey, il
capo di una fattoria di Grand-Popo aveva spedito una imbarcazione
di mercanzie lungo il fiume, munendo il capo della piroga di quel
bastone, che, come vedemmo, rappresenta quasi il sigillo particolare
delle famiglie. L’imbarcazione fu depredata da una tribù rivierana:
del che l’agente della fattoria mosse lamento a una potente tribù,
che esercitava una specie di polizia sul territorio; e questa chiamò
allora a sè i delinquenti, i quali nel Consiglio dei vecchi affermarono
che un membro della loro tribù essendo stato offeso dal capo della fattoria
predecessore del querelante, essi si erano vendicati sulla imbarcazione,
ignorando il cambiamento avvenuto dell’agente. Il Consiglio dei
vecchi non potè allora che assolvere i rei e mostrare all’agente il
proprio rincrescimento per il malinteso; ma quando l’agente, per
consiglio di un negro, disse al Consiglio che gli assalitori, oltre rubargli
la roba, gli avevano rotto anche il bastone, immensa fu l’indignazione
nel Consiglio, che revocando immediatamente la sentenza,
condannò la tribù a restituire le cose rubate e di più a raccogliere i
frantumi del bastone e a riportarli solennemente alla fattoria‍[157]. In
questo caso l’emozione astratta e complessa del rispetto alla proprietà
altrui è sostituita dall’emozione assai più semplice del rispetto all’oggetto
materiale, che rappresenta gli individui: è un arresto emotivo,
per cui si ha già una relativa e parziale osservanza dei doveri morali
verso la proprietà altrui, quando una osservanza intera e compiuta
è ancora impossibile, dato il grado di sviluppo psichico.




8. Vi è ancora un ultimo processo per cui l’uomo converte dei
semplici segni in oggetto di venerazione.




Per la legge del minimo sforzo, le idee, le emozioni che si compongono
di numerosi stati di coscienza associati, tendono a ridurre
al minimo queste associazioni; a mantenere solo quelli che sono assolutamente
necessari, lasciando perdersi gli altri, se una qualche
causa non li tiene in vita. Accade così che spesso col tempo si producono
notevoli mutamenti nelle idee e nei sentimenti dell’uomo. Un
esempio classico ci è dato dalla preghiera e in generale dalle pratiche
religiose. In origine le preghiere, le visite, i pellegrinaggi, ecc., ecc.,

non sono che i segni della soggezione, della riverenza dell’uomo prima
all’antenato, poi al Dio (almeno se si accetta la teoria dello Spencer):
sono segni di devozione, intesi come tali e il cui vero significato è
presente alla coscienza dell’uomo. Tanto è ciò vero che si cerca allora
di adattarli al carattere del Dio, studiando quali parole e quali
atti possano, dato il suo carattere, riuscirgli più gradevoli: segno
che si ha una nozione realistica del valore della pratica religiosa.
Col tempo invece la pratica religiosa è un compiuto simbolo mistico,
la preghiera e le altre formalità non sono più il segno della devozione,
ma il dovere religioso stesso; nell’osservarle, anche senza saperne
più lo scopo, sta tutto l’obbligo del credente. È notissimo il fatto
di credenti che pregano in lingue sconosciute; del cattolico che prega
in latino, dell’ebreo che adopera nelle cerimonie religiose l’ebraico,
senza spesso conoscerlo; dei Romani che cantavano in certe feste i
carmina saliaria, scritti in un latino arcaico, che nemmeno i sacerdoti
capivano più. Quale fervente cattolico non crederebbe di
peccare gravemente se trascurasse la messa o il pellegrinaggio? eppure
nessuno sa dire perchè tali cerimonie debbano essere gradite
a Dio. Quello che era un tempo il segno di date disposizioni di animo,
che si sapeva dovere essere gradite al Dio, diventa un dovere di per
sè, indipendentemente dal suo significato; sale adunque all’importanza
di simbolo mistico. Per questo si potrebbe dire che le religioni primitive
sono più spirituali e meno formalistiche delle religioni civili.
Tutte, o quasi, infatti le questioni religiose che scoppiarono nel secolo
XVI vertevano sulla questione del rituale, se cioè si dovesse pregare
con certe formole o con certe altre, se si dovessero osservare
certi riti; era insomma la sola e intera preoccupazione del simbolo
con cui doveva manifestarsi il sentimento religioso, a totale oblio di
questo. Così in Inghilterra Edoardo VI fa redigere da una Commissione
di teologi il libro delle preghiere e lo promulga come obbligatorio
per tutti i fedeli; Maria la sanguinaria invece lo abolisce e in
quattro anni manda al rogo 286 eretici, rei di aver pregato in forma
diversa da quella voluta dalla regina; Elisabetta poi ridisfa l’opera
della sorella, sinchè nel 1559 l’atto di uniformità ristabilisce il libro
delle preghiere comuni.




Questo apparente regresso si spiega con quella legge di riduzione

al minimo delle associazioni mentali. Dicemmo che in origine la pratica
religiosa è intesa nel suo senso realistico: allora dunque sono
presenti e associati alla coscienza umana tre distinti stati di coscienza:
i sentimenti di devozione al Dio, il desiderio di manifestarglieli con
quelle date pratiche, e l’idea delle ragioni per cui queste pratiche sono
gradite al Dio. Di questi tre stati di coscienza, l’ultimo a poco a poco
si oblitera dall’associazione perchè nessuna utilità o nessun bisogno
lo mantiene in vita. Difatti quando si tratta di voler propiziarsi una
persona viva, è importantissimo avere presenti le ragioni per cui
un dato atto o preghiera gli saranno graditi o sgraditi, perchè bisogna
adattare la preghiera al carattere dell’individuo, o alle sue
disposizioni del momento, se si vuole riuscire. Ma, trattandosi di
antenati morti, di Dei, di oggetti naturali, questa coscienza sempre
viva delle ragioni per cui il dato atto o parola è gradita non è più
necessaria, non c’è infatti bisogno di cambiare continuamente il modo
di propiziazione secondo il carattere, o le disposizioni momentanee
del pregato, perchè il morto non si vede, e l’oggetto naturale non
ha espressione cangiante; basta quindi continuamente ripeterla nella
stessa forma. Quindi a poco a poco col tempo quella idea, che nel
periodo della formazione mitologica era necessaria, in seguito diventata
inutile si ecclissa e sparisce, finchè di generazione in generazione
non rimangono più nella coscienza strettamente associate che
il desiderio di propiziarsi il Dio e l’idea che dati atti e parole gli
sono graditi: le ragioni per cui gli sono graditi, nessuno sa e nessuno
cerca di sapere perchè ciò non è affatto necessario, non essendoci
mai bisogno di mutarli, come abbisognerebbe invece se si trattasse
di persone vive. In questo caso per un arresto che è nel tempo
stesso ideativo ed emotivo e che chiameremo ideo-emotivo il segno
della propria venerazione verso gli Dei, diventa esso l’oggetto d’una
venerazione particolare.




Così si spiega anche l’enorme conservatorismo di tutte queste formalità
religiose, conservatorismo così tenace che noi vediamo l’ebreo
servirsi ancora di strumenti dell’età della pietra, il cattolico usare
una lingua morta da più che dieci secoli. L’uomo è naturalmente
conservatore e non muta le sue idee, le sue abitudini se non quando
un estremo bisogno lo urga, cioè se non quando queste idee e queste

abitudini non siano più in correlazione colle condizioni della vita e
gli producano danni invece che benefici. Ma questo inadattamento,
unica causa di mutamento, nelle pratiche religiose non può avvenire
specialmente dopo che la coscienza delle ragioni delle pratiche stesse
si è spenta: giacchè se si sapesse perchè quelle pratiche sono gradite
a Dio, si muterebbero continuamente secondo che l’idea di Dio
si perfeziona e si modifica; ma siccome l’osservanza della pratica è
basata sopra un’associazione di idee abituali, insinuata in ogni individuo
fin dai primi anni, che non corrisponde a condizioni mutevoli
di cose, quest’associazione d’idee non può essere mai modificata;
quindi nemmeno la pratica non può trasformarsi mai.




9. Un nuovo aspetto più particolare di questo stesso fenomeno vogliamo
ancora osservare. L’arresto ideo-emotivo non è talora l’effetto
di una lenta riduzione al minimum, che avviene di generazione in
generazione in una complessa associazione mentale: talora si fa durante
la vita di un uomo, ed è prodotta da una professione per rispetto
a una certa serie d’idee e di sentimenti.




È il caso dei burocratici nelle grandi amministrazioni dello Stato e
dei Comuni. È noto come uno dei vizi capitali di questa peste delle
società invecchiate sia l’applicazione bestialmente letterale dei regolamenti
che sono dati loro per guida, debba questa applicazione, fatta
senza riguardi alle particolari contingenze di ogni caso che si presenta,
condurre a risultati dannosi, dispendiosi, assurdi, ridicoli. La
lettera del regolamento, non dovrebbe essere se non il segno approssimativo
della volontà del legislatore, che non può dare che una
norma generica, essendogli impossibile tutto prevedere, e sulla cui
traccia l’impiegato dovrebbe sbrigar bene e giudiziosamente gli affari,
mettendoci del suo pensiero quanto basta per interpretare
questa volontà in rapporto ai casi speciali: la lettera, invece, del regolamento
diventa la regola, la verità, l’assennatezza stessa; non si fa che
applicarla, cavandone, con un rapido ragionamento puramente logico,
le conseguenze, senza alcun altro riguardo. Non così accade dell’impiegato
di case private, che se interpreta ed applica male gli ordini
generici del padrone, deve pagare, in un modo o in un altro, del
suo: costui non è mai vittima di questa fascinazione operata dalla
lettera delle disposizioni regolamentari.









Perchè? Nel primo caso abbiamo un arresto ideo-emotivo. Per
applicare intelligentemente una disposizione generale di legge a dei
casi particolari, è necessario un lavoro mentale abbastanza complesso:
bisogna rappresentarsi lo scopo ultimo delle disposizioni, i casi più
frequenti per cui è stata redatta, le contraddizioni con lo scopo, a
cui si giungerebbe applicandola letteralmente al caso particolare, i
temperamenti e le modificazioni da apportarsi nell’applicazione.
All’idea del fatto speciale bisogna adunque associarne molte altre,
per cavarne la conclusione, che regolerà la condotta dell’impiegato.
Tutte queste associazioni di idee, sempre rinnovate a ogni nuovo
caso, costano fatica: quale interesse ha l’impiegato di una grande
amministrazione di compierla? Quando egli abbia sbrigato i suoi affari
con intelligenza, il suo guadagno alla fine della sera è lo stesso:
quando abbia fatto errori, nessuno si curerà di farglieli pagare. A
poco a poco l’individuo si avvezza al processo mentale più rapido
dell’applicazione letterale, perchè è quello che implica minor numero
di altre associazioni mentali concomitanti: e dopo un po’ di
tempo questo processo è diventato così abituale, che l’impiegato è
assolutamente incapace di mutarlo, ha perduto la nozione dello scopo
a cui deve tendere l’opera sua; non sente più l’ingiustizia e la mostruosità
dei suoi errori; la sua intelligenza e i suoi sentimenti di
soddisfazione e di dovere compiuto si arrestano alla letterale applicazione
della legge, esclusa ogni idea di scopi più vasti e ogni sentimento
di più alto dovere.




Non così accade dell’impiegato dipendente da un privato, perchè
in lui il pungolo dell’interesse tien vive e deste in maggior numero
che sia possibile quelle concomitanti associazioni mentali, per cui
la lettera di un ordine non s’innalza dal grado di segno approssimativo,
al grado di verità e convenienza assoluta, al grado cioè di
simbolo mistico.




10. Lo studio di questi curiosi fenomeni del simbolismo, mentre
allarga le nostre cognizioni sull’immensa importanza che hanno avuto
i simboli nella evoluzione umana, ci permette da un altro lato di
calcolare alcuni svantaggi della civiltà. A dispetto degli inni ottimisti
in onore, e delle elegie pessimiste in vituperio della civiltà, la
scienza non ha ancor drizzato un bilancio rigoroso, in cui si paragonino

tra loro i danni e i vantaggi del progresso; una statistica delle
perdite subite e degli acquisti fatti, da cui si ricavi quanto l’umanità
civile ha realmente guadagnato dopo tanti secoli di battaglie e di lavoro:
e quindi gli inni come le elegie non possono essere che l’espressione
di un sentimento particolare, che non ha per origine un’osservazione
coscienziosa dei fatti. La teoria del simbolo indica una
di queste perdite, perchè l’arresto ideo-emotivo per cui il simbolo
e la pratica religiosa si convertono in oggetto di adorazione e di
venerazione, si fa assai più spesso nei popoli civili che nei selvaggi.
Tra questi la religione è spesso, come dicemmo, più cosciente, più
realistica e in un certo senso più spirituale che in molti popoli civili:
sia perchè la religione si trova allora nel suo periodo delle
origini, e tutte le formazioni, dalle chimiche alle sociologiche, allo
stato nascente sono più attive, sia perchè allora nei sentimenti religiosi
si concentra il massimo dell’attività psichica, certo è che i selvaggi
hanno cognizione dello scopo delle pratiche religiose, e a modo loro,
come possono, ma coscientemente, adorano Dio. Con la civiltà, le
preoccupazioni dello spirito umano diventano più numerose e quindi
tra esse la religione occupa un posto minore; di più il processo
normale dell’arresto ideo-emotivo entra in azione, e a poco a poco
la religione diventa formalistica, consuetudinaria, quasi incosciente;
e per ciò anche estremamente conservatrice.




Se però queste decadenze del simbolo nella civiltà si restringessero
ai riti religiosi, il danno non sarebbe poi straordinario: ma un’altra
e più grave ne noteremo nel diritto. Evidente riprova che un progresso
assoluto non esiste; che ogni progresso è più o meno compensato
da concomitanti regressi, e che il vero indice dell’evoluzione
è dato dalla differenza tra i progressi e i regressi. Superiori per certi
lati infinitamente ai popoli selvaggi, per certi altri aspetti noi stiamo
loro al disotto.







Capitolo VII.
Atavismo e patologia del simbolo.





1. Vedemmo come molti simboli che sembrano adesso così strani e
incomprensibili, non sono che sistemi di segni per fissare e comunicare
le idee, quali ne usiamo anche noi, ma solo in forma più
primitiva. Una nuova conferma della teoria ci è data dal fatto che
quei simboli ritornano anche oggi, per il continuo ripullulare degli
atavismi, in certi individui e in certe classi sociali.




2. La pictografia, ad es. cioè il sistema primitivo della scrittura, ritorna
nei criminali, che tanto hanno di atavico nel loro carattere.
Essi esprimono in certi momenti il loro pensiero con la figura, come
hanno dimostrato specialmente que’ Palimsesti del carcere così genialmente
raccolti dal Lombroso. Uno per manifestare il proposito
di suicidarsi, disegna rozzamente un uomo appiccato alle sbarre
del carcere. Un altro, complice in una grassazione, ricama sopra
un panciotto una scena che doveva essere secondo lui una difesa
pictografica, perchè con essa pretendeva di essere assolto: un terzo
figurava il complice che ruba l’orologio, il derubato che fugge e
sè stesso che non ha se non la catena; in alto disegna gli stivali come
firma professionale del suo mestiere. C. L. sopra un vaso incide rozzamente
un grassatore, forse lui stesso, che svaligia un passeggero
dopo avergli pranzato assieme; e l’arresto del reo, mentre passeggia
con la valigia. Troppmann, come è noto, fece un disegno in
cui rappresentava il suo delitto, sebbene egli fosse letterato e poeta.

In un altro vaso un gobbo fa la storia dei suoi amori con due
donne che ingravida e che risentitesene ricorrono al tribunale.




Anche il tatuaggio è quasi sempre pictografico: sono o figure
reali di oggetti o di una loro parte o figure ricavate da metafore in uso
nel linguaggio, che riportano qualche idea a un oggetto materiale; o
figure che per associazione ricordano un dato oggetto o persona. Così
un criminale che si era tatuato la propria storia sul corpo, ricordò l’amante
disegnando un cuore; le guardie e i propositi di vendetta contro
di esse con un elmo; un amico abile suonatore di chitarra con un
liuto; la nave su cui fece naufragio con un’ancora; il suo trapasso
dall’esercito dei delinquenti in quello della polizia con una corona
reale, segno del potere politico. Un altro porta sul braccio destro,
2 colombe, emblema di amor puro (figure ricavate da metafore del
linguaggio) — una sirena — le iniziali del suo nome e di quello
del suo amante — un selvaggio, ricordo del suo soggiorno in Africa — una
donna, vestita da saltimbanco, con una colomba nella mano
destra, ricordo della sua terza amante — le insegne del suo mestiere
di fabbro — un tabernacolo: sul braccio sinistro, due lottatori,
ricordo del tempo in cui fu saltimbanco — la testa di uno zuavo
(ricordo della legione).




Questa tendenza è indubbiamente atavica e costituisce un ritorno
a sistemi di segni perduti, che è forse favorito da alcuni caratteri
speciali dei criminali. In costoro le passioni sono violente e perciò
la parola è uno strumento troppo astratto perchè renda l’intensità
dei sentimenti e delle idee eccitate da coteste passioni. Di più, siccome
i criminali sono gente fuori della società, le cui passioni ed
idee sono per dir così sempre solitarie e non possono trovare accordo
e simpatia con le idee e sentimenti altrui, anche il mezzo
con cui esprimono questo stato di anima deve essere speciale, non
quello che serve a esprimere le idee comuni di tutti gli altri. La pictografia
è spesso una specie di crittografia del criminale con se stesso;
un modo con cui egli fissa le idee e i ricordi suoi, che altri non
possono e non debbono conoscere, che egli tiene tutte per sè in una
maniera conosciuta da lui solo. Così uno che portava tatuato sul
braccio un gruppo di Salomone, una sirena e una croce, spiegava
il tatuaggio così: L’uno lo tengo per ricordarmi quando fui nel 1879

carcerato per assassinio in Egitto; la sirena con un’ancora, per ricordarmi
che fui condannato a 3 anni di carcere a Costantinopoli;
la croce feci per non tornare in carcere, ma inutilmente. E un camorrista
per riattizzare in sè il sentimento della vendetta contro una
amante che l’aveva tradito, si disegnò un limone (simbolo dell’amore
sventurato, dolce dapprima e agro poi) e una sigla V T = vendetta.




Si noti qui poi la legge dell’inerzia mentale: il tatuaggio è l’artificio
con cui la violenta passione previene in anticipazione il pericolo
della sua rapida estinzione; perchè il segno tatuato non è
che la sensazione che risusciterà in avvenire in sentimenti languenti,
essendo stata con essi associata al momento del disegno.
Quindi il tatuaggio è l’effetto anche per questo rispetto delle passioni
violente e deve essere estremamente dinamogeno, disegno cioè
e non scrittura. L’uomo medio invece, che poco o nulla ha da ricordare,
non ha bisogno di questo artificioso sistema di segni, che
gli riporti continuamente sotto gli occhi i ricordi che fuggono rapidi
nel passato.




3. Curioso è poi che nel mondo dei delinquenti troviamo anche
il simbolo giuridico, in quella forma atavica che notammo nel diritto
primitivo, e ciò specialmente nelle associazioni di malfattori,
che hanno anch’esse, com’è noto, i loro ordinamenti sociali. Gli
Chauffeurs francesi (celebri bande di briganti della fine del secolo
scorso e del principio del presente) avevano una cerimonia mimica,
per la celebrazione del matrimonio: i due sposi andavano innanzi
alla banda radunata; nel mezzo c’era una corda tesa ad una certa
altezza. Il capo domandava allo sposo: Straccione, vuoi tu la stracciona?
Sulla risposta affermativa, aggiungeva: E allora salta. Lo sposo
saltava la corda; egual domanda ed eguale comando eran fatti alla
sposa: dopo, i due erano maritati. Anche qui noi non abbiamo altro
che un sistema di documentazione più rozzo: per fissare nella opinione
pubblica l’idea del matrimonio contratto, si facevano assistere
i banditi ad una scena, che ne risvegliava per associazione l’idea. La
scena, così come era immaginata, ha un po’ del selvaggio e dello
strano: e può essere stata suggerita dalla vita di azione, di ginnastica
e di movimento in aperta campagna, che debbono per forza fare
le bande di briganti.









Analoga a questa è la cerimonia di introduzione della camorra,
che è relativamente agli scopi della società un atto giuridico,
perchè è la conclusione del patto d’associazione tra i vecchi camorristi
e il nuovo.




«Riunita la Società — scrive un accurato storico della camorra,
l’Alongi — il padrino del neofita, gli fa le ultime raccomandazioni: — Sei
ancora in tempo di ritirarti; bada a quello che fai. Per essere
dei nostri bisogna avere umiltà e sangue freddo, sapere con belle maniere
convincere le persone a dare quello che si vuole, non mostrar
superbia, non riscaldarsi, anzi chiudere un occhio su certi piccoli inconvenienti. — E
poichè quello si mostra pronto a tutto, ne avverte
la società, già riunita.




Il capo sta in mezzo con a destra il contaiuolo (se c’è), e quindi
il primo voto (socio anziano) continuando in circolo per ordine di
anzianità, in guisa che l’ultimo ammesso stia alla sinistra del capo.
Tutti stanno immobili con le braccia al sen conserte, ed è vietato
fumare, essere armati, e perfino sputare dentro il circolo.




Il capo (facendo un inchino). Buon giorno a Signori e Società
riformata (riunita). Sapete, fratelli, perchè si è riunita oggi la Società?
Con permesso del contaiuolo, del primo voto e del rimanente
della Società si deve battezzare un giovane che vuol essere nostro
compagno.




Primo voto. — (Chi è stu tale?) Come si chiama?




Capo. — Tal dei tali, lo conoscete, credete che sia un buon
giovane?




(Uno alla volta rispondono naturalmente sì, perchè i precedenti
del neofita sono noti).




Capo (al socio di sinistra o ultimo voto). — Distaccatevi e chiamatelo.




Ultimo voto (tornando coll’aspirante). — Buon giorno, la Società
è oggi riunita per voi, entrate con tutte le regole di società.




Neofita (a capo scoperto ed a tre passi di distanza). — C’è permesso?




Nessuno risponde per tre volle.




Neofita. — V’impongo sul titolo d’umiltà: c’è permesso?




Capo. — Entrate con tutte le regole di società.









Neofita. — Fatemi grazia, la Società fa capo in trino o capo in
testa?




Capo. — Abbiamo due picciotti alla testa.




Neofita. — Riverisco i due picciotti di testa, il capo e tutta la
Società.




Capo. — Copritevi.




Neofita. — Non basto a ringraziare i due picciotti, il capo e tutta
la Società.




Capo. — Avete disturbata la Società per vostra causa, che desiderate?




Neofita. — Questa mattina mi sono alzato di bell’anima e di bello
core e mi son messo a rapporto col giovinotto onorato di giornata
per vedere se c’è un posto da occupare, se no torno a fare quello
che facevo prima.




Capo. — Sapete voi che ci vuole per fare il giovinotto onorato?
Passerete guai sopra guai; dovrete obbedire a tutti gli ordini dei
picciotti e dei proprietari e portare loro utile e guadagno.




Neofita. — Se non volevo passare guai non avrei incomodata la
Società.




Capo. — Va bene, distaccatevi (ai rimasti). Come vi sembra possiamo
passare ad una votazione?




All’affermativa fa chiamare il neofita che entra col cerimoniale
primitivo.




Capo. — La Società vi crede meritevole di occupare un posto.
Desiderate altro?




Neofita. — Non basto a ringraziare ecc., non bramo altro che
un bacio da sinistra a destra.




Capo. — Fate i vostri doveri.




Il neofita bacia la mano ai due picciotti, e la bocca agli altri cominciando
dal meno anziano; giunto al capo lo bacia due volte.




Capo. — Avete dato un bacio a tutti; perchè a me ne deste due?
Son forse più bello degli altri?




Neofita. — Ve ne ho dati due perchè portate due votazioni: una
da sinistra a destra e una da destra a sinistra, e perchè siete specificatore
e dichiaratore d’ogni cosa (giudice).




Capo. — Desiderate altro?









Neofita. — Bramerei sapere se vi sono compagni piantati o puniti
per pregare la Società di graziarli. E poi vorrei conoscere i
patti.




Capo. — Le grazie saranno accordate come è di regola; i patti
sono questi: 1º Non andare cantando o facendo chiassi per la via;
2º Rispettare i picciotti e qualunque disposizione essi diano; 3º Obbedire
pure i camorristi e fare le commissioni loro.




Dopo di che il capo mette fuori un mazzo di carte e i giovanotti
simulano una giocata; il nuovo ammesso riconosce che è di bacio
e non di divisione, cioè che ha con la Società sole relazioni di solidarietà
morale, senza diritto ai guadagni, e paga una regalia in
denaro, se in carcere, in una divertita, se in libertà o alle isole,
per ringraziare della sua ammissione e festeggiarla‍[158].




A parte il simbolismo speciale di vari fra i numerosi atti descritti
più sopra, che in chi sa quali accidentali associazioni di idee hanno
avuto origine, il simbolismo complesso di tutta la cerimonia è evidente.
Noi uomini civili e progrediti, quando vogliamo far conoscere
a chi vuole entrare membro di una associazione i suoi diritti e doveri,
gli diamo gli statuti stampati: egli leggendo ricava l’idea dei suoi
impegni e la fissa bene nella sua memoria; accettando poi di entrare,
accetta tacitamente anche le prescrizioni e gli obblighi. Ma una società
criminale non può essere che una forma inferiore di società, con struttura
e funzioni primordiali; quindi questa formalità dell’accettazione
che in noi ha assunte forme così astratte, resta in forme più sensibili
e rozze; invece di dare uno statuto scritto, si ricordano con una
serie di discorsi e di atti i doveri a cui si sobbarca l’iniziato.
Tanto più poi che, come nei cervelli rozzi o almeno parzialmente
meno sviluppati, la figura risveglia l’idea più potentemente che la
parola scritta, così gli atteggiamenti complicati di superiorità in chi
accetta, di inferiorità in chi è accettato come novizio, l’aspetto dell’assemblea
muta, a braccia conserte, imprimono nella psiche dell’iniziato
il sentimento e l’idea dei suoi doveri di soggezione, negli
iniziatori quello del diritto di supremazia più fortemente, che non
lo farebbe un’arida scrittura su cui si dicesse che tali e tali altri

sono i doveri del neofita. Una simile scrittura non potrebbe risvegliare
che una pallida idea: mentre gli atteggiamenti esteriori
della rimessione risvegliano proprio il sentimento dell’inferiorità
per la legge di associazione tra gli stati psichici e la loro espressione.




4. Analogo è l’atavismo del simbolo nei pazzi. Per la corrispondenza
tra lo stato della ideazione e il sistema dei segni, come nel
criminale a uno stato in parte rozzo di idee corrisponde uno stato
primitivo di segni; nel pazzo a una condizione delirante della mente
corrisponde un sistema, per dir così, delirante di segni. È per questo
che i pazzi raramente usano i segni ordinari della scrittura; e spesso
non si contentano nemmeno, come i criminali, della figura, ma inventano
segni particolari, che mescolano poi alle figure, alle parole,
e queste sovente alterate. Così un certo Ga... un malato di delirio
di grandezza, di cui parla il Lombroso, che scriveva continuamente
lettere, ordini, cambiali, ora al sole, ora alla morte, ora alle autorità
civili e militari, usava un suo sistema particolare di simboli grafici,
che consisteva specialmente in grosse lettere maiuscole, a cui
di tratto in tratto erano frammischiati segni e figure indicanti le persone
e le cose; le parole erano poi separate da uno o due grossi
punti e d’ogni parola non erano tracciate che poche lettere, quasi
sempre le sole consonanti.




Ma il più curioso esemplare di questo complesso e delirante simbolismo
che corrisponde a uno stato delirante delle idee, è l’intaglio
eseguito da un pazzo affetto di delirio sistematizzato, di cui il Morselli
diede un’esatta descrizione‍[159]. Questa statuetta porta in testa
una specie di trofeo ed ha poi addosso oppure vicino oggetti intagliati
ognuno dei quali è espressione emblematica delle idee deliranti
del Z. Ad esempio vi esiste il calamaio con cui egli si farà forte
contro i tiranni; l’uniforme che veste è quello portato da lui nelle
guerre dell’indipendenza; le ali ricordano il fatto che quando cadde in
pazzia, vendeva sulla Piazza di Porto Recanati i proprii lavori, tra
cui alcuni angeli intagliati, a un soldo l’uno: l’elmo con la lanterna
alla visiera è l’emblema dei carabinieri che lo condussero al manicomio;

il sigaro messo di traverso rappresenta il disdegno contro i
re ed i tiranni; l’attitudine della gamba ricorda la frattura che egli
si fece precipitandosi dall’alto.




Ma il più notevole è il trofeo posto sulla testa della statuetta; che
è l’espressione grafica di questa canzonetta:




Un veleno ho preparato.

Due pugnali tengo in seno:

Questo viver disgraziato

Finirà una volta almeno?

  T’amerò sino alla tomba

  E anche morto t’amerò.

La campana lamentosa

Sonerà la morte mia;

Ed allor tu udrai curiosa

Quella funebre armonia.

  T’amerò ecc. ecc.

Una lunga e mesta croce

Nella via vedrai passar;

Ed un prete sulla forca

Miserere recitar.

  T’amerò ecc. ecc.






Ciascuna parte della canzonetta ha nel trofeo un simbolo; così
della prima strofa la parola veleno è rappresentata dalla coppa; i
due pugnali non mancano; il finir della vita e la tomba sono rappresentati
da una specie di sarcofago o cassetta chiusa; l’amore dai
mazzetti di fiori. Della seconda strofa la campana è rappresentata
tal quale; la funebre armonia da due trombe incrociate in basso.
La croce della terza e il prete (o cappello da prete) della quarta completano
il quadro a cui non manca che la forca sostituita da una forchetta.
Si veda dunque quale aggrovigliamento nel simbolo, in perfetta
analogia con l’aggrovigliamento del delirio.




Questi fatti sono tutti importanti perchè ci dimostrano indirettamente
la verità della spiegazione data più su dei simboli giuridici,
facendo vedere come i sistemi di segni variano con il variare delle
condizioni mentali e quindi delle idee, che debbono esprimere. Se
questi arabescati simboli dei pazzi non sono che l’equivalente delle
nostre scritture, quali sono capaci ad esprimere una condizione
d’idee delirante; anche il simbolo giuridico primitivo deve essere

l’equivalente delle nostre formalità giuridiche, quale ci voleva e si
poteva creare ad esprimere un complesso di idee molto più semplici
sui negozi giuridici.




5. V’è un altro fenomeno della patologia dello spirito, che è importante
esaminare nello studio del simbolo, perchè ci mostra, riconfermata
dalla patologia, una legge normale della psiche umana,
con una di quelle reciproche dimostrazioni dalla patologia alla fisiologia,
che specialmente nelle scienze biologiche hanno gettato
tanta luce sui più oscuri fenomeni dell’organismo umano. Noi vedemmo
che uno dei processi di formazione del simbolo è quello di
prendere la parte per il tutto, facendola segno o simbolo del tutto;
e come questo processo non sia per nulla intenzionale, ma basato
sopra la naturale riduzione delle sensazioni, delle immagini, dei sentimenti
troppo complessi. Una conferma di questa legge ci viene
da alcune forme morbose d’amore, in cui questa riduzione è spinta
così all’estremo che la parte sostituisce il tutto; e che perciò ci mostrano
confermata la legge generale, come molte altre malattie, che
non sono se non una tendenza normale troppo esagerata.




Già dicemmo che anche nell’amore normale esiste un vero processo
di riduzione; perchè sempre è un qualche pregio particolare
della donna che domina e sormonta sugli altri nell’ammirazione dell’innamorato.
Ma in tal caso questa ammirazione particolare non è
per dir così che un elemento dell’amore; è solo l’eccitatore più
forte del desiderio dell’amplesso. In altri casi invece essa assorbisce
tutto e diventa per dir così tutto l’amore.




In una civiltà in cui la donna non mostra nude più che la faccia
e le mani, gli eccitamenti sessuali all’uomo anche sano devono irradiare
in gran numero dall’abito, che coprendo e spesso alterando
la bellezza del corpo, viene ad essere più importante anche di
questa. Montaigne osservava, parlando dell’amore: «Certes, les
perles, et les brocardes, y confèrent quelque chose, et les filtres, et
le train». Rousseau confessa che le modiste, le domestiche, le piccole
venditrici non lo tentavano; gli ci volevano le signore: «Ce
n’est pourtant pas du tout la vanité de l’état ou du rang qui m’attire,
c’est la volupté; c’est un teint mieux conservé... une robe plus
fine et mieux faite, une chaussure plus mignonne, des rubans, de

la dentelle, des cheveux mieux ajustés. Je préfererai toujours la
moins jolie ayant plus de tous cela».




Ma in alcuni malati questa riduzione dello stimolo si spinge così
oltre, che l’oggetto di vestiario si sostituisce nei loro desideri alla
donna stessa. Ve ne sono di quelli che rubano i fazzoletti delle signore
per le vie, e provano il più intenso dei piaceri sessuali a masturbarsi
con quelli. Ve ne sono altri che invece sono eccitati dagli stivaletti.
Uno cercava di veder i chiodi delle scarpe femminili; esaminava
con cura sulla neve o sulla terra umida le traccie dei loro
passi; ascoltava il rumore che facevano sul selciato, e trovava un
ardente piacere erotico a ripetere alcune parole destinate a ravvivare
l’immagine di questi oggetti e a congiungerla con l’immagine
della donna, per es., la frase: «ferrare una donna» e a masturbarsi
innanzi alle vetrine dei calzolai. Un altro amante degli stivaletti,
diceva: «Bisogna che siano stivaletti o scarpette di cuoio, possibilmente
nero, e con i tacchi altissimi, insomma stivaletti e scarpine
elegantissime: la forma che fin da bambino mi piaceva di più sono
gli stivaletti alti da abbottonarsi ai lati ed elegantissimi».




In altri invece il particolare assorbente è una di quelle parti del
corpo, che il nostro pudore a oltranza lascia ancora scoperte. Un
uomo non era eccitato che dagli occhi delle donne; avendone trovata
una con occhi grandissimi, voleva sposarla. Un altro era eccitato
dalle mani, e ancor più dalle mani adorne di gioielli (eccitazione
dell’oggetto di ornamento aggiunto a quello dell’organo); però
la riduzione non era ancora riuscita a un isolamento compiuto, perchè
una bella mano e un brutto viso gli facevano male. Vi sono poi gli
amanti dei riccioli, delle ciocche di capelli: «Certi individui, scrive
il Macé, si cacciano nella folla dei grandi magazzini di novità, si
avvicinano alle donne e alle ragazze, i cui capelli ricadono sulle
spalle e con delle forbici ne tagliano delle ciocche. Uno di costoro
diceva: «Per me la ragazza non esiste, sono i suoi capelli che mi attirano».




Non in tutti i malati, l’aberrazione raggiunge intensità eguale: in
alcuni il particolare, pure dominando con straordinaria potenza, non
è ancora divenuto la condizione sine qua non dell’eccitamento erotico;
in altri invece sì, e la più splendida, la più giovane donna li

lascierebbe freddi, se non avesse quella qualità o quell’oggetto da
cui solo sono ormai suscettibili di essere eccitati.




Certo si tratta qui di malati, ma la straordinaria intensità del fenomeno
ci mostra come sia profonda la tendenza della psiche umana
a ridurre le sensazioni, le immagini, i sentimenti; a scambiare la
parte con il tutto; a concentrare tutta la sua energia sul particolare,
che riesce così più potente nella sua azione. Certo nei processi
normali di riduzione, da cui esce il simbolo, questo assorbimento
che fa il particolare di tutta la cosa in sè stesso, non è così intenso
come in questi casi morbosi, appunto perchè questi sono una esagerazione.
Ma in ogni modo i fenomeni del simbolismo per riduzione
e questi fenomeni della patologia mentale si illuminano a vicenda.







PARTE II:
APPLICAZIONI PSICO-SOCIOLOGICHE.




Capitolo Unico.
Il simbolismo nel diritto moderno.



Questo studio di alcuni fra i più importanti fenomeni del simbolismo,
non può essere privo di applicazioni pratiche, se è vero che
ai traviamenti del simbolo si connettono molti e dolorosi traviamenti
della condotta umana. Lo studio fatto più sopra sui simboli mistici
e sull’arresto ideativo ed emotivo che li produce, si è quasi tutto
raggirato su simboli che oggi sono estinti o che hanno perduta
gran parte della loro importanza; ma con questo non si cercò che
di agevolare la ricerca, perchè trattandosi di simboli già quasi trapassati
ed esaminati, per dir così, da lontano, più facile era di vedere
la confusione loro con la cosa che avrebbero dovuto rappresentare:
ciò però non toglie che i simboli mistici siano numerosissimi
anche oggi, sebbene noi, per la lunga abitudine di considerarli
come fatti normali, quasi non ce ne accorgiamo. La massima parte
delle idee giuridiche consacrate nei nostri Codici ed il modo con
cui sono applicate, quasi tutta insomma la giustizia, non è che un
gigantesco simbolo mistico, non è che l’effetto d’una dolorosa confusione
del segno con la cosa, sorgente di infiniti mali sociali e sopratutto
di questo massimo dei mali: di aver cioè una giustizia che
tormenta forse più che non benefichi.




Che la giustizia, quando non è addirittura inumana, sia spesso
fallace, fu detto da molti: ma quanti hanno cercato la ragione per
cui uomini spesso di intelligenza superiore, che hanno consumato
la vita a speculare le sottili differenze tra il torto e il diritto, dànno
spesso sentenze che urtano brutalmente il sentimento di giustizia,
anche nella gente più umile? Pochi o nessuno. Eppure anche se si
volesse sostenere che questi rozzi responsi del sentimento di giustizia

dell’uomo comune siano un prodotto inferiore rispetto alle alte
meditazioni dei giuristi, molto meglio sarebbe che in questa materia
non si trascurasse il bene per la ricerca del meglio: giacchè a che
cosa serve una giustizia superiore che scontenta coloro a cui deve
essere applicata? Ma del resto questa giustizia che deriva nelle opere
giuridiche dalla tradizione intellettuale del diritto romano e dalla
tradizione professionale della magistratura, è, come vedremo, tutt’altro
che una giustizia superiore. L’arresto ideo-emotivo ci spiegherà
come e perchè essa sia una giustizia inferiore.




Si noti anzitutto che il sentimento della giustizia è uno dei più
astratti e complessi di tutti: vale a dire che i processi mentali con
cui esso si esplica sono tra i più faticosi. «La complessità del sentimento
di giustizia, scrive lo Spencer, si fa manifesta allorchè prendiamo
ad osservare che esso non riguarda soltanto piaceri e dolori
concreti, ma principalmente invece alcune di quelle circostanze che
permettono di ottenere i piaceri e di prevenire od evitare i dolori.
Dappoichè il sentimento egoistico di giustizia si soddisfa col mantenimento
di quelle condizioni, che permettono di conseguire senza impedimento
le soddisfazioni, e s’irrita quando quelle condizioni vengono
disturbate, ne risulta che, per essere eccitato, il sentimento altruistico
di giustizia ha bisogno non solo delle idee di quelle soddisfazioni,
ma anche delle idee di quelle condizioni che in un caso sono
conservate e nell’altro disturbate o interrotte. È perciò evidente che
la potenza di rappresentazione mentale, per essere capace di questo
sentimento in forma sviluppata, dovrà essere relativamente grande.
Quando i sentimenti coi quali dovrà esservi simpatia saranno semplici
piaceri o dolori, potranno occasionalmente manifestarli gli animali
gregari più elevati; essi sentono ogni tanto, come le creature
umane, la pietà e la generosità. Ma il concepire simultaneamente,
non solamente i sentimenti che si producono in un altro, ma anche
quel complesso di atti e di relazioni compresi nella produzione di
tali sentimenti, presuppone un’accumulazione contemporanea di elementi
molteplici nel pensiero, ciò che una creatura inferiore è
incapace di fare»‍[160].









Ora noi troviamo che nella pratica è data al giudice, perchè più
facilmente trovi ed applichi la giustizia, una raccolta di disposizioni
generali sotto forma di codice, che sono l’ultimo frutto della lunga
esperienza e del lungo lavoro dei giureconsulti romani, salvo pochi
e minimi ritocchi. Di queste regole alcune hanno una ragione nel
ripetersi frequente o nel possibile verificarsi di certi casi a cui provvedono:
altre sono la deduzione di antiche idee giuridiche appartenenti
per la loro origine a un periodo di esperienza primitivo e
che non sono ammesse oggi se non per quella estrema venerazione
che si attacca a tutte le cose antiche. Ma siano vive ancora o avanzi
mummificati di idee passate, queste regole generali, per la loro natura,
non possono che riguardare i casi più frequenti e comuni di
una certa serie di questioni: i casi speciali, quelli cioè che non rispecchiano
che parzialmente la disposizione generale, e che si presentano
sempre assai numerosi, specialmente quando la vita sociale
si complica, non possono essere risolti con piena giustizia applicando
il principio generale, perchè contengono elementi parziali di
fatto che mutano più o meno profondamente i termini della questione
e quindi anche la soluzione, che non può più essere quella ammessa
dalla disposizione generale.




Ora che dovrebbe fare il giudice per decidere con giustizia i casi
numerosissimi che gli si presentano? Dovrebbe dare alle disposizioni
della legge quel valore che esse hanno realmente, considerarle cioè
come il segno approssimativo ed imperfetto della volontà del legislatore,
sulla cui guida decidere, integrandole nei casi particolari con il
proprio sentimento di giustizia: giacchè per divisioni e suddivisioni in
cui si biforchi la regola generale, si presenteranno sempre dei casi in
cui il giudice, per esser giusto, dovrà fare appello dalla autorità delle
norme già stabilite all’autorità della propria coscienza, interrogando
il suo sentimento di giustizia. Noi troviamo infatti che anche i giureconsulti
romani tenevano continuamente presente che il diritto
scritto doveva essere integrato da quello che essi chiamavano il diritto
naturale e che non era se non l’espressione di quel sentimento
di giustizia che si ribellava contro l’applicazione di regole generali
a casi particolari, che non quadravano perfettamente. «Il diritto
naturale, scrive il Sumner Maine, era da essi inteso come un sistema

che doveva gradatamente assorbire le leggi civili, senza sostituirle
sinchè non erano abrogate... Il valore e l’utilità di questo concetto
nasceva dal tenere essi presente alla mente un tipo di diritto
perfetto e dall’ispirare la speranza di avvicinarvisi indefinitamente»‍[161].




Ma che accade invece? Un poco perchè la legge stessa vieta una
troppo ampia interpretazione, ma sopratutto per la tendenza umana
già così forte e favorita in questo caso dalle leggi, a ridurre al minimo
il numero delle associazioni mentali necessarie ad un dato
lavoro, prevale la interpretazione letterale, a scapito di ogni considerazione
di giustizia. Le disposizioni della legge, che come dicemmo,
non dovrebbero essere che il segno approssimativo e imperfetto della
volontà del legislatore, sulla cui traccia il giudice dovrebbe spingersi
per arrivare con le forze proprie alla giustizia, diventano la giustizia
stessa: applicarle, senz’altri riguardi, è il dovere del magistrato.
Per giudicare con giustizia il magistrato dovrebbe dar libero corso, a
ogni caso che gli si presenta, al suo sentimento naturale di giustizia,
cioè a quell’associazione di idee e di sentimenti, di cui vedemmo
poco fa la complessità: dovrebbe confrontare il responso
della sua coscienza con le applicazioni usuali e più frequenti del
principio generale della legge; e ove discordino, cercare le ragioni
del disaccordo e penetrando nello spirito del principio, associando
l’idea del caso più frequente per cui fu fatta e le differenze del caso
presente, modificarne l’applicazione a seconda del proprio sentimento
di giustizia. Tutto questo è un lavoro assai faticoso, complicato e
per di più diverso per ogni caso singolo: molto più semplice è applicare
le disposizioni generali cavandone le conseguenze logiche, senza
altre considerazioni e associazioni concomitanti di idee o di sentimenti,
perchè in tal caso non v’è da seguire che una catena più o meno lunga
di ragionamenti. Per un poco che la mente continui in questo esercizio,
l’arresto ideo-emotivo si produce rapidamente; il pensiero si
avvezza a considerare soltanto i puri rapporti tra il caso speciale e
il principio generale, per trovar modo di applicare questo, senza che
le associazioni collaterali di altre idee si formino; il sentimento alto
e complesso della giustizia si riduce a un sentimento di soddisfazione

per l’applicazione logica intera e compiuta del principio generale
quando possa farsi, escludendo da questa la rappresentazione del
torto fatto alla vittima e l’idea delle ragioni per le quali è stato arrecato
questo torto. Le sentenze più ingiuste e nello stesso tempo più
giuridiche, sono create con questo sistema, per cui la lettera della
legge, che non dovrebbe essere che un segno approssimativo, diventa
la giustizia stessa, cioè un simbolo mistico.




Esamineremo, per dimostrar meglio il fenomeno, alcune sentenze
su casi speciali. L’art. 1228 del Codice Civile sancisce, in materia di
danni da pagarsi per una obbligazione non adempiuta, che il debitore
non sia tenuto se non ai danni che sono stati preveduti o che
si potevano prevedere al tempo del contratto: disposizione in teoria
giusta, perchè vuole impedire gli illegittimi lucri che il danneggiato
potrebbe realizzare prevalendosi, ad es., di impreveduti rialzi nel valore
della cosa che il debitore doveva prestargli. Così, per es., se A
pattuisce di dare a B per un certo giorno una data quantità di merce
e non mantiene l’obbligazione, e dopo pochi giorni dal non adempiuto
contratto, questo genere di merce, per un accidente qualunque, decupla
il suo valore, sarebbe ingiusto che A fosse tenuto a pagare a B,
come danno, questo valore dieci volte raddoppiato per la ragione
che B, avendo in mano la merce, avrebbe potuto venderla: è questo
un principio che il sentimento di giustizia approva, perchè non applicandolo
si potrebbe andare a conseguenze enormi. Tale è il principio
generale giustissimo, che però nelle applicazioni si falsa. Una
Ditta di Milano fa un contratto con una Ditta tedesca per avere da
questa, entro un dato termine, una provvista di poutrelles in ferro: la
Ditta tedesca non mantiene l’impegno e la Ditta di Milano, che si era
con altro contratto impegnata di fornire ad un’altra Casa quelle poutrelles,
deve pagare a questa una penale di 450 lire. Intenta lite allora
alla Casa tedesca per avere la rifusione dei danni, e domanda di poter
provare con la prova testimoniale che essa dovè pagare le 450 lire di
penale, per ottenerne il rimborso: ma la Ditta tedesca si oppone,
sostenendo la irrilevanza della prova medesima e basandosi per questo
sull’articolo 1228, poichè si trattava, diceva l’avvocato, d’un danno
che essa non poteva aver preveduto, non essendo stata avvisata dalla
Ditta italiana di questo contratto ulteriore e della penale stabilita, ed

essendo impossibile che essa prevedesse una così speciale eventualità
di danno. Il Tribunale aveva questa volta giudicato con giustizia, sostenendo
che la «legge non esige che siano preveduti o che si possano
prevedere singoli casi, ma solo vuole che le parti siano in caso
di poter desumere che dal loro inadempimento possa scaturire un
pregiudizio agli interessi dell’altro contraente: sono le remote ed accidentali
verificazioni che non si possono prevedere, e non quelle
che procedono per l’ordine naturale delle cose, che sono conseguenze
immediate e dirette dell’inadempimento dell’obbligazione». Dava
quindi ragione alla Ditta milanese. Ma la Cassazione di Torino (Sentenza
del 2 settembre 1890) censurava ed annullava la deliberazione,
sostenendo che ci doveva essere la previsione precisa del danno seguito,
e che il giudice non ha altra autorità che quella di decidere
se in linea di fatto questa previsione esistesse. «Il legislatore... ha
sancito solamente che il debitore non è tenuto che ai danni stati preveduti
o prevedibili al tempo del contratto, ed ha perciò lasciato al
giudice del merito, trattandosi di una ispezione di fatto, il decidere,
per il complesso delle circostanze, se una data conseguenza dannosa
sia stata preveduta od avesse potuto esserlo». È evidente quindi che
in tal modo si dava ragione alla Ditta tedesca e si negava alla Ditta
italiana ogni diritto ad avere un indennizzo. Ora, chi non sente l’ingiustizia
di una simile decisione? L’applicazione esatta, logica di un
principio generale giusto in sè e astrattamente, ma che, come tutti
i principii generali, non riguarda che un certo numero di casi, siano
pure questi i più frequenti, conduce a conseguenze che urtano contro
il sentimento di giustizia; e ciò per l’arresto ideo-emotivo acquisito e
divenuto abituale nel giudice per la lunga consuetudine professionale.




Nel Diritto civile italiano sono passate dal Diritto romano parecchie
idee molto sottili sulla capacità di avere diritti, secondo le quali gli
esseri non ancora nati ne sono totalmente incapaci; idee che, per
quanto a prima vista sembrino puramente teoriche, pure hanno talora
conseguenze pratiche importantissime e possono dar luogo a liti
interminabili e costosissime. Ma il Codice Civile italiano ha fatto una
deroga al principio della incapacità giuridica dei non-nati, permettendo
che i figli nascituri possano essere dichiarati eredi, forse per
scopi di utilità sociale: ora si supponga che un padre, impaurito della

prodigalità del proprio figlio, lasci erede non questo, ma i figli futuri
di lui, e metta così al sicuro il patrimonio familiare: supponete
ancora che questo figlio prodigo, consumato tutto il suo, domandi
che sulla sostanza ereditata dai suoi figli futuri gli siano passati
gli alimenti: non sembra a tutti che per un certo senso d’equità la
domanda si debba accogliere? Per colpevole che sia un uomo nella
sua dissipazione, ripugna di farlo morire di fame accanto ai tesori
che aspettano i suoi figli di là da venire, quando detraendo una piccola
parte dei redditi, si può toglierlo almeno dalle estreme strettezze:
eppure, portata la cosa innanzi ai magistrati ed esaminata alla
luce della patria legislazione, la soluzione non fu così semplice come
a prima vista parrebbe. Talora la domanda fu accolta, ma non in
nome di questo sentimento di equità, che nelle coscienze non offuscate
da viziosi e abituali procedimenti mentali, dà così chiaro, almeno
in questo caso, il suo responso: bensì, filando una serie di
ragionamenti molto sottili, che da altri veniva confutata con sillogismi
altrettanto capziosi. Presentatosi un caso analogo a quello supposto
innanzi alla Corte d’Appello di Napoli, essa decise (Sentenza
4 dicembre 1890) favorevolmente alla domanda del padre, sostenendo
che «se i figli nascituri sono capaci del diritto di succedere, sono passibili
del dovere di prestare gli alimenti ai genitori poveri. Ma si dice: I
figli nascituri non hanno personalità effettiva; sono possibili, non esistenti...
Ma i figli nascituri sono un ente giuridico creato dalla legge,
e come ente giuridico sono esistenti... Se i figli nascituri, come persona
giuridica, possono ricevere per testamento o per donazione, debbono
anche, quantunque non ancora nati, prestare gli alimenti ai
loro genitori che ne hanno bisogno». Il ragionamento, come si vede,
è in molte parti abbastanza strano, specialmente per quella sua personificazione
dei figli nascituri, che, quantunque non ancora nati,
hanno il dovere di prestare gli alimenti ai loro genitori futuri: ma,
se non altro, arriva a conseguenza tollerabile. Non si deve però credere
che tutti siano della stessa opinione; uno dei più insigni civilisti
italiani, Francesco Ricci, attaccò quella sentenza veementemente,
come assurda ed errata, sostenendo che i figli nascituri non hanno
personalità giuridica, non sono perciò subbietti capaci nè di diritti
nè di doveri, che il diritto di ricevere per eredità è loro riconosciuto

per mera utilità sociale; che quindi non si dovevano accordare gli
alimenti. In modo che un individuo, il cui padre avesse fatto un
testamento di quel genere, che si trovasse ridotto alla miseria, dovrebbe
morire di fame accanto ai tesori dei suoi figli di là da venire
senza nemmeno ottenerne gli alimenti! Ecco l’effetto dell’arresto
ideo-emotivo professionale.




Si noti ancora che in questo modo di cercar la giustizia, cavando
le deduzioni logiche di principii astratti, è giocoforza trascurare ogni
considerazione riguardo alle qualità delle persone, che pure nella ricerca
della giustizia sono importantissime. Tutti sentono che in un
caso come quello supposto, la giustizia vorrebbe che gli alimenti fossero
senza obiezioni concessi quando la prodigalità del padre si alleasse
a sentimenti buoni di generosità imprevidente; ma che si
potrebbero invece fare obiezioni, quando si unisse a sentimenti estremamente
malvagi, che rendessero indegna di attenzione la sua miseria.
Ora, questi elementi che possono, anzi debbono influire sul
giudizio, non si possono menomamente calcolare col sistema presente
di giustizia impersonale.




La legge prescrive come formalità essenziale alla validità di un testamento
fatto innanzi al notaio, che il testamento sia letto dal notaio
innanzi al testatore e ai testimoni, e che di questa lettura sia
fatta menzione nell’atto. Ora, ecco la Cassazione di Torino che, con
sentenza dei 3 settembre 1890, annulla un testamento di questo genere,
perchè «la formula usata dal notaio nel testamento pubblico da
esso ricevuto e così concepita: «Atto fatto e letto alla continua presenza
degli infrascritti testimoni», non esprime in modo convincente
che la lettura fu fatta dal notaio, quindi il testamento è nullo per insufficiente
menzione dell’adempimento di una formalità essenziale».
Il solito fenomeno: le disposizioni della legge che intenzionalmente
erano dirette a garantire il testatore da possibili abusi od errori, finiscono
letteralmente intese ed applicate con esclusione di ogni altra
idea che illumini il senso ideale, per violare il diritto del testatore
di veder rispettata la sua volontà. Se in un simile caso è dubbio che
il notaio abbia adempiuta una formalità importantissima, non sarebbe
più semplice interrogare il notaio e non distruggere per un lapsus calami
un atto, che socialmente ha una certa importanza, quale è un

testamento? Le stesse stranezze troviamo nel diritto penale. Così recentemente
innanzi al Tribunale penale di Milano si dibatteva la causa
di un commerciante imputato di bancarotta semplice e che già era
stato condannato altra volta per lo stesso reato. Il Pubblico Ministero
aveva chiesto la condanna a 7 mesi di detenzione, trattandosi
di imputato recidivo. Ma il difensore osservò che l’imputato, come
risulta dal certificato penale, nel 1888 era già fallito altra volta, ed
era stato dalla nostra Corte d’Assise condannato per bancarotta fraudolenta
a 3 anni di reclusione — che quindi non poteva più legalmente
esercitare il commercio — nè di conseguenza poteva essere
dichiarato fallito e chiamato a rispondere della mancanza di libri, che
non era obbligato a tenere. Se nell’operato del fallito si fossero riscontrati
fatti di frode in danno dei creditori, avrebbero potuto dar
luogo ad una azione per truffa e furto a norma del Codice penale e
non già per bancarotta fraudolenta — trattandosi unicamente di non
tenuta dei libri, veniva meno ogni azione penale, mancandone il fondamento,
cioè la qualità di commerciante nell’imputato. Sulla questione,
scrive l’avv. Valdata, rendendo conto del processo, non c’è
niente da dire, perchè non poteva avere diversa soluzione: però,
non è sufficientemente strana una legge che permette l’assoluzione
di un imputato, solo perchè era stato condannato altra volta per un
reato più grave?‍[162].




Di questa condizione di cose poi gli avvocati e gli imbroglioni si
approfittano per porre questioni, che in tutt’altra classe di persone
che non sia la magistratura desterebbero lo sdegno o il riso, tanto sono
assurde; ma che i magistrati discutono seriamente e qualche volta
anche sanzionano, tanto per l’abitudine mentale contratta nel lungo
esercizio della professione essi hanno perduto il senso del giusto o
dell’ingiusto. Così la legge considera per pura finzione come immobilizzate
e quasi parti accessorie del fabbricato le macchine dell’opificio:
ora, in una espropriazione per causa di pubblica utilità fatta
dalle ferrovie, un proprietario di opificio pretendeva, prendendo alla
lettera le parole della finzione, che gli si pagassero, oltre il fabbricato,
non il prezzo del trasporto delle macchine al nuovo opificio e

un indennizzo per le eventuali avarie, ma il prezzo intero delle macchine:
perchè, diceva acutamente il suo avvocato, la legge considera
come accessorie dell’immobile le macchine, e quindi distrutto l’immobile,
sono distrutte anche le macchine! La Corte di Cassazione di Torino
(Sentenza del 27 agosto 1890) respinse la ridicola argomentazione;
ma dopo averla discussa a lungo e seriamente: proposta in qualunque
radunanza di gente intelligente, ma non specialista in fatto di giurisprudenza,
non sarebbe stata seppellita subito sotto una omerica
risata?




E si noti che se la Cassazione, la quale respinse la grottesca domanda,
avesse applicato a questo caso quel processo mentale che
applica a decidere la maggior parte delle questioni in sostituzione del
sentimento e dell’idea di giustizia, avrebbe dovuto dar ragione alla
richiesta. Giacchè una conseguenza curiosa dell’arresto ideo-emotivo
è in questo caso la seguente: poichè, per la lunga abitudine, sembra
mostruoso che si faccia appello al sentimento di giustizia per decidere
le cause, e la letterale applicazione della legge è divenuta consuetudine
organica del pensiero, quando un querelante presenta una
domanda che urta troppo violentemente anche l’intorpidito sentimento
di giustizia del magistrato, ma che egli, a fil di logica, dovrebbe ammettere,
il magistrato deve, per dargli torto, cercare e ricercare qualche
sottile e cavillosa ragione. Capite? Il giudice che vuol salvaguardare la
giustizia, è lui costretto a cercar sofismi e rivoltolarsi come un ladro
per il labirinto dei cavilli; mentre il birbante che con una sottigliezza
tenta di rovinare un nemico, può dire a fronte alta che egli domanda
solo l’applicazione della legge nei modi soliti. Un curioso
esempio ce lo dà la Francia. In Francia, al principio della insequestrabilità
della rendita non erano state poste eccezioni, come in Italia,
da nessuna legge: e per questo la giurisprudenza negò nei primi tempi
ai creditori del fallito il diritto di rivalersi sulle iscrizioni di rendita
del fallito. La massima era socialmente pericolosissima, perchè
i falliti che investivano in rendita pubblica il loro attivo, potevano
frodare interamente i creditori: ma la magistratura che non ebbe il
coraggio di affrontare il problema e completare la legge, ricorse invece
a uno strano ripiego. La Corte di Lione, con sentenza del
19 giugno 1857, sancì la massima che la rendita era intangibile;

ma che... i sindaci del fallimento potevano, essendo considerati quali
mandatari del fallito, alienarla‍[163]. Mai esercizio di acrobatismo logico
fu più rischioso e stravagante di questo, che, per salvare la
giustizia, deve travestire un curatore di fallimento in mandatario del
fallito.




Anche più profonda è forse questa confusione del simbolo con la
cosa nel campo della procedura. La procedura dovrebbe esser un
complesso di formalità da eseguirsi dalle parti, per garantir loro la
eguaglianza nelle condizioni della lotta innanzi al giudice; e impedir
sorprese, tranelli, insidie. È riuscita nel suo scopo la legge? Che
abbia mancato di sollecitudine non si potrebbe dire, tante sono le
formalità da eseguirsi: ma quanto al loro risultato, dica qual’è questa
sola e terribile frase, quasi proverbiale nel mondo degli avvocati:
tutte le cause si vincono con la procedura. Non importa aver torto o
ragione, anche dal punto di vista del loro diritto letterale; basta sorprendere
l’avversario quando, in un momento di distrazione, si dimentica
di osservare una delle tante formalità prescritte sotto pena di
nullità, per rovinarlo. La procedura, che doveva essere una garanzia,
diventa un’imboscata.




Ci ritroviamo qui innanzi al solito fenomeno dell’arresto ideativo
ed emotivo. Che una certa regola sia imposta ai due avversari nel
loro contegno innanzi ai giudici, si capisce, per evitare troppo facili
soprusi: ma che all’osservanza di queste regole sia data una tale
importanza, da farne dipendere l’esito della causa, ecco una esagerazione
che può condurre a conseguenze mostruose. Che un cancelliere
si dimentichi di scrivere in testa alla sentenza la formola
sacramentale «In nome ecc.,» o la data, ecc., che le due parti troppo
negligenti non pensino a far sanzionare una sentenza arbitramentale
dal pretore entro cinque giorni dalla sua emanazione, ed ecco interamente
distrutto un giudizio che rappresenta spese, lavoro intellettuale,
ansie, incertezze dolorose.




Con le acute spille del cavillo procedurale si può dilaniare il
cuore di un uomo atrocemente e fargli soffrire a piccole trafitte
tutte le ineffabili e infinite torture morali di un processo, da cui

dipendono spesso l’avvenire di un uomo o di una famiglia; si può
regalarsi una orgia di crudeltà sopra l’anima di un infelice, più
raffinata che le crudeltà fisiche a cui certi tiranni si sono abbandonati
sui corpi dei loro nemici. Tutto ciò sparirebbe se una legge
umana e una umana interpretazione stabilisse un certo numero di
formalità essenziali, che la parte negligente fosse invitata più volte
a osservare prima di punirla con l’estrema sanzione, la perdita
del processo, e rendendola più sollecita nelle prime negligenze con
una multa. Che male ci sarebbe, se una parte non osserva un
termine, a infliggerle per la prima volta solo una multa e a continuare
il processo? Che male sarebbe, se si dimentica nella redazione
della sentenza la formola iniziale «In nome, ecc.», di riportarla
al cancelliere e far riparare alla omissione? E non si dica che
le garanzie scemerebbero e tutto piomberebbe nel disordine; perchè
disordine più immenso di quello attuale io non so immaginare, se
per una involontaria dimenticanza, si può perdere il diritto a vedersi
data giustizia.




Tutto ciò è così vero che se voi leggete qualche trattato teorico
di diritto civile, vedrete che ogni tanto si cerca di giustificare qualche
strappo ai severi principii giuridici con il pretesto dell’utilità sociale.
Ne demmo più di un esempio e volendo molti altri potremmo darne:
il legislatore si spaventa ogni tanto di qualche mostruosa conseguenza
dei principii giuridici e allora froda per un momento la scienza che
ne guida la mente. Ma non è questa la prova più bella che quei principii
giuridici sono spesso assolutamente fallaci e pericolosi? Che
diritto è mai questo, le cui ragioni ideali devono essere ogni tanto
violate per utilità sociale? Ma che altro è il diritto, quando non è
una cristallizzazione d’idee trapassate, quando è cosa vivente, se non,
per così dire, l’utilità sociale organizzata? E come possono chiamarsi
giuridici dei principii che, applicati interamente, produrrebbero scandali
e rovine? Se ciò è possibile, nessun dubbio può sussistere che
la funzione giuridica non è, almeno in tutte le sue parti, regolare e
fisiologica.




Eccolo adunque, un altro danno della civiltà, in questa trasformazione
del principio e della regola giuridica in simbolo mistico; e
nella straordinaria forza di conservazione che esso, come tutti i simboli

mistici, prende allora. Si pensi infatti che nei periodi più rozzi
e meno civili della storia di Roma, nei periodi più antichi, ferveva
nel seno della città un lavorio continuo, che elaborava e quasi direi
ribolliva continuamente il diritto, trasformandolo e riadattandolo continuamente:
ora da molti secoli non si ha nell’Europa civilissima più
nessuna idea di un somigliante lavoro. Noi siamo ancora in ginocchio,
in adorazione davanti alle formole ultime del Diritto romano, che non
sono se non l’esperienza giuridica di quel gran popolo cristallizzata:
da allora in poi l’uomo ha fatto solo pochi e minimi tentativi per riplasmare
ai nuovi bisogni il più importante degli elementi sociali;
e questo gigantesco simbolo mistico che è il diritto, continua a dominare
cieco e immutabile e a far vittime più numerose che la religione
in mezzo alla vita civile moderna. Si direbbe che la società
europea non si è potuta sviluppare così straordinariamente, se non
con l’atrofia di uno degli organi suoi più importanti.




E il fatto che le ultime conclusioni del Diritto romano si siano trasformate
in un vero simbolo mistico, mercè l’arresto ideo-emotivo, ci
spiega perchè il Diritto romano si sia diffuso dovunque, nei paesi e
civiltà più differenti, come recentemente in Germania. Siccome l’arresto
ideo-emotivo è una legge generale della psiche umana, e siccome
il Diritto romano con il gran numero delle sue regole generali
bene elaborate può meglio di ogni altro favorire il processo di arresto,
per questa sua capacità a favorire una delle tendenze più forti
dell’uomo si è diffuso dappertutto. L’universalità del Diritto romano
è un carattere di decadenza e di vecchiaia e non di eccellenza; rassomiglia
alla enorme diffusione della formalistica religione cattolica,
che può avere tanto più numerosi credenti, in quanto essa non pretende
che l’osservanza di alcune pratiche senza ragione. Una religione
spirituale non potrebbe avere che un pubblico molto più ristretto,
solo in coloro al cui carattere fosse conveniente lo spirito di quella
fede.




E non si dica che in questa applicazione letterale della legge non
si ha da vedere che un effetto del comando della legge: la legge
non fa qui che favorire con le sue disposizioni una tendenza umana,
ma il suo comando riesce ad essere obbedito appunto perchè trova
già ben disposta verso di sè la natura dell’uomo. Giacchè si capirebbe

che i magistrati, il cui dovere professionale fosse quello di applicare
letteralmente una legge, si attenessero strettamente al loro mandato:
ma dovrebbero, se veramente ciò non fosse che l’effetto di una costrizione
legale, far sentire il loro malcontento, la ribellione della
loro coscienza costretta a sancire tutti i giorni l’ingiustizia in nome
di un codice che vorrebbe essere il gran libro della giustizia. Invece
accade tutto il contrario: quel modo abbreviato o meno faticoso di
concepire e sentire il diritto è così rispondente alle più intime tendenze
dell’uomo, che in breve la mente ci si abitua così perfettamente
da essere incapace quasi di concepirlo e sentirlo diversamente,
con i processi più faticosi e più perfetti, con cui lo sente l’uomo
che non fa professione di giurista. Io sono sicuro che lette da magistrati
ed avvocati queste pagine desteranno in quasi tutti lo scandalo
come di una volgare profanazione dei principii più alti della scienza
giuridica. E ricordo anche la meraviglia, lo stupore che invadeva noi
tutti quando cominciavamo gli studi di leggi, a vedere le singolari
applicazioni dei principii giuridici, fatte in certi processi, la cui soluzione
ci era detta da un illustre maestro pienamente giuridica, ma
che a noi ignoranti strappava grida di indignazione; eppure quegli
stessi giovani che nei primi tempi trasalivano così vivacemente, dopo
due o tre anni di studi giuridici trovavano assai più normale la cosa:
oggi quelli datisi alle professioni o alla magistratura, si saranno così
bene avvezzati a quei processi mentali abbreviati, da trovarvisi pienamente
a loro agio. Se così non fosse, già da un pezzo dovrebbe essere
scoppiata tra gli uomini di legge e specialmente tra i magistrati una
ribellione così violenta, che di tutto l’edificio della scienza e della
pratica giuridica non sarebbe rimasto in piedi nemmeno una pietra.
Invece chi sa quale sforzo sarà necessario per ottenere dei piccoli ritocchi,
che a poco a poco lo migliorino, sino a renderlo abitabile
dai popoli moderni, che in quello che doveva essere il loro riparo
hanno trovato il loro massimo tormento.




Invece nessuno protesta perchè i magistrati potrebbero, a ragione,
ripetere quel latino del Digesto, che con una ingenua sincerità descrive
il fenomeno dell’arresto ideo-emotivo, che negli ultimi tempi
del Diritto romano si era già, come ai nostri tempi, prodotto: Non
omnium quae a majoribus constituta sunt ratio reddi potest, et ideo

rationes eorum quae constituuntur inquiri non oportet: alioquin multa
ex his quae certa sunt subvertuntur (L. 20 e 21, D. de legibus).




Da questi rapidi cenni, che spero potrò in avvenire sviluppare in un
lungo e compiuto lavoro‍[164], si comprende che l’avvenire della giustizia
e delle istituzioni giudiziarie è nella abolizione dei codici, nell’abbandono
di quei principii giuridici che sono generalizzazioni pericolose
e causa determinante di arresti ideo-emotivi; nella istituzione
di arbitrati, composti di persone oneste e intelligenti, incaricate di giudicare
ex aequo et bono, appellandosi non all’autorità dei padri nostri,
ma all’autorità della loro coscienza: forse anche è nell’abolizione della
professione di magistrato e in una scelta svariata e spesso rinnovata
di arbitri tra persone intelligenti, istruite, integre, che di solito
attendano a diverse occupazioni perchè la costituzione di una classe
di magistrati favorisce l’arresto ideo-emotivo professionale. In ogni
modo, poichè il pericolo più grave per la retta funzione della giustizia,
sta nel prodursi di questo arresto, la norma e lo scopo supremo
di tutte le riforme dovrà essere di impedire meglio che si
può che per una ragione o per un’altra l’arresto ideo-emotivo si produca
in coloro che sono incaricati di amministrare la giustizia.




Allora forse nessun pessimista potrebbe più ripetere a vergogna e
a condanna della società moderna, gli amari versi che Goethe fa dire
da Mefistofele a Faust:




Es erben sich Gesetz’ und Rechte

Wie eine ew’ge Krankheit fort;

Sie schleppen von Geschlecht sich zum Geschlechte,

Und rueken sacht von Ort zu Ort.

Vernunft wird Unsinn, Wohlthat Plage;

Weh dir dass da ein Enkel bist!

Von Rechte, das mit uns geboren ist,

Von dem ist leider! nie die Frage.









INDICE DEGLI AUTORI E DELLE RIVISTE
CITATI NELL’OPERA





	Alongi, Pag. 112

	Arch. di psich. e scienze penali, 113

	Ardigò, 68, 86, 133

	Ascoli, 40

	Bancroft, 33

	Bastian, 38, 49

	Beaumanoir, 26

	Beaunis, 8, 12

	Bertillon, 33, 34, 35, 87

	Bibbia, 27, 33, 92

	Binet, 9, 10, 11, 91

	Bollett. della Società Geografica, 23

	Bopp, 44

	Bouche, 11, 36, 37, 48, 101

	Bourget, 72

	Bukle, 37, 82

	Buonamici, 64

	Carle, 15

	Carlyle, 46

	Chronicon cassinense, 27

	Colini, 23

	Confucio, 34

	Cout. du Nivernais, 29

	Cox, 46

	De Sarlo, 3

	Digest of hindu law, 23

	Diodoro Siculo, 25

	Donnat, 25

	Dowling, 37

	Draper, 95

	Ducange, 23, 39, 75

	Dugmore, 61

	Earle, 59

	Eisenhart, 45

	Ellis, 67

	Erodoto, 48

	Espinas, 4, 12

	Feré, 9

	Ferrero, 24

	Floquet, 80

	Galland, 39

	Garlanda, 1, 40

	Garrik Mallery, 73

	Gianturco, 56

	Goethe, 46, 133

	Gregorio di Tours, 19, 37

	Grimm, 26, 45

	Guyau, 84, 85, 87

	Hartmann, 3, 84

	Houard, 22, 57

	Howitt, 23

	Kemble, 5

	Krafft-Ebing, 11, 72

	Krapotkine, 98

	Jih-King, 34

	Joinville, 38, 66

	Joly, 40

	Journal asiatique, 34

	Journal du Palais, 129

	Lanoye (De), 35

	Lefèvre, 48, 89

	Leges Wallicae, 39

	Lenormant, 40, 44

	Letourneau, 1, 20, 25, 26, 33, 59, 60

	Lewes, 47

	Lex Wisig., 45

	Lombardia, 127

	Lombroso, 7, 12, 72, 107, 113

	Loria, 55, 93

	Macpherson, 22

	Maine (S), 26, 30, 53, 65, 122

	Marzolo, 13, 14, 20, 32, 33, 40, 41, 44, 49, 50, 73, 75, 88, 89, 91, 93

	Massenat, 40

	Maudsley, 12

	Mayer, 55

	Meichelbeck, 66

	Michelet, 38, 97

	Modigliani, 38

	Moerenhout, 59

	Mommsen, 53

	Monstrelet, 80

	Montaigne, 115

	Morgan, 27

	Morselli, 113

	Mouske, 27

	Muirhead, 54, 64

	Müller (Friedrich), 73

	Müller (Max), 46

	

	Neugart, 66

	Niblack, 87

	Offner, 14

	Ottolenghi, 12

	Pandette, 23, 26, 132

	Pausania, 47

	Post, 23, 26

	Presles (R. de), 97

	Ratzel, 60

	Reclus, 24, 25

	Remusat, 34

	Revue philosophique, 8, 11

	Revue politique et littéraire, 87

	Revue scientifique, 24, 42

	Reymond, 70

	Ribot, 2, 42

	Ricci, 125

	Richet, 3, 12

	Ried, 66

	Romanes, 40

	Rotari, 29

	Rousseau, 115

	Salvioli, 22, 91

	Schliemann, 29

	Société nouvelle, 98

	Sohn, 20

	Spencer, 2, 4, 6, 20, 22, 28, 37, 41, 54, 55, 67, 71, 78, 84, 94, 98, 120

	Steinthal, 41

	Stendhal, 9

	Strabone, 25

	Taine, 19

	Tanzi, 89

	Trezza, 46

	Tylor, 48, 72

	Valdata, 127

	Vignoli, 44

	Wace, 38

	Walch, 66

	Wenk, 66

	Wundt, 14












INDICE



 
  	Dedica 	Pag. V
 

 
  	Prefazione 	VII
 

 
  	 
 

 
  	Introduzione: La legge del minimo sforzo e la inerzia mentale 	1
 

 
  	 
 

 
  	PARTE I.
 

 
  	Fisio-psicologia del simbolo.
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo 	  	 
 

 
  	I. 	— Simboli di prova 	17
 

 
  	II. 	— Simboli descrittivi 	32
 

 
  	III. 	— Simboli di sopravvivenza 	52
 

 
  	IV. 	— Simboli di riduzione 	70
 

 
  	V. 	— Simboli emotivi 	77
 

 
  	VI. 	— Simboli mistici. L’arresto ideativo, emotivo ed ideo-emotivo 	83
 

 
  	VII. 	— Atavismo e patologia del simbolo 	107
 

 
  	 
 

 
  	PARTE II.
 

 
  	Applicazioni psico-sociologiche.
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo Unico. 	— Il simbolo nel diritto moderno 	119
 

 
  	 
 

 
  	Indice degli Autori e delle Riviste citati nell’Opera 	135
 











NOTE:




1.  Garlanda, La filosofia delle parole. — Roma, 1890.





2.  Letourneau, La sociologie d’après l’ethnographie. — Paris, 1884, lib. III,
cap. X.





3.  Vedi riguardo a questi piaceri, Spencer, Les bases de la morale évolutionniste. — Paris,
1889, cap. IX.





4.  Spencer, op. cit.





5.  Ribot, La psychologie de l’attention. — Paris, 1889.





6.  Richet, L’homme et l’intelligence. — Paris, 1884.





7.  L’importanza di questo lato della questione fu vista dall’Hartmann, il
celebre pessimista tedesco; il capitolo L’inconscio nell’intelligenza della sua
opera Philosophie des Unbewusten, Berlin, 1872, per quanto imbevuto ancora
di metafisica, è importantissimo. Vedi anche il bel lavoro del De Sarlo,
L’inconscio in patologia mentale, Reggio d’Emilia, 1892.





8.  Espinas, Des sociétés animales. — Paris, 1878.





9.  Spencer, Principes des psychologie. — Paris, 1874, parte II, cap. VII;
parte IV, cap. VII.





10.  Kemble, The Saxons in England, II, 105, in Spencer, op. cit.





11.  Spencer, Principes de sociologie. — Paris, 1882, vol. III, P. IV, cap. IV;
P. V, cap. XVI.





12.  Il merito di avere introdotto il concetto dell’inerzia nella psicologia spetta,
come è noto, al Lombroso, che se ne servì per spiegare l’innato conservatorismo
dell’uomo. È una idea straordinariamente feconda e capace delle più svariate
applicazioni: io ne tento, in questo lavoro, una nuova.





13.  Beaunis, Physiologie, 2ª ediz., pag. 1351.





14.  Beaunis, L’expérimentation en psychologie par le somnambulisme provoqué,
nella Revue philosophique, agosto, 1885.





15.  Vedi, sull’influenza della musica, le originali osservazioni di Stendhal,
Physiologie de l’amour, che notò sopra di sè come essa rinforzi il tono di qualsiasi
sentimento si trovi per il momento nella psiche. Così, quando egli era
innamorato, la musica lo rendeva più innamorato ancora; una volta che pensava
ad armare una spedizione per la Grecia, raddoppiò in lui l’alacrità e
l’entusiasmo.





16.  Feré, Sensation et mouvement. — Paris, 1887.





17.  Binet, Études de psychologie expérimentale. — Paris, 1883.





18.  Bouche, La Côte des Esclaves et le Dahomey. — Paris, 1885.





19.  Vedi su questo feticismo normale dell’amore Binet, Le féticisme dans
l’amour (Revue philosophique, agosto, 1887) e Krafft-Ebing, Psycopathia sexualis. — Stuttgart,
1887.





20.  Ottolenghi e Lombroso, Nuovi studi sull’ipnotismo e sulla credulità. — Torino,
1889.





21.  Maudsley, L’esprit et le corps.





22.  Op. cit. — Vedi anche, su questo argomento, i numerosi fatti portati
dal Richet, L’homme et l’intelligence, Paris, 1884, nello studio: Le somnambulisme
provoqué.





23.  Marzolo, Saggio sui segni. — Pisa, 1866.





24.  Vedi su questa ipotesi che riduce la sensazione e gli altri processi psichici
a un movimento molecolare, gli studi principali di psicofisica, specialmente i tedeschi.
Münsterberg, Beitrage zur experimentelle Psychologie, I, 129; Vundt,
Essays, IV; Gehirn und Seele, p. 118, Physiol. Psychologie, II, 204. — Ora
questa ipotesi (ammessa e nello stato presente della scienza, non si può a meno di
ammetterla) questa teoria, che riconduce il processo dell’associazione mentale ai
fenomeni dell’inerzia, è più che giustificata. Quando infatti due stati di coscienza
sono percepiti contemporaneamente, ciò significa, secondo il Münsterberg, che
due gruppi gangliari del cervello sono nello stesso tempo eccitati, ed è secondo lo
psicologo tedesco legittimo supporre che si stabilisca tra i due punti eccitati una
specie di via di comunicazione, attraverso la quale le due eccitazioni, che non sono
che movimenti molecolari, tenderebbero a equilibrarsi. Quando poi solo uno dei
due gruppi è in seguito rieccitato, una debole corrente di movimento molecolare
per la via di comunicazione già aperta andrebbe ad eccitare l’altro (Münsterberg,
op. cit. — Offner, Ueber die Grundformen der Vorstellungsverbindung,
Marburg, 1892).





25.  Marzolo, Saggio sui segni. — Pisa, 1866.





26.  Così i Romani, come vedremo, quando sostituirono al governo a vita (monarchia)
il governo a tempo (repubblica) credevano che tutti i poteri del re,
spettassero ancora al pretore, anche quelli che contrastavano alla temporaneità
ed elettività della carica.





27.  Lo stesso si dica della teoria che, quando questo lavoro in proporzioni più
modeste fu discusso come tesi, mi fu opposta dal prof. Carle: che cioè i simboli
sono dovuti sopratutto alla vivace fantasia dell’uomo primitivo. Si è ripetutamente
accennato, da molti scrittori, a questa vivacità infantile della fantasia
umana, ma senza darne documenti sicuri; anzi dopo gli studi dello Spencer e del
Guyau è lecito supporre invece che il selvaggio sia poverissimo di immaginazione
e che la fantasia vivace sia piuttosto il privilegio delle grandi intelligenze, di
Dante, di Shakspeare, di Newton, di Darwin, che non delle intelligenze rudimentali.





28.  Vedi, per es., i singolari costami degli eroi di Omero (Ulisse in specie),
che spesso sono i costumi di veri furfanti; i non rari poco ingenui contratti
che si trovano nella Bibbia; le esperienze della doppiezza selvaggia fatte dai
viaggiatori, da Cook in Australia, da Stanley e da Schweinfurth in Africa,
nonchè dalla nostra politica coloniale in Abissinia. I libri poi di etnografia
sono pieni di fatti e prove in proposito. Si dice che nei popoli tedeschi invece
l’onore fosse quasi una religione e anche il Taine l’asserì (Taine, Histoire de la
littérature anglaise, Paris, 1886, vol. I, cap. 1); ma chi ha letto nel libro di
Gregorio di Tours, Historia Francorum, un contemporaneo dell’invasione dei
Franchi nella Gallia, i caratteristici aneddoti sulla perfidia dei capi, può dubitare
che anche gli antichi popoli germanici fossero davvero migliori, sotto
questo rispetto, che la maggior parte dei loro confratelli in umanità.





29.  Riguardo all’imprevidenza dell’uomo primitivo, vedi Spencer, Princ. de
sociol., vol. I. — Letourneau, La sociologie d’après l’ethnographie, Paris 1884,
pag. 562: «Per prevedere bisogna esser capace di osservazioni, di attenzione, saper
raggruppare e paragonare i fatti, dedurre l’avvenire dal presente e dal passato.
Ma l’uomo inferiore non sa osservare che in un campo ristretto, è scosso solo da
quanto ha rapporto con i suoi bisogni più urgenti, la sua memoria è corta e il
passato vi si cancella presto». E che per l’uomo primitivo il passato e il futuro
fossero idee vaghe e indeterminate, lo prova l’etimologia: il greco Ἠρι = domani
è la stessa parola che l’Heri latino, che significa ieri; quindi come osserva profondamente
il Marzolo, doveva esprimere in origine vagamente un tempo fuori
dell’attuale, senza determinazione di passato o di futuro. Ora, con così vaga
nozione dell’avvenire, è impossibile contrattare per un tempo futuro. Nei bambini
poi noi possiamo osservare quella incapacità di godere idealmente della
proprietà, che dovè esser comune un tempo a tutti gli uomini primitivi. Quando
regalate loro un giuocattolo lo portano con sè da per tutto, a tavola, a passeggio,
al teatro. Chi non ha visto una bambina addormentarsi con la bambola
nuova tra le braccia? Quando li lasciano è segno che se ne sono stancati,
o che anche quella sorgente di piacere è inaridita. Di più, se promettete loro
qualche cosa, la vogliono immediatamente, e si mettono a piangere se debbono
aspettare.





30.  Salvioli, Manuale del diritto italiano. — Torino, 1890.





31.  Macpherson, Report upon the Khonds of Ganjan and Cuttack. — Calcutta,
1842.





32.  Spencer, Princ. de sociologie. — Paris, 1883, vol. III.





33.  Houard, Anciennes lois franc., I, pag. 101.





34.  Vedi in Ducange, Anaticla, I, 415.





35.  Digest of Hindu Law, II, 488.





36.  Vedi Post, Studien zur Entwickelungsgeschichte des Familienrechts,
Oldenburg und Leipzig, 1890, e il lucido riassunto del Colini (Un libro del
dottor Post sullo sviluppo del diritto di famiglia) nel Bollettino della Società
Geografica, marzo, 1891.





37.  Howitt, Trans. R. Soc. Victoria, pag. 118, in Colini.





38.  G. Ferrero, L’atavisme de la prostitution, in Revue scientifique, 30
luglio 1892.





39.  Reclus, Les primitifs. — Paris, 1885.





40.  Letourneau, L’évolution du mariage et de la famille. — Paris, 1888.





41.  Reclus, Les primitifs. — Paris, 1885, pag. 240.





42.  Vedi intorno a questo fenomeno e le sue cause Letourneau, L’évolution
de la famille et du mariage, Paris, 1888. — Sumner Maine, Études sur les
institutions anciennes, Paris, 1884. — A. H. Post, Studien zur Entwizelung
der Familienrechts, Oldenburg und Leipzig, 1890.





43.  Grimm, Deuts. Rechtsalther, pag. 155.





44.  Beaumanoir, Cout. de Beauvoisis, cap. XVIII.





45.  Grimm, Poesie in Rechte, § 6.





46.  Il libro di Ruth, III, 9.





47.  L. H. Morgan, Ancient Society. — London, 1877, pag. 80-81.





48.  Chron. Cassin., II, 39.





49.  Spencer, Princ. de sociol., vol. III. — Paris, 1883.





50.  Si ricordi il palazzo di Tirinto, scoperto dallo Schliemann, chiuso da robustissime
porte, accanto a cui si vedono ancora i posti delle guardie, e da
cui era impossibile uscire senza il permesso del signore. — Vedi Schliemann,
Tyrinthe, Paris, 1886.





51.  Leg. Willem, Noth. reg. Angl., cap. LXV.





52.  Rotari, cap. 224.





53.  Cont. du Nivernais, t. II, pag. 134.





54.  Sumner Maine, Études sur l’histoire des institutions primitives.





55.  L. 5, § 10, D. de oper. novi nunt. — L. 20, § 1, D. quod vi aut
clam.





56.  Marzolo, Saggio sui segni. — Pisa, 1866.





57.  Bertillon, Les races sauvages. — Paris, 1883.





58.  Bancroft, The native races, etc.





59.  Letourneau, La sociologie d’après l’ethnographie. — Paris, 1884.





60.  Numeri, XV, 37, 38.





61.  Marzolo, Saggio, ecc.





62.  A. De Remusat, Recherches sur les langues tartares, pag. 65.





63.  Bertillon, op. cit.





64.  Journal Asiatique, aprile-maggio 1868.





65.  Giosuè, IV, 6-7.





66.  De Lanoye, L’homme sauvage. — Paris, 1873, pag. 41.





67.  Bouche, op. cit.





68.  I ladri sanno ancora sfruttare questo ferravecchio della storia della civiltà.
Una loro forma di furto è quella di rubare in un club o in altro luogo, per es. il
cappotto di una persona, di andare a casa sua e di inventare, che sono mandati
dal padrone per prendere o una somma di denaro o qualche oggetto prezioso: la
prova della loro missione sta appunto nel cappotto o altra cosa della persona, che
essi hanno tra le mani.





69.  Sull’origine di questi simboli non parlo, perchè la questione è stata già risolta
dallo Spencer, Principes de sociologie, vol. III, parte I. Io quindi mi
sono ristretto a studiare l’uso fatto dei simboli, supponendone già nota al lettore
la genesi.





70.  Bouche, op. cit.





71.  Greg. Turon, VII, 3.





72.  Si dirà che nel Medio-Evo si conosceva ben la scrittura. È vero: ma
non basta possedere uno strumento, bisogna anche comprenderlo, conoscerlo
bene e saperne usare; ora, nel Medio Evo la scrittura era uno strumento troppo
complicato, perchè data la condizione generale della coltura, il suo uso potesse
essere diffuso; era una tradizione della civiltà romana conservata, come
tante altre, da un piccolo gruppo di persone, che quasi sempre furono i religiosi.
«Durante molti secoli, scrive il Bukle, fu raro il veder un laico che
sapesse leggere o scrivere» (Histoire de la civilisation en Angleterre, vol. I,
pag. 348, Paris, 1881); e il Dowling (Introduction to the Critical Study
of ecclesiastical History, 1838, pag. 56): «Gli scrittori erano quasi tutti ecclesiastici,
e la letteratura null’altro che un esercizio religioso». Così i re merovingi
non sapevano scrivere. Carta e inchiostro furono nel Medio Evo oggetti
rarissimi; la carta, specialmente dopo che le invasioni saracene nella Sicilia resero
difficili le comunicazioni con l’Egitto; i monaci dovettero inverniciare i
loro codici per scrivervi su i loro salmi; e il Petrarca non trovò, più d’una
volta, in città considerevoli della Francia, una goccia d’inchiostro per copiare
codici latini. Di più, tanto è vero che la scrittura era poco capita in quei
tempi, che noi troviamo certi manoscritti medioevali (es., parecchi del Sachsenspiegel),
in cui sono intercalate figure che illustrano il testo e ne agevolano
la comprensione, formando una vera mescolanza di scrittura e pictografia, quale
noi la troviamo nei libri dei Batacchi (Bastian, Der Mensch in der Geschichte,
Leipzig, 1861, vol. I. — Modigliani, Tra i Batacchi indipendenti, Roma, 1893).





73.  Michelet, Les origines du droit français cherchées dans les symboles
et d’après les formules du droit universel. — Paris, 1892.





74.  Questa connessione è rivelata dalla parola gallese maes, che significa ager
e curia (Vedi Leges Wallicae, II, 10, 11, 12).





75.  Ducange, Investitura, 1535. — Galland, Franc-allen, XX, 340.





76.  Per questo credo che le scritture mnemoniche abbiano precedute le scritture
a disegno, sebbene popoli rozzissimi, e perfino le popolazioni preistoriche
sapessero disegnare relativamente bene (Vedi Massenat, Matériaux pour l’histoire
de l’homme primitif, 1869. — Joly, L’homme avant les métaux, Paris, 1879).
Io credo che il disegno preesistè alla scrittura pictografica, cioè che il disegno
non fu impiegato come mezzo di comunicazione tra gli individui, se non molto
tempo dopo che era praticato all’ornamento delle armi, delle case, ecc. Difatti,
dover graffire una scena di caccia o di pesca è minor fatica, che dovere esprimere
con figure una idea determinata; perchè nel primo caso il disegnatore
può scegliere e variare a piacere le figure, purchè nel complesso diano l’idea
dello spettacolo che si vuol rappresentare; nel secondo invece è schiavo della
sua idea e bisogna che cerchi quali figure proprie importino di più a far comprendere
più esattamente a un estraneo la propria idea.





77.  Garlanda, La filosofia delle parole, Roma, 1890. — Marzolo, Brevissimo
sunto sulla storia dell’origine dei caratteri alfabetici, Venezia, 1857. — Ascoli,
Del nesso ario-semitico, Milano, 1864. — Lenormant, Essai sur la
propagation de l’alphabet phoenicien dans l’ancien monde, Paris, 1872.





78.  Romanes, L’évolution mentale chez l’homme. — Paris, 1891.





79.  Spencer, Principes de sociologie, vol. I. — Paris, 1878, pag. 489.





80.  Marzolo, Monumenti storici rivelati dall’analisi delle parole, vol. I,
Padova, 1847. — F. Steinthal, Die Mande-Neger Sprachen, psichologisch
und phonetisch betrachtet, Berlin, 1867.





81.  Il Ribot, in alcuni suoi recenti e interessantissimi studi (Une enquête
sur les variétés des concepts, in Revue scientifique, 3 settembre 1892), cercò
di determinare che cosa si producesse nella coscienza, oltre il nome, quando
si legge o si ascolta una parola astratta o generale. L’esperienza tentata su 900
individui diede questi risultati: nel 47% si produceva o una imagine concreta
(per es., la parola legge richiamava l’idea dei giudici togati), o l’imagine ottica
della parola stampata, o l’imagine acustica della parola pronunciata; il
53% rispose che in essi non si risvegliava nulla. Il Ribot osserva giustamente
che questo niente deve essere qualche cosa e che con un’indagine più minuta
si scoprirebbe: in ogni modo, ciò dimostra che deve essere uno stato di coscienza
molto vago, se non si riesce a determinarlo con parole. Quindi una scrittura
a disegno sarebbe almeno per questo 53% assai faticosa; e lo sarebbe egualmente,
in quell’altro 47%, a quelli che appartengono, come dice il Ribot, al
tipo visuale tipografico o al tipo uditivo.





82.  Lenormant, Essai sur la propagation de l’alphabet phoenicien dans le
monde ancien. — Paris, 1872, vol. I, cap. I.





83.  Bopp, Glossarium sanscritum, Berolini, 1847. — Marzolo, Monumenti
storici rivelati dall’analisi della parola, Padova, 1847, vol. I. — Vignoli,
Mito e Scienza, Milano (Bibl. scient. intern.).





84.  Grimm, Poesie im Recht, passim. — Eisenhart, Grundsätze des Deutschen
Rechts in Spruchwörtern, Leipzig, 1822. — Lex Wisig., I, 8.





85.  Goethe (Maximen und reflexionen) e Carlyle (Sartor Resartus) notarono
essi pure come l’imagine sia in origine un modo quasi naturale di
esprimersi. G. Trezza, poi (Studi critici, Verona 1878, pag. 224), ha benissimo
descritto il carattere imaginoso delle concezioni primitive: «Nello stato
arcaico del sentimento, si mescono le forme delle cose e vi destano una impressione
confusa, appunto perchè la natura vi si rivela in un modo confuso.
È veramente una vasta metafora il modo con che la natura si riproduce nel
sentimento mitologico. Tuttavia la metafora non era in quei tempi un processo
consapevole, nato da una intuizione precisa delle analogie ideali tra le
cose diverse, ma un istinto divino, che prorompeva dal sentimento stesso. La
metafora ei la portava dentro di sè, lingua vivente di una coscienza impregnata
di sensazioni vivacissime estranee». Senonchè, come si vede, la spiegazione
che io do del fenomeno, è diversa da quella dell’illustre e compianto professore
di Firenze. Anche il Max Müller, che sostiene, a torto o a ragione, esser
la religione una vasta metafora primitiva, di cui si è perduto il significato,
una malattia del linguaggio (diseased language), intuì bene, senza però spiegarla,
la grande importanza della metafora nella psicologia primitiva dell’uomo. — Vedi,
oltre le opere di Max Müller, Cox, The mithology of arian
nations. — London, 1870.





86.  Pausania, Att., I, 23.





87.  Herod., VII, 225.





88.  Bouche, op. cit.





89.  Lefèvre, La religion. — Paris, 1892.





90.  Tylor, Civilisation primitive. — Paris, 1884.





91.  Bastian, Der Mensch in der Geschichte, vol. I, p. 265. — Leipzig, 1860.





92.  Marzolo, Brevissimo sunto della storia dell’origine dei caratteri
alfabetici, pag. 15, Venezia, 1857. — Vedi in questo opuscolo, sunto d’una
grande opera che rimase, pur troppo, come tante altre del sommo pensatore,
inedita, le prove etimologiche di questa figliazione delle lettere alfabetiche dalle
figure delle costellazioni.





93.  Sumner Maine, op. cit.





94.  Vedi in Spencer, Princ. de soc., vol. III, pag. 139 e seg., le prove che
l’idea dello scambio è sconosciuta a molti popoli primitivi. In latino emere
non significava originariamente, come notò il Muirhead, comprare per denaro,
ma solo prendere, ricevere, acquistare (ved. in Festo, voc. redemptores). Quanto
alla proprietà fondiaria, essa, come è noto, non esiste presso i popoli primitivi
e anche i popoli civili non la conobbero che tardi: secondo Mayer, Die Rechte
der Israeliten, Athoener und Römer. (I, 361) l’ebraico non ha parola per esprimere
proprietà fondiaria: e secondo Mommsen «l’idea della proprietà non
era presso gli antichi Romani associata al possesso delle cose immobiliari, ma
solo al possesso degli schiavi e del bestiame». E l’origine della proprietà fondiaria
fu la violenza. «Solo la forza — scrive lo Spencer — sotto una forma
o sotto un’altra è la causa capace di obbligare i membri di una società a cedere
il loro diritto al godimento comune del territorio che abitano. Ora è la
forza di un aggressore esterno, ora quella di un aggressore interno...». (Principes
de sociologie, vol. III, pag. 728, Paris, 1883). — Vedi anche in Loria,
Analisi della proprietà capitalistica, vol. II, la lunga documentazione delle
origini violente della proprietà fondiaria. Ricorderemo qui che praedium e praedari
hanno comune etimologia, che hortus e haeredium derivano da una radice
ghar che in sanscrito significava prendere, impadronirsi; che la lancia era presso
i Romani il signum justi dominii.





95.  Spencer, Les bases de la morale évol., Paris, 1887, pag. 99. «Quando,
come nelle società più rozze, non esiste ancora nè regola politica, nè regola
religiosa, la causa principale che impedisce di soddisfare un desiderio quando
si manifesta, è la coscienza dei mali che risulteranno dalla collera degli altri
selvaggi, se la soddisfazione del desiderio è ottenuta a loro spese».





96.  Gianturco, Istituzioni di Diritto civile italiano. — Firenze, 1887,
pag. 107.





97.  Houard, Anc. lois françaises, I, 378.





98.  Fraser’s Journey, II, pag. 372.





99.  Moerenhout, Voyage aux îles du Grand-Océan, II, pag. 68.





100.  Earle, Residence in New Zealand, pag. 244.





101.  Letourneau, L’évol. du mar., etc. — Paris, 1888.





102.  In Australia gli sforzi dei missionari per togliere il matrimonio per
ratto trovarono opposizione, specialmente nelle donne (Letourneau, La sociologie,
etc., Paris, 1884). Il sentimento dell’uomo riguardo al ratto dovè esser
lungamente analogo a quello che noi troviamo tra gli Zulù rispetto alla
compra della sposa. — Ratzel, Le razze umane, Torino, 1892, vol. I, pag. 387:
«Soltanto la compra fa sentire la forza reciproca del vincolo matrimoniale;
e marito e moglie non si riterrebbero uniti legalmente, se il marito non avesse
dato o almeno promesso qualche cosa per averla. Un uomo poi si sentirebbe
umiliato, se prendesse una moglie per niente».





103.  Dugmore, Kafir Laws and customs, pag. 37.





104.  Secondo il Muirhead, questa formola, riportataci da Gaio, è troppo vaga,
e probabilmente il convenuto rispondeva provando il suo titolo.





105.  Buonamici, Delle «Legis actiones» nell’antico Diritto romano, Pisa,
1868. — Muirhead, Storia del Diritto romano, Milano, 1888.





106.  Vedi a questo proposito le belle osservazioni del Sumner Maine,
Etudes, etc.





107.  «In loco iuxta fluvium pheterac» (Meichelbeck, Hist. frising., n. 368).
«Actum super fluvium Moin in loco nuncupante Franconofurd» (Ried, Cod.
dipl. Ratisb., n. 10, an. 794).





108.  «Acta sunt haec apud Velbach in littore laci turicini» (Neugart, Cod.
dipl. Alleman., N. 1030, an. 1282).





109.  «Zu dem richtbrunnen an dem landtag bi stuhlingen» (Vegelin, II,
221, an. 1391).





110.  «Beim Born zu Pfungstatt» (Wenk, Hess. Gesch., I, 82).





111.  «Sein Gericht mag er (der Landrichter) setzen vor der Bruche» (Walch,
Vermischte Beiträge zu den deutschen Recht, III, 257).





112.  Joinville, Hist. de S.-Louis, 1668, pag. 12 e 13.





113.  Spencer, Princ. de sociol., III, p. 665.





114.  Ellis, Polynesian Researches, tom. I, pag. 202, 203.





115.  Ardigò, Relatività della logica umana, nel III volume delle Opere filosofiche. — Padova,
1885.





116.  Reymond, Le arti figurative e un vecchio pregiudizio fisiologico sulla
visione. — Torino, 1891.





117.  Spencer, I primi principii. — Milano, 1888.





118.  Bourget, Nouveaux essais de psychologie contemporaine.





119.  Lombroso, L’uomo di genio. — Torino, 1888.





120.  Krafft-Ebing, Psycopathia sexualis. — Stuttgart, 1889.





121.  Tylor, Forschüngen über die Urgeschichte der Menschheit, trad. ted.,
pag. 25.





122.  Garrick Mallery, Sign-Language among the North-American Indians
(First annual Report of the Bureau of Ethnology. — Whashington,
1881).





123.  Reise der osterreichischen Fregatten Novara um die Erde-Linguisticher
Theil, von dr. Friedrich Müller, Vien, 1867. — Marzolo, Monum.
stor., ecc., vol. I.





124.  Spencer, Princ. de soc., vol. III. — Paris, 1883.





125.  Ducange, Investitura, III, 1531.





126.  Vedi in Spencer (Princ. de sociol., vol. III, chap. II, Paris, 1883) le
prove sulla enorme diffusione del trofeo in tutte le razze.





127.  Op. cit.





128.  Chroniques de Monstrelet, vol. II, lib. I, chap. CVII, pag. 435.





129.  Floquet, Histoire du Parlem. de Normandie, vol. I, pag. 250-256.





130.  Bukle, Histoire de la civilisation en Angleterre, vol. III, pag. 294. — Paris,
1887.





131.  Vedi riguardo a questa polemica lo Spencer. Principes de sociologie,
vol. I, Paris, 1878, ed il Guyau, L’irreligion de l’avenir, specialmente a pagine
26-38. — Paris, 1887.





132.  Spencer, Principes de psychologie, vol. I, pag. 302. — Paris, 1874.





133.  Hartmann, Die Philosophie, etc., nel capitolo: L’inconscio nell’intelligenza.





134.  Guyau, L’irréligion de l’avenir. — Paris, 1887.





135.  Id., id.





136.  Stephenson, invece, un giorno vedendo una sua locomotiva correre via
rapida, esclamò: E dire che è il sole che la fa muovere (Ardigò, La formazione
naturale nel fatto del sistema solare, Padova, 1884). — Ecco la differenza
tra il ragionamento dell’uomo medio e il ragionamento del pensatore
di genio: in quello le associazioni si restringono a quelle sensazioni che si sono
più volte seguite nell’esperienza e che hanno lasciata una traccia di sè nella
psiche in immagini o idee; in questo invece si formano da idee lontanissime
e apparentemente senza alcun nesso. Ma non dimentichiamo che gli Stephenson
e i Newton sono una eccezione nell’umanità, che nella sua massa è composta
di ben altra stoffa di individui.





137.  Bertillon, Les races sauvages. — Paris, 1833.





138.  Revue politique et littéraire. — Paris, 1888.





139.  Niblack, The coast indians of soutern Alaska and northern british
Columbia. — Washington, 1890.





140.  Marzolo, Saggio sui segni, pag. 37. — Pisa, 1866.





141.  La tradizione della ninfa Egeria e di Numa Pompilio rappresenta una
variante del fenomeno. Siccome usualmente la massima parte degli uomini, non
produce da sè le idee che ha, ma le riceve da altri, dai vecchi, dai creduti
sapienti, ecc.; così si crede che quando uno ha un gran numero di idee le
debba aver ricevute da un altro, da un essere superiore.





142.  Saggio sui segni.





143.  Lefèvre, La religion, pag. 538. — Paris, 1892.





144.  Tanzi, I germi del delirio. — Rivista sperimentale di freniatria e medicina
legale, vol. XVI, fasc. I-II, Reggio Emilia, 1890.





145.  Marzolo, Saggio, ecc.





146.  Salvioli, op. cit.





147.  Binet, Etudes de psychologie expérimentale. — Paris, 1888.





148.  Genesi, XXVII.





149.  Questa idea non ha nulla di comune con quella del Loria, che (Analisi
della proprietà capitalistica, vol. II) sostiene sì, essere la logica variabile,
ma che le sue variazioni dipendono dalle condizioni diverse della terra
libera. E cita il fatto che nelle età in cui la schiavitù è necessaria per le condizioni
economiche, tutti gli scrittori ne sostengono la legittimità, mentre nelle
età in cui non è più necessaria, è da tutti maledetta e dimostrata una infamia.
Ma forse perchè Aristotile concludeva che la schiavitù non si poteva
abolire, mentre Spencer tratterebbe di pazzo chi volesse ricostituirla, si può
dire che i processi logici con cui l’uno e l’altro arrivano alle diverse conclusioni
siano differenti? Ma sono le premesse che differiscono, il punto di vista,
i dati della questione e quindi anche le conclusioni, non la maniera di ragionare:
il sillogismo funziona nel cervello dell’uno come in quello dell’altro.
Invece non funziona nello stesso modo nel cervello di Aristotile e in quello
di un ragazzo o di un selvaggio: così tra l’altro il Marzolo dimostrò che il
post hoc ergo propter hoc, eresia immensa nella logica ideale, è una vera
legge del ragionamento come si fa dai bambini, dai selvaggi, e ancor oggi
dagli uomini più rozzi (Vedi quella bellissima memoria che è il saggio forse più
stupendo scritto sin qui sulla psicologia dell’uomo inferiore: Marzolo, Delle
disposizioni originarie soggettive dell’uomo e degli effetti loro, Milano, 1862).
La logica è una funzione del cervello; e può solo variare, come tutte le funzioni,
secondo il variare dell’organo.





150.  Spencer, Principes de sociologie, vol. III.





151.  Spencer, Istituzioni ecclesiastiche. — Città di Castello, 1886.





152.  Draper, Histoire du développement intellectuel et moral de l’Europe. — Paris,
1868-69, vol. II.





153.  Michelet, Les symboles, etc.





154.  Spencer, Principes de sociologie, vol. III.





155.  Id., id.





156.  Di qui dipende l’intenso ma ristretto altruismo dei membri di molte
tribù, uno rispetto all’altro; il che però non esclude la più assoluta ferocia
riguardo agli stranieri. Vedi l’articolo del principe Krapotkine: L’appui mutuel
chez les sauvages, nella Société nouvelle, gennaio 1893.





157.  Bouche, op. cit.





158.  Alongi, La camorra, Torino, 1890.





159.  Arch. di psichiatria e scienze penali, 1880, fasc. II. Vedi questo intaglio
riprodotto nell’Uomo di genio, tav. VII.





160.  Spencer, La giustizia. — Città di Castello, 1893, pag. 48-49.





161.  Sumner Maine, Ancient Law, pag. 76-7, 3ª ediz. (Citato da Spencer).





162.  Giornale La Lombardia, 15 marzo 1893.





163.  Journal du Palais, t. LXXVII, pag. 824.





164.  In un lavoro che avrà forse per titolo: La formazione naturale della
giustizia; l’espressione dell’Ardigò formazione naturale parendomi, almeno in
questa materia, più esatta che l’altra evoluzione dello Spencer.








Nota del Trascrittore




Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici.




Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK I SIMBOLI ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/7331436164217876283_cover.jpg
GUGLIELMO FERRERO

[ SIMBOLI

IN RAPPORTO

ALLA STORIA E FILOSOFIA DEL DIRITTO
ALLA PSICOLOGIA E ALLA SOCIOLOGIA

TORINO
1893





