
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Storia della città di Roma nel medio evo, vol. 3/8

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Storia della città di Roma nel medio evo, vol. 3/8

        dal secolo V al XVI


Author: Ferdinand Gregorovius


Translator: Renato Manzato



Release date: November 21, 2025 [eBook #77283]


Language: Italian


Original publication: Venezia: Antonelli, 1872


Credits: Barbara Magni and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This transcription was produced from images generously made available by Bayerische Staatsbibliothek / Bavarian State Library.)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK STORIA DELLA CITTÀ DI ROMA NEL MEDIO EVO, VOL. 3/8 ***







STORIA DELLA CITTÀ DI ROMA

NEL MEDIO EVO
VOLUME III.










STORIA

DELLA

CITTÀ DI ROMA

NEL MEDIO EVO




DAL SECOLO V AL XVI



DI



FERDINANDO GREGOROVIUS.




PRIMA TRADUZIONE ITALIANA SULLA SECONDA EDIZIONE TEDESCA



DELL’AVV. RENATO MANZATO.




VOLUME III.




VENEZIA,

GIUSEPPE ANTONELLI

1873.









PROPRIETÀ LETTERARIA.










INDICE








STORIA

DELLA CITTÀ DI ROMA

NEL MEDIO EVO.











LIBRO QUINTO.
LA CITTÀ DI ROMA DURANTE l’ETÀ DEI CAROLINGI,
FINO ALL’ANNO 900.










CAPITOLO PRIMO.


§ 1.
Novello stato che la città di Roma tiene nel mondo. — Relazioni
dell’Imperatore e del Papa con Roma. — Leone va
un’altra volta a Carlo. — Ardulfo di Northumberland viene
a Roma.





Carlo conseguiva da Roma il titolo giuridico del
suo Impero, ma, veramente, la materia che si gettava
nella forma antica, era metallo di lega germanica, ed
il nome di germanico-romano, quale si attribuisce al novello
Stato, non esprime che l’associazione di quei contrapposti
elementi su cui riposa lo svolgimento della vita
nuova di Europa. L’una delle due nazioni continuava la
storia della gente umana, raccogliendone il retaggio in
una successione non interrotta mai, e tramandava ai
posteri i beneficî della vecchia cultura insieme colle idee
del Cristianesimo; l’altra nazione faceva suoi, e ringiovaniva
e fecondava quei beneficî e quelle idee. Roma
aveva trascinato fra le sue braccia il mondo germanico;
la Chiesa romana aveva vinto la barbarie, aveva ridotto
i popoli ad un ordinamento sociale, e finalmente gli

aveva associati in un comune sistema ecclesiastico e politico,
che teneva suo seggio nella eterna Città. Ei pareva
che adesso incombesse a Bisanzio il mandato di esercitare
un’influenza pari sul mondo slavo; quella missione
peraltro non ebbe compimento, sia perchè nell’Impero
bizantino non alitasse un principio sociale di creazione
simile a quello che era operoso nella Chiesa romana,
sia perchè le stirpi slave non fossero capaci di accogliere
idee elevate nell’ordine dello Stato e della civiltà, e di
sollevarsi all’altezza di eredi del mondo greco. Il disegno
di costituire un Impero slavo-greco continua oggidì tuttavia
ad agitarsi nella Russia, ma non lo ispira il concetto
di raggiungere una meta nazionale che compia
uno svolgimento imperfetto, sì piuttosto deriva dalla
consapevolezza della incuria per cui la sua storia fallì
allo scopo che le era imposto, ed alla quale omai non
puossi più porre riparo.




Mentre dunque Bisanzio fu messa, per così dire,
al bando dalla nuova storia, Roma riappiccò invece
una seconda volta splendide relazioni col mondo. Dopochè
la Roma dei Cesari ebbe distrutto la autonomia
politica delle nazioni, le migrazioni dei popoli fecero
sorgere novelle congregazioni di Stati, e la Chiesa proclamò
il dogma della eguaglianza morale dei popoli,
ossia bandì il loro giure civile universale e cristiano.
L’idea che la gente umana fosse raccolta ad unità indivisibile,
il concetto della Republica cristiana, apparvero
adesso pensiero che informava un mondo novello.
Innanzi all’altare d’Iddio universale, Romani, Germani,
Greci e Slavi, tutti stavano da pari, e non v’era popolo
tapino cui non fosse mallevato il completo possedimento

dei beni più sublimi della Religione. Era Roma che
mostrava in sè accolto questo grande principio il quale
trasformava a nuovo il mondo; l’antica città capitale
dell’Impero, che or si era restaurato, centro apostolico
della Chiesa, sè appellava madre delle nazioni cristiane,
e, Civitas Dei, rappresentava nell’ordine morale l’Orbis
Terrarum. Si abbozzava la forma prima e imperfetta di
una Republica unita per via di una idea morale, ossia di
un’associazione di popoli, ma questo «sacro Impero»
aveva ancora ad assumere figura, e tutto il medio evo
fu, e, perfino, l’età nostra è soltanto una lotta continuata
che si combatte per tradurre in vita il sublime
concetto cristiano della libertà e dell’amore che abbraccino
il mondo.




Anche nella cerchia più ristretta della sua storia la
città di Roma consegue adesso nuova e maggiore rilevanza.
Una legge storica aveva operato sì, che andasse
salva da tutti gli assalimenti dei Barbari e che da ultimo
si liberasse dalla signoria dei Longobardi e dei Greci;
ed in vero Roma fu suolo santo, non a causa delle sue
catacombe, ma del suo concetto cosmopolitico. Dopochè
dunque Pipino e Carlo ebbero posto fine all’ultima lotta
che i Germani avevano combattuto per Roma, eglino
cinsero di un vallo la liberata città, e signore ne fecero
il Pontefice. Il Re dei Franchi, imperatore novello, prometteva,
come sire supremo, di difendere questo Stato
ecclesiastico consecrato a san Pietro, e di proteggerlo
dai nemici di dentro e di fuori, avvegnaddio nessun
principe o popolo, esclusi gli altri, potesse possedere
Roma, bene comune della gente umana; la metropoli
della Cristianità, pari alla Roma antica, rappresentava

nel concetto più eccelso un principio universale; essa
pertanto doveva aver libertà; a tutti i popoli parimenti
doveva esserne sgombro l’accesso, ed il sommo Sacerdote
che in essa sedeva non dovea essere suddito a nessun
Re, fuori che al capo supremo dell’Impero e della
Chiesa, ossia all’Imperatore. Questo concetto della neutralità
di Roma, qual si conveniva al centro ecclesiastico
del mondo, fino a cui non dovevano rovesciarsi i
flutti del genere umano agitati senza posa dagli uragani
politici e sociali, questo concetto fu che serbò al
Pontefice fino ai dì nostri il piccolo Stato della Chiesa,
laddove la grande monarchia di Carlo e cento reami
crollarono ad esso tutt’all’intorno, e si ridussero in
polve. Chi può negare che grande fosse e mirabile l’idea
di una città santa del mondo, di un tempio della pace
eterna nel mezzo della umanità battagliera, di un asilo
universale dell’amore, della cultura, del diritto e della
riconciliazione? Se l’istituto del Papato, fondato sulla
ragione di libertà e di amore, non avesse conosciuto
desiderî di dominio e ambizioni mondane, nè avesse intorpidito
il mondo coi suoi dogmatismi, ma fosse proceduto
di conserva collo svolgimento della vita civile
che si andava allargando, colle tendenze sociali del
mondo, coll’opera industre d’invenzioni e colla cultura,
ei vi sarebbe stato a mala pena una forma cosmica più
sublime, in cui il genere umano avesse avuto durevole
intendimento del principio della sua unità e della sua
armonia. Per lo contrario, dopo che fu trascorsa la sua
prima e splendida età, il Papato ebbe ad essere veramente
il principio inceppante e repulsivo nel dramma
della storia: la massima idea che riposava nella Chiesa

non ottenne adempimento, ma questo solo che un’idea
siffatta visse un tempo nel Pontificato, basta a renderlo
il più venerabile di tutti gli istituti che si foggiarono
nella storia, e il fatto solo che la città di Roma fu
nido classico di quella idea universale, è bastevole ad
assicurarle per sempre l’affetto fervente degli uomini.




Roma, capo gerarchico della Chiesa nell’Occidente,
diventò altresì di bel nuovo origine legittima dell’Impero.
In essa si custodivano le grandi tradizioni dello
Stato romano, dell’organamento politico del mondo,
laonde Carlo sè appellava imperatore dei Romani, perocchè
non esistesse alcun altro Impero pari a questo,
la cui derivazione e il cui concetto fossero associati con
Roma: perciò era che eziandio i Principi di Bisanzio
continuavano a chiamarsi imperatori romani. In verità,
Roma nell’ordine politico non era altro che una morta
mina, ma il suo possedimento nelle mani di Carlo corrispondeva
al possesso del solo diploma giuridico, che
fosse autentico e per antichità venerando. Nondimeno,
il diritto per cui la Città pretendeva ad essere pur sempre
radice dell’Impero, null’altro sarebbe stato che una
ricordanza antiquata, se la Chiesa non le avesse restituita
l’idea della universalità. Gli era in grazia di questo
concetto, che Roma dominava le antiche province dei
Cesari ancor prima che Carlo conseguisse la corona, per
la quale anche nell’ordine politico egli riuniva di nuovo
quelle province in un Impero. Era stato essenzialmente
il giure romano che allo Stato romano antico aveva
dato l’unità; il codice delle leggi ecclesiastiche di Roma
ve la costituiva nel novello Impero romano. I Pontefici
con loro titoli ecclesiastici avevano restaurato i diritti

politici che Roma aveva perduto, ma tosto dopo si affaticavano
a cancellare quelle sembianze di sovranità che
i Romani avevano esercitato al tempo della elezione di
Carlo all’Impero, perocchè proclamassero essere l’Imperatore
germanico un feudatario della Chiesa, l’Impero
essere una emanazione del volere di Dio, il quale otteneva
compimento colla consecrazione che gli Imperatori
ricevevano dalla mano del Papa. Se dunque i Romani di
quell’età si facevano a considerare qual fosse l’indole
della dominazione che la loro Città esercitava sulle più
remote contrade per via del sistema della Chiesa, della
diffusione universale dei canoni romani, della lingua
latina introdotta dappertutto nelle scuole, nelle chiese,
nei sinodi e nelle trattazioni dei negozî temporali, per
via finalmente delle reliquie della sapienza classica e
dell’arte, i Romani d’allora dovevano pur confessare a
sè stessi che, sebbene fosse di forma diversa, quella dominazione
era poco meno potente della signoria che
Roma aveva posseduto al tempo di Trajano.




Tuttavolta, Roma non altro era che il centro morale
dell’Impero; la storia per buona ventura non consentì
alla Città di ridivenire altresì suo centro politico.
Se ciò fosse accaduto, l’Impero e il Papato si
sarebbero associati in una podestà immensurata; e
un despotismo gerarchico, più terribile e più violento
di quello dell’antica dominazione dei Cesari, avrebbe
divorato Europa. Carlo non si curò di costituire Roma
a capitale dell’Impero suo, e quella incuria fu uno dei
fatti più gravi di conseguenze nella storia. Poichè di
tal guisa fu tolto che si rinnovasse ciò che l’antico
Impero romano era stato, ne fu reso per ciò solo possibile

che si compiessero lo svolgimento e l’autonomia delle
nazioni germaniche ed eziandio della Chiesa. La favoleggiata
donazione di Costantino, che pure abdicò Roma a
favore del Papa, per verità previde gli effetti che avrebbero
dovuto conseguirne al Papato, se il capo dell’Impero
avesse riposto sua sede in Roma. Il più tremendo
pericolo minacciava l’ambizioso Episcopato romano al
momento della rinnovazione dell’Impero, ma per sua
buona sorte ne fu rimosso il danno. I contrasti del Germanesimo
e del Romanismo separarono per sempre la
podestà imperiale da quella del Pontefice, e le due autorità,
la temporale e la religiosa, s’incepparono e si
limitarono a vicenda. Dacchè il novello Imperatore discendeva
dalla potenza del popolo conquistatore germanico,
dacchè il Papa era creazione di Roma e dei Latini,
ne veniva che quei due elementi nazionali dovessero
altresì svolgere entro a sè ognor più largamente le forme
e la possanza di quelle due autorità del mondo; l’elemento
nordico doveva elaborare e compiere le istituzioni
politiche, l’elemento meridionale gli istituti ecclesiastici;
Germania provvedeva allo Impero, Roma alla
Chiesa. Il mondo occidentale, quest’era il pensiero di
Carlo, doveva pertanto posare sovra due centri, intorno
ai quali si librasse il grande sistema dell’Impero
cristiano: la città pontificia e la città imperiale, Roma
e Aquisgrana, nel tempo stesso in cui egli, Imperatore,
solo capo della Republica cristiana, stava da
reggitore della Chiesa universale‍[1].




Peraltro, i contrasti che di dentro si combattevano,

e le tendenze dell’individualità germanica, che
al principio romano, ossequente all’autorità e al sistema,
contrapponevano il sentimento di libertà e l’independenza
dell’indole propria, sconnessero abbastanza
presto l’organamento creato da Carlo, e lo stesso Papato
decadde ben tosto da quel fastigio cui lo aveva
innalzato il monarca potente e pio. I Germani si opposero
al principio romano ed alla latinità che lor volevasi
far accogliere; perfino dentro della città di Roma si
accese la più acre battaglia fra le aspirazioni cittadine
e i privilegî ecclesiastici; e la storia di due secoli meravigliosi
(chè tanta ne abbraccia questo volume terzo)
ci mostrerà le più gagliarde contrarietà
combattersi nella vita di Roma, fino a che quel
periodo di tempo si chiude colla età in cui i Sassoni rialzano
il Pontificato dalla più desolata ruina, e restaurano
il sistema crollato di Carlo, mercè un’imitazione in cui
tuttavia le idee teocratiche ognor più s’eclissano innanzi
al concetto imperatorio di Roma antica.




Carlo soggiornò a Roma tutto l’inverno che susseguì
alla sua incoronazione. Non tenne dimora nell’antico
Palatium, che lasciò in balìa del decadimento;
pose piuttosto sue case in uno degli episcopî che erano
accosto al san Pietro. Fu quello la residenza di tutti

i Carolingi ogni qual volta vennero a Roma, ed ivi
ebbe stanza anche il Missus imperiale. La lontananza
da Germania, e l’intendimento giudizioso di non costituire
in Roma il centro dell’Impero, distolsero Carlo
dall’edificazione di un novello palazzo imperiale: se egli
si avesse costruito case di residenza in Roma, i Cronisti
non avrebbero mancato di parlarne e di darne la descrizione,
sì com’ebbero fatto dei palazzi di Aquisgrana
e di Ingelheim‍[2].




Durante il verno, Carlo diè assetto alle cose d’Italia
e della Città, che egli compose a pace in quello che
le sottomise alla maestà del suo Impero‍[3]. I Romani
gli avevano prestato giuramento di fedeltà e gli tributavano
reverenza come a loro signor supremo; gli
aristocratici del clero e della milizia, che egli aveva costretto
ad obbedire al Pontefice come a loro principe
territoriale, erano pur tenuti in conto di vassalli imperiali
(homines imperiales), perocchè eglino fossero
soggetti al banno giuridico supremo dell’Imperatore.

Tuttavolta, la podestà imperiale si teneva in Roma soltanto
come una norma di principio. In un’età di ordinamenti
semplici e rozzi, ma remota ancora dal sistema
di monarchia assoluta, dinanzi alla duplice indole
ben singolare di un organamento politico-ecclesiastico,
la rinnovata autorità imperatoria non si stabiliva
con gravezze d’imposte, nè con obligo di milizia,
ma, se si eccettuino poche regalie, aveva fondamento
soltanto nell’amministrazione del diritto, concetto
sublime della vita civile. Il Papa, da signore territoriale,
eleggeva i suoi Judices nelle varie giurisdizioni
del reggimento, ma l’Imperatore esercitava la suprema
podestà giuridica anche in Roma. In nome di
lui ne tenea rappresentanza il suo Missus o legato,
che ivi sedeva costantemente e dimorava in vicinanza
del san Pietro a spese della Camera pontificia: colà,
oppure nella sala del Laterano detta «della Lupa»,
raccoglieva le tornate del suo tribunale (placita). Quanto
tempo il suo ufficio durasse, non possiamo determinare.
Era in Roma pari ad un conte palatino dell’Impero
senza che ei si fregiasse di questo titolo, e teneva la
autorità di giudice che aveva spettato al Patrizio. Difendeva
il Papa e la Chiesa dalle insidie della nobiltà, ma in
pari tempo custodiva nella Città i diritti dell’Impero. In
nome dell’Imperatore presiedeva ai giudizî, apprendeva
la metà della moneta che derivava da pene pecuniarie e
la devolveva al fisco, sopravvegliava ai Giudici pontificî
della Città e del Ducato, accoglieva le appellazioni che
movevansi contro loro sentenze, e ne riferiva all’Imperatore.
In parecchi casi, allorquando si sporgeva appello
direttamente all’Imperatore, questi spediva a Roma un

suo Missus straordinario; e i rei di maestà che appartenevano
al ceto più ragguardevole, gli ottimati romani
od i Vescovi erano giudicati da un siffatto legato; di
consueto eranlo dal Duca di Spoleto, e, come si scorge
da casi parecchi, i condannati mandavansi in esilio al
di là delle Alpi, sì come nei tempi anteriori, quando
durava il reggimento bizantino, quella pena si espiava
in qualche terra di Grecia. Il legato permanente dell’Imperatore
era altresì suo plenipotenziario nella elezione
e nell’ordinazione del Papa, alle quali doveva
assistere; laonde, fino a tanto che si mantenne fermo
l’Imperio dei Carolingi, egli vegliava continuamente a
difesa dei diritti essenziali dell’Imperatore, della podestà
giuridica suprema, e della prerogativa di dar conferma
all’elezione pontificia‍[4].




Se si spiega con chiarezza la condizione di signoria
suprema del novello Imperatore, restano invece in
alcuna parte all’oscuro le relazioni in cui il Papa, nella
sua signoria territoriale, trovavasi di contro alla Città.
Nulla sappiamo di quel che riguarda la costituzione
cittadina a quella epoca, nulla delle franchigie di libertà
onde, probabilmente per ragione di patto, fosse
fornita l’aristocrazia, nè dei suoi diritti a partecipazione
nel reggimento di indole temporale; ignoriamo
come fosse composto l’ordinamento giudiziario che a

preferenza era posto in mano degli ottimati, perocchè
di questo tempo i prelati non si fossero ancora impadroniti
di tutti i negozî civili. Alla restaurazione dell’Impero
doveva pur susseguire, come conseguenza,
anche un riordinamento delle faccende interne della
Città, e doveva ben comprendere in sè eziandio una
novella partizione dei circondarî della milizia e delle
regioni. Ma il silenzio dei Cronisti e dei documenti seppellisce
tutte queste condizioni di cose in tenebra fittissima.




Il grande intelletto di Carlo lo premunì da vaghezza
di imprendere conquiste verso il mezzogiorno.
La potenza formidabile delle sue armi avrebbe potuto
schiacciare Benevento ed allargare i confini dell’Impero
occidentale fino al mare Jonio; e se lo avesse agitato
quel genio avventuroso di imprese in Oriente,
che più tardi gli attribuirono i romanzi, le armate dei
Bizantini lo avrebbero a mala pena tenuto lontano di
Grecia. Ma la missione di lui era rivolta all’Occidente
e ai paesi nordici, dove gli era necessario di trovare il
centro di gravità del suo Stato: pertanto al figliuolo
Pipino, come a luogotenente suo, cedeva il reame d’Italia,
gli affidava la cura della guerra di Benevento,
e, trascorsa la Pasqua, addì 25 dell’Aprile 801, partiva
di Roma per tornarsene in patria. A Spoleto, nell’ultima
notte del mese di Aprile, era messo a spavento da un
terremoto. La scossa era avvertita fino nelle terre bagnate
dal Reno; Italia ne deplorava la caduta di alcune
città, e può darsi che in Roma ne crollasse più
di un monumento. Ma i Cronisti di quel tempo non
degnano pur di rivolgere uno sguardo ai monumenti

dell’antichità, laddove quasi tutti, Tedeschi e Italiani,
registrano come avvenimento rilevante la caduta del
tetto del san Paolo che era in vicinanza di Roma‍[5].




L’Imperatore andava a Ravenna, indi a Pavia, città
capitale del reame d’Italia, e di qui promulgava alcuni
Capitolari, che egli aggiungeva al codice delle
leggi longobardiche. In essi ei s’intitola: «Carlo, per
grazia di Dio, signore dell’Impero dei Romani, serenissimo
Augusto,» ed appone ai suoi editti la data del
consolato‍[6]. Nel corso dell’inverno la corte bizantina
aveva avuto contezza dell’usurpazione dei suoi dritti
legittimi, e ne traeva motivo di terrore e di odio contro
i Franchi e contro i Romani. Quei dritti suoi vedeva
essa distrutti dall’ardimento di un Re barbarico,
che si arrogava nome di imperatore dei Romani sebbene
spettasse soltanto ai Cesari greci, eredi di Costantino.
Ma temuta era la potenza dei Franchi, grande la
debolezza di Bisanzio, e sul trono vacillante sedeva pur
sempre una femmina. Irene, circondata di uomini ribelli
che si dimenavano per istrappare a sè la corona,
non poteva osare di cimentarsi a lotta contro di Carlo;
ella anzi brigava con civetterie per acquistarsene l’amicizia,

dacchè trovavasi quasi nelle identiche condizioni
che un tempo avevano costretto Amalasunta, regina
dei Goti, a cercar ajuto presso il nemico del reame
suo. Era impossibile cosa che si compiesse lo strano
progetto di un matrimonio fra Carlo e Irene, per cui
si sarebbero riuniti sotto la dinastia dei Franchi gli
Imperi d’Oriente e d’Occidente; e Carlo stesso non si
toglieva grande affanno che gli fosse dato riconoscimento
dei suoi titoli di Augustus e di Basileus, ma più
gli premeva di definire con un trattato le vicendevoli
pretese, e di determinare i confini dei possedimenti
rispettivi in Italia. Egli accoglieva i legati di
Irene, e suoi ambasciadori mandava a Bisanzio, ma
questi ultimi giungevano a quella corte soltanto per
essere spettatori della caduta della Imperatrice. Niceforo,
un miserabile ipocrita che tempo addietro era
stato tesoriere di palazzo, nel dì 31 dell’Ottobre 802 si
impadroniva della porpora in un rivolgimento che avveniva
senza spargimento di sangue, ed esiliava Irene
nell’isola di Lesbo ad attendere al fuso e alla conocchia.
Peraltro il nuovo despota non era meno di lei desideroso
di amicizia cogli odiati Franchi; di buon
grado prestava ascolto all’ambasceria, e, quand’essa ripartiva,
le dava compagni suoi ministri che spediva a
Carlo: dopochè questi ebbero conchiuso un trattato,
se ne tornarono a Costantinopoli, passando per Roma.
Anche papa Leone bramava di vedere aggiustati quei
rapporti, affine di rimuovere da Roma il pericolo di
una guerra; e poichè egli aveva spedito suoi legati a
Bisanzio, è possibile cosa che egli non soltanto si facesse
interpositore di pace, ma altresì che cercasse di giustificarsi

della avvenuta incoronazione di Carlo. Ad
ogni modo nulla sappiamo dei negoziati che corsero
fra Roma e Bisanzio; furono i più difficili e scabrosi
che si possano mai imaginare, e lo Storico deplora che
una oscurità sempre più densa ricopra questa età sì
meravigliosa di Roma.




Nell’anno 804 Leone III imprendeva un nuovo
viaggio per andarne a Carlo: può ben darsi che ve lo
inducessero dei motivi più urgenti di quello che fosse
una spugna stillante di sangue, che si faceva vedere a
Mantova. Invero il Papa aveva sofferto ostilità parecchie
da parte del Re d’Italia nei possedimenti della Chiesa,
era stato offeso dai comportamenti di padronanza onde
i legati imperiali avevano usato verso i Duci pontificî
nella Pentapoli, e gravi cure destava in lui l’atteggiamento
dei Romani‍[7]. Allorchè, in sulla metà del mese
di Novembre, l’Imperatore aveva novella che il Papa
moveva a lui, spediva a San Maurizio il figliuol suo
Carlo perchè gli facesse accompagnatura; egli stesso
poi andava a Reims ad incontrarlo.




A Carisiaco celebravano le feste natalizie, indi Carlo
adduceva l’ospite suo ad Aquisgrana. Di qui lo lasciava
partire con ricchi donativi, e comandava ad
alcuni degli ottimati suoi che gli fossero comitiva fino

a Ravenna, per la via di Baviera. Nel mese di Gennajo
Leone era reduce a Roma. Non pare che tornasse
pago di tutti i suoi desiderî, avvegnachè le contese
sui confini dei possedimenti pontificî e le discordanze
sui limiti dell’autorità suprema dell’Imperatore e della
podestà territoriale del Papa dessero occasione a continui
dissapori, chè il giovane Pipino fornito di grande
energia mirava di mal animo le intemperate pretensioni
di san Pietro. Queste erano infatti, che mettevano
impedimento ai suoi disegni rivolti a costituire
un poderoso reame d’Italia, così che egli omai doveva
deplorare in silenzio la donazione dell’avo suo, se anche
lo sguardo di lui non poteva peranco discernere i
germi fatali dell’eterna divisione d’Italia, che in quella
donazione si stavano accolti.




Nell’anno 806 Pipino riceveva nuova confermazione
del suo reame d’Italia. Carlo, il quale omai volgeva
a vecchiezza, seguiva la consuetudine dei Franchi
provvedendo alla partizione del suo retaggio; ei comprendeva
che era impossibile di conservare l’immenso
Impero sotto di un solo reggimento, prevedeva le contese
che sarebbero sorte fra’ suoi eredi, e deliberava
perciò di distribuire la monarchia in parti fra’ suoi tre
figliuoli: tributava poi onoranza al Papa, perocchè mandasse
a Roma Eginardo col documento che statuiva
quelle divisioni, affinchè il Pontefice vi si sottoscrivesse
e vi desse sanzione coll’autorità della Chiesa‍[8].

In conseguenza di questo atto, Pipino annunciò che
sarebbe ito a Roma per far visita al Papa, ma non
v’andò. Invece di lui venne a Roma un altro Re. Ardulfo
di Northumberland nell’anno 808 era stato cacciato
del suo trono e della sua terra per opera di un
partito potente; fuggitivo egli andava a Nimwegen
alla corte di Carlo e lo supplicava che lo restituisse
nel suo regno, indi col beneplacito dell’Imperatore
moveva in gran fretta a Roma per raccomandarsi all’ajuto
del Papa, e Leone gli dava a compagno il sassone
Adolfo, suo diacono e nunzio, acciocchè lo scortasse
in patria, dove il discacciato fu indi nuovamente
riposto in signoria per opera di due legati imperiali‍[9].
Fino a questo tempo Roma aveva veduto dei Re, massimamente
dell’isola britannica, venuti per coprirsi del
saio di monaci, ma Ardulfo era il primo Principe che
capitasse in Laterano in figura di supplicante per ottenere
la restituzione di una corona regale rapita. Questo
fatto ammaestrava quanto fosse grande la reverenza
che nell’Occidente cominciava a tributarsi alla
podestà imperiale ed a quella pontificia. Da Pipino in
poi, furono i Re che per motivi di profitto mondano si
fecero a sollevare l’idea dell’Episcopato romano ben
altamente e ad additarlo alla fede dei popoli e dei Principi,
nè pertanto può destar meraviglia se i Vescovi di
Roma, abbandonando il concetto delle intromissioni religiose,
presto si attribuirono autorità divina di poter
dare corone e di poterle togliere.








§ 2.
Pipino muore nell’anno 810. — Bernardo, re d’Italia. — Lodovico
I è coronato in Aquisgrana, socio nell’Impero
dei Romani. — Muore Carlo magno. — Valore di lui nella
storia del mondo. — Mancanza di tradizioni locali di lui nella
città di Roma.



La casa di Carlo, le cui sorti ebbero strettissima
associazione colla storia della città di Roma, fu poco
meno sventurata della famiglia di Augusto. Il fondatore
di una dinastia imperiale vide cadersi dinanzi ad
uno ad uno i suoi figli prediletti. Pipino toccava appena
i trentadue anni di età, quando morte il rapiva
a Milano nel giorno 8 del Luglio 810. Aveva egli coltivato
il disegno di ridurre ad unità il bel reame d’Italia
colla conquista delle Venezie e di Benevento, ma non
poteva ridurlo a compimento, e dal suo letto di morte
mirava con grave angustia alla tenera giovinezza dell’unico
figliuolo ch’ei lasciava, nato di connubio illegittimo.
Carlo designò il giovinetto Bernardo a re d’Italia,
ma la formale elevazione di lui al trono avvenne soltanto
nell’anno 813, sebbene di già l’anno prima ei fosse
mandato a Pavia coll’accompagnatura di Wala, nipote
di Carlo Martello, e di Adelardo abate di Corveia,
fratello di lui: avvegnaddio questi due uomini insigni
dovessero stare ai fianchi del giovinetto, da consigliatori
suoi‍[10]. Nel frattempo, l’Imperatore aveva nuova

e profonda ragione di amarezze, chè gli moriva anche il
figlio Carlo. Ridotto in solitudine desolata e impensierito
di sua prossima fine, egli deliberava di farsi socio
nell’Impero dei Romani l’unico erede della sua monarchia,
Lodovico di Aquitania; e in Aquisgrana, nel
Settembre dell’anno 813, coll’adesione dei maggiorenti
del suo Stato, gli conferiva la dignità imperatoria.
Dei Cronisti franchi altri narra che Carlo stesso
porgesse in mano al figliuolo la corona, altri che egli
gliene cingesse il capo, altri infine che gli ordinasse
di torla di sue man proprie dall’altare sopra cui era,
e di porsela in testa‍[11]. Il parlamento era composto
degli ottimati della nobiltà e del clero dei Franchi,
che erano accorsi da tutte le parti dell’Impero. Pertanto,
anche Lodovico fu fatto imperatore con un atto
di elezione universale, ma le forme furono diverse da
quelle della elezione romana che erano state adempiute
pel padre suo. La elezione di questo era avvenuta in
Roma, e quantunque il «Senato de’ Franchi» avesse
avuto parte al voto, tuttavolta l’opera massima ne aveva
appartenuto ai Romani ed al Papa, per mano del quale
s’era compiuta la incoronazione; ed anzi l’esaltamento
di Carlo ad Imperator Romanorum apparve essenzialmente
essere opera della volontà dei Romani e della
consecrazione data dal Pontefice: in tal conto più tardi
fu tenuto decisamente‍[12]. Per lo contrario, la elezione

cesarea di Aquisgrana procedette dalla adesione
del parlamento della monarchia ch’era stata omai fondata;
e non il Papa, nè Vescovo alcuno che ne tenesse
le veci, ungeva dell’olio santo l’eletto e lo coronava,
ma colle proprie mani il figliuolo s’imponeva
in capo il diadema paterno. In nessuna scrittura si fa
cenno che fra i congregati all’elezione intervenissero
Romani; e se per il fatto sarannovi stati presenti
dei legati del Papa, e duci e vescovi delle terre romane,
eglino, parimenti come i conti e i prelati del
reame d’Italia, andarono confusi cogli altri nella assemblea
universale dell’Impero: Carlo considerava Roma,
radice dell’Imperium, da città compresa nello Stato
di lui, alla paro di quello che accadeva per le città
di Pavia, di Milano o di Aquileja. Pertanto, il possente
Imperatore opponeva manifestamente un argine
alle pretensioni eccessive di Roma; e quella splendida
ora che si segnava nella adunanza di Aquisgrana,
era addirittura un avvertimento che ei dava a’ suoi
succeditori. Se i fiacchi eredi di Carlo avessero saputo
comprenderne l’insegnamento, la storia del Pontificato
e quella dell’Impero, di leggieri avrebbero potuto mutarsi
da quelle che furono; ma noi vedremo invece
che l’atto elettivo di Aquisgrana si perdette senza
conseguenze di sorta in mezzo al torrente delle credenze

dommatiche che in quella età si accoglievano. La stessa
assemblea dell’Impero dava altresì a Bernardo, figliuolo
di Pipino, la confermazione del suo regno d’Italia.




Di lì a pochi mesi, addì 28 di Gennaio dell’anno 814,
Carlo moriva in Aquisgrana, a settantun anno di età:
spegnevasi quella vita di eroe e di savio. La storia della
Città registra nei suoi annali la morte del fondatore
del nuovo Impero, ma poichè essa deve tenersi chiusa
soltanto dentro la cerchia sua propria, le è forza trarre
innanzi con rapido cammino, sebbene sia a contraggenio
che la mente si diparte dall’affisare uno fra
gli uomini maggiori che torreggino nella storia. Se si
paragonino fra essi i tre periodi della vita di Roma,
che, quai pinnacoli sublimi di un edifizio, rimarranno
sempre segnalati alla vista, se cioè si raffronti il periodo
di Cesare e di Augusto in cui si fondò la monarchia
universale romana, con quello di Costantino in cui
il Cristianesimo incominciò a tenere dominio, e finalmente
coll’età di Carlo, nella quale dalla ruina di Roma
si elevò il sistema della civiltà germanico-romana, egli
è certo che l’epoca di Carlo non è in veruna guisa da
meno delle altre due, per altissima rilevanza nella storia
dell’Occidente. Questa età nulla distrusse, perocchè il
periodo delle ruine la avesse già preceduta; bensì fu
feconda di novelle edificazioni, fornita essendo massimamente
di grandi forze creatrici. Essa impose termine
alla grande migrazione dei popoli, rappacificò i Germani
con Roma, e raccolse nelle sue braccia la immensurata
sostanza del mondo per infonderle genio e per ispirarle
forme di civiltà: impedì che la immiserita gente umana
perdesse il patrimonio dell’antichità, tesoro sepolto di

sapienza e di splendida cultura; fu anzi essa per la
prima che, gagliarda e spoglia di pregiudizî, incominciò
ad evocarlo ad esistenza nuova e ad accoglierlo come
nerbo di forza necessaria e immortale nello svolgimento
della vita morale. Il tempo di Carlo fe’ risorgere la
grande tradizione dell’Orbis terrarum, ossia della unità
del mondo, che anticamente nell’ordine politico aveva
creato con grave lavorìo l’Impero romano dei Cesari,
sorto contemporaneo al Cristianesimo; l’età di Carlo
trasformò l’Impero antico nella monarchia occidentale,
che aver doveva la sua più intima compagine nel principio
della religione cristiana. Carlo, Mosè del medio
evo, guidò la gente umana con avventurato cammino
attraverso i deserti della barbarie, e le impartì un codice
novello di costituzioni politiche, ecclesiastiche e
civili: nello Stato teocratico di lui, il medio evo manifestò
il tentativo primo di fondare nella storia un patto
di alleanza nuova. L’occhio dell’Imperatore moribondo
scorse l’albeggiare delle venture età, e nell’orizzonte
di remoti giorni discerse forme di civiltà infinite sollevarsi
in mezzo a quella triplice congregazione di popoli
ch’era composta dei Germani, dei Romani e degli Slavi.
Di rimpetto alla grandezza di Carlo si oscurano le glorie
di Alessandro, di Cesare e di Trajano, e il suo genio
edificatore, provvido a raccogliere svariati elementi ad
unità ed a seminare germi fecondi, sarà sempre un fenomeno
unico nella storia, perocchè egli non sia stato
condannato ad espiare la fortuna della sua opera creatrice
con quella corona di martirio, che, retaggio fatale,
fu di consueto serbata agli uomini grandi.




Carlo legò una parte dei suoi tesori alle ventuna

Chiese metropolitane del suo Impero: di esse, cinque
ve n’aveva in Italia, ed erano quelle di Roma, di Ravenna,
di Milano, di Aquileja e di Grado. Fra le cose
preziose del suo palazzo erano due mense d’argento,
una di forma quadrangolare, adorna di un rilievo che
rappresentava Costantinopoli, l’altra di forma rotonda
e coperta dell’effigie di Roma; la prima l’Imperatore
donava al san Pietro, la seconda alla Chiesa di Ravenna.
Quei due monumenti dell’arte dei primi tempi di mezzo
andarono perduti. La Biografia di Leone III non memora
la mensa spedita in dono a Roma, sebbene nel
Libro Pontificale spesse volte si faccia menzione di una
grande croce d’oro che era pure un presente votivo di
Carlo; ma il Cronista di Ravenna vide la mensa decorata
dell’imagine di Roma, chè, adempiendo a ciò che statuiva
il testamento di Carlo, l’imperatore Lodovico la
mandava all’arcivescovo Martino, e quell’egregia opera
d’arte vi giungeva nel tempo in cui Agnello era ancor
fanciullo‍[13].









Roma ricevette altresì un ricchissimo legato di
vasellami sontuosi, per guisa che Carlo, il quale aveva
largito alla Chiesa tanta ricchezza di privilegî e di
possedimenti e sì grande copia d’oro e d’argento, le
fu liberale di doni anche in morte, più liberale massimamente
di tutti i Principi che lo precedettero e che
vennero dopo di lui: così si conveniva a chi fu vero fondatore
dello Stato della Chiesa e della potenza pontificia,
la cui sconfinata estensione dei tempi posteriori egli peraltro
non aveva mai presagito. Ed invero, quantunque
Carlo fosse il figliuolo più fervido e pio della Chiesa,
e la giudicasse istituto massimo e divino della umana
gente, e vincolo essenziale che annodava il reame suo
all’elemento più vitale della civiltà, pure egli non si
rassegnò in guisa alcuna a servirla con balìa cieca.
Onorò la immunità che egli ebbe fondato a favore del
Vescovo ossia Metropolita di Roma, ma non dimenticò
mai di essere egli il sovrano di tutta la monarchia;
ei tenne sè, ed i suoi popoli tennero lui in conto di reggitore
supremo eziandio di tutti i negozî ecclesiastici;
fondò vescovati e conventi, promulgò editti in materia
di giure ecclesiastico, ordinò le scuole popolari, sancì le
costituzioni della Chiesa colla sua confermazione sovrana,
e nel tempo stesso le accolse nel suo codice, attribuendovi
forza di leggi, e l’Episcopato e i Sinodi mantenne
sotto la sua influenza dominatrice.




La Chiesa con animo grato tributò a Carlo l’aureola
della santità, che egli non aveva mai vagheggiato‍[14].

Le lotte di Roma contro agli Hohenstaufen per il possedimento
dei beni della contessa Matilde, di cui questi
ultimi movevano pretesa, ebbero richiamato alla ricordanza
degli uomini che Carlo era stato il fondatore pio
dello Stato ecclesiastico; in lui le Crociate fecero rammemorare
l’eroe della Cristianità. Parimenti come Ottaviano
e come Cesare, anch’egli diventò subbietto di leggenda;
e nell’anno 1122 un Papa della Francia meridionale,
Calisto II, proclamò essere genuina e veritiera la celebre
Storia di Turpino che celebrava le geste di Carlo e di
Rolando, e che forse fu opera di quel Pontefice. Anche
in Roma la persona di Carlo incominciò prestamente a
ornarsi di favoloso; ce ne fa testimonianza il frate che,
sullo scorcio del secolo decimo, dal monastero di Monte
Soratte scriveva la sua barbarica Cronica: di già egli
narrava della spedizione di Carlo al santo sepolcro; e
poichè è difficile cosa che quel monaco inventasse siffatta
fola ed è probabile che a quell’ora omai se ne
fosse diffusa la tradizione, ne avviene che la sua origine
devasi riferire ad un qualche mezzo secolo prima‍[15].
Tuttavolta, il Carlo della leggenda non ottenne
in Roma rinomanza e favor di nazione, perocchè non
si convenisse col Carlo della storia. Sebbene imperatore
romano, ei vi rimase uomo straniero al paro di
Teodorico il grande, e la sua persona non si compose

una nicchia in mezzo ai Romani, dacchè la sua fama
non si raccomandò a luogo o a monumento alcuno nella
Città; ed è cosa notevole che i Mirabilia di Roma non
ispendano pure una parola che ricordi Carlo magno.



§ 3.
Avvengono tumulti in Roma. — Bernardo è mandato
a Roma per procedervi a inquisizione. — Leone III muore
nell’anno 816. — Edificî di Leone in Roma. — Caratteri dell’architettura
e dell’arte di quell’età. — Chiese titolari e
conventi celebri di Roma in quell’epoca.



La novella della morte di Carlo si sparse come
scroscio di tuono per la Città che egli aveva amato con
amore tanto devoto, e dov’egli era venerato e temuto.
Il Papa vide spalancarsi un abisso sotto i suoi piedi, avvegnachè,
non sì tosto i Romani seppero morto il gran
Principe, smessa ogni temenza, sbrigliassero la foga
del loro odio contro la podestà del loro Vescovo. Se si
raccogliesse un computo di tutte le rivoluzioni onde fu
agitato lo Stato della Chiesa dal giorno della sua fondazione
in poi, nel corso dei più che mille anni di
sua esistenza, il loro numero ci turberebbe la mente;
la metà sola di quei moti avrebbe bastato ad infrangere
e a sperdere le tracce dei maggiori reami: invece lo
Stato della Chiesa durò fino ai tempi nostri, quantunque
la ribellione contro il potere temporale del Vescovo,
il cui regno non doveva essere di questo mondo, abbia
principiato nell’ora stessa in cui quel potere ebbe incominciamento;
duplice dimostrazione che in questa
miscela del sacerdozio e del principato si accoglieva

una contraddizione intollerabile, e che in pari tempo l’essere
dello Stato ecclesiastico conteneva in sè un principio
che era riuscito ad altezza tale da infrenare le sollevazioni.
Gli aderenti di Campulo e di Pasquale (questi
Romani erano scomparsi in un esilio che durava omai
da quattordici anni) si collegavano in cospirazione contro
il Papa, ma i loro disegni erano discoperti. Fieramente
e senza indugi Leone punì i «rei di maestà»
dandoli in mano al carnefice, e di tal guisa il Padre
Santo fu costretto più e più sempre a immergere le
mani nel sangue de’ suoi Romani, da principe feroce
e pauroso. La novella di quei supplizî costernò perfino
l’animo del pio succeditore di Carlo. L’imperatore Lodovico
trovò biasimevole cosa che il Vescovo di Roma
avesse proceduto con tanta precipitazione e con rigore
sì grave, e soprattutto gli parve che la sentenza pronunciata
dal Papa sopra dei maggiorenti romani, senza
intervento dei legati imperiali, ledesse i diritti di sè
Imperatore‍[16]. Gli era pur debito suo di proteggere
i Romani in tatti i loro diritti, ogni qual volta questi
da qualsiasi parte ricevessero offesa, laonde egli mandava
a Roma il Re d’Italia affinchè istituisse un’inquisizione

sui fatti avvenuti. Venuto a Roma, Bernardo
ammalava, ma il conte Geroldo annunciava all’Imperatore
ciò che veduto aveva. Or si affrettava anche il Papa
di produrre sue giustificazioni al signore supremo di
Roma, e i suoi legati s’adoperavano a purgarlo di tutte
quelle querele che, forse, Bernardo stesso, e, senza dubbio,
i Romani avevano sporto al trono di Lodovico.
Grande era in Roma il fermento degli animi inaspriti,
e in quello stesso anno 815 gli inimici di Leone si
sollevavano, mentre egli, affranto il corpo e l’animo
dagli avvenimenti, era infermato gravemente. I ribelli
si raccoglievano nella Campagna, incendiavano le tenute
pontificie, così le antiche come le nuove, che Leone
aveva fondato‍[17]. I torbidi accadevano massimamente
nelle terre fuori di Roma; gli ottimati romani armavano
i coloni e i servi dei loro possedimenti, movevano
a rivolta le città del territorio, e minacciavano di entrare
in Roma per costringere il Papa a restituire le
proprietà che egli aveva confiscato a danno di loro o
dei loro amici decapitati, e devolute alla Camera apostolica.
Questa sollevazione faceva prova della crescente
potenza della nobiltà romana, che più tardi diventar
doveva formidabile tanto. Bernardo provvedeva a sedare
la ribellione e mandava Vinigi duca di Spoleto a Roma,

dove questi entrava con soldatesche. Il Papa, oppresso
di profondo cordoglio, moriva nel giorno 11 di Giugno
dell’anno 816.




Leone III aveva tenuto da più che vent’anni la
cattedra di san Pietro in un’età feconda di grandissimi
avvenimenti; sacerdote della gente umana, fu egli che
ne consecrò un’era nuova. Odiato dai Romani poichè
s’era impadronito del dominio temporale della Città,
maltrattato a morte, costretto a fuggire, riposto novellamente
in potenza, atterrito da ripetuti tumulti di popolo,
ei tuttavia non soggiacque innanzi ai suoi avversarî.
Fu uomo temprato a gagliarda energia, astuto
calcolatore, capace di mire arditissime; il breve istante
in cui egli coronò in san Pietro il novello Imperatore
bastò a fare di lui lo strumento della storia universale
del mondo, e gli assicurò nominanza incancellabile‍[18].




Leone III ornò la città di Roma con copia siffatta
di edificazioni, che quasi superò ciò che Adriano aveva
fatto. Roma ecclesiastica rinnovellò sè stessa durante
l’età dei Carolingi, che fu il suo secondo periodo monumentale,
se per primo si consideri l’età di Costantino.
Dacchè i Pontefici di quel tempo attesero con

tanta alacrità a edificare, eglino devono per certo essere
annoverati fra i più fervidi distruggitori di Roma antica.
L’architettura si manteneva continuamente operosa;
però, quantunque seguisse le tradizioni della Chiesa, i
cui massimi edificî di già appartenevano al secolo quarto,
al quinto ed al sesto, essa non poteva giungere ad
eguagliare la grandezza di quelli, ma doveva imitarli in
dimensioni minori. Continuava a far suo pro di colonne
e di ornati tolti a vecchi monumenti romani; il nuovo
componeva soltanto coi materiali dell’antico. Quindi
avvenne che l’illustre periodo di Roma sotto i Carolingi
operò molte e splendide restaurazioni di chiese,
ma non lasciò di sè alcun monumento nuovo e grandioso.
Poichè aveva sott’occhio gli antichi esemplari di
basiliche, l’architettura di Roma si teneva ancora ad
una certa altezza, ma il numero senza fine di chiese e
di conventi rendeva impossibile cosa che si costruisse
in grande, ond’è che nell’arte edificatoria di Roma
all’età dei Carolingi, si discopre una tal quale pochezza
minuta. La decorazione delle cornici che si disponevano
ad ammattonato sotto i tetti, la fattura delle torri
che erano nella maggior parte di esigue proporzioni
con finestre (camerae) arcuate e divise a colonne, l’ornato
dei prospetti delle torri a dischi rotondi con marmi
di vario colore, le spesse gallerie con loro brevi colonnati
e con cornici di musaico, tratto tratto fregiate
di medaglioni pure a musaico, tutto questo dimostra che
s’era rimpicciolito il concetto delle dimensioni‍[19].









Allorchè Leone III restaurò la basilica di santo Apollinare
in Ravenna, egli spedì colà degli architetti
romani; può essere ch’ei lo facesse per un senso di
orgoglio nazionale o per iscopo di dare lavoro ai suoi
concittadini, di guisa che da questo fatto non è consentito
di concludere esattamente che i maestri d’arte romani
avessero conseguito una speciale rinomanza, siccome
l’avevano ottenuta ancor tempo innanzi gli artefici
comaschi‍[20]. Tuttavolta, la continua operosità
doveva allevare all’arte gli ingegni, in Roma più che
in qualunque altra città d’Italia. Il Biografo di Leone
III enumera con cura scrupolosa tutte le edificazioni
di chiese onde Roma andò debitrice a questo Papa.
Sappiamo già del triclinio che fu suo massimo monumento
nel Laterano; il Pontefice ampliò poi ed abbellì
anche il palazzo pontificio e vi costruì un oratorio in
onore dell’Arcangelo. Nel san Pietro rinnovò la celebre
cappella battesimale di papa Damaso, e le conservò o
le diede forma rotonda‍[21]. Edificò a nuovo ed ornò di

musaici l’oratorio della Croce che era stato costruzione
di Simmaco, aggiunse splendidezza di ornati alla Confessione,
vi fece allogare statue d’oro e d’argento di
Apostoli e di Cherubini erigendole sopra colonne d’argento,
e ne lastricò il pavimento con una copia di lamine
d’oro ancor maggiore di quella che prima v’era. Merita
notarsi che dai due lati della tomba dell’Apostolo,
così nel san Pietro che nel san Paolo, si rizzarono due
scudi d’argento, sui quali s’inscrisse il simbolo apostolico
in latino ed in greco, laonde si pare che a quel tempo
non destava peranco repugnanza la professione greca
di fede. Leone fece edificazioni altresì negli Episcopî che
erano vicini al san Pietro, e vi costruì un triclinio di
egregia fattura, il cui pavimento fu tutto mattonato
di marmi a varî colori‍[22]. Restaurò la torre del san
Pietro; eresse pei pellegrini uno splendido bagno di
forma rotonda in vicinanza dell’obelisco, che, tutt’a
un tratto dopo lungo silenzio, riappare col nome di Columna
major, ossia di grande colonna‍[23]. Torna adesso
a galla un altro nome antico, dacchè vien detto precisamente

che Leone fondò un ospitale nel luogo che era
appellato «Naumachia». Quell’ospizio stava nel suolo
Vaticano ed era consecrato a santo Peregrino, prete romano
il quale nel secolo secondo ebbe sofferto martirio
nelle Gallie: il nome di lui dava ragione di farne il
patrono dei pellegrini (Peregrini), che principalmente
venivano in grandissimo numero dalla terra delle antiche
Gallie. La piccola chiesa odierna di san Pellegrino,
che è presso porta Angelica, offre ricordanza della fondazione
di Leone nel luogo stesso dove questa sorgeva,
e poichè quel sito era detto «Naumachia», se ne trae
la conseguenza che ivi un tempo esistesse la Naumachia
di Domiziano‍[24].




In vicinanza al san Pietro Leone rinnovava il convento
dedicato a Stefano protomartire, e restaurava altresì
il vicino monastero consecrato a san Martino. Una
delle più antiche chiese titolari di Roma, quella dei
santi Nereo ed Achilleo (Fasciola) nella via Appia, era
stata ridotta in ruina per causa di inondazioni; adesso
Leone la rialzava sopra un terreno che era posto a
maggior livello d’altezza. Salve alcune modificazioni,

quella chiesa tuttora si conserva nella sua forma antica
di piccola basilica a tre navate; ha dimensioni che talentano
l’occhio; però dei suoi musaici non restano
che pochi frammenti‍[25]. Nel catalogo delle edificazioni
di Leone si trova appena una sola chiesa di Roma
che non ne ricevesse riparazioni, e gli innumerevoli
donativi di splendidi vasellami e di drapperie magnifiche
fanno testimonianza della dovizia del tesoro
Lateranense. L’amore dei Romani antichi al lusso sontuoso,
riviveva nei Pontefici, e l’arte era tuttavia valente
nei lavori di arazzi e di vasi preziosissimi, dei cui
disegni prendevasi a modello lo stile d’Oriente. Se si
tolgano alcune pitture condotte sul vetro e miniature di
codici, sembra che all’età di Leone in principalità si
coltivasse l’arte dei musaici, così che sotto il concetto
di Pictura, che è adoperato di sovente, devonsi senza
peritanza intendere le fatture di musaico. Davasi cura
diligente all’arte di gettare in metallo, nel bronzo, nell’argento
e nell’oro, perocchè si producessero statue in
grandissimo numero di quella foggia: erano pure in
bel fiore i lavori a battuto e le cesellature in argento.

Statue di quell’età fino a noi non giunsero, ma non
si può dubitare che fin d’allora si costumasse di collocare
nelle chiese simulacri di Santi scolpiti in legno,
che si dipingevano a colori e si vestivano d’abiti‍[26].




Non è fatica senza pregio che dal catalogo delle
fondazioni di Leone si ricavino le denominazioni delle
chiese titolari, delle diaconie e dei conventi che a quella
età erano in Roma; chè ci converrà correre alcuni secoli
prima che ci si offra un documento di enumerazione
parimenti completa. Risulta che v’avessero ventiquattro
Titoli presbiteriali, appellati con questi nomi: Emiliana,
Anastasia, Aquila e Prisca, Balbina, Calisto ossia Maria
in Transtevere, Cecilia, Crisogono, Clemente, Ciriaco,
Eusebio, Lorenzo in Lucina, Lorenzo in Damaso, Marcello,
Marco, Nereo ed Achilleo, Pammachio, Prassede, Pudente,
Quattro Coronati, Sabina, Silvestro e Martino, Sisto,
Susanna, Vitale‍[27].




Delle Diaconie se ne enumerano venti, e sono appellate:

Adriano, Agata, Arcangelo‍[28], Bonifacio sull’Aventino,
Cosma e Damiano, Eustachio, Giorgio, Lucia
in septem viis o in septizonio od anche più tardi ad septem
solia, Lucia juxta Orphea‍[29], Maria Antica oggidì detta
Francesca Romana, ed inoltre le chiese dedicate alla
Vergine in Adrianio, in Cosmedin, in Cyro od Aquiro, in
Domnica, in via Lata, fuor di porta san Pietro; Sergio
e Bacco, Silvestro e Martino presso il san Pietro, Teodoro,
Vito in Macello‍[30].




Di monasteri omai se ne cita più di una quarantina,
ma di essi v’era in Roma un numero assai maggiore.




In vicinanza del san Pietro s’ergevano cinque conventi,
ed erano quelli di Stefano Maggiore o Protomartire
detto anche di Catagalla Patrizia, di Stefano Minore,
di Giovanni e Paolo, di Martino e il chiostro di
Gerusalemme‍[31].









In prossimità del Laterano si menzionano: Pancrazio,
Andrea e Bartolomeo col nome di Honori che è già
cognito all’Anonimo di Einsiedeln, Stefano, e un convento
di monache dal nome di Sergio e Bacco‍[32].




Presso a santa Maria Maggiore erano questi conventi:
Andrea, detto anche di Catabarbara Patrizia che
forse è identico di quello di Andrea in Massa Juliana;
Cosma e Damiano, Adriano, detto anche di san Lorenzo.
Tutti avevano l’addiettivo ad Praesepe.




Vicino al san Paolo fuor delle porte, stava il convento
di Cesario e Stefano col soprannome ad quatuor
angulos‍[33]; prossimo al san Lorenzo fuor delle porte,
era quello di Stefano e Cassiano.




Altri monasteri romani erano i seguenti: Agata
super Suburram, Agnese fuor di porta Nomentana, Agapito
presso il Titolo di Eudossia, Anastasio ad Aquas
Salvias, Andrea nel Clivus Scauri, Andrea presso i
santi Apostoli, Bibiana, Crisogono nel Transtevere, un
convento presso il Caput Africae, il chiostro de Corsas
o Caesarii nella via Appia, il convento de Sardas probabilmente
situato presso al san Vito‍[34], Donato in vicinanza

alla santa Prisca sul monte Aventino, Erasmo
sul Celio, Eugenia fuor di porta Latina, Eufemia e Arcangelo
in prossimità alla santa Pudenziana, il convento
duo Furna probabilmente in Agone nell’odierna
piazza Navona, Isidoro che era forse sul monte Pincio,
Giovanni sull’Aventino, il convento de Lutara‍[35], quello
detto Laurentius Pallacini in vicinanza al san Marco,
il convento appellato Lucia Renati, in Renatis o
de Serenatis‍[36], Maria Ambrosii che è probabilmente
lo stesso di quello chiamato Ambrosii de Maxima nel
Forum Piscarium, Maria Juliae nell’isola Tiberina. Vi
erano inoltre: un convento di monache dedicato a Maria
in Campo Marzo e l’altro di Maria in Capitolio, i
quali due, sebbene non menzionati nel catalogo delle
fondazioni di Leone III, erano a quel tempo per certo
di già fondati: Michele, ignoto; il chiostro Tempuli‍[37],

Silvestro (de Capite), santo Saba o Cella Nova, il convento
Semitrii, ignoto; quello di Vittore presso san
Pancrazio nella via Aurelia.




In quell’età non s’erano ancora costituite le venti
abazie, che più tardi sorsero dai conventi venuti a numero
sì grande da renderne difficile il conto. La loro
copia crebbe ognor più, e sulla fine del secolo decimo
affermavasi che in Roma v’aveva venti conventi di monache,
quaranta di frati e sessanta di canonici ossiano
preti viventi sotto regola claustrale‍[38].



§ 4.
Stefano IV, papa. — Egli va a Lodovico. — Presto
muore. — Elezione e ordinazione precipitosa di Pasquale I. — Il
falso diploma di Lodovico.



Dopo una vacanza di dieci soli giorni, fu eletto
papa un uomo romano di nascita illustre, Stefano diacono,
figlio di Marino. S’affrettava egli a significare i
sensi della sua soggezione al Principe supremo di Roma;
faceva che il popolo romano giurasse fedeltà all’Imperatore,
e gli spediva suoi legati che scusassero lui e

i Romani per ciò che senz’altro era stato consecrato‍[39].
Questo primo avvenimento di una mutazione nel pontificato
che accadesse dopo la restaurazione dell’Impero
romano, sollevava parecchie questioni sui rapporti che
intercedevano fra il Papa e l’Imperatore: pertanto Stefano
IV in persona andava a Francia. I torbidi prima
avvenuti in Roma, la contrarietà dei nobili, il bisogno di
conseguire guarentigie con un nuovo patto di confermazione,
e, vale altresì aggiugnervi, il desiderio di ungere
imperatore Lodovico che era stato già coronato, e di far
tenere quella cerimonia in conto di un diritto pontificio
per guisa che non potesse più preterirsi, erano tutti motivi
che inducevano il Papa a intraprendere tostamente
il suo viaggio. Le relazioni che passavano fra Stefano e
Lodovico erano differenti da quelle che s’erano strette fra
Leone III e Carlo. Nella mente degli uomini, Leone s’era
quasi levato al di sopra di Carlo benefattore suo, e s’era
sdebitato di tutti i suoi oblighi poichè gli aveva cinto
il capo della corona dei Romani, laddove Lodovico or si
trovava verso il Pontefice in condizioni di independenza
assoluta. Il novello Papa vedeva di contra a sè un Imperatore
possente, che per diritto di eredità teneva omai
possedimento legittimo della podestà imperiale, mentre

egli non aveva con lui rapporti personali di sorta. Lo impensierivano
perciò le condizioni in cui il Papato trovavasi
verso l’Impero, sebbene dalla bontà o piuttosto
dalla debolezza d’animo del pio Lodovico non avesse
ragioni di temenza.




Accompagnato da Bernardo, il Papa arrivava nel
Settembre dell’anno 816 a Reims, dove l’Imperatore
lo accoglieva con officî di venerazione profonda. Il prete
avventurato lo ungeva del sacro crisma, e, insieme colla
moglie Irmengarda, lo coronava nella cattedrale di quella
città; indi tornavasi a casa sua regalato riccamente,
e sopra tutto provvisto della confermazione dei possedimenti,
dei privilegî e delle immunità, di cui la Chiesa
romana era investita‍[40]. A conforto dei Romani, fra i
quali correva un mormorìo di mal contento, ei recava
in dono la liberazione di tutti coloro, che, esiliati nelle
terre di Francia, vi espiavano la loro ribellione contro
Leone III, e dei quali con sue suppliche Stefano aveva
ottenuto grazia dall’Imperatore. Egli li conduceva con
sè a Roma, e fra loro pertanto saranno stati anche Pasquale
e Campulo, se a quel momento avranno ancora

vivuto‍[41]. Poco tempo dopo il Papa moriva, addì 24 del
Gennajo 817, tre soli mesi dacchè avea fatto ritorno
in patria.




Tosto, i Romani con voto concorde eleggevano a
pontefice Pasquale, figlio di Bonoso, e senza indugio egli
era anche consecrato. Pasquale I fu uomo pio, prudente,
d’animo fermo: prima di esser papa, era stato abate
di quel convento di santo Stefano che si ergeva in
prossimità del san Pietro, laonde, a differenza dei suoi
predecessori, tutti diaconi o preti, egli passava dalla
cella monastica alla cattedra pontificia. La celerità
fuor del consueto, con cui avveniva la sua ordinazione,
dimostra che il clero romano con opera pronta
bramava di scongiurare il pericolo ognor più minaccioso
delle pretensioni onde l’Imperatore intendeva al
diritto di dar conferma all’elezione; ed è prova che
non peranco s’era promulgata la statuizione, attribuita
erroneamente a Stefano IV, per cui s’imponeva che il
Papa non potesse più ottenere la consecrazione, se non
ne avesse avuto consentimento dall’Imperatore‍[42]. Però,
parimenti come avea fatto il predecessore suo, anche
Pasquale reputava necessario di far nota all’Imperatore
la rapida sua esaltazione al soglio, e di tranquillarne
l’animo colla certezza che egli avea conseguito la dignità

pontificia con elezione conforme ai canoni‍[43]: il suo
legato Teodoro tornava di Francia con un diploma imperiale
in cui si confermavano i privilegî di san Pietro.




Di questo tempo in poi, ad ogni mutazione della
corona imperiale, ad ogni novella elezione pontificia, si
rinnovavano le scritture dei privilegî antichi. I vescovati
e le abazie imitavano l’esempio di Roma, e si coglieva
ogni opportunità per far convalidare con autorità di documenti
i titoli antichi d’immunità, o per farvi aggiungere
franchigie nuove. Negli archivî delle chiese si
conservavano con cura diligente le filze dei diplomi imperiali,
che poco a poco vi si erano accumulati. Nell’archivio
Lateranense erano già custoditi con cura i
classici diplomi di Pipino, di Carlo e di Lodovico, e
scritte di donazioni, di conferme d’immunità antiche
e nuove, ed altri trattati che s’erano conchiusi fra
l’Imperatore e la Chiesa di Roma: se quelle pergamene
esistessero al dì d’oggi, e se l’occhio dello studioso
potesse prenderne conoscimento, esse sarebbero
di inestimabile soccorso a scriver la storia. Or nell’anno
817, si aggiungeva a quei documenti il diploma di
Lodovico il Pio, il quale fuor d’ogni dubbio non era
altro che la rinnovazione di quello che il suo cancelliere,
un anno prima, aveva dato a papa Stefano‍[44]. Questa

scrittura ottenne in tempi assai posteriori celebrità
d’importanza grandissima: la si falsò nel suo tenore;
accosto alla donazione di Pipino, la si elevò al grado di
una donazione ampia oltre ogni limite, e con audacia se
ne trasse il fondamento di nuovi e larghissimi possedimenti
della cattedra pontificia e di privilegî rilevanti.




Per non dire che delle cose più sorprendenti, Lodovico
il Pio, oltre alla signoria su di Roma e del Ducato,
oltre alla conferma delle donazioni di Pipino e di Carlo,
avrebbe con quel diploma fatto dono al Papa dei patrimonî
delle Calabrie e di Napoli, e perfino del pieno
possedimento delle isole di Corsica, di Sardegna e di
Sicilia: finalmente ei vi avrebbe proclamato che ai Romani
si spettava libertà completa di eleggere e di ordinare
il Papa, senza che occorresse qualsiasi preventiva
approvazione dell’Imperatore. Ma la storia ripudia queste
favole, perocchè a luce di sole essa dimostri cogli avvenimenti
suoi, che l’Imperatore continuò a esercitare la
sovranità sopra di Roma: ed offre prova che in quel
tempo i Greci possedevano le Calabrie e Napoli, Sicilia e
Sardegna, mentre Bisanzio, riposando sul patto mercè cui
erasi stabilito il riconoscimento dei territorî che spettavano
alle due parti, mantenevasi in pace coll’Imperatore
occidentale; e questi difficilmente avrebbe rotto l’amicizia
per donare a san Pietro estensione di province che non
erano sue, nè per titolo giuridico, nè per possesso‍[45].









Alla perfine, anche la libertà di ordinazione del Papa,
è contraddetta da un celebre documento de’ tempi di
Eugenio II.




Il Libro Pontificale non fa pur motto del documento
di Lodovico. I diplomi di Ottone I e di Enrico I,
che la Chiesa annovera fra i più ragguardevoli atti di
donazione e di conferma dei diritti suoi e che essa ordina
in serie con la scritta di Lodovico, dimostrano di
ignorare financo che quest’ultima esista, sebbene quei
diplomi si riferiscano con espresso discorso alle scritture
di Pipino e di Carlo. Si trova menzione di essa soltanto
ai giorni di Gregorio VII, al momento delle controversie
sulla eredità della contessa Matilde, chè allora si ebbe
falsificato con addizioni il diploma di Lodovico, affine di

dare un fondamento antico e largo alle pretensioni di
Roma‍[46].









CAPITOLO SECONDO.


§ 1.
Lotario è fatto socio nell’Impero. — Ribellione e fine
di Bernardo re. — Lotario diventa re d’Italia. — È coronato
in Roma. — Vi pone tribunale imperiale di giustizia. — Lite
del monastero di Farfa. — Supplizio violento di maggiorenti
romani. — Pasquale evita il giudizio dell’Imperatore. — Muore.





Secondo l’esempio del padre suo, Lodovico il Pio deliberava
di associarsi all’Impero il suo figliuolo maggiore,
che era ancora in giovine età. Questa consuetudine, derivata
dal costume dell’antico Impero romano e di quello
bizantino, fu accolta anche nel nuovo, per ciò che di
tal guisa sembrava assicurarsene l’unità e il sistema
ereditario. Non appena però Lotario era insignito della
dignità imperiale nella dieta di Aquisgrana, che se ne
destava gelosia in tutti gli altri Principi: Pipino e Lodovico,
fratelli, fremendo di malcontento se ne andavano
alle sedi dei loro reami di Aquitania e di Baviera, e l’ambizioso
bastardo Bernardo levava le armi con aperta
ribellione. Carlo aveva messo lui, come primamente Pipino,
da suo luogotenente nel reame d’Italia, ma secondo
natura delle cose, il desiderio d’independenza

doveva ben presto svegliarsi in questi Re italici. La
bramosia degli Italiani a conseguire autonomia di nazione,
facevasi viva in adesso per la prima volta, e
propriamente manifestavasi nell’Italia settentrionale:
ivi i Longobardi, quantunque avessero omai accolto
costumanze di vita latina, conservavano tuttavia con
fervore i sentimenti germanici di libertà e custodivano
la ricordanza di loro signoria antica; ivi Milano aveva
di già incominciato a superare di splendore Pavia che
era stata un tempo la dominatrice. La caduta del reame
dei Longobardi non avea sepolto con sè la vita di questo
popolo fornito d’intelligenza e operoso; dalle Alpi esso
si distendeva fin giù nelle Puglie. Fatta eccezione per
Roma, dove nullameno vivevano famiglie longobarde in
gran numero e dove parecchi uomini di quella stirpe
ascesero alla cattedra di san Pietro, quella nazione germanica
teneva del continuo in mani sue la somma
maggiore delle cose d’Italia, così al settentrione che al
mezzogiorno. Duranti i tempi più oscuri della storia,
furono veramente i Longobardi che diedero a Italia
eroi, principi, vescovi, istoriografi, poeti e per ultimo
libertà di republiche. Nelle forze di loro, massimamente,
riposa pertanto la parte più grande della vita
storica e della civiltà d’Italia: è questo un fatto incontestabile,
che al dì d’oggi parecchi Italiani si studiano
invano di negare, quando, ad onta della ragione storica,
eglino parlano della nazione italiana in secoli nei
quali non ne esisteva una siffatta, o quando dimenticano
che essenzialmente questa nazione italica si formò
dalla miscela della razza goto-longobarda colla razza
latina: e se noi pure parliamo di una nazione italiana

a quest’età, vale considerare, per quanto dicemmo in
precedenza, che ne abbiamo ristretto il concetto a sua
giusta misura storica. Gli ottimati lombardi non pensavano
più alla restaurazione della spenta dinastia di
Desiderio, ma anelavano di affrancarsi dall’odiato reggimento
dei Franchi. I Vescovi, giunti a signoria di
principi per privilegî ottenuti da Carlo e da Lodovico, e
già avvezzi ad aver prima voce nelle faccende politiche
come signori territoriali, sospingevano il giovane Bernardo
nella via delle sue aspirazioni. V’aveva fra loro anche
Teodolfo, il quale, sebbene vescovo di Orleans, era longobardo
di nascita, v’era Wolfoldo di Cremona, e, più
ragguardevole di tutti, Anselmo di Milano. Il Re malprudente
si vedeva peraltro deluso nei suoi intendimenti.
I fratelli Pipino e Lodovico non si levavano a
rivolta, e tosto che le soldatesche imperiali rattamente
s’avvicinavano ai confini d’Italia, le schiere di lui lo
disertavano. Lo sconsigliato giovane correva a Cavillon
per gettarsi ai piedi del suo zio, sia che lo affidasse
una promessa ricevuta, sia che ve lo decidesse
la sorte sua disperata: più probabile è la prima supposizione,
chè altrimenti non ve l’avrebbero accompagnato
i soci suoi di cospirazione. Lui e i suoi compagni
l’Imperatore faceva gettare in carcere. Bernardo, come
reo di maestà, era condannato nel capo, e quantunque
Lodovico per compassione il graziasse, permetteva che
all’infelice si svellessero gli occhi. Questa sentenza,
vien detto per comando della imperatrice Irmengarda
rabida di vendetta, si eseguiva così barbaramente,
che Bernardo ne moriva tre giorni dopo: ciò accadeva
in Aquisgrana dopo la Pasqua dell’anno 818.

Pari sorte subiva l’amico del Principe, Reginaro, figlio
di Meginaro conte, ch’era stato conte palatino dell’Impero,
laddove i Vescovi incarcerati, per giudizio del
clero franco, erano deposti del loro officio e chiusi
in varii conventi. L’Imperatore avea ceduto per debolezza
alle sollecitazioni della sua donna e dei consiglieri
suoi; peraltro, allorchè gli fu annunciato che il
suo nipote era morto, lo pianse acerbamente, ed ancora
quattr’anni dopo si sottopose a publica penitenza in
espiazione di questa e di altre sue colpe: l’autorità
imperiale per lo smacco si scemava, e il potere morale
dei Vescovi si accresceva; eglino confortavano l’Imperatore
rammentandogli l’esempio di Teodosio penitente,
e sè stessi rallegravano ripensando al tribunale
da cui lo aveva punito Ambrogio vescovo‍[47]. Non
vien detto se Pasquale si adoperasse presso di Lodovico,
affine di alleviare le sorti di Bernardo: noi però
accogliamo per vero che ciò avvenisse, perocchè s’acconciasse
all’indole di quell’età che in un caso così
fuor dei soliti eventi, l’Imperatore udisse il monito paterno
del Pontefice. Morto Bernardo, il suo trono restò
due anni senza successore, e bene stava che la Chiesa
romana tollerasse in pace quella vacanza, dappoichè
omai il reame d’Italia incominciava a darle noja.




Per mala ventura, una tenebra fitta seppellisce nel
suo bujo le condizioni di Roma a questo tempo, per

guisa che la storia della Città fa mostra di sè ad intervalli,
soltanto in quegli avvenimenti che si associano
alla storia dell’Impero. Lotario, figliuolo maggiore di
Lodovico, già nominato imperatore, era fatto altresì re
d’Italia; in tal modo, per la prima volta dopo di Carlo
magno, le due dignità si riunivano in una sola persona.
Quantunque il padre suo fin dall’anno 820 gli avesse
concesso la corona d’Italia, egli lo mandava a Pavia
soltanto due anni più tardi. Lo aveva sposato ad Irmengarda,
figlia del possente Ugo conte, ed a questa
occasione aveva fatto grazia ai Vescovi prigionieri;
indi, nell’Agosto 822, congregava in Attigny una dieta
e in quella comandava a Lotario che andasse adesso
al regno suo. Gli poneva ai fianchi, da consiglieri,
il monaco Wala, quel desso che era stato ministro di
Bernardo, e Gerungo, che era un officiale della sua
corte; tuttavolta non intendeva di prefiggere al Re
d’Italia che tenesse residenza costante a Pavia. Piuttosto,
Lotario ivi era spedito soltanto affinchè desse
sesto alle cose del paese e vi facesse giustizia; il Re
doveva tornarsene a Francia non appena che avesse
adempiuto a questi officî, perlocchè si rivela che il
padre di lui, travagliato da sospetti, non bramava che
il figliuolo ponesse stanza in Italia. Come Pasquale udiva
della partenza di Lotario (la quale avveniva poco tempo
prima della Pasqua dell’anno 823), lo invitava affinchè
andasse a Roma per ricevervi di mano del Papa la incoronazione
e l’unzione: è ben facile capire i motivi
dell’invito.




Lotario, consapevole il padre, aderiva alla richiesta.
Accolto con onoranza degna d’imperatore, nel dì di

Pasqua era coronato dal Pontefice in san Pietro, e il
popolo romano lo acclamava Augusto: egli era primo
degli Imperatori, dopo di Carlo, che ricevesse in Roma
la corona, perocchè Lodovico padre suo fosse stato coronato
in Reims‍[48]. Così l’arte politica romana sapeva
con accorta fermezza sostenere il principio che Roma
era fonte dell’Imperio, e che la unzione pontificia era
necessaria agli Imperatori, sebbene fossero stati eletti
per deliberazione della dieta dello Stato, ed anche coronati.
Pasquale consecrava col crisma il giovane Imperatore,
indi proclamava che questi, pari ai predecessori
suoi, aveva podestà imperatoria sul popolo romano‍[49]:
Lotario immantinente ne esercitò l’officio, poichè
nel breve tempo di suo soggiorno in Roma vi pronunciò
sentenze da giudice.




Innanzi al suo tribunale imperiale ed in presenza del
Papa e della nobiltà romana e franca, comparvero le parti

che litigavano: ed è meritevole di nota una causa che
il Papa allora promosse contro il potente Abate di Farfa
e che il Papa perdette. Quel bello e celebre convento di
Benedettini che s’ergeva nel territorio Sabinate nelle
pertinenze di Spoleto, stava anticamente sotto la protezione
dei Re longobardi, e, dopo la fine di loro signoria,
godeva di pari privilegî sotto il patronato dei Carolingi.
Oltre ad antichi diplomi longobardi, il monastero
poteva allegare un documento dell’anno 803, con
cui Carlo magno gli aveva data conferma di sua immunità.
Nell’anno 815, il convento aveva conseguito
una pergamena di simile tenore dall’imperatore Lodovico,
il quale vi promulgava che l’abazia stava sotto il
suo «privilegio, mundiburdio e patronato imperiale,
affinchè i monaci in buona pace orassero per lui e per la
durata dell’Impero‍[50].» Nessun Vescovo poteva imporre
tributo o censo su Farfa: i doviziosi monaci godevano
completa franchigia, eleggevano liberamente dal
loro gremio l’Abate, e il Papa stesso non aveva altro
diritto che quello di consecrarlo. Oltre ai diplomi dei
Re e degli Imperatori, che stavano conservati negli scaffali
del loro archivio, i monaci possedevano altresì bolle
di conferma concesse dai Papi. Stefano IV, pochi dì
prima della sua morte, aveva dato il placito a tutti
i privilegî ed ai possedimenti di Farfa, per lo che aveva
imposto al convento soltanto un tributo annuo di dieci
solidi d’oro. Ma ei sembra che per intromissione dell’Imperatore,
Farfa si fosse affrancata anche di questo
onere, perocchè nella bolla di confermazione data da

Pasquale I in quello stesso anno, non si facesse più
menzione di quell’obligo‍[51]. Eppure, di tempo in tempo,
i Papi cercavano di diminuire le libertà dell’abazia,
le quali loro riuscivano moleste. Già Adriano e Leone
III s’avevano usurpato parecchi possedimenti del
convento, e mentre Lotario era in Roma, l’avvocato
pontificio sostenne innanzi al tribunale imperiale che
Farfa «era sottoposta al giure e al dominio della Chiesa
romana.» Ma il valente abate Ingoaldo allegava i
preziosi diplomi del suo archivio, e dimostrava splendidamente
le franchigie che gli eran concesse dalle lettere
patenti scritte, e la sentenza del tribunale imperiale
costringeva la Camera pontificia a restituire tutti i fondi
che contro diritto erano stati tolti al convento‍[52].









Gli è probabile che il contegno energico di Lotario
destasse il malcontento del clero di Roma, laddove invece
i nemici della signoria temporale del Papa si stringevano
speranzosi intorno al giovane Principe. Insieme
col nuovo Impero incominciava la divisione della Città in
una fazione pontificia e in una parte imperiale, e doveva
durare per un corso di secoli sotto quel nome di Guelfi
e di Ghibellini, che sorse in tempi posteriori. Subito dopo
la partenza di Lotario, un avvenimento faceva sì
che la scissura di repente si manifestasse. Il giovane
Imperatore era tornato in Lombardia, e già nel Giugno
era arrivato presso il padre suo, quando Roma era messa
sossopra da un tumulto, il quale senza dubbio derivava
dalle ragioni stesse che avevano cagionato la ribellione
contro di Leone III. Oscuri ne sono i casi particolareggiati;
fatto è che giungevano messaggi alla residenza
imperiale, e riferivano che in Roma due ministri del
Palazzo pontificio, Teodoro primicerio e il genero suo
Leone nomenclatore, erano stati prima acciecati, indi
decapitati nel palazzo Lateranense; dicevano che questo
era accaduto perchè quegli uomini aderivano con fede
vivissima alla casa imperiale, e che papa Pasquale stesso
aveva comandato o consigliato l’assassinio‍[53]. Il supplizio

di que’ due maggiorenti non era stato conseguenza
di una sentenza di giustizia, ma opera violenta
dei famigliari del palazzo pontificio. Quei Romani (Teodoro
ancor nell’anno 821 era stato nunzio in Francia)
appartenevano alla più eletta aristocrazia, parteggiavano
decisamente per l’Impero, e occupavano la dignità
più potente, che, ancor tempo prima, aveva favoreggiato
disegni di ribellione: può essere che s’adoperassero
alla distruzione del reggimento pontificio.
Eglino furono presi, acciecati e decapitati in Laterano
dai servitori del Papa‍[54]. L’imperatore Lodovico ascoltò
le doglianze dei Romani e spedì suoi Missi affinchè
istituissero in Roma una inquisizione. Però, prima che
questi partissero, capitavano legati del Pontefice per
giustificarlo, e per dichiarare che Pasquale si assogettava
ad un procedimento‍[55]. Allora i giudici imperiali
viaggiavano a Roma nel Luglio od altrimenti nell’Agosto
dell’anno 823, ma giunti colà, avevano di che
stupire in udendo protestarsi che il Papa rifiutava qualsiasi
inquisizione giuridica. Fosse o no che ei ne temesse
le risultanze, egli scansava di sottomettersi ai giudici
dell’Impero, e ricorreva ad una scappatoja il cui valido
effetto era omai alla prova di esperienza vecchia. Infatti,

il Papa prestava giuramento di purgazione nelle case patriarcali
del Laterano in presenza dei legati imperiali e
del popolo romano, circondato da vescovi, da preti e da
diaconi. In pari tempo ei si faceva difensore degli assassini
perocchè appartenessero alla famiglia di san Pietro,
malediceva agli uccisi vituperandoli come rei di tradimento,
e protestava che colla morte di loro s’era adempiuto
ad un atto di giustizia‍[56]. I legati imperiali, cui
la temenza dei privilegî della Chiesa suggellava la bocca,
tornavano in Francia cogli ambasciatori pontificî per
riferire di questa piega inaspettata che avevano preso
le cose. Se ne indignava l’Imperatore conscio del suo
dovere di proteggitore e di giusto giudice de’ suoi sudditi
romani; gli stessi diritti di lui richiedevano che si
facesse severissima ragione degli assassini, ma poichè il
comportamento del Pontefice ne lo aveva impedito, era
costretto a porre una pietra su quanto era accaduto.
Non sappiamo quel ch’ei rispondesse ai Romani ed al
Papa‍[57].




Pasquale passava di vita in mezzo a tempeste non

dissimili da quelle che avevano funestato Leone III nei
suoi ultimi giorni: anch’egli naufragò fra le contraddizioni
del potere temporale e dell’autorità religiosa
che si riunivano nella persona del Vescovo. Affranto da
quegli avvenimenti e dalle loro conseguenze, odiato da
una gran parte dei Romani, morte il colpiva sul principio
dell’anno successivo. I Romani, inaspriti contro di lui,
non permisero che il suo cadavere venisse sepolto nel
san Pietro, e il suo succeditore fu costretto a deporlo in
un’altra basilica, che era stata edificata da Pasquale
istesso: è probabile che fosse la chiesa di santa Prassede‍[58].



§ 2.
Pasquale edifica le chiese di santa Cecilia in Transtevere,
di santa Prassede sul monte Esquilino, di santa Maria
in Domnica sul Celio.



Al dì oggi tuttavia, Roma conserva alcuni ragguardevoli
monumenti, edificazione di Pasquale I. Perfino
il ritratto di lui, cosa rarissima fra i Papi di quell’età,
dura ancora in tre musaici che rappresentano l’istesso
capo tonsurato e le stesse fattezze lunghe e secche.
L’arte di quel tempo non poteva cogliere somiglianze
di volto fuorchè nei semplici contorni, dacchè non aveva
l’uso di lumeggiarne i tratti a chiari e ad ombre. Quelle

imagini si mirano in tre chiese rinnovate da Pasquale,
che sono santa Cecilia in Transtevere, santa Prassede
sul monte Esquilino e santa Maria in Domnica sul
Celio.




Nel cielo de’ Santi romani, Cecilia è la musa della
musica: a lei la leggenda di tempi posteriori ha attribuito
l’invenzione dell’organo, e il genio di Raffaello
la ha riposta sopra un trono di gloria, dipingendola
con siffatto atteggiamento di musa in uno dei suoi quadri
più belli‍[59]. La fantasia dell’arte cristiana creò appena
un’altra figura più ispirata e più gentile di quella di Cecilia.
Santa nazionale al paro di Agnese, fu ella la prediletta
di tutte le nobili matrone di Roma, le quali credevano
di venerare in lei la illustre nepote della famiglia
Metella. In tempi di spaventosa barbarie, queste persone
verginali di Cecilia e di Agnese furono candide idealità
della virtù, e soavi e belle si alzarono a volo raggiante
in mezzo al tenebroso aere di Roma. Narra la
leggenda che Cecilia si disposava al giovine Valeriano:
nella prima notte di nozze ella gli diceva che un angelo
del cielo stava a guardia di sua casta santità; se ne
atterrì il giovinetto, e fu bramoso di vedere quel molesto
cherubino, e lo vide, poichè, tocco dalla virtù sovrumana
della sua sposa, ebbe battesimo dal vescovo Urbano.
Cecilia sofferse il martirio ai 22 del Novembre 232;

morì di tre colpi di spada che la ferirono nel collo‍[60].
E morendo avea richiesto il Vescovo di fondare una
chiesa nelle sue case e nel suo bagno, che erano situati
nel Transtevere, dove l’aveano martoriata. Urbano
ravvolse il corpo bellissimo della fanciulla in panni trapunti
in oro, indi lo chiuse in una cassa di legno di
cipresso, e lo depose in un sarcofago di marmo: la
Santa ebbe sepoltura nelle catacombe di Calisto presso
la via Appia‍[61]. La chiesa di lei, una delle antichissime
di Roma, era, fin dal secolo quinto, Titolo di
un Cardinale. Pasquale la trovava in grande decadimento
e la riedificava: bramava di collocarvi la salma
della Santa, ma non la rinveniva nelle catacombe, perlocchè
credette che se l’avessero portata via i Longobardi
di Astolfo. Ma una visione celeste discese a soccorrerlo:
in sull’alba di un giorno di domenica, mentre
stava innanzi alla Confessione del san Pietro, i suoi
occhi stanchi si chiudevano un tratto, e nel sonno gli
appariva davanti un’angelica persona di giovinetta;
dicevagli essere ella Cecilia, lo accertava che i Longobardi
non avevano trovato le sue ceneri, e, rincorato
il Pontefice a proseguire nella sua ricerca, la Santa
celeste spariva. Pasquale si destò, cercò, rinvenne Cecilia

nel cimitero di Pretestato, dove, tuttora involta nei panni
d’oro, riposava in pace accanto del giovane Valeriano,
che presto le era morto dietro‍[62].




La riedificazione del tempio di santa Cecilia non fu
opera dappoco dell’arte di quell’età. Questa grande
basilica comprendeva nel suo interno una chiesa elevata,
con duplice ordine di colonne, secondo il modello di
quella di santa Agnese. In tempi più tardi se n’ebbe rimutata
la forma, ma nell’essenza non ne fu distrutto
il concetto antico. Un ampio atrio, come ancora al dì
d’oggi, stava innanzi alla chiesa, ed in quel tempo era
circondato di loggiati a colonne: nella chiesa adduceva
il vestibolo che tuttora si conserva. Quattro colonne antiche
di stile jonio e due pilastri a capitelli corinzî, da ciascun
lato sopportano il tetto; la cornice è adorna di
musaici di rozza fattura chiusi entro a medaglioni che
stanno sopra ad ogni colonna e ad ogni capitello, e rappresentano
i Santi, dei quali Pasquale depose le reliquie nella
Confessione della Chiesa. Sulle pareti dell’atrio fu istoriata
la vita di Cecilia con pitture che probabilmente appartengono
al secolo decimoterzo; di esse si conserva
ancora un resto che or si mira nell’interno della chiesa,
infisso nel muro. Vi sono dipinti Urbano che dà sepoltura
alla vergine, e questa che appare a Pasquale:
il Papa sonnecchia, mentre gli sta innanzi in atto soave
la persona della fanciulla; è un quadro mirabile, il cui
disegno pesante, le tinte grevi e vigorose, e i toni oscuri
e carichi ne significano la considerevole antichità; all’età
di Pasquale non può appartenere, bensì all’epoca

di Onorio III. Vagamente bello ne è il soggetto, ed ha
tutta la dolcezza di un carme lirico.




L’interno della chiesa, che oggidì è mutato assai
dall’antico, si componeva di tre navate. Dodici colonne
nello spazio di mezzo sostenevano la chiesa superiore;
quattro di esse erano collocate a capo del coro; in una
chiesa sottoposta si accoglieva la cripta dei Santi. Durano
tuttavia i musaici della tribuna; nel mezzo è il
Cristo avvolto in un manto di colore dell’oro, benedice,
e tiene nella mano sinistra un rotolo di pergamena;
dai suoi fianchi stanno san Pietro e san Paolo, dipinti
con tratti affatto barbarici. A destra di chi guarda,
presso san Pietro, stanno Cecilia e Valeriano che sporgono
loro corone di martiri; a manca, d’accanto a san
Paolo, è una Santa, che forse è Agata, e Pasquale,
figura allampanata, con grandi occhi; dietro al capo
ha un quadrato di tinta azzurra, nelle mani reca il
modello della sua basilica‍[63]. Il musaico è chiuso da
un contorno di palme, e una fenice, colore di fuoco,
posa sopra un ramo. Sotto del quadro stanno disposti
il Cristo e i discepoli nella solita figura di agnelli; indi
leggonsi dei distici che celebrano l’opera di Pasquale‍[64].

Lo stile di questi musaici (quelli che ornarono l’arco
della tribuna caddero) è apertamente bizantino; perfino
il Cristo benedice a foggia greca colle tre dita posate
sul pollice. Rude ne è la fattura; i corpi secchi e duri
non sono che sbozzati; manca distribuzione di luce e
di ombre; i panneggiamenti sono significati soltanto
con grossi tocchi. Può darsi che sia opera di artisti
di Grecia, tanto più che Pasquale fu gran favoreggiatore
dei Greci, molti dei quali ospitò in Roma.




Un’altra riedificazione di Pasquale è la chiesa di
santa Prassede sul monte Esquilino, di cui egli era
stato cardinale. Dopo di aver vissuto un’esistenza di secoli,
quest’antichissima basilica era prossima a cadere;
il Papa la faceva demolire e costruiva indi una chiesa
affatto nuova. Essa si mantiene tuttora dopo di aver
subìto, nel corso dei tempi, mutamenti molti all’interno,
quantunque non così gravi come gli ebbe la chiesa di
santa Cecilia. Simile a questa ha il disegno. Dalla suburra
si sale per una scalea di venticinque gradini al suo
atrio, il quale oggi più non s’adopera, dacchè fu aperto
alla chiesa un ingresso laterale. Svelte colonne antiche

di granito a capitelli corinzî scompartiscono l’interno
in tre navate, ma non v’ha chiesa superiore. L’elevato
presbiterio mette capo alla tribuna, che, parimenti come
l’arco di trionfo, è ancora adorna dei musaici antichi.
Un aggruppamento ricco di figure copre la parete superiore
di quest’ultimo: vi si rappresentano Santi con loro
corone, il Cristo col globo terrestre, che circondato da
angeli si leva sopra di Gerusalemme, ed uomini che
cercano di entrare nella città presidiata da angeli: sulle
pareti laterali sono figurate turbe di fedeli, come nell’arco
di trionfo del san Paolo. Anche nella tribuna è dipinto
il Redentore in manto d’oro, che tiene nella mano
il rotolo di scritti papiri; e si nota che l’artefice tolse ad
esemplare la figura del Cristo, che è nel musaico della
chiesa dei santi Cosma e Damiano. Alla sinistra innanzi
a lui è san Paolo che cinge con un braccio la persona
di santa Prassede: questa tiene in mano la corona e sta
accanto a Pasquale, il quale ha il capo incorniciato nel
quadrato azzurro e le sporge in offerta la chiesa. Dalla
destra, sono disposti in pari posa san Pietro, santa Pudenziana
e santo Zenone con un libro. Non mancano le
palme e la fenice; nella parte inferiore del quadro scorre
il fiume Giordano; sotto, sono il Cristo e i discepoli in
figura di agnelli colle due città dipinte in oro, e finalmente
la solita iscrizione in distici‍[65]. Come in santa

Cecilia, l’arco della tribuna comprende nella orlatura
interna il monogramma di Pasquale; nell’alto di esso
sono rappresentati il Cristo in forma di agnello sedente
sul trono, i sette candelabri, i due angeli, i simboli dell’Apocalisse
dell’Evangelista, e i Seniori che portano
loro corone. L’artista si attenne anche qui al modello
della chiesa dei santi Cosma e Damiano, ma fece opera
comportevole, e, segnatamente, gli angeli non difettano
di grazia nella posa.




In questa chiesa istessa Pasquale edificò una piccola
cappella in onore di Zenone, martire romano dei
tempi di Diocleziano: è un monumento assai mirabile
dell’arte di quell’età, e mantiensi completamente oggidì
ancora. Questa cappella, costruita a volta ed oscura, tutta
coperta di musaici, era anticamente considerata tanto
bella che la si appellava «giardino del paradiso».
Eppure, ad onta di ciò, il gusto dei suoi musaici è
ancor più barbarico che non sia quello dei musaici
della tribuna, i quali contengono almeno qualche buon
tratto tradizionale, specialmente nelle figure di donna.




Il grande quadro in santa Prassede è del resto il
miglior monumento di quella età, in cui l’arte dei musaici,
già padroneggiata dal così detto «bizantinismo»,
mandava ancora soltanto un fiacco raggio di luce,
ultimo guizzo innanzi che la face si spegnesse. Può
darsi che vi lavorassero intorno anche degli artefici
greci, avvegnachè Pasquale avesse edificato in vicinanza
della chiesa un convento di monaci greci dell’ordine
di Basilio. E la persecuzione delle imagini che allora
ricominciava ad infierire in Oriente, dove Leone l’Armeno
aveva fatto rivivere i dogmi di Leone l’Isaurico,

cacciava parecchi monaci e pittori greci a Roma, dove
educava nuove attinenze coi concetti bizantini‍[66].




Sul monte Celio è la antichissima chiesa diaconale
di santa Maria in Domnica (grecamente Kyriaka), oggidì
detta «della navicella», perocchè ivi sia conservata
la copia moderna di un’antica nave votiva‍[67]. Anche
a questa chiesa diede Pasquale la forma, che essa conserva
tuttora, di basilica a tre navate: nove colonne
antiche di granito compongono la navata di mezzo.
Per mala sorte i musaici della tribuna furono guasti
da restauri; rappresentano la Vergine in trono col
putto, ai due lati sono degli angeli, mentre Pasquale,
ginocchione, abbraccia con ambe le mani il piede destro
di lei; il suolo è screziato di fiori a vario colore.




Passiamo oltre sul grande numero di oratorî e di

cappelle che Pasquale edificò in altre chiese; ei merita
soltanto notarsi che il Biografo di lui narra come
un incendio struggesse in ceneri il quartiere dei Sassoni
nel territorio Vaticano (allora omai con voce germanica
lo si chiamava burgus), e distruggesse altresì da
capo a fondo il portico del san Pietro: e lo Scrittore
aggiunge che il Papa vi correva a piè scalzi e con
orazioni acchetava il furore delle fiamme; più tardi riedificava
il quartiere e restaurava il portico‍[68].



§ 3.
Eugenio II è fatto papa. — Lotario viene a Roma. — Sua
Costituzione dell’anno 824. — Eugenio muore nell’Agosto
dell’827.



Succeditore di Pasquale fu Eugenio, prete di santa
Sabina, figlio di un Boemondo romano, il cui nome rivela
origine nordica. Egli significava il suo esaltamento
all’imperatore Lodovico, e questi mandava a Roma Lotario,
affinchè, colla promulgazione di uno Statuto imperiale,
ordinasse col novello Papa e col popolo romano
tutti i rapporti politici e civili‍[69]. Ne lo richiedevano
i torbidi ripetuti di Roma, la scissura palese che s’era
messa fra il Pontefice e la Città, e le giuste doglianze
che si levavano contro agli arbitrî dei giudici pontificî.









Lotario s’ebbe nel Settembre dell’anno 824 splendidi
accoglimenti da Eugenio. Il giovane Imperatore gli disse
d’esser venuto per ristorare l’ordine delle leggi, lagnossi
dell’atteggiamento in cui il Papato s’era posto
verso dell’Imperatore e di Roma, rammentò essersi trucidati
uomini fedeli all’Imperatore, altri perseguitati;
censurò l’avidità rapace dei giudici pontificî, le inettezze
del reggimento ecclesiastico, la ignoranza in cui
addormentavansi i Papi stessi non vedendo gli abusi, o
la tolleranza per cui li sofferivano. Le aperte lamentanze
dei Romani domandavano che si facesse una rigida inquisizione
delle opere di violenza che erano avvenute
sotto il predecessore di Eugenio; e lo Stato della Chiesa,
omai così tosto turbato da mali intestini e che in fondo
non altro era fuor di una grande immunità ecclesiastica
sotto il patronato dell’Imperatore, abbisognava di un
più sodo ordinamento. Pasquale aveva saputo sottrarsi
al tribunale dell’Imperatore, ma poichè adesso egli era
morto, Lotario procedeva in Roma senza trovare impedimento
alcuno. Adesso si poneva riparo a quel che
prima fatto non s’era; la podestà imperatoria adoperava
una grande energia, e si acquistava dal popolo
gratitudine vera. Si avviò una inquisizione in tutte le
regole sotto la presidenza di Lotario, e se n’ebbe a risultamento
che la Camera pontificia fu condannata a restituire
tutti i beni confiscati a’ Romani; gli ingiusti
giudici pontificî furono puniti coll’esilio, e Lotario
senz’altro li fe’ tradurre nelle terre di Francia‍[70].









L’autorità imperiale ebbe in Roma un momento di
splendore e di potenza, quale forse non ottenne mai più
nell’avvenire così pacificamente. Il popolo plaudiva al
Cesare germanico che proteggeva anche i diritti di esso,
e il lieto commovimento degli animi crebbe, allorchè
Lotario promulgò un suo Statuto. Questa Costituzione
del Novembre dell’anno 824, che usciva fuor degli ordini
consueti, intendeva soprattutto a guarentire le cose della
giustizia, le quali erano cascate affatto in balìa della
violenza. Vi si regolava in nove articoli la materia che
concerneva l’amministrazione della giustizia e il sistema
delle attinenze di maggiore importanza fra Roma, il Papa
e l’Imperatore. Si sanciva quale norma di principio, la
comunanza del reggimento temporale fra l’Imperatore
e il Papa in Roma e nello Stato della Chiesa, per guisa
che al Papa, come a signore territoriale, restava l’iniziativa
di podestà immediata; all’Imperatore poi competeva
l’autorità suprema, il sommo giudizio di appello nelle
cose di giustizia e la sopravveglianza dei negozî civili. In
nome dei due imperanti dovevano pertanto essere eletti
dei legati, il cui officio era di riferire ogni anno all’Imperatore
sul modo onde i Duces e i giudici pontificî

rendevano giustizia al popolo e davano eseguimento
alla Costituzione imperiale‍[71]. Ogni querela di doveri
negletti da parte dei giudici doveva prima sporgersi al
Papa, affinchè o riparasse al male col mezzo di suoi
proprî legati, oppure facesse proposta che si spedissero
dei Missi imperiali straordinarî. E per rendere più rigoroso
il suo decreto, Lotario comandava che tutti i
Duces e i giudici pontificî venissero in persona davanti
a lui, perchè voleva conoscerne i nomi ed il numero, e
ammonire ciascuno di loro del ministero che gli era
confidato‍[72].




A questo ordinamento generale delle cose di giustizia
si associava strettamente la determinazione speciale
delle leggi individuali. Infatti, un altro articolo dello
Statuto prescriveva ai nobili ed a quelli del popolo di significare
la legge giusta la quale ognuno di loro voleva
nel tempo avvenire essere giudicato. Ogni cittadino libero
di Roma e del Ducato, dovette professare la sua soggezione

ad un codice di leggi liberamente eletto. Se
avessimo documenti che dessero notizia di queste dichiarazioni,
che in Roma facilmente saranno state registrate
in rapporto alla partizione regionale e nel Ducato in
rapporto a ciascuna terra, ne avremmo giovamento come
di importanti indici di statistica sul numero degli abitanti
e sulle relazioni di famiglia, e noi potremmo renderci
persuasi di quanto nella città stessa di Roma si
fosse diffusa la stirpe germanica. L’ordinamento imperiale
abolì pertanto il principio che il giure romano vigesse
da legge territoriale, perciocchè in Roma e nel paese
che ne dipendeva, fossero da grandissimo tempo venuti
ad usanza anche il giure personale longobardo e il salico;
quella Costituzione rese manifesta la contrarietà, fatta
ognor più gagliarda, degli elementi germanici, i quali
nel periodo di tempo in cui Roma stette sotto la suprema
sovranità franca, non s’acconciarono a lasciarsi
dominare dal giure romano, come i giudici pontificî,
di ragione naturale, tentavano di fare. Il genio tedesco
dell’individualità si afforzava sodamente e otteneva
trionfo in Roma, e sebbene l’assetto giudiziario germanico
qui non s’attuasse in principalità e da solo,
tuttavia il suo scabinato incominciò poco alla volta ad
operare mutazioni di forma anche nel rito della procedura
romana‍[73].









La distinzione degli statuti personali dipinge al vivo
la fisonomia del medio evo, la cui costituzione sociale
riposava sulle differenze delle franchigie individuali,
a riparo delle quali l’uomo individuo, al pari
delle corporazioni, si schermiva dai soprusi; quella
distinzione dimostra fino a che segno il suo organamento
separativo dovesse alimentare il genio battagliero
e ardito dell’individualità, il quale è uno dei caratteri
mirabili del medio evo; e dimostra in pari tempo
apertamente quanto fossero mal sicure e rozze le condizioni
di quella società barbarica. La continua collisione
dei diritti individuali doveva produrre una immensa
confusione e difficoltà gravissime nell’organamento
delle cose giuridiche. In Roma s’era sempre
mantenuto fermamente in vigore il diritto giustinianeo,
che i Longobardi avevano espulso da tutte le città
cadute sotto la loro conquista; e si conservava legame
efficace e durevole dei tempi nuovi coll’antichità,
germe della vita civile dei Romani, vera e vivissima
fonte dell’indole di nazione romana. Ora l’arbitrio
di eleggersi liberamente una legge propria, avrebbe

dovuto recar offesa ai Romani se con ciò s’avesse voluto
supporre che taluno di loro potesse far professione di
giure franco o longobardico. Ma l’editto di Lotario non
poneva pur remotamente in dubbio la preponderanza
grandissima che il diritto romano si aveva, nè dubitava
del sentimento nazionale dei Romani, il quale, se allora
non era così decisamente manifesto come fu un secolo
dopo, ben viveva sempre fra essi. In Italia la razza
germanica, pure, avendo accolto la lingua romanesca,
prevaleva intieramente sulla stirpe latina del paese,
così che di sè riempiva città e province, e teneva in
mano sua tutti gli officî più elevati nello Stato e nella
Chiesa; per lo contrario Roma sola a buona ragione
poteva rappresentare la nazione latina. Vero è che
anche i Romani da lunghissimo tempo si erano meschiati
di sangue coi Goti, coi Longobardi, coi Franchi
e coi Bizantini, laonde vi aveva difficoltà sempre maggiore
di scoprirvi dei pretti discendenti di famiglie antiche
del patriziato e del ceto plebeo; nondimeno la razza
romana aveva serbato un’impronta essenzialmente latina,
e i nomi dei Romani serbavano a preferenza suono
romano o greco, laddove nel resto d’Italia tutti i documenti
storici sono pieni di nomi che hanno accento germanico
con loro desinenze old, bald, pert, rich, mund,
brand, e così via. Precisamente dopo di quella Costituzione,
il sentimento di nazione prese fra’ Romani un
novello impulso di vita, perocchè la distinzione recisa
delle leggi desse unità, forza e rilievo alla cittadinanza
romana. Con siffatto criterio il Papa e i Romani considerarono
questa professione di leggi, mentre l’Imperatore
intendeva col suo editto a dare guarentia e fortezza

agli elementi germanici che s’accoglievano in Roma.
Le Scuole di stranieri che erano nella Città, affermarono
così la loro legge di origine; lo stesso fece con grande
suo trionfo il monastero imperiale di Farfa, e financo
singoli uomini tedeschi poterono far valere i loro statuti
personali innanzi a’ tribunali romani. La miscela di
nazioni recò del resto dei proseliti alle leggi; donne
conjugate professarono la legge dei loro mariti, donne
vedove poterono tornare a quella dei loro padri‍[74].
Rapporti di clientela operarono sì che alcuni uomini
franchi o longobardi dichiarassero di sottoporsi al codice
giustinianeo, e furono pertanto proclamati con gran
solennità cittadini romani, avvegnachè tornasse a vivere
il concetto della Civitas romana. Una formula compilata
nel secolo decimo (e forse anche risale al secolo nono)
determinava le maniere giusta le quali la persona doveva
ottenere accoglimento nel numero dei cittadini romani
e nella legge di Roma‍[75].




Gli statuti personali conseguirono dunque publico
riconoscimento in Roma, mercè l’editto di Lotario; la
legge salica e quella dei Longobardi acquistarono vigore
nella loro cerchia rispettiva, ma il diritto romano
fu e rimase pressochè universale, finchè più tardi un
editto di Corrado II lo confermò a legge territoriale.




La Costituzione di Lotario conobbe la podestà temporale

del Papa, avvegnachè espressamente comandasse
ai Romani di prestargli obbedienza. A tôrre qualsiasi
impedimento che sturbasse la elezione pontificia, si bandì
che nessun uomo libero o servo potesse intendere a
porre ostacoli all’elezione, ma che soltanto quei Romani,
cui l’età conferiva il diritto di elettori, potessero
eleggere il Pontefice: ai trasgressori di questa
statuizione fu imposta la pena dell’esilio.




La elezione pontificia, che era atto di così grande
rilevanza per Roma, ottenne veramente in questa guisa
regolamento dalla podestà suprema, ma giova osservare
che la Costituzione non determinava il modo con cui doveva
comportarsi l’Imperatore in riferimento ad essa.
Gli Imperatori pretendevano al diritto di darvi conferma;
Odoacre, i Re goti, gli Imperatori bizantini avevano esercitato
quel diritto, nè i Carolingi potevano rinunciarvi.
Fu spesse volte messo in dubbio se la determinazione di
quel rapporto risalisse ad un patto fra l’Imperatore e
il Papa, che Lotario avesse conchiuso, ma, quantunque
un solo Cronista ne parli, pur tutte le circostanze concorrono
ad affermare che ciò avvenisse. Secondo quello
Scrittore, il clero e il popolo dei Romani prestavano
all’Imperatore questo giuramento:




«Per Iddio onnipossente, e per questi quattro Evangelî,
e per questa croce del signor nostro Gesù Cristo,
e per il corpo di Pietro santo, principe degli Apostoli,
giuro che da questo giorno in poi, per tutto il tempo
venturo sarò fedele ai signori e imperatori nostri Lodovico
e Lotario, secondo le forze e l’intelletto mio,
senza falsità o malizia, salva la fede che ho promesso al
Pontefice apostolico: e giuro, che, secondo le forze e

l’intelletto mio, io non consentirò che in questa sede
romana la elezione pontificia avvenga con modo diverso
da quello che impongono i canoni e il dritto, nè con mio
consentimento l’eletto sarà consecrato papa se prima
egli non abbia pronunciato in presenza del Missus imperiale
e del popolo, il giuramento che il signore e papa
Eugenio per bene universale ebbe prestato spontaneamente
con sua scrittura‍[76]».




All’energica riforma delle cose giuridiche, e all’ordinamento
di tutti i rapporti publici e personali, deve
per certo aver susseguito un assestamento conforme
del governo civico di Roma. E qui deploriamo il silenzio
in cui si chiudono tutti i documenti riguardo ad un
subbietto così importante come è questo delle prime
relazioni del Papa con Roma, da dopo ch’ebbe fondazione
la sua signoria temporale. I Romani mercè di un patto
tenevano l’amministrazione cittadina per mezzo di
loro magistrati? e questi com’erano eletti? si restaurava
l’officio del Prefetto, si instituivano dei Consoli?
Sventuratamente su tutto ciò non v’ha altro che buio,
e soltanto non abbiamo dubbiezza di credere che qualche
cosa di somigliante avvenisse, e che la Costituzione di

Lotario concedesse diritti maggiori alle necessità cittadine,
che si facevano ogni giorno più imperiose, affine
di riconciliarle col Papato. Per lo meno, in favore di
questa ipotesi parla il fatto, che per un lungo tratto di
tempo dopo che si promulgò la Costituzione, non si rivelano
moti di tumulto in Roma‍[77].




Talmente operò Lotario alla sua seconda venuta in
Roma; e ciò che ei fece segna un’epoca storica. Dopo
che i Romani ed il Papa ebbero giurato fede alla Costituzione,
Lotario potè partirsi della Città con animo
contento e, reduce in patria, ottenerne lode dal padre
suo, lieto di quanto egli aveva fatto.




Eugenio II morì nell’Agosto dell’anno 827. Benedetto
fu il suo breve reggimento; all’animo temperato
di questo Papa la Città dovette in particolar modo la
pace onde godè l’Occidente al tempo suo, ma sopra
tutto ne andò debitrice a quella Costituzione carolingia
che per la prima volta diede una specie di autonomia
al popolo romano rincontro al Papato‍[78].








§ 4.
Valentino I, papa. — Gregorio IV, papa. — I Saraceni
s’avanzano nel mar Mediterraneo. — Fondano loro dominazione
in Sicilia. — Gregorio IV edifica Nuova Ostia. — Decadimento
della monarchia di Carlo. — Muore Lodovico
il Pio. — Lotario regna solo imperatore. — Divisione dell’Impero
a Verdun nell’anno 843.



A succeditore di Eugenio eleggevasi con voce concorde
Valentino I, figlio di un romano Pietro che abitava
nella via Lata; ma dopo soli quaranta giorni
moriva. Allora fu fatto papa Gregorio IV, figlio di un
romano Giovanni, cardinale di san Marco. La volontà
del popolo costrinse lui, reluttante, ad accettare l’officio
cui era eletto; ma egli non ricevette l’ordinazione se
non allora che ebbe ottenuto la confermazione dall’Imperatore‍[79].
Sortiva illustri natali ed era bello di persona;
se per genio non appartenne alla schiera dei Papi
maggiori, fece ad ogni modo prova di operosità e di
intelletto.




I tempi correvano allora fortunosi e minacciavano
procelle terribili. A settentrione la giovane monarchia
di Carlo vacillava per dissensioni della sua famiglia che
presto dovea spegnersi; al mezzogiorno, Saraceni e
Mauri, venendo d’Africa, di Candia e delle Spagne, si
avanzavano sempre più poderosi nel mar Mediterraneo

anelando di impadronirsi della penisola italica, sì come
gli Arabi, fino dal principio del secolo ottavo, avevano
fatto conquista delle Spagne. Già da lungo tempo i
loro corsari incrociavano nelle acque del mar Tirreno,
sorprendevano di botto le isole, e mettevano a sacco
le marine della terraferma. Fin dall’età di Leone III avevano
dato minaccia alle costiere romane, per guisa che
questo Papa, d’accordo con Carlo, ivi aveva tenuto dei
presidî: rimontano a quel periodo le prime costruzioni
di torri erette a guardia delle spiagge del Lazio e dell’Etruria,
seminate oggidì ancora di quei torrioni
crollati, chè massimamente tutta Italia e tutte le sue
isole sono da quel tempo in poi coronate di così fatte
torri di vedetta. Omai nell’anno 813 i Saraceni assaltavano
Centumcelle (Civitavecchia), saccheggiavano
Lampadusa e Ischia, sbarcavano in Corsica e in Sardegna,
e corseggiavano nelle acque di Sicilia‍[80]. La
debolezza del Patrizio di colà, che governava l’isola
per l’Impero di Bisanzio, ne accordava loro agio favorevole,
tanto più dappoichè i Napoletani si rifiutavano

di prestare al Patrizio l’ajuto delle loro navi, e le
città commerciali di Amalfi e di Gaeta, che crescevano
in bel fiore, seguivano soltanto a mala voglia le sue
domande di soccorso.




Costretto a saziare i Saraceni a forza di tributi, il
Patrizio nell’anno 813 avea comperato una tregua di
dieci anni. Ma in sull’incominciamento dell’anno 827
una rivolta militare decideva delle sorti dell’isola. Eufemio
generale siciliano, irritato da un’ingiuria fattagli
dal patrizio Gregorio, si ribellava, uccideva quel nemico
suo, e tentava di sottrarre la terra al dominio dell’Imperatore
di Bisanzio. Però le soldatesche dell’armeno
Palata, composte di genti che non erano siciliane, lo
batterono e lo costrinsero a fuggire in Africa. Il traditore
della patria proponeva a Ziâdet-Allah, signore
di Kairewan, di conquistare l’isola, poichè ei bramava
di acquistarsi titolo d’imperatore. Aséd-ben-Forât, vecchio
cadì di quella città, ebbe la capitananza dell’impresa.
Una flotta portava alle costiere di Sicilia Arabi
(Saraceni), uomini di Barberia (Mauri), Maomettani
fuggiti di Spagna, Persiani, tutto il fiore delle genti
d’Africa, e nel giorno 17 del Giugno 827 sbarcavano
a Mazara. Palata fu trucidato, i vincitori s’avanzarono
fin sotto le mura dell’antica Siracusa, e poichè non
poterono farne conquista, si gettarono su Palermo. Questa
bella città cadde sotto il dominio dei Maomettani
addì 11 di Settembre dell’anno 831‍[81].









Colla conquista di Sicilia cadde il baluardo che teneva
remoto l’Islamismo dalle terre d’Italia. Di quell’ora
i Maomettani penetrarono nella penisola, e le province
meridionali di essa diventarono il campo sanguinoso
su cui si combatterono fra loro gli Imperatori d’Occidente
e d’Oriente e i Sultani d’Africa. Atterrivasi
il Papa udendo che Sicilia era caduta nelle ugne dei
nemici del Cristianesimo, i quali nella vicina Palermo
avevano posta la sede di un reame arabo, donde volgevano
i loro ceffi biechi e terribili verso il santo Pietro.
Dalla parte di mare, Roma era tutto aperta al nemico;
le fragili città di Porto e di Ostia, che da’ tempi di
Belisario in poi erano cadute più sempre, non potevano
opporgli impedimento se gli prendeva il capriccio di entrare
nel Tevere. Nelle ruine di quelle castella poteva
tenersi ancora un presidio romano, ma poichè gli abitatori,
cacciati dalla paura, si diradavano ogni giorno
più, era a temersi che quelle terre si facessero deserte.
Ostia era allora animata di maggior vita che Porto,
dacchè le poche navi che risalivano la corrente del
Tevere fino a Roma, prendevano via dal braccio sinistro
del fiume, il quale era ancor navigabile. Gli
abitatori di quel luogo vivevano di pesca e di poveri
traffici, nella malsana aria della maremma, in mezzo
a ruderi di monumenti antichi, di terme e di teatri
altra volta magnifici: ivi era la cattedrale consecrata
alla vergine Aurea, contemporanea di santo Ippolito,
e vi risiedeva il Vescovo di Ostia, che per ragguardevole
dignità aveva privilegio innanzi agli altri sei
Vescovi suburbicarî, perocchè fosse il primo fra tutti a

consecrare il Papa‍[82]. Gregorio determinava di munire
fortemente Ostia, ma la completa ruina della vecchia
città gli persuadeva che meglio era erigerne una nuova‍[83].
Egli costruì dunque una città novella coi materiali
di Ostia antica, i cui monumenti adesso ne andarono
interamente distrutti; e la cinse di alte e solide
mura sui cui merli furono collocati petrieri‍[84]. Come
ebbe compiuta l’edificazione della città, il Papa dal
nome suo l’appellò Gregoriopoli, ma poichè mal s’acconciava
all’orecchio, il nome non si serbò. Ignoto è
l’anno in cui Nuova Ostia si fondava; certo è che la
sua costruzione avveniva tosto dopo che i Musulmani
avevano conquistato Palermo.




Mentre dunque il progredire dei Saraceni incuteva
grande spavento alla Cristianità, le sciagurate discordie

dei successori di Carlo toglievano speranza che l’Impero
ne movesse a difesa. Sembrava che il nuovo Impero
romano fosse omai per dissolversi; la corona imperiale
del suo gran fondatore si copriva di onta sul
capo del figliuolo di lui, e le mani audaci dei suoi nepoti
la insozzavano innanzi agli occhi del mondo. Dopo
di Carlo tornavano i tristi tempi dei Merovingi; l’ambizione,
l’avarizia e la dissolutezza, vizî dell’antica
dinastia dei Franchi, corrompevano anche la nuova
stirpe di Principi; ribelli al padre i figli, l’alto clero
parteggiante fra quei delitti; veniva in aperto il vero
stato di quell’età di barbarie. Un risorgimento artistico
della cultura, quale si ripetè più tardi in condizioni
simili di cose, aveva desto l’intelletto degli uomini,
ma la persona umana del gran Carlo doveva ben presto
paragonarsi ad un baleno, che squarciando la tenebra
aveva illuminato un istante la terra, per indi lasciare
dietro a sè nuovamente tenebra. Così fatta, per lo meno
nell’aspetto della superficie, appare essere quell’età,
sebbene la forza vitale che l’epoca di Carlo aveva infuso
profondamente nel mondo, non potesse spegnersi
mai più.




La Storia della Città non può rivolgere che un rapidissimo
sguardo sulle tragiche lotte che si combatterono
fra il padre e i figliuoli, tanto per non perdere di vista
le fila che congiungevano Roma al rimanente del mondo‍[85].
Nell’anno 819, Lodovico, passato a seconde nozze,

aveva sposato Giuditta, la bella figlia di Guelfo duca di
Baviera, primo di questo nome, fatale anche nella storia
d’Italia. Giuditta, nell’anno 823, gli partoriva un figliuolo
che fu appellato Carlo; laonde se ne struggevano di
dispetto i principi Lotario, Pipino di Aquitania e Lodovico
di Baviera, i quali prevedevano gli intendimenti
della matrigna maestra di raggiri. Si mutò la primitiva
divisione dell’Impero, e il giovane Principe ne ebbe in
dono una parte. Quindi s’inacerbirono vieppiù le ire.
Fra il padre debole e dominato dal clero, e i figliuoli
audaci, si frappose un ministro temerario, Bernardo
duca di Settimania, ajo di Carlo, e, come l’odio andava
buccinando, drudo della Imperatrice. I figliuoli cospirarono
contro il padre. Nell’anno 830 scoppiava aperta
rivolta; Lotario levavasi in arme in Italia, Pipino assaliva
il padre in Francia, e, fattolo prigioniero, tutti e due
lo premevano affinchè si seppellisse sotto un sajo di
monaco. Egli resisteva. Il popolo lo riponeva sul trono;
la discordia disuniva i fratelli, e l’uno giocava d’inganni
contro all’altro. Nell’anno 833 tornavano uniti,
e da tutte le parti correvano nuovamente alle armi. Si
accampavano contro il padre in Alsazia nel «campo
delle menzogne», dove Lotario chiamava o conduceva
con sè il Papa perchè s’intromettesse paciero. I Franchi
però videro in Gregorio IV un intruso che favoreggiava
i disegni ribelli dei figliuoli; il vecchio Imperatore
lo accolse innanzi alle fronti del suo esercito senza
dargli segno di onoranza, e pien di sospetto; i Vescovi
che parteggiavano per l’Imperatore (eglino combattevano
ancora risolutamente contro la supremazia della
cattedra romana) giunsero a protestare, che se il Papa

fosse venuto per iscagliare la scomunica, se ne tornerebbe
egli scomunicato. Gregorio, tutto smarrito, riedeva
al campo dei fratelli; anche qui nulla conchiudeva, e
finalmente facea ritorno a Roma «senza onore, e pentito
d’essere andato»‍[86].




Il capo della Chiesa cristiana avea veduto co’ proprî
occhi i figli ribelli trarre in prigionia ignominiosa
il padre, dopo che lo avea diserto il suo partito corrotto;
avea visto Arcivescovi e Vescovi farsi sostenitori di frivole
cause politiche contro la ragione santa di natura; e
poco dopo udiva che un concilio raccolto a Compiegne
scagliava l’anatema contro l’Imperatore detronato. Del
resto, assai equivoco era stato il suo tentativo di intromissione,
e l’esito di esso sbassava la sua autorità.
Chiamato all’opera più sublime che si comprenda nell’officio
vero del sacerdozio, alla missione di ammansare

le ribellioni della natura colle voci soavi dell’amore,
a comporre la pace fra Principi e popoli, Gregorio IV
dimostrò ch’ei non era capace di un còmpito così augusto,
e che mirava da egoista soltanto al consiglio del
suo tornaconto. Poichè non avea quella grandezza di
sacerdote, che in una lotta così tragica avrebbe elevato
il Papa al di sopra di tutti i Re, ne guadagnò il disprezzo
di tutti i partiti, e dovette allentare le redini ai
Vescovi, per guisa che perfino l’istituto del Papato sofferse
per colpa di lui una gravissima sconfitta nelle sue
relazioni morali col mondo.




Dopochè i fratelli s’ebbero spartito l’Impero, e furono
venuti un’altra volta a discordia, dopochè coll’ajuto
di Lodovico di Germania, l’Imperatore deposto fu
di nuovo salito sul trono, Lotario venne in Italia. Il
Papa, che non poteva approvare publicamente ciò che
il Principe avea fatto, dovette in nome della Chiesa
ammonire quell’empio figliuolo, e Lotario se ne vendicò
sui beni della Chiesa, e perfino officiali suoi massacrarono
delle genti del Papa. Lo sventurato imperatore
Lodovico lo scongiurava di desistere da quelle male
opere, e desiderava andarne in persona a Roma, alla
tomba dell’Apostolo, per liberarsi del fardello di colpa e
di disgrazia che gli pesava sul capo; ma poichè questo
suo proposito non poteva condurre a compimento, mandava
ambascerie al figliuolo ed al Papa. Gregorio spediva
suoi nunzî in Francia, ma Lotario, impaurendoli,
li respingeva, per modo che soltanto alla celata le lettere
pontificie arrivarono di là delle Alpi. Sono questi i
casi che avvenivano nell’anno 836, e la Cronica della
città di Roma si chiude in un silenzio così impenetrabile,

che lo Storico deve di gran voglia profittare di
essi per riempierne il vuoto di questi anni.




L’infelice Lodovico morì addì 20 di Luglio dell’anno
840: sul trono di Carlo, salì allora, unico Imperatore,
Lotario, cui, morendo, il padre aveva mandato la
corona, lo scettro e la spada imperiale. Ma il fuoco che
covava nel profondo dell’Impero, scoppiò tosto in gran
fiamme, e un’orribile guerra civile incominciò, riuscendo
inutili gli sforzi onde Gregorio cercò con suoi
ammonimenti di farla posare. Dopocchè Lotario ebbe
sfoderata la spada per difendere contro a’ suoi fratelli
l’unità della monarchia, e poichè fu vinto nella omicida
battaglia di Auxerre (addì 25 di Giugno dell’anno
841), i fratelli Lodovico il Tedesco e Carlo il Calvo
convennero insieme a Strasburgo nell’anno 842, e si
promisero amicizia con quel celebre giuramento che
fu pronunciato in lingua tedesca e nella lingua neo-romana
della giovane Francia‍[87]. I combattenti conchiusero
finalmente a Verdun, nell’anno 843, un trattato che
sanciva la partizione dell’Impero: per esso la monarchia
di Carlo fu divisa nelle sue congregazioni nazionali
di popoli, e Germania, Italia, Francia ne guadagnarono

loro esistenza di vita individuale. L’imperatore Lotario
toccò in parte tutti i regni italici colla «Città romana,»
per guisa che egli nominò il figliuol suo Lodovico II a
re d’Italia‍[88]. Tale fu dunque la forma che, trascorso
appena il periodo di una generazione dalla incoronazione
di Carlo, assunse l’Impero che il grande uomo
aveva fondato a foggia di una teocrazia, ispirata ai principî
del Cristianesimo.



§ 5.
Fervore per il possedimento di reliquie. — Salme
di Santi. — Loro traslazioni. — Caratteri dei pellegrinaggi
di quell’età. — Gregorio IV riedifica la basilica di san Marco. — Restaura
l’Aqua Sabbatina. — Costruisce la villa pontificia
«del Dragone». — Muore nell’anno 844.



Allo Storico di Roma non soccorrono in questo periodo
di tempo altre fonti che gli annali dei Cronisti
franchi, scarsissimi di notizie, e le Biografie dei Papi,
le quali in loro arido tenore registrano poco più che
edificazioni e doni votivi. La è dunque disperata impresa
quella di dare in qualsiasi modo una descrizione
della vita civile di Roma a questa età; ma poichè essa
è pur sempre tutto consecrata ai negozî di religione,
potremo volgerci un tratto a esaminare di che foggia
fossero siffatte condizioni di cose.









Roma continuava ad essere dispensiera di reliquie
in tutto Occidente, come aveva fatto al tempo di Astolfo
e di Desiderio. Un nuovo fervore passionato di certa
specie di possedimenti che era stata ignota ai bei tempi
antichi, la brama cioè di possedere cadaveri santi, s’era
impadronita del mondo cristiano, e in quel tempo, che
si faceva sempre più scuro di tenebre, era diventata
un vero delirio. Chi vive ai nostri giorni non può
che sentir compassione di quella età, in cui lo scheletro
di un morto si levava sull’altare della gente umana,
donde ne accoglieva le doglianze, i voti, le estasi che
mettono ribrezzo. I Romani, che in ogni tempo seppero
con intelletto pratico far loro pro delle passioni del
mondo, esercitavano allora un vero traffico di cadaveri,
di reliquie e di imagini di Santi; questo, come forse
anche il commercio di vecchi codici, era tutta la loro
industria‍[89]. La copia innumerevole di pellegrini che
visitavano Roma, non volevano partire della santa Città
senza recarne con sè qualche sacra ricordanza. Comperavano
reliquie ed ossa delle catacombe, sì come i
visitatori d’oggidì fanno acquisto di gioielli, di quadri
e di lavori in marmo antico o moderno. Però non
v’erano che Principi o Vescovi, i quali avessero potenza
tanta da portarsi via dei cadaveri interi. V’avea in
Roma dei preti che ne vendevano sotto mano, ed è

facile imaginare di quali inonestà costoro si facessero
lecite. I guardiani delle catacombe e delle chiese vigilavano
notti affannose, come se avessero dovuto difendersi
da assalti di jene, mentre ladri strisciavano di
soppiatto tutt’all’intorno, e mille trappole mettevano
in moto per giungere ai loro scopi di furto: ma spesso
l’inganno vinceva gl’ingannatori, chè i cadaveri erano
di Santi posticci e forniti di soprascritte inventate.




Nell’anno 827 alcuni Franchi rubarono gli avanzi dei
santi Marcellino e Pietro, che furono trasportati a Soissons;
nell’anno 849 un prete di Reims trafugava la salma
di santa Elena, o qualche altro cadavere che egli spacciava
per il corpo della madre di Costantino‍[90]: il possedimento
di reliquie sante era tenuto per qualche cosa d’inestimabile,
così che l’onta del suo ladroneccio andava coperta
come se si fosse trattato di un pio inganno. Si procurava
che i cadaveri strada facendo improvvisassero qualche
bel miracolo, chè in tal guisa i Santi dimostravano di
starsi contenti alla violenta mutazione di loro domicilio,
e crescevano di prezzo. Sembrava che di questa guisa
si rinnovassero le costumanze dei Romani antichi, i
quali solevano recare con sè idoli di città straniere per

collocarli nei loro templi. Il sentimento morale dell’uomo
colto può sentir repugnanza a fissar l’occhio sulla
desolante tristizie di questi tempi, ma lo Storico ha
debito di considerare anche i lati tenebrosi della società
di cui descrive la vita, per rallegrarsi colla gente
umana che, procedendo nel suo cammino, si lasciò dietro
le spalle cosiffatte miserie‍[91]. Spesso i Papi acconsentivano
che Santi romani migrassero in altre terre,
perocchè non mancavano città e chiese e principi, che
fervidamente li assediassero di suppliche affinchè loro
concedessero di sì segnalati favori. Allorquando si trasportavano
fuor della Città di quei morti adagiati su
carri splendidamente adorni, i Romani gli accompagnavano
per un tratto di via con solenne corteo, tenendo
cerei accesi in mano, e cantando inni religiosi.
In tutte le terre da cui passavano torme di popolo correvano
incontro al carro funebre, implorando miracoli,
massimamente guarigioni di morbi; giunti poi al luogo
di loro destinazione, fosse questo una città od un convento
di Alemagna, di Francia o di Inghilterra, i morti

erano festeggiati con grandi funzioni che duravano
parecchi giorni. Quei raccapriccevoli corteggi trionfali
movevano allora di sovente da Roma per le province
dell’Occidente, e, passando dalle città e in mezzo a’ popoli,
spandevano un’onda cieca di passioni superstiziose,
a capire l’indole delle quali oggidì ci basta appena
l’idea‍[92].




Giusto in questo tempo destarono d’ogni dove gran
reverenza le traslazioni dei corpi di due celebri Apostoli,
e se ne crebbe in tutti la smania di avere simiglianti
tesori. Nell’anno 828 alcuni mercanti veneziani,
in mezzo a molte avventure, recarono di Alessandria
la salma dell’apostolo Marco, e la portarono
alla loro città, di cui il Santo diventò il patrono‍[93].
Nell’anno 840, veniva a Benevento un altro Apostolo,
san Bartolomeo, il quale lungo tempo prima avea avuto
la valentia di passare a nuoto i mari, tuttochè chiuso
nella sua urna di marmo, e delle Indie era giunto all’isola
di Lipari. I Saraceni, amanti del buon vivere e
della lieta ciera, non dividevano coi Cristiani la venerazione
per le mummie, e, saccheggiando in quell’anno
Lipari, avevano gettate le ossa del Santo fuor della sua

tomba. Un eremita le raccoglieva, e le portava a Benevento,
dove Sicardo, principe della terra, loro compose
sepoltura nella cattedrale, in mezzo a giubilo indescrivibile‍[94].
Gli Italiani del mezzogiorno, già fin d’allora
immersi nella più crassa superstizione, usavano a qualche
occasione di morti Santi per farne delle proteste
politiche. Nell’anno 871, i Capuani, volendo indurre a
spiriti di mitezza l’animo di Lodovico II, movevano
al suo campo portando sulle spalle il cadavere del loro
santo Germano. L’ansiosa brama di possedere ossa di
Santi non s’accoglieva in altri luoghi con più gran
fanatismo di quello che fosse alla corte degli ultimi
Principi longobardi che v’ebbero in Italia. Come nel
secolo decimoquinto e nel decimosesto Papi e Principi
andavano raccogliendo con fervida gara anticaglie e manoscritti,
così Sicardo spediva suoi agenti in tutte le
isole e in tutte le marine, perchè gli facessero incetta di
ossa e di cranî e di scheletri interi e di altre reliquie,
che egli ammassava nella chiesa di Benevento: così ei
tramutava questo tempio in un museo di fossili santi, e
possiam credere se i suoi uomini lo servissero per bene.
Egli profittava delle sue guerre per estorcere cadaveri,
sì come altra volta i Re avevano cavato tributi dai
vinti; costringeva quelli di Amalfi a dargli la mummia
di santa Trifonema, parimenti come il padre di lui,

Sicone, animato di egual fanatismo, aveva obligato,
nell’anno 832, i Napoletani a cedergli il cadavere di
san Gennaro, che egli poi traeva con pompa di trionfo
a Benevento in mezzo alla gioia inenarrabile delle
genti‍[95].




A questo culto de’ morti si associava il grande via
vai di pellegrinaggi, che allora, come nei secoli che
vennero dopo, percorrevano d’un capo all’altro l’Occidente.
È una legge di natura che gli uomini si muovano;
guerre e negozî, traffici e viaggi hanno sempre
uguagliato la vita della società alle correnti di un
fiume, ma in quel tempo il moto pacifico dell’umanità
consisteva generalmente in andare peregrinando, e
più tardi ottenne il suo culmine nelle Crociate, massimo
dei pellegrinaggi che abbia visto la storia del
mondo. Vi prendevano parte genti di tutti i sessi,
di tutte le età, di tutti i ceti; pellegrini andavano
l’Imperatore e il Principe, il Vescovo e l’accattone;
bambini, giovani, nobili, matrone, vecchi, tutti andavano
all’ingiro con in mano il bordone e a piè scalzi.
Questo impulso spandeva fra la gente umana un amore
al romanzo, un desiderio allo strano e all’avventuroso.
Roma, prima d’ogni altro paese, aveva destato vaghezza
a questo moto di girovaghi, e lo aveva attirato
entro le sue mura; nè cessarono le genti di indirizzarsi
a quella volta, anche dopo che tanti e tanti sepolcri
santi furono raccolti con cura nelle province dell’Impero,
come a provvisione delle necessità più urgenti.
Quasi da due secoli s’era raffermata la insana credenza

che una pellegrinazione a Roma, alla città dei Martiri e
degli Apostoli, recasse al possedimento immancabile di
quelle chiavi che schiudevano le porte del paradiso.
I Vescovi alimentavano questa fede, dappoichè erano
essi che bandivano i pellegrinaggi. La credenza fanciullesca
di quell’età, in cui non s’era peranco discoperto
che le vie della espiazione siedono nell’intimo
cuore degli uomini, ma si cercavano invece nelle pratiche
esteriori, con un viaggio rivolto a qualche simbolo
di salute corporeo e remoto, bastava a render beato
il pellegrino virtuoso che in mezzo all’ira avversa degli
elementi, fra i pericoli di strade mal sicure e tribolate
di assalti nemici, in mezzo alle privazioni previste
di un cammino lungo e faticoso, passava quasi attraverso
di un purgatorio, prima che giungesse alla meta dove
lo attendevano le misericordie della grazia. Ogni dolore
che derivava da peccato o da sventura innocente, ogni
forma di male terreno, perfino ogni delitto poteva volgersi
a Roma colla speranza di esserne cancellato in quei
luoghi santi o a’ piedi del Papa. L’immenso valore che
la fede degli uomini attribuiva a quest’una città, a
questa Roma, non ebbe mai più ripetizione di esempî,
e neppur l’avrà. Ed in vero le genti d’allora dovevano
reputare ventura benedetta che, in una età di rotta e
feroce barbarie, vi avesse un cosiffatto santuario di pace
e di riconciliazione. Turbe innumerevoli di pellegrini
movevano a Roma; vere migrazioni di popoli incessantemente
valicavano le Alpi o venivano da mare, tutte a
Roma, trattevi da un impulso morale. Ma la virtù afflitta
o pavida del pellegrino era troppo di sovente costretta
a camminare a fianco del vizio sfrontato e del furbo

raggiro; e mentre procedeva lungo la via della salute,
era condannata dal contatto infetto a seguire essa medesima
la empietà. La comunanza depravatrice con
uomini che avevano infranto ogni vincolo di famiglia, le
avventure e le seduzioni che s’incontravano lungo il
viaggio, le arti della corruzione in mezzo alle dissolute
città del mezzogiorno, contaminavano l’onestà di un
grandissimo numero di giovinette; e molte donne che
erano partite dal loro paese pudiche fanciulle, e vedove
e monache caste, nell’intendimento di render più forti
i loro voti di purezza sulla tomba del san Pietro, tornavano
femmine traviate ai loro luoghi natii, seppure non
si fermavano nella ridente Italia, cortigiane in titolo
alla corte di qualche giocondo cavaliere‍[96].




Ogni giorno turbe di pellegrini si rovesciavano dentro
alle mura di Roma. All’occhio di chi li mirava alcuni
di essi offrivano l’aspetto di uomini veramente pii,
ma altri mettevano spavento con loro figure miserabili e
feroci, e molti di loro erano macchiati dei più orrendi
delitti. I principî sui quali ha fondamento la nostra società
impongono di sottrarre il delinquente agli occhi

degli uomini, di separare gli onesti dal suo contatto,
di lasciarlo solo alla sua pena, al suo emendamento;
nel medio evo invece avveniva tutto l’opposto. L’uomo
colpevole era di proposito mandato in mezzo al mondo,
provveduto di un’attestazione del suo Vescovo che
apertamente lo proclamava assassino o reo di delitti di
sangue, e gli prescriveva il suo viaggio, i modi e la durata
di questo, ma in pari tempo lo muniva di diritti.
L’uomo viaggiava col suo delitto patentato dalla scritta
del Vescovo, come se questa fosse un vero passaporto
datogli dal magistrato, ed ei la mostrava lungo il suo
cammino a tutti gli Abati ed ai Vescovi dei luoghi
pei quali passava. A queste lettere, che teneva a sua
condanna e a sua raccomandazione, il peccatore andava
debitore di accoglienze ospitali, così ch’ei poteva,
senza darsi un pensiero al mondo, peregrinare di stazione
in stazione fino al santuario, che gli era statuito a meta
del suo cammino‍[97]. Il codice penale del medio evo è una
contraddizione vivissima di barbarie brutale e di mitezza

da angeli. Le dottrine eccellenti per cui il Cristianesimo
insegna di usar carità a chi falla, e di aprire con
amorevolezza la via della riconciliazione al peccatore, cozzavano
con grande contrasto contro l’ordinamento della
società civile. Quella stessa età, che per decreto di sacri
sinodi faceva martoriare o svellere gli occhi ai rei di
maestà, o a vitupero li faceva attraversare le città a
bisdosso di un asino scabbioso, dava in mano un passaporto
di pellegrino a chi aveva ucciso suo padre o
sua madre, e impediva alle furie che lo perseguitassero
come avevan fatto di Oreste. Roma, grande refugium
peccatorum, dava accoglimento a tutti i delitti che mai
abbiano avuto un nome e una forma; e nelle chiese o
nei loro vestiboli si vedevano entrare ed uscire assassini,
avvelenatori, ladri, truffatori d’ogni maniera e
d’ogni paese. La storia dei pellegrinaggi di quell’età
ben ne potrebbe formare la storia criminale, ma noi
di buon grado tralasciamo di leggerne le pagine tristi.
Spesso s’incontravano figuri spaventosi: uomini che, a
somiglianza dei penitenti dell’India, portavano addosso
catene, altri mezzo nudi con un pesante anello di ferro
intorno al collo, o con un cerchio di ferro ribattuto intorno
al braccio. Erano uccisori di loro genitori, di loro
fratelli o di loro figli, cui un Vescovo aveva imposto di
peregrinare a Roma in quella foggia. Con gemiti e con
grida si prostravano davanti alle tombe, si flagellavano,
dicevano orazioni, andavano in estasi, e talvolta riusciva
alla loro maestria di far cadere in pezzi i loro anelli di
ferro innanzi ad una cripta di Martiri. Chi potrebbe
negare che in mezzo a questi uomini vi fossero anche
dei peccatori veramente contriti, ma chi può non anco

credere che fra essi vi fossero altrettanti, e più ancora,
di indegni furfanti? Poichè la penitenza di un delitto
offeriva in pari tempo un brevetto di buon trattamento,
non di rado avveniva che dei mariuoli, i quali non avevano
mai ucciso nè padre, nè madre, nè anima nata,
si coprivano colla maschera della scelleratissima opera,
soltanto per avere occasione di viaggi avventurosi e di
trufferie profittevoli a’ loro guadagni. Nudi, coperti di
ceppi di ferro, essi movevano con falsi salvocondotti attraverso
i paesi, soltanto per destare la irragionevole compassione
degli uomini, e per cibarsi a spalle altrui nelle
abbazie o negli alberghi di pellegrini. Molti la facevano
da ossessi, passavano per le città trinciando in aria dei
gesti stravaganti, si prostravano innanzi le imagini dei
Santi nei conventi, e mentre, al vederle o al toccarle,
tutt’a un tratto tornavano ai sensi o ricuperavano la
favella, ciuffavano non pochi donativi ai frati tutto lieti
dell’accaduto, e indi se ne andavano ridendo della burletta,
per continuare altrove le loro ciurmerie‍[98]. Non
in Roma soltanto, ma anche in altri paesi vedevansi di
questi spettacoli; sennonchè la santità delle tombe dei
Martiri, e in pari tempo la lontananza della Città, per
cui maggiore era la penitenza del viaggio, dovevano
far sì che Roma vedesse capitar il maggior numero di
quelle genti dentro delle sue mura. Il culto delle reliquie
non ha accusatori più terribili della immoralità e

della menzogna che, durante il medio evo, ne furono
le conseguenze.




A Gregorio IV si attribuisce la istituzione della
festività di tutti i Santi, la cui solennità, che si associa
alla storia del Panteon, stabilì celebrarsi in tutto l’Occidente
nel dì primo del mese di Novembre. Può darsi
che dalla traslazione della salma dell’apostolo Marco a
Venezia, il Pontefice traesse occasione di costruire a
nuovo quella basilica del Santo che era situata sotto
del Campidoglio, massimamente dacchè Gregorio era
stato cardinale del san Marco: però questa chiesa nell’origine
era stata dedicata a Marco pontefice, e non
all’Evangelista. Mutata ne è in oggi la forma da quella
che vi diede Gregorio, ma si serbano tuttora i musaici
della tribuna. Rappresentano il Cristo in atto di benedire;
dalla sinistra di lui stanno Marco papa, sant’Agostino
e santa Agnese; dalla sua diritta, santo Felicissimo,
Marco evangelista e Gregorio IV che offre in dono
la chiesa. Lo stile ne è pari a quello dei musaici di
Pasquale, salve alcune modificazioni. Mancano le palme;
le figure, assurdo concetto, sono collocate sopra piedistalli,
con iscrizioni dei nomi; l’uccello fenice posa
sotto il basamento della figura del Cristo‍[99].




Quello che in Roma acquistò grande benemerenza

a Gregorio IV, si fu la restaurazione dell’Aqua Trajana
ossia dell’acquedotto Sabbatino, che, già rinnovato per
opera di Adriano I, era indi novellamente ito in decadimento‍[100].
Anche alla cultura della Campagna il
Pontefice rivolse sue cure. I rivolgimenti avvenuti al
tempo di Leone III, avevano tratto in ruina parecchie
tenute, fra le quali benanco quella Galeria, situata sulla
via Portuense, ch’era stata fondata da Adriano: Gregorio
ne ripristinò la colonia‍[101]. All’edificatore di
Nuova Ostia doveva stare assai a cuore di far rifiorire
quel territorio bagnato dal Tevere; laonde in vicinanza
di Ostia egli piantò una colonia nuova, detta «del Dragone»,
dove egli si fece edificare una bella palazzina
di campagna adorna di portici. È massimamente a
notarsi che a quest’occasione si fa menzione per la prima
volta della erezione di una villa pontificia‍[102].




Gregorio IV morì addì 25 di Gennaio dell’anno 844;
quest’è la data accolta dagli Scrittori ecclesiastici.









CAPITOLO TERZO.




§ 1.
Sergio II papa (844-847). — Re Lodovico viene a
Roma. — Sua incoronazione; dissensi di lui col Pontefice
e coi Romani. — Siconolfo viene a Roma. — I Saraceni assalgono
e saccheggiano il san Pietro e il san Paolo. — Sergio
II muore nell’anno 847.



Roma fu tosto messa sossopra a causa di una discorde
elezione pontificia. Clero e nobili (principi dei
Quiriti, come il Libro Pontificale comincia a dire con
dignità di stile romano) eleggevano Sergio, cardinale
dei santi Martino e Silvestro; ma un ambizioso Diacono
di nome Giovanni era condotto in Laterano con
violenza di popolo armato. La nobiltà represse il moto
sedizioso, e Sergio II fu ordinato papa: egli apparteneva
ad una illustre famiglia romana, laonde aveva
dalla sua gli ottimati‍[103]. La consecrazione di lui avvenne
senza che l’Imperatore vi avesse espresso il suo
consentimento, probabilmente perchè il tumulto avvenuto

in Roma sforzava a far presto. Però quella lesione
de’ suoi diritti imperiali destò grave ira in Lotario, per
guisa ch’ei comandò al Re d’Italia di muover su Roma
con un esercito. Lodovico partì, accompagnato da Drogone,
figliuolo di Carlo magno, vescovo allora di Metz,
e da molti altri prelati e conti. I guasti e le violenze
che la soldatesca operava nella sua via attraverso lo
Stato della Chiesa, annunciavano fin da lontano la collera
del Re. Come ei fu giunto in vicinanza della sgomentata
Città, Sergio lo mandava ad incontrare con accoglienze
onorifiche; nè più festose in tempo passato
erano state fatte, nemmanco a Carlo magno. Presso
la nona colonna miliare, il Re d’Italia era ossequiato
da tutti i giudici; un miglio fuori di Roma lo attendevano
tutte le Scuole della milizia ed il clero. Era la
domenica dopo la Pentecoste. Sulla gradinata del san
Pietro stava il Pontefice: salutato ed abbracciato da lui,
il Re, tenendosi dalla sua mano destra, entrava nell’atrio
e veniva fino alla porta d’argento della basilica,
ma essa con tutte le altre porte era chiusa. E il Papa
accorto e fermo, diceva al Re che se ne meravigliava:
«Se tu venisti con animo sincero e benevolo alla salute
della Republica, di tutta la Città e di questa Chiesa,
ti si apriranno queste porte ad un mio cenno, ma
se altrimenti è, nè io, nè un comandamento mio te le
schiuderà‍[104]». Il Re protestò che era venuto con buone

intenzioni; si spalancarono allora le porte del duomo,
ed eglino entrarono al canto solenne: Benedictus qui
venit in nomine Domini. Il Papa, Lodovico e la loro
accompagnatura orarono davanti alla tomba dell’Apostolo,
perocchè a questa, prima d’ogni altro luogo, si
guidassero i Principi, e spesso la loro ira, come lampo
inoffensivo, si dissipava innanzi alla sacra urna di bronzo
che chiudeva il santo Pietro.




L’esercito di Lodovico s’attendava fuor delle mura,
probabilmente nel campo di Nerone; mieteva allegramente
l’erba e il grano della Campagna, e finalmente
chiedeva accesso nella Città, ma Sergio teneva serrate
le porte, a guardia delle quali vegliava la milizia cittadina‍[105].
La presenza di Lodovico e della sua soldatesca
era di peso gravissimo ai Romani che erano obligati
di nutrirli; si fe’ dunque a gran fretta per liberarsene.
Innanzi a ogni altra cosa l’elezione di Sergio fu
sottoposta all’esame di un Sinodo; la fazione franca
ne combattè irosamente la validità, ma i Franchi furono
ammansati, e prestarono omaggio al Pontefice.
Nella domenica successiva, era il giorno 15 di Giugno,
Sergio unse e coronò il figliuolo di Lotario a re d’Italia,
ponendogli in capo una preziosa corona, e facendogli
impugnare una spada regale ch’era deposta sull’altare.

La credenza che una mistica virtù si contenesse
in quella ceremonia vinse per vero ogni dubbiezza del
Re ad accettarla‍[106]; ma tosto dopo ei levava pretese
che oltrepassavano di gran lunga i limiti dei diritti
spettanti alla sua corona regia. Drogone di Metz, Giorgio
di Ravenna ed altri Vescovi dell’Italia superiore
e di Toscana, ed anche i Conti franchi, s’adoperarono
con gran fervore in negoziati col Papa e colla nobiltà,
peraltro non ottennero alcun risultamento dei loro
desiderî: chè Lodovico bramava che al Re d’Italia si
concedesse su di Roma podestà pari a quella che aveva
l’Imperatore da signore supremo, laonde chiedeva che
i maggiorenti romani gli prestassero giuramento di fedeltà.
Ma il Papa tenne duro niegando, i Romani gli
prestarono man forte, e con grande fermezza protestarono
non essere sudditi al Re d’Italia, ma soltanto
all’Imperatore, capo dello Stato romano. «Questo solo
e non più, vo’ concedere», diceva Sergio, «che i Romani
prestino giuramento al signore Lotario grande
imperatore, ma nè io, nè la nobiltà dei Romani consentiremo
che questo sacramento sia fatto a Lodovico
suo figliuolo». Roma non volle discendere al grado di
una città regia; perciò fu nuovamente giurata in san
Pietro una promessa solenne all’imperatore Lotario, e
così fallì quel tentativo degno di nota, per cui il Re
italiano avrebbe cercato di assoggettare a sè Roma e

il Papato‍[107]. Sergio però convenne di nominare il
vescovo Drogone a vicario apostolico nelle Gallie e in
Alemagna; riconobbe solennemente la podestà suprema
dei Franchi su Roma, e la influenza di loro si restaurò
anche nell’Italia meridionale. Infatti, giusto in questo
tempo, veniva a Roma Siconolfo, principe di Benevento
e di Salerno, con corteo sì numeroso che pareva un
esercito. Premuto dai Saraceni, correva a Roma in gran
fretta per conchiudere un trattato con Lodovico e per
conservarsi il suo trono; dichiarava di voler esser vassallo
del Re d’Italia, e si obligava di pagargli un tributo
di diecimila solidi d’oro. Lodovico poco tempo
dopo si partì per Pavia; i Romani furono contenti di
vedernelo andare, e tributarono lodi alla energia del loro
Papa. Fu questo nella storia della Città uno dei pochi
momenti in cui la volontà del Pontefice, della nobiltà e
del popolo fosse tutta di un pezzo; la resistenza contro
agli intendimenti di Lodovico giovò a far crescere in
mezzo ai Romani il sentimento di nazione‍[108].




Anche Siconolfo se ne andò in pari tempo di Roma.
Dopo l’uccisione del fratel suo Sicardo, avvenuta nell’anno

840, quel Principe era stato liberato del carcere
in cui era sostenuto a Taranto; aveva assediato
senza alcun pro Benevento, dove Radelchi si era impadronito
del trono di suo fratello, e finalmente s’era dovuto
contentare del possedimento di Salerno. Da quell’ora
in poi, il bel regno di Arichi e di Grimoaldo si frastagliò
in tre brani, Benevento, Salerno e Capua, e questa
divisione schiuse, in mezzo a condizioni orribili di cose,
la via ai Saraceni perchè penetrassero nel cuore d’Italia.
Radelchi stesso aveva chiamato a Bari in suo soccorso
quelle orde brigantesche; ivi dapprima posero loro sede,
più tardi di colà strapparono a sè anche Taranto, dando
il guasto a tutte le Puglie ed alle Calabrie.




Mentre gli Arabi di Sicilia venivano ad annidarsi
nel continente meridionale, le flotte di Kairewan, o di
Palermo, incrociavano sul mare, minacciavano le isole,
alcune ne occupavano, e nell’anno 845 s’impadronivano
dell’antico Miseno in vista di Napoli. Il desiderio
di quegli audaci pirati era rivolto a Roma; eglino speravano
di piantare la mezza-luna sui pinnacoli del san
Pietro, e, similmente a quello che avevano fatto i Vandali
d’Africa, si struggevano di voglia di saccheggiare
la Città santa, piena dei tesori della Chiesa.




Nell’Agosto dell’anno 846 un’armata saracena
entrava nella foce del Tevere; schiacciava il presidio
pontificio che era in Nuova Ostia, oppure vi passava
oltre senza torsene pensiero. Un’orda di loro s’avanzava
da Civitavecchia, un’altra risaliva la corrente del fiume,
e nel medesimo tempo i Saraceni movevano a gran
passi per la via di Ostia e per quella di Porto. Non
sappiamo se veramente dessero assalto alle porte di Roma,

perocchè nessun Cronista ne parli, ma è assai probabile
che i Romani difendessero robustamente le loro
mura, laddove il Vaticano indifeso da muro e il san
Paolo cadevano in balìa dei nemici. Ben ve li combattevano
i Sassoni, i Longobardi, i Frisoni ed i Franchi che
risiedevano nel borgo Vaticano, ma soggiacevano alla
possa dei Saraceni, i quali allora entravano nel san Pietro
e lo spazzavano di quanto v’era dentro‍[109]. Questo
tempio magnifico era fatto santo da cinquecento anni
di vita, da grandi e solenni avvenimenti della storia
del mondo, da molti concilî che di quel luogo avevano
dato ordinamento alla Chiesa in Oriente e in Occidente.
Pareva che sul suolo della basilica, non profanato
mai, fossero impresse le orme dei secoli, le tracce della
vita, dei pellegrinaggi e delle morti della gente umana.
Quanti Imperatori, quanti Re, e in che tempi! v’erano
entrati ed usciti! e i loro nomi erano cancellati nell’oblio,
e i loro reami crollati! quanti Papi ivi dormivano
l’ultimo sonno nei loro avelli! A ragione la basilica
di san Pietro era divenuta santuario dei popoli, sì come
il tempio di Salomone era stato per gli Israeliti, e la
venerazione dell’Occidente non conosceva luogo più
sacro di esso. Questo tesoro del culto e della storia

della Cristianità non avevano mai tocco i Goti, nè i
Vandali, nè i Greci o i Longobardi, e adesso (così
mutevoli sono le sorti delle cose umane e tanto grande
ne è il contrasto) era fatto preda al saccheggio di una
sola audace torma di masnadieri d’Africa.




Non giunge l’idea a comprendere la copia dei tesori
che ivi erano ammassati. Da Costantino, da Teodosio
e da Onorio in poi, gli Imperatori di Roma e di
Costantinopoli, i Re dell’Occidente ed i loro ottimati, i
Carolingi, la massima parte dei Papi vi avevano tributato
loro doni votivi; ivi era custodita una gran quantità
di quei vasi d’oro onde udimmo i nomi meravigliosi,
e il san Pietro potevasi considerare massimo
museo delle opere d’arte di cinque secoli. Fra esse
eccellevano alcune per decoro di forma e per rarità di
memoranda importanza storica; tali erano l’antica croce
d’oro inalberata sulla tomba dell’Apostolo, il grande
faro di Adriano, la mensa d’argento di Carlo adorna
del disegno di Bisanzio‍[110]. Si imagini quanti fossero
i lavori preziosi di cui i Papi, i Gregorî, i Leoni e gli
Adriani avevano ornato la Confessione, l’altare, le cappelle,
perfino le porte della basilica: e tutti questi tesori
diventavano bottino dei figli d’Ismaele, che vi si scagliavano
dentro con alti sghignazzamenti; non avevano

mano, nè spalle, nè occhi, nè tempo bastanti a vuotare
quel mondo fantastico zeppo d’oro. Così i nepoti romani
pagavano tarda pena del sacco e del vitupero che
i loro antichi avevano inflitto al tempio di Salomone nell’età
di Tito, e può darsi che gli Ebrei, i quali vivevano
angustamente stretti nelle loro dimore di Transtevere,
gioissero in secreto di quelle opere furibonde dei Mauri,
loro parenti d’origine. I predoni avevano appena tempo
di fare onta alle imagini dei santi; alla fuggita colpivano
per beffa con loro lance l’effigie del Cristo e degli
Apostoli, che dalla tribuna miravano in basso l’onta
fatta alla loro chiesa‍[111]. Svellevano le lamine d’argento
che guarnivano le porte, strappavano i tegumenti d’oro
ond’era selciato il pavimento della Confessione, portavano
via perfino il maggior altare ch’era d’oro‍[112].
Con grida ingiuriose e con scede devastavano la cripta
d’oro dell’Apostolo, e poichè non riuscivano a trascinarsi
dietro la grande urna di bronzo, l’avranno spezzata
per desio di preda e per curiosità di frugarvi, e non
ne avranno risparmiato il mistero: senza dubbio ne
buttavano fuori e distruggevano tutto ciò che si trovava
nell’arca. Pensiamo che quegli infedeli cacciavano le mani

dentro al simbolo santissimo del culto cristiano, in quell’urna
di Pietro, il cui secreto nessun occhio umano aveva
scrutato mai; pensiamo che quest’urna racchiudeva le
ossa del Principe dommatico della Cristianità, cui, secondo
il detto non cristiano di un Papa, i fedeli veneravano
come un Dio in terra, i cui succeditori si
credevano i Pontefici, innanzi alle cui ceneri tutti i
Principi e tutti i popoli venivano a prostrare le loro
fronti nella polvere: dobbiamo pensare a tutto questo
per comprendere il gavazzo diabolico dei Saraceni alla
distruzione di questa tomba del Maometto dei Cristiani,
per farci un’idea della mostruosità della profanazione,
del dolore della Cristianità.




Anche san Paolo subì le sorti istesse del suo socio
Apostolo. Nella basilica di lui i Saraceni rinvennero un
tesoro poco minore di ricchezza, e diedero pari guasto
alla tomba‍[113]. Veramente, i Romani e la gente della
campagna opponevano resistenza al nemico in vicinanza
al san Paolo, ma impedirne non potevano il sacco. Se
si stia al racconto di Benedetto monaco, i Saraceni tentarono
di stabilire loro sede nel territorio Vaticano, dove

saccheggiarono tutte le chiese, ma le narrazioni del Cronista,
riguardo a quel tempo tanto lontano da lui, sono
certo confuse e inesatte. Egli fa perfino che l’imperatore
Lodovico discenda da Monte Mario a combattere i Saraceni
e che ne tocchi una disfatta vergognosa nei prati
di Nerone, ma tributa lode a Guido, margravio
di Spoleto, il quale, chiamato in soccorso dal Papa,
conduce i suoi valorosi Longobardi, e, unito ai Romani,
batte i Saraceni in una formidabile battaglia e gli insegue
fino a Civitavecchia‍[114]. Non v’ha ragione di
dubitare che Guido movesse in soccorso di Roma, e che
una pugna disperata si combattesse nel borgo Vaticano
o al ponte di san Pietro, di dove i Maomettani speravano
di entrare nella Città. I briganti allora si ritirarono,
dopo di aver devastato la Campagna e di aver
raso al suolo le Domus cultae ed il vescovato di Silva
Candida. Inseguita da Guido, una parte di loro col bottino
e coi prigionieri andò a Civitavecchia per gettarsi
colle sue navi nelle acque napoletane, nel tempo stesso
che un’altra orda, in mezzo a indescrivibili devastazioni,
per la via Appia giungeva a Fundi. Però un uragano

distruggeva parecchie navi piratesche, e le onde vomitavano
sulla spiaggia cadaveri di Saraceni che, fuori
dalle tasche, restituivano parecchi splendidi gioielli‍[115].
Quelli che andavano per la via di terra erano inseguiti
dall’esercito longobardo fin sotto le mura di Gaeta;
ivi s’appiccava una battaglia, e Guido di Spoleto aveva
salvezza soltanto per l’arrivo del valoroso Cesario, figlio
di Sergio, ch’era maestro de’ militi di Napoli. Alla fine
i Saraceni si tennero contenti di poter far vela per
l’Africa, ma, prima che toccassero terra, scendeva su di
loro a punirli una seconda procella suscitata dalla collera
di Santi celesti.




Alla terribile profanazione della basilica di san Pietro
tenne dietro una miseria indicibile, e con essa ebbe
termine il reggimento dello sventurato Sergio II, uomo
d’animo gagliardo e forse generoso, che aveva dovuto
sopravvivere a tanta onta. Ei morì addì 27 di Gennaio
dell’anno 847, ed ebbe sepoltura in quella stessa
chiesa del Santo, di cui il saccheggio e la devastazione gli
avevano spezzato il cuor di dolore‍[116].








§ 2.
Leone IV è fatto papa. — Incendio di Borgo. — Roma,
Napoli, Amalfi e Gaeta fanno lega contro ai Saraceni. — Si
vince in mare presso Ostia nell’anno 849. — Leone IV edifica
la Civitas Leonina. — Sue mura e sue porte. — I distici collocati
sulle porte maggiori.



Morto Sergio, la elezione cadeva sul Cardinale dei
«Quattro Coronati»: era un romano di origine longobardica,
figliuolo di Radoaldo, e si appellava Leone. Roma
era tuttavia sotto il terrore dei Saraceni; temevasi un
nuovo assalimento. Pertanto la presta ordinazione dell’eletto
era chiesta dal popolo con grida violente, e
Leone IV ricevette la consecrazione, non immantinenti,
ma senza pur che si attendesse l’approvazione dell’Imperatore,
che forse tardava. L’urgente necessità poteva
giustificare appo lui i Romani, massimamente dacchè
con loro lettere lo accertavano, che rispetterebbero in
buona coscienza i suoi dritti‍[117].




Mentre tutti gli animi erano sgomentati dalla tema
dei Saraceni, un terremoto e un incendio accrescevano
l’angustia; minacciavano tornare i tempi orribili di Gregorio
magno. Il quartiere dei Sassoni era divorato dalle
fiamme; l’incendio secondato dal vento s’appiccava alle
case dei Longobardi, distruggeva il portico di san Pietro
e, ravvolgendosi intorno alla basilica, minacciava di recare

l’ultima ruina al tempio devastato. Il fuoco trovava
alimento nelle case degli stranieri, i quali, secondo
il costume di loro terre settentrionali, avevano recata
a Roma le edificazioni in tavola, massime delle scale,
e la copertura delle case con embrici di legno‍[118]. La
credenza pia divulgò che l’incendio cessasse per virtù
delle orazioni di Leone, il quale era corso in gran fretta,
e col segno della croce aveva comandato tregua alle
fiamme. La tradizione di questo infortunio si mantenne
lungo tempo nella Città, e Raffaello la immortalò con
un affresco dipinto in una camera del Vaticano, che
ne ha nome di «sala dell’incendio»‍[119].




Frattanto, la energia di Gaeta, il valore dei Napoletani
condotti da Cesario e le vittorie degli Imperiali
nel territorio di Benevento costringevano i Saraceni
alla ritirata; ma fresche bordaglie di predoni succedevano
alle prime, e il ricco bottino raccolto in Roma
allettava la ladronaia d’Africa a una novella impresa.
Intanto che i Romani in fretta e in furia afforzavano
le loro mura, e munivano di trincee il quartiere del
san Pietro, metteva loro spavento l’approssimarsi di
una grande armata corsara. I Saraceni s’erano ragunati
presso Sardegna, e i loro intendimenti contro Roma

venivano in chiaro. Era l’anno 849. Per buona ventura,
questa spedizione di Mauri dava occasione che si
conchiudesse una lega fra le città marittime del mezzogiorno,
la prima che compaia nella storia del Mediterraneo.
Ad istanza fervente del Papa, Amalfi, Gaeta
e Napoli, già fiorenti in questo tempo per loro traffici
e quasi indipendenti da Bisanzio, univano le loro galere
e conchiudevano alleanza con Roma. I collegati si schierarono
innanzi a Porto per attendere che comparissero
sul mare le vele dei Saraceni, e annunziarono a
Roma il fausto arrivo. Il Papa fe’ venire nella Città i
suoi alleati, l’ammiraglio Cesario ed altri capitani della
flotta, ed ivi nel palazzo Lateranense fe’ loro giurare
propositi d’amicizia: indi Leone, alla testa della milizia
romana e della soldatesca dello Stato ecclesiastico,
mosse ad Ostia per benedire la flotta e l’esercito‍[120].
Ostia vedeva dentro di sè un operoso affaccendamento
di guerrieri coraggiosi, come in antico ai tempi degli
eroi Belisario e Totila. Quell’ora era solenne di trepidazione;
trattavasi di salvare Roma dal più formidabile
di tutti i nemici della Cristianità. Il Papa, in mezzo
al canto maestoso degli inni, condusse in processione

l’esercito alla basilica di santa Aurea; ivi amministrò
la comunione, e inginocchiato supplicò vittoria: «O
Signore, tu che liberasti dal sommergere l’apostolo Pietro
quando solcava le onde del mare, tu che salvasti
dai gorghi profondi l’apostolo Paolo nel suo terzo naufragio,
ci ascolta benevolo; concedi, per i meriti di
quei due Santi, fortezza al braccio di questi fedeli tuoi
che pugnano contro ai nemici della tua Chiesa; così
avvenga che il conseguito trionfo glorifichi il nome tuo
santo presso tutti i popoli»‍[121].




Compiuta questa solennità, Leone tornò alla Città,
e già nel dì successivo le navi saracene erano in vista
innanzi ad Ostia. I Napoletani coraggiosamente vogarono
contro di loro, e le galere attaccarono mischia. Ma
una subitanea procella separò la battaglia che ferveva, e
scompigliò la pugna; i bastimenti nemici furono dispersi,
o colarono a fondo o furono gittati sulla costiera. Molti
Mauritani, che naufragarono contro le isole del mar Tirreno,
vi furono trucidati; molti caddero in mano dei capitani
romani. Alcuni furono impiccati per la gola in
Ostia, altri in catene furono tratti a Roma, dove i Romani,
meravigliando, loro corsero incontro con grida di
trionfo. Li condannarono a lavorare nelle trincere, e,
come anticamente i Greci di Sicilia dopo la grande vittoria
di Himera avevano adoperato i prigioni Cartaginesi
nella edificazione dei templi di Agrigento e di Selino,

parimenti adesso, in proporzioni minori, i Romani
obligarono quei Saraceni a lavorare nella costruzione
della città Vaticana‍[122]. Roma possedeva nuovamente
degli schiavi di guerra, e dopo quattrocento anni s’allieta
ancora della festa di un trionfo, sebbene per
verità il testimonio oculare di questi avvenimenti non
parli delle geste d’armi che i Romani operavano in
quella gloriosa giornata, di cui il giovane Cesario fu
l’anima e l’eroe. Se pur la colonna di Duilio, ornata di
rostri di nave, e rinnovata da Tiberio, sia stata ancora a
quel tempo ritta in piedi dominando i ruderi del vecchio
foro, non v’era tuttavia più un solo Romano che comprendesse
la significazione di essa e della sua inscrizione:
la vittoria di Ostia, cui senza dubbio avevano avuto
parte anche le galere pontificie, era celebrata nelle chiese
di Roma con solenni orazioni di grazie, ma attribuivasi
a miracolo del principe degli Apostoli‍[123]. Quasi
sette secoli dopo, Raffaello dipingeva la storia di quel

combattimento marittimo, in Vaticano, nella medesima
«sala dell’incendio», e un mezzo secolo dopo che il
quadro era terminato, la gloria ma non l’importanza della
battaglia di Ostia fu rinnovellata a Lepanto dal valore
di un ammiraglio romano; e i Romani affisarono di bel
nuovo con isguardi di meraviglia prigionieri di guerra
maomettani lavorare intorno alle loro fragili mura, sì
come era avvenuto in antico al tempo di Leone IV.




Un anno innanzi a quella battaglia di mare i Romani
avevan posto mano alla restaurazione delle loro mura.
Il pericolo che pendeva minaccioso, operava prodigî; il
Papa mostrava il massimo fervore correndo a piedi od
a cavallo a sopravvegliare i lavori e ad infondere lena
operosa. Tutte le porte furono fortificate e munite di
sbarre; si costruirono a nuovo quindici torrioni che
erano caduti, e due torri si innalzarono presso la porta
Portuense sulle due rive del fiume, così che si potesse
distendere fra esse una catena‍[124]. Ma la più gloriosa
impresa di Leone IV fu il fortificamento del territorio
Vaticano, vero avvenimento nella storia della Città;
n’ebbe origine la Civitas Leonina, nuovo quartiere di
Roma e arnese nuovo di difesa, che nei secoli successivi
acquistò grandissima rilevanza.




Quando Aureliano imperatore aveva cinto Roma di
mura, non s’era allora manifestata la necessità di chiudervi
entro il Vaticano, laonde questo territorio era
rimasto affatto aperto ed esteriore alla Città. Ancor dopo

che s’era eretto il duomo di san Pietro, e dopo che, intorno
ad esso, s’erano edificati chiostri, ospitali e case di
parecchie fogge, e dalla parte sinistra s’erano fondate
colonie di stranieri, nessun Pontefice aveva pensato
mai di proteggere quel territorio con mura, chè finora
gli inimici di Roma erano stati tutti di gente cristiana.
Leone III pel primo ne concepiva l’idea, e, se la avesse
mandata a compimento, la basilica non avrebbe sofferto
il saccheggio dai Saraceni. Le opere incominciate da
lui erano state sospese a causa dei tumulti interiori,
ed avevano avuto distruzione dai Romani, che s’erano
impossessati dei loro materiali‍[125]. Adesso, dopo il sacco,
Leone IV riprendeva quel progetto, e procedeva alacremente
a condurlo ad eseguimento. Egli ne propose
il disegno a Lotario imperatore, chè, senza il consentimento
del signore supremo, egli non avrebbe osato
d’intraprendere un’opera tanto grandiosa: non soltanto
ne ottenne approvazione, ma altresì soccorso di
moneta. La edificazione, che importava gran costo, fu
ripartita per modo che ogni città dello Stato ecclesiastico,
tutti i patrimonî publici della Chiesa o della Città,
e tutti i conventi contribuissero con loro denari e con
loro genti a fornire una parte determinata del lavoro‍[126].









La costruzione ebbe incominciamento nell’anno
848, e fu compiuta nell’852. Il territorio Vaticano,
ossia il portico di san Pietro, ne fu quindi recinto così,
che dall’Adrianeo, cui si appoggiava, la muraglia da
un fianco saliva tutto lungo l’altezza del monte Vaticano,
indi, ripiegando in arco, serrava entro a sè il san
Pietro, e, scendendo dritta dal monte, nuovamente giungeva
a toccare il fiume, al di sotto dell’odierna porta
di Santo Spirito, che più tardi fu aperta nel muro
di Leone. Costruita a strati di pietra di tufo e di mattoni,
era alta quaranta piedi e larga in proporzione.
Ventiquattro forti torrioni la rendevano munita; il modo
della costruzione di quelli puossi oggidì ancora ravvisare
nella grossa torre angolare di forma rotonda, che
sta sul più alto vertice del Vaticano. S’entrava nella
nuova città da tre porte; due erano nella linea del muro
che si dipartiva dalla tomba di Adriano: una, minore, posta
vicino a questo castello, era detta Posterula S. Angeli;
l’altra, grande, in prossimità della chiesa di san
Pellegrino, aveva perciò nome di Porta S. Peregrini: più
tardi s’appellò Viridaria, Porta Palatii e S. Petri, ed
era la porta maggiore della città Leonina, da cui tenevano
loro ingresso anche gli Imperatori‍[127]. La terza

porta metteva dalla città nuova nel Transtevere; era
chiamata Posterula Saxonum dal quartiere dei Sassoni in
cui s’erigeva, e stava nel luogo dov’è oggidì la porta
di Santo Spirito‍[128]. Questo anello di mura edificato
da Leone IV, e somigliante quasi ad un ferro di cavallo,
si conserva tuttavia in alcuni luoghi, o vi mostra le
sue tracce; così vedesi in Borgo, presso al corridoio di Alessandro
VI, in vicinanza alla zecca ed ai giardini pontificî
fino alla grossa torre angolare, nella linea di mura che
si dirige a porta Pertusa, e là dove la linea stessa dipartendosi

da un’altra torre angolare, ripiega verso porta
Fabrica. Però i posteriori edificî del nuovo Borgo, i bastioni
di castel Sant’Angelo, l’allargamento del Vaticano,
i bastioni di Santo Spirito, interruppero le mura di
Leone, e qua e colà le distrussero; e quando il più moderno
e grande circuito di muro del Vaticano ebbe, dopo
di Pio IV, chiusa dentro di sè l’antica città Leonina,
quelle vecchie mura subirono in minori proporzioni la
sorte istessa che avevano avuto le antiche di Servio
dopo l’edificazione di Aureliano.




Allorchè Leone ebbe dato l’ultima mano al suo
lavoro, impose con un senso di orgoglio il nome di Civitas
Leonina alla nuova città. Roma, su cui adesso i Papi
stampavano il marchio della loro signoria, non aveva
da secoli celebrato festività maggiore di quella che fu
alla consecrazione delle novelle mura: essa avveniva
nel dì 27 di Giugno dell’anno 852. Tutti i Vescovi, i
preti e le congregazioni monastiche della Città, guidati
dal Papa, a piè scalzi, col capo cosperso di polvere,
mossero salmodiando in giro attorno dei baluardi. Camminando
innanzi a tutti, i sette Cardinali vescovi aspergevano
le mura di acqua benedetta; avanti ad ogni
porta la processione si arrestava, e ad ogni volta il Papa
implorava dal cielo benedizioni sulla nuova città‍[129].

Compiuto tutt’intorno il cammino, Leone dispensava
con mano liberale doni d’oro, d’argento e di palii di
seta ai nobili, al popolo ed alle colonie straniere.




Si magnificò la nuova fondazione con pompa di
epigrafi. I Papi avevano ereditato siffatta costumanza
dai Romani antichi, che di tutti i popoli erano stati
primi per vaghezza di inscrizioni, onde ancora a quel
tempo si leggevano le scritte allogate sopra le porte di
Onorio. Dai tempi di Narsete in poi s’era perduto il genio
epigrammatico della vecchia Roma, ma adesso sopra
ciascuna delle tre porte si incidevano, parimenti come
s’usava nelle chiese, dei distici composti in un latino
zeppo di barbarismi. Due di quelle epigrafi si sono conservate
in copie di tempi posteriori.




Sulla porta maggiore di san Peregrino era scritto:




«O tu, viatore, che entri ed esci, mira questo splendido
edificio che Leone IV papa con lieto animo costruì.
Belli di marmo squadrato rifulgono questi pinnacoli
eccelsi, che, lavorati dalla mano degli uomini, piacciono
per loro ornato decoro. Monumento dell’età di Lotario
invitto, è quest’opera grande che il Pontefice trionfalmente
compose. A te in verità non noceranno mai guerre
di empî, nè l’inimico celebrerà più suoi trionfi. Roma,
principe del mondo, splendore, speranza, aurea città,
alma sei come nell’opera sua ti addimostra il Pontefice.
Quest’è città che Leonina s’appella, dal nome del suo
edificatore‍[130].»









Sulla porta del castello leggevasi:




«Romani, Franchi, pellegrini Longobardi, e voi
tutti che mirate quest’opera, magnificate con inno
condegno: il buon pontefice Leone IV l’ha consecrata
solennemente al bene della patria e del popolo. Lieto e
trionfante per lunghi anni insieme col Principe sommo,
compiè il monumento che celebra la gloria altissima
di lui. Veneranda fede gli strinse con nodo di amore:
Iddio onnipotente gli adduca al castello de’ cieli. Città
Leonina ha nome‍[131].»









La novella città, che il Papa aveva consecrata al
Redentore e raccomandata ai santi Pietro e Paolo come
a patroni (Leone si fece dipingere sopra a pallii d’altare
con in mano il disegno della città), continuò ad essere
abitata da stranieri; ed anche Romani o Transteverini
furono indotti con privilegî a respirarne l’aria malsana,
accanto alle genti nordiche. La fondazione della città
segnò un’epoca nella storia monumentale di Roma
medioevale, del paro che nella storia della dominazione
pontificia, la quale adesso per la prima volta ebbe
ampliato il pomerio di Roma‍[132].



§ 3.
Leone cinge Portus di mura, e ne affida il porto ad
una colonia di Côrsi. — Edifica Leopoli in vicinanza a Cemtumcelle. — Civitavecchia. — Restaura
Orta e Ameria. — Sue
costruzioni di chiese in Roma. — Suoi doni votivi. — Ricchezza
inesauribile del tesoro della Chiesa. — Frascati.



Gregorio IV aveva restaurato Ostia; Leone riedificò
Porto. Questa città marittima di Roma, celebre un dì,
era quasi discomparsa; soltanto l’ombra e il nome di
essa si conservavano in mezzo alle paludi formate dal
Tevere, perciocchè fosse sede di un vescovato antichissimo,
e durassero tuttavia la chiesa di santo Ippolito
nell’isola santa, e l’altra di santa Ninfa posta

sulla marina. Dopo che i Saraceni ne ebbero cacciato
anche gli ultimi abitatori, Leone IV vide con grande
dolore, Porto essere precipitato all’estremo decadimento.
Cercò di porvi un argine cingendo la deserta città di
nuove mura ed erigendovi novelli edificî; in quello gli
capitavano molti Côrsi cacciati dagli Arabi fuor di loro
patria, e furono coloni quasi speditigli dal cielo. Un
trattato in piena regola si conchiuse con essi, e Roma
ebbe una nuova colonia. Dopochè per via di scritture
pontificie, e colla confermazione degli imperatori Lotario
e Lodovico, Porto fu ceduta ai Côrsi con provvisione
di terre, di mandre di bestiami e di cavalli, eglino vi si
misero dentro nell’anno 852, in condizione di liberi
proprietarî e di vassalli della Chiesa romana. Però la
città cadente non si rianimò più a vita; la giovane
colonia soggiacque mietuta dalle febbri o dalla scimitarra
dei Saraceni, od altrimenti i Côrsi, che fra tutti
i popoli sono fervidissimi dell’amore di patria, tornarono
ai monti della loro piccola terra natìa, desiderosi
del sole che gli inonda. Un buio profondo copre la storia
di loro, mentre vissero in Porto‍[133].




Il porto di Trajano a questi dì si era tramutato in
laguna ossia in palude. Nessuna nave toccava le sue

acque, e quando le barche mercantesche di Napoli, di
Gaeta o di Amalfi s’avventuravano verso il Lazio, esse
toglievano la via del Tevere dalla parte di Ostia. Per lo
contrario, Centumcelle, l’altro porto edificato da Trajano,
aveva serbato ancora fino a’ tempi di Pipino e di Carlo
qualche poco di vita, ma i Saraceni avevano assalita
di già nell’813 quell’antica città tusca, e, più tardi,
probabilmente nell’anno 829, la devastarono. Temevasi
che le toccasse la sorte di Luni, la quale nell’anno 849
era stata rasa al suolo dai Maomettani: abbandonato
era il porto e tutto colmo di sabbie, infrante in pezzi
le mura, e omai da quaranta anni gli abitatori, fuggitine,
vivevano appiattati nelle gole dei monti vicini.
Sembrava che la città di Centumcelle fosse destinata
alla ruina senza speranza di salvamento, per guisa che
Leone IV la lasciò nella sua desolazione, e cercò di
fondare la dimora di quegli abitanti in un altro luogo,
distante dall’antico dodici miglia entro terra. Procedette
all’opera con fervore istancabile; al cenno della
sua mano sorsero chiese, case, mura e porte. Consecrò
la novella città con ceremonie simili a quelle che aveva
celebrato per la città Leonina, correndo allora l’ottavo
anno del suo pontificato, e chiamò Leopoli la città‍[134].
Ma il nome e il luogo non ebbero lunga durata; gli
abitatori di Leopoli erano strascinati dalla brama della
patria abbandonata, e corre una leggenda che Leandro,
un vecchione venerabile, li congregasse a parlamento
sotto una quercia, e gli inducesse a far ritorno alla città

antica, ond’eglino si ridussero nuovamente a Centumcelle,
e da questo tempo in poi la appellarono Civitas
vetus (Civitavecchia)‍[135].




Leone IV restaurò anche due altre città di Tuscia,
Orta ed Ameria, ossia le fornì di mura e di porte.
D’ora in poi il solo modo di tenere unita la cittadinanza,
era quello di afforzare le terre: poichè i Saraceni
correvano saccheggiando tutte le marine di Tuscia
e del Lazio, avveniva facilmente che luoghi indifesi,
massime della pianura, si lasciassero in deserto abbandono,
e i loro terrieri si ricoverassero sui greppi delle
montagne; laonde fin dall’incominciamento delle piraterie
musulmane, che avveniva nei primi anni del
secolo nono, si alzavano nella Campagna castella e
torri in gran numero, destinate ad essere più tardi
rocche di signori feudali.




Lo splendore di città edificate involse nell’ombra
le costruzioni di chiese cui attese Leone IV, e sì che
anche in questo ei fu grandemente operoso. L’incendio

di Borgo aveva recato guasti molti, e probabilmente
aveva distrutto anche l’antica basilica di santa Maria
dei Sassoni, perocchè il Papa la erigesse a nuovo: nel
luogo ov’essa era, sta oggidì la chiesa di Santo Spirito‍[136].
Può essere eziandio che Leone abbia restaurato
la chiesa dei Frisoni, il san Michiele in Sassia, a
tergo di cui si erigeva la nuova muraglia; per lo
meno narra la tradizione che egli la costruisse a ricordanza
di quei Sassoni che ivi erano periti sotto la spada
dei Saraceni‍[137]. Riparò ai danneggiamenti che aveva
sofferto il portico del san Pietro, e ne restaurò anche
l’atrio.




Il saccheggio dei Saraceni lo costrinse a rifornire
il san Pietro dei suoi ornati preziosi. La magnificenza
che egli vi adoperò, ci dimostra quanto sterminate fossero
le dovizie che il tesoro della Chiesa possedeva.
Leone ricoprì il maggior altare di lamine d’oro seminate
di pietre preziose, e sopra di esse, in mezzo a molti
disegni, miravasi anche l’imagine del Papa e quella di
Lotario, probabilmente composte in ismalto. Una sola di
queste tavole d’oro pesava dugento sedici libbre; un
crocifisso d’argento dorato sparso di giacinti e di diamanti
aveva il peso di settanta; sull’altare si collocava
un ciborio d’argento a colonne, decorato di gigli
dorati, ed era grave nientemeno che di mille seicento
e sei libbre; una croce d’oro massiccio tutta scintillante
di perle, di smeraldi e di prasine giungeva alle

libbre mille. Oltracciò il Papa provvedeva il tempio di
vasi, di incensieri, di lampade sostenute da catene d’argento
e pendenti da palle d’oro, e vi allogava candelabri
d’argento a colonne, erigeva delle arcate d’argento,
vi forniva calici sparsi di gemme, leggìi o pulpiti
d’argento a lavoro battuto, rivestiva nuovamente le
porte «di molte lamine d’argento lampeggianti di
luce, sulle quali erano figurati fatti di sacre istorie»‍[138].
A tutto questo si aggiunga ricchezza di arazzi e di
cortine pendenti da colonne e da porte, e sontuosità di
paramenti sacerdotali tessuti in seta: erano lavori mirabili
d’arte e di valore, poichè s’adornavano di sottilissimi
ricami d’oro che rappresentavano istorie a molte
figure, arabeschi, e disegni di piante e di animali; di
solito erano seminati di perle e di pietre preziose‍[139].
Poichè si faceva profusione tanta di stoffe orientali di

seta e di porpora, e di sì gran copia di perle e di gioielli,
se ne cava la conseguenza che Italia coltivava
un grande commercio coll’Oriente. Ne erano mezzani
i Napoletani, quelli di Gaeta e di Amalfi che comperavano
dai Saraceni: e quei pagani medesimi che avevano
saccheggiato il san Pietro e il san Paolo, divelte
le pietre preziose dagli arredi rubati, le rivendevano
ghignando a Roma coll’intermezzo degli Ebrei; fornivano
la Chiesa romana dei metalli e delle perle d’Asia
e di Africa, mentre dal settentrione i Veneziani
facevano pari traffico con Roma, dopo di aver ricavato
le loro mercanzie da Bisanzio.




Non soltanto al san Pietro erano dedicati quei magnifici
doni votivi; di simili ne otteneva anche il devastato
san Paolo; altre chiese della Città e financo
delle province furono regalate in proporzione, e Roma
da questa dovizia di lusso assiro poteva a ragione essere
nomata città «aurea». Oltre a questo, la moneta che
Leone IV impiegò nella edificazione della città Leonina,
e di quelle di Porto, di Leopoli, di Ostia e di Ameria,
dimostra che allora il tesoro della Chiesa era più ricco di
quello che fosse più tardi all’età di Leone X; infatti
Leone IV poteva spendere tanti milioni, traendoli massimamente
dalle rendite dirette dello Stato, chè non
ancora si ricavavano considerevoli tributi dai paesi
stranieri, sebbene ognor più crescesse la dovizia per
redditi ricavati dal di fuori, per lasciti di testamenti
e per donativi. In quel tempo i Papi non aggruzzolavano
tesori a beneficio loro proprio, nè ancora le profusioni
ai nepoti s’erano aperta la via: per di più, la
vita della Curia non aveva peranco rinnegata la semplicità

monacale, laonde avveniva che gli scrigni della
Chiesa erano sempre ricolmi, e il suo patrimonio poteva
essere impiegato a scopi così grandi e benefici.




Leone IV, che era stato cardinale dei «santi Quattro
Coronati», ricostruì sontuosamente anche questa basilica.
Ma l’incendio di Roma, avvenuto all’età di Roberto
Guiscardo sulla fine del secolo undecimo, distrusse il
suo edificio, e soltanto poche reliquie se ne sono conservate
nella chiesa che fu rinnovata più tardi‍[140]. Nella
via Sacra Leone eresse a nuovo la chiesa di santa Maria,
che fino allora era stata detta antiqua, ed ebbe quindi
nome di nova. È quella chiesa che, non lungi dall’arco
di Tito, s’eleva fra le ruine del tempio di Venere e di
Roma, e che nel secolo decimosettimo ebbe titolo di
santa Francesca Romana. Nicolò I, che la compiè, ne
adornò la tribuna di musaici; ma è difficile che quelli
che vi si vedono oggidì appartengano al secolo nono‍[141].









Leone estese le sue cure altresì alle chiese ed ai conventi
di altre città. Alcuni dei loro nomi sono meritevoli
di menzione; così vale far cenno del convento di
Benedetto e di Scolastica a Subiaco (che ancor di questo
tempo ha nome di Sub Lacu), il chiostro di Silvestro
sul monte Soratte, le chiese di Fundi, di Terracina e
di Anagni; e per la prima volta nella Biografia di questo
Pontefice viene a galla il nome di Frascati o Frascata.
Esso significa una terra che era omai abitata,
perocchè in essa esistessero chiese parecchie: per tal
modo quel luogo dei monti Albani, dove oggi siede il
vago Frascati, era già fin dal secolo nono coperto di
edificî, ed era appellato con pari nome‍[142].



§ 4.
Lodovico II è coronato imperatore. — Il cardinale
Anastasio è deposto. — Etelvolfo e Alfredo in Roma. — Daniele,
maestro de’ militi, è sottoposto a inquisizione in Roma,
innanzi al tribunale di Lodovico II. — Leone IV muore nell’anno
855. — Favola della papessa Giovanna.



La guerra contro ai Saraceni e le fondazioni di Leone
seppelliscono nell’ombra tutti gli altri avvenimenti
di Roma; pochi soltanto se ne devono registrare durante
questo pontificato. Nell’anno 850, Lodovico II riceveva
nella chiesa di san Pietro la corona imperiale per
mano del Papa, poichè ancor prima Lotario, seguendo
la consuetudine, lo aveva coronato publicamente nella

dieta dell’Impero. Ignoto è il giorno in cui si compiè
l’incoronazione‍[143]. Il novello Imperatore combattè i
Saraceni nell’Italia meridionale, chè nell’anno 852 ei
strinse di assedio Bari; però si ritirò tosto nell’Italia superiore,
e fu conseguenza di ciò che i Romani mossero
loro doglianze a Lotario, lamentando che Lodovico nulla
operasse a difesa di loro‍[144]. Un Concilio che trattò
d’argomento di disciplina, nel Dicembre dell’anno 853,
assorbì per qualche tempo l’attenzione dei cittadini;
in esso si pronunciò condanna contro di Anastasio,
cardinale di san Marcello, e lo si privò della sua dignità
sacerdotale. Da cinque anni egli aveva abbandonato
la sua chiesa, e non era comparso ad onta della
citazione che il Pontefice gliene aveva fatto; scomunicato
nella primavera di quell’anno, era fuggito ad Aquileja,
e senza frutto era stata la ricerca che ne avea
comandato l’Imperatore, poichè Leone lo aveva richiesto
che gli desse in mano il Cardinale‍[145]. Questo fatto dimostra
quanto alto si fosse levato l’orgoglio di quei
preti che s’appellavano Cardinali, e del cui gremio già
da lungo tempo andavansi eleggendo i Pontefici; poco a

poco eglino riuscirono a soppiantare l’influenza dei ministri
di Palazzo, fino a che, più tardi, diventarono essi
il sacro collegio dominatore, ossia il senato ecclesiastico.




Poco tempo dopo, il Papa aveva ragione di allegrarsi
per l’arrivo di due Principi britanni. Etelvolfo
veniva a Roma per farsi consecrare e coronare da Leone,
e con sè conduceva il suo giovane figlio Alfredo,
quel desso che più tardi doveva far isplendere la sua
corona della gloria immortale di eroe e di sapiente. Rimasero
questi Principi un anno nella Città, e il loro
soggiorno fruttò di molti donativi alla Chiesa ed al popolo
di Roma, e giovò a grande incremento della colonia
degli Anglosassoni che aveva tanto sofferto dall’incendio;
il Re liberalmente diede ai suoi concittadini i
mezzi di ricostruire le loro case, e confermò altresì, a
favore della Chiesa romana, l’obolo di san Pietro.




Gli ultimi tempi della vita di Leone IV furono amareggiati
da una controversia, che troppo a fondo dimostrò
la stretta dipendenza in cui Roma era tenuta
sotto la mano dell’Imperatore. Daniele, maestro dei
militi, andava a Lodovico, e proferiva gravi querele
contro Graziano nemico suo, cui mirava a perdere.
Quest’uomo, che era parimenti capitano dell’esercito e
nell’istesso tempo «consiliario e superista» pontificio,
fu accusato di intelligenze traditrici coi Greci‍[146]. Dopo
che i Saraceni avevano saccheggiato i loro due maggiori
santuarî, i Romani facevano udire discorsi assai
acerbi contro l’Imperatore; non avevano riserbo di parole

ingiuriose all’indirizzo dell’Impero franco, il quale (così
senza dubbio dicevano) era stato da loro eletto a difesa
di Roma e della Chiesa; e può darsi che dessero a
capire, meglio essere di restituire l’Impero a Bisanzio.
Per verità gli Imperatori avrebbero potuto far tacere
il mormorìo dei Romani per poco che avessero loro
additato le ruine delle molte città franche e perfino
i ruderi del bel palazzo di Aquisgrana, opera di Carlo
magno, che eglino non avevano saputo difendere contro
ai Normanni. Lodovico aveva omai compreso ancor più
addentro qual fosse l’intendimento degli animi in Roma;
lo stesso Papa era stato accusato di maneggiamenti
contro la costituzione dell’Impero o di propensione a
novità. Leone s’era giustificato con lettere presso l’Imperatore,
ed aveva perfino protestato di volersi assoggettare
a qualunque giudizio, purchè si chiarisse se egli
aveva dato offesa alle leggi dell’Impero. Ove tutti questi
fatti non v’avessero preceduto, l’accusa di un solo Romano
non avrebbe potuto destare tanto furore in Lodovico‍[147].




«Infiammato di grandissima collera», ei corse in
gran furia a Roma, senza dare avviso al Papa ed alla
nobiltà della sua venuta. Leone lo accolse con tutti gli
onori, e aspettò con animo tranquillo l’inquisizione.

Il placito imperiale fu tenuto nelle case di Leone III
presso il san Pietro, dove si radunarono il Pontefice,
la nobiltà dei Romani e quella dei Franchi. Comparvero
accusatori, accusati e testimonî; Daniele fu convinto
di audace menzogna e fu posto in balìa del calunniato
Graziano: ma l’Imperatore lo assolse e gli
ridonò la sua grazia‍[148].




Pochi giorni dopo di questo procedimento morì
Leone IV, addì 17 di Luglio dell’anno 855. Nella storia
della Città quest’uomo illustre tiene il luogo di Aureliano
secondo, grazie l’opera ch’ei diede alla restaurazione
ed alla ampliazione delle mura di essa; a buon
dritto egli avrebbe potuto appellarsi Restaurator Urbis,
e la memoria di lui si raccomanda in Roma al monumento
della città Leonina, ed è splendida per fondazioni
di altre: aver edificato città è per i Principi gloria
eletta, poco meno che quella di averne distrutto.




Una delle favole più meravigliose che abbia inventato
la fantasia del medio evo diede a succeditore dell’operoso
ed energico Leone IV una femmina avventuriera:
per lunghi secoli, Storici e Vescovi, e financo
Papi, e tutto il mondo, ebbero creduto che la cattedra
di san Pietro sia stata per due anni tenuta dalla papessa
Giovanna. Questa leggenda esce fuor della cerchia
dei fatti storici, ma non della storia delle credenze
del medio evo, laonde noi dobbiamo qui in brevi tratti
registrarla.




Narrossi che una bella giovinetta, figlia di un
Anglosassone, quantunque nata in Ingelheim, andasse

a studio nelle scuole di Magonza, e fosse ornata di sì
eletti pregî di mente che se ne rivelasse un genio fuor
dell’ordine consueto. Amata da un giovane scolastico,
celò le grazie del suo sesso sotto la tonaca di frate,
ch’ella vestì a Magonza nel convento di Benedettini, dove
il damo suo era monaco: appararono insieme tutte le
scienze umane; viaggiarono l’Inghilterra, visitarono Atene,
dove la bella travestita s’addottrinò alla sublime
scuola dei filosofi, di cui la fantasia dei Cronisti credeva
che ancor formicolasse quella città. Ivi le venne a morte
l’amante, e allora Giovanna, ossia Giovanni Anglico
come s’era battezzata, venne a Roma. La sua scienza
le ottenne una cattedra di professore alla scuola dei
Greci, poichè in iscuola la favola tramuta la diaconia
che noi conosciamo sotto il nome di S. Maria Scholae
Graecorum. I filosofi romani ne furono ammaliati, i
Cardinali (anche senza sospettare il sesso di lei), ne
andarono in visibilio; ella diventò il portento di Roma.
Però l’animo ambizioso della donna mirava alla corona
pontificia, e allorchè Leone IV fu morto, i Cardinali
convennero nella sua elezione, perocchè niun
uomo credessero degno di porre a capo della Cristianità
più di Giovanni Anglico, esemplare di tutte le perfezioni
teologiche. La Papessa entrò in Laterano, ma il
suo sesso, anche sotto ai santi paludamenti, continuò
a far sentir vive le voci dei suoi istinti, ed ella si die’ in
braccio al suo fidato cameriere. Le larghe pieghe del
vestimento pontificio ne celarono le prime conseguenze,
ma venne tempo che la natura tradì la peccatrice.
Mentre ella moveva in processione al Laterano, giunta
fra il Coliseo e san Clemente, fu assalita dalle doglie

del parto, diede alla luce un bambino, e morì‍[149]. I
Romani inorridendo le diedero sepoltura in quel luogo,
e a memoria dell’avvenimento inaudito ivi elevarono
una statua che rappresentava una donna bella, la quale
teneva in capo la corona pontificia e un bimbo fra le
braccia. D’allora in poi i Papi schivarono di passare
da quel sito, allorchè lungo la via Sacra andavano al
Laterano per prenderne possedimento, e si assoggettarono
ad un formale esame del loro sesso maschile,
seduti sulla Sella stercoraria, che era un fesso sedile di
marmo nel portico del Laterano‍[150].









Questa rozza favola fu parto dell’ignoranza, dell’avidità
di racconti da romanzo, e forse anche dell’odio
che i Romani sentivano contro la signoria temporale
dei Papi. Vi si ravvisa l’età dei Mirabilia, che però
non ne fanno narrazione, ossia del secolo decimoterzo. Il
racconto si foggiò sulla metà di quel secolo, e lo si trovò
per la prima volta interpolato in alcuni manoscritti di
Martino Polono e di Mariano Scoto; indi la fecero loro
tutti i Cronisti, ed ottenne fede sì ferma ed universale,
che intorno all’anno 1400 non si ebbe riserbo di
dar luogo al busto della papessa Giovanna nella serie
delle imagini dei Papi, onde si ornarono le pareti della
bella cattedrale di Siena. La non credibile ingenuità di
tempi, nei quali la critica non ardiva di sturbare la credenza
di qualsiasi favola o di qualsiasi tradizione, serbò
sotto la sua protezione il busto allogato in quel duomo,
ond’esso ivi durò senza ostacolo di sorta, fra quelli degli
altri Papi per il corso di duecento anni, con questa
inscrizione: «Giovanni VIII, donna inglese»: finalmente
il cardinale Baronio indusse Clemente VIII a farnelo
rimuovere; la figura di femmina si mutò in quella di
papa Zaccaria‍[151].









CAPITOLO QUARTO.




§ 1.
Benedetto III è eletto papa. — Nascono tumulti in
Roma a causa dell’elezione pontificia. — Invasione del cardinale
Anastasio. — Fermezza de’ Romani contro ai legati
imperiali. — Benedetto III è ordinato papa il dì 29 del Settembre
855. — Lodovico II, solo imperatore. — Rapporti di
amicizia fra Roma e Bisanzio.



Morto Leone IV, la quiete della Città fu gravemente
conturbata a causa della elezione pontificia. Il numero
maggiore dei Romani sceglieva a papa Benedetto, cardinale
di san Calisto, e lo conduceva con solennità di
processione in Laterano; al decreto di elezione sottoscrivevano
clero e popolo, affine di sottoporlo poi, «come
era consuetudine antica», alla confermazione degli Imperatori‍[152].
Nicolò, vescovo di Anagni, e Mercurio,
maestro de’ militi, ne erano fatti latori; ma per via, Arsenio
vescovo di Agubbio, convertiva quei messaggieri
a differente intendimento. Lo legava amicizia a quel
cardinale Anastasio, ch’era stato deposto per ordine di

Leone IV, ma che, essendo pur sempre uomo potente ed
ambizioso, si struggeva della brama d’impossessarsi
della corona pontificia, e coltivava un suo partito in
Roma. Arsenio trasse dalla sua i nunzî, ond’eglino si
adoperarono alla corte dell’imperatore Lodovico, patrocinando
la causa di Anastasio. Tornati a Roma, dove
già era venuto questo Cardinale, eglino annunciarono il
prossimo arrivo di legati imperiali, e con lui e colla sua
fazione composero i loro piani: capi di questa parte erano
Gregorio e Cristoforo maestri de’ militi, Radoaldo vescovo
di Porto e Agatone vescovo di Todi. Frattanto, i
Missi dell’Imperatore, Bernardo e Adelberto conti, giungevano
nella città di Orta; Anastasio correva loro incontro,
e dietro a lui andavano Nicolò e Mercurio, Radoaldo
e Agatone. Tutti insieme mossero indi a Roma; alla
quinta colonna miliare, presso alla basilica di san Leucio,
s’imbatterono nei messaggieri che erano spediti dall’eletto
pontefice Benedetto, li caricarono di catene, ed allora
Benedetto deputò un altro Duce e un Secondicerio.




I Missi dell’Imperatore (vedasi con che autorità s’impancassero
costoro contro a Roma) comandarono al clero,
alla nobiltà ed al popolo di adunarsi nel dì dopo a san
Leucio, dove si avrebbe loro fatto conoscere il volere imperiale.
Mentre i Romani si affrettavano di andare a quella
volta, s’incontravano coi Conti imperiali, con Anastasio
e colla sua parte, che traeva in ferri Adriano secondicerio,
Graziano superista e Teodoro scriniario. La comitiva,
tutta sonante d’armi, cavalcò attraverso il campo
di Nerone, e, dalla porta di san Peregrino, entrò nella
città Leonina. Roma era messa a grande commovimento;
e intanto che l’eletto Benedetto se ne stava

in Laterano attendendo ciò che sarebbe per accadere,
Anastasio entrava in san Pietro, ed ivi primamente
dava sfogo alla sua rabbia e alle sue tendenze ereticali
d’iconoclasta. Seguendo un costume antico, Leone IV
aveva fatto dipingere sopra alle porte della sacrestia,
un quadro rappresentante il Sinodo nel quale il Cardinale
ribelle era stato deposto. Non s’accontentava Anastasio
di distruggere quella pittura, ma faceva in pezzi
ed abbruciava imagini di Santi, e con un’accetta atterrava
financo le figure del Cristo e della Vergine‍[153];
indi cogli amici suoi correva al Laterano, comandava
che si rompessero le porte del palazzo ch’ei trovava
serrate, e si sedeva sulla cattedra pontificia: nel tempo
istesso, dentro della basilica, sopra un altro trono, stavasi
assiso Benedetto, circondato dei preti a lui fidi.
Anastasio ordinava che ne lo si scacciasse; Romano
vescovo di Bagnorea entrava con uno stuolo di armati
nella chiesa, trascinava Benedetto giù della sedia pontificia,
gli strappava di dosso le vestimenta papali e
lo copriva di oltraggi: indi lo dava in custodia di
alcuni Cardinali che parimente erano stati deposti da
Leone IV. Tutto questo avveniva nel giorno 21 di Settembre
dell’anno 855.









Allorchè si sparse per Roma la notizia di questi
fatti, molti cittadini e preti mossero in gran furia alla
cappella dei Sancta Sanctorum, e vi entrarono dentro
con gran clamore di grida. Il dì successivo, gli aderenti
di Benedetto, prendendo animo dagli spiriti che
correvano fra il popolo, si raccolsero nella basilica Emiliana;
nè li vinsero le minacce colle quali i Conti imperiali,
entrando colle armi alla mano nel presbitero
della chiesa, intendevano di far loro accettare l’Antipapa.
Al giovedì, il popolo si raccolse nuovamente in
Laterano, e ivi protestò con grida concordi di volere
Benedetto, eletto giusta ai canoni‍[154]. Cedettero allora
i legati; Anastasio con vitupero fu cacciato delle case
patriarcali, Benedetto fu liberato con molta allegrezza
del popolo dalla sua custodia, e, fattolo montare sovra il
cavallo di Leone IV, lo trassero in processione alla santa
Maria Maggiore. Fu bandito un digiuno di tre giorni a
penitenza di quant’era accaduto; gli aderenti di Anastasio
si gettarono a’ piedi del Papa implorando mercè,
e nel giorno 29 di Settembre, Benedetto III fu consecrato
in san Pietro, presenti i legati dell’Imperatore‍[155].




Questi avvenimenti furono nunzî di una delle più
terribili epoche del Papato; svelarono le scissure ognor
più minacciose che serpeggiavano dentro della Città,
posero in aperto le fazioni che dividevano la nobiltà e

il popolo, l’ambizione di Cardinali ribelli, le relazioni
che ora andavano facendosi più difficili fra la Chiesa
e l’Impero. Del resto, il diportamento sorprendente dei
legati imperiali, i quali colle violenze volevano porre
nel seggio apostolico un Cardinale su cui il decreto
di un Sinodo aveva pronunciato condanna solenne,
rivelava che l’Imperatore si stava ancora sotto l’impressione
del processo di Daniele e di Graziano, e
viveva pur sempre travagliato di sospetti: perciò ei
bramava d’impedire che il reggimento capitasse in mano
di un Papa d’animo gagliardo com’era stato Leone IV,
e mirava a dare la cattedra di Pietro ad un uomo che
gli fosse creatura devota. Ma il suo proposito fallì contro
alla fermezza dei Romani, e soltanto contribuì a
fare spegnere la reverenza che tribuivasi all’Imperatore.




Precisamente un giorno prima dell’ordinazione del
novello Pontefice, Lodovico era diventato solo Imperatore.
Lotario aveva diviso il suo Impero tra’ figli suoi;
affralito d’animo e infermiccio di corpo, torturato dai
rimorsi (lo spettro del padre suo gli vagolava sempre
davanti con grandi terrori), egli s’era coperto della
cocolla di frate benedettino nel convento di Prüm
presso a Treviri, ed ivi era morto addì 28 del mese
di Settembre‍[156]: la città di Roma non si mostrò pur

accorta di quella morte. Durante il breve pontificato
di Benedetto III, la storia propria della Città è vuota
d’avvenimenti. La Cronica pontificia narra di ripetute
inondazioni del Tevere che recarono gravi devastazioni;
del rimanente essa riempie la Biografia del
Pontefice soltanto colla enumerazione di doni votivi
e di riparazioni di chiese, fra le quali merita che si
tenga nota della restaurazione data alla tomba di san
Paolo ch’era stata distrutta dai Saraceni.




Benedetto coltivò relazioni d’amicizia con Bisanzio.
Un dì l’imperatore Michele spedì a Roma Lazzaro
monaco e pittore, che recava al Pontefice un magnifico
libro degli Evangelî rilegato in oro e coperto di pietre
preziose: era per certo opera delle mani del messaggiero,
che lo aveva ornato di miniature. Possiamo imaginare
che i pittori romani avranno fatto ressa intorno
a questo artista bizantino, per mostrargli i loro lavori
e per averne consiglio o lodi‍[157].








§ 2.
Nicolò I è eletto papa. — Rende soggetto a sè l’Arcivescovo
di Ravenna. — Scoppia lo scisma greco di Fozio. — Relazioni
di Roma coi Bulgari. — Legati bulgari di re Bogori
vengono a Roma. — Formoso va missionario in Bulgaria. — Roma
tenta di farne una sua provincia ecclesiastica. — Costituzione
data da Nicolò I ai Bulgari.



Benedetto III moriva nel giorno 8 di Aprile dell’anno
858, in quello che Lodovico aveva abbandonato Roma,
dove era venuto per ragioni che ci sono ignote. Appena
che l’Imperatore udì della morte del Papa, tornò difilato
alla Città affine d’impedire, colla sua presenza, che la
elezione pontificia avvenisse contrariamente alla legge.
Lodovico seppe indurre i Romani a raccogliere i loro
voti sul diacono Nicolò, uomo di nobile stirpe, figlio di
Teodoro regionario, e illustre per qualità così rare d’ingegno
e di animo, che tenne grandissimo luogo in
mezzo ai Pontefici. L’eletto fu consecrato in san Pietro
sotto agli occhi dell’Imperatore; indi Lodovico, poichè
ebbe assistito alle solite feste dell’ordinazione, si partì
della Città‍[158]. L’estimazione ch’egli dimostrò a Nicolò,
il quale contava molti avversarî fra il clero, e la
gratitudine di cui questo Pontefice non mise indugio
di fargli testimonianza, fanno supporre che i due uomini
fossero legati con vincoli di amicizia personale. Uscito di
Roma, l’Imperatore fe’ sosta in vicinanza a san Leucio,

dove oggidì sono le ruine di Torre del Quinto. Ivi ricevette
visita da Nicolò, che vi andò accompagnato dal
clero maggiore e dalla nobiltà. L’Imperatore gli corse
incontro; lungo un tratto di via condusse per le briglie
il cavallo del Papa, lui accolse ospite nella sua tenda, lo
rimandò con ricchi regali, e quando il Pontefice s’accomiatò,
s’abbassò nuovamente a guidarne il palafreno.
In questo atteggiamento superbo di contra ad un Imperatore
che gli si umiliava dinanzi così profondamente,
Nicolò I diede principio al suo pontificato.




Avvenimenti di gravissima natura resero massimamente
difficile quel reggimento, chè le chiese nazionali
giusto in questo tempo si sollevarono a loro lotte contro
la incominciante monarchia del Papato. Ma Nicolò stette
saldo e risoluto; tenne testa contro a Re ed a Vescovi,
scagliò anatemi contro Bisanzio, diede sapienti costituzioni
a popoli barbari, come altra volta aveva fatto Gregorio
magno; nè baroni o cardinali di Roma osarono di
ribellarsi sotto il severo occhio di lui che li dominava.




Nel primo anno del suo pontificato Ravenna si mostrava
reluttante all’obbedienza. Quell’arcivescovo Giovanni
non prestava reverenza al primato del Papa, e
attentava di farsi independente nel suo territorio, dove
trattava da principe con laici e con preti, incamerava
beni, scomunicava Vescovi, e ad essi ed agli officiali
pontificî vietava che andassero a Roma. Ai nunzî del
Papa protestava, che l’Arcivescovo di Ravenna non era
tenuto di comparire innanzi ad un Sinodo romano: tre
volte Nicolò gliene faceva invito, finalmente lo scomunicava.
Giovanni allora andava a Pavia da Lodovico
imperatore, e dappoi, accompagnato da legati di questo,

veniva a Roma; però Nicolò gagliardamente respingeva
qualsiasi intromissione dell’Imperatore, ed allora
l’Arcivescovo si partiva della Città. Tosto vi capitavano
ambasciatori dell’Emilia e della nobiltà di Ravenna,
chiedendo al Papa che andasse egli in persona a quelle
terre, affine di salvarle dagli arbitrî dell’Arcivescovo e
del fratello di lui‍[159]. Giovanni non s’aspettava la venuta
del Papa, e mentre faceva ritorno all’Imperatore,
Nicolò veniva fra i Ravennati, e rimetteva a quiete i
cittadini col riporli in possesso dei loro beni. L’Arcivescovo
si sottomise; il Papa lo assolse, ma gli impose
obligo di presentarsi a Roma una volta all’anno, gli
vietò di consecrare vescovi nell’Emilia senza che ne
ottenesse licenza da Roma e prima che fossero eletti
dal Duce pontificio, dal clero e dal popolo‍[160]. Gli
proibì di torne tributi e di porre impedimento ai loro
viaggi a Roma, e gli statuì che in tutte le controversie
dovesse assoggettarsi alla sentenza del tribunale
di Ravenna, cui assistevano il Missus pontificio
e il Vestararius di quella città‍[161]. Dopo che Giovanni

ebbe sottoscritto a questi decreti sinodali, partì di Roma,
e Nicolò ne conseguì un vero trionfo, anche da signore
temporale dell’Emilia e della Pentapoli.




Più grave fu la controversia che di questo tempo
ebbe incominciamento contro a Bisanzio, e condusse ad
uno scisma senza riparo, che mise al colmo la separazione
fra Roma e l’Impero greco. Però gli avvenimenti
che vi si associano e nei quali rifulgono i nomi di Fozio
e di Ignazio, escono fuor della cerchia in cui si rinserra la
storia della Città, laonde in questa non ponno accennarsi
che soltanto di volo‍[162]. Nel Dicembre dell’anno 857, gli
intrighi di Barda, ministro onnipossente, avevano indotto
l’imperatore Michele a deporre del suo officio Ignazio, patriarca
ortodosso; e Fozio protospatario, uomo che per dottrina
si levava di gran lunga sopra quella dei tempi suoi,
passava addirittura dal ceto laicale al seggio patriarcale
di Bisanzio. S’accese in Oriente una gran lotta fra i
seguaci d’Ignazio e quelli di Fozio; le fazioni sporsero
appello a Roma; i legati pontificî, Radoaldo vescovo di
Porto (che anticamente era stato fautore del ribelle cardinale
Anastasio) e Zaccaria di Anagni si lasciarono corrompere
dall’oro, e protestarono che l’esaltamento di
Fozio era avvenuto di buona ragione. Il Pontefice scagliò
l’anatema sui traditori dei suoi voleri; convocato un
sinodo romano nell’Aprile dell’anno 863, vi condannò
Fozio, e, minacciandolo di scomunica, gli impose di scendere
del trono patriarcale. Era un via vai di legati fra
Roma e Bisanzio; dalla controversia delle imagini in

poi, Roma non aveva visto fra le sue mura una moltitudine
così numerosa di Greci. Per verità, adesso gli Spatarî
imperiali non recavano più doni di libri magnifici di
Evangelî, ma lettere cui dettavano l’odio e lo sprezzo.
La controversia assunse una piega dogmatica, non sì
tosto che Fozio ebbe formulati gli articoli che egli rinfacciava
alla Chiesa latina, siccome ereticali: il suo digiuno
del sabato, l’uso del latte e del cacio che essa
permetteva nella prima settimana della quaresima, il
celibato dei suoi preti, e soprattutto quel filioque, onde
significavasi la fede che lo Spirito Santo fosse proceduto
anche dal Figliuolo: opinioni e cose che per felice
ventura non scalderebbero più gli intelletti della nostra
età, ma che, in secoli nei quali la gente umana aveva
perduto la virtù di studiare problemi alti e condegni
della ragione filosofica, bastavano a mettere incendio
negli animi e ad evocare quella grande scissura che
or separa per sempre le due Chiese. Fozio, alla sua
volta, scagliò contro il Pontefice l’anatema, ma nell’anno
867, dopo che fu assassinato l’imperatore Michele,
ei fu deposto da Basilio succeditore di questo:
per tal modo l’acerba lotta durò tutt’intiero il pontificato
di Nicolò.




Le contese coll’Oriente rinfocolarono più veementi
a causa anche delle fauste relazioni che Roma contraeva
con un popolo barbarico, proprio ai confini di Bisanzio.
Quando Gregorio magno aveva steso la sua mano paterna
alle ultime terre di Britannia per bandire in
mezzo agli Anglosassoni le leggi della Chiesa romana,
Bisanzio non se n’era dato pur mente; ma che Nicolò
tentasse di accogliere nel seno e nelle costumanze della

Chiesa romana i Bulgari, quest’era intendimento che
doveva destare in altissimo grado la gelosia dei Greci.
Da alcuni secoli quel formidabile popolo slavo aveva
sue sedi sulla riva meridionale ed esterna del Danubio,
in un territorio ubertoso, diviso in dieci comitati. Esso
conduceva vita vagante, saccheggiando le pianure dell’Istro
e le steppe che si stendono fino al Don; aveva
spesso combattuto contro ai Conti franchi in Pannonia,
e aveva trattato seco loro per ragione dei confini; si
spingeva ben dentro nelle province dell’Epiro e della
Romania, e più di un esercito bizantino aveva dovuto
soccombere sotto ai colpi delle sue frecce micidiali. Fin
dall’anno 811, il feroce Re dei Bulgari beveva il suo
vino entro una tazza formata del teschio di un Imperatore
bizantino, mentre sedeva solo a mensa, circondato
dai suoi terribili guerrieri che mangiavano il grossolano
loro cibo, assisi sopra scanni a reverente distanza,
o accoccolati sul nudo terreno‍[163]. Quella coppa era composta
col cranio, cerchiato in oro, dell’ipocrita Niceforo
che aveva rovesciato del trono Irene imperatrice;
in quell’uso, per la prima volta, esso s’era fatto vase di
qualche generosa cosa. In mezzo alle orde selvagge dei
Bulgari, il Cristianesimo s’aveva sgombrato la via, venendo
di Bisanzio, per opera di Costantino, ossia di Cirillo
apostolo degli Slavi. Re Bogori, che tenevasi in pace
con Lodovico imperatore, nell’anno 861 s’era fatto battezzare

con rito greco sotto nome di Michele; il partito
pagano dei suoi maggiorenti, che aveva attentato
alla sua vita, era stato vinto da lui coll’ausilio dei
Santi celesti, ossia col fendente della sua spada e col
coraggio di lui, guerriero valoroso; ora poi il Re spediva
suoi ambasciatori a Roma‍[164]. S’eran destati dei dubbî
nell’animo suo intorno al modo con cui fosse a darsi
battesimo al popolo dei Bulgari; probabile è che lo mettessero
in forse le contraddizioni dei missionarî che
venivano nella sua terra, dove il prete latino e il greco
facevano a chi più lavorasse l’uno a danno dell’altro;
laonde molte incertezze s’avevano fatto strada nello
spirito ingenuo del Re, che fino a quell’ora aveva tratto
dì felici nella beata ignoranza della sua vita pagana. Il
possedimento della cattedra patriarcale di Bisanzio era
a quel tempo oggetto di un’acerrima disputa fra due
pretendenti, perlochè Bogori si volgeva a Roma, alla
fonte remota e santa della dottrina cristiana, per averne
lume di consigli e soccorso di sacerdoti.




Gli ambasciatori bulgari, che erano gli uomini maggiori
di lor terra, capitanati dal figliuolo stesso del Re,
giunsero a Roma nell’Agosto dell’anno 866. Fra i ricchi
donativi che portavano seco, trovavansi anche le

armi vittoriose che il Re aveva impugnato durante la
sua guerra contro i ribelli; le votava a san Pietro. La
novella di ciò accese peraltro la collera di Lodovico,
che omai s’era istizzito contro il Papa: l’Imperatore
era allora a Benevento. Chiese che gli si consegnassero
le armi e gli altri doni dei Bulgari; può darsi che
ei reputasse non convenirsi tai segni di vittoria al san
Pietro, e li bramava per sè, quali trofei guerrieri di una
nuova provincia della Bulgaria, che egli sperava di riunire
all’Impero suo. Qualche cosa Nicolò ne concedette;
il resto, scusandosi, tenne per sè‍[165]. Del resto i Bulgari
furono accolti a braccia aperte in Roma. Due Vescovi
elesse il Papa, affinchè andassero a portare l’insegnamento
apostolico in Bulgaria; furono Paolo di Populonia
e Formoso di Porto, al quale era serbata più tardi
la corona pontificia. Con loro partì un’ambasceria mandata
a Costantinopoli, che, passando dal regno dei Bulgari,
doveva andare a quella città. Felicemente arrivarono
i nunzî nella contrada, ma i legati che erano
spediti a Bisanzio non furono lasciati passare oltre al
confine, e dovettero tornarsene con vergogna‍[166]. Formoso

e Paolo però andarono battezzando senza posa
turbe intiere di Bulgari; discacciarono i missionarî greci,
indussero il Re ad accogliere soltanto preti latini e culto
romano; ed anzi l’accorto Formoso giunse ad ottenere
che un’ambasceria spedita al Papa, lui domandasse ad
arcivescovo di Bulgaria‍[167]. Ma Nicolò respinse quelle
istanze, perocchè non volesse torre a Porto il suo Vescovo,
e mandò in gran fretta due altri Vescovi e preti
molti alla lontana terra, comandando che l’Arcivescovo
si eleggesse tra questi.




Ancor prima, egli aveva acchetate le dubbiezze puerili
dei Bulgari; e i suoi precetti, raccolti sotto il titolo
di Responsa, formano quasi un codice di costituzioni
civili accomodate all’uso di una nazione rozza; la loro
ragione pratica e mite è tale da ispirarci altissima reverenza
della mente del Papa. Avvi appena un dovere o
una evenienza della vita civile su cui gl’inesperti Bulgari
non chiedessero consiglio; domandavano quale dovesse
essere il rito delle loro nozze, quale il tempo in cui
potessero consumare l’atto conjugale, a che ora dovessero
pranzare, come vestire, se potessero giudicare gli
uomini delinquenti: ond’è che fanno sovvenire dei selvaggi
del Paraguay e della costituzione impartita a queste
genti dai Gesuiti. Dicevano che fin allora avevano
costumato di inalberare come vessillo nelle loro battaglie
una coda di cavallo, e chiedevano che cosa dovessero introdurre
fra loro in cambio di questo simbolo di cavalleria
turchesca: il Papa alla coda di cavallo sostituiva

la croce. Narravano che prima di appiccare la mischia
avevano usato di ogni sorta di incantesimi pagani per
impetrare dagli Dei il trionfo; il Papa consigliava loro
che, a vece di quelle ceremonie, pregassero nelle chiese,
aprissero le carceri, liberassero gli schiavi e i prigionieri
di guerra, mandassero consolati i deboli afflitti. Chiedeva
il Re se fosse cristiano costume quello suo di pranzare
superbamente solitario, separato dalla Regina e da’ suoi
guerrieri; rispondeva il Papa ammonendolo all’umiltà
e dicendogli che gli antichi Re famosi avevano accondisceso
a cibarsi alla stessa mensa coi loro amici e coi
loro schiavi. Allorchè poi gli rivolsero una domanda,
ch’era piuttosto d’ordine politico che pratico, quando
cioè gli chiesero quali Vescovi dovessero venerarsi da
veri patriarchi, Nicolò afferrò la propizia opportunità per
rispondere con discorso lungo e con voce alta sì, che
stuzzicasse le orecchie anche a Bisanzio. Primo di tutti
i Patriarchi, disse, è il Papa di Roma, la cui Chiesa fu
fondata dagli apostoli Pietro e Paolo; tiene luogo secondo
Alessandria, dacchè fu costituita da Marco santo;
terza è Antiochia, perocchè Pietro, prima di venire a
Roma, abbia governato quella Chiesa. Sono questi i tre
Patriarcati veramente apostolici. Per contro, Costantinopoli
e Gerusalemme non possono pretendere a tanta
autorità; la sede di Costantinopoli non ebbe a fondatore
apostolo alcuno, e il Patriarca di questa città appellata
novella Roma, è nomato pontefice soltanto per
favore degli Imperatori, non già per intima ragione di
diritto‍[168].









Questi e simiglianti articoli conteneva la costituzione
data da Nicolò I ai Bulgari; fu essa uno dei più
mirabili monumenti del pontificato di questo uomo illustre,
monumento eziandio dell’operosità pratica e dell’accortezza
della Chiesa romana, la quale, tutto ad un
tratto, senza violenza d’armi e di tribunali, seppe introdurre
lingua e costumi romani in un paese che, da
dopo i tempi di Valente e di Valentiniano, non era stato
più calpestato da alcun uomo latino: così la Chiesa di
Roma imprendeva a guadagnarsi una novella provincia
nel remoto Oriente. In verità, le relazioni che si conchiusero
tra Nicolò e re Bogori, pur d’indole sì diversa, non
furono per Roma meno gloriose delle vittorie che un dì
Trajano aveva riportate su re Decebalo in quelle terre
che il Danubio bagna. Però la provincia di Bulgaria non
rimase lungo tempo sotto il dominio religioso di Roma;
per forza naturale delle cose cadde in balìa dei Greci.



§ 3.
Si contende a cagion di Gualdrada. — Nicolò condanna
il Sinodo di Metz, e depone Guntero di Colonia e Teutgaudo
di Treviri. — Lodovico II con grande ira viene a Roma. — Le
sue soldatesche commettono eccessi di violenza nella
Città. — Arroganza degli Arcivescovi tedeschi; fermezza e
trionfo del Papa.



Intanto che Nicolò cercava di far romana la giovane
Chiesa dei Bulgari, intanto che combatteva contro allo

scisma di Bisanzio e mirava con grave cura dell’animo
i progressi dei Maomettani in Sicilia e nell’Italia
inferiore, egli si vedeva in pari tempo trascinato ad una
lotta così veemente colla casa regale e colla Chiesa dei
Franchi, che lo prendeva trepidanza perfino di uno scisma
franco. Ne porgevano occasione i casi avventurosi
di alcune donne illustri. Il costume morale publico (se
di esso parlar si possa in quel secolo) era offeso da alcuni
avvenimenti rilevanti, ma non insoliti. Giuditta,
figlia di Carlo il Calvo e vedova di Etelwolfo, s’era
sposata a Etelbaldo figliastro di lei, senza che questa
unione fosse tenuta in conto di immorale. Morto il suo
novello marito, tornava ella in Francia; la donna voluttuosa
destava le brame di Balduino conte, e questi se
la rapiva: re Carlo faceva che un Sinodo pronunciasse
contro a lui la scomunica, ma allora gli amanti
si rivolgevano al Papa, il quale riconciliava con loro
il padre. Nello stesso torno di tempo un’altra femmina
si acquistava nominanza con sue dissolutezze.
Ingiltrude, figlia di Mactifredo conte, maritata al conte
Bosone, fuggiva dalle case del suo sposo, andava lunghi
anni menando nel mondo una vita randagia in mezzo
ai piaceri, e fra le braccia dei suoi ganzi non badava
all’anatema che il Papa le scagliava. Però la sventura
d’una Regina e il trionfo sfacciato d’una concubina regale,
seppellivano nell’ombra le sorti di quelle femmine.




Lotario di Lorena, fratello dell’Imperatore, ripudiava
Tiutberga sua sposa, a cagione di Gualdrada sua amanza.
Questo dramma conjugale levava a grande commovimento
paesi e popoli, Stato e Chiesa, ed offriva al Papa
opportunità di sollevarsi a tanta altezza, che gliene veniva

splendore più chiaro di quello che gli avrebbero
procacciato dispute di dogmi teologici. Il diportamento
di Nicolò I di contro a questo scandalo regio, fu quale si
conveniva ad animo saldo e invitto; in lui la podestà
sacerdotale apparve essere forza morale che salva la
virtù e punisce il vizio: forza per verità necessaria in un
tempo barbarico, nel quale non era ancor sorta quella
potenza della opinione publica che è giudice anche dei
Principi. La rejetta Regina, coperta di onta inventata
dalla calunnia, privata della corona che Lotario aveva
già posto in capo della favorita, invocava il soccorso
del Papa. Questi commetteva al Sinodo di Metz di pronunciare
sentenza, e minacciava di scomunica l’adultero
regale se innanzi a quel tribunale non comparisse. I legati
del Papa, fra i quali trovavasi Radoaldo di Porto,
quegli stesso che dapprima s’era venduto a Bisanzio, erano
inchinevoli alla forza dell’oro, che in tutti i tempi esercitò
sui Romani un’attraenza irresistibile. Eglino pertanto
non produssero le lettere pontificie, ma protestarono
che il matrimonio di Lotario era stato disciolto a buon
dritto, e che Gualdrada gli era legittima moglie: tanto
per far qualche cosa, mandarono a Roma Guntero, arcivescovo
di Colonia, e Teutgaudo di Treviri, affinchè sottoponessero
le deliberazioni del Sinodo al giudizio del
Papa. Fra i molti Vescovi che, cupidi di immunità regali
e di donazioni, secondavano senza coscienza i desiderî
di Lotario, quei due uomini erano i suoi più stretti e fidi:
d’altronde essi tenevano le parti della monarchia per
porla di mezzo fra l’Episcopato e la supremazia pontificia.
Venuti a Roma, produssero gli atti di Metz,
pieni di speranza di guadagnare il Papa colle loro

persuasioni; ma Nicolò per tre settimane non se li lasciava
accostare, indi comandava loro di comparire innanzi
al Sinodo che s’era raccolto in Laterano; e senza
lasciar loro adito di difesa, senza esame, senza accusa,
senza intervento di Vescovi franchi, pronunciava la loro
deposizione e gli scomunicava, in quello che senza più
cassava le statuizioni del Sinodo provinciale di Metz‍[169].
Tutto questo accadeva nello autunno dell’anno 863.




Gli Arcivescovi, frementi d’ira, corsero con quanta
fretta erano capaci, a Benevento, dov’era l’Imperatore.
Si dolsero della violenza patita, gli dissero che nella
persona di loro il Papa aveva offeso Lotario fratello suo,
anzi lui stesso; gli rappresentarono che la signoria
sconfinata del Pontefice minacciava di gran pericolo
la maestà imperiale e la regia, ed eziandio la Chiesa
franca; le loro parole misero il fuoco addosso a Lodovico.
Questi allora mosse tosto con un esercito su Roma,
accompagnato da Engelberga, sua donna, e dai due Arcivescovi,
dacchè egli voleva costringere il Papa a rimetterli
nella loro dignità. Entrò nella Città che era il
mese di Febbraio dell’anno 864‍[170]. Poichè si era sparsa

voce ch’ei veniva con intendimenti ostili, il Papa aveva
ordinato dappertutto digiuni e letanie, e una mestizia
desolata si spandeva per la Città tutta quanta.
L’Imperatore poneva dimora nel palazzo vicino al san
Pietro; ma il Papa non andava a fargli omaggio, e
si teneva chiuso in Laterano, dove attediava il cielo
con orazioni incessanti contro «il malefico Principe.»
Indarno i baroni di Lodovico significavano al Papa
che con quei modi di provocazione malaccorta ei non
faceva altro che aggiungere fiamma alla collera dell’Imperatore;
le processioni non finivano di percorrere
in tutti i versi le vie della Città. Una di esse
s’incamminava verso il san Pietro e stava per ascendere
i gradini dell’atrio, allorchè alcuni vassalli e
armigeri di Lodovico, istizziti dei rifiuti del Papa, si
scagliarono sovra ai preti; li conciarono a nerbate, li
gettarono a terra, rovesciarono i vessilli ecclesiastici,
e fecero in pezzi la croce di sant’Elena, nella quale,
secondo la credenza che allor correva, era racchiuso il
legno della vera croce: quelli della processione si salvavano
dandosela a gambe‍[171]. Un simile spettacolo non
si era mai visto in Roma dacchè aveva avuto fondazione

l’Impero dei Carolingi: parve rotta l’armonia fra il
Papato e l’Impero, e per la prima volta scoppiarono dentro
della Città gli odî di nazione fra Germani e Romani.




Narrò la fama che il Papa in gran secreto si fosse
messo in una barca, e pel Tevere fosse fuggito in san
Pietro, dove avesse passato due giorni e due notti senza
torre cibo o bevanda, e si sparse voce che la morte
avesse colpito il Franco spezzatore della croce di santa
Elena, e che l’Imperatore fosse infermato di febbre.
L’Imperatrice allora s’inframmise fra Nicolò e il suo
sposo per compor pace.




Avuta promessa di sicurtà, il Papa venne alle case
dell’Imperatore, e v’ebbe con lui un lungo colloquio.
Nicolò tornò indi al Laterano, non sciolse però dalla
scomunica gli Arcivescovi, e Lodovico comandò a questi
di tornare in Alemagna. Prima di lasciar Roma i due
prelati tedeschi compilarono una scrittura, in cui protestarono
contro la loro deposizione e contro l’opera
del Papa, e lo fecero con linguaggio sì veemente quale
giammai un Pontefice l’ebbe udito dalla bocca di Vescovi;
vi era espresso con discorso gagliardo l’intendimento
per cui le Chiese nazionali cercavano di ottenere
independenza e di svincolarsi dal primato di Roma. Nell’esordio
del loro libello, che era intitolato ai Vescovi
della Lorena, quei due osavano dire: «Sebbene Nicolò,
che appellato è Papa, che da apostolo si ficca in mezzo
agli Apostoli, che pompeggia da imperatore dell’universo
mondo, ci abbia condannati, tuttavolta, per grazia
di Cristo, egli ha trovato da parte nostra ferma resistenza,
nè poco s’ebbe pentito di ciò che poi fece»‍[172].

Il loro scritto conteneva sette capitoli indirizzati al
Papa: gli autori vi condannavano il suo procedimento
contrario ai canoni, indi ritorcevano l’anatema sul
capo di lui‍[173]. Guntero di Colonia, animo robusto e
risoluto fuor del comune, incaricava Ilduino, fratel suo,
ch’era cherico, di recapitare egli stesso in mano del
Pontefice quella scrittura, e, se questi si fosse rifiutato
di accettarla, di deporla nella Confessione del san Pietro.
Nicolò fece quanto previsto s’era, e Ilduino, tutto circondato
di uomini armati, andò tosto audacemente in
san Pietro per fare ciò che il fratello gli aveva commesso.
I guardiani della Confessione (formavano una Schola loro
propria con titolo di Mansionarii scholae confessionis
S. Petri) si posero all’intorno della tomba dell’Apostolo
per respingerli, ma gli invasori si scagliarono su di
loro, ne lasciarono uno di morto sul terreno, gettarono
la scritta nella Confessione, e, sgombrandosi la via colle
spade, uscirono della basilica.




Questo avvenimento dimostrò che l’Imperatore non
s’era in alcun modo riamicato col Papa. Senza darsene
un fastidio al mondo, Lodovico stavasi spettatore impassibile
dei più feroci eccessi che le sue soldatesche commettevano,
parimente come se fossero state in terra nemica:
saccheggiamenti di case e perfino di chiese,
ammazzamenti, stupri di monache e di matrone. Lodovico
sdegnava perfino di passare la Pasqua in Roma;

partiva della Città, e con maligno intendimento moveva
a Ravenna per celebrare le feste presso all’arcivescovo
Giovanni: questi infatti andava sempre covando i suoi
rancori, memore dell’umiliazione patita in Roma; anzi
con grande animo afferrava l’opportunità delle discordie
sorte fra i Vescovi alemanni e Roma, entrava in buone
relazioni coi prelati scomunicati, e con gran calore attizzava
le ire di Lodovico‍[174]. Queste tempeste avrebbero
atterrato un Pontefice d’animo fiacco, ma non piegarono
la tempra gagliarda di Nicolò: il suo animo orgoglioso
e inflessibile stette saldo colla fortezza di un Romano
antico. Minacciò scomuniche, e furono temute come
folgori vere; i Vescovi di Lorena gli mandarono proteste
di pentimento; Arsenio legato di lui, munito di
lettere indirizzate ai Re, ai Vescovi ed ai Conti, e
fiammeggianti di minacce, andò in Lorena con una
baldanza tale da far ricordare l’orgoglio dei proconsoli
della vecchia Roma. Con una mano quel legato
riconduceva la sposa ripudiata al Re che s’era fatto
trepido per paura dell’anatema, coll’altra gli strappava
dal fianco la donna amata. Il reame, debole e disunito,
abbandonando una cattiva causa venuta a lotta con
Roma, non resistè più a lungo, e diede in mano al Papato
la più splendida vittoria. Tuttavolta non era ancor giunto
a fine l’ultimo atto di questa tragedia; papa Nicolò morì
mentre essa ancor durava, chè soltanto al tempo del suo
succeditore ebbe termine lo scandalo di quel processo‍[175].








§ 4.
Cure rivolte da Nicolò I alla città di Roma. — Restaura
l’Aqua Tocia e la Trajana. — Fortifica nuovamente
Ostia. — Pochi edificî e scarsi doni votivi di lui. — Condizioni
delle scienze. — Editto scolastico di Lotario dell’anno
825. — Decreti di Eugenio II e di Leone IV intorno alle scuole
delle parrocchie. — Monaci greci a Roma. — Biblioteche. — Codici. — Monete.



Durante il pontificato di Nicolò I non si parla di
torbidi cittadini che avvenissero in Roma, ed anzi si
narra che quel suo tempo s’allietasse per pienezza di
prosperità od almeno per ubertà di ricolti. Ai poverelli
si provvedeva satollandoli con generosità; e il Papa,
sì come un Imperatore romano avrebbe fatto, giungeva
perfino a dispensare dei marchi che davano il diritto di
un pranzo a chi li mostrava; erano segnati col nome
di lui e si distribuivano agli uomini indigenti o a quelli
che erano incapaci di lavorare‍[176].




Due acquedotti restaurò Nicolò, l’Aqua Tocia e la
Trajana o Sabbatina, la quale nella città Leonina, da
essa abbeverata, aveva allora nome di acquedotto di
san Pietro‍[177]. Dappoichè Gregorio IV aveva restaurato

questo medesimo acquedotto, convien dire che, dopo
di lui, lo avessero danneggiato i Saraceni, oppure che
Nicolò gli desse una direzione differente e ne facesse una
distribuzione migliore delle acque‍[178]. Il cattivo modo
di fabbricazioni di quella età faceva sì che gli edificî
prestamente decadessero; Nicolò ebbe pertanto necessità
di costruire novellamente financo le mura di Ostia,
benchè soltanto da Gregorio IV derivasse la loro erezione;
e dovette munirle di saldi torrioni, entro ai
quali collocò un presidio. Il terrore dei Saraceni aveva
fatto omai che Ostia si lasciasse in abbandono, laddove

Porto si conservava ancora, grazie alla colonia di Côrsi
che ivi era‍[179].




Il numero mirabilmente scarso di doni votivi e di
edificazioni di chiese cui diè opera Nicolò I, non torna a
disdoro dell’intelletto pratico di questo Pontefice. A detta
del suo Biografo, egli costruì il portico a santa Maria
in Cosmedin; nè v’ha dubbio che Nicolò fosse stato
diacono di quella chiesa, perocchè, sopra tutte le altre,
rivolgesse cura ad adornarla: infatti, oltre alle menzionate
case dei Papi, egli vi edificò anche un bel triclinio.
Da lui derivarono le pitture o musaici allogati nella
diaconia di santa Maria Nuova, edificio di Leone IV; al palazzo
Lateranense aggiunse poi una nuova fabbrica di abitazione,
e presso al san Sebastiano eresse un convento.




Se il Biografo di questo Pontefice avesse avuto
senso di comprendere quello che valeva la cultura scientifica
in Roma, ben avrebbe potuto narrare che Nicolò
provvide al suo incremento. Se non è altro, il Biografo
dà lode al padre di Nicolò per ciò che era stato amico
delle arti liberali e il figliuolo aveva iniziato in cosiffatti
studî; ma siccome aggiunge che il Papa fu per questa
ragione erudito in ogni maniera di sacre discipline, ei
ci vieta di pensare che quella scienza uscisse fuor degli
studî attinenti alle cose teologiche‍[180]. Ad ogni modo il

periodo dei Carolingi s’adorna di chiarissimo pregio,
poichè accolse il generoso intendimento di diradare la
tenebra della barbarie colla cultura delle scienze. Il genio
di Carlo e degli amici suoi iniziati nella letteratura
classica dei Romani, diede agli studî un repentino
impulso, ed i succeditori di Carlo operarono con pari
indirizzo. Ne offre splendida testimonianza l’editto promulgato
da Lotario nell’anno 825. L’Imperatore vi
deplora che, per ignavia degli uomini prepostivi, le
discipline dell’istruzione abbiano cessato quasi in tutte
le terre d’Italia, e comanda la fondazione di nove
scuole centrali per i respettivi territorî; le costituisce a
Pavia (la cui Università, celebre dappoi, certo erroneamente
si attribuisce a fondazione di Carlo Magno), a
Ivrea, a Torino, a Cremona, a Firenze, a Fermo (per il
ducato di Spoleto), a Verona, a Vicenza ed a Forum Julii
(Cividale di Friuli)‍[181]. L’aperta dichiarazione che s’era
spento del tutto l’insegnamento di scuole, fa che s’argomenti
lo stato miserrimo in cui era l’istruzione in
Italia. Di istituti scolastici maggiori non puossi pur
pensare; ciò che si denotava sotto il concetto di doctrina
comprendeva soltanto le cose di religione, e fuor d’esse

tutt’al più gli elementi delle scienze profane, segnatamente
della grammatica.




L’editto di Lotario si riferiva al reame d’Italia e
non a Roma, nè alle province della Chiesa, ma anche
qui v’aveva la istessa ignoranza se pur non era più
grave, sì come lo dimostrano le decisioni di alcuni Concilî
romani. Nell’anno 826, Eugenio II faceva ordinanza
che in tutti i vescovati e nelle parrocchie si raccogliessero
dei dottori che insegnassero con diligenza le scienze,
le arti liberali e i sacri dogmi. Quest’ordinamento
in classi dimostra che si aveva riguardo anche agli
umani studî (artes liberales), facendosene espressa differenza
dalla teologia (sancta dogmata); ma appena egli
era se ne trovavano maestri. Estinto s’era lo studio di
quelle discipline profane, e allorquando Leone IV confermava
nell’anno 853 il decreto di Eugenio, v’aggiungeva
queste testuali parole: «Sebbene, com’è di solito,
rade volte si trovino nelle parrocchie precettori
di scienze liberali, occorre tutta volta che non difettino
maestri della divina scrittura, e istitutori di officiatura
ecclesiastica»‍[182].




Anche in Roma si poteva muovere eguale lamentanza.
Non si fa pur cenno di un maestro, o di scuola alcuna
che ivi avessero qualche rinomanza. Certo è che fin

dal tempo in cui i Benedettini avevano posto stanza
nella Città, s’erano aggiunte scuole ai conventi, e continuava
quella antica Lateranense che loro doveva sua
origine, e nella quale erano stati educati parecchi Papi:
però questi istituti romani non potevano gareggiare colle
scuole di Alemagna e di Francia, quali erano quelle di
Fulda, di San Gallo, di Tours, di Corveia o di Pavia in
Lombardia. Roma non isplendeva per ornamento di
uomini illustri pari a Giovanni Scoto, a Rabano Mauro,
ad Agobardo di Lione, o pari allo scozzese Dungalo che
viveva a Pavia, od a Lupo di Ferrières. Può darsi che
le dottrine giuridiche fiorissero ancora di qualche po’ di
cultura in mezzo a tutte le discipline degli studî profani;
ed invero, dopo dello Statuto di Lotario, dovevano
trovarsi dei professori di giure che fossero addottrinati
nelle leggi di Giustiniano e che le insegnassero in
compendio; nè gli avvocati e i notai potevano essere
del tutto digiuni di scienza della legge salica e di
quella longobarda.




Parecchi Papi avevano posto monaci greci entro a
nuovi conventi; e quelli nella loro lingua materna impartivano
istruzione a’ sacerdoti romani, per guisa che,
se anche non ne profittava la cultura delle lettere
greche, se ne manteneva tuttavia viva in Roma la cognizione
del linguaggio; i Papi in quei seminarî educavano
alcuni uomini che potevano adoperare da nunzî
a Bisanzio, o da scrivani e da interpreti.




Alcune chiese e alcuni conventi di Roma erano forniti
di biblioteche. Durava sempre quella Lateranense,
e il glorioso titolo di «Bibliotecario» s’ode anche nel
tempo della più fitta tenebra. L’archivio pontificio custodiva

gli innumerevoli atti della Chiesa e i Regesti,
ossiano lettere dei Papi, che erano documenti inestimabili
della storia, della lingua latina di quei secoli, e,
può dirsi, della pretta letteratura romana nella prima metà
del medio evo: tesori che nel secolo duodecimo perirono
senza lasciar traccia di sè, e la cui perdita lasciò
nella storia un vuoto profondo, che non è mai deplorato
abbastanza‍[183].




Non vale dubitare che le biblioteche ed i conventi
di Roma possedessero eziandio opere di letteratura greca
e romana; chè esemplari di quei codici dovevano essersi
conservati qua e colà in Roma ancor dopo del periodo dei
Goti, e nel corso del tempo se ne erano per certo tratte
delle copie. I conventi dei paesi di fuori possedevano nel
secolo nono molti tesori di lettere; nell’anno 831 l’abazia
di Centule, ossia di San Riquiero nelle Gallie, di cui
più in antico era stato abate Angilberto, celebrava a sua
gloria di possedere duecento cinquantasei codici, ed è rimarchevole
a sapersi quali libri il Cronista registri fra le
opere profane che ivi si serbavano. Erano Etico, de mundi
descriptione, la Historia Homeri con Dite e con Darete
di Frigia, Gioseffo completo, Plinio il giovane, Filone, le

favole di Avieno, Virgilio; e fra i «Grammatici», di cui
massimamente quell’età era bramosa, Cicerone, Donato,
Prisciano, Longino e Prospero‍[184]. Se di tai libri trovavansi
in Francia, può egli darsi che non ne esistessero a
miglior ragione in Roma? Lupo, abate di Ferrières, nell’anno
855 volgeva a Benedetto III l’ingenua preghiera
che gli mandasse alcuni codici di Cicerone de Oratore,
le istituzioni di Quintiliano, il commento di Donato a
Terenzio: e lo faceva certo che gli restituirebbe senza
dubbio quegli scritti, dopo che ne avesse fatto cavar
copia‍[185]. Soltanto nelle notizie che ci danno i Romani,
non si fa pur motto di codici profani. Se nelle Biografie
dei Papi si tien parola di libri, d’altro non si tratta
che di Evangelî, o di antifonarî, o di messali che solevansi
dedicare alle chiese. A ragione si tenevano in conto
di doni votivi preziosi, e di essi facevasi menzione perfino
nelle iscrizioni funerarie dei donatori. Grande era
la spesa che occorreva per compilare un codice in pergamena,
e la fatica laboriosa di trascriverlo e di alluminarlo,

di gran lunga superava quella che gli orafi o
i fonditori di metalli adoperavano a comporre i loro
candelabri o i loro vasi‍[186]. Monaci periti dell’arte passavano
la loro vita solitaria a copiare di quei codici delle
sacre Scritture e dei Padri ecclesiastici, che eglino, con
amore incredibile e con diligenza di pennello e di penna,
solevano disegnare anzi che scrivere, parte a caratteri
unciali romaneschi in lettere majuscole o minuscole,
parte in più difficili caratteri longobardi; tratto tratto
fregiavano i codici di miniature, e, di consueto, il primo
dei disegni rappresentava lo scrivano, o l’abate che gliene
dava incarico, o tutti e due, col codice in mano, in atto
di offrirlo ad un qualche Santo‍[187]. La difficoltà dei caratteri

non consentiva correntezza di mano al copista,
e lo costringeva a dipingere‍[188]; oltracciò egli ornava
il suo codice di lettere iniziali disegnate con grande arte
in oro e a colori. Di queste opere sottili e belle, condotte
con grande varietà di colori e con dovizie di arabeschi,
fa testimonianza ancora oggidì il celebre Codice carolino
della Bibbia, lavoro del secolo nono, che il convento di
san Paolo custodisce come massimo tesoro suo‍[189].




Siffatti codici rivelano in pari tempo l’indole di

quell’età in cui l’arte lottava contro a una barbarie profonda,
le cui tracce sono segnate nelle sue fatture goffe
e ancor sempre stecchite di durezza. La tempra del secolo
nono e dei secoli successivi, come quella dei popoli
Dorici, degli Egiziani e degli Etruschi antichi, ha qualche
cosa di figurativo, di enimmatico e in generale di simbolico;
lo dimostrano manifestamente il disegno e i
caratteri della scrittura, l’uso dei monogrammi apposti
nei documenti e nelle monete, e la consuetudine degli
arabeschi. La moneta massimamente rivela in un modo
sempre più fisso e preciso l’imagine della vita publica
della sua età, e i denari pontificî di questo tempo sono
impressi di caratteri bruttissimi nella scrittura e nel
disegno‍[190].








§ 5.
Roma è immersa nella ignoranza. — I Romani sono
superati dagli Arabi, dai Greci, dai Franchi e dai Tedeschi. — Soltanto
il Papato ha suoi Cronisti. — Il Liber Pontificalis
di Anastasio. — Sua origine e suoi caratteri. — Traduzioni
di Anastasio dal greco. — Biografia di Gregorio magno scritta
da Giovanni Diacono.



Se l’Anonimo di Salerno fosse venuto a Roma nel
tempo di Nicolò I, egli non avrebbe saputo numerarvi
una schiera di trentadue filosofi, com’egli afferma di
averne contato in sull’anno 870 nella florida Benevento‍[191].
Se Erchemperto, che fu continuatore della
Storia dei Longobardi di Paolo Diacono, fosse uscito del
suo dotto monastero di Monte Cassino (dove splendeva
allora per grande valore l’illustre abate Bertario), e fosse
venuto a Roma, lo avrebbe indotto a spavento l’ignoranza
dei frati e dei cardinali: se Fozio, il patriarca
di Bisanzio ch’era stato scomunicato da Nicolò I,
avesse mosso suoi passi a Roma, il lume della sua
scienza avrebbe sfolgorato come un portento in questa
città, dove non era più alcun Romano, il quale sapesse
distinguer per nome le statue dei savî e dei poeti dell’antichità,
che annerite e mutilate duravano ancora
in piedi nel cadente foro di Trajano.









Di contro alla cultura scientifica di Costantinopoli,
Roma aveva cagione di coprirsi di vergogna profonda;
perfino quei Saraceni d’Africa, che avevano messo a ruba
i tesori del san Pietro e del san Paolo, potevano tenersi in
conto di semidei se si paragonavano ai Romani ignoranti,
e se guardavano alle università ed ai filosofi, ai teologi
ed ai grammatici, agli astronomi ed ai matematici
che fiorivano a Kairewan, a Siviglia, ad Alessandria,
a Bassora e a Bagdad, Atene maomettana dell’Oriente.
Lo splendore prodigioso della cultura dello spirito appo
gli Arabi, influiva a infondere vita a Bisanzio. Questa
città, sempre animata di uomini cavillatori e di sofisti,
di pedanti e di fanatici, aveva un grande mecenate in
quello stesso Cesare Bardane, che aveva discacciato il
patriarca Ignazio; e nei suoi Principi, quali furono
Leone il filosofo e, più tardi, Costantino Porfirogeneto
figliuolo di lui, trovava discepoli zelanti di una sapienza
pedantesca: in Fozio possedeva un novello Plinio o un
Aristotele di età barbarica, il quale nella sua celebre
«biblioteca» custodiva compendî e lavori critici che
comprendevano lo stillato di dugentottanta Autori; e
non era che una piccola parte della sua scienza.




I Bizantini avevano la coscienza della purezza, pur
sempre relativa, della lingua greca, e questa fu che conservò
la loro vita scientifica per un corso di secoli, ancora
dopo che l’idioma latino si fu estinto: pertanto eglino
guardavano con disprezzo alla barbarie di Roma. Michele
imperatore, in una sua lettera indiritta a papa
Nicolò I, gettava a larga mano lo scherno sui Romani,
a cagione del loro latino che egli chiamava linguaggio
«da Barbari e da Sciti»; e il modo che esso era

parlato in bocca del popolo, o scritto dai notai e perfino
dai Cronisti, dava del resto buon giuoco ai motteggi
dei Bizantini eruditi. Il Pontefice rispondeva in
un latino bello assai; fossene egli l’autore oppure la sua
segreteria sempre esperta di stile, fatto sta che vi si
metteva tutta l’arte a comporlo, e per fermo era la
migliore apologia che oppor si potesse. E il Papa aveva
agio di rispondere acconciamente all’Imperatore, essere
ridicola cosa ch’egli pretendesse per sè il titolo di
Imperatore dei Romani se non ne sapeva parlare la
lingua, e se perciò barbarica l’appellava: tuttavolta gli
argomenti che il Papa adoperava a difendere l’idioma
di Cesare, di Cicerone e di Virgilio, sono rettoricumi frateschi,
o attinti per ragione gerarchica all’autorità della
religione cristiana e della croce, il cui titolo J. N. R. J.,
diceva, era scritto in latino‍[192].




Financo quei popoli di Germania e di Gallia, cui
i Romani davano nome di barbari, continuavano a coprir
Roma di vergogna, perocchè essi progredissero nella
cultura del linguaggio e della scienza dei Latini: agli
occhi dei cardinali della Città, un Incmaro di Reims
passava per un vero miracolo. Muta s’era fatta in Roma

la voce della poesia, fosse di tema religioso o di subbietto
profano; ma nel tempo stesso in cui a mala pena avveniva
che i Romani possedessero tanto ingegno da comporre
qualche epigramma per i musaici delle loro chiese,
per le porte della loro Città o per i sepolcri dei loro morti
con un’accozzaglia di ritmi e di vocaboli barbarici, Cronisti
franchi, quale era Ermoldo Nigello, dettavano le
loro Storie in versi latini; e preti tedeschi, i cui padri
erano vissuti tuttavia nel paganesimo, scrivevano nella
gagliarda lingua primitiva del loro popolo, e poetavano
quelle armonie evangeliche, di cui oggidì ancora
ammiriamo la tempra originale. Nessun’opera teologica
si compilava più in Roma. La storia della Città,
la trasformazione memoranda che avea subita da Pipino
e da Carlo in poi, non trovava pur un annalista, e
intanto che Alemagna e Francia e la stessa Italia meridionale
(dove nel venerando Monte Cassino si dava
opera a scrivere la storia) ivano producendo un gran
numero di Croniche, la ignavia oppure la ignoranza
dei monaci romani seppelliva la Città in una tenebra
profonda.




Peraltro, giusto in questo tempo, il Papato raccoglieva
la sua Cronica antichissima, e in parte vi comprendeva
tutto quello che ha maggiore importanza per
la città di Roma di quell’età. Dopo che s’era costituito
lo Stato ecclesiastico, dopo che aveva avuto incremento
la potenza non solo dei Pontefici, ma anche dei Vescovi,
i cui vescovadi erano altrettante ricche immunità, facevasi
sentir più potente la necessità di tramandare ai
posteri la storia delle Chiese, composta in una serie
ordinata dei loro Vescovi e in forma di loro biografie.

Il bisogno non era specialmente proprio di un solo paese,
avvegnachè questo istesso tempo producesse parecchie
collezioni di tal foggia, che avevano tutte a fondamento
i cataloghi delle vite dei Vescovi, le loro lettere, i loro
Regesti ed altri documenti. Fuor di Roma Agnello raccoglieva
e scriveva la sua Storia dei Vescovi di Ravenna,
opera barbarica ma preziosa, che sta a fianco del
Liber Pontificalis; e Giovanni, diacono napoletano,
compilava le Biografie dei Vescovi della sua bella terra
natìa. Così appartiene pure a quest’epoca la collezione
celebre delle Vite dei Papi, che è nota sotto il nome di
Anastasio.




Anastasio ebbe il titolo di «bibliotecario», che lo
distinguette dal ribelle Cardinale dell’istesso suo nome;
visse a’ tempi di Nicolò I, e tuttavia a quelli di Giovanni
VIII. Se non abbia dettato di sua mano altre biografie
fuor di quelle dei suoi contemporanei, forse da
dopo di Leone IV, e, sopra tutte, quella di Nicolò I, che
è per vero dire assai poco copiosa, è pur probabile ch’ei
raccogliesse il restante; per lo meno la tradizione ebbe
raccomandato al nome di lui questo lavoro. Le Biografie,
che hanno cominciamento da san Pietro fondatore
del vescovato di Roma, furono, dal terzo secolo in poi,
continuate in forma di registri riuniti in ordine di calendario
e di cataloghi sugli anni di reggimento e sulle
geste dei Papi: dopo di Gregorio magno, a compilarle,
si trasse giovamento anche dalle epistole e dagli
atti dei Pontefici. In tal guisa, da questa materia sempre
più perfetta e abbondante ebbero origine le Biografie
dei Papi continuate in forma officiale, e, durante il periodo
dei Carolingi, contengono dovizia massima di notizie.

La loro tessitura non ha la forma degli annalisti,
e questo ne rende difficile l’uso; sono un ammasso mal
composto di notizie assai esatte delle edificazioni e dei
doni votivi di Roma, e di veri avvenimenti storici. Brutto
ne è lo stile al paro della trattazione, e la lingua è ben
diversa da quella della segreteria romana, di cui l’andatura
spigliata, franca e robusta ci induce a meraviglia
anche adesso, quando leggiamo i Regesti di Nicolò I e di
Giovanni VIII, che per buona ventura giunsero fino al
tempo nostro. Ma il valore di quelle Biografie è inapprezzabile,
avvegnaddio sieno ricavate dalle origini più
sicure e genuine; e, senza di esse, la cognizione della
vita del Papato e altresì della città di Roma, sarebbe
per lunghi secoli involta in completa oscurità. Ora il
Liber Pontificalis nella nota sua forma s’interrompe
colla vita di Nicolò I, così che, abbastanza presto nella
nostra Storia, avremo a deplorare l’inaridirsi di questa
fonte. Vi fanno seguito soltanto le aggiunte Biografie
di Adriano II e di Stefano V, che sono attribuite a
Guglielmo bibliotecario‍[193].




L’ingegno di Anastasio era vasto a sufficienza perchè
eclissasse col suo splendore i Romani suoi contemporanei.
Siccome s’intendeva di greco (e questo bastava

per dargli fama d’erudito), ei traduceva la Cronografia
di Niceforo, Giorgio Sincello, Teofane ed altre
opere di letteratura ecclesiastica greca. Ebbe un solo
emulo nel suo concittadino Giovanni diacono, perocchè
questi non fosse meno di lui saputo nel greco, e fosse
inoltre ornato di maggiore ingegno letterario. Scrisse
questi la Biografia di Gregorio magno, giovandosi degli
atti dell’archivio Lateranense, e vale che si noti come
una tale monografia fosse compilata precisamente nell’età
dei Carolingi, e dopo che il suo Autore era sopravvivuto
al pontificato di Nicolò I, il quale per operosità
e per grandezza richiamava alla mente la ricordanza
di Gregorio. Quella scrittura è un lavoro di concetto
originale, e mirabilmente differisce dall’arida forma
di tutte le altre Biografie dei Papi. L’Autore dà
nel rettoricume e corre con fervida imaginativa; tenta
miseramente di essere elegante e copioso; però rivela
qualche cognizione di letteratura antica‍[194].









CAPITOLO QUINTO.




§ 1.
Principia la supremazia di Roma. — Lo Stato della Chiesa. — Decretali
pseudo-Isidoriane. — Nicolò I muore nell’anno
867. — Adriano II è fatto papa. — Lamberto di Spoleto
entra con violenza in Roma. — Nemici di Adriano dentro di
Roma. — Delitti di Eleuterio e di Anastasio, e loro punizione.



La fiacchezza personale dei succeditori di Carlo, le
loro passioni, le lotte con cui si disputavano la monarchia
che la feudalità ruinava senza speranza di salvezza,
avevano, intorno a questo tempo, fatto crescere di assai
l’autorità del Pontefice. La sua dignità santa spiegò
con Nicolò I così alti sensi di grandezza e di ardire,
che pochi Papi soltanto ne ebbero pari. Natali illustri,
bellezza di corpo, cultura eletta, per quanto concedeva
il suo tempo, rendevano compiuta la persona di lui,
e, da dopo di Gregorio magno, nessun Papa era stato,
come egli fu, favorito dalla fortuna che si rende soggetta
la forza. A lui riuscì di umiliare la Podestà regia e l’Episcopato;
e l’Impero affralito discese ad una sembianza
di forma priva ognor più di valore, allorquando la sua
corona toccò a Lodovico, che fu privo di discendenza e

che seppellì, per così dire, l’Impero in quelle guerre
energiche sì, ma minute e senza fine, ch’ei combattè
nell’Italia meridionale. Nel Pontificato invece alitava
il pensiero della monarchia ecclesiastica universale,
quello che più tardi ebbe vita con Gregorio VII e compimento
da Innocenzo III. Il concetto che Roma era
centro morale del mondo, continuava a dominare con
tradizione indestruttibile: e, quanto più adesso l’Impero
andava perdendo di unità e di potenza, quanto meno
esso era capace di formare dentro di sè il centro politico
delle comunità dei popoli cristiani, tanto più facilmente
il Pontificato andavasi confermando nella pretensione
di essere anima e principio informatore della Republica
cristiana, ed i Principi temporali si abbassavano a farsene
organi mutevoli e caduchi.




Necessità di avvenimenti e un grande impulso storico
avevano indotto il Papato a rinnovellare la podestà
imperiale romana, ma, appena che questa era fondata, incominciava
la lotta secreta dell’ordinamento ecclesiastico
contro al sistema politico. Se l’Imperatore romano avesse
potuto governare da monarca cristiano, come fatto avevano
Costantino e Teodosio, se fosse stata spenta ogni
autonomia delle province, allora il Papa avrebbe potuto
dividere coll’Imperatore la signoria, a lui lasciando il
laborioso reggimento temporale, e per sè tenendo il dominio
spirituale. Ma la forza delle tendenze proprie
alla natura umana creava nel mezzo della monarchia di
Carlo una moltitudine di potenze separate fra sè, che
tutte elevavano ostilmente il loro capo contro al Papato
e all’Impero; l’indole di nazione, le Chiese, i Duchi, i
Vescovi nazionali, i Re, i diritti, le franchigie, i privilegî

e le immunità di ogni maniera, erano principî di
naturale disgregazione e di ragioni individuali che indicevano
guerra ai sistemi: laonde resero debole l’Impero,
perocchè l’unità sua fosse soltanto di fattura meccanica,
e il suo fondamento restasse pur sempre di natura materiale
e peritura. Per lo contrario, il principio morale e
indivisibile del Papato, ad onta di passeggiere sconfitte,
aveva tanta potenza da signoreggiare quei principî; non
interrotto di tempo, nè ferito all’interno da rivoluzioni
politiche, esso vinse sempre e rivinse i suoi avversarî,
la Monarchia regia, l’Episcopato, l’Impero. Ed infatti
la fede della gente umana, sola potenza cui nelle cose
della terra nulla resiste, venerava nel Papato un’origine
non terrena ma sovrumana, e lo paragonava all’asse
del mondo religioso, cui nessun crollo valeva ad infrangere.




La coscienza della monarchia di Roma s’incarnò
nella persona di Nicolò. Sebbene si possa affermare che
il possedimento dello Stato della Chiesa e della Città
(di cui l’Impero aveva dato conferma), non avesse importanza
essenziale in riguardo al primato religioso, ei si
deve però confessare che esso giovò gagliardamente agli
intendimenti del Pontificato, gli concesse independenza
preziosa, e gli compose una sede di valore inestimabile.
Il possedimento di un grande reame in qualsivoglia
altra parte del mondo, non avrebbe mai dato al Papato
quel fondamento che esso ottenne grazie al suo
piccolo territorio, che aveva Roma per città capitale.
All’età di Nicolò I i patrimonî di san Pietro erano
proprietà tuttavia intatta della Chiesa, e il tesoro di
essa riboccava di dovizie immense. I predecessori del

Pontefice avevano fondato città e armato eserciti e navigli,
avevano conchiuso una lega italica, difeso e salvato
Roma, ed egli, da re, dominava poderoso sopra le
bellissime terre che si stendono da Ravenna fin giù a
Terracina. Vien detto che Nicolò, primo dei Papi, si
coronasse della tiara; però soltanto più tardi la superbia
sconfinata de’ suoi successori la cinse di un triplice
serto‍[195]. Per l’animo di un tal uomo, veramente temprato
alla monarchia, la corona non aveva cosa alcuna
di strano, ma nella corona egli mirava significarsi assai
più che il simbolo dello Stato temporale, che la
Chiesa possedeva e presto doveva perdere. La falsa donazione
di Costantino aveva prestato buon servigio alle
pretese dei Papi, e la estensione che quella goffa astuzia
aveva dato a tali pretese, mostrava in pari tempo massimamente
fin dove giungevano le idee del Papato. Però,
maggiore importanza ebbero le Decretali pseudo-Isidoriane,
che accolsero nel loro testo la donazione. Questa
meravigliosa raccolta di molte lettere e di decreti favoleggiati,

che s’attribuivano a Papi antichi, interpolati
in una collezione di atti di Concilî, fu supposta opera
del celebre Isidoro di Siviglia, ed ebbe origine sulla metà
del secolo nono: Nicolò fu il primo Papa che se ne
servì a codice dei diritti pontificî‍[196]. Essa forniva
propriamente la Chiesa di privilegî siffatti che la
affrancavano onninamente dallo Stato; poneva la Podestà
regia profondamente al di sotto di quella pontificia,
al di sotto perfino dell’autorità vescovile, ma
nel tempo stesso sollevava il Papa al di sopra dell’Episcopato,
dacchè prefiggeva che non potessero obligarlo
le decisioni dei Sinodi provinciali: gli dava
facoltà di giudice supremo dei Metropoliti e dei Vescovi,
il cui officio e la cui autorità, sottratta alla influenza
regia, doveva essere subordinata ai comandamenti
papali: in una parola, attribuiva a Roma la
dittatura del mondo ecclesiastico e religioso. Nicolò I
afferrò con lieta avidità quelle false Decretali; avvisò
che gli prestavano le armi più formidabili a combattere
i Re e i Sinodi provinciali; e sopra ambedue queste
potenze egli trionfò, nel tempo stesso che l’Imperatore,
il quale pur comprendeva il pericolo onde era
minacciato il principio politico, non potè essere altro
che spettatore della vittoria pontificia.




Allorchè il grande papa Nicolò I scese nella tomba,
addì 13 di Novembre dell’anno 867, la sua morte fece

sensazione profonda. Il mondo gli diè testimonianza di
averlo temuto ed ammirato‍[197], ma coloro che erano
stati colpiti o minacciati dei suoi fulmini, alzarono il
capo con gioia, sperandone libertà e annullamento dei
decreti papali.




I Romani furono concordi ad eleggere Adriano,
uomo vecchio d’anni e cardinale di san Marco, figlio
di Talaro, della famiglia di Stefano IV e di Sergio II.
I legati dell’Imperatore presenti in Roma ebbero a
male che non gli avessero invitati ad assistere alla
elezione, ma furono acchetati colla protesta che i Romani
non avevano leso i diritti della corona, e che la Costituzione
ordinava bensì la confermazione imperiale
dell’eletto, ma non prescriveva che la sua elezione si
compiesse innanzi agli occhi dei legati‍[198]. Ne furono
soddisfatti; l’Imperatore confermò la elezione, e Adriano
II fu consecrato papa nel giorno 14 di Dicembre.




Egli fe’ onore all’inizio del suo pontificato concedendo
un’amnistia. Permise che alla sua prima messa
assistessero alcuni dei preti che erano stati scomunicati
dal suo antecessore; fra gli altri era il famoso cardinale

Anastasio, ed altresì Teutgaudo di Treviri: a questo
ei perdonò, perocchè avesse mostrato pentimento del
suo peccato e gli statuì a dimora una cella nel convento
di sant’Andrea nel Clivus Scauri‍[199]. Alcuni prelati
accusati di alto tradimento languivano in esilio;
l’Imperatore aveva pronunciato il bando anche contro
i Vescovi di Nepi e di Velletri, ed è argomento per
cui si nota come egli esercitasse in tutta la sua pienezza
l’autorità imperatoria; Adriano ora otteneva che si
restituissero alle loro sedi. Altri Romani laici erano
stati cacciati nelle galere come rei di maestà; anche di
loro il Papa conseguiva liberazione. Ei sembra che durante
la vacanza della sede, parecchie persone fossero
state vittime di accuse, false o vere che fossero, portate
agli orecchi dei Missi imperiali; chè fin d’allora ogni
interregno produceva anarchia di cose, e dava adito alla
tirannia dei potenti‍[200]. Ne dava prova un avvenimento
assai meraviglioso. Poco tempo prima che Adriano fosse
consecrato, Lamberto, duca di Spoleto, era irrotto con

violenza nella Città. D’intesa coi malcontenti di Roma,
dove abitavano parecchi uomini potenti Longobardi e
Franchi, che avevano perfino titolo di Duchi, nè forse
sapendo che la elezione era stata confermata, Lamberto
osò di far cosa che sorpassava di gran lunga la sua autorità.
Questa infatti, fondata nella Costituzione imperiale,
consentiva al Duca di Spoleto il diritto che alla
morte del Papa vigilasse alla nuova elezione; e pare massimamente
che il Duca a quest’epoca facesse quasi da
vicerè nelle cose romane‍[201]. Entrato in Roma, ch’era
indifesa, Lamberto si comportò da conquistatore; confiscò
beni della nobiltà e li vendette o regalò ad uomini
Franchi; die’ il sacco a chiese ed a conventi, e
permise che i suoi armigeri rapissero donzelle romane
della Città e dei dintorni: indi se ne andò. Il Papa
scrisse all’Imperatore dolendosi, e scomunicò tutti quei
Franchi e que’ Longobardi che avevano chiamato Lamberto,
o che gli avevano dato mano a saccheggiare la
Città. La invasione dimostrò che sull’Impero de’ Carolingi
pendeva omai la dissoluzione, e schiuse l’età delle
tristi desolazioni d’Italia, delle lotte dei Duchi disputantisi
Roma, e della guerra di fazioni divampanti nella
Città stessa, di cui presto dovremo dire‍[202].









Lodovico trovavasi allora nell’Italia meridionale.
Egli aveva bandito una leva universale dei vassalli italiani,
perocchè intendesse assalire in Bari i Saraceni;
ed era in procinto di cominciare la sua campagna dalla
Lucania‍[203]. Di colà udì i lagni dei Romani, ma gli
mancò il tempo di punire Lamberto, togliendogli il
ducato; forse non volle; lo fece soltanto nell’anno 871,
e per altre ragioni.




Nei primi momenti del suo pontificato, Adriano II
ebbe a sostenere prove gravissime; quei suoi nemici
che erano stati aderenti del morto Pontefice, gli invidiavano
la tiara; spargevano il grido che egli, fatto
pauroso per temenze umane, volesse annullare quegli
atti del suo predecessore, che avevano sollevato a tanta
altezza la podestà pontificia. Ei fece presto a reprimere
quelle voci; acchetò coloro che erano fautori della autorità
romana, accertandoli che non diserterebbe la via
di Nicolò I; se li guadagnò ordinando publiche preci
per il defunto e dando solenne confermazione ai suoi

decreti; e comandò che si compiesse la basilica onde
Nicolò aveva incominciato l’edificazione. Mentre ei così
pacificava gli amici del suo predecessore, ne inacerbiva
gli avversarî, che ora gli davano, con doppio senso, soprannome
di «Nicolaita»‍[204].




In mezzo a questo partito, che aveva suo sostegno
nei Franchi, primeggiavano il cardinale Anastasio e il
fratel suo Eleuterio, uomini della più eletta nobiltà, figli
del ricco vescovo Arsenio, il quale si crucciava non poco
che il figliuol suo fosse stato scomunicato da Leone IV,
e per causa di Nicolò I avesse perduto la tiara. Prima
che fosse entrato negli ordini sacri, Adriano aveva avuto
una figlia di legittimo matrimonio; divenuto papa, aveva
promesso la donzella in moglie ad un patrizio romano.
Eleuterio, ve lo inducesse l’amore oppure l’odio, rapiva
la fidanzata e se la sposava. Il Papa oltraggiato, non potendo
punire l’uomo potente che si era chiuso nel suo
forte palagio, mandava lettere pressanti all’Imperatore,
chiedendo che mandasse suoi legati a far giustizia
del reo. In pari tempo, il padre del rapitore correva
a Benevento, ove intendeva guadagnarsi con suoi
tesori il favore dell’avara Imperatrice, ma ivi la morte
rattamente lo colpiva. Venivano frattanto in Roma i
Missi imperiali, ed Eleuterio era preso da sì furibonda
ira che pugnalava la figlia del Papa e Stefania madre
di lei, la quale, costretta o volonterosa, era andata insieme
colla figliuola. Gli Imperiali s’impadronirono dell’assassino
e gli mozzarono il capo.









Sotto l’impressione di questi fatti terribili, lo sventurato
Adriano congregò un Sinodo. Pronunciò nuovamente
la scomunicazione contro Anastasio, cui non a
torto si attribuiva una parte nel delitto del fratel suo, e
lo minacciò di anatema se si fosse allontanato più di
quaranta miglia dalla Città, o se si avesse ingerito in
qualche funzione di chiesa. Il Cardinale ricevette il
decreto, addì 12 di Ottobre 868, nella basilica di santa
Prassede, e giurò di sottomettersi alla sentenza‍[205].
Erano avvenimenti i quali dimostravano fino a che segno
di arroganza omai si spingesse la nobiltà romana: frenata
allora tuttavia dall’autorità imperiale, essa doveva
strapparsi la signoria sulla Sede apostolica, non appena
che quella si fosse spenta in Roma.



§ 2.
Rinnovansi le controversie a cagione di Gualdrada. — Spergiuro
di Lotario. — Umiliazioni ch’ei soffre in Roma. — Sua
presta morte. — Lodovico imperatore, nell’Italia meridionale. — Concetto
dell’Imperium in quell’età. — Lettera
di Lodovico all’Imperatore di Bisanzio. — Smacco che l’Impero
riceve a Benevento. — Lodovico viene a Roma. — È
coronato una seconda volta. — I Romani proclamano che Adalgiso
di Benevento è tiranno e nemico della Republica.



Adriano continuò, con pari fermezza d’animo, l’opera
che Nicolò aveva incominciato. La storia della
Chiesa loda la energia con cui egli combattè le contrarietà

dei Vescovi, ma noi non possiamo, neppure
di volo, soffermarci a dire del celebre ottavo Concilio
ecumenico, che nell’anno 869 fu tenuto a Bisanzio
sotto la presidenza dei legati pontificî, e dove ebbero
confermazione i decreti di Nicolò I riguardanti la deposizione
di Fozio‍[206].




Frattanto, causa la debolezza morale dei Principi,
seguiva a crescere la potenza dei Papi. Le loro armi,
folgori di scomunica battute sulla incudine della superstizione,
si facevano poderose ogni dì più. La malaugurata
passione che Lotario nutriva per una cortigiana
aveva aperta una breccia profonda nell’autorità regia;
Nicolò era passato arditamente dalle ruine di quella,
e Adriano ve lo seguiva con eguale pertinacia. Tosto
dopo che Tiutberga era stata restituita alla sua casa
conjugale e a’ suoi diritti di sposa, la infelice Principessa,
maltrattata dal marito e angosciata per gravi
sofferenze dell’animo, era fuggita a Carlo il Calvo, e
aveva protestato a papa Nicolò di voler rompere i suoi
legami con un Principe tiranno, di voler cercar pace
nel silenzio di un chiostro: ma invano; quella tragica
vittima di un dogma, era condannata ad una tortura
senza fine. Il Papa aveva niegato di concederle che si
separasse dall’adultero consorte, se Lotario anche da
parte sua non si fosse assoggettato a legge di celibato;
scomunicava Gualdrada, e mandava una lettera di fuoco

a Lotario, minacciandolo di eguale condanna‍[207]. Il
Re, forte soltanto nella sua debolezza per una femmina,
chinò il capo a queste umiliazioni, e supplicò il Pontefice
che lo ammettesse alla sua presenza in Roma, dove
sarebbe venuto per giustificarsi: il Papa glielo divietò‍[208].
Come Nicolò fu morto, Lotario si rivolse al suo succeditore,
sperando di piegarlo ai suoi desiderî, e sembra che Adriano
gli concedesse di venire a Roma. Il Re pregò l’Imperatore
di intercedere presso il Papa, affinchè volesse separarlo
da Tiutberga e gli permettesse di sposare Gualdrada;
e gli annunciò che sarebbe andato a visitarlo. Nel Giugno
dell’anno 869 Lotario giungeva infatti a Ravenna,
ma i messaggieri dell’Imperatore, che era affaccendato
nell’assedio di Bari, gli significavano che non procedesse
più avanti, poichè il loro signore non voleva avere di
quei rompicapo. Però l’uomo ammaliato d’amore, pensava
soltanto alla felicità che lo aspettava fra le braccia
di Gualdrada e per la quale egli avrebbe prodigato tutti
i tesori del suo regno; nulla lo trattenne, corse al fratello,
profuse supplicazioni e donativi, finchè guadagnò
alla sua causa l’imperatrice Engelberga. L’Imperatore
chiese allora ad Adriano che venisse a Monte Cassino,

ed Engelberga ivi accompagnò il cognato. Lotario tentò
di vincere il Papa con gran doni, ma non seppe cavarne
altro costrutto fuor della comunione che Adriano gli porse
nel dì primo del Luglio 869, dopo che il Re con faccia
tosta ebbe solennemente giurato di non essersi più accostato
a Gualdrada dopo la scomunica di lei‍[209]. Engelberga,
da Monte Cassino tornò al marito; tornò il Papa a
Roma, e Lotario senza vergognarsi gli tenne dietro alle
calcagna. Obbrobrioso fu il modo onde entrò nella Città;
nessun prete mosse ad incontrarlo; colla sua accompagnatura
guizzò a capo basso nel san Pietro, e, senza
che alcuno lo salutasse, pose dimora nel palazzo vicino,
le cui camere non avevano pur avuto un po’ di pulitura
dalla granata‍[210]. Il Papa gli negò che assistesse alla
messa, ma lo invitò a mensa in Laterano, e per beffa
ricambiò i ricchi donativi regî col presente di un vestimento
di quella foggia che era appellata «Laena», di
una palma e di una «ferula»‍[211]. Il debole Principe
con quelle contentezze partì di Roma per proseguire il

suo viaggio a Lucca; qui giunto, egli e le genti del suo
seguito ammalarono delle febbri estive; procedette fino
a Piacenza, e vi morì nel giorno 10 di Agosto. La sua
morte fu tenuta in conto di punizione, che il cielo aveva
inflitto allo spergiuro ed alla lussuria.




Mentre adesso Carlo il Calvo e Lodovico il Tedesco
si gettavano sul patrimonio del morto, il Papa aveva
opportunità di levarsi contro a loro come se fossero stati
predoni, perocchè l’Imperatore, cui ne veniva il danno,
lo avesse pregato di frapporsi paciere. Infatti, la guerra
contro ai Saraceni teneva sempre Lodovico occupato nell’Italia
meridionale, e finalmente ei conquistava Bari,
dove faceva prigioniero lo stesso Sultano nell’anno 871.
La gelosia dei Greci, che in quell’impresa importante
gli avevano prestato fiacco soccorso, si accese perciò di
maggior livore; e Basilio scriveva a Lodovico una lettera
sprezzante, in cui gli negava il titolo di «Basileus»,
e con ironia gli dava nome di «Riga.» Notevole è la
risposta che gli diede Lodovico; noi vi ci riportiamo
per far conoscere in che concetto si tenesse l’Imperium
romano a questa età, e per mostrare che, di confessione
propria dello Imperatore, la santità della dignità imperiale
omai si derivava dal crisma, con cui era consecrata
per mano del Pontefice.




«I nostri zii», diceva, «gloriosi Re, ci appellano
Imperator, e non ne sentono gelosia, quantunque d’anni
sieno più vecchi di noi, avvegnaddio essi volgano
mente al crisma e alla consecrazione onde noi per volontà
divina siamo saliti all’Imperium romano, mercè
l’imposizione delle mani e l’orazione del Pontefice. Uno
è l’Imperium del Padre, del Figliuolo e dello Spirito

Santo, di cui è parte la Chiesa costituita sulla terra;
nè di questa il reggimento Iddio concesse a te od a me
esclusivo, ma ad ambidue, che dobbiamo comporre una
sola unità»‍[212]. E parlando del modo con cui i Re dei
Franchi hanno ottenuto l’Imperium, soggiunge: «Noi
l’abbiamo ricevuto dall’avo nostro, non, come tu pensi,
per usurpazione, ma per volontà di Dio, per sentenza della
Chiesa e del sommo Pontefice, per la imposizione delle
mani e per lo crisma. Tu però dici che noi dobbiamo
appellarci Imperator dei Franchi e non dei Romani, ma
tu dei sapere che se non fossimo Imperatore dei Romani,
nemmanco potremmo esserlo de’ Franchi. Per
verità, dai Romani conseguimmo questo nome e questa
dignità, avvegnacchè appo di loro primamente splendesse
questo culmine di autorità suprema; e con essa
avemmo il reggimento divino del popolo e della Città,
e la missione di difendere e di esaltare la madre di tutte
le Chiese di Dio, da cui la stirpe degli avi nostri prima
conseguì l’autorità regia, indi quella imperiale‍[213].
Infatti, i Principi dei Franchi s’appellavano dapprima
Re, indi Imperatori, ossiano quelli che tali furono unti
dal Papa col santo olio. Così il bisavolo nostro Carlo
magno, per la unzione datagli dal Papa, per l’amore

che lo ispirava, primo del nostro popolo e della nostra
stirpe fu nomato Imperatore e diventò l’Unto del
Signore; a maggior ragione lo fu egli, quando spesse
volte altri giunse allo Imperium senza opera divina
espressa nella consecrazione pontificia, la dignità imperiale
ottenendo soltanto per elezione del Senato e del
popolo. Anche senza di questa elezione, taluno fu elevato
al trono imperiale, soltanto per acclamazione dei
soldati; altri in differente guisa s’impadronì dello
scettro imperatorio di Roma. Che se tu mal dicessi dell’opera
del Pontefice romano, potresti allora censurare
anche Samuello, perocchè egli, rigettando Saulle che
aveva prima consecrato, non ebbe riserbo di unger re
Davide.»




Dopo di avere istituito questi maestrevoli paralleli
fra il repulso Saulle, ossia l’Imperatore greco, e Davide,
ossia il Re de’ Franchi (si ricordi che Carlo magno
godeva di esser chiamato David), egli conchiude
dicendo al Bizantino: «Noi giungemmo dunque al romano
Impero grazie alla nostra ortodossia; i Greci, per
lo contrario, lo hanno perduto per colpa della loro cacodossia;
nè soltanto hanno abbandonato la Città e la
sede dell’Impero, ma anche il popolo romano, e financo
ripudiarono la lingua romana, e si gettarono al forestierume»‍[214].




Questa lettera, scritta con arguto ingegno da un
prete, è il documento più importante che si posseda

riguardo al concetto dell’Imperium romano dopo di
Carlo magno. Riferendosi al tempo passato, dalla catena
delle ipotesi storiche la lettera ricava una conseguenza
ben chiara. La duplice usurpazione commessa a danno
della legittimità, Davide che soppianta Saulle, si copriva
adesso col manto della grazia di Dio e dell’opera
sua, significata nell’autorità del sommo sacerdote della
religione. Il crisma che l’Imperatore riceveva, derivava
da quella stessa fonte onde era stato consecrato il maggiordomo
dei Franchi quando aveva rapito la corona ai
Merovingi; e poichè i diritti della legittimità non potevano
tollerare l’esistenza di tutte le altre fonti giuridiche
ricavate dalla ragione politica o dalla forza degli
avvenimenti, si cancellava quei diritti invocando come
titolo la volontà divina. Per vero, Lodovico rammenta
tuttavia con frase generica i Romani quali sorgente
dell’Imperium, ma li ricaccia assai nell’ombra, e, mentre
più non si dà pensiero dell’elezione avvenuta per
opera del popolo o della dieta dell’Impero, ei si appella
sempre di bel nuovo al giudizio della Chiesa ed al crisma
del Papa. Questa idea in parte discendeva dall’arte politica
degli Imperatori stessi, i quali preferivano di far
derivare la loro dignità dalla consecrazione pontificia,
cioè da Dio, anzi che dalla elezione di vassalli fattisi
ognora più temerarî, i quali bramavano di rendersi soggetto
l’Impero, e indebolivano il reame di Carlo, e lo
frastagliavano in pezzi per farsi potenti sui ruderi di
esso. Più tardi avvenne, che l’Impero si concepì sorto
in via assoluta dalla consecrazione pontificia, e accadde
che i Papi poterono protestare, la podestà imperiale
essere largita soltanto da loro, nè più, nè meno che

un feudo; essere emanazione della loro autorità suprema
di sacerdozio.




Un’inaudita opera di violenza in questo istesso anno
871, manifestava al mondo, quanto l’Impero avesse
omai perso della sua maestà. Il vincitore di Bari, il
salvatore dell’Italia meridionale era andato coi tesori
del raccolto bottino a Benevento, in quello che il suo
esercito si sparpagliava per sottomettere alcune città
ribellate. La sua donna Engelberga, i maggiorenti ed
i guerrieri suoi irritavano i Beneventani con loro angherie
di ruba e colla loro oltracotanza. Adelchi, principe
della terra, cupido dell’oro predato ai Saraceni, formava
l’ardito disegno d’impadronirsi dell’Imperatore, che
spesso aveva offeso con sue inobbedienze, e di cui temeva
le ire: il giogo imperiale sopportava egli di mal animo,
e nell’odio aveva compagno tutto il mezzogiorno d’Italia,
dove covava la ribellione. L’Imperatore fu sorpreso
nel dì 25 di Agosto nel suo palazzo, e dopo uno spettacolo
selvaggio di pugna e di difesa che durò tre giorni,
Adelchi s’impadronì dell’ospite imperiale, della sua donna
e di tutti i Franchi. Tolse loro tutti i tesori, li sostenne
in carcere per quasi un mese, e costrinse Lodovico a
promettergli con giuramento solenne di non entrare più
con eserciti nel ducato di Benevento, e di non torre
mai vendetta dell’offesa sofferta. Indi ripose in libertà
i prigionieri, solo quando giunse ad atterrirlo la novella
che i Saraceni erano sbarcati a Salerno. Così l’Impero
era maltrattato e vilipeso dagli stessi vassalli suoi‍[215].









La notizia di questo vitupero sollevò un chiasso indicibile.
I giullari tolsero soggetto di cantarne per le vie;
se ne sparse il grido per tutte le terre, e si diffuse credenza
che Lodovico fosse morto. Sitibondo di vendetta,
ma colle mani legate dal fatto sacramento, lieto in pari
tempo di essere scampato da male maggiore, l’Imperatore
riunì le sue milizie sparse. Entrò in quello di
Spoleto, dove depose Lamberto dalla sua dignità di
duca; indi mosse a Ravenna. L’anno dopo, intorno alle
Pentecoste dell’anno 872, venne a Roma. Qui, ed è cosa
che fa meraviglia, cinse ancora una volta la corona, a
causa forse di quelle terre che gli erano venute dall’eredità
di Lotario‍[216]. Ospitato dal Papa in Laterano con

tutti gli onori, gli fe’ preghiera che lo sciogliesse del
giuramento che eragli stato strappato a Benevento:
gli fu concesso in un’adunanza del clero e dei maggiorenti.
Infiammati dai suoi discorsi, quelli che aderivano
a lui od all’Impero, si trasportarono colla mente alle
ricordanze dell’antichità. Il parlamento romano, che di
certo non s’era raccolto fra le rovine del Campidoglio,
ma nella basilica del Laterano ossia del san Pietro, proclamò
essere Adelchi nemico della Republica, e una dichiarazione
di bando fu promulgata contro il vassallo ribelle‍[217].
Però, nell’universale, l’infiacchimento dell’Impero
era visto con secreta gioia. I Romani, gli Italiani, i
Duchi, i Vescovi, i Conti, il Papa, i Saraceni, i Normanni
contribuivano tutti quanti a demolire l’Impero, e allorquando,
cooperandovi il rapido decadimento della casa
di Carlo, ciò avvenne, tempi e avvenimenti terribili
piombarono addosso di Roma e del Papato, il quale tutto
a un tratto dal culmine della potenza cadde nella umiliazione
più profonda.








§ 3.
Giovanni VIII è fatto papa nell’anno 872. — Muore
Lodovico II imperatore. — I figli di Lodovico di Germania
e Carlo il Calvo si contendono il possedimento d’Italia. — Carlo
il Calvo diventa imperatore nell’anno 875. — Decadimento
dell’autorità imperatoria in Roma. — Carlo il Calvo
è eletto re d’Italia. — Fazione tedesca in Roma. — Violenze
della nobiltà. — Formoso di Porto è scomunicato.



Però in quell’epoca Roma ebbe ancora la bella ventura
che si succedessero, uno dopo dell’altro, dei Papi
d’animo valoroso, sì come quelli che l’avevano liberata
dal giogo bizantino. Mentre i reami dei Carolingi erano
tenuti da reggitori sempre più fiacchi, alla cattedra di
Pietro salivano invece uomini che per arte diplomatica,
per fermezza di volontà e per energia di propositi, erano
di loro immensamente maggiori.




Adriano II moriva, e Giovanni VIII, tempra ancor
più gagliarda, figlio di Gundo, romano che forse discendeva
di origine longobardica, era ordinato papa
addì 14 di Dicembre dell’anno 872‍[218]. Anche Lodovico
II imperatore, ultimo dei Carolingi in cui s’accogliessero
forti spiriti e intendimenti degni dell’Impero, passò
di vita di lì a pochi anni. Aveva combattuto a lungo nell’Italia
meridionale, facendo sforzi gloriosi per salvare dai
Saraceni il reame e per comporlo ad unità, ma era stato

incapace di porre un argine all’interno decadimento, che
di necessità doveva derivare dal sistema feudale e dalle
immunità dei Vescovati: morì in vicinanza di Brescia,
addì 12 dell’Agosto 875, ed ebbe sepoltura in santo
Ambrogio a Milano‍[219]. Fu il primo Imperatore del
medio evo che si intricasse nel fatale labirinto delle cose
d’Italia, e, fatto quasi uomo italiano, nella procella di
quei casi sommerse. La sua morte segna un nuovo periodo
nella storia dell’Impero dei Carolingi, che con lui
perdette forza e dignità: ed invero, l’Impero or diventava
un burattino palleggiato dalla mano del Papa e dei
maggiorenti italiani, nel tempo stesso che Italia cadeva
in quelle vicende di contraddizioni, durate fino ai
giorni nostri, che, a motivo della posizione geografica di
questo paese, lo riducono ad essere il pomo della discordia
tra Francia e Germania: e oggidì pure esso somiglia
a quel navigante che, per fuggire di Scilla, intoppa
in Cariddi‍[220].









Lodovico non aveva lasciato altri eredi che Ermengarda
sua figliuola. I suoi zii, Carlo il Calvo di Francia e
Lodovico di Germania vennero a controversia, chè ciascuno
di loro pretendeva al possedimento d’Italia e della
corona imperiale. Un’adunanza dell’Impero, congregata
nel Settembre a Pavia per opera dell’Imperatrice vedova
che prediligeva la parte tedesca, non riuscì ad alcun
risultamento, e le sorti dovettero essere decise colle armi.
I figli di Lodovico, Carlo il Grosso e Carlomanno, erano
protetti dal possente margravio Berengario di Friuli,
che, per parte di sua madre Gisela, era nipote consanguineo
di Lodovico il Pio. Un dopo l’altro eglino scendevano
dalle Alpi per combattere il loro zio, ma costui a
forza d’oro e di bugie sapeva renderli inoperosi. Roma
aveva già guarentito a questo meschino Principe la
corona dell’Impero, chè, ancora al tempo in cui viveva
Lodovico II, di cui Roma aveva temuto e sperimentato
la possanza, la Chiesa gettava il suo sguardo a Francia,
e Adriano prometteva segretamente a Carlo il Calvo,
che, dopo la morte dell’Imperatore, egli non avrebbe
accordato la corona a qualsiasi altro Principe che lui
non fosse‍[221]. Darla ad un Re nazionale tedesco, era

pensiero ancor di là da venire, o pareva pericoloso a
causa dell’associazione troppo prossima d’Italia con
Alemagna; nè Giovanni VIII stava in dubbio di decidersi
per la parte francese, perocchè fosse la più potente
e gli desse speranza di valido ajuto contro agli
ottimati di Roma e contro ai terribili Saraceni‍[222]. Col
mezzo dei vescovi Formoso di Porto, Gaderico di Velletri,
e Giovanni d’Arezzo, invitava Carlo il Calvo a
venire a Roma per ricevervi la corona, e Carlo scendeva
in fretta e in furia. Addì 17 di Dicembre dell’anno
875 il Papa lo salutava con grandi solennità nel
san Pietro, indi, nel giorno di Natale, lo coronava imperatore
dei Romani‍[223].




Così larga moneta profuse Carlo per ottenersi il voto
del Papa e dei Romani, che i suoi nemici lo paragonarono
a Giugurta, il quale aveva comprato il Senato

venale di Roma‍[224]. Poichè ora Carlo, a differenza dei
suoi predecessori, non aveva già ricevuto la corona
d’imperatore dalla volontà di un padre imperiale e dall’elezione
di una dieta dell’Impero raccolta fuor di
Roma, ei sembrava che il suo esaltamento al trono non
avesse altro titolo fuor di quello che gli concedeva il
favore del Pontefice e dei Romani. Gli toccava umiliarsi
a brogliare, nè più nè meno di un candidato, per ottenere
i voti della nobiltà; e il Papa con un linguaggio, di cui
prima d’ora non s’aveva udito mai il simigliante, si faceva
lecito di dire in publico che l’Imperatore romano
era un creato suo‍[225]. Non abbiamo conoscenza perfetta
del trattato che Carlo il Calvo conchiuse colla Chiesa, ma
poichè egli aveva ricevuto la corona dalle mani di un
donatore benevolo, grandi dovettero essere le concessioni
ch’ei fece. Se le donazioni di un Principe senza potenza
avessero avuto pari valore di quelle di un Imperatore

poderoso, di quelle di Lodovico il Pio, ben avrebbero
esse tenuto luogo eminente nella storia del Pontificato,
come diplomi di gran rilevanza‍[226]. Con Carlo
il Calvo, la maestà imperiale cadde profondamente e
obbrobriosamente; quella pontificia si sollevò assai in
alto. Le Costituzioni di Carlo magno e di Lotario diventarono
lettera morta; i diritti imperatorî cessarono
o non furono dappiù di un nome senza efficacia; probabilmente
non fu mandato più nella Città un legato
imperiale permanente; l’Impero presto diventò un fantoccio
nelle mani dei Papi; presto se ne trastullarono
i grandi feudatarî, e presto gli ambiziosi Conti italiani
poterono pavoneggiarsi col serto di Carlo, del cui Impero
eglino erano sorti in condizione di vassalli.




Il novello Imperatore non si fermò in Roma che
fino al dì 5 di Gennaio dell’anno 876. Mosse indi
rapidamente a Pavia, accompagnato o seguito dal Papa
in persona, ed ivi, in un’adunanza dei Vescovi e dei
maggiorenti del reame d’Italia, non soltanto ebbe confermazione

della dignità imperiale, ma altresì, per la
prima volta, conseguì formale elezione di re d’Italia, e
ne fu coronato da Ansperto, arcivescovo di Milano: per
lo contrario i Re antecessori suoi, da dopo di Carlo magno,
vi erano stati eletti unicamente per volere dell’Imperatore
e di una Dieta imperiale delle province non
italiche. Per tal guisa, la elezione di Carlo il Calvo forma
massimamente il polo di un nuovo indirizzo nella storia
d’Italia; con essa si manifestò la potenza sommamente
cresciuta del Papa, dei Vescovi, degli ottimati italiani,
e s’ebbe decisa dimostrazione del sentimento nazionale
cui s’inspirava l’Italia settentrionale‍[227]. Il nuovo
Re eletto dagli Italiani, confidò il reggimento delle cose
italiche a Bosone duca, la cui sorella Richilda egli
aveva menato in donna; poi mosse a Francia per farsi
riconoscere imperatore anche dalla dieta imperiale di
quei paesi, che si congregò nel Luglio a Pontigon: ei
vi si presentò in pompose vestimenta di foggia bizantina,
e dalle mani dei legati del Papa ricevette uno
scettro d’oro, come se fosse stato un feudatario.




Dopochè Giovanni VIII con sì fortunate combinazioni
s’ebbe reso suddita la podestà imperiale, tornossene
di Pavia a Roma, dove lo richiamava l’avanzarsi dei
Saraceni e l’atteggiamento ostile della nobiltà. Alla
vittoria riportata sull’Impero, succedevano condizioni
anarchiche di cose che non avevano parità d’esempio,
per guisa che assai tosto quel trionfo si tramutava in una

deplorevole sconfitta del Papato, il quale non aveva più
un braccio imperiale che lo proteggesse: rare volte la
Storia insultò ai disegni dell’ambizione con un’ironia
parimenti amara, come toccò in quell’epoca ai Pontefici
di Roma. Nella Città v’aveva una parte potente,
d’intendimenti germanici, che coltivava accordi colla
Imperatrice vedova, con Berengario di Friuli, con Adalberto
di Tuscia e col Margravio di Spoleto e di Camerino.
Essa aveva combattuto l’elezione di Carlo il Calvo;
in ispecie poi si sforzava di conseguire independenza in
Roma, e tribolava con ogni maniera di angustie il Papa.
L’indole di questi maggiorenti era educata alla rozzezza
della loro età; ma siccome si trova in società con loro
un uomo che tutti i contemporanei tenevano in concetto
di santo, il vescovo Formoso, s’eleva qualche dubbio sulla
veracità delle accuse che contro di loro furono scagliate.




Formoso di Porto, illustre per la missione che aveva
sostenuto nella terra dei Bulgari, eccelleva per ingegno
e per sapienza fra i preti di Roma, e s’aveva procacciato
l’odio del Papa sospettoso e di molti Cardinali. Allorchè,
poco tempo prima, era stato mandato a Carlo il Calvo
per invitarlo alla coronazione, egli s’era sobbarcato a
quella ambasceria di mala voglia, od altrimenti vi si era
acconciato perchè necessità lo costringeva a navigar con
prudenza e a dissimulare i suoi sentimenti che lo trascinavano
alla parte germanica; avrebbesi potuto temere
che egli aspirasse alla corona pontificia, dacchè, uomo
eminente, possedeva il favore di una grande fazione.
Aveva abbandonato, incerto è il perchè, il suo vescovato
di Porto, laonde gli si moveva rimprovero di aver
congiurato coi Romani contro l’Imperatore ed il Papa.









Quei maggiorenti erano congiunti fra loro per potente
parentela nepotesca. Fra loro erano dei generali della
milizia e dei ministri di palazzo, un Gregorio nomenclatore,
Giorgio genero di lui, Stefano, Costantino e un
Maestro de’ militi di nome Sergio‍[228]. Giorgio aveva
assassinato la sua donna, ch’era nipote di Benedetto III,
per maritarsi con Costantina figlia di Gregorio; l’influenza
del suocero suo e la corruzione dei giudici facevano
sì che ei n’uscisse netto e senza pena. Anche Sergio,
nipote del grande papa Nicolò I, aveva ripudiato la
moglie per imitare l’esempio di un Re adultero, e per
vivere colla sua concubina Walwisindula, femmina
franca. La nuova elezione imperiale e il ritorno del Papa
costringevano questi uomini rei a partire di Roma, nel
tempo stesso in cui i Saraceni davano il guasto alla
Campagna, e scorseggiavano fino sotto alle porte della
Città. Giorgio e Gregorio, prima di andarsene, rubavano
il Laterano e altre chiese, indi, aperta di nottetempo la
porta di san Pancrazio, fuggivano per cercarsi un nascondiglio
nelle terre spoletine. Ciò dava motivo al
Papa di accusarli che avessero voluto mettere i Maomettani
dentro di Roma; ed egli congregava, addì 19
di Aprile dell’anno 875, un Sinodo nel Panteon. Letta
l’accusa, Giovanni pronunciava la scomunicazione contro
a que’ Romani ed al Vescovo di Porto, se non fossero
comparsi entro il termine di un giorno che loro determinava.
Nol fecero; la pena ebbe esecuzione, e Formoso
fu deposto del suo vescovato e di ogni grado

ecclesiastico‍[229]. Non v’ha alcun dubbio che Formoso ed i fuggitivi
Romani fossero in lega col Margravio di Spoleto
e di Camerino, e con Adalberto di Tuscia, chè tosto li
vedremo sotto la protezione di quei Principi, ma improbabile
è che coltivassero traditrici intelligenze coi
Saraceni: almeno Formoso deve andare assolto da questa
accusa‍[230].



§ 4.
I Saraceni danno il guasto alla Campagna. — Giovanni
VIII scrive lettere di doglianza. — Lega dei Saraceni
colle città marittime dell’Italia meridionale. — Splendida
operosità di Giovanni VIII: arma una flotta, negozia coi Principi
della bassa Italia, vince i Saraceni a Capo di Circe. — Condizioni
dell’Italia meridionale. — Giovanni VIII edifica
Giovannipoli in vicinanza al san Paolo.



Da dopo l’anno 876, i Maomettani erano penetrati
nella Campagna romana; saccheggiavano la Sabina,

guadavano l’Anio e financo il Tevere, davano il guasto
al Lazio ed alla Tuscia, e parecchie volte le loro
orde si mostravano fino alle porte della Città. I conventi,
i possedimenti del contado, le Domus cultae, fondazioni
laboriose di tanti Pontefici, erano rasi al suolo;
i coloni tagliati a pezzi o condotti in ischiavitù; la Campagna
si tramutava in un deserto, non fecondo d’altro
che di febbri. Nelle lettere di doglianza, che Giovanni,
duranti gli anni 876 e 877, scriveva a Bosone, a Carlo il
Calvo, all’imperatrice Richilda, ai Vescovi dell’Impero,
al mondo tutto, Roma rinnovella quei gridi di agonia che
aveva gettato al tempo dei Longobardi e di Gregorio;
ma i guerrieri di Maometto erano nemici più feroci di
quello che fossero stati gli uomini di Agilulfo. La Città
poteva a mala pena dar ricetto e pane alle turbe di
fuggenti del contado, di frati e di preti che lasciavano
dietro a sè le loro chiese in cumuli di ruine. «Le città,
le castella, i villaggi sono periti coi loro abitatori; dispersi
e raminghi i Vescovi; dentro delle porte di Roma
si raccolgono gli avanzi del popolo affatto nudo; fuori
non v’ha che aridità e deserto; non ci sovrasta più, lo
tolga Iddio, che la caduta della Città. Tutta la Campagna
è vuota di popolo, nulla è più rimasto a noi od ai
conventi od agli altri luoghi pii, nulla avanza al Senato
romano per sostentamento; e i dintorni della Città
sono devastati così, che non si può scoprirvi orma di
abitatore, neppure un uomo, neppur un fanciullo.» In
questi termini Giovanni scriveva a Carlo il Calvo, che
egli in quelle stringentissime necessità avrebbe desiderato
di mutare in un Imperatore possente, e con supplici
istanze «prostrandosi quasi al suolo innanzi alla

magnificenza di lui», lo pregava di ajuto‍[231]. Ma Carlo
lasciava Roma in balìa al ferro dei Saraceni, sebbene,
allorchè era stato coronato, avesse giurato di proteggerla
col suo braccio imperiale.




Italia tutta capiva adesso di che danno fosse stata la
morte del battagliero Lodovico II, in un tempo nel quale
le condizioni politiche del mezzogiorno agevolavano le
conquiste dei Saraceni. Il sentimento di religione non
aveva opposto impedimento di sorta al traffico e perfino
alle alleanze fra loro ed i Principi dell’Italia meridionale.
Ancora dai tempi di Lodovico II, i reggitori della
bassa Italia s’erano giovati ai loro scopi degli Arabi;
e quell’Imperatore aveva fatto alte lagnanze, che segnatamente
i Napoletani se gli avessero fatti alleati, e che
Napoli fosse diventata una seconda Palermo o un’Africa
vera‍[232]. In tal modo, il lucro dei commerci e il soccorso
che i Saraceni prestavano ai Principotti nelle lotte che
essi combattevano l’uno contro all’altro e contro agli

Imperatori d’Oriente e d’Occidente, facevano sì che
quegli Italiani conchiudessero delle leghe cogli Infedeli:
le stipulavano o le scioglievano secondo che davano le
circostanze. Oltracciò, era loro ben noto l’intendimento
della Chiesa romana, la quale, dopo di Carlo magno,
volgeva cupidi sguardi ai patrimonî di Napoli e delle
Calabrie, levava pretese su di Capua e di Benevento,
e si giovava della immensa confusione in cui erano le
cose della bassa Italia per guadagnarsi colà possedimenti
di terre. Dopo la caduta di Bari, i Saraceni ristretti
a Taranto, avevano mandato nuove armate contro
Italia; la morte dell’Imperatore che gli aveva vinti
aveva sgombrato loro l’impedimento maggiore; eglino
costringevano Napoli, Gaeta, Amalfi e Salerno non soltanto
a conchiuder paci, ma eziandio ad unire le loro armi
a quelle maomettane per assalire le marine dello Stato
ecclesiastico e Roma medesima‍[233]. Solo avversario che
loro si opponesse robustamente, era papa Giovanni. La
operosità che usò quest’anima energica, fu vergogna
pei Re, e lui ornò di splendida gloria guerriera. In verità
che un tanto uomo meritò di esser signore di Roma;
ei vedeva contro a sè armata questa lega terribile, la
quale, dicevasi, faceva rotta contro di Roma con cento
vascelli, eppure non si smarriva di coraggio. Scriveva
lettere pressanti a Carlo il Calvo affinchè gli mandasse
soccorsi, e l’Imperatore gli spediva Lamberto di Spoleto,
che nell’anno 876 era stato riposto nella sua ducea, e

Guido fratello di lui, affinchè lo accompagnassero a
Napoli e a Capua, e lo appoggiassero nei suoi sforzi intesi
a mandar a monte la lega. Ma i due Principi erano
alleati di dubbia fede. Giovanni VIII, sul principio dell’anno
877, andò a Napoli in persona. Con preghiere e
con minacce gli riuscì di far disertare dalla alleanza saracena,
Guaiferio di Salerno; indi entrò in fervidi negoziati
con Amalfi, fiorente già nei commerci e governata
allora da Pulchario, duca elettivo ossia Prefecturius,
e in pari tempo si indirizzò a Gregorio e a Teofilatto,
ammiragli greci, affinchè gli mandassero delle
navi nel porto del Tevere‍[234].




Neppur Gregorio I aveva dato prova di maggiore
energia quando s’era trovato sotto la pressura dei Longobardi:
gli è altresì che Giovanni disponeva in suo
servizio di potenza assai maggiore. Egli stesso armava
ed equipaggiava un naviglio romano, e per la prima
volta potevasi parlare di una marineria pontificia, per
quanto piccola fosse. Quelle navi di guerra avevano ancor
nome di dromone, come a’ tempi di Belisario; di regola
avevano centosettanta piedi di lunghezza, erano munite
di castelli da prora e da poppa, con macchine di guerra,
fromboliere, incendiarie, e da arrembaggio; cento remi
maneggiati da’ galeotti le spingevano al corso, mentre i
soldati marinai stavano nella corsia di mezzo e nei

castelli‍[235]. Il possedimento di questa piccola flotta, che
tenne stazione in Porto, fu orgoglio del Papa; laonde
scriveva egli giubilando all’imperatrice Engelberga, che
non aveva adesso più bisogno di quei di Gaeta, perocchè
egli potesse apparare ajuto a sè stesso‍[236]. Ma gli sforzi
suoi avevano a Napoli esito meno avventurato. Non era
possibile di indurre Sergio II duca, a rompere l’alleanza
coi Saraceni che a lui era tanto giovevole. Il Papa scagliava
la scomunica contro di lui e della sua città, gli
armava contro Guaiferio, e, senza pensarci su gran
fatto, faceva mozzare il capo a ventidue Napoletani prigionieri‍[237].
Tornando a Roma, e vedendo guaste dai
Saraceni le costiere che erano prossime a Fondi e a
Terracina, sostò cinque soli giorni a Roma, indi egli
stesso partì colla flotta da Porto, veleggiò prendendo
il largo, incontrò i Maomettani presso a Capo di Circe,
tolse loro dieciotto navi, liberò seicento schiavi cristiani,
e uccise nemici in gran numero. Fu questa la prima
volta che un Papa movesse a battaglia armato da ammiraglio;

e, mentre or trionfava dei Saraceni, ei volgeva
in pari tempo l’occhio suo alle terre dei Principi
meridionali d’Italia, dove ferveva il disordine, sperando
di sottometterle alla santa Sede‍[238].




S’affrettava d’andare a Traetto, che apparteneva
alla Chiesa, per comporvi una lega di Principi, in
quello che la flotta greca, sotto gli ordini di Gregorio
e di Teofilatto, recava una sconfitta ancor maggiore ai
Saraceni nel mare di Napoli. Tosto dopo, egli attizzava
colà una rivoluzione. Atanasio vescovo, s’impadroniva
di Sergio fratel suo, lo orbava degli occhi, e in quello
stato lo mandava a Roma, dove il Papa lo faceva languire
in un carcere. Il fratricidio, opera di un Vescovo,
fu da lui, Papa, tenuto in conto di un fortunato evento
politico; l’assassino era pagato a peso di quell’oro onde
prima aveva stipulato il patto, e riceveva una lettera
di lode‍[239]. A siffatte enormezze le necessità terrene del

reame strappavano il Pontefice, facendogli dimenticare
quelle virtù apostoliche del sacerdozio, che moralmente
non potevano accordarsi col regno mondano.




Poco dopo però, avvenimenti che succedevano nella
primavera dell’anno 878, costringevano Giovanni VIII
a fuggire in Francia, e facevano tramontare i disegni
che egli andava volgendo sull’Italia inferiore. Innanzi
che lasciasse Roma, ei si vedeva perfino costretto a
comprare la pace dai Saraceni con un tributo annuo
di venticinque mila «mancusi» d’argento‍[240]. Alcun
tempo prima aveva conchiuso un trattato cogli Amalfitani,
i quali in esso s’erano obligati di pagargli l’annua
moneta di diecimila «mancusi», e di difendere con
loro navi la costiera che si stendeva da Traetto a Civitavecchia;
non pertanto egli si crucciava di stizza, dappoichè,
prima che abbandonasse Roma, quella Republica
non aveva ancora adempiuto al patto‍[241]. Tornato di

Francia nell’anno 879, si vide ingannato. Lo scellerato
Atanasio, ch’era in pari tempo vescovo e duca di Napoli
(e perciò in piccole proporzioni riproduceva l’imagine del
Papa), seguiva le vie del fratello Sergio; nè aveva ritegno
di conchiudere alleanza cogli Infedeli, chè questa
giovava a proteggerlo contro all’Imperatore di Bisanzio,
con cui il Papa andava adesso d’accordo. Invano Giovanni
si recava nuovamente a Gaeta ed a Napoli, invano
profondeva ivi il suo oro, invano scagliava il suo anatema
contro il traditore. Anche gli Amalfitani si beffavano
di lui; quegli astuti mercanti tenevano serrati nei loro
scrigni i diecimila «mancusi», protestavano anzi che
per ragione di patto ne avevano eglino un credito di
dodicimila, e continuavano a tenersi le loro navi e a
trattare da alleati coi Saraceni. Giovanni gli scomunicò,
e rade volte un Papa ebbe usato di tanti anatemi quanti
egli lanciò: erano ormai le armi solite che s’affilavano
nell’armeria del Laterano‍[242].




D’allora in poi, ogni anno più, le cose dell’Italia
meridionale, longobarda e greca, andarono peggiorando;
Saraceni e Greci saccheggiavano quei campi ubertosi,
e spesso combattevano, uniti coi Napoletani sotto
la stessa bandiera, contro a Salerno. Pandolfo di Capua,
che si voleva costringere a riverire la signoria suprema
del Papa, chiamava i Maomettani nella sua terra franta
in pezzi‍[243]: così la temenza in cui Principi cattolici

erano messi di fronte alle pretese mondane di un Pontefice,
era una delle ragioni più essenziali che permettevano
ai Saraceni di afforzarsi nel mezzodì d’Italia. Se
si pon mente alla storia di quel paese in quell’età, l’animo
è preso di smarrimento, poichè non vi si mira che audaci
astuzie, ed arti d’inganno, e brutale ferocia d’indole.




Atanasio vescovo fece accoglienze agli Arabi, alleati
suoi contro a Roma ed a’ Greci, tenendoli nelle vicinanze
della sua città, dove eglino si appostarono appiè del
Vesuvio. Vi si fortificarono intorno all’anno 881; posero
stanza in Agropoli prossimamente a Paestum; chiamati
in soccorso da Docibile duca di Gaeta, che viveva
in timore del Papa, ne ottennero primamente di porre
un accampamento presso a Itri, indi piantarono sede
sulla destra sponda del Liri o Garigliano, in vicinanza
alle ruine di quel Minturno, nelle cui paludi anticamente
s’era celato Mario fuggente. Colà si edificarono
un grande castello, e per quarant’anni si mantennero
in possesso di quel terribile nido di predoni. Dal
Garigliano andavano correndo la bella Campagna, facendo
stragi e saccheggiamenti; perfino i celebri conventi
di Monte Cassino e di san Vincenzo sul Vulturno, sedi
solitarie e fiorenti della cultura, erano arsi dalle fiamme,
e per lungo tempo rimanevano cumuli di ruine‍[244].









Per ciò che riguarda Roma, soli documenti di quella
terribile pressura che le davano i Saraceni, rimangono
le lettere di Giovanni. Di questo Papa perì un altro
grande monumento, la cui erezione aveva avuto origine
dal pericolo sovrastante. Giovanni VIII circondava la
basilica di san Paolo con un muro, sì come Leone IV
aveva fatto per il san Pietro. Il colle roccioso che s’alzava
in vicinanza al san Paolo offeriva eccellente appoggio
ad un fortificamento; può darsi che il Papa vi edificasse
un castello, ma, più probabilmente, giovandosi del portico
che dalla porta conduceva alla chiesa, egli cingeva
di muraglia tutto il sobborgo che ivi era, e vi imponeva
nome di «Giovannipoli». Di questo monumento
glorioso non è rimasta la menoma traccia. Nessun Cronista
parla della edificazione della città «Giovannina»,
e notizia della sua fondazione abbiamo soltanto dalla
copia dell’epigramma che leggevasi sopra una porta
della nuova fortezza:




«Qui è il muro salvatore e la porta invitta che
tien lontani i reprobi e fa accoglienza agli uomini pii.
Di qui entrate, genti illustri, vecchi e giovani togati,
popolo sacro di Dio, che movete ai santi limitari della

chiesa. Con rito condegno la edificò Giovanni, vescovo
di Dio, che rifulse di splendido costume e di meriti eccelsi,
e dal nome di Giovanni ottavo papa, la veneranda
città si appella Giovannipoli. L’angelo santo del Signore,
con Paolo principe, segga alla custodia di questa
porta, e ne respinga sempre l’iniquo nemico. Papa
Giovanni, che siede trionfante sulla cattedra apostolica,
la costruì insigne, d’ampio muro cingendola. Così,
dopo morte, a lui si schiuda la porta del regno celeste;
glielo conceda Cristo, Dio misericorde‍[245].»









CAPITOLO SESTO.




§ 1.
Relazioni difficili di Giovanni VIII con Lamberto e
coll’Imperatore. — Il Papa conferma una seconda volta la
dignità imperatoria di Carlo il Calvo. — Sinodi di Roma e
di Ravenna nell’anno 877. — Decreti di Giovanni, riguardanti
i patrimonî. — I beni della Camera pontificia. — Tentativi
infruttuosi di resistenza alla feudalità. — Carlo il Calvo muore. — Trionfa
la parte tedesca. — Comportamento minaccevole
di Lamberto e dei fuorusciti. — Lamberto assale Roma e fa
prigioniero il Papa. — Giovanni VIII fugge a Francia.



I Saraceni e il disordine delle cose d’Italia ci ebbero
distolto un tratto dal por bada agli avvenimenti, che derivarono
dalle relazioni costituitesi fra la Città e l’Impero.
Le difficoltà che premevano su Roma, erano cresciute
anche da questa parte. Lamberto, novellamente
riposto nel suo ducato di Spoleto, faceva quanto era
possibile per aggrandire i torbidi d’Italia, perocchè essi
favorissero le sue speranze rivolte a conseguire independenza,
e potere ancor maggiore. Roma aveva provato
un tempo quanto pesasse la sua mano; i maggiorenti
condannati da Giovanni avevano cercato rifugio presso
di lui, e, come sogliono fare i fuorusciti, lo colmavano
d’instanze affinchè li riconducesse in patria. Fra l’Imperatore
e il Papa era calata una densa nube di sospetti,

ai quali porgevano alimento le mire dei figliuoli di Lodovico
il Tedesco, avvegnadio questi Principi per parte loro
fossero sempre desiderosi di conseguire il possedimento
d’Italia. Perfino i rapporti d’amicizia che esistevano fra
Roma e l’Imperatore greco, i cui generali facevano nuovamente
comparsa nel mezzogiorno d’Italia e spesso erano
vittoriosi, aumentavano le diffidenze di Carlo il Calvo; e
la coscienza della sua debolezza aguzzava il sospettare.
Egli aveva dato ai Romani ragioni sufficienti di deplorare
la sua elevazione all’Impero, e di desiderare che
un altro Imperatore sottentrasse in vece di lui. Le lettere
che Carlo scriveva a Giovanni non possediamo;
ma uno scritto del Papa pone in luce lo stato delle cose.
Lamberto, in nome dell’Imperatore, aveva chiesto ai
Romani degli ostaggi; Giovanni con forte animo gli
aveva niegati. Il Papa protestava di non poter mai credere
che ciò fosse volontà dell’Imperatore, scriveva
a Lamberto che la nobiltà romana preferirebbe la morte
piuttosto che accedere a quella inaudita domanda, lo
pregava che non s’isturbasse di venire a Roma, e lo
accertava che, anche senza l’intervento di lui, il raffreddamento
tra l’Imperatore e i Romani si dissiperebbe,
nè più nè meno che se fosse una ragnatela‍[246].




Il Papa si giustificava tosto dopo del sospetto che
l’Imperatore nutriva sulla fedeltà sua e dei Romani, e

facevalo in quel notevole Concilio che egli raccoglieva
a Roma nel Febbraio dell’anno 877. La necessità lo
rendeva più pieghevole, e lo sprezzato Impero ne guadagnava
ancora una volta d’importanza. Il Sinodo confermava
novellamente la dignità imperiale di Carlo; di tal
guisa dovevano andarne ferite nel cuore le pretese dei
figliuoli di Lodovico di Germania (ch’era morto addì 28
di Agosto dell’anno 876), e volevasi risparmiarne una
scissura nell’Impero. L’angustia in cui lo tenevano i
Saraceni e i profughi, l’aspettazione di soccorso da
parte dell’Imperatore, la temenza di Lamberto e dei
Principi tedeschi, erano cagione che il Papa, tenendo
discorso ai Vescovi congregati, spargesse il suo linguaggio
di espressioni ispirate ad un’adulazione indegna e
invereconda. Poteva darsi che Carlo il Calvo meritasse
qualche lode per le cure che aveva rivolto agli studî
scientifici; la Chiesa romana avrà potuto anche tenere
in pregio quest’omaccino debole, come fatto aveva un
tempo di Onorio, perocchè a lui andasse debitrice di
concessioni parecchie; ma le apologie di Giovanni dovevano
spargere il ridicolo, innanzi agli occhi di tutti,
su questo fantoccio d’Imperatore. Il Papa lo appellava
stella di salvamento che era sorta sulla terra, affermava
che Dio aveva predestinato la sua elezione imperiale fin
da prima della creazione del mondo, e vestiva il meschinetto
monarca di una copia siffatta di splendide virtù,
che neppure un Carlo magno avrebbe potuto reggere a
sostenerne il pondo‍[247]. Sulla fine diceva, essere stato

a causa di queste virtù ch’egli aveva eletto e confermato
Carlo, d’accordo coi Vescovi, coll’illustre Senato,
con tutti i Romani e col popolo togato: rispondevano
i Vescovi acclamando di bel nuovo anche da loro parte
la elezione imperiale‍[248]. Così in basso era caduto l’Impero
del gran Carlo!




Accompagnato dalla sua donna, Carlo il Calvo venne
effettivamente in Italia con un esercito. In vicinanza
di Orba gli fu recapitata una copia degli Atti del Sinodo
di Roma, ed ebbe messaggio che il Pontefice aveva
stabilito di andarlo ad incontrare a Pavia. Giovanni
trovavasi allora a Ravenna, dove nell’Agosto dell’anno
877 aveva tenuto un Sinodo. Fra le deliberazioni di
questo, erano alcune che concernevano l’ordine dei patrimonî
della Chiesa; e s’era promulgato un decreto che
divietava la loro alienazione sotto qualsiasi titolo di natura
feudale. Il concetto di feudum, la cui voce non
era allora peranco venuta in uso, s’esprimeva generalmente
in quella età col vocabolo di beneficium. Beni
fondi erano dati in beneficia; altri erano concessi in

usufrutto con nome di praestaria, in esaudimento d’istanze
scritte (praecarium); e dall’istromento di concessione,
che detto era libellum, quei possedimenti avevano
nome di libellaria‍[249]. La confusione sempre maggiore
di tutte le cose, or che avarizia, e rapacia, e violenze,
e trufferie d’ogni maniera si scatenavano per ottener
possesso di beni e ne creavano titoli innumerevoli, agevolava
le alienazioni e le traslazioni della proprietà; i beneficî
si trasformavano in possedimenti ereditarî di coloro
che ne avevano avuto investitura. Gli ottimati di Roma,
del cui seno erano usciti i Papi, stendevano avidamente
le loro mani sui patrimonî, e, presto assai, i Pontefici
vedevansi costretti di cedere a buoni patti i beni di san
Pietro a uomini del loro partito sotto titolo di locazioni,
perocchè in siffatta guisa eglino pagassero il debito
del loro esaltamento alla sede pontificia, o si cattivassero
aderenti. A impedire questa divisione dei beni
della Chiesa, Giovanni VIII volle dar provvedimento
nel Sinodo di Ravenna. Per ragione di patronato dei
maggiorenti, s’era fatta consuetudine, al tempo dei Carolingi,
d’infeudare conventi o chiese a Vescovi, a Conti,
financo a nobili donne; adesso Giovanni proibiva che
si dessero in beneficî i conventi e i beni che erano in
quel di Ravenna, nella Pentapoli, nell’Emilia, nella
Tuscia romana e nella longobarda; faceva eccezione
per quei soli che erano dati in servigio speciale della

Chiesa romana ad abitatori del Ducato, o che erano
attribuiti alla Camera pontificia‍[250]. I beni di appartenenza
immediata del fisco pontificio erano così precisamente
denotati: il Patrimonium Appiae, il Labicanense
o Campaninum, il Tiburtinum, il Theatinum (ambidue
nel territorio sabinense), il Patrimonium Tusciae,
il Porticus s. Petri (città Leonina), la zecca romana,
tutti i balzelli publici, l’imposta di ripatico, il porto
(Portus) e Ostia‍[251]. Fu statuito espressamente che

questi patrimonî non potessero essere ceduti a titolo di
feudo. La Chiesa romana voleva dare i suoi beni in
affitto, come fino allora aveva fatto, ma indarno si adoperava
essa a combattere il progresso invadente del
principio feudale germanico, da cui, coll’andare del
tempo, doveva derivare l’alienazione assoluta dei possedimenti
conceduti in investitura, e sorgere un gran
numero di pericolosi tirannelli ereditarî.




Posto termine al Sinodo di Ravenna, Giovanni VIII
mosse rapidamente ad incontrare l’Imperatore; con lui
s’imbattè presso a Vercelli, e insieme ad esso andò a Pavia;
ma l’annunzio che Carlomanno scendesse di Germania
con un grosso esercito, mise tutte le paure in corpo
all’imbelle Carlo. Lasciò Pavia più presto che in furia,
e dopo di aver fatto che il Papa coronasse in Tortona la
moglie sua, se la battè in Francia, mentre Giovanni,
dolente che fosse ita in fumo la impresa contro i Saraceni
onde aveva avuto promessa, se ne tornava a Roma‍[252].
Ivi, poco tempo dopo, gli giungeva novella che
Carlo era morto addì 13 di Ottobre, in quello che fuggiva;
alcune polveri che gli mesceva il suo medico ebreo
per guarirlo dalle febbri, lo avevano spedito (così correva
voce) all’altro mondo. Morendo, aveva espresso
desiderio che lo si seppellisse in san Dionigi, ma invece
l’Imperatore di Roma fu chiuso in una botte impeciata
e involta di cuoio, e fu sotterrato nel nudo suolo, in un
romitaggio presso a Lione‍[253].









La morte di Carlo il Calvo recò una subita mutazione
nelle cose politiche. La parte francese soccombette
con lui; trionfò la tedesca. Carlomanno che stavasi con
soldatesche nell’Italia settentrionale, si guadagnava il
voto dei Vescovi e dei Conti affinchè lo eleggessero a
re d’Italia; chiedeva al Papa che gli concedesse la
corona imperiale, nè Giovanni VIII poteva far altro che
palliare le sue vere intenzioni con astuzie di negoziati.
Lo atterriva il partito tedesco che adesso alzava il capo;
i suoi nemici di Roma, i fuorusciti di Spoleto ne giubilavano,
e Lamberto si rizzava minaccioso. Il Papa, preso
di paura, scriveva adesso a quest’ultimo lettere zeppe di
blandizie adulatrici, e ve lo chiamava unico proteggitore
della Chiesa, e difensore suo fedelissimo. Dicevagli, aver
udito che ei volesse ricondurre nella Città coloro che gli
erano nemici, quei Romani che erano stati scomunicati
tre volte; meravigliarsene, giacchè viveva con lui in
buona pace; dispensarsi di dar accoglimento in Roma
così a lui che ad Adalberto, margravio di Tuscia, che
chiamava suo aperto avversario‍[254]. Rispondeva Lamberto
con disprezzo, e poneva in non cale le forme di
onoranza dovute al Papa, fino al punto da dargli soltanto
il titolo di «Vostra Nobiltà», come se stato fosse
un uomo secolare, e di ciò Giovanni si doleva: Lamberto
poi protestava, che ogni qual volta il Papa intendesse

mandargli suoi legati apostolici, dovesse prima chiedergliene
permissione‍[255]. Alla fine, Giovanni dichiarava di
volerne andare a Francia, chè di là avrebbe trattato con
Carlomanno, perchè soccorresse alle necessità sue. Diceva
inoltre, essere motivo di questo viaggio la pressura
che da due anni sofferiva dai Saraceni, e i continui
attacchi degli inimici interiori della Sede apostolica,
che non gli permettevano di rimanere più a lungo
in Roma: e, sotto minaccia di anatema, ammoniva
Lamberto che durante la sua assenza non recasse danno
al territorio di san Pietro, e a Roma, città «sacerdotale
e imperiale‍[256].»




L’imprudente annuncio di un viaggio in Francia,
il quale non poteva avere altro scopo che quello di indurre
Lodovico, figlio di Carlo il Calvo, a levarsi in
arme contro a Carlomanno, e forse anche di dare al
Principe la corona imperiale; oltracciò i maneggi che il
Papa andava tessendo in Francia e dei quali s’aveva
sparsa la fama, indussero Carlo a prendere una subita
risoluzione. Scoppiata era la peste in mezzo al suo esercito,
e, infermatone egli pure, era costretto a starsene in

Baviera inoperoso, nè poteva muovere contro a Roma;
ma Lamberto e i fuorusciti romani non aspettavano
che un cenno di lui per impadronirsi del Papa. Nel
Febbraio o nel Marzo dell’anno 878, Lamberto comparve
di repente davanti a Roma: con lui era Adalberto
margravio di Tuscia, figlio di Bonifacio conte e
sposo di Rotilda, ch’era sorella a Lamberto; col loro
seguito venivano gli esuli romani. Senza far mostra di
intendimenti ostili, Lamberto chiedeva di parlare col
Papa per conto di Carlomanno, e Giovanni era obligato
di riceverlo nel palazzo prossimo al san Pietro.
Frattanto gli Spoletini occupavano la città Leonina, e
vegliavano con loro guardie alla porta di san Pietro
per impedirne di colà l’accesso ai Romani. Il Papa si
vide prigioniero. Mentre, per incutergli timore, le genti
d’arme esercitavano opere di violenza, Lamberto chiedeva
che gli promettesse di eleggere Carlomanno a imperatore:
in tali sensi aveva costretto i grandi romani
a dargli giuramento‍[257]. Ma Giovanni non si lasciò
strappare un’adesione, nè volle perdonare agli uomini
esiliati, laonde per trenta giorni fu sostenuto in prigionia,
e, com’ei si lagnò, fu essa così stretta e dura,
che soltanto dopo ferventi preghiere, gli furono lasciati
accostare maggiorenti romani e vescovi e famigliari

suoi; perfino dovette sofferire penuria di cibo‍[258].
Lamberto alla fine si partì, minacciando di tornare, e
per verità null’altro ebbe ottenuto che di aggiunger
fiamma all’ira del Papa e di affrettare il suo viaggio in
Francia. Andati che furono gli Spoletini, Giovanni
mosse al san Pietro, fe’ trasportare in Laterano i tesori
della Chiesa, velò il maggior altare con una cortina di
cilicio, serrò la basilica, proibì che v’entrasse pellegrino
alcuno, e ne diffuse in tutti alto sgomento‍[259]. Dopo
di avere scritto lettere di doglianza ai Re di Francia e
di Germania, all’Arcivescovo di Milano, a Berengario e
ad Engelberga, e dopo di avere dalla chiesa di san Paolo
minacciato Lamberto di anatema, se per la seconda volta
fosse venuto ad assalir Roma, lasciò la Città, ch’era il
mese di Aprile, montò in una nave, e fuggì in Francia‍[260].








§ 2.
Giovanni al Sinodo di Troyes. — Bosone duca, diventa
favorito suo. — Lo accompagna in Lombardia. — Falliscono
i suoi progetti. — Genio diplomatico di Giovanni
VIII. — Carlo il Grosso è fatto re d’Italia, ed è altresì
coronato imperatore a Roma, nell’anno 881. — Giovanni
VIII muore. — Audacia de’ suoi disegni. — Sua indole.



Giovanni VIII giungeva in Arles, ch’era la festa
delle Pentecoste: ivi lo accoglieva Bosone duca, e
gli faceva accompagnatura nel rimanente del viaggio.
Soltanto in sul principio del mese di Settembre s’incontrò
a Troyes con Lodovico re: nel dì 14 di Settembre,
dal Concilio che s’era ivi congregato, scagliò
l’anatema contro Lamberto e Adalberto, contro
i proscritti romani e il vescovo Formoso, il quale allora,
dopo lungo ramingare, aveva trovato rifugio
presso Ugo abate di san Germano, ed era stato citato
a comparire in persona davanti al Concilio. Indi, il
Papa coronò a re di Francia il balbuziente Lodovico,
e trattò con lui delle cose d’Italia. La inettezza di Lodovico
fe’ crollare tutto l’edificio delle sue speranze;
però un uomo di origine nuova, che accoglieva animo
gagliardo, seppe rianimarle. Bosone, il quale portava
titolo di duca di Lombardia, era stato dapprima cognato

di Carlo il Calvo, ed era adesso sposo d’Irmengarda
unica erede dell’imperatore Lodovico II, cui
aveva condotto in moglie per mire politiche, dopo di
avere avvelenata la sua prima donna: possedeva grandissima
potenza, per guisa che il Papa lo credeva
adatto a tagliar la strada a Carlomanno in Italia.
L’astuto Giovanni confidava di potersi giovare di quell’uomo
ai suoi intendimenti; conchiuse con lui un
patto; gli promise l’appoggio suo perchè ottener potesse
titolo di re di Provenza, gli fe’ travedere da lungi
il lampo della corona imperiale che avrebbe potuto
toccargli, lo tolse per suo figliuolo di adozione, e n’ebbe
promessa che s’adoprerebbe validamente a suo pro
in Italia: vedasi in che labirinto di intrighi politici
le condizioni del principato temporale spingessero i
Pontefici! Giovanni VIII, sitibondo di vendetta, aveva
il sangue ribollente sì, che difficilmente n’ebbero parimenti
arse le vene altri pari suoi; precipitava le cose
con passione cieca, laonde i suoi propositi fallivano, e,
appena che aveva tocco il suolo di Francia, cadeva per
sempre dalla sua altezza.




Pressochè un anno fe’ dimora in quel paese; indi,
accompagnato da Bosone, tornò in Italia‍[261]. A Pavia,

tentò di stogliere i Lombardi dalla fede di Carlomanno,
e poichè adesso Engelberga era divenuta suocera di
Bosone, potè giovarsi della influenza di lei; ma i Conti
e i Vescovi dell’alta Italia, capitanati da Berengario di
Friuli e da Ansperto di Milano, non si lasciarono indurre
a cambiare re Carlomanno con un avventuriero.
I Vescovi lombardi, massime l’orgoglioso Metropolita
di Milano, erano allora bene alieni dal riverire la primazia
del Papa; miravano con occhio sospettoso ciò
ch’ei faceva nella loro terra, e gli resistevano con ogni
maniera di impedimenti. Senza aver conchiuso cosa
alcuna, Bosone tornava pertanto in Provenza, e Giovanni
VIII, senza gloria e amaramente deluso, faceva ritorno
a Roma. Allorchè si leggono le lettere di questo Pontefice
memorando, ei conviene che se ne ammiri la maestria
diplomatica. Era nato uomo di Stato, e possedeva
una siffatta valentìa di garbugli politici, che pochi Papi
l’ebbero eguale alla sua. In mezzo a difficoltà gravissime
di cose, le quali avevano cagionato la divisione dell’Impero
e prodotto un gran numero di pretendenti, egli
spiava attentamente ogni combinazione possibile. Conchiudeva
e rompeva leghe con coraggio temerario;
preso di temenza dei Saraceni e sperando di ricuperare
la Bulgaria perduta, volle aprirsi la via ad un trattato
con Bisanzio, e, senza provar la menoma dubbiezza nell’animo,
riconobbe nuovamente per patriarca quel
Fozio ch’era stato solennemente condannato dalla
Chiesa, e gli diè onoranza di lode. Così sfidò il giudizio
del mondo ortodosso suo contemporaneo, e quello
dei posteri, che perciò lo copersero di imprecazione;
ma i vantaggi temporali gli stavano a cuore più assai

che le sottigliezze dommatiche del filioque. Era uomo
che non sentiva legge di coscienza; avrebbe forse imitato
l’esempio di alcune città dell’Italia inferiore, e, di
nome, avrebbe riposto novellamente Roma sotto l’Impero
bizantino, se tuttavia la cosa fosse stata possibile.
La decadenza miserevole dei Carolingi formava per fermo
un acerbo contrasto collo splendore della dinastia dei
Macedoni, i quali, nell’anno 867, erano saliti con Basilio
I al trono di Bisanzio. Se mai s’era mostrata un’età
favorevole a restaurare nuovamente in Italia la dominazione
dei Bizantini, gli era certo l’epoca del reggimento
di questo Principe; ma il disordine in cui egli aveva
trovato l’Impero e il pericolo onde lo minacciavano i
Saraceni, gli impedivano di mandare ad esecuzione siffatto
disegno. Basilio si accontentava di celiare con lettere
in cui spargeva il sarcasmo addosso agli Imperatori
romani; prendeva Bari, stendeva la mano su Capua e su
Benevento, ma non poteva impedire che l’eroica Siracusa
precipitasse nelle ugne de’ Saraceni, addì 21 di
Maggio dell’anno 878: e il figliuol suo, appellato Leone
il Filosofo, non arrossiva di rimpiangere con lai di molli
anacreontiche la caduta dell’illustre città‍[262].




Tornato a Roma che trovava tranquilla, perciocchè
anche Lamberto vivesse in temenza di Bosone, Giovanni
VIII pensò di prendere finalmente una risoluzione
decisiva. Gli prendeva adesso il ticchio di rimandar pei

fatti suoi il figlio adottivo, e, costretto dalla necessità,
cingeva della corona imperiale Lodovico di Germania,
fratello di Carlomanno infermo‍[263]. Ma egli voleva
almeno un Imperatore che fosse creatura sua, e
pretendeva financo di disporre della corona regia italica
a suo piacimento: così richiedeva il sistema fondato da
Nicolò I, cui egli arditamente intendeva di dare maggior
larghezza. Bandì, per il mese di Maggio, un Sinodo
che doveva congregarsi a Roma, e invitò ad assistervi
anche l’Arcivescovo di Milano. Poichè Carlomanno, così
gli scriveva, non può tenere il regno a causa di sua
grave malattia, è assolutamente necessario che voi
siate presente al tempo prefisso, affinchè noi, tutti insieme,
possiamo consigliare sulla elezione di un nuovo
Re. Voi non potete perciò torre uomo alcuno per Re
senza l’adesion nostra; avvegnaddio colui che noi
eleggeremo allo imperio debba primamente da noi essere
chiamato ed eletto‍[264]. Ma il Milanese sprezzò
queste pretensioni e non intervenne al Sinodo, per lo
che Giovanni gli scagliò l’anatema.




La partita di scacchi che la diplomazia pontificia
andava giocando senza termine, ebbe esito di questa
maniera: i tre fratelli Carlomanno, Carlo e Lodovico
convennero di lasciare Italia al mezzano di loro, e, ancor
nell’anno 879, Carlo il Grosso scese con un esercito

in Lombardia, e cinse a Pavia la corona d’Italia.
Non poteva dunque Giovanni far adesso altra cosa che
dare, sebbene a repugnanza, la corona d’imperatore a
questo Principe tedesco, dopochè già lungo tempo prima
aveva negoziato e conferito con lui personalmente a
Ravenna, e dopochè Bosone, il figliuol suo adottivo,
era stato da lui proclamato tiranno, dacchè in Arles si
era levato a re di Provenza‍[265]. Carlo il Grosso ottenne
quanto aveva sperato. Su di lui s’erano riuniti
i voti d’Italia e di Roma; tolta l’imperatrice Engelberga,
che era per lui di pericolo, al suo convento di
Brescia, l’aveva fatta condurre in Germania; e, sull’incominciamento
dell’anno 881, veniva a Roma, dove,
senza combattimento e senza fatica, riceveva dalle mani
del Papa la corona imperiale‍[266]. Ma, anche in questo

momento, Giovanni era deluso nella sua speranza di raccogliere
una crociata contro ai Saraceni; l’Imperatore
odiava il passato politico del Pontefice, nè alzava il suo
debole braccio per assisterlo; nella propria impotenza
abbandonò Roma a sè stessa, chè nemmanco una volta
spedì suoi legati nella Città, dove lasciò decadere affatto
i suoi diritti imperatorî.




Irrequieto sempre, Giovanni trascorse il tempo rimanente
del suo pontificato movendo lagni sempre
nuovi; non ne toglieva di mira soltanto i Saraceni, ma
anche i suoi nemici di Roma e di Spoleto, che continuavano
a premere sulla Chiesa‍[267]. Per verità, Lamberto,
che il Papa alla mutazione dell’indirizzo politico aveva
sciolto dell’anatema, era morto; ma Guido, succeditore
di lui nel Ducato, procedeva con opera parimenti violenta.
Usurpava parecchi beni della Chiesa; e gli incoli
pontificî, condotti prigionieri, stendevano indarno
le loro braccia mutilate verso il Papa, invocandone salvamento‍[268].
Invano Giovanni scongiurava l’Imperatore
affinchè mandasse suoi legati che gli restituissero
pace nel Ducato, pace in Roma. Le sue preghiere

erano inutili, ed egli andava profondendone di qua e di
là, ora al settentrione ed ora al mezzogiorno, dove
avevano similmente fatto naufragio i suoi arditi disegni,
dove Napoli, Amalfi e i Saraceni non gli davano
un sol momento di requie. Finalmente, morte lo liberava
dal peso tormentoso del suo pontificato: passò di
vita addì 15 di Dicembre dell’anno 882. Se sia da
credere alla isolata notizia di un Cronista, gli era primamente
propinato un veleno da uno de’ suoi parenti,
e, poichè esso operava con troppa lentezza, gli si fraccassava
la testa a furia di martellate‍[269].




Giovanni VIII fu l’ultimo pontefice illustre nella serie
dei suoi predecessori; con lui si chiude omai la
breve epoca dello splendore principesco cui s’era sollevato
il Papato dopo la fondazione dello Stato temporale
sotto ai Carolingi. Al paro di Nicolò I, lo ispirò
un’altissima coscienza della podestà pontificia; però
a null’altro attese che agli scopi della signoria mondana,
e trascinò il Pontificato nel vortice profondo delle
fazioni politiche d’Italia. Egli primamente aveva fatto
suddito a sè l’Impero, ma, al tempo stesso e tutto d’un
tratto, aveva risentito il contraccolpo dell’indebolimento
di quello. L’ambizione dei Pontefici s’adoperava alla
distruzione dell’Impero, eppure essi avevano duopo della
potenza imperiale; e questa contraddizione educava
in Roma la più sottile arte diplomatica. Appena che

Giovanni VIII aveva fiaccato l’Impero, pensava egli
omai a rendere il reame italico soggetto a Roma, e
massimamente cercava di innalzare la cattedra di Pietro
sulle ruine dell’Impero, affine di dominare, come
sopra a vassalli, sui Vescovi e sui Principi d’Italia, riunendo
questa contrada in una teocrazia romana. Tuttavia,
siffatti progetti audaci non ebbero compimento;
il genio diplomatico di Giovanni VIII, o di altri Papi,
non fu capace mai di signoreggiare il caos delle cose
italiche. I Vescovi di Lombardia, i Duchi feudali che
la caduta dell’Impero rendeva tutti strapotenti, i Principi
dell’Italia meridionale, i Saraceni, i Re tedeschi,
la nobiltà ribellante di Roma, tutti questi nemici dovevano
esser combattuti ad un tratto; ed era còmpito soverchio
alle forze di un uomo solo. Per quanto pur sia
grave il giudizio che cade su Giovanni VIII, e che in lui
condanna l’indole ambigua, l’animo maestro d’inganni
e di sofismi, l’uomo senza coscienza, convien riflettere
che egli fu figlio della sua età e premuto dalle più
desolate condizioni delle cose d’Italia: lo adornarono
rari pregi d’intelletto e un’energia così grande di volontà,
che il nome suo splende con magnificenza regale
nella storia temporale del Pontificato, dove egli siede
in mezzo a Nicolò I e a Gregorio VII. In un tempo in
cui s’erano spente le virtù religiose, in cui non si poteva
far altro che navigare con accorte arti in mezzo a
mille forze combattentisi fra loro, Giovanni VIII, se si
prescinda affatto dal mirare all’officio suo sacerdotale,
si leva sublime tanto, quanto più grave fu la
debolezza di quelli che gli succedettero nella cattedra
apostolica.








§ 3.
Marino I, papa. — Ripone nuovamente Formoso nel
suo vescovato. — Rovescia Guido di Spoleto. — Adriano III,
papa nell’anno 884. — Decreti a lui falsamente attribuiti. — Stefano
V, papa. — Costume di saccheggiare le case patriarcali
alla morte del Papa. — Lusso dei Vescovi. — Roma patisce
di fame. — Carlo il Grosso è deposto. — Fine dell’Impero
de’ Carolingi. — Missione incompiuta d’Italia. — Berengario
e Guido combattono l’un contro all’altro per impadronirsi della
corona. — Guido rinnovella l’Impero franco nell’anno 891. — Stefano
V muore.



Nuovo papa fu Marino I, nemico acerrimo di Fozio,
in occasione delle cui controversie egli era stato tre volte
a Costantinopoli, in qualità di nunzio apostolico. Buje
sono le circostanze della sua elezione, sì come oscuri
sono i fatti del suo breve pontificato‍[270]. Dagli Atti suoi
si rileva ch’egli apparteneva alla fazione tedesca avversa
a Giovanni VIII; invero non soltanto si affrettava a
condannare Fozio novellamente, ma scioglieva altresì
Formoso del giuramento onde questi aveva promesso di
non riporre mai più il piede in Roma, ed anzi lo restituiva
nel suo vescovato di Porto. Il Papa ebbe coll’Imperatore
una conferenza amichevole in Nonantola, ed ivi gli
riuscì di rovesciare il più fiero nemico dello Stato della

Chiesa. Guido di Spoleto fu accusato di accordi traditori
con l’Imperatore greco; Carlo il Grosso lo depose, e
comandò a Berengario conte di muovere contro il Ducato
di lui: Guido fuggente volse i passi all’Italia inferiore
per far leva di Saraceni, in quello che i suoi amici
andavano preparando il terreno ad una ribellione. Questi
tetri avvenimenti fanno prova della dissoluzione che
premeva ognor più gravemente sopra Italia‍[271].




All’incominciamento dell’anno 884, in cui Marino
venne a morte, saliva alla cattedra pontificia Adriano
III romano, abitatore della via Lata, uomo ispirato
a sensi italiani. Neppure della sua elezione e dello stato
in cui era Roma a quel tempo sappiamo cosa alcuna,
e soltanto notizie sparse e slegate dei Cronisti fanno
intendere che nella Città avvenissero de’ tumulti per
parte della nobiltà‍[272]. Di dubbia verità sono due decreti
che si attribuiscono ad Adriano, sebbene l’indebolimento
dell’Impero in questa età offra qualche argomento a
far credere che in realtà fossero promulgati; laonde essi
appaiono essere conseguenza dei principî posti da Nicolò
I e dalle Decretali pseudo-Isidoriane. Adriano vi
avrebbe statuito, che il Papa eletto dovesse ordinarsi
anche senza la presenza dei Missi imperiali, ed avrebbe

eziandio proclamato che, dopo la morte di Carlo il Grosso
privo di discendenza, la corona imperiale dovesse toccare
ad un Principe italico‍[273]. La inoperosità di Carlo,
la ruina della casa de’ Carolingi, la divisione d’Italia
tutta abbandonata a sè stessa, favorivano senza dubbio
le speranze dei Duchi italiani, massime di Berengario e
di Guido, il quale ultimo, verso la fine dell’anno 884,
aveva in Pavia ottenuto grazia dall’Imperatore, ed era
stato riposto nella sua ducea. Sul principio dell’anno
successivo Carlo il Grosso tornava in Alemagna per
presiedere in Worms a una dieta, che decidesse della successione
all’Impero. Invitava Adriano a prendervi parte,
e questi imprendeva il viaggio, dopo di avere affidato
la difesa della Città a Giovanni vescovo di Pavia, che
era venuto quale Missus imperiale; ma per via il Papa
moriva, nel giorno 8 di Luglio dell’anno 885, a Villa
Vilczachara ossia a San Cesario presso a Modena, ed
aveva sepoltura nel celebre convento di Nonantula‍[274].




I Romani procedettero, senza frapporre indugi, alla
elezione ed alla consecrazione del suo succeditore. Poichè
eglino non badavano punto nè poco al diritto imperiale
di conferma, si rinfranca manifestamente la credenza
che Adriano III avesse promulgato il decreto

onde dicemmo; ma la collera che s’impadronì dell’Imperatore
quando seppe della lesione dei suoi diritti,
dimostra che egli non vi aveva in modo alcuno data
rinuncia. Infatti, tosto ch’ebbe udito della ordinazione
di Stefano, mandò nella Città Liutwardo suo cancelliere
ed alcuni Vescovi romani, affinchè lo deponessero.
Però, il pronto arrivo di legati pontificî lo indusse a
sensi di pace, dappoichè eglino, coll’esibizione del documento
di elezione, gli dimostrarono che il nuovo Pontefice
era stato eletto coll’osservanza di tutte le buone
regole; egli die’ la sua conferma, ma i Romani, ciò
nondimeno, erano riusciti al loro scopo di un’elezione
completamente libera‍[275].




Stefano V, primamente cardinale dei «quattro Coronati»,
era romano di natali illustri, figlio di Adriano
abitatore della via Lata, che allora era il quartiere ove
dimoravano gli uomini i quali andavano per la maggiore.
Eletto con volontà unanime, era condotto in Laterano,
assistendovi il Missus imperiale che Adriano
aveva lasciato nella Città. Ei trovava ridotti al verde
gli scrigni del palazzo; avvegnaddio da lungo tempo
corresse la consuetudine, che, alla morte del Papa, famigli
e popolani si cacciavano nelle stanze del defunto;
nè quelle soltanto, ma tutto il palazzo saccheggiavano, e
ogni cosa che rinvenivano ivi dentro, ori e argenti, stofferie
magnifiche e gemme rubavano. La strana condizione
di anarchia in cui Roma piombava alla morte di

ciascun Papa, dava opportunità a siffatti eccessi. La
morte del Principe cagionava ogni volta una smodata
gioia nel popolo, chè la nave di san Pietro faceva la
mostra di una barca in secco, e le sue ricchezze, non vigilate
da padrone alcuno, erano aperte al saccheggio. Lo
stesso avveniva alla morte dei Vescovi nelle città e nelle
campagne; anche i loro palazzi si vòtavano da capo
a fondo‍[276]. Il lusso principesco ond’erano circondati
quei Vescovi, contrastava per fermo colla dottrina del
Cristianesimo. Quei signori dimoravano entro a camere
magnifiche, splendenti d’oro, di porpora e di velluti; simili
a principi tenevano mensa servita in vasellami d’oro;
i loro vini bevevano in preziosissimi bicchieri o coppe.
Le loro basiliche erano tetre e nere, quasi che le coprisse
la fuliggine, ma le loro «obbae», ossiano anfore da
vino dalle rotonde pance, erano dipinte vagamente. Come
ai banchetti di Trimalcione, quei Vescovi s’inebbriavano
i sensi alla vista di belle danzatrici e ai concenti di
«sinfonie». Fra le braccia delle loro concubine dormivano
oziosi sonni, appoggiando il capo su guanciali di
seta, in letti ornati d’oro con squisita arte; e mentre i
loro vassalli, i coloni e gli schiavi provvedevano ai bisogni

della loro corte, eglino giocavano ai dadi, cacciavano,
tiravano d’arco. Dopo di aver celebrato la messa
cogli sproni alle calcagna e col pugnale al fianco, lasciavano
l’altare e le loro cattedre, montavano in arcione
dei loro cavalli, ch’erano tenuti a freno con briglie d’oro
e sellati a foggia sassone, e andavano a dare il volo ai
loro falconi. Allorchè poi viaggiavano, li seguiva il codazzo
dei loro cortigiani, e movevano in cocchî trascinati
da cavalli, di cui non avrebbe avuto a vergognarsi
nemmanco il Re di Tracia‍[277].




Seguito dai Vescovi e dai maggiorenti di Roma,
suoi testimonî, Stefano percorse le vuote camere del
Vestiarium, e si confortò vedendo che v’era rimasto un
celeberrimo ed antico dono votivo: era la croce d’oro,
che un tempo il grande Belisario aveva consecrato al
san Pietro, in ricordanza della vittoria riportata da lui
sopra i Goti‍[278]. Ma lo scrigno era vuoto. Conforme all’usanza,
il Papa, tosto dopo la sua ordinazione, doveva
presentare il clero, i conventi e le scuole di Roma di
donativi in denaro, ossiano Presbyteria, e dispensare
pane e grasce fra i poverelli: ma anche le canove del

Laterano erano state spazzate pulitamente. Mis’egli pertanto
mano al patrimonio suo proprio, e saziò gli ingordi.
Così, alla morte di un Papa, Roma godeva di duplice
festa, aveva il saccheggio delle case del morto e i donativi
del suo successore.




Frattanto, dal loro campo del Garigliano i Saraceni
si spingevano avanti nel Lazio e nell’Etruria. Stefano,
come aveva fatto Giovanni VIII, chiedeva soccorso agli
Imperatori d’Oriente e d’Occidente, e ne riceveva da
Guido di Spoleto. Prossima era la fine della casa de’ Carolingi;
preparata era la caduta dell’Imperatore, cui tutte
le province disprezzavano; e Guido, il vicino di Roma, era
in quel momento l’uomo più potente che fosse. Il Papa
(può darsi che gli facesse travedere la corona d’Imperatore)
lo indusse a muover contro ai Saraceni; e una vittoria
riportata contro di loro sul Liri consentiva qualche
po’ di tregua a Roma‍[279]. Nel Novembre dell’anno 887 i
popoli tedeschi, nella dieta di Tribur, deponevano Carlo
il Grosso, ed a loro re eleggevano Arnolfo, valoroso
figliuolo di Carlomanno. Morto poi, nel Gennaio dell’anno
888, il meschinello Carlo, gli Italiani si vedevano
privi di imperatore e di re, mentre gli ambiziosi Duchi
affilavano i ferri per disputarsi la corona di Carlo.




Poichè i Carolingi della linea legittima avevano
finito di esistere in Germania (Carlo il Semplice, figlio
di Lodovico il Balbo e ancor fanciullo, era in Francia
continuatore di quella sventurata dinastia), balzavano
fuori, d’ogni parte, i pretendenti. Estinto s’era il principio

ereditario del monarcato; i popoli rivendicavano
a sè il diritto di elezione, ossia, più veramente, i Vescovi
e i Baroni potenti dell’antico Impero occupavano i troni.
Odone, conte di Parigi, s’era eretto a re di Francia; la
Provenza, ossia l’Arelato, era divenuto reame di Bosone
e di Lodovico suo figliuolo; Rodolfo conte si prendeva
la corona di Borgogna; in Alemagna il bastardo Arnolfo
si copriva col regio paludamento; in Italia finalmente
il paragone delle armi doveva decidere se la corona dei
Longobardi e dell’Impero de’ Romani dovesse toccare
a Berengario oppure a Guido II.




Questa terra, tutta straziata dalle divisioni, su cui
sorgevano adesso in folla i tiranni, vedevasi pertanto
chiamata dalle necessità sue a rimuovere per sempre lungi
da sè l’influenza del di fuori, a disfarsi dell’Impero, ed
a costituire sè stessa in un regno unito: questa avrebbe
dovuto esser missione di un uomo d’animo grande, ma
uomo tale non si trovava, nè trovarsi poteva. Se Nicolò I,
se Giovanni VIII fossero ancor vissuti, ben avrebbero
eglino tentato di fondare una teocrazia italica, di cui Roma
sarebbe stata il centro; ma Stefano era indole fiacca,
e la prevalenza di vassalli innumerevoli che s’erano fatti
independenti, avrebbe soffocato financo il genio di quei
Pontefici arditi. E neppur v’erano allora Principi italiani
e nazionali di stirpe latina, nei quali si potesse riporre
fidanza, perocchè in quel tempo i Duchi possenti fossero
di schiatta germanica; laonde trattavasi di vedere se
uno dei due signori più ragguardevoli d’Italia avesse tanta
forza e tanta fortuna da abbattere i suoi emuli o i suoi
avversarî, facendone altrettanti vassalli a sè soggetti.




L’origine illustre ornava Berengario, margravio di

Friuli, di più chiaro splendore, chè egli nasceva di Gisela,
figliuola di Lodovico il Pio, la quale un tempo aveva
sposato Eberardo conte. Per lo contrario, Guido dominava
su Spoleto e su Camerino‍[280], aveva fatto suo
pro delle condizioni orribili dell’Italia meridionale per
conquistarsi colà terre e vassalli, e la vicinanza di Roma,
al paro dell’amicizia imposta al Papa, gli concedevano
buon vantaggio sopra di Berengario. Però,
la fortuna de’ suoi successi era impedita in Italia dai
disegni ch’ei coltivava su di Francia, dove un partito
condotto da Folco arcivescovo di Reims, congiunto
suo assai potente, aveva gridato re lui, franco di orrevole
prosapia. Ei corse a Francia in fretta e in furia,
lasciò fuggire il corpo per correr dietro all’ombra, e
Berengario fu chetamente coronato re dei Lombardi a
Pavia, sull’incominciamento dell’anno 888. Quanto a
Guido, ei tornava indietro coll’inane nome di re di
Francia, e, irritato, moveva guerra contro a Berengario.
Dopo due battaglie sanguinose, restava padrone del
campo, indi anch’egli, nell’anno 889, si prendeva a
Pavia la corona regale d’Italia‍[281].




Però, l’Impero franco continuava ad essere tradizione

incancellabile, e Guido lo restaurò nel suo significato
antico, senza che pur gli balenasse il pensiero
di tener conto delle così dette tendenze nazionali. Infatti,
il sentimento di nazione italiana era, in quell’epoca, fiacco
assai: v’aveva una fazione lombarda, una spoletina,
una tusca, che nazionali potevano dirsi sotto un certo
aspetto, ma nazione italiana non v’era nel senso politico
e sociale, perocchè ne mancassero tutti quegli
elementi essenziali che sono la comunanza d’interessi,
la lingua, la letteratura, l’unità politica. In Roma, il
Papato, potenza massima d’Italia, forviava dall’idea di
nazione, causa il suo principio di regno temporale; al
settentrione e al mezzogiorno della penisola, i Vescovi,
i Duchi e i Conti poderosi, erano tutti franchi o longobardi,
e qua e colà anche greci. Tuttavia, soltanto addì
21 del Febbraio 891, Guido fu coronato in san Pietro,
ed allora un vassallo dei Carolingi si nomò audacemente
«Augusto, grande Imperatore e pacifico»;
e, seguendo il solito stile, segnò i suoi decreti coll’era
del postconsolato‍[282]. Così, dopo lunghi secoli, l’Imperium

fu dato dagli Italiani per la prima volta ad un
potente che, se non era d’origine latina, era pure della
lor terra. Ed allora potè sembrare che il problema più
rilevante il quale affaticasse quell’età, fosse di vedere se
l’Impero rimarrebbe in Italia, e se Guido avrebbe valore
di fondare una novella dinastia imperiale.




Stefano, il quale aveva posto la corona in capo a
Guido figliuol suo adottivo, poteva dire a sè medesimo
che compiuti erano gli intendimenti politici di molti predecessori
suoi. La maestà imperiale, fatta molesta ai Papi,
ai Romani ed agli Italiani, era divenuta un’ombra
vana; l’altissima dignità, che posava sulla potenza e
sulla grandezza dell’Impero di Carlo, era adesso discesa
ad ornare la personcina minuta di un Duca, che possedeva
qualche territorî nel mezzo d’Italia, e che conseguiva
dal Papa il titolo di Cesare.




Stefano V passò di vita nel Settembre dell’anno 891.
Nessun monumento di lui è rimasto nella Città, avvegnaddio
la chiesa degli Apostoli, da lui edificata a nuovo
da capo a fondo, non abbia conservato la forma antica.
Egli illustrava questa basilica, dappoichè era la
parrocchia cui apparteneva la sua nobile famiglia; le
case del padre suo sorgevano in vicinanza di essa‍[283].









CAPITOLO SETTIMO.




§ 1.
Formoso, papa nel Settembre dell’891. — Fazione di
Arnolfo e fazione di Guido. — Sergio è candidato avverso a
Formoso. — Questi chiede ad Arnolfo che muova su Roma. — Calata
di Arnolfo in Italia. — Guido muore, e Lamberto gli
succede nell’Impero. — Arnolfo viene contro a Roma. — Prende
d’assalto la Città. — È coronato imperatore nell’Aprile
dell’anno 896. — I Romani gli prestano giuramento di fedeltà. — Suo
sventurato ritorno. — Formoso muore nel Maggio
dell’anno 896.



Alla cattedra di Pietro saliva adesso, nel Settembre
dell’anno 891, Formoso, cardinale vescovo di Porto, che
era, così almeno pare, romano d’origine‍[284]. Sappiamo

quali fossero state le sorti anteriori di quest’uomo ambizioso:
scomunicato da Giovanni VIII, aveva giurato
di non tornare a Roma o nel suo vescovato; più tardi
Marino lo aveva sciolto di quella promessa e lo aveva
restituito a Porto. Era vissuto in pace sotto al pontificato
di due Papi, finchè, morto Stefano V, era stato,
(parimenti di quello che avvenne con Marino), appellato
addirittura dal suo seggio vescovile a quello di Pontefice:
e siffatta traslazione in quel tempo si reputava
contraria ai canoni‍[285]. Formoso s’era senza dubbio
adoperato per giungere al Papato, e sembra che, per
conseguire l’intento, facesse delle promesse agli uomini
temprati a sensi nazionali, e che così guadagnasse i
loro voti.




La parte del Papa presto si stringeva attorno alla
bandiera di Arnolfo d’Alemagna e di Berengario favorito
di lui; la fazione avversa si schierava sotto al
vessillo spoletino di Guido, di Lamberto suo figlio e
di Adalberto di Tuscia, chè in questi contrapposti
s’erano adesso mutati i partiti antichi dei Tedeschi
e de’ Francesi in Roma. A capo della fazione spoletina
stava Sergio diacono, romano illustre che era stato candidato
oppositore di Formoso, ed era il suo antagonista
più acerbo‍[286].









Quantunque il Pontefice fin d’ora volgesse le sue
speranze ad Arnolfo, tuttavolta la condizione delle cose
lo costringeva a riverire Guido imperatore, e questi,
forse coll’adesione del Papa e intendendo a raffermare
la dignità imperiale nella sua dinastia, eleggeva il suo
figliuolo Lamberto a socio nell’Impero: nell’anno 892,
Formoso medesimo lo coronava a Ravenna‍[287]. Ciò faceva
egli di mala voglia; chè nessun Pontefice poteva
di vero senno augurare la fondazione o il rassodamento

di una dinastia imperiale indigena. La sorte delle armi
favoriva Guido; Berengario era battuto, e indarno chiedeva
salvezza ad Arnolfo di Germania, sebbene le sue
instanze fossero raccomandate anche dai legati di Formoso,
cui tosto gravemente angustiavano Guido e la
parte spoletina ch’era in Roma. Guido infatti, violava
i confini dello Stato della Chiesa, e incamerava patrimonî
di san Pietro; la lotta delle due fazioni minacciava
di venire in Roma ad uno scoppio; perciò Formoso,
nell’anno 893, chiedeva ad Arnolfo che calasse
dalle Alpi. Il Re venne in Italia sull’incominciamento
dell’anno successivo‍[288]; Milano e Pavia, prese di terrore,
gli aprirono le porte; perfino i Margravî di Tuscia,
Adalberto e Bonifacio fratello di lui, gli si diedero in
balìa quali vassalli. Però, a Pasqua, ei tornavasi indietro
a Germania, nè proseguiva il suo cammino vittorioso,
attraverso le terre di Guido, fino a Roma, dove il Papa
l’avea invitato ad andare.




La subita morte di Guido non indusse mutazioni
essenziali nelle cose di Roma. Questo Imperatore, ossia
tiranno d’Italia, come i Cronisti tedeschi lo appellano,
moriva di un’emorragia di petto, presso al fiume Taro
nell’Italia meridionale, sulla fine dell’anno 894; probabilmente
Lamberto s’affrettava adesso di andare a
Roma per ottenere da Formoso la confermazione della

sua dignità imperiale, e per farsene coronare con solennità
grande. Era ancora giovanissimo, bello della persona,
cavaliere compiuto, speranza massima degli Italiani che
aderivano alla parte nazionale. Il Papa, non soccorso
da Germania, doveva acconciarsi alle circostanze; protestava
essere disposto a proteggere questo Imperatore
con sollecitudine paterna; però novellamente spediva
suoi legati ad Arnolfo affinchè fervidamente gli raccomandassero
di venire a Roma‍[289]. Era cosa che doveva
infiammare la fazione spoletina a furibondo odio contro il
Papa, il quale la tradiva a Germania. Nell’autunno dell’anno
895, Arnolfo sbucò di Baviera, per cacciare fuor
del suo sentiero Berengario e Lamberto, e per torsi finalmente
il reame d’Italia e l’Impero. La sua marcia guerresca
è la prima e avventurosa impresa che un Re tedesco
tentasse contro di Roma. Guadato il Po, divideva in due
il suo esercito; scagliava gli Svevi su Firenze per la strada
di Bologna; i Franchi guidava egli, dalla parte occidentale,
a Lucca. Corse fama di apparati ostili per parte di
Berengario e di Adalberto di Tuscia; ciò fece sì che Arnolfo
s’affrettasse nel suo cammino, laonde, passate le feste natalizie
a Lucca, ruppe contro a Roma. Il giovane Lamberto
non gli opponeva resistenza alcuna, avvegnachè egli
cercasse di difendere soltanto Spoleto; ma la madre sua

Ageldrude, che nutriva spiriti gagliardi ed era figlia
di quell’Adelchi duca di Benevento celebre per la prigionia
cui aveva costretto Lodovico imperatore, sperava
di poter ributtare il nemico dalle mura di Roma.
Quivi era già scoppiata una furiosa rivolta; la fazione
spoletina, ossia nazionale, capitanata da Sergio e da
due nobili, Costantino e Stefano, s’era omai impadronita
del Papa; Spoletini e Toscani erano penetrati
nella Città, ne avevano sbarrate le porte, asserragliata
la città Leonina e riempiutala di genti di guerra;
una femmina ardita era l’anima di tutto quell’armeggio
belligero.




Adesso, per la prima volta, conveniva che Roma
fosse assediata dalla soldatesca di un Re tedesco, dai
«Barbari» di Germania; per la prima volta conveniva
che questi conquistassero la Città santa, ed ivi
con forza di armi s’impadronissero della corona imperiale.




Arnolfo, il valoroso bastardo, poneva campo fuor
di porta san Pancrazio; chiedeva che Roma s’arrendesse,
ma gli rispondevano con ischerni‍[290]. I Tedeschi,

dapprima scoraggiti poichè erano vaghi di pugne
ardenti, chiesero finalmente con grandi grida di
esser condotti all’assalto; e, come narrò la leggenda,
un avvenimento accidentale, un lepre fuggente verso
le mura e inseguito da loro, ve li trasse. L’atteggiamento
bellicoso degli Spoletini e dei Romani presto
si smarrì; le mura furono superate con iscale oppure
a forza di selle da cavallo ammonticchiate le une sulle
altre; alcune porte furono spezzate a colpi di ascia,
quella di san Pancrazio fu abbattuta cogli arieti, e i
Tedeschi, nella sera di quell’istesso giorno, penetravano
nella città Leonina, e vi liberavano il Pontefice dal
castel sant’Angelo, dove i suoi nemici lo avevano rinchiuso‍[291].




Arnolfo non entrò insieme colle sue soldatesche;
volle seguire la consuetudine degli Imperatori, tenendo
sua entrata dal campo di Nerone, e volle avere accoglienze
solenni nel san Pietro. Si fermò presso a ponte
Molle; clero, nobiltà e scuole di Roma, fra le quali i Cronisti
tedeschi fanno speciale menzione di quella dei
Greci, ve lo andarono a levare con loro croci e con vessilli,
e lo condussero nella città Leonina: ivi il Papa
lietamente lo ricevette sui gradini del san Pietro, lo

mise dentro nella basilica, e, rinnegata fede a Lamberto,
lo coronò imperatore‍[292]. Ignoto è il giorno in cui la
coronazione avvenne, ma cader dovette nella seconda
metà di Aprile dell’anno 896. Così il bastardo tedesco
diventò imperatore romano, nè Formoso ottenne
perdonanza di quest’opera sua, che urtava contro al
sentimento di nazione‍[293]. Dopochè Arnolfo ebbe dato
assetto a quelle molte cose che concernevano l’Impero

e la Città, e dopochè ebbe probabilmente conchiuso
un patto col Papa, ricevè nel san Paolo anche la protesta
di omaggio del popolo romano. Il giuramento
fu prestato così: «Per tutti questi misteri di Dio,
giuro, che, salvo l’onor mio, salve la mia legge e la
mia fedeltà verso il signore e papa Formoso, per tutti
i giorni della mia vita sono e sarò fedele ad Arnolfo
imperatore; non mi associerò mai con uomo alcuno
per romper fede a lui; non presterò mai ajuto a Lamberto
figlio di Agildrude, o a sua madre, affinchè conseguano
dignità temporale; nè con astuzie od argomento
qualsiasi darò mai questa città di Roma in balìa di esso
Lamberto, o di sua madre Agildrude, o di loro genti‍[294]».




La parte spoletina non aveva opposto energica resistenza
al vincitore; del sepolcro di Adriano, che poco
tempo dopo fu pure un forte castello, non è fatta parola,
sebbene dubitar non si possa che Agildrude vi
avesse messo un presidio. Tosto dopo la presa di Roma,
la vedova di Guido imperatore era tornata colle soldatesche
nella sua terra‍[295], ed i Romani, alleati con
lei, avevano deposto le armi. Pertanto l’ira di Arnolfo
avrà potuto presto acquetarsi, in pensando quanto lieve
fatica gli avea costato la presa di Roma su cui nemmanco
possedeva diritti; tuttavia può darsi che nella
Città alcune teste cadessero sotto la mannaia del carnefice;
e due illustri romani, Costantino e Stefano, quali
rei di maestà, furono tratti in esilio in Baviera. Quindici

soli giorni rimase Arnolfo in Roma; vi lasciò da prevosto
della Città il suo vassallo Faroldo, cui avrà affidato
un nerbo sufficiente di milizie; dipoi mosse sopra Spoleto,
dove l’amazzone Agildrude s’era apprestata a difesa.
Però, una infermità di paralisi lo coglieva per via,
nè tanto era conseguenza di veleno che gli propinasse la
nemica sua, quanto di quello che egli, dedito a stravizzi
e a lascivie, aveva succhiato fra le braccia delle sue
amanze. La splendida vittoria riportata da lui su Italia
e su Roma destò meraviglia quasi minore del suo ritorno
precipitoso a Germania, che parve d’uom che fuggisse;
e la prima impresa guerriera che un Re tedesco
facesse su Roma, triste presagio de’ tempi venturi, non
lasciò dietro a sè alcun sostanziale risultamento.




Sia che perisse di infermità, oppure di veleno, morte
liberò, in quello stesso tempo, papa Formoso dai pericoli
in cui lo avrebbero precipitato la lontananza del suo
proteggitore tedesco e la subita mutazione che ne conseguivano
le cose, per via di un trattato che si conchiudeva
fra Lamberto e Berengario. Formoso trapassava
di vita nel Maggio dell’anno 896, dopo un reggimento
di quattro anni, di sei mesi e di due giorni‍[296].
Nessun monumento serba ricordanza di questo Pontefice
degno di nota, ma la Città gli andò debitrice della

restaurazione fondamentale del san Pietro e dei suoi musaici,
e dell’adornamento di parecchie altre chiese‍[297].



§ 2.
Torbidi in Roma. — Bonifacio VI, papa. — Stefano
VI, papa. — Sinodo «del cadavere»; giudizio dei morti
pronunciato sopra Formoso. — Cade la basilica Lateranense. — Ragioni
del delitto atroce. — Il Libellus di Ausilio. — La
Invectiva in Romam. — Fine orribile di papa Stefano
VI.



La morte di Formoso fu in Roma segnacolo di
tumulti lunghi. La fazione tusca e quella spoletina
s’impadroniscono adesso di tutti i poteri; la cattedra
di Pietro diventa oggetto di ruba dei maggiorenti, e
con rapidissima successione la occupano Papi che, appena
sorti, piombano, cadaveri sanguinosi, nelle loro
tombe. Il Papato, che sotto di Nicolò e di Adriano ed
ancora a’ giorni di Giovanni VIII, si era innalzato a
tanta grandezza d’intenti, cade in ruina nel mezzo
della dissoluzione universale di tutte le cose politiche.
Sullo Stato temporale della Chiesa, migliaja di predoni
s’impongono da padroni, e financo la podestà spirituale
del Papa presto non è dappiù che un titolo senza valore.
Un buio che mette ribrezzo involge tutta Roma,
ed appena è se lo rischiari una debile luce che, tratto

tratto, dalle Croniche antiche si diffonde su questo
periodo spaventoso: in verità è uno spettacolo orrendo,
in mezzo al quale compaiono in vista Baroni, cui è
ragion la violenza, che si danno nome di consoli o di
senatori; compaiono Papi d’animo brutale o sventurati
che escono del grembo di quei signorazzi, donne belle
e feroci e lascive, larve d’Imperatori che vengono,
pugnano e vanno; e tutte queste persone e i loro fatti
passano innanzi allo sguardo colla rapidità di un vorticoso
tumulto.




I Romani ponevano a forza sulla sedia di Pietro
Bonifacio VI: non trascorrevano che quindici giorni, ed
ei moriva‍[298]. I maggiorenti della parte spoletina, ossia
nazionale, elevavano allora alla cattedra papale Stefano
VI, figlio di Giovanni prete romano. Quantunque
dapprincipio questo nuovo Pontefice riverisse Arnolfo
perchè ne aveva paura, se ne discostò tosto che, partito
lui d’Italia, Lamberto entrò nuovamente in Pavia. Incorato
dagli acerbi nemici di Formoso, fra i quali era
egli pure, tenuto fra le mani dei Lambertini che dominavano
su di Roma, ispirato dal truce fanatismo degli
odî partigiani, i quali avevano tutta l’indole di una
vera demenza furibonda, Stefano bruttò la storia del
Papato con un fatto di barbarie inaudito sì, che nessuna
età ebbe mai visto l’eguale.




Fu bandito un giudizio solenne contro a Formoso:

il morto fu citato a comparire in persona innanzi al
tribunale di un Sinodo. Era il Febbraio od il Marzo
dell’anno 897, in quello che anche Lamberto imperatore
era venuto con sua madre a Roma, dove già
comandava da padrone. I Cardinali, i Vescovi e molti
altri dignitarî del clero si congregarono in sinedrio.
Il cadavere del Papa, strappato alla tomba in cui riposava
da otto mesi, fu vestito dei paludamenti pontificî,
e deposto sopra un trono nella sala del Concilio.
L’avvocato di papa Stefano si alzò, si volse verso
quella mummia orribile al cui fianco sedeva un Diacono
tremante che doveva fargli da difensore, propose
le accuse; e il Papa vivente con furore insano chiese
al morto: «Perchè, uomo ambizioso, hai tu usurpato
la cattedra apostolica di Roma, tu che eri già vescovo
di Porto?» L’avvocato di Formoso parlò in suo patrocinio,
seppure il terrore non gli fe’ intoppo alla lingua;
il morto restò convinto e fu giudicato; il Sinodo
sottoscrisse il decreto di deposizione, pronunciò sentenza
di condanna, e deliberò che tutti quelli i quali da Formoso
avevano ricevuto ordinazione ordinarsi dovessero
nuovamente.




Se il cadavere del Vicario di Cristo si fosse di repente
rizzato in piedi e avesse risposto alle accuse che
gli erano scagliate, coloro che nel Sinodo tenevano
scranna di giudici, colti da terrore mortale sarebbero
fuggiti, e alcuni di quei temerarî profanatori di sepolcri
ne sarebbero stramazzati al suolo per lo spavento; ma
la mummia sedeva immobile, tutto chiusa nel suo silenzio.
Le strapparono di dosso i vestimenti pontificî, le
recisero le tre dita della mano destra colle quali i

Latini sogliono benedire, e con grida barbariche gettarono
il cadavere fuor dell’aula: lo si strascinò per
le vie, e, fra le urla della plebaglia, lo si buttò nel Tevere‍[299].
Non un fulmine del cielo, che pur sì spesso e
sì di buon grado aveva svelato prodigî a tornaconto dei
Papi, scoppiò su questo «Sinodo del terrore», nessun
martire s’alzò irritato dal suo avello; però il caso, che
spesso fa le veci della provvidenza, e mostra segni e portenti
allorchè i Santi se ne stanno muti, volle che tosto
dopo crollasse la basilica del Laterano, debole per
vecchiezza. Papa Stefano, che dimorava lì presso nelle
case patriarcali, avrà trasalito ne’ suoi truci pensieri,
adendo il rovinìo del tempio; e la caduta della chiesa
maggiore e madre della Cristianità potrà essergli stato
presagio del precipizio che aspettava il Papato stesso

e del giudizio che gli pendeva sul capo‍[300]. Le onde
travolsero il cadavere di Formoso; alcuni pescatori del
Tevere lo rinvennero quando Stefano non viveva più;
gli avanzi di quell’uomo, che non aveva trovato mai
requie in vita nè in morte, furono riposti nuovamente
nel suo sepolcro in san Pietro; e vecchi e donne pie
narrarono, che le imagini dei Santi, collocate nella cappella
in cui si trasportavano le reliquie di lui, chinassero
reverenti la fronte innanzi al morto sventurato‍[301].




Vorremmo torcer lo sguardo da questo spettacolo di
delitto, e ritemprare l’animo alla similitudine per cui
il Cardinal Baronio dice, che alla Chiesa non ne potè
venir macchia o vergogna, avvegnaddio essa sia pari
al sole, la cui faccia talvolta si vela di nubi, per rifulgere
poi di splendore più vivo: ma lo Storico che
rifugge dalle similitudini, trova in quel Sinodo un documento
delle condizioni morali di quell’età. Ben egli
può affermarne che Papi, clero, nobili e popolo di Roma
erano allora immersi in una barbarie di cui imaginar
non si può la più orrenda: l’odio feroce dei Romani

condannati da Formoso, il livore di un Sergio, di un
Benedetto, di un Marino (erano cardinali preti), di un
Leone, di un Pasquale, di un Giovanni (cardinali diaconi,
chè così specialmente li denota il posteriore Concilio
di Giovanni IX), la sete rabbiosa di vendetta della
parte nazionale infellonita di furore, perciocchè Formoso
disertandola avesse coronato Arnolfo primo imperatore
tedesco, le relazioni politiche di Stefano VI,
che, premuto da Lamberto, lo blandiva; tutte queste
circostanze di cose avevano dato occasione al misfatto.
L’orribile inquisizione toglieva qualche fondamento
giuridico dalla legge dei canoni; ricorreva all’antica
condanna di Formoso vescovo, alla infrazione del suo
giuramento, da cui ad ogni modo Marino I lo aveva
sciolto con rito solenne, finalmente alla esaltazione di
lui, vescovo, al Pontificato. Decreti di Concilî antichi
avevano proibito ai Vescovi di trasferirsi da una città
ad un’altra, ma altri decreti avevano protestato, questo
esser lecito allorchè lo esigesse necessità delle cose; e il
Sinodo congregato da Giovanni IX nell’anno 898, si
decideva in tai sensi per riguardo a Formoso, quantunque
aggiungesse, non doversi torre a imitazione
quell’esempio che non s’acconciava ai canoni‍[302].




Formoso, il cui corpo sofferse dopo morte il martirio
che in vita gli avevano risparmiato i Bulgari,
trovò peraltro, anche a quell’età, dei difensori in alcuni

uomini cui la iniquità metteva a indignazione:
massimamente furono preti consecrati da lui, i quali
protestarono contro il Sinodo che aveva dichiarato
invalide le loro ordinazioni. Ausilio compilava una
scrittura in cui vestiva di gloria lo infelice Papa; un
altro sacerdote, sconosciuto di nome, scagliava contro
a Roma un’invettiva focosa, nella quale rigettava a
condanna dell’intiera Città ciò che era colpa dei Romani,
e con grande ira rammemorava che eglino avevano
sempre trucidato i loro benefattori: Romolo e
Remo, fondatori della Città, erano caduti l’uno sotto
la mano del fratello, l’altro sotto il ferro dei ribelli sul
Quirinale; e di Pietro e di Paolo (assai bene avrebbe
egli potuto appellarli fondatori secondi di Roma, e
forse gliene librava in mente l’idea) diceva che l’uno
era stato crocifisso, l’altro decapitato: del paro, la Città
avea sbrigliato le ire sue contro a Formoso, santo,
giusto e cattolico uomo‍[303].




Frattanto, il destino coglieva Stefano nell’autunno
di quello stesso anno 897. Il suo delitto commoveva
ad agitazione gli amici di Formoso e tutti i Romani
che nutrivano sentimenti generosi; la fazione tedesca,
che era in Roma, prese fiato; il popolo si sollevò;

il Papa colpevole fu preso, gittato in un carcere ed ivi
strozzato. Però, Sergio, amico suo ed avversario acerbo
di Formoso, allorchè, pochi anni appresso, salì alla cattedra
apostolica, gli innalzò un mausoleo nel san Pietro,
e la inscrizione, che tuttavia suona ad infamia di Formoso,
annuncia i casi della sua caduta e della sua morte‍[304].








§ 3.
Romano, papa. — Teodoro II, papa. — Questi dà
sepoltura al cadavere di Formoso. — Morto Teodoro, Sergio
tenta di impadronirsi del Pontificato, ma è cacciato in bando. — Giovanni
IX, papa nell’anno 898. — Ripone in onore la memoria
di Formoso. — Decreto di lui concernente la consacrazione
del Pontefice. — Sue cure per afforzare l’Impero di
Lamberto. — Morte repentina di Lamberto. — Berengario, re
d’Italia. — Calano in Italia gli Ungheri. — Sorge un pretendente
in Lodovico di Provenza. — Giovanni IX muore nel
Luglio dell’anno 900.



Nel mese di Settembre o in quello di Ottobre dell’anno
897, a Stefano succedeva Romano, uomo di incerta
stirpe, che moriva quattro soli mesi dopo. Ed
anche il suo successore, Teodoro II, che vien detto romano
e figlio di Fozio (egli aveva pertanto origine di
Grecia), non resse la tiara che venti soli giorni‍[305].
Pareva che l’aere ammorbato dal cadavere profanato
nel Sinodo pesasse gravemente sopra queste persone
che passano rapide e fuggenti; pareva che lo spirito
irato di Formoso si rizzasse su loro, e, abbrancatele,
tosto le cacciasse giù a capo fitto nei loro avelli. Fra

i pochi fatti che si narrano di Teodoro, gli reca onore la
cura ch’ei diede a seppellire nel san Pietro il cadavere
di quel Papa‍[306]. Laonde è, che con Teodoro il potere
era tornato in mano della fazione avversa a Stefano;
per vero gli aristocratici dell’altro partito tentavano,
morto il Papa, di strapparlo a sè nuovamente, ma non
vi riuscivano. Forse, fin d’allora, ajutati da Adalberto
margravio di Tuscia, cercavano di coronare papa il potente
cardinale Sergio, ma prevaleva la parte di Formoso,
e il Cardinale, cacciato della Città coi suoi aderenti,
si ricoverava di nuovo nel suo esilio in Toscana‍[307].









In mezzo a condizioni nefaste di cose, delle quali non
ci giunse novella, Giovanni IX fu ordinato papa nella
primavera o nella estate dell’anno 898. Era figlio di
un uomo di origine germanica, di Rampoaldo di Tibur;
era benedettino e cardinale diacono. Nel suo reggimento,
che durò due anni e pochi giorni, questo Papa
diede prova di animo temprato a moderazione e di intelletto.
Il mutismo profondo in cui adesso incomincia
a chiudersi la storia della Città, è interrotto soltanto
dalla notizia di due dei suoi Concilî, onde ci furono conservati
gli Atti importanti. Sebbene Teodoro e Romano
avessero pur avuto desiderio di farlo, la brevità del loro
governo aveva impedito a quei Pontefici di purgare la
Chiesa dal vitupero che le aveva inflitto il Sinodo «del
cadavere»; ma Giovanni IX, che era stato ordinato prete
da Formoso, congregava adesso un Concilio. Innanzi a
questo furono citati i Vescovi e i Preti che avevano
sottoscritto i decreti sinodali di Stefano; protestarono
eglino, vero fosse o falso, che le sottoscrizioni erano
state ad essi carpite da quei furibondi; si prostrarono
ai piedi del Papa, e lo invocarono a pietà. Furono perdonati;
ma i profanatori del sepolcro, i Sergiani (stavano
eglino in arme nella Toscana, e da fuorusciti spiavano
l’opportunità di scagliarsi su Roma), furono ancora
una volta maledetti con rito solenne. Condannati furono
gli Atti del Sinodo «del cadavere», e (lo si legge con
meraviglia) si reputò necessario di vietare che nell’avvenire
si istituisse giudizio contro ad un morto‍[308]. La

memoria di Formoso fu splendidamente restituita ad
onoranza; si confermò la sua elezione a pontefice; le
sue ordinazioni furono sancite come valide.




Il decimo canone del Concilio statuì che la consecrazione
di ogni Papa nuovamente eletto dovesse nello
avvenire farsi soltanto allora che fossero presenti i legati
imperiali. Di qui si pare che i tumulti sanguinosi avvenuti
duranti le elezioni di Giovanni e dei suoi predecessori,
chiedevano che una tale concessione si facesse
alla podestà imperiale, divenuta ombra vana. Oltracciò,
i rapporti di amicizia che avvincevano Giovanni IX e
Lamberto influivano per loro parte a promuovere siffatta
decretazione‍[309]. Infatti, lo stato di Roma costringeva

Giovanni ad attaccarsi con ambe le mani all’Impero;
ei tentava di restaurarne la potenza, perocchè
prevedesse che, senza di quello, il Papato sarebbe perito:
e orribili per verità dovevano essere le condizioni
delle cose, se strappavano al Papa un simigliante decreto.
Il giovine Lamberto imperatore, dopo la partenza
di Arnolfo, dominava in Italia senza contrarietà di sorta;
sicuro del suo emulo Berengario, ei sperava adesso di
impadronirsi con tutta quiete dell’Impero. Giovanni
intendeva seriamente di dargli sostegno a quest’uopo;
nello istesso Sinodo lo confermava a imperatore, adulava
a lui ed anche agli Italiani, protestando che la consecrazione
data da Formoso al «barbaro» Arnolfo, era
stata un atto surrettizio ed imposto, e che si doveva tenere
come nulla‍[310]. Giovanni non volgeva più lo sguardo
a Germania, dove Arnolfo imperatore languiva sul
suo letto di morte; non a Francia, dove universale era
la confusione delle cose; a lui, come agli Italiani, Lamberto,
giovane, magnifico, prode, sembrava essere il solo
uomo che desse guarentia di uno Stato bene ordinato.




In questo stesso anno 898 Giovanni IX e Lamberto
si videro in Ravenna; e colà il Papa, in presenza
dell’Imperatore, tenne un Sinodo di settantaquattro
Vescovi italiani, che fu notevole per alcune costituzioni

promulgatevi in riguardo della podestà che su di Roma
spettava all’Imperatore. Vi fu ordinato che nessun Romano,
appartenesse egli al clero od al senato od a qualunque
altro ceto, potesse essere impedito di «proclamare»
alla maestà dell’Imperatore, o di andare a lui
in persona per ottenervi giustizia; coloro i quali gliene
avessero opposto ostacolo e perciò lo avessero danneggiato
nei suoi beni, sarebbero incorsi sotto giudizio dell’Imperatore‍[311].
Così volevasi dunque restaurare il
tribunale imperiale a protezione dei deboli contro le
oltracotanze dei grandi; e può accogliersi con buon fondamento
che l’Imperatore mandasse a Roma novellamente
il suo Missus. Parimenti fu rinnovato colla Chiesa
il patto già conchiuso con essa da Guido; si dette confermazione
al possedimento dello Stato della Chiesa ed
ai diritti di supremazia del Papa sui suoi territorî e su
di Roma. Prometteva Lamberto di restituire i patrimonî
appresi contro diritto; accordava altresì al Papa la sua
protezione contro ai Romani banditi, in quello che protestava
di voler impedire i loro conventicoli rivoluzionarî
con Longobardi o con Toscani, nel territorio di Toscana
e in quello della Chiesa‍[312]. Nello stesso Sinodo dolevasi
il Papa della desolazione senza fine che affliggeva le province,
delle quali coi suoi stessi occhi aveva veduto le
miserie nel corso del suo viaggio a Ravenna; deplorava

la caduta della basilica Lateranense; si lagnava che le
sue genti spedite a procacciare travi necessarie alla
riedificazione, ne fossero state impedite dai ribelli; pregava
l’Imperatore di soccorso; rimpiangeva che i redditi
della Chiesa fossero esauriti, che non ne fosse rimasto
pur tanto che bastasse a pagare lo stipendio dei
cherici e dei famigli della corte pontificia, od a largire
elemosine ai poverelli. Così al basso, in soli quarant’anni,
era dunque caduto lo Stato romano; sì poco
tempo era trascorso dacchè i Papi avevano cavato milioni
dai loro scrigni per edificare nuove città, cui eglino,
parimenti come Pompeo o Trajano, avevano imposto i
loro nomi.




Leale era il sentimento col quale Lamberto aveva
fatto pace con Roma, nè meno lealmente il Papa aveva
cercato di raffermar lui nell’Impero: ed è con vivo compiacimento
che noi consideriamo gli sforzi che quei
due uomini, seguendo un indirizzo nazionale, rivolsero a
mettere un po’ di ordine nel caos d’Italia, per liberarla
da tutte le influenze del di fuori, e per foggiare, la
prima volta, un Impero autonomo entro ai confini delle
terre italiche. Il lieto periodo di pace onde fruiva lo
sventurato paese, sembrava offrire malleveria di un bello
avvenire, e gli spiriti giovanili dell’Imperatore davano
alimento ad ardite speranze. Ma, tutto ad un tratto, un
avvenimento sventurato dissipava questo sogno di felicità,
e il secolo di ferro o barbarico, come può appellarsi
il millennio della Cristianità, picchiava colla sua
mano inesorabile alle porte di Roma.




Partito di Ravenna, Lamberto era ito sull’alto Po,
nelle pianure di Marengo, ossia Marincus, che a quel

tempo era tutto coperto di boscaglie, fra le quali il giovine
Principe soleva dilettarsi a cacciare. Una caduta che
ei vi faceva di cavallo, schiacciava d’un sol colpo le speranze
d’Italia. Il giovine degno di rimpianto, il più bello
e generoso cavaliere della sua età, spirava l’anima sopra
quel campo che, novecento anni dopo, diventò tanto
celebre per la grande battaglia che in esso fu combattuta.
Voci si sparsero le quali accusavano della sua fine
Ugo, figlio di Maginfredo conte di Milano, che Lamberto
aveva mandato al supplizio estremo‍[313].




Quella subita morte cambiò in Italia la faccia delle
cose. Berengario in gran furia corse di Verona a Pavia
per impadronirsi del Regno italico: ed un tratto gli sorrise
anche la sorte, chè molti maggiorenti e Vescovi gli
prestarono reverenza, e, nel Novembre dell’anno 899,
la morte dell’imperatore Arnolfo lo liberò dalla temenza
delle pretese, suffulte d’armi, che andavano alzando i
Tedeschi. Però, quantunque ei fosse certo dell’amicizia
di Adalberto di Tuscia, quantunque l’afflitta vedova di
Guido e madre di Lamberto avesse conchiuso con lui un

trattato, quel Principe non potè toccare la meta che vagheggiava.
Guido e Lamberto erano prestamente giunti
a porsi in capo la corona imperiale, prestamente la
avevano perduta insieme colla vita, eppure Berengario,
ad onta di fatiche grandi e di anni lunghi, non riuscì
ad afferrarla; neppure come a re d’Italia, e in mezzo a
circostanze di cose tanto favorevoli, dappoi che s’aveva
estinto il titolo ond’erano stati investiti Lamberto e
Arnolfo, non gli fu dato di torsi da Roma quel serto
fatale. Questo fatto sorprendente riesce a dimostrare
che, omai nell’anno 899, gli Ungheri movevano il loro
primo assalimento contro all’Italia superiore, e che,
nell’anno stesso, Lodovico di Provenza erigevasi da
pretendente all’Impero.




Sembrò che alla fine del secolo desse segno la morte
del giovane Lamberto, similmente a meteora sanguinosa,
nuncia dei mali che si venivano avvicinando. Infatti,
in questo tempo, le terribili orde degli Ungheri
irrompevano dalle loro terre di Pannonia e rinnovellavano
i tempi di Attila; trucidando e devastando, si spingevano,
nell’Agosto dell’anno 899, sull’alta Italia, e
sotto i colpi dei loro dardi cadeva sul Brenta, addì 24 di
Settembre, l’esercito del prode, ma sventurato Berengario.
Le conseguenze di questa disfatta gravarono orribilmente
le spalle ad Italia‍[314]. Lo scellerato giuoco dell’arte

politica italiana, che chiamava nella disunita
contrada or Tedeschi, or Francesi, sempre stranieri e
sempre conquistatori, diventò adesso continuo; la bellissima
delle terre d’Europa, Lombardia, fu d’ora in poi
il grande campo delle battaglie della storia, sopra il
quale le nazioni romanesche e germaniche combatterono,
e tuttavia combattono, per il possedimento d’Italia,
Elena nuova. Gli amici del morto Lamberto (grande
ne era il numero anche in Roma), i nemici di Berengario,
fra i quali primeggiava Alberto di Tuscia, s’inframmettevano
in mezzo a Berengario stesso e alla corona
imperiale, e gettavano il loro sguardo sul giovane
Re di Provenza, nato di Bosone e di Irmengarda, la
quale era figlia di Lodovico II. Il nipote di un celebre
Imperatore della stirpe dei Carolingi poteva far valere
dei diritti apparenti di legittimità, e poteva contare
sopra una grande aderenza di Conti e di Vescovi, i quali
miravano con invidia che ad un uomo del paese toccasse
la corona. Lodovico discese nell’anno 900, dopochè
la sanguinosa sconfitta subita da Berengario sul Brenta,
aveva sgomberato dal suo sentiero i massimi impedimenti‍[315].









Incerto è se ve lo chiamasse anche Giovanni IX:
ad ogni modo, l’accoglimento amichevole che il Principe
s’ebbe in Roma sotto del successore del Pontefice,
dimostra quanto prestamente ei guadagnasse alla sua
parte i Romani, i quali ancora ricordavano che, tempo
addietro, Bosone padre suo aveva dato asilo a Giovanni
VIII, e che questo Papa lo aveva elevato a re d’Italia,
contrapponendolo a Berengario e ad Arnolfo. Però,
a questi avvenimenti Giovanni IX non sopravvisse;
nel Luglio dell’anno 900 morì, gemendo sulla ruina di
tutte le sue generose speranze: egli pose fine al secolo
di Carlo il grande, ed aperse il secolo del mille,
che, in mezzo a orribili martorî di Roma, doveva educare
l’imperio romano della nazione tedesca. Non v’ha
in Roma alcun monumento che conservi ricordanza di
Giovanni IX‍[316].









LIBRO SESTO.
STORIA DELLA CITTÀ DI ROMA NEL SECOLO DECIMO.










CAPITOLO PRIMO.




§ 1.
Trapasso al secolo decimo. — Benedetto IV corona
Lodovico di Provenza a imperatore, nell’anno 901. — Gli
ottimati più insigni di Roma a quell’età. — Leone V e Cristoforo,
papi. — Sergio III è fatto papa. — Sue Bolle. — Riedifica
la basilica Lateranense. — Anastasio III e Lando, papi.



Sul finire del secolo nono abbiamo veduto crollare
l’Impero franco-romano, e con esso il Papato; il secolo
decimo ci mostrerà lo spettacolo di una ruina spaventosa
ancor più. In mezzo alla confusione senza limite delle
cose d’Italia, ed innanzi al dubbio chiarore delle più
scarse notizie, noi vi mireremo la Roma del medio evo
desolata e tetra, come se a illuminarla vi battesse sopra
il raggio di una luna colorata di sangue: epoca sommamente
memoranda, la quale si chiude con un pallido
albore di civiltà, dopo che la nazione tedesca ha restaurato
l’Impero. Laddove, ancora nel secolo nono, la storia
interiore della Città fu, nell’essenza, assorbita da quella
dei Pontefici e degli Imperatori, nel secolo decimo invece,
per la prima volta nel medio evo, vedremo, ad onta
della densa tenebra dei tempi, sorgerci davanti i Romani
con figure di rilievo più definito; chè la storia del
Senato del medio evo, ossia della nobiltà di Roma, incomincia,

colla caduta dell’Impero carolingio e della
podestà pontificia, a muoversi nell’orbita di una sua
propria autonomia.




Mentre, al settentrione, due Principi pugnavano per
disputarsi il possedimento d’Italia, Roma risonava dello
strepito romoroso delle fazioni. Non v’era più un braccio
imperiale che le infrenasse, e i Papi, l’un dopo
l’altro, salivano tumultuariamente alla sedia di Pietro,
per esserne strascinati abbasso in brevissima ora. Benedetto
IV romano, figliuolo di Mammolo, otteneva la
tiara nel Maggio o nel Giugno dell’anno 900. Il suo
breve reggimento fu segnalato soltanto dalla coronazione
di quel Lodovico di Provenza che gli Italiani avevano
chiamato nella loro contrada; il figlio di Bosone
ricevette in Roma la corona, nei primi giorni di Febbrajo
dell’anno 901‍[317]. Alcuni Diplomi promulgati da
lui dimostrano che egli vi esercitò veramente diritti
imperatorî; e massimamente ci fu conservato un Placito
romano del dì 4 di Febbrajo 901, in cui sono registrati
i nomi dei più illustri ottimati romani, in qualità
di giudici di Lodovico. Appellavansi: Stefano, Teofilatto,
Gregorio, Graziano, Adriano, Teodoro, Leone,
Crescenzio, Benedetto, Giovanni e Anastasio; sono detti
Judices della città di Roma, e tutti, senza dubbio, erano

fregiati del titolo di Consules e di Duces‍[318]. Parecchie
volte ci avverrà di trovare nuovamente questi uomini
stessi, o i loro discendenti; e giova notare che fra
quei loro nomi, non uno se ne trova che abbia suono
germanico.




Benedetto IV, uomo di animo mite e di pietà sacerdotale,
come lo appella Flodoardo, moriva prestamente,
nell’estate dell’anno 903, ed allora Leone V,
nativo di Ardea, saliva alla cattedra santa‍[319]: però
non s’andava più in là d’un mese, che Cristoforo
cardinale ne lo sbalzava. Ma neppur questo intruso
sfuggiva ad egual sorte, chè, pochi mesi dopo, Sergio
lo chiudeva in un convento, dove spariva dalla
scena del mondo‍[320]. In soli otto anni erano dunque

saliti al trono, e n’erano caduti, ben otto Papi, indizio
manifesto degli orrori onde le guerre di fazioni funestavano
Roma; sennonchè, poco a poco, da questo
caos andavano emergendo alcune famiglie, e finalmente
ad una di esse riusciva di impadronirsi del potere.




A questa casa apparteneva Sergio, figliuolo di Benedetto.
Il suo ripetuto esaltamento dinota l’epoca della
tirannide nobiliare, che gravò decisamente su di Roma
all’incominciamento del secolo decimo. Vedemmo già
questo ambizioso Cardinale combattere Giovanni IX, lo
mirammo indi, nell’898, cacciato in esilio, rimanervi
sette anni, sempre cogli occhi cupidamente torti al
trono pontificio; alla fine gli veniva fatto di insignorirsene.
Sebbene Flodoardo o l’inscrizione funeraria di
Sergio dichiarino, che le instanze del popolo lo ebbero
tratto dall’esilio alla cattedra di san Pietro, ciò potè
avvenire soltanto dopo che furono debellati i suoi nemici,
cacciati od uccisi i Cardinali a lui avversi, e
dappoi che a forza di terrore s’ebbe conseguita nel popolo
concordia‍[321]. Le soldatesche del potente Adalberto

di Tuscia lo avrebbero condotto a Roma; di
ciò peraltro non si ha certezza; poichè l’influenza
toscana adesso scompare, e poichè Sergio si mantenne
sette anni nel pontificato, vuol dire che la fazione
dei nobili allora dominanti, ed alla quale egli apparteneva,
aveva già disfatto i partiti nemici. E Sergio
si conservò sul trono per ciò che, dal più o dal meno,
egli affidò alle mani della sua fazione il reggimento
della Città. Capo di quella aristocrazia romana era allora
Teofilatto; e la potente moglie di lui, Teodora, era
amica e proteggitrice di Sergio.




Sergio III diventò papa nel mese di Gennaio dell’anno
904‍[322]. Tosto ei pronunciò novella condanna
sul morto Formoso, dichiarò essere invalide tutte le
ordinazioni avvenute per opera di quel Pontefice, e,
seppur non li fe’ uccidere, fe’ che nei tormenti del carcere
morissero Leone e Cristoforo che lo avevano preceduto
sulla cattedra pontificia‍[323]. Quest’uomo operoso
nella violenza, che visse sette anni nell’esilio e sette nel
papato, che si lasciò dietro alle spalle il cadavere vituperato
di Formoso e gli spettri sanguinosi di alcuni Pontefici,
che regnò in mezzo a condizioni di cose le quali
cingono Roma di un mistero impenetrabile, quest’uomo
ci fa deplorare la oscurità in cui quel periodo di tempo

sarà sempre sepolto. Gli Scrittori ecclesiastici, il Baronio
sopra tutti, hanno imprecato alla memoria di lui
come a quella di un mostro; la parte ch’egli ebbe all’inquisizione
contro a Formoso, la violenza onde si levò
al pontificato, i legami d’amore colla romana Marozia,
figlia di Teodora, che a lui attribuì lo storico Liudprando,
danno ragione a siffatta sentenza. Forse essa
potrebbe essere più mite se ci venisse in chiaro lo
stato di quell’età; e poichè Sergio durò papa sette
anni in mezzo alle orrende procelle di quel tempo,
egli ha, se non altro, il diritto di parerci animo dotato
di gagliarda energia: virtù apostoliche, d’altronde, in
lui non andiamo cercando. Gli è con grande curiosità
che leggiamo alcuni de’ suoi documenti: con una
Bolla dell’anno 906, egli donava alcuni fondi del patrimonio
toscano al Vescovato di Silva Candida, dove
i Saraceni avevano fatto sterminio di quasi tutti gli
abitatori. Un’altra Bolla costituisce molti terreni in
dote ad Eufemia, abbadessa del convento Corsarum,
perocchè i Saraceni avessero recato ruina anche al
possedimento di questo convento. Un uomo, quale era
Sergio, doveva credere di aver davvero bisogno delle
orazioni delle monache, dal momento che loro ordinava
di cantare, ogni giorno, cento «Kyrie Eleison», a beneficio
dell’anima sua‍[324].









Se possedessimo i Regesti di quella età, noi vi leggeremmo
che Sergio III restaurò parecchie chiese di
Roma che erano cadute. Abbiamo documenti della riedificazione
del Laterano cui egli diede opera. La veneranda
chiesa di Costantino era crollata nell’anno 896; i
tumulti di Roma avevano impedito a Giovanni IX di
rinnovarla. Durante questo orrendo periodo di tempo,
per ben sette anni aveva ingombrato, cumulo di ruine,
il suolo, e i Romani entro a quelle erano iti frugacchiando
per rubarne gli splendidi doni votivi. Opere
preziose dell’antichissima arte cristiana, e robe financo
che erano state donativi di Costantino, e di cui il Laterano
sopra tutte le chiese si gloriava, trovarono allora
fine, e può darsi che a quel tempo anche la croce d’oro
di Belisario si trafugasse‍[325]. Il popolo romano non poteva
tollerare la rovina del suo tempio santissimo: sebbene,
dopo la coronazione di Carlo, il duomo di san Pietro
fosse diventato il centro di tutte le attenenze di Roma
col mondo politico e dommatico (perocchè ivi fossero
stati anche celebrati nella massima parte i Concilî),
la basilica Lateranense era pur sempre il sacrario delle
reliquie, l’imagine vera di Gerusalemme, la Sionne

romana, la chiesa massima e madre di tutta la Cristianità;
era consecrata al Salvatore, e illustre per la
ricordanza di Costantino. La calma in cui era venuta
la Città sotto il reggimento di Sergio e della sua fazione,
dominanti col terrore, concedeva al Papa di
restaurare la basilica; e quel grande «delinquente»,
in mezzo ad un’età nefasta, potè ornarsi della gloria
di un edificio, che, poco a poco colmandosi di monumenti
della storia, durò, monumento di lui, quasi quattrocento
anni, finchè ebbe anch’esso distruzione da
un incendio. E, per vero, come la caduta del Laterano,
alla fine del secolo nono, fu annunciatrice e presagio
dell’età più desolata di Roma, così l’incendio dell’anno
1308 coincidette col periodo Avignonese, in cui
Roma precipitò in pari miseria.




Sergio edificò tutta a nuovo la basilica, vi fondò
nuovi doni votivi, e noi con molta vaghezza torniamo
a leggere gli antichi nomi artistici di ciborii, di croci
e di crocifissi seminati di gemme, di candelabri a corona,
di calici, di patene e di arazzi‍[326]. Più non si
può completamente rilevare quale fosse la forma dell’edificio,
e dacchè l’architettura era allora in decadimento,
non può darsi che la basilica di Sergio per
bellezza si illustrasse. Ei pare che si conservassero le
fondamenta e le dimensioni antiche‍[327], ma può essere

che da Sergio derivasse l’atrio di dieci colonne e la
partizione in cinque navate. Le colonne erano, quali di
granito, quali di verde antico, e naturalmente provenivano
da monumenti antichi. Sergio fece ornare la tribuna
di musaici, ed è possibile cosa che fossero di gusto
abbastanza barbarico: una lunga inscrizione celebrava
ivi la sua edificazione, e versi simiglianti leggevansi
altresì collocati sopra alla porta maggiore‍[328]. La basilica
continuò ad aver titolo dal Salvatore, ma Sergio
nella sua inscrizione dichiarò che la chiesa teneva come
«patrono» suo san Giovanni (probabilmente il Battista),
quale Costantino stesso aveva eletto: così il titolo del
Salvatore principiò a scomparire anche da questa chiesa
massima, e per Roma è cosa degna di nota. Pertanto
il Laterano si eresse un’altra volta in piedi; al tempio
novello, sorto da ruina così completa, crebbe la venerazione
dei fedeli; e dal tempo di Sergio III in poi, per
il corso di due secoli, quasi tutti i Pontefici non più
in san Pietro, ma ivi dentro, si composero i loro sepolcri.




L’edificazione di una chiesa è il solo monumento

storico di quell’età, chè tutti gli altri avvenimenti
sono involti nel buio. Lo sventurato Lodovico per verità
s’appellava Imperatore, ma non era che un’ombra
o un nome vano di senso, e, già fin dall’anno 905, la
persona di lui era scomparsa dalla storia d’Italia. Berengario
lo aveva assalito e fatto prigioniero in Verona, e,
orbatolo degli occhi, lo aveva rimandato alla sua terra
natia. Però, neppur Berengario era capace di torsi da
Roma quella corona imperiale ch’era caduta a sì vil
prezzo; nè tanto gli opponevano ostacolo i diritti legittimi
del cieco Lodovico, quanto la confusione in cui erano
involte le cose tutte del paese, le lotte continue contro
agli Ungheri, e finalmente gli aristocratici di Roma che
di Imperatori non volevano saperne più‍[329]. Ora, correndo
l’anno 911, moriva Sergio III‍[330], ed aveva a succeditore
Anastasio III, romano. Fittissima tenebra ricopre
il pontificato di questo Papa (che durò più di due
anni) e il reggimento (di poco più di sei mesi) che si
ebbe Lando venuto dopo di lui: può essere che questi
Pontefici abbiano finito con tragiche sorti. E dopochè
Lando, figlio di un Raino, dovizioso conte longobardo
della Sabina, passò di vita nella primavera dell’anno 914,
un uomo degno di ricordanza salì alla cattedra di Pietro,

e la occupò per quattordici anni, con animo fornito
di energia non comune‍[331].



§ 2.
Giovanni X. — Sua vita prima. — Ottiene la tiara
per favore della romana Teodora. — Teofilatto marito di lei,
console e senatore dei Romani. — Alberico, uomo di nuove
fortune. — Relazioni di lui con Marozia. — Teodora e Marozia.



Brutta fama in parte ravvolge la vita prima di
Giovanni X; però dubbioso ne è il fondamento. Deriva
quella dalle narrazioni del lombardo Liudprando, nato
soltanto a’ tempi del pontificato di Giovanni; ma l’indole
leggiera dello scrittore affievolisce la fede di parecchie
delle sue notizie. Racconta egli che Pietro,
arcivescovo di Ravenna, avesse soventi volte mandato
a Roma Giovanni, prete suo, per trattare di negozî
ecclesiastici, e che ivi il Ravennate fosse divenuto
l’amante di un’illustre romana, per nome Teodora.
Poco tempo dopo quel prete diventava vescovo di Bologna;
indi, morto l’Arcivescovo di Ravenna, ascendeva
alla cattedra di lui, finchè Teodora, assetata di voluttà,

lo chiamava dalla remota Ravenna a Roma, e lo
faceva papa‍[332]. Secondo che narra la tradizione, Giovanni
era nato nel castello Tauxinianum (Tossignano),
in vicinanza di Imola; aveva però cominciato il corso
della sua vita ecclesiastica a Bologna, dove quel vescovo
Pietro lo aveva ordinato diacono; e con opere
di violenza, così vien detto, gli succedeva nella dignità
episcopale. Animo ambizioso e destramente accorto,
giungeva, dopo la morte dell’arcivescovo Cailo, anche
al seggio di Ravenna, e, prima di diventar papa, si
manteneva in quello nove intieri anni, e non senza
gloria‍[333]; indi, ad onta di ciò che statuiva il decreto
conciliare di Giovanni IX, passava da una sede vescovile

alla cattedra di san Pietro. Ciò accadeva contro
alla ragione dei canoni, ma non per questo gliene venne
macchia; se poi egli veramente sia stato l’innamorato
di una bella donna (e non è cosa appieno dimostrata)
occorre pur dire, che non fu il solo dei Papi
venuti prima e dopo di lui a godere di simiglianti
fortune. La fazione nobiliare dominante allora su di
Roma (ad essa apparteneva Teodora) chiamò al papato
Giovanni che era uomo di robusta tempra d’animo, e,
vinta la contrarietà del clero e della parte avversa, gli
diè la corona. Ad una femmina potente, che era l’anima
di un grande partito, Giovanni X andò debitore
della sedia apostolica; però noi dobbiamo confessare
che le circostanze più particolareggiate di quei fatti
si celano agli occhi nostri dentro alla tenebra‍[334].




Teodora, bellissima della persona e ardita di spiriti,
nata di una famiglia onde l’origine ci è ignota, s’eleva
tutto a un tratto, Semiramide misteriosa, in mezzo all’oscurità
di quel tempo, e, come dice Liudprando,
domina la Città con autorità di monarca, non senza
valore virile: ella ci costringe a studiare le ragioni
onde una femmina, aprendosi una via quasi fuor delle
ombre della notte, potesse giungere a tanta altezza di

potere. Sposo di lei era Teofilatto, console e duce, che
apparteneva ad una delle più egregie stirpi di Roma; e
nell’anno 901 ci fu dato d’incontrarlo, per la prima volta,
annoverato tra i giudici romani di Lodovico III‍[335].




Il nome di lui, al paro di quello di Teodora moglie
sua, si trova frequente in ogni luogo d’Italia dove i
Greci dominavano o dominato avevano; ma non per
questo deve indurci a credere che i suoi avi venissero
di Grecia. Nomi bizantini, omai da secoli, s’erano fatti
di gran costumanza in Roma, per modo che in Diplomi
dei secolo decimo si rinvengono assai di sovente; i nomi
di Dorotea, di Stefania, di Anastasia, di Teodora, compaiono
spesso sì, come quelli di Teodoro, di Anastasio,
di Demetrio, parimenti che gli altri di Sergio, di Stefano
e di Costantino. Queste nominazioni non erano soltanto
vibrazione dell’eco dei tempi bizantini, ma, nel secolo

decimo, erano conseguenza di una specie di risorgimento
legittimista, una forma di moda che i ragguardevoli
di Roma avevano adottata; fors’è che con esse la
nobiltà cercava di opporre una protesta politica contro
all’Impero germanico. In pari tempo, quei nomi
danno una prova notevole che le idee di nazione erano
ancora fra i Romani assai fiacche, avvegnachè non
venga mai a galla, in mezzo a loro, il nome di uno
Scipione, di un Cesare, di un Mario, nè quello di un
Trajano o di un Ottaviano; e là dove trovi nomi di
suono latino, sono tratti da quelli di Santi, segnatamente
di Benedetto, di Leone e di Gregorio. Appena
però che la Città verrà in balìa di un principe della
nobiltà, tosto farà sua mostra anche il nome del primo
Imperatore di Roma, di Ottaviano, come quello che si
spetta al suo erede. Per la qual cosa noi reputiamo,
che gli antenati del romano Teofilatto fossero di origine
ravennati, e che venissero nella Città durante l’età bizantina
di Roma‍[336].




Sull’incominciamento del secolo decimo, Teofilatto
conseguiva un grandissimo potere. Sebbene nell’anno

901 egli fosse numerato a mazzo cogli altri nobili,
secondo nella loro serie, tuttavolta, negli ultimi tempi
di Sergio III o dei fiacchi succeditori di questo Papa,
egli doveva portare omai, a preferenza d’altri, il titolo
di «Console o Senatore dei Romani.» Accanto a lui
Teodora, sua donna, esercitava influenza onnipossente
sopra il Papato e sulla città di Roma‍[337]. Nell’anno
915 il figliuolo di Teofilatto non era già appellato
figlio di un console denotato per suo special nome, ma
addirittura era detto «figlio del Console,» e, accosto al
fratello del Papa, andava, sopra tutti gli altri Romani,
distinto‍[338]. Ei ci è duopo tuttavia confessare che
lo studio, pur laborioso, dei documenti, non ci concedette
di giungere ad una conchiusione ben sicura e
determinata sull’assetto in cui trovavasi il reggimento
temporale di Roma a quell’età. Noi ripudiamo
l’opinione che i Romani allora eleggessero dei consoli

annualmente, e li ponessero a capo del loro governo
municipale, ma crediamo con buon fondamento, che,
caduto l’Impero dei Carolingi, Roma subisse un mutamento
nell’ordine interiore. Poco a poco il reggimento
della Città era venuto in mano de’ laici (dei
Judices de militia), ed i prelati (i Judices de clero)
erano messi da banda. Scosso il giogo imperiale,
e liberata dalla soggezione dei Missi, l’aristocrazia
strappava al Pontefice franchigie ancor maggiori, in
quello che essa sorgeva a prender parte al governo
della Città e di tutte le cose prettamente politiche:
sembrava che il Senato antico risorgesse adesso in
questo baronato cittadino; il Patriziato, quell’idea tradizionale
e importantissima di Roma temporale, sembrava
tornare, dopo la caduta dell’Impero, in mano ai
così detti «Consoli» di Roma divenuti potenti; e famiglie
ambiziose s’adoperavano a conquistarsi podestà di
Patricius, e a renderla ereditaria nelle loro case. Un
«Consul Romanorum» era eletto dal gremio della nobiltà,
siccome Princeps dell’aristocrazia, ed era confermato
dal Papa; simile ad un Patricius, era posto a
capo della giurisdizione e della amministrazione cittadina;
ed oltre che del titolo di «Console dei Romani»
sembra che questo capo della nobiltà si fregiasse
fin d’allora anche di quello di Senator Romanorum‍[339].

Teofilatto ci si presenta rivestito di tal qualità, e questa
sua condizione ne spiega di per sè sola la potenza di
Teodora, della Senatrix, com’ella si chiamava. La bella
e valorosa donna del Senatore de’ Romani, era in pari
tempo l’anima di quella grande famiglia di nobili e
della sua clientela, e da ultimo trasfondeva nelle sue
figliuole la propria potenza. Infatti, non molto andava
che queste, Marozia e Teodora, più ancora di lei, coi
loro vezzi avvincevano Romani e non Romani. Già di
Sergio III s’era mormorato che lo allietasse l’amore
di Marozia e che con lei procreasse quello che più
tardi fu Giovanni XI; in progresso di tempo la bella
romana introduceva nella famiglia di Teofilatto un
audace uomo che sorse in quell’età a nuove fortune,
e da cui le nacque un figliuolo, che fu primo principe
secolare di Roma‍[340].




Fu quegli Alberico, uomo nuovo in Roma del paro
che nella storia, avvegnachè, prima di lui, ivi non fosse
visto mai alcuno che portasse un nome prettamente
germanico come il suo‍[341]. Nulla sappiamo de’ suoi

padri che furono indubbiamente di gente longobarda,
e di cui è possibile cosa che avessero loro case nelle
terre di Spoleto, oppure nella Tuscia romana, e forse
in Orta; però, nell’anno 889, Alberico fa sua comparsa
sotto le bandiere di Guido, e se ne mostra prode vassallo,
indi lo abbandona per cercar sua fortuna sotto il
sole di Berengario che va sorgendo sull’orizzonte: la
sua vita somiglia a quella degli arditi capitani di ventura
dei tempi posteriori d’Italia, sì come fu a Milano
dell’antenato degli Sforza. Alberico divenne margravio,
forse di Camerino, e già nell’anno 897 teneva titolo di
Marchio: se poi egli giungesse altresì al possedimento
del ducato di Spoleto, dopochè s’avesse sgombrato
dalla sua via l’ultimo erede della casa Spoletina, è
incerta cosa‍[342]. Ad un uomo ardito che tendeva a sollevarsi

in alto luogo, niun’altra epoca poteva dare
maggiori speranze di quelle che concedeva quest’età,
in cui le fazioni italiche avevano origine, per eternare
indi la loro peste in tutto il paese. Alberico, tutt’a
un tratto, diventava il più potente vicino di Roma,
e tosto si maneggiava negli affari della Città. Duranti
i tumulti sanguinosi che portarono Sergio III alla
cattedra di san Pietro, non si fa ancor cenno di lui,
ma il pericoloso uomo di nuova potenza presto fu avvinto
agli interessi della fazione di Teofilatto. Amore
lo strinse alla bella Marozia, la sposò‍[343], e dobbiamo
accogliere per vero che ciò avvenisse prima dell’anno
915: può darsi che Sergio III, o Giovanni X, combinasse
quest’alleanza di famiglia, affinchè la dubbia
fede del forte vicino si tramutasse in amicizia zelante‍[344].




Furono pertanto questi uomini, Teofilatto prima,

Alberico poi, che addussero un’epoca nuova nella storia
di Roma, o furono piuttosto le donne di loro, destre
di raggiri, le quali, per buon tratto di tempo, seppero
ravvolgere Roma entro una cerchia fatata, disegnata
dalla loro mano. Nella storia dei Papi, entro
cui dovrebbero avere accoglimento soltanto femmine di
pia santità, similmente come nel recinto di un convento
o di un tempio, formano invece un contrasto alquanto
strano le persone di donne maestre d’inganni e di
lascivie. Perciò, questo arido e oscuro periodo di Roma
fu significato con una frase appellativa assai aspra, che
parecchi Scrittori, indotti da idea di frivola malignità,
andarono massimamente aggravando; sennonchè la
Chiesa romana di quella età parve vero «bordello»
anche agli occhi dei Cattolici mossi a indignazione
di cotali casi‍[345]. Il fatto incontestabile che, per una
pezza di tempo, alcune femmine fossero dispensiere della
corona pontificia e dominatrici di Roma, è cosa in verità
inonorevole per i Romani di quel tempo; però, anzichè
rilevare questo fenomeno coll’occhio munito di un
microscopio morale, meglio si conviene allo Storico di
rintracciarne le ragioni in una condizione di ordine sociale.
Da sei secoli a questa parte la storia della Città
non ci mise in aperto donna alcuna che colla sua

persona si levasse sopra dell’altezza comune; dopo di
Placidia e di Eudossia, una sola figura di donna vedemmo
risplendere, e questa fu di nazione gota, Amalasunta,
e neppur visse in Roma: qui mirammo primeggiare
soltanto qualche santa monacella; tali furono
le amiche di Girolamo, o Scolastica, sorella di Benedetto.
Nei secoli settimo, ottavo e nono veruna femmina
sovrasta in Roma alle altre, oppur tien luogo meritevole
di nota, per fuggevole che sia; nè ciò desta
meraviglia di sorte, perocchè Roma fosse fatta città
prettamente di Chiesa. Poichè adesso, sul principio
del secolo decimo, emergono tutt’a un tratto donne
illustri per bellezza, per potenza e per fortune di vita,
se ne rivela uno stato di cose che fra’ Romani era
tutto mutato da quello d’un dì; e propriamente si
discopre essersi affraliti gli elementi ecclesiastici, preponderare
la società laicale. Non occorre di ricordare
quanto luogo avessero avuto le donne nella bigotta e
licenziosa corte dei Carolingi, chè ci stanno ancor vivi
innanzi agli occhi i casi della vita di Gualdrada. In
questo periodo di dissolvimento universale degli ordini
politici ed ecclesiastici, il feudalismo, mentre creava
una duplice aristocrazia possidente, diffondeva la più
brutale licenza in ogni cerchia della vita sociale.
Tutte le passioni si sguinzagliavano, perocchè lo spirito
morale della Chiesa non le frenasse più: alla
splendida vittoria che Nicolò I, in nome della legge
morale e cristiana, aveva conseguito combattendo le
voglie sfacciate di un Re, il mondo rispondeva con
una emancipazione della carne che non voleva saperne
di briglia; e vi si associavano i preti e financo i frati,

senza che pudore li rattenesse‍[346]. L’istesso stato di
decadimento si manifestava a Roma e nei patrimonî,
dappertutto ov’erano ricchi ottimati, laici o cherici,
in balìa dei quali era caduto il Papato. Da siffatte condizioni
di cose, in un’età di frivolo ribollimento dei
sensi, e di parteggiari che non conoscevano legge o
coscienza, quelle donne romane si elevavano a grande
possanza, poichè voleva così la natura degli avvenimenti;
nè sole erano, chè in pari tempo altre leggiadre
femmine vedremo dominare in Italia a capo di fazioni.
Una Teodora o una Marozia del secolo decimo non
s’aggentiliva colla splendidezza esteriore della cultura
classica, quale fu quella onde si ornò Lucrezia Borgia,
figliuola di un Papa venuto più tardi; egli è probabile
che quelle donne non sapessero di leggere o di scrivere‍[347];
e poichè vivevano in una età di barbarie profondissima
di costume, gli è da questa che dobbiamo
torre misura dell’essere loro. Tuttavolta, è difficile cosa
che l’indole di esse fosse più immorale di quella ch’ebbero
le donne venute al tempo raffinato di una Lucrezia,
di una Caterina di Russia o di una Pompadour. Nella
cerchia rimpicciolita del mondo romano non dobbiamo
in Teodora e in Marozia andare a cerca di una novella

Messalina o di una nuova Agrippina; in esse dobbiamo
mirare donne ambiziose, fornite di grande intelletto e
di coraggio, avide di piaceri e di potenza di comando,
destre di astuzie. La figura di loro persone, che induce
a meraviglia, ci dà sentore che nella società laicale
di Roma spira omai una vita che si estende a più
larghi confini, sebbene rozza ancor sia; elleno, in modo
mirabile, interrompono la monotonia claustrale che
poc’anzi pesava sulla storia di Roma.



§ 3.
Guasti orribili dati dai Saraceni. — Distruzione di
Farfa. — Subiaco. — I Saraceni s’appiattano a ruba in castella
della Campagna. — Giovanni X offre a Berengario la
corona imperiale. — Berengario entra in Roma, ed è coronato
sul principio del Dicembre dell’anno 915.



Giovanni X salì alla cattedra di san Pietro nella
primavera dell’anno 914: il favore di Teodora e la potenza
del console Teofilatto diedero a lui la dignità
pontificia‍[348]. Però, non fu egli altrimenti un officioso
favorito di femmine, ma si rivelò uomo independente,
anzi grande, per guisa che ebbe superata la gloria del
bellicoso predecessore suo, Giovanni VIII: tenne in
pugno le cose d’Italia, siccome Giovanni IX fatto aveva,

nè v’ha dubbio che in questo paese fu il primo
uomo di Stato della sua età.




Giusto in quel tempo i Saraceni dal Garigliano
facevano nuovamente battere il cuore a Roma per la
paura. I piccoli Principi dell’Italia meridionale, Atenolfo
di Benevento, Landolfo di Capua, Guaimaro di
Salerno avevano fatto contro essi qualche spedizione di
guerra, ma senza frutto: quei predoni terribili continuavano
a devastare la Campagna, la Sabina e la
Tuscia. Nessuna voce più eloquente che quella di Giovanni
VIII ebbe mai descritto i mali spaventosi delle
province; però, dai documenti di Sergio III raccogliemmo
il lamento della devastazione ond’era afflitta
la campagna di Roma. Le mura che cingevano la
Città guarentivano sicurezza ai Romani, grazie alle
gloriose cure di Pontefici anteriori; ma tutte le terre
circostanti non erano altro che un campo di incendî
saraceni, e, più d’una volta, nei Diplomi di quel tempo,
ci occorre di trovare discorso di una chiesa deserta (in
desertis posita, oppure destructa), perfino nelle più prossime
vicinanze di Roma. Il territorio Sabinate era tribolato
anch’esso orribilmente, avvegnaddio le ricche Badie
di Farfa e di Subiaco allettassero l’ingordigia dei predoni,
e dessero compenso alle imprese di quelle ladronaje.
Il convento imperiale di Farfa era allora, insieme
con quello lombardo di Nonantola, il più bello
d’Italia. Situato in mezzo ad un paese vaghissimo,
somigliava ad una oasi della cultura: la bella chiesa
maggiore dedicata alla Vergine, tutta splendida d’oro,
era ancor circondata da cinque altre basiliche; un
palazzo imperiale e case molte stavano nel territorio

soggetto al convento. Dentro e fuori s’elevavano corridoi
sostenuti da colonne (arcus deambulatorii), destinati
ai passeggiari dei monaci, e tutta l’Abazia, parimente
come una città munita, era cinta di un muro
forte di torri‍[349]. Allorchè nel prezioso codice a pergamena
dei Regesti farfensi, che si conserva oggi nella
Vaticana, si leggono le sei pagine in foglio, che, a
minuti caratteri di scritto, contengono l’elenco dei beni
fondi, delle castella, delle chiese e delle ville che Farfa
possedeva nel Sabinate, nella marca di Fermo, nel territorio
romano e financo dentro della Città, ei si crederebbe
di numerare i possedimenti di un principato
potente. Ed in vero le dovizie della Badia erano regalmente
grandi. Per l’amministrazione dei suoi dominî
avrebbe occorso un vero esercito di officiali, ma i suoi
vassalli, baroni grandi e piccoli dell’Italia media che
tenevano quei possedimenti in affitto, liberavano l’Abate
del convento da quella cura, che troppo grave sarebbe
stata‍[350]. Fin dalla metà del secolo nono i Saraceni
avevano mosso minaccia all’Abazia; e, intorno all’anno

890, la assediavano con forze poderose. Per sette
anni il coraggioso abate Pietro si difese coi suoi vassalli;
ma finalmente conobbe che impossibile gli era
di ottener salvamento. Spartì i tesori del suo convento,
gli spedì a Roma, a Fermo e a Rieti, spezzò il prezioso
ciborio del maggior altare, con lagrime ne seppellì
sotterra le colonne di onice, indi abbandonò la
Badia. Usciti che ne furono i frati, v’entrarono i Saraceni;
però la bellezza degli edificî scosse i loro animi
siffattamente, che ne risparmiarono la distruzione; tennero
Farfa per loro quartieri, ma, non avendovi lasciato
presidio, avvenne che briganti cristiani, i quali avevano
stanza in quelle vicinanze, appiccarono il fuoco all’Abazia,
e, per ben trent’anni, Farfa la bella ingombrò il
suolo col cumulo delle sue ruine.




Tempo prima ancora era perito quel Subiaco, che
i Saraceni avevano già ruinato intorno all’anno 840.
Sebbene l’abate Pietro I l’avesse, tosto dopo, restaurato,
il convento venne una seconda volta in loro
balìa‍[351]. Massimamente, dai tempi di Giovanni VIII
in poi, quei ladroni non cessavano di devastare la regione
montuosa dell’Anio, fin dove questo fiume,
uscendo della profonda gola di Jenne e di Trevi, si
spinge a Tivoli, per continuare indi il suo corso lungo
la Campagna romana. In tutte le terre che ivi erano,

i Saraceni recavano il guasto, oppure qua e là vi si
afforzavano munitamente. Oggidì tuttavia, vive la ricordanza
di loro in quei luoghi solitarî, di cui si
favoleggia che fossero coltivati ancor prima de’ tempi
romani. Dietro a Tivoli, sul dorso roccioso di un
monte, s’alza il vecchio castello saracinesco, che è
notevole per la foggia delle vesti e dei costumi d’antichissima
data, che ancor durano fra quegli abitatori: il
suo nome deriva dagli Arabi del secolo nono, che ivi si
erano trincerati‍[352]. Dall’altra parte di quella montagna,
nella magnifica e selvaggia solitudine dei monti
Sabinati, sta Ciciliano; e anche questo castello, a’ tempi
di Giovanni X, era una rocca forte dei Saraceni‍[353].
Adesso, lorquando i pellegrini nordici, che movevano a
Roma, scendevano dalle Alpi, intoppavano nei Mauri
ispani, i quali, dopo l’anno 891, avevano posto sede a
Frejus ossia Fraxinetum; trovavano da quelli impedimento
alla loro via, e tosto che con tributi avevano riscattato

il passo, cadevano nelle mani della ladronaia
saracena che scorrazzava lungo le strade di Narni, di
Rieti e di Nepi. Nessun pellegrino più giungeva a Roma
recando donativi. La Sabina, la Tuscia, il Lazio erano
fatti deserto dove dominava silenzio di sepolcro, e,
sorte peggiore, vi si aggiungevano orde di predoni
cristiani, che spesse volte facevano causa comune coi
pagani: tali condizioni disastrose duravano da trent’anni;
nè il Re d’Italia, nè i Margravî di Tuscia o
di Spoleto si davano un pensiero al mondo di spurgare
il paese da siffatta piaga. In questo periodo di tempo, di
cui non si riesce a descrivere la confusione, cessato aveva
di esistere ogni potere che s’affermasse in un centro:
ogni città, ogni abazia, ogni castello era abbandonato
a sè medesimo ed ai suoi casi‍[354].




Finalmente, Giovanni X sentì pietà del suo paese
e salvò Italia. Gli Infedeli non avevano nemico più
acerbo del Papa, per il quale si trattava nientemeno che
di salvarne Roma, anzi la Chiesa. Ricordava egli quel
che un tempo aveva potuto operare la podestà imperiale,
rammentava l’appello universale alla riscossa, per
cui mezzo Lodovico II aveva condotto gli Italiani a
combattere contro i Saraceni, ed a vincerli; vedeva il
decadimento ognor più profondo in cui s’andavano inabissando
gli ordini politici, capiva che le ruine di questi
avrebbero alla fine travolto con sè Roma, e fattala preda
di qualche Principe che avesse avuto maggiore audacia
o fortuna. Egli deliberò pertanto di restaurare la podestà

imperiale, sì come Giovanni IX aveva fatto. Per
verità, il cieco Lodovico continuava in Provenza a
fregiarsi del nome d’imperatore, ma i suoi titoli non
avevano più valore alcuno in Italia. Per lo contrario, le
terre dell’Italia superiore erano raccolte sotto al mite
scettro di Berengario, e questi, come altra fiata Lamberto,
era adesso la speranza degli uomini che s’ispiravano
a idea di nazione. Il Papa si unì risolutamente
con questa parte, se ne pose alla testa, e, come ebbe
certezza di riuscire nel suo intendimento, decise di dar
la corona a Berengario, affine di fondare per mezzo
suo un Impero italico independente.




Chiamato con lettere e con messaggi del Pontefice,
Berengario si pose in cammino per Roma, nel mese di
Novembre. L’accoglimento festoso che vi trovò dimostra
che il Papa aveva guadagnato a favore di lui
i voti dei Romani, e che ora la parte italica era dominatrice.
Un Poeta cortigiano (ne è ignoto il nome) descrisse
con diligente cura, qual si conveniva a lui
testimone di veduta, le solennità che avvennero allorchè
il signor suo entrò in Roma e v’ebbe la corona:
i sonori esametri di lui sono la sola opera che la immiserita
musa d’Italia dettasse a quel tempo; modestamente
adorni dei fiori di Virgilio e di Stazio, ci ridestano
la ricordanza della venuta di Onorio, onde un tempo aveva
cantato Claudiano‍[355]. Parimente come i suoi predecessori,

anche Berengario venne per Monte Mario, attraversando
il campo di Nerone: la nobiltà, ossia senato,
e le milizie della Città lo salutarono colle consuete laudi;
e il Poeta nota che le loro alabarde erano adorne di simulacri
di fiere, cioè di teste di aquile, di leoni, di
lupi e di dragoni‍[356]. Nè mancavano le Scuole della
Città: fra esse il Poeta, ispirandosi alla venerazione
della classica antichità, metteva al di sopra di tutte
quella dei Greci, ricordandone gli «inni dedalici di
lode,» laddove le altre comitive di esse salutavano Berengario,
ciascuna parlando l’idioma della propria nazione.
Non perdette il Poeta di vista gli omaggi che due
illustri giovani, bianco-vestiti, venivano prestando all’Imperatore:
erano Pietro fratello del Pontefice, e il
figliuolo di Teofilatto console. Poichè il Papa e il Console
dei Romani erano qui accoppiati l’uno allato dell’altro,

poichè l’uno mandava incontro a Berengario
il fratel suo, l’altro il figliuolo, eglino compajono quasi
in sembianza di due podestà, per guisa che, accosto
al Papato, s’erige l’aristocrazia come ordine di potenza
cittadina.




Dall’alto della scalea del san Pietro il Papa stavasene
attendendo il Principe, che veniva cavalcando un
palafreno delle stalle pontificie: Giovanni sedeva sopra
un cliothedrum ossia faldestorium, che era una scranna
d’appoggiatoio ripieghevole. L’affollamento della
gente che gli faceva ressa intorno, era così grande
che soltanto a stento Berengario giungeva fino a lui.
Come egli ebbe prestato giuramento di dare ajuto e
di far giustizia alla Chiesa, si aprirono le porte della
basilica: orarono innanzi alla Confessione, come era costume,
indi il Re fu condotto nel palazzo Lateranense.
Nei giorni primi del Dicembre dell’anno 915 avvenne
la coronazione colle solite ceremonie; nè il Poeta dimentica
di descrivere il suo diletto Imperatore tutto
raggiante nella porpora del suo manto, e ne dipinge lo
splendore della corona e dei coturni d’oro. Dopo che
Berengario fu unto col crisma e coronato, e dopo che il
popolo a lui ebbe acclamato, fu ordinato silenzio, ed un
Lector pontificio diede, ad alta voce, lettura del Diploma
con cui il novello Imperatore confermava i possedimenti
della Chiesa romana. La solennità ebbe termine coi donativi
che l’Imperatore fece alla basilica di san Pietro,
al clero, alla nobiltà ed al popolo di Roma‍[357].









In tal guisa, disconosciuti i diritti del cieco Lodovico
III, la corona imperiale per la terza volta cinse
le tempie ad un Principe che, sebbene disceso di origine
germanica, era tuttavia italiano. Ed ora il paese
sperava di conseguire independenza, unità e ordine
interiore, in quello che il Pontefice aveva fede nella
gagliarda operosità del novello Imperatore.








§ 4.
S’imprende guerra contro a’ Saraceni. — Si combatte
nella Sabina e nella Campagna. — Trattato di Giovanni
X coi Principi dell’Italia inferiore. — I Saraceni sono
disfatti sul Garigliano, nell’Agosto dell’anno 916. — Il Pontefice
e Alberico tornano a Roma. — Cosa divenisse Alberico. — Berengario
cade. — Conseguenze che ne avvengono
in Roma. — Fine incerta di Alberico.



La coronazione di Berengario fe’ palese la sua efficacia
nella splendida opera di guerra che fu tosto intrapresa
contro a’ Saraceni. L’amor di nazione risvegliavasi;
era desso che ispirava gli Italiani e li riuniva ad un solo
intento, per guisa che eglino in gran moltitudine correvano
a schierarsi sotto il vessillo di questa crociata
gloriosa. Per verità, il novello Imperatore non si metteva
alla loro testa. Avvenimenti gravi lo richiamavano
indietro nell’Italia superiore, dopo che aveva trattato
coi Principi dell’Italia meridionale e coi Bizantini, per
muovere ad una comune impresa‍[358]. Egli poneva
delle soldatesche sotto il comandamento del Papa, ed
erano propriamente composte di Toscani, che Adalberto
margravio aveva levato in arme, e di genti di Spoleto
e di Camerino, che erano guidate da Alberico; forse l’Imperatore
vi aggiungeva altresì alcune milizie dell’Italia
superiore, e un naviglio delle città marittime settentrionali.
La grande lega contro ai Maomettani toccava

a fortunato risultamento; concordi erano i Principi dell’Italia
inferiore; financo l’Imperatore bizantino, premuto
da ambascerie di Giovanni, faceva tacere i suoi
rancori e porgeva la mano all’Imperatore dei Romani
per una spedizione concorde. Alle instanze del Papa
e dei Principi del mezzodì, il giovane Costantino di
Bisanzio aveva armato una flotta e l’aveva messa sotto
agli ordini dello stratega Nicolò Picingli. Poichè una
grande parte delle Calabrie e delle Puglie obbediva nuovamente
ai Greci, che continuavano a chiamare quella
loro provincia col nome di «Lombardia,» era cosa
desiderata per il governo bizantino di entrare nell’Italia
meridionale, armato in guerra. Il Picingli veleggiava,
nella primavera dell’anno 916, nel mare napoletano;
ai Duchi di Gaeta e di Napoli apportava il titolo
pur sempre ambito di Patrizio; induceva questi, che
altra volta erano stati ostinatamente amici dei Saraceni,
a prender parte alla lega; indi schierava innanzi
alla foce del Garigliano la sua armata, cui si saranno
aggiunte le dromone pontificie di Ostia e le galere di
Berengario: l’esercito di terra dell’Italia meridionale
prendeva ordinanza, al di sotto della fortezza saracena,
dalla parte di mare. Dalla banda di terra s’avanzavano
le soldatesche condotte da Giovanni X in persona, e,
insieme con lui, da Alberico. Il Papa aveva dato prova
di un’operosità istancabile, degna di un Principe guerriero;
aveva chiamato in arme le milizie di Roma, le
genti del Latium, della Tuscia romana, della Sabina
e di tutti gli Stati suoi, e le aveva riunite con quelle
che gli venivano di Toscana e di Spoleto. Teofilatto
senatore e Alberico avevano, quai generali, la capitananza

dell’esercito così composto‍[359]. La preponderanza
delle forze di esso cacciò, battendoli, i Saraceni fuor della
Sabina, ed ivi e nella Campagna s’accese la prima pugna.
I Longobardi di Rieti e di altre terre sabinati, condotti
da Agiprando, si scagliarono sull’inimico in vicinanza
a Trevi; le milizie di Sutri e di Nepi combatterono
prodemente presso a Baccano, finchè i Maomettani
furono costretti di ritirarsi sul Garigliano; e, anche
senza di ciò, i loro fratelli, messi a mal punto, ve gli
avrebbero chiamati. Ei pare che Giovanni conseguisse,
in prossimità di Tivoli e di Vicovaro, una vittoria, la
cui novella si serbò in tradizione‍[360]. A Terracina, il
Papa s’incontrò coi Principi dell’Italia inferiore, e
con essi conchiuse un trattato in piena regola, perocchè
quegli astuti signori esigessero un compenso, se
volevasi che entrassero nella lega. Il Papa dovette
rinunciare a parecchi diritti cui la Chiesa pretendeva

sulla Campania del mezzodì: oltre al patrimonio di
Traetto, il Duca di Gaeta riceveva altresì il Ducato
di Fundi, e i restanti Principi probabilmente erano
guadagnati a forza di donazioni di altri possedimenti.
Quei due paesi avevano, da lungo tempo, appartenuto
alla Chiesa romana, la quale li faceva amministrare
per mezzo di suoi officiali laici, che avevano titolo di
conte o di console e duce‍[361]; ma di già Giovanni
VIII, nell’anno 872, in pari circostanze, ne avea
fatto cessione a Docibile e a Giovanni di Gaeta, ed
ora Giovanni X era costretto a confermare quella
donazione. Il trattato si conchiuse nella pianura del
Garigliano, entro al campo dell’esercito alleato. Gli ottimati
romani, che ora, in armamento di guerra, comandavano
nell’esercito con autorità di capitani pontificî,
sottoscrissero da parte loro il Diploma: ivi sono
registrati per nome; a capo di loro è primo Teofilatto,
senatore dei Romani; vengono indi i duchi Graziano,
Gregorio, Austoaldo (uomo germanico), Sergio primicerio,
Stefano secondicerio, Sergio de Eufemia, Adriano
«padre del signor papa Stefano (VI)», Stefano primicerio
dei defensori, Stefano arcario, Teofilatto sacellario.
Per comando di Giovanni, giurarono il patto altri diciassette
nobili, che nominati non sono; vi sottoscrissero

altresì i Principi e i capitani della lega; primo Nicolò
(Picingli) Stratigus della Longobardia greca, poi Gregorio
console di Napoli, Landolfo patrizio imperiale e
duca di Capua, Atenolfo di Benevento, Guaimaro principe
di Salerno, Giovanni e Docibile gloriosi duchi e
consoli di Gaeta‍[362].




Splendida e completa fu la vittoria che gli alleati
riportarono sul Garigliano. Nel Giugno dell’anno 916,
si cominciò a muovere contro le schiere dei Saraceni,
i quali si difesero ancora ostinatamente per ben due
mesi. Circondati da tutte le parti, e senza speranza di
soccorso da Sicilia, eglino finalmente si appigliarono

al partito di aprirsi un varco, e di rifuggirsi sui monti.
Di nottetempo diedero fuoco al loro campo, e se ne
scagliarono fuori con grande impeto, ma caddero sotto
la spada dei Cristiani inferociti, o ne furono fatti prigionieri;
e quanti si salvarono sulle vette dei monti,
ivi pure furono inseguiti e sterminati. Così, quel covo
meraviglioso di ladroni musulmani disparve dalle terre
inferiori del Garigliano, dopochè, per più di trent’anni,
era stato onta, spavento e ruina d’Italia. La sua distruzione
è l’opera nazionale più onoranda che abbiano
compiuto gli Italiani nel secolo decimo, parimente
come la vittoria di Ostia era stata il maggiore
loro decoro nel secolo nono‍[363].




Adorno di gloriosa onoranza per questa vittoria ottenuta
sugli Africani, Giovanni X tornò a Roma, pari
a trionfatore reduce da una guerra punica. I Cronisti
tacciono di feste che celebrasse la Città in segno di gratitudine
e di letizia; non parlano dell’ingresso che vi
fece l’uomo liberatore, innanzi ai cui passi forse avranno
preceduto Saraceni, tratti in catene con pompa di

trionfo; ma noi possiamo credere che egli entrasse a
cavallo da una delle porte che guarda a mezzodì, tenendosi
al fianco Alberico margravio, e venendo alla testa
dei nobili Duchi e dei Consoli di Roma, che avevano maneggiato
la spada con pari prodezza; lo avranno accolto
le acclamazioni del popolo, il quale plaudiva a lui, capitano
diplomatico della guerra, e ad Alberico rendeva
venerazione come ad un Scipione novello. L’eroe del Garigliano,
carico di allori, salutato con grande reverenza
dalla Città, ne avrà chiesto ed ottenuto una ricompensa.
Se potessimo penetrare collo sguardo entro il buio di
quella età, vedremmo che il Papa lo regalava riccamente
di beni, e che egli ebbe benanco in dono la dignità di
console dei Romani. Tempo prima ancora, aveva menato
in moglie Marozia, figlia di Teofilatto senatore;
dopo la vittoria del Garigliano, doveva per certo essergli
attribuito uno stato potente in Roma; però confessiamo
di non saper cosa alcuna delle geste di Alberico,
e neppur del luogo ove ponesse sue dimore per una
serie di anni: anche il senatore Teofilatto perdiamo
di vista. Vien detto che il figlio di Alberico nascesse
nel palazzo della sua famiglia, posto sull’Aventino, e ivi
può darsi che il Margravio e Console avesse stanza. Finchè
durò la potenza di Berengario, e fino a tanto che
Roma obbedì chetamente all’energico reggimento del
Papa che gli era amico, nessuna opportunità si offerse ad
Alberico di condurre a compimento quei disegni ambiziosi
che per certo coltivava nell’animo: anzi, per alcuni
anni, fu egli sostenitore del Pontefice in Roma‍[364].









Ma una rivoluzione violenta mutò lo stato d’Italia.
Gli irrequieti ottimati di Tuscia e di Lombardia, alla
cui testa stava Adalberto margravio d’Ivrea, che aveva
sposato Gisela sorella di Berengario, si levarono in arme
contro l’Imperatore. Quei piccoli tiranni si beffavano
dell’idea di nazione italiana, o, piuttosto, nessun’altra
cura nutrivano fuor di quella che premeva alla
persona propria di loro. Li frugava la maledizione antica
di cacciare un dominatore con evocarne un altro, laonde
novellamente chiamavano nella loro terra uno straniero,
ed erano di bel nuovo i Principi e i Vescovi stessi d’Italia,
che senza necessità soffocavano le speranze della
independenza nazionale, e vendevano la loro patria alla
gente di fuori. Nessun popolo rivela nei suoi annali
un’arte politica così triste, come è quella del popolo
italico per lungo corso di secoli. Se pur sia un fatto innegabile
che i Pontefici favorirono la disunione d’Italia,
è però difficile che quel peccato sia apposto sempre a
colpa di loro soli; e, poichè le cose d’Italia erano così

cadute in basso, chi pronuncia giusto giudizio deve confessare
che per lungo tempo il Papato fu sola podestà
che reggesse Italia anche nell’ordine politico: senza di
esso questa contrada avrebbe dovuto precipitare in miseria
ancor più profonda.




Giovanni X, che ne fu innocente, vide, per isventura
propria, cadere in pezzi l’opera che egli aveva composto.
Rodolfo, re della Borgogna cisalpina, era chiamato
in Italia, e scendeva dalle Alpi per torsi la corona
che gli veniva profferta. La Storia della Città non descrive
le battaglie che Berengario combattè contro a
lui ed ai ribelli italiani; soltanto di volo essa nota, che
lo sventurato Imperatore era costretto a tradire il suo
paese, perocchè, come la disperazione sua lo consigliava,
implorasse a soccorso i terribili Ungheri: e questi allora
davano alle fiamme Pavia, sede antica dell’Impero longobardo,
che Liudprando diceva essere tanto bella, da
sovrastare financo a quella Roma che andava così famosa
nel mondo. L’imperatore Berengario, di cui le
genti contemporanee lodarono la fortezza e la clemenza
dell’animo, cadde a Verona nello stesso anno 924,
sotto il pugnale di un assassino. Fu il terzo e ultimo
imperatore di nazione italiana, avvegnaddio, dalla morte
di Carlo il Grosso in qua, gli Italiani avessero sollevato
all’Impero tre uomini della loro terra, Guido, Lamberto
e Berengario. D’allora in poi, l’Impero uscì per sempre
fuor delle mani del popolo italico, e cagione ne fu la
debolezza e la colpa di quest’ultimo. Per verità, anche
lo stato di altri paesi a questi tempi era spaventevole
tanto, che, nell’anno 909, Eriveo vescovo di Reims, innanzi
al concilio di Trosle, paragonava gli uomini ai

pesci del mare, di cui gli uni divorano gli altri; però
Italia trovavasi allora in balìa ad una dissoluzione così
orribile, che superava i mali di ogni altro popolo. Divisa
per differenze di stirpi, lacerata da fazioni, da
tiranni grandi e piccoli, cherici e laici, orbata di coscienza,
di onore e di diritto di nazione, Italia non
aveva intelletto di conquistarsi independenza e unità.
E adesso, anche il titolo di imperatore romano si spegneva
per un periodo di trentasette anni; indi la corona
imperiale toccava nuovamente in sorte ad uno
straniero, ad un eroe sassone, che la tramandava in
retaggio agli animosi Principi di nazione tedesca.




Italia sommerse in un caos di barbara anarchia:
l’Imperatore, morto; il Papa, minacciato di pericolo
estremo. Anche in Roma l’idra delle fazioni levava
adesso il suo capo, e Giovanni X doveva cader
soffocato fra le sue spire. Ma Roma si asconde al nostro
sguardo, ravvolgendosi nelle negre ombre di una
notte che cela gli avvenimenti venuti dappoi. Ogni
luogo è funestato di stragi orrende; sui ruderi fumanti
di città distrutte celebrano loro baccanali gli Ungheri
che non hanno costume umano; gli abitatori paesani fuggono
in luoghi ermi e selvaggi; Re, vassalli e Vescovi
pugnano fra loro per strapparsi i brandelli sanguinanti
d’Italia; donne belle e dal protervo sorriso sembrano
furie o menadi tremende che conducano quelle schiere
feroci. Le Croniche contemporanee, o di tempi poco più
tardi, sono tutte un guazzabuglio incolto, così che lo
studioso vi si perde, come dentro a un labirinto inestricabile:
di Alberico non fanno pur motto. Tuttavolta, se sia
nella natura delle cose che un uomo cupido di giungere

ad alto luogo, colga le opportunità favorevoli per accrescere
la sua potenza, e se debbasi accogliere con buon
fondamento che l’ambizione di Marozia moglie sua gliene
desse stimolo, può credersi che Alberico, morto l’Imperatore,
abbia vagheggiato il Patriziato di Roma, che
allora, in pari tempo, diveniva vacante. Potrebbesi accogliere
per vero ciò che annunciano Cronisti di tempi posteriori,
che egli si imbronciasse col Papa, che strappasse
a sè il governo della Città, e che despoticamente dominasse
in Roma, fino a che all’accorto Pontefice riusciva,
coll’ajuto dei Romani, di cacciare fuor della Città lui che
romano non era: allora Alberico si sarebbe munito a
difesa in Orta, che ben era il luogo maggiore dei suoi
dominî; avrebbe chiamato in soccorso suo gli Ungheri,
ma, assalito nel suo castello dalle milizie di Roma accese
di furore, ne sarebbe stato trucidato‍[365]. Ad ogni
modo, di certo v’ha questo solo che le orde dei Magiari
in quel tempo mettevano a guasto la Campagna romana,
e, d’allora in poi, ripetute volte scorazzavano fino
sotto alle porte di Roma‍[366].









La fine di Alberico è coperta di mistero; però il
suo nome, la sua ambizione, il suo valore, le sue astuzie
ei lasciava in retaggio ad un figliuolo, più fortunato
di lui: di lì a non molti anni, Roma doveva obbedire
al vero dominio di questo‍[367].








§ 5.
Cacciata di Rodolfo di Borgogna. — Intrighi donneschi
per elevare Ugo al trono. — Giovanni X conchiude un
trattato con lui. — Marozia sposa Guido di Tuscia. — Giovanni
X è travagliato in Roma di gravi difficoltà. — Pietro,
fratello di lui, è discacciato. — Rivolgimento in Roma. — Pietro
è trucidato. — Caduta e morte di Giovanni X.



Frattanto Rodolfo di Borgogna non riusciva a tenere
la corona d’Italia per più di tre anni; e anche in
questi facevalo a grande stento. Egli cadeva sotto l’urto
di una potente fazione avversa, della quale era l’anima
una donna leggiadra e ammaliatrice, Irmengarda,
seconda moglie di Adalberto d’Ivrea, onde era adesso
rimasta vedova. Se vogliamo trovare il filo che ci guidi
fra gli avvolgimenti di questi fatti, i quali ebbero influenza
anche su Roma, ci occorre di far menzione di una
moltitudine di persone, e dei loro rapporti di parentela.
I vezzi seducenti della celebre Gualdrada s’erano tramandati
nelle sue discendenti: la fiamma della passione,
che le censure della Chiesa e finalmente la morte

avevano spento in quella donna, divampò con ardore
ancor più fatale nelle figlie e nelle nipoti di lei, e mise
il fuoco in Italia, per quant’era vasto il paese. Gualdrada
aveva avuto una figlia di grande bellezza, Berta: frutto di
adulteri amori, costei andò sposa al conte Teobaldo di
Provenza, e gli partorì un figliuolo appellato Ugo. Divenuta
vedova, colse ella nei suoi lacci Adalberto II, il
dovizioso margravio di Tuscia; gli diè mano di sposa
in seconde nozze, e n’ebbe tre figliuoli, Guido, Lamberto
e la bella Irmengarda. Una volta che fu in Toscana,
Berta si venne in potenza grandissima, che
trasmise ai toscani suoi figli, e si strusse del desiderio
di ottenere la corona d’Italia per Ugo di Provenza,
suo prediletto figliuolo di primo letto. Poichè però siffatto
disegno era impedito in lei dalla morte, che la colpiva
nell’anno 925, quell’intendimento trovava continuazione
per opera di Guido, di Lamberto e d’Irmengarda;
e quest’ultima, divenuta allora vedova del Margravio
d’Ivrea, colla sua avvenenza e colle sue astuzie
sapeva muovere a voler suo i maggiorenti lombardi.
Se sieno veri i racconti di quell’età, alquanto proclivi
alle fole di romanzo, Irmengarda, per potenza di affascinare
i cuori, non era dammeno della greca Elena o
della egiziana Cleopatra; e i Vescovi, i Conti, i Re, le
tributavano omaggio, smaniando d’amore a’ suoi piedi:
financo Rodolfo di Borgogna ella adescava nelle sue
reti seduttrici. Quel Principe valoroso si tramutava in
un adoratore piagnoloso, e la novella Circe, sbuffoneggiandolo,
toglieva la corona dei Lombardi dalla sua
povera testa indebolita per darla a Ugo figliuolo di
sua madre. Gli ottimati lombardi cominciarono a disprezzare

Rodolfo; Lamberto arcivescovo di Milano,
che il Re aveva tradito ed era allora il più ragguardevole
uomo dell’Italia settentrionale, diè il crollo alla
sua caduta, e tutti i maggiorenti, anche da parte loro,
chiamarono Ugo di Provenza in Italia.




Agli inviti di quei grandi si associava la voce del
Papa. Giovanni X soffriva in Roma grave travaglio dal
partito di Marozia, la quale dai suoi morti parenti aveva
ereditato ricchezze, estesa clientela e potenza. Pertanto,
Giovanni cercava di vincere ancor una volta le fazioni
per opera di un braccio poderoso; e, pensando a restaurare
l’Impero, volgeva insieme coi Lombardi i suoi voti
ad Ugo di Provenza. A lui spediva legati, che s’avvennero
col Principe a Pisa, dov’era sbarcato; nè egli
stesso metteva tempo in mezzo, e andava a trovarlo:
nell’anno 926 Ugo era coronato a Pavia re d’Italia, indi
andava tosto a Mantova, vi si incontrava col Papa, e
con lui conchiudeva un trattato‍[368]. Probabile cosa è
che Giovanni gli offerisse la corona d’Italia, e che Ugo
si obbligasse, in cambio, di liberarlo dalle zanne dei suoi
nemici di Roma. Ma il Papa fu deluso nel risultamento
dei suoi viaggi e de’ suoi negoziati, chè la influenza di
Marozia, proprio in questo tempo, diventava più terribile
che mai. Come la vedova di Alberico ebbe compreso
che Ugo stava per toccare la corona d’Italia, ella, con
calcolo accorto, gettò tosto il suo occhio astuto sul
potente fratello di lui. Offeriva mano di sposa a Guido,
che allora era margravio di Tuscia, nè questi disdegnava
la ricca Senatrice di Roma, o piuttosto l’attraente

speranza di farsi signore della Città. Così la fazione di
Teofilatto, ossia, adesso, di Marozia, la quale altra volta
aveva favorito, sotto di Berengario, gli intendimenti
nazionali d’Italia, si poneva dalla parte dei Toscani,
che massimamente erano quelli che lavoravano a sollevare
al trono il Principe provenzale.




Il Pontefice, mesto e dolente, tornò a Roma non per
altro che per cadervi vittima de’ suoi avversarî. Tuttavolta,
ei tenne ancor fermo due anni travagliati di
tumulti, minacciato ogni giorno dalla spada dei suoi
nemici, i quali non ancora gli avevano strappato tutta
la podestà: e questa è splendida prova della prudenza
e della fortezza dell’animo suo. Il suo appoggio, il suo
braccio armato, era Pietro, onde abbiamo già udito far
chiara nominanza al tempo in cui avvenne la coronazione
di Berengario. Giovanni lo aveva, così ci giova
credere, posto a capo del reggimento cittadino, e, morto
Alberico, lo aveva creato console de’ Romani; anzi è
probabile, che fosse Pietro quegli che aveva condotto i
Romani contro Alberico, che lo aveva battuto e conquistato
Orta. Il Cronista di Soratte lo appella financo col
nome di margravio, e, a meno che non l’abbia scambiato
con Alberico, può darsi che Pietro avesse saputo insignorirsi
del titolo e dei possedimenti di quello. Le scarse
notizie che ci soccorrono dichiarano espressamente che
Pietro s’opponeva alla fazione che intendeva a gettar
abbasso il Papa, a porre una delle sue creature sulla cattedra
di san Pietro, e a dominare poi sopra di Roma‍[369].

Guido e Marozia, che da parte loro miravano al patriziato,
non erano ancora diventati padroni di Roma. Soltanto
alla celata intromettevano soldatesche in Città, e
con esse assaltavano un dì il Laterano. Se si voglia
prestar fede ai Cronisti, Pietro in prima era cacciato
della Città e confinato ad Orta; allora egli chiamava
in soccorso gli Ungheri, capitava con essi alle porte
di Roma, e, venendo in Laterano, si univa nuovamente
al fratel suo. Innanzi agli occhi del Papa il popolo lo
trucidava; le genti di Guido s’impadronivano anche
di Giovanni, e Marozia lo faceva rinchiudere in Sant’Angelo.
Il popolo romano era irritato dalle devastazioni
che alla terra avevano dato gli Ungheri chiamati
prima da Alberico, indi anche da Pietro, e di questo,
forse ad arte, si era sparsa la fama; il popolo faceva
plauso ad ogni mutazione di reggimento, ad ogni caduta
di Papa; laonde dava aiuto al rivolgimento, e
probabilmente la plebaglia s’aveva in ricompensa un
nuovo saccheggio del Laterano. Questa rivoluzione,
onde deploriamo l’oscurità che ne involge i particolari,
avvenne nel Giugno, od altrimenti nel Luglio dell’anno
928. Ma il Papa passava di vita l’anno dopo, sia
che in carcere lo facessero morire di fame, o che ve
lo uccidessero per laccio‍[370].









Così finì il benefattore di Roma: ebbe sorte immeritata,
ed è strana cosa che, al principio e alla fine
della sua vita di Pontefice, incontrasse nella sua via
due persone di donna, madre e figliuola; Teodora che
gli diè la corona papale, Marozia che gli tolse corona
e vita. Sulla storia dei suoi casi si distende per
parecchi riguardi una tenebra che forse durerà eterna.
Le circostanze del suo esaltamento al pontificato, i
suoi vincoli con quelle femmine famose diedero motivo
a molti Scrittori ecclesiastici, e sopra tutti al
Baronio, di maledire alla sua memoria; eppure Giovanni
X, i cui errori sono denunciati soltanto dalle
dicerie della fama, ma le cui grandi virtù splendono
invece dei fatti scritti nel libro della storia, si solleva
fuor delle ombre buie del suo tempo barbarico, ed è
una delle persone più memorande, massimamente fra
i Papi. Gli atti della Storia ecclesiastica registrano con
onoranza la operosità di lui, i rapporti ch’ei tenne

stretti vivamente con tutte le terre della Cristianità, e
lo celebrano come uno dei riformatori del monacato,
perocchè egli sia stato che confermò la severa regola
di Cluny. Degno di lode fu il suo tentativo di rimettere
ordine nelle cose d’Italia per via di Berengario; e
la gloria di aver liberato la sua patria dai Saraceni
mediante la grande lega che egli conchiuse, renderà
magnifica sempre la sua ricordanza.




In Roma non v’è monumento alcuno che parli di
lui. Vien detto che egli compiesse la basilica Lateranense,
e che ornasse di quadri il palazzo. Probabile è
che nei pochi anni di quiete, succeduti alla vittoria
del Garigliano, usando del ricco bottino fatto sui Saraceni,
desse nella basilica compimento a molte opere
che Sergio III non aveva potuto condurre a termine‍[371].









CAPITOLO SECONDO.




§ 1.
Leone VI e Stefano VII, papi. — Il figliuolo di Marozia
sale alla cattedra pontificia con nome di Giovanni XI. — Ugo
re. — Marozia gli offre mano di sposa a Roma. — Loro
sponsali. — Il castel Sant’Angelo. — Rivoluzione in Roma. — Il
giovine Alberico s’impadronisce del potere.



A Giovanni X succedettero due Papi, i quali non
furono altro che ombre vane, creature entrambi, senza
alcun dubbio, di Marozia or divenuta onnipossente, cui
non era dato peranco di elevare alla cattedra di san Pietro
il suo proprio figliuolo, avvegnaddio la giovinezza
troppo acerba di questo lo impedisse. Leone VI, figlio
di Cristoforo primicerio, fu papa soltanto per pochi
mesi, in quello stesso tempo che il suo predecessore,
deposto violentemente, languiva tuttavia in un carcere.
Dopo di Leone, si innalzava alla sedia pontificale Stefano
VII, anch’egli romano come l’altro. Quantunque
tenesse il pontificato per più di due anni, fino al Febbrajo
od al Marzo dell’anno 931, le opere di lui ci sono
affatto ignote‍[372]; l’esistenza di questi due Papi andò

perduta in un silenzio così profondo, che financo Liudprando,
loro contemporaneo, sebbene d’alquanto più giovane,
gli ebbe preteriti per modo tale, che a Giovanni X
ei fa tosto susseguire Giovanni XI. Con questo Papa il
potere di Marozia comincia a non aver più confine.




Giovanni XI era figlio di questa famosa donna romana,
che si faceva appellare Senatrice e perfino Patrizia,
avvegnachè ora ella fosse in fatto la dominatrice
temporale della Città ed elettrice dei Papi: padre di
lui reputavasi Sergio III, ma è cosa tuttavia incerta.
Una femmina tiranneggiava adesso la Chiesa e Roma.
Morto era allora il suo secondo marito, Guido di Tuscia,
che senza dubbio i Romani avevano nominato Patrizio;
però la dignità di margravio era toccata a Lamberto
fratello di lui. Rimasta appena vedova, Marozia pensava
a trovarsi un terzo marito, e i suoi desiderî,
fatti sempre più audaci, si levavano fino ad Ugo re
d’Italia. Lamberto, ch’era giovane ed aveva vigoria
d’animo, rivolgeva i suoi intendimenti a grandi cose,
laonde era cagione di pericolo a quel Principe: costui
voleva sbarazzarsene e presto; perciò afferrava la mano
che la Patrizia di Roma gli offeriva.




Ugo era maestro d’inganni e di astuzie: dissoluto,

avaro, temerario, non si faceva coscienza di cosa alcuna,
e coi modi più perfidi si studiava di ampliare il
suo reame italico: egli raffigura al vivo la vera tempra
di quell’età. In essa, Stato e Chiesa, così in Francia che
in Italia, erano in balìa della dissoluzione più spaventosa,
laddove la robusta Alemagna per buona ventura, non
era tocca che lievemente di quel pestifero morbo romanesco,
ed è per questa ragione che essa custodiva nel
suo seno il principio della legge morale e del diritto, e
le era riserbata la missione di rigenerare l’Impero di
Carlo insieme colla Chiesa: tuttavolta i tempi non ne
erano peranco maturi, e Italia doveva in prima piombare
nell’estremo del decadimento. Se ci fosse concesso di
soffermarci a lungo fuor dei limiti della storia di Roma,
potremmo mostrare come quell’Ugo facesse traffico dei
Vescovati e delle Abazie d’Italia, e li riempiesse di impudenti
cortigiani, e sbrigliasse ogni licenza di desiderî,
e soffocasse tutti i sensi di giustizia. Liudprando vescovo
viveva allora in Pavia, ed era paggio alla corte di
quel Re, di cui s’aveva guadagnato il favore col suono
armonioso della sua voce; ivi era dove acquistava quelle
tendenze d’ingegno frivolo e arguto, che in parte è
impresso negli scritti suoi. Magnificò egli con lodi Ugo
tiranno, sì come più tardi il Macchiavelli fece di Cesare
Borgia un eroe; gratitudine, intendimento politico e
ricordanze di quei suoi anni giovanili vissuti in vita
cortigianesca influirono sul giudizio di lui: celebrò Ugo
come principe prudente, coraggioso, liberale, favoreggiatore
di preti e di scienze, e addirittura lo appellò filosofo.
Certo è che quel Principe s’ornava di pregi fuor del
comune; le sue dissolutezze ammantava con forme cavalleresche;

molto trattava con Santi, ad esempio con
Odone di Cluny; ma in pari tempo era il più audace
libertino del suo tempo. Poco diverso da un Sultano,
teneva con sè un aremme ben fornito; financo Liudprando,
ai cui occhi tutte le donne parevano non esser
altro che femmine da partito, ne lo doveva biasimare,
ma, in mezzo alla censura, trovava di che spassarsi alla
facezia del popolo, il quale alle favorite di Ugo dava nomi
di dee; chè Pezola era appellata Venere, Rosa passava
per Giunone, e la bella romana Stefania aveva nome di
Semele. Ad ogni modo, innanzi ai delitti di Ugo, anche
il Vescovo, che pur era privo di coscienza, non può far
tacere ogni voce di verità, ed egli stesso narra che, per
ottenere la mano di Marozia, il Re non si trattenne di
vituperare la propria madre. Le leggi canoniche divietavano
i maritaggi fra cognati come se fossero state
nozze incestuose, e Marozia era stata moglie di Guido,
fratello uterino di Ugo. Perciò questi andò affermando
publicamente, che i tre figli di sua madre Berta erano
stati suppositi nel parto: non giovò che Lamberto, secondo
il costume di quel tempo, dimostrasse in duello
l’origine sua legittima, e della prova uscisse vincitore;
Ugo attirava un dì il fratello in un suo trabocchetto,
lo faceva acciecare, lo cacciava in un carcere, e dava il
margraviato di Toscana a Bosone fratel suo, nato dell’istesso
padre. Tostochè s’era così liberato di Lamberto,
andava egli a Roma per celebrare il suo matrimonio
con Marozia, cui la morte di sua moglie Alda
aveva lasciato libero il varco.




Marozia, di mariti non mai sazia, calpestò ogni riguardo
religioso, chè censure o anatemi non poteva

temere da un Papa che le era figliuolo‍[373]. Appena morto
Guido, ella aveva spedito messaggi a Ugo, per offerirgli
la sua mano di sposa e il possedimento di Roma, dove
la podestà temporale non era più del Papa. Ella medesima
non si sentiva ben forte nella signoria della Città;
soltanto per breve ora una femmina poteva tenervi luogo
potente coll’ajuto di uomini che erano suoi vassalli
o zerbini, e doveva ben temere che i Romani, presto o
tardi, risentendosi di loro onta, fossero per iscuotere il
turpe giogo‍[374]. Alla sua sconfinata ambizione sorrideva
il pensiero di cambiare il titolo di senatrice, ossia di patrizia,
colla pompa di regina, e già le pareva di ornarsi
della porpora d’imperatrice, chè il figliuolo di lei, Giovanni
I, non avrebbe potuto rifiutarsi di porre la corona
imperiale sul capo di colui che presto sarebbegli
divenuto patrigno, ed era re d’Italia. Ugo non adescavano
i vezzi di una beltà avvizzita, bensì le aspettazioni
che gliene erano offerte, ed ei veniva a Roma

per isposarsi a Marozia e per torre possesso del Patriziato,
della Città e di tutto ciò che doveva conseguire
da quel connubio. Gli avvenimenti che ora succedevano
segnavano nella storia di Roma caratteri tutto nuovi;
di repente e per la prima volta partorivano una tirannide,
quale nei tempi antichi aveva oppresso le città
di Grecia, o quale, nel più tardo medio evo, doveva gravare
le spalle alle città d’Italia.




Nel Marzo dell’anno 932 Ugo giunse alla testa di
un esercito: sia che seguisse l’esempio dei suoi predecessori
o che obbedisse alle leggi di Roma, fece che
le sue soldatesche ponessero campo fuori della Città;
egli v’entrò con grande accompagnatura di cavalieri,
circondato del clero e della nobiltà, che lo avevano salutato
con omaggio degno di re. La fidanzata stava
attendendolo ansiosamente, ma gli sponsali di quella
femmina, maestra raffinata d’arti galanti, dovevano celebrarsi
entro a un sepolcro: la sala delle nozze e la
stanza nuziale erano apprestate con grande magnificenza
in una tomba, quella di Adriano imperatore, il
cui sarcofago di porfido riposava allora tuttavia nella
camera sepolcrale. Al mondo non v’ha un secondo edificio,
il quale possa vantare una storia fortunosa sì che
superi ogni imaginativa, parimenti di quella del mausoleo
di Adriano: nè esso l’ha peranco tutta fornita
la sua storia; gli si spetta di continuarla ancora per
un corso di secoli lunghi, i quali non saranno peraltro
tanto tristi e oscuri come furono quelli del suo tempo
passato. Da Onorio in poi, nella storia della Città ci
avvenne di far cenno spesse volte di quel monumento;
e di esso parlammo da ultimo, allorquando le brune

cime delle sue moli furono inondate di luce alla visione
celeste che parve innanzi agli occhi di Gregorio. Fin dal
settimo secolo, a ricordanza di quel portento, s’era
edificata una chiesa sul suo vertice sommo, e dedicata
all’arcangelo Michele; dal suo luogo aveva avuto nome
di S. Angeli usque ad coelos, «fino al cielo»‍[375].
Al tempo di Marozia era quasi caduto in oblio l’officio
cui in origine aveva servito il castel Sant’Angelo; appellata
dal popolo «casa di Teodorico», da secoli la
tomba di Adriano serviva da fortezza munita, ed era la
rocca più salda, anzi la sola, di Roma. Ella è perciò cosa
mirabile, che Liudprando, il quale coi proprî occhi vide
la mole di Adriano, la chiami fortezza addirittura,
senza pur darle nome di Hadrianeum. Poichè Liudprando
scriveva la storia degli eventi di allora, gli premeva
di dare la descrizione del castello, sì come ne
aveva preso cura Procopio, allorchè aveva narrato dell’assalimento
recatovi dai Goti: però adesso s’era spenta
ogni idea d’antico, e Liudprando non sapeva dir altro
che queste parole: «All’ingresso della città di Roma
v’ha una fortezza; mirabile ne è il lavoro e mirabile
la gagliardia; innanzi alla porta sua è edificato
un prezioso ponte che traghetta il Tevere, e dal quale
passano tutti coloro che entrano in Roma o che ne
escono, sempre che lo conceda la scolta della rocca. E
la fortezza, per tacere di tutto il rimanente (questo ci
addolora!), è tanto alta che la chiesa edificata all’arcangelo

Michele, e che vedesi eretta sul vertice suo, è
chiamata S. Angeli Ecclesia usque ad coelos»‍[376]. Magnifico
pertanto doveva essere tuttavia l’aspetto del
mausoleo, e ancora doveva possedere molta parte dei suoi
intonachi di marmo. Per fermo vi si leggevano peranco
le iscrizioni degli Imperatori ivi sepolti, che il frate di
Einsiedeln trascrisse; ma il tempo aveva appena lasciato
una sola delle sue statue o uno solo dei suoi colonnati
che non fossero miserevolmente ruinosi, ed è difficile che
sul ponte di Adriano sorgessero ancora quelle statue che
un tempo lo avevano adorno di tanto grande bellezza.




Ugo adesso era messo dentro al castel Sant’Angelo,
vi celebrava il suo matrimonio con Marozia, e può
darsi che il figlio di lei, Giovanni XI papa, lo benedicesse.
Tacciono i Cronisti delle festività date in occasione
di questo strano imeneo, ed è mirabile cosa
che eglino non facciano pur parola degli apparati della
coronazione imperiale. Se questa, nè può dubitarsene,
stavasi preparando, la repentina mutazione delle cose
che avveniva in Roma la faceva tramontare. Ugo,
che era in possesso del castello ed aveva innanzi agli
occhi la sua prossima podestà, cominciava con grande
alterigia a farla da padrone: trattava con disprezzo
gli ottimati romani, e da ultimo recava offesa mortale
ad Alberico, giovane figliastro suo, il quale doveva

odiar di gran cuore il matrimonio della madre, dappoichè
questo troncasse la via ai suoi intendimenti.
Già l’astuto Ugo aveva accolto il disegno di disfarsi,
tosto che gli fosse data opportunità propizia, del giovane
romano con acciecarlo o con mescergli veleno, e Alberico
da parte sua ne viveva anche in temenza. Costretto
dalla madre a prestare al patrigno officio di paggio,
un bel giorno il giovinetto con baldanzosa inaccortezza,
mentre gli versava acqua, ne rovesciava tutto il
vase sulle mani del Re superbo, che lo puniva con una
ceffata. Alberico, gettando fiamme per l’ira che gli
bolliva in petto, si lanciava fuori del castello, raccoglieva
i Romani, gli scaldava con un discorso, dimostrava
essere per loro onta indegna obbedire al governo
di una femmina e lasciarsi dominare dai Borgognoni,
barbari famelici che un tempo erano stati
schiavi di Roma. Alle sue parole dava nerbo la ricordanza
dello splendore antico di Roma, che invocava:
quelle reminiscenze, immortali in Roma come i monumenti
delle età trascorse, ebbero sempre potenza, in
pari condizioni di cose, di accendere l’animo dei Romani;
talmente avveniva allora che Alberico parlava,
come più tardi accadde ai tempi di Crescenzio, di
Arnaldo, di Cola di Rienzo, di Stefano Porcari, o dei
così detti republicani dell’anno 1798 e del 1848‍[377].

I Romani, che da lunghissimo tempo covavano desiderio
di sollevarsi contro a Marozia e contro al novello
Patrizio che loro era imposto, si levarono furibondi.
Le campane sonarono a stormo; il popolo corse con
grida terribili alle armi, sbarrò le porte della Città
affine di impedire che v’entrassero le soldatesche di
Ugo, e diè assalto al castel Sant’Angelo. Ugo e Marozia
stavano rappiattati e tremanti nella tomba di
Adriano. Poichè non poteva sperare di difendersi lunga
pezza contro gli assalitori, il Re pensò di fuggire:
di nottetempo, come un galeotto che scampa del carcere,
calò del castello tenendosi a una fune, scese alla
mura della città Leonina, e, lieto in cuor suo di avere
schivato la morte, corse al campo de’ suoi, donde poi
mosse con malanno e con vergogna a Lombardia, dietro
a sè lasciando il suo onore, la sua donna e una corona
d’imperatore.




Siffatta fine imprevista ebbe in Roma la pompa
regale del matrimonio di Marozia. Ma la Città era
libera e giubilante. D’un colpo solo i Romani s’erano
disfatti di monarchia regia, d’impero, di podestà temporale
del Papa, avevano conseguito independenza cittadina,
e adesso eleggevano, ossia acclamavano Alberico
a loro principe: prima opera del giovane signore
di Roma era quella di cacciare in un carcere la madre,
e di serrare in Laterano con vigilata custodia il fratello
suo, Giovanni XI papa‍[378].








§ 2.
Natura del rivolgimento avvenuto in Roma. — Alberico,
Princeps atque Senator omnium Romanorum. — Concetto
di questo titolo. — Il Senato. — Le Senatrices. — Fondamenta
su cui posava il potere di Alberico. — L’aristocrazia. — Condizioni
della cittadinanza romana. — Milizia cittadina. — Ordini
di giustizia al tempo di Alberico.



Il rivolgimento avvenuto in Roma non s’inspirava
in guisa alcuna a quelle idee romantiche dell’antichità,
che più tardi vedremo sorgere a vita nella Città. Aristocratica
ne era l’indole, e Roma diventò republica
di nobili. Dacchè i Papi avevano conseguito il reggimento
temporale, le famiglie romane di ordine cospicuo
gli avevano combattuti sempre, e il risultamento di
quella lotta era stato, ognor più, favorevole ad esse.
La mano vigorosa de’ Carolingi primi aveva messo a
dovere gli ottimati; la caduta della podestà imperiale
aveva lor lasciato libero il campo. Al finire del secolo
nono erano eglino diventati i padroni del reggimento
civico; sotto di Teodora, e più decisamente sotto di Marozia,
s’erano veramente insignoriti del potere. Il rivolgimento
dell’anno 932 abbatteva la possanza effettiva,
ma illegittima, di una femmina, che aveva trovato sostegno
nella salda grandezza di sua famiglia e dei mariti
suoi, uomini non romani: ed era propriamente l’erede

di quella donna romana, che la rivoluzione elevava a
capo della Città, in quello che ne consecrava la signoria
con elezione e con titolo legittimo. Il mutamento di cose
tolse al Papa, che alla medesima famiglia apparteneva,
il dominium temporale, e lo diede al fratello di lui:
fu in pari tempo una rivoluzione di famiglia e di Stato.
Colla cacciata di Ugo i Romani proclamarono di non
volerne saper più di gente straniera, di non voler Re o
Imperatori che, da signori supremi li tenessero in sudditanza;
protestarono di volersi reggere da sè stessi con
ordini nazionali. Roma fece tentativo mirabile di conseguire
independenza politica; e, tutt’a un tratto, la
città capitale del mondo entrò nel novero dei piccoli
Ducati italici, sì com’erano Venezia, Napoli, Benevento:
in mezzo alla cerchia delle donazioni che avevano costituito
lo Stato della Chiesa i Romani si proponevano di
formare uno Stato temporale libero, in quello che il Pontefice
era ridotto alle sue discipline religiose, sì come
era stato anche in tempo addietro.




Il titolo nuovo che la Città concedeva al suo signore
novello, non fu di Consul o di Patricius dei Romani;
i contemporanei suoi, lo chiamano così, soltanto perchè
se n’era diffusa costumanza. In questo periodo di
tempo la dignità di Patrizio denotava la podestà puramente
temporale e giudiziaria che reggeva Roma, ma si
associava al concetto di un vicariato pari a quello che
altra volta aveva avuto l’Esarca, e perciò significava
che, al di sopra del Patrizio, stava una podestà suprema
di comando. A titolo di tale natura non si volle dare
accoglienza, laonde Alberico ebbe quello di Princeps
atque omnium Romanorum Senator, ed egli sottoscrisse

ai suoi atti, secondo lo stile del tempo, in questa maniera:
«Noi Alberico, per grazia di Dio, umile Principe
e Senatore di tutti i Romani»‍[379]. Di siffatti titoli insieme
associati, quello soltanto di Princeps era nuovo
per Roma. Roma vi faceva protesta di sua independenza;
avvegnaddio anche Arichi di Benevento si fosse
dato titolo di Princeps, allorquando, caduta Pavia, aveva
proclamato il suo principato independente. Poichè la podestà
regia era separata dal Papato, il titolo significava
la podestà di principe temporale, a contrapposizione di
quella religiosa che il Pontefice continuava a possedere:
pertanto, esso era anteposto decisamente a qualunque
altro, e lo dimostrano Diplomi e Croniche, dove
talvolta difetta l’altro titolo di «Senatore di tutti i

Romani.» Per lo contrario, anche Teofilatto, avo di
Alberico da parte di madre, aveva tenuto dignità di
«Senatore dei Romani», ma, probabilmente adesso per
la prima volta, il titolo si accresceva coll’addiettivo
«tutti». In sè aveva un’importanza essenzialmente
civica, che allettava le ricordanze dei Romani; e siccome
poi Alberico usciva del seno dell’aristocrazia, che allora
abbastanza spesso aveva nome di Senatus, in lui si riveriva
di quel modo il capo della nobiltà romana. Dicendo
della storia del secolo ottavo, noi ci siamo industriati
di scoprire se qualche traccia vi avesse di una esistenza
continuata del Senato romano, ma trovammo che questo,
fuor d’ogni dubbio, s’era spento. Anche durante il periodo
de’ Carolingi non si riscontra indizio di sua vita;
ma, ancor più frequente negli Storici del secolo nono
e in quelli del decimo, e nei documenti di quelle età, si
produce il nome di Senatus, tolto in forma di concetto
generale. Dacchè l’Impero romano era stato restaurato
sotto di Carlo, dacchè i titoli antichi di Imperator e di
Augustus, e financo la determinazione del Postconsolato
degli Imperatori tornavano a udirsi novellamente, rivivevano
allora più fortemente le memorie dei tempi antichi;
se già gli ottimati dei Franchi di buon grado si
nomavano Senatus, cupidamente ancor più la nobiltà
di Roma doveva impadronirsi del titolo: e tanto abituale
diventava, che il nome suo si legge fino negli
Atti di un Concilio, là dove è statuito che il Papa debba
essere eletto da tutto il clero, dopo la proposta che ne
facciano il Senato e il popolo‍[380]. Però, non sono più

degne di accoglimento le opinioni di quegli Scrittori,
che, dall’usanza di un nome antico, conchiudono alla
durata del Senato, così che questo nel secolo decimo
continuasse in vita. La esistenza di un Senato fa presupporre
che vi fossero dei Senatori veri, ossia dei singoli
membri suoi che si nomassero e si sottoscrivessero col
nome di Senator, ma, quantunque in carte innumerevoli
di quell’epoca, prima e dopo, trovassimo uomini
romani che si segnavano col titolo di Consul e di Dux,
neppur una ci fu dato di scoprirne, in cui un Romano
si appellasse Senator. Questo concetto si presenta ognora
con significato collettivo, e, in generale, si discorre
di Senato e di nobili Senatori, ossia di maggiorenti
della Città. Teofilatto fu, dopo la fine del Senato antico,
il primo uomo romano che si nomasse Senatore dei
Romani, ma l’addiettivo «tutti» dappoi dimostra,
che di un Senato veramente costituito non può aversi
mente. Parimente non crediamo che il titolo di Senator
in Alberico avesse pari significazione di Senior
ossia di «Signor», e reputiamo che più determinatamente
denotasse la sua podestà municipale‍[381]. Concedendogli

il consolato a vita, colla dignità di «Senatore
di tutti i Romani», i Romani significavano la
maggior larghezza dell’officio ch’egli doveva tenere
nella nuova Republica romana; nè puossi perder di
vista che, anche in tempo posteriore, spesso non v’ebbe
in Roma che un solo Senatore. Oltracciò, questo titolo
si mostra essere stato ereditario nella famiglia di Alberico,
locchè non accadde per alcun’altra stirpe di Roma:
ed invero anche le donne, la sua zia, la giovane Teodora,
le figlie di lei Marozia e Stefania, avevano nome
di Senatrix, e, financo, il titolo era reso completo coll’aggiunta
omnium Romanorum. Ed è cosa abbastanza
degna di nota, che femmine si ornassero in Roma del
nome di Senatrici, laddove in quel tempo nessun Romano
tenesse titolo di Senatore fuori di Alberico, e, dopo
di lui, di Gregorio di Tusculo che gli fu nipote‍[382].









La nuova signoria di Alberico posava dunque, anzi
tutto, sulla aristocrazia: meglio ancora, il suo fondamento
più robusto risiedeva nella potenza di sua famiglia.
Non erano caduti in dimenticanza i servigî prestati
dal padre suo, che aveva capitanato i Romani al Garigliano
ed ornato Roma di nuovi allori; sennonchè, ultimamente,
questo padre era pure stato nemico di Roma,
e sempre uomo intruso: che ciò durasse in mente, ce ne
ammaestra il considerare che il figliuolo non vien mai
denotato dal padre suo Alberico, ma sempre dalla madre
Marozia, avvegnaddio questa donna romana per qualche
tempo fosse stata capo della famiglia, che più tardi
ebbe appellazione di Tusculana, e il giovane Alberico
non dal padre, ma da lei ereditasse tutto quello che
possedeva. La casa di Marozia (questa donna scompare
dalla storia senza lasciar traccia di suo fine) s’associava
per ragione di matrimonî a molte altre famiglie, che
erano in Roma e nel territorio della Città. Poichè ora
Alberico possedeva dovizia molta, ed estesi beni fondi,
e numerosi vassalli, e il castel Sant’Angelo, per sè
stesso era ormai l’uomo di massima potenza; gli altri
ottimati egli incatenava alla sua causa per comune
beneficio della independenza, per elettissimi officî del
reggimento che loro concedeva, e per donativi di
molti beni ecclesiastici che eglino chiedevano con avida
cupidità. Il mutamento avvenuto in Roma traeva

seco un organamento nuovo; la nobiltà s’impadroniva
del governo, ed ora poteva statuirsi la cerchia di coloro
cui il reggimento apparteneva, e che avevano il diritto di
prender parte alla cosa publica. Confessiamo però, che ci
mancano notizie precise degli istituti di Alberico. Non
udiamo parola di un Senato che si raccogliesse nel Campidoglio,
nè di nuovi ordinamenti nella magistratura.
Non si discorre di Patrizio o di Prefetto, imperocchè
Alberico la loro podestà raccogliesse nella persona sua;
nè si può pur pensare ad una costituzione civica che si
foggiasse secondo lo stile dei tempi posteriori. Le relazioni
della nobiltà col ceto de’ cittadini mediocri, non s’erano
allora peranco stabilite in forma di contrapposti, e
gli è soltanto da questi che derivano gli ordini delle costituzioni.
In una città che non aveva vita di traffici o
di industrie, che era zeppa di preti, di frati, di monache,
ch’era dominata da prelati, a mala pena poteva esistere
una classe di media cittadinanza. Non v’erano
che preti, nobili e plebe, ma il ceto medio sociale,
fornito d’intelletto e di operosità, su cui riposano le
libertà e le forze dello Stato, mancava in Roma, sì come
propriamente vi manca anche al dì d’oggi. Abbiamo
riletto con attenta cura i documenti di quell’età, per
iscoprirvi traccia della vita dei cittadini mediocri di
Roma: qua e là rinvenimmo soltanto citati dei testimonî
col predicato dei loro mestieri, quali sono quelli
di lanista, di opifex, di candicator, di sutor, di negotiator.
Ma i lavoratori delle lane, gli orafi, i fabbri, gli
operai, i pochi mercatanti, attendevano alle loro arti in
una città che non aveva spiro d’industria, senza che
pur loro sorgesse in mente con qualche vivezza il pensiero,

che anche a loro competeva diritto di prender
parte al governo cittadino. Gli era soltanto all’elezione
del Papa che facevano udire con acclamazioni la loro
voce, e, nelle cose di loro interesse, si congregavano in
tornate delle loro Scuole, ossiano artes, che duravano
sotto il reggimento di proprî priori. La povertà e le
necessità della vita li tenevano in dipendenza degli
ottimati che chiamavano loro patroni, e presso ai
quali eglino, sì come i coloni ossiano fittaiuoli, stavano
spesse volte in condizione di clienti e in pesante rapporto
di protezione e di debito: può darsi che il novello
signore di Roma li regalasse di privilegî in riguardo
alle loro corporazioni. Il popolo minuto finalmente,
quantunque massimamente vivesse della Chiesa e della
liberalità di essa, mutava volentieri di padrone, e di
buon grado obbediva ad un Principe romano fornito di
energia, ch’era giovane, splendido, bello di persona, e
collo sguardo imponeva autorità‍[383]. La sua mano di
ferro reprimeva i tumulti, dava quiete al cittadino, e
lo difendeva contro le tracotanze dei forti; senza di
ciò egli non avrebbe mai potuto durare così lungamente
padrone di Roma.




Per raffermare il poter suo era costretto a rivolgere
la sua sollecitudine operosa all’organamento delle

forze militari. La soldatesca di Roma continuava ad
avere ordine di Scuole, avvegnaddio ce lo insegni la
formula, pur sempre adoperata nei contratti, in cui al
fittavolo viene proibito di cedere il fondo a luoghi pii,
oppure al numerus seu bandus militum. Egli è dunque
assai probabile che Alberico guarentisse il suo potere
col soccorso della milizia cittadina, togliendola
sotto la sua capitananza e agli stipendî suoi. La rendeva
forte, soprattutto la costituiva a nuovo, e forse
da lui derivava un altro scompartimento della Città
in dodici Regioni, ciascuna delle quali comprendeva
un reggimento di milizia sotto ad un vessillifero: infatti,
dopo di lui, la milizia cittadina s’elevò a maggiore
importanza, sì come vedremo. Egli ne aveva bisogno
per ottenerne soccorso contro agli intrighi del clero che
aveva avverso, contro le gelosie della nobiltà e contro
gli assalimenti di Ugo. I Romani della nobiltà, del
clero e del popolo gli prestavano giuramento di obbedienza,
e d’allora in poi quell’uomo ardito pare monarca
vero della Città.




Nei suoi Diplomi tiensi nota, come fu stile prima
e poi, del pontificato e dell’anno di governo del Papa,
ma le monete dei Pontefici sono adesso impresse col nome
di Alberico, come per lo passato facevasi di quello
degli Imperatori‍[384]. La pienezza della sua podestà in Roma,

è riconosciuta parimenti negli atti giudiziarî. Solevasi,
a’ tempi prima, tenere i tribunali nel Laterano o nel
Vaticano, alla presenza del Papa, dell’imperatore o dei
loro Missi: adesso, non appena che Alberico ebbe tolto
il dominio temporale al Pontefice, il tribunale supremo
di Roma fu raccolto presso al Principe di Roma. Può
darsi che, più tardi come già in addietro, corti di giustizia
fossero radunate in luoghi parecchi, ma ha una grande
significazione per i mutamenti di cose avvenuti, che
egli facesse sedere il suo tribunale anche nelle sue proprie
case. Queste ei possedeva sul monte Aventino dove era
nato; però la sua dimora abituale aveva nella via Lata in
vicinanza alla chiesa degli Apostoli, probabilmente nel
luogo dove oggidì è il palazzo dei Colonnesi, famiglia
che vuol discendere da Alberico. Abbiamo già osservato
che questo quartiere era il più ragguardevole della
Città; vi avevano abitazione i nobili; era il sito di
Roma animato di maggior vita, circondato dalle rovine,
in quel tempo ancor grandiose, delle terme di Costantino
e del foro di Trajano; comprendeva la via Lata che
è la parte superiore del Corso odierno. Ci è conservato
un documento, che ne offre notizia di un Placito tenuto

da Alberico, nel suo palazzo. Addì 17 di Agosto dell’anno
942, innanzi a lui comparve Leone, abate di Subiaco,
in una lite che sosteneva il suo convento: giudici della
curia di Alberico erano Marino vescovo di Polimarzio e
bibliotecario, Nicolò primicerio, Giorgio secondicerio,
Andrea arcario, il Saccellario, il Protoscriniario della
sede apostolica, e, in pari tempo, quei nobili della Città
che allora andavano per la maggiore. I loro nomi leggiamo
con avida curiosità. Erano, Benedetto chiamato
Campanino (cioè conte nella Campagna), Caloleo, il dux
Gregorio de Cannapara, Teofilatto vestarario, Giovanni
superista, Demetrio figlio di Melioso, Balduino, Franco,
Gregorio dell’Aventino, Benedetto Miccino, Crescenzio,
Benedetto de Flumine, Benedetto de Leone de Ata, Adriano
dux, Benedetto figlio di Sergio, ed altri ancora‍[385].
Qui pertanto si distinguono due classi di giudici. Alla
prima appartengono (come fino a questo tempo era
stato) i ministri palatini pontificî, prelati che, tosto
dopo di Alberico, avranno nome di Judices ordinarii;
e di qui si rileva che il Principe dei Romani teneva immutato
l’ordinamento pontificio nelle cose della giustizia.
I nobili di Roma, parimente come per lo innanzi, formavano

la seconda classe di giudici, ma adesso v’entravano
in qualità di curiali o di cortigiani del Principe.
Quei nobili uomini erano obligati ad esercitare funzioni di
assessori nelle sue corti di giustizia, ed era officio che
spesso poteva loro riuscir grave. Infatti, a quel tempo
non v’avevano peranco assessori permanenti, alla foggia
degli Scabini franchi o dei Judices Dativi venuti più
tardi; gli ottimati facevano dunque da veri giudici che
pronunciavano sentenza, oppure anche assistevano ai
giudizî in qualità di boni homines‍[386].



§ 3.
Temperanza d’animo di Alberico. — Ugo assedia
Roma due volte. — Sposa sua figlia Alda ad Alberico. — Relazioni
di questo con Bisanzio. — Leone VII, papa nell’anno
936. — Uno sguardo retrospettivo sull’importanza del
monachismo benedettino. — Decadimento di esso. — Riformazione
di Cluny. — Operosità di Alberico a quest’uopo. — Odone
di Cluny viene a Roma. — Continua la storia di Farfa. — La
provincia della Sabina.



I Cronisti di questa età non hanno attribuito al figliuolo
di Marozia alcuno dei vizî che biasimarono nella
madre sua: nessuno di loro leva la voce per rimproverargli
un solo di quei delitti onde si contaminò re
Ugo. Se sono istizziti contro di lui, ciò avviene soltanto
perchè egli aveva tolto al Papa il reggimento temporale,

lo teneva quasi da prigioniero, e sembrava aspreggiare
con tirannia la Chiesa‍[387]. Altri, e cioè i partigiani
della podestà imperiale germanica, lo ingiuriano come
s’ei fosse un usurpatore, ma, in fondo, la sua signoria,
almeno in ciò che riguarda l’Impero, non era usurpazione
per guisa alcuna, avvegnachè quello allora si
fosse spento, e il Re d’Italia non avesse diritto di sorta
sulla città di Roma. Se ai tempi di Gregorio II, quando
ancora un Imperatore legittimo possedeva titolo giuridico
sopra di Roma, i Romani, serbando viva sempre la
tradizione di Republica ossia del diritto di elezione imperiale,
s’erano appropriata pienezza di potere per mutare
la loro sovranità di governo, per torla a Bisanzio e per
darla al Papa, a maggior ragione credevano eglino
adesso di potersi apprendere una pari facoltà, adesso
che Imperatori più non v’avevano. Nè Pipino, nè Carlo
avevano donato Roma ai Papi; questa s’era data loro
da sè, di spontanea volontà, ossia tacitamente. La costituzione
carolingia dell’Impero, che aveva consecrato
la podestà territoriale del Pontefice, era crollata
insieme coll’Imperium, e i Romani ora rivendicavano
novellamente il loro diritto antichissimo, senza pur
darsi pensiero che anche i diritti del Papa si fossero
resi legittimi per corso lungo di tempo, e, ancor meglio,
per mille e mille opere gloriose onde Roma nuova era
stata creazione dei Papi. Pertanto, i Romani elessero

dal loro seno un Principe, così come elegger solevano
il Papa, e la podestà temporale, che un tempo
a quest’ultimo avevano concesso, ora attribuirono a
quell’altro.




Gli è con grande attrattiva che gli uomini della posterità
mirano alla persona del romano Alberico, il cui
animo, composto a virile prudenza, adatto a grandi cose
e degno d’imperare su Roma, supera di eccellenza tutti
quei suoi succeditori, che più tardi nella Città vennero
tentando di restituirla a libero stato. Poichè la necessità
degli eventi gli imponeva di usare moderatezza, egli si
accontentava della signoria di Roma e di quel tanto territorio
che stava sotto al dominio di essa. Chetamente ei
si tenne il titolo modesto, ma bello, di «Principe e senatore
di tutti i Romani», nè si lasciò abbagliare d’ambizione
maggiore, avvegnachè, a procacciarsi titolo d’Imperatore,
egli avrebbe dovuto in prima conquistare la
corona dell’Impero longobardo. Invece dunque di combattere
contro Ugo per istrapparsela, come avrebbe fatto
qualche avventuriero, egli, da savio, stette pago della
podestà che aveva in Roma; perciò accadde appena mai
una seconda volta, che questa Città godesse di sicurezza
così grande e di pace interiore così soda, come durante
il lungo reggimento di lui.




Era a prevedersi che Ugo avrebbe anelato a vendicarsi.
Venne egli infatti, nell’anno 933, con un esercito;
certo che aveva rinunciato senza dolore a Marozia sposa
sua, la cui liberazione, se ancor essa viveva, per sicuro
non metteva gran cura a chiedere; ma ardeva di desiderio
di punire la Città, di far valere i diritti ch’egli
vantava dal suo matrimonio, e di torsi la corona imperiale.

Sebbene facesse ogni giorno muovere assalto alle
mura, dovette voltar indietro senza alcun risanamento,
e tenersi contento di dar il guasto alla Campagna‍[388].
Tornò del 936, ma non ebbe fortune migliori;
mentre stava assediando la Città, una pestilenza gli
mieteva le sue soldatesche, e finalmente era costretto di
conchiudere pace con Alberico: Odone di Cluny deve
esserne stato intercessore. Ugo accondiscese perfino ad
accordare Alda, figlia sua di legittime nozze, in moglie
al figliastro ch’era invincibile; sperava l’astuto Re di
trar nelle sue reti il Romano audace, ma ne fu deluso,
chè Alberico ben accoglieva nella Città la sua fidanzata
regale, ma non il patrigno, anzi ai vassalli ribelli di
questo dava ricetto in Roma; e poichè adesso gli uomini
malcontenti fuggivano della Città, e si ricoveravano
nel campo del Re, dalle due parti se ne alimentavano i
sospetti e gli odii‍[389]. Alberico si sposò con Alda. Gli
intendimenti di lui, rivolti ad ottenere la mano di una
Principessa greca, caddero allora, o più tardi, a vuoto.
Per lo meno, racconta il Monaco di Soratte che Alberico
mandava a Bisanzio, ambasciator suo, Benedetto della

Campagna, e che apparava le sue case ad accogliere la
sposa, obligando nobili donne della Città e della Sabina
a venire nelle sue stanze, perchè servissero da
ancelle alla Principessa. Però questo maritaggio, dice
il Cronista, non giunse a compiersi‍[390]. È probabile cosa
che Alberico cercasse di raccostarsi alla corte di Grecia,
per averne il riconoscimento del suo principato, e per
ornarsi dello splendore che gli sarebbe venuto da così
cospicuo parentado. Dopo che era caduto l’Impero di
Occidente, Bisanzio destava di sè nuova temenza; i
Greci, in causa di loro successi avventurati, erano venuti
sempre più accostandosi a Roma; gli Imperatori d’Oriente
non cessavano mai di reputare sè stessi in conto di
legittimi Imperatori romani, e loro agenti mantenevano
continuamente in Roma. Un’alleanza con loro, poteva
dare ad Alberico un valido sostegno contro ad Ugo, e
forse i Bizantini vi avrebbero consentito, se il padrone
di Roma avesse aderito di diventare Patricius sotto ai
loro ordini. Incerto è il tempo di questi negoziati, e ancor
essi sono ravvolti nel buio; questo solo sappiamo, che
Alberico si sforzava di comporre l’opera sua in modo che
andasse a’ versi dell’imperatore Romanus, ed obligava il
Pontefice ad accordare l’uso del pallio a Teofilatto, patriarca
bizantino e figlio dell’Imperatore, senza che i succeditori
di lui nel patriarcato avessero più bisogno di

chieder per ciò la licenza pontificia. Questa concessione,
contraria ai canoni, manifesta qual fosse l’arte politica
di Alberico, ma non dimostra che fosse intendimento suo
di riporre novellamente Roma sotto la soggezione di
Bisanzio. Piuttosto è che le sue trattative fallirono a
causa degli intrighi di Ugo, e per il rifiuto ch’egli stesso
opponeva alla proposta che gli veniva fatta di tradire
Roma‍[391].




Giovanni XI, fratello di Alberico, trapassava di
vita nel Gennaio dell’anno 936, dopochè, ristretto al
suo officio spirituale, era vissuto sei anni privi di splendore,
durante i quali il fratello suo l’aveva tenuto
d’occhio con vigilanza severa‍[392]. Lui morto, il signore
di Roma aveva costretto un monaco benedettino ad accettare
la tiara‍[393]. L’animo pieghevole di Leone VII,
che nutriva sentimenti di modestia monacale, ne lo rendeva
un Papa assai docile e maneggevole per Alberico,
e, poichè rinunciava alla podestà temporale senza opporre

contrasto o protesta, non sorgevano difficoltà nelle
relazioni di quei due uomini. Reprimendo i sospiri,
Leone appellava il suo patrono e tiranno con nome di
«misericordioso Alberico, figliuol suo spirituale diletto, e
glorioso Principe dei Romani‍[394]». Flodoardo cronista
dedicò a quel Papa alcuni versi inspirati a gratitudine,
perocchè ne avesse avuto amichevoli accoglienze in Roma;
lo laudò come dovrebbesi sempre celebrare un Papa,
disse che era uomo santo, tutto inteso alle divine cose,
e sprezzatore delle terrene; però il Cronista evitò di dire
una parola sola che si riferisse ad Alberico‍[395]. Così veramente
era fatto di necessità virtù.




Il savio Principe dei Romani aveva posto sulla cattedra
di san Pietro un pio fraticello, e ve lo faceva risplendere
di virtù apostoliche; è così che noi troviamo
Papa e Principe adoperarsi d’accordo per restaurare
quelle modeste consuetudini della vita monastica, che
s’erano perdute: perciò, noi dobbiamo qui rivolgere uno
sguardo all’istituto del monacato.




Sorto sugli incominciamenti del secolo sesto, allora

che la società romana antica andava dissolvendosi,
l’istituto di Benedetto, nel corso di quattro secoli, aveva
fornito il suo còmpito di cultura storica, ed era caduto in
ruina. Era stata missione sua di contribuire a foggiare la
novella società cristiana: in mezzo ai popoli barbarici,
i monaci nelle loro associazioni avevano raffigurato una
società inspirata a’ principî d’ordine, sebbene ristretta
ad un’idea unica; sua forma era quella di una famiglia
obbediente ad un padre, e unita insieme da vincoli di
autorità e di amore. Morte erano le leggi scritte della
vita civile, ma i Benedettini avevano composto quasi
un nuovo codice di civiltà, onde la regola di Benedetto fu
il più antico libro di leggi che si compilasse nel medio
evo: così, in mezzo alla barbarie, seminarono i germi
di una società di fratellevole amore cristiano. Mentre il
mondo tutto era un focolare fumante d’incendio, essi
nelle loro associazioni vivevano una vita di pace, di
lavoro, di pietà, e ai popoli rozzi additavano un regno
d’idealità morale, di cui s’aveva tanto bisogno, dove
si stava a riparo dalle necessità, dove felicità e requie,
obbedienza e umiltà fiorivano rigogliose e belle. Cooperarono
potentemente a domare la barbarie; con valore
d’apostoli convertirono i pagani; coll’evangelio soccorsero
alla spada di Carlo conquistando province, ed allargarono
la cerchia delle terre soggette alla Chiesa. Nei
loro conventi trovavano asilo la sventura e la colpa;
ed erano in pari tempo vivai gloriosi della scienza, sole
scuole dell’immiserita gente umana, rifugio unico dove
si ricoveravano le ultime reliquie della civiltà ellenica
e romana. Le loro idee o i loro fantasticari si perdevano
nelle più remote regioni del cielo, eppure in

pari tempo quei sognatori seminavano i campi, e mietevano
e raccoglievano i frutti della terra in capaci granai.
Poichè eglino stessi possedevano beni e coltivavano
le terre, sì come statuiva la regola di Benedetto informata
a leggi di vita pratica, diventarono fondatori di città e
di colonie; e tratti innumerevoli di paesi andarono debitori
ad essi di nuova coltura, di fecondità, di popolo e
di fiore‍[396]. Fecero una grande opera di civiltà storica
componendo l’amore cristiano a principio sociale, educando
colle scuole, coltivando i terreni, edificando città,
frapponendosi pacieri in mille maniere nel mezzo delle
forze feroci che si combattevano l’una contro all’altra,
associando alla Chiesa gli elementi temporali di cui
massimamente i monaci usavano per vincere la barbarie:
e questa fu missione gloriosa che guarentirà all’istituto
di Benedetto uno splendido luogo negli annali della
gente umana. Ma quel còmpito era omai fornito allora
che Carlo costituiva la monarchia germanico-romana,
laonde, col secolo nono, il monacato precipitava rotoloni
dalla sua altezza. Ad onta che riformazioni molte abbia
ricevuto anche più tardi, ad onta che ordini monastici
nuovi, ed in parte celebri, sieno stati dappoi fondati, non
uno di essi possedette più le virtù cristiane, nè il valore

sociale dell’istituto di Benedetto; perocchè tutti abbiano
obbedito soltanto a tendenze inspirate a fini speciali, e si
sieno posti agli stipendî della Chiesa, e abbiano seguito
particolari indirizzi delle loro età.




D’altronde, il rapido decadimento del monacato benedettino
s’associava intimamente in tutti i paesi alla
caduta dell’Impero e del Pontificato. Soggiaceva alle
cause stesse; però il monacato racchiudeva in sè un
germe di dissoluzione che, per forza di principio, lo andava
logorando più degli istituti ecclesiastici e politici.
Allorchè, conseguenza del nuovo ordinamento politico
di Carlo, gli elementi temporali si fecero intrepidamente
davanti sulla scena del mondo, scoppiò con grande
violenza il contrasto fra le cose del cielo e quelle della
terra, quel contrasto che alla muta stava spiando l’opportunità
di erompere. Dopo un periodo lungo di abnegazioni
e di sacrificî, lo spirito umano cominciò a discendere
dalle sfere sublimi che erano fuori della terra,
e riprese il dominio di quel mondo che le idee monastiche
avevano messo tanto in disprezzo. La cultura che si
era andata educando poco a poco, per sè medesima non
era altro che la scienza di torre possesso giocondo delle
cose terrene, animate di vita e di forma. S’abbandonò
il mistico regno ch’è fuor della terra, si lasciò deserta la
regione dei crucci desiosi; dal cielo delle mortificazioni
l’uomo ridiscese sui campi fioriti e belli della terra; la
realità, mentre reclamava il suo retaggio di diritti e di
colpe, venne in lotta acerba ed empia colla virtù religiosa,
e partorì orribili sconci: quindi è che il secolo
decimo, come il decimoquinto, ha qualche cosa di titanico.
Però, non è còmpito dello Storico di entrare in quest’ordine

di idee; piuttosto ei può mostrare come la decadenza
del monacato abbia cominciato in quello stesso
momento che i conventi s’empievano di dovizie, e sia
derivata dalle alte dignità d’onore e dagli officî concessi
dallo Stato e dalla Chiesa, perocchè se ne accrescesse
l’ambizione dei monaci, i quali, alle corti dei Re, trovavano
grandissimo luogo, e financo salivano alla cattedra
di san Pietro. Forniti di possedimenti immensurati,
i conventi s’erano tramutati in principati, gli abati
in conti, e già Carlomagno aveva dato l’esempio pernicioso
di concedere abazie a baroni laici. I beni di
quelle fondazioni religiose erano prodigati a nepoti, ad
amici, a vassalli degli abati; e tosto migliaia di avidi
predoni facevano a chi più sapesse portarsene via. In
vece di Benedetto e di Scolastica, i frati si toglievano
Bacco e Venere per loro santi. L’egoismo delle passioni,
proprio di questo secolo di forze scapigliate e
rozze, la crescente concupiscenza di piaceri, l’indicibile
divisione che i parteggiari creavano, non avevano però
colpa maggiore all’indisciplinatezza, di quello che lo
aveva la instabilità dei rapporti politici: per ultimo,
le ripetute devastazioni che gli Ungheri e i Saraceni
davano ai conventi menavano ad essi il colpo di grazia.
Molte abazie andavano distrutte, i loro frati si sperdevano;
e dove i conventi continuavano ad esistere, la
regola era infranta, e il monacato si dissolveva parimenti
come la costituzione canonica del clero secolare,
che un tempo era stato cura sollecita di Lodovico il Pio.




Tutta volta, allorchè il decadimento di questi istituti
ebbe raggiunto il suo limite estremo, incominciò
ad opporvisi contro una mirabile reazione religiosa. Al

cielo cadente del Cristianesimo fecero, tutt’a un tratto,
puntello con loro mani alcuni santi uomini che sembravano
rivivere dalle ceneri di san Benedetto. In mezzo
alle angustie onde si affannava la gente umana, paurosa
dell’aspettata fine del mondo, si risvegliava altresì l’impulso
dell’ascetismo; in mezzo al caos di passioni ributtanti
e contaminate di delitti, si sollevava con novello
trionfo l’amore della contrizione e dell’espiazione;
fondatori di ordini, eremiti, penitenti, sorgevano
dalla terra e diventavano sognatori fantastici come
quelli della Tebaide antica; missionarî e martiri percorrevano
da un capo all’altro le contrade degli Slavi
feroci; principi e tiranni nuovamente si seppellivano
piangendo sotto il saio monacale, e il secolo della Chiesa,
oscurissimo come il cielo di una notte tempestosa,
cominciava a tingersi di luce e a splendere di stelle
pietose.




La riforma benedettina ebbe sua origine in Francia,
dove Berno fondava nell’anno 910 il suo celebre convento
di Cluny, dopo che Guglielmo, duca di Aquitania,
gli aveva a quell’uopo donata la sua villa di Cluniacum.
Teneva quegli a fondamento la regola di Benedetto ricondotta
a principî di maggiore severità, e riordinava un
sistema claustrale che ben tosto si diffuse in Europa.
Odone, discepolo di Berno, presto superò il maestro; fu
egli l’abate missionario della riformazione monastica, e,
correndo i paesi, introdusse in parecchie abazie la regola
di Cluny. D’allora in poi, la congregazione cluniacense
incominciò a dominare il mondo religioso, laonde acconciamente
la si paragonò ai Gesuiti venuti più tardi, e alla
influenza che questi ebbero grande eziandio nelle corti

regie. Per verità, anche il suo sistema intendeva a restaurare
la supremazia di Roma, a raccogliere il mondo
morale entro al Papato come in un centro, e, per siffatta
guisa, la Chiesa, anche nei suoi tempi più tristi e sconfortati,
non difettò di forze; sorgevano queste sempre
nuovamente da essa, e le infondevano nerbo di vita
nuova. L’ordine di Cluny è il primo anello di quella
catena mirabile di istituti battaglieri, che mettono capo
fino alla storia moderna ed ai tempi più recenti.




Odone ebbe grande onoranza da re Ugo; non fu
dammeno quella che Alberico gli tributò. Più d’una
volta venne egli a Roma, e di lui si giovarono Alberico
e Leone VII per restaurare l’ordine modesto della vita
monastica. Nella Città stessa, nell’anno 937, affidarono
al suo reggimento il convento di san Paolo, di cui caduti
erano gli edificî, e i cui monaci se l’erano battuta
o vivevano vita gaudente. Odone vi addusse altri fratelli,
e pose a capo di essi Balduino di Monte Cassino, la cui
badia egli aveva già sottoposta alla sua riforma‍[397].
Nell’anno 939 Alberico gli dava a riformare il convento
Suppontino di santo Elia nella Tuscia romana, e
gli donava il suo palazzo dell’Aventino, in vicinanza dei
santi Alessio e Bonifacio, perchè vi collocasse un monastero;
così fu che sorse il convento di santa Maria,
monumento di quel Romano illustre, il quale esiste oggidì
ancora sul monte Aventino, ed è sede del Priorato
di Malta‍[398]. Massimamente, Alberico aveva creato Odone

archimandrita di tutti i conventi che erano nel territorio
romano, e la Cronica di Farfa, che ne dà notizia,
non fa a quest’occasione pur motto del Papa, che
dietro al Principe s’asconde nell’ombra. Ad Alberico
andarono debitori della riforma di Cluny anche i conventi
di san Lorenzo e di santa Agnese‍[399], e il Principe
di Roma rivolse la sua vigilanza a tutte le abazie e a
tutti i vescovati che stavano «sotto il suo dominio.»
Non poteva egli rimanersi indifferente al loro decadimento,
avvegnachè vi si aggiungesse qualche cosa di
più che non fosse l’impoverimento del contado e la
ruina dell’agricultura. Egli cercava di conservarne la
forza, affine di darli poi ad aderenti suoi, che lo soccorressero
a imbrigliare la nobiltà la quale si erigeva contro
a lui audacemente. Nell’anno 937 concedeva larghezze
di suo favore al convento di Subiaco, confermandone i
privilegî con cui Giovanni X lo aveva investito del
possedimento di Castrum Sublacense; ivi l’Abate potè
esercitare diritto di giustizia per mezzo del suo prevosto.
In Roma poi confermava, sotto la podestà dell’Abate
medesimo, il convento abbandonato di santo Erasmo sul
Celio, che quindi fu unito per sempre a Subiaco‍[400].









In vicinanza di quello stava il celebre monastero dei
santi Andrea e Gregorio, e ne facciamo menzione, perciocchè
vi si riferisca il più notevole dei documenti
relativi ad Alberico. Vale cioè notare che, addì 14 di
Gennaro dell’anno 945, egli donava a Benedetto abate,
il castello di Mazzano con tutte le sue pertinenze e con
tutti i suoi coloni: questa terra, che allora apparteneva
in proprietà alla famiglia di Alberico, trovasi ancora nella
diocesi di Nepi, di cui era vescovo Sergio, fratello del
Principe. Una sorte propizia ci ebbe serbato una copia
di quella pergamena preziosa, che è sottoscritta da tutta
la famiglia del senatore dei Romani‍[401]. Così è che il
tiranno di Roma compare in figura nuova di zelante
promotore del monacato, e, financo, la leggenda attribuisce

alle sorelle di lui la fondazione del convento dei
santi Stefano e Ciriaco in vicinanza di santa Maria in
via Lata‍[402]. Però, in nessun luogo la riformazione era
necessaria più di quello che fosse in Farfa. Questa badia
celebre, che inutilmente i Papi avevano tentato di ridurre
sotto la loro soggezione, non godeva più del patronato
di un Imperatore, perocchè più non ve ne fosse
uno; ma adesso il dominatore di Roma teneva sè in
conto eziandio di signore supremo di Farfa, e saltava
oltre ai privilegî dativi dagli Imperatori. Abbiamo narrato
della ruina dell’Abazia ed ora proseguiamo il racconto
della sua storia. Roffredo abate aveva riedificato Farfa,
ma, nell’anno 936, due dei suoi monaci, Campone
e Ildebrando, in ricompensa, lo assassinavano. Campone,
uomo sabinate ragguardevole, era entrato in giovine
età nel convento; l’Abate lo aveva erudito nella
grammatica e nella medicina, e l’allievo dava una prova
eloquente dei suoi progressi in quest’ultima arte,
mescendo un veleno efficace al benefattor suo‍[403]. A
forza di donativi ottenne colui da re Ugo la dignità di abate,
e allora cominciò con Ildebrando una dissoluta vita
di piaceri. Non passò un anno che i due furono nemici;
Ildebrando discacciato si proclamò abate nei beni che il
monastero possedeva nella marca di Fermo, e Farfa per
lunghi anni rimase divisa. Ambidue quegli uomini
avevano menato donna. Campone procreò con Liuza

sette figliuole e tre figli, e gli allevò tutti con magnificenza
da principe. Mediante simulazioni di contratti di
fitto e di permute, sparnazzò i beni del chiostro distribuendoli
ai suoi aderenti e ai suoi militi, e nella Sabina la
fece interamente da principe, mentre Ildebrando si teneva
in Fermo con pari potenza. Un giorno che quest’ultimo
aveva invitato ad un festino, nella sua residenza
di Santa Vittoria, le sue donne, i figli, le figlie e i
suoi cavalieri, ed erano ebbri tutti, s’appiccava il fuoco
al castello, e ne erano arsi i tesori innumerevoli che
Ildebrando ivi aveva ammassati dalle sue ruberie fatte a
Farfa. L’esempio degli abati era imitato dai monaci;
ciascuno d’essi s’era sposato con rito ecclesiastico ad
una concubina‍[404]. Fra le pareti del convento non dimoravano,
ma avevano stanze nelle ville, e, tutt’al più, venivano
a Farfa la domenica, per iscambiarsi i loro saluti
e starsi in allegria. Quello che vi trovavano di prezioso
rubavano; ciuffavano perfino l’oro dei suggelli che erano
apposti ai Diplomi imperiali, e strappatolo, vi sostituivano
altri suggelli di piombo; prendevano i sacri paramenti
d’oro per farne vesti alle loro baldracche; rapivano
gli arredi d’altare per foggiarne loro agrafi e orecchini:
e questo stato di cose durò un mezzo secolo. Alberico
tentò di opporvi un argine, tosto che re Ugo gli
lasciò libera mano nella Sabina, avvegnaddio volesse
rendere suddita a Roma questa doviziosa provincia. Qui
per Odone v’era a far molto; mandò a Farfa dei monaci
perchè vi introducessero la regola di Cluny, ma

Campone si rifiutava di accôrveli, e quei frati fuggivano
spaventati a Roma, poichè di nottetempo s’era
tentato di pugnalarli nei loro letti: allora Alberico in
persona mosse colle sue milizie contro all’Abazia, cacciò
l’Abate, vi pose monaci che seguivano le leggi di Cluny,
e affidò a frate Dagoberto di Cuma il governo del convento,
comandando che si restituisse quanto al monastero era
stato rubato. Ciò avveniva nell’anno 947. Però, cinque
anni dopo, il nuovo Abate era ucciso di veleno, e le condizioni
malvage di cose continuarono, salve alcune interruzioni,
così che al tempo degli Ottoni vi sarà richiamata
novellamente l’attenzione nostra‍[405].




Alberico, che riformò altresì il convento di Sant’Andrea
sul monte Soratte, estese così la sua potenza anche
nella Sabina. Questa terra magnifica aveva fino adesso
appartenuto a Spoleto, e sembra che allora se ne fosse separata.
Infatti, da dopo l’anno 939, trovansi dei Rettori
proprî della Sabina, che hanno nome or di Dux, or di
Comes ed or di Marchio. Primo Rector della Sabina
incontriamo nell’anno 939 il longobardo Ingebaldo,
sposo di Teodoranda, ch’era figlia di Graziano console
romano: è difficile cosa che tenesse quel grado se non
lo avesse voluto Alberico‍[406].








§ 4.
Stefano VIII, papa nel 939. — Alberico reprime un
moto di rivolta. — Marino II, papa nel 942. — Ugo assedia
nuovamente Roma. — Caduta di lui per opera di Berengario
d’Ivrea. — Lotario, re d’Italia. — Pace fra Ugo ed Alberico. — Agapito
II, papa nel 946. — Lotario muore. — Berengario, re
d’Italia nel 950. — Gli Italiani chiamano Ottone magno. — Colpa
d’Italia a chiamarsi addosso la dominazione straniera. — Alberico
respinge Ottone da Roma. — Berengario diventa
vassallo di Ottone. — Alberico muore nell’anno 954.



Frattanto, nel Luglio dell’anno 939, era morto Leone
VII, e nel pontificato gli succedeva Stefano VIII romano‍[407]:
fu questi un Papa del cui governo tiene
appena parola la storia, chè, sotto il reggimento di Alberico,
i Pontefici raccomandavano il loro nome soltanto alle
lor Bolle. Non v’ha che una voce solitaria, la quale si eleva
a narrare come Stefano, in una sollevazione, andasse orrendamente
mutilato, e perciò nascondesse la propria
onta in un eremo, ove stette, schivando il consorzio della
gente. Seppure non sia che una fola, siffatto racconto

dà chiaro lume alla mente degli uomini, e fa loro conoscere
quel che fossero in questo tempo i Papi‍[408].




Stefano VIII andava debitore ad Alberico della sua
dignità; se egli dunque, come credono alcuni venuti
più tardi, fu maltrattato sì aspramente dagli aderenti
del Principe o addirittura per comando di lui, dovrebbesi
accogliere per vero, che ei si fosse messo dentro
ad una congiura ordita contro di Alberico. Però, là pure
dove di questa si narra, non si fa motto del Papa, nè si
trova che egli fosse fra gli uomini puniti da Alberico. Che
in Roma non mancassero tentativi di rovesciare di dominio
colui che ne era principe, è cosa manifesta. Il
clero, al quale egli aveva tolto la potenza, molti della nobiltà
che ne erano invidiosi, il popolo incostante, prestavano
orecchio alle sobillazioni degli emissarî di Ugo, e si lasciavano
subornare; se la corruzione di una città venale avesse
potuto precipitare la signoria di Alberico, il fallire dell’esito
non dipendeva certo perchè quella mancasse. Il
Monaco di Soratte discopre bruscamente il velo di questi
avvenimenti, ma la sua arida narrazione non ci fa
conoscere altro (e anche questo oscuramente), che fuvvi
un complotto, e che alla testa di esso stavano i vescovi
Benedetto e Marino. Parrebbe che vi fossero involte anche
le sorelle di Alberico, chè una di esse, così racconta
il detto Scrittore, tradì il disegno, onde i rei furono puniti
di morte, di prigionia e di frusta‍[409]. La mano gagliarda

di Alberico represse i conati del clero e dei
nobili, e n’ebbe vittoria: era nato per esser principe.
Finchè visse nessun Papa ardì stendere la mano al
potere temporale perduto; i vicarî di Cristo salivano
docilmente alla cattedra di Pietro, e ne cadevano giù
silenziosi e cheti.




Morto Stefano VIII nell’anno 942, Alberico innalzò
al pontificato Marino II‍[410]. Questo inane fantasima di
papa vi durò più di tre anni, obbedendo timidamente
ai comandi del Principe, «senza dei quali, il dolce e
pacifico uomo nulla osava operare‍[411].» Splendida fu
la resistenza che Alberico oppose anche ai continuati
assalimenti di Ugo, il quale non era mai stanco di combattere
per farsi sua quella corona imperiale che, chiusa
nel san Pietro, sfuggiva alla mano di lui. Già nell’anno
931 egli si era associato nel regno il suo giovane
figlio Lotario, e nel 938 aveva mirato a farsi più forte
sposando Berta, vedova di Rodolfo II di Borgogna, e
fidanzando suo figlio colla figliuola di quello, con quell’Adelaide
che più tardi ottenne tanta celebrità. Cercava

di rendere più saldi i vincoli di alleanza con Bisanzio;
però il suo trono vacillava in Italia, quantunque dei più
illustri vescovati e delle maggiori contee avesse investito
i suoi Borgognoni. Era odiato il suo comportamento tutto
astuzie e tirannide, ed in quel mal sentiero era costretto
di procedere sempre più avanti; gli ottimati lombardi
erano disgustati di lui, e le sue imprese contro di Roma,
riuscendo infruttuose, scemavano manifestamente la sua
autorità.




Nell’anno 941, comparve nuovamente davanti le
mura della Città, e pose il suo maggior quartiere in vicinanza
di santa Agnese‍[412]. Forse è che passasse tutto
l’inverno accampato contro alle mura, in quello che
Odone di Cluny tentava un’altra volta di comporre
pace. Nè minacce, nè violenze, nè promesse astute valsero
ad aprirgli le porte: i Romani rimanevano fermamente
stretti ad Alberico, vedevano disertate senza misericordia
le città e le campagne del loro territorio, ma
non rompevano fede al loro Principe; e lo storico Liudprando
meravigliavasi cosiffattamente del mal successo
delle devastazioni e dei maneggiamenti del Re, che era
costretto di attribuire ad un arcano volere di Dio la
salda resistenza di Roma venale.









Ma la Città fu finalmente liberata, e per sempre,
dalle insidie di Ugo, chè un turbine scoppiava in Lombardia,
nè più riusciva il Re ad abbonacciarlo. Ad onta di
ogni sforzo fatto, non aveva egli potuto cacciarne tutti i
Lombardi che gli erano ostili. Berengario d’Ivrea, figlio
di Adalberto, aveva ottenuta in moglie Willa, nipote di
Ugo e figlia di Bosone: il Re voleva far cadere nei suoi
lacci il potente margravio, ma questi era scampato al
tradimento che lo aspettava, fuggendo prima al Duca di
Svevia, indi al tedesco re Ottone. Quando ebbe sentore
che il terreno d’Italia era abbastanza gravido di mine
sotto ai piedi di Ugo, Berengario tornò, che era l’anno
945. Parecchi Vescovi tosto si dichiaravano in favor
suo, Milano gli apriva le porte, i Lombardi a gran frotte
disertavano le bandiere di Ugo, affine di conseguire da
un nuovo potente vescovati e contee. Ugo però mandava
a Milano il suo figliuolo, degno di affetto per giovinezza
e per cortesia, affinchè supplicasse gli ottimati di lasciare,
se non altro a lui, la corona; e l’arte politica degli Italiani
era di siffatta natura, che eglino tolsero a sostenerlo per
opporlo come avversario a quel Berengario che avevano
pur testè esaltato‍[413]. Poichè allora Ugo faceva mostra
di trasportare in Provenza gli immensi tesori del reame,
Berengario, anche a nome dei Lombardi raccolti a Milano,
gli protestava che per lo avvenire, come già prima,
eglino intendevano riverirlo da re d’Italia. Tuttavolta,

Ugo tosto dopo tornò in Provenza, e per alcuni
anni infelici lasciò al suo giovane figliuolo Lotario quella
larva di regno d’Italia.




Questo mutamento di cose ebbe per Roma le conseguenze
di una pace. Nell’anno 946 Ugo rinunciò a
tutte le sue pretese che potevangli derivare non dal suo
reame italico, ma dal suo matrimonio con Marozia, e
cedette ad Alberico la signoria di Roma e del territorio
romano‍[414]. Da allora in poi, il Principe dei Romani governò
con sicurezza completa, mentre il Papa anche in
avvenire obbediva al reggimento di lui, sì come in addietro
avea fatto. Marino II morì nel Marzo dell’anno 946;
gli succedette Agapito II, romano di nascita, uomo
prudente, che si conservò quasi dieci anni nella cattedra
pontificia‍[415]. Con lui incominciò benanco il Papato
a rivivere di vita nuova, avvegnachè ricompaia coi paesi
di fuori in relazioni parecchie, le quali non si riscontrano
avere esistito sotto i predecessori suoi. Oltracciò,

stavano maturandosi avvenimenti che in Roma dovevano
rimutare ogni ordine di cose. Il secolo decimo era
omai giunto a mezzo del suo cammino; come s’ebbe
oltrepassato questo limite di tempo, la robustezza dei Re
alemanni s’inoculò nell’Italia, esaurita di forze oltre ogni
segno, e per lunghi secoli incatenò le sorti di questa
terra all’Impero tedesco.




Il giovine re Lotario passava di vita repentinamente
a Torino, nel dì 22 di Novembre dell’anno 950;
moriva di febbre o di veleno che gli mesceva Berengario.
Con lui cadde il partito borgognone; quello nazionale
italico rialzò novellamente il capo, e si fe’ continuatore
di quei tentativi che erano falliti con Guido,
con Lamberto e con Berengario I. Addì 15 di Dicembre
Berengario d’Ivrea si tolse la corona lombarda, e
fe’ cingerne, come socio nel regno, anche Adalberto figliuol
suo; così Italia tornava ad avere due Re indigeni,
ai quali balenava remotamente in vista la corona imperiale.
Berengario intese a sposare il figliuolo suo alla
giovane vedova di Lotario, affine di guadagnarsene così
il partito borgognone; Adelaide custodita in una torre
sul lago di Garda espiava il suo rifiuto con quel carcere,
ma ne scampava ricoverandosi nel castello di Canossa
sotto la protezione di Azzo o Adalberto; e allora cambiava
tutto ad un tratto la faccia delle cose. Ella, i suoi aderenti
ch’erano del partito di Lotario, i nemici di Berengario,
primi di tutti i Milanesi, papa Agapito, il quale,
oppresso in Roma da Alberico, vedeva in pari tempo l’Esarcato
e la Pentapoli caduti in balìa di Berengario,
tutti costoro volsero loro sguardi alla Germania: invece
di por mano a un ordinamento nazionale della

lor terra, chiamarono eglino nuovamente uno straniero
in Italia‍[416].




Ottone, sfolgorante di gloria guerriera, per potenza
regia, per energia di governo, per saviezza d’animo
era un secondo Carlo magno: tale ei veniva di Alemagna.
All’avvicinarsi di lui si sperdeva l’esercito lombardo
di Berengario: Ottone liberava Adelaide, si sposava
con lei in Pavia sulla fine dell’anno 951, e la giovine regina
dei Lombardi, accolta nelle sue braccia poderose, non
era altro che il simbolo d’Italia che gli si gettava in
grembo. Da allora in poi questa bella contrada fu avvinta
a Germania per un destino che dentro la stimolava:
e a questo punto, in cui s’eleva una pietra di confine
che separa due epoche storiche, ci è cosa gradita soffermarci
un istante, e riflettere alla meravigliosa necessità
che attrasse i popoli germanici di continuo sempre a Italia
e a Roma: a questo punto, con un senso di maggior
compiacimento, si possono rammentare i Goti generosi
che un tempo erano caduti da eroi sulle ruine di Roma.
Ad essi erano succeduti i Longobardi con vita lungamente
durata; questi cacciati dai Franchi, avevano lasciato sparso
un elemento germanico per lungo e per largo nelle terre
italiche, e l’efficacia ne era stata incancellabile. S’era
spenta adesso anche la dinastia dei Franchi, e in Italia
si facevano avanti i Tedeschi. Non più vaganti come

anticamente i Goti od i Longobardi, sotto le cui bandiere,
altre volte, parecchie migliaia di guerrieri sassoni
avevano valicato le Alpi; venivano adesso, esercito agguerrito
di uno Stato possente, col loro Re alla testa,
per conquistare questa contrada, per dominarla, ma
non per porvi dimora.




Roma oggidì non s’attrista più sotto lo scettro di
Imperatori tedeschi, ma da lunghi anni è occupata
dai soldati di Francia. Piemonte e Lombardia hanno
chiamato gli eserciti di Napoleone III perchè li liberassero
dall’Austria odiata; le pianure del Po furono
coperte ancora una volta di cadaveri, e il mondo aspetta
con ansietà di vedere qual luogo Francia sarà per tenere
in Italia‍[417]. Antiche sono queste pugne, come antichi
sono i giochi dell’arte politica, per isventura eternamente
uguali; stranieri vengono chiamati perchè
facciano da liberatori; vengono, liberano, indi imperano.
Da quattordici secoli in cui i Principi d’Italia, i Papi, le
città, le province, venditori di loro nazione, ebbero chiamato
Goti, Vandali, Longobardi, Bizantini, Franchi, Ungheri,
Francesi, Tedeschi, Normanni, Spagnuoli, perfino
Turchi, gli Italiani pur sempre si dolgono dell’ira celeste
che ha condannato il loro classico paradiso a servire
agli stranieri, ossia ai barbari. Chi ama libertà e
giustizia ha debito di dar loro compianto, ma giustificarli
non può, chè troppo spesso il giudizio della storia
loro dà rimprovero di incapacità politica, di scissura

eterna fabbricata dalla loro colpa, di eterni amorazzi
coi paesi stranieri per cagione di partiti pigmei e miserevoli.
Se alla metà del secolo decimo Italia avesse saputo
darsi a re un uomo della sua terra, tal quale in
Roma era il glorioso principe Alberico, l’impresa di
Ottone di Germania non si sarebbe compiuta; ma quel
paese, che volle sempre aver due padroni affine di aizzar
l’uno contro all’altro, si gravò per interne necessità le
spalle colla dominazione straniera, e dovette sopportarne
le conseguenze fino al dì d’oggi.




Non si sa se Agapito facesse pervenire il suo invito
ad Ottone, sciente Alberico; noi reputiamo che così
fosse, avvegnachè il Principe dei Romani dovesse desiderare
che Berengario s’indebolisse per via di Ottone;
ed infatti ei prevedeva che il Re d’Italia avrebbe rinnovato
contro di Roma i tentativi di Ugo. Sennonchè,
le conseguenze della spedizione di Ottone egli non prevedeva,
nè con lui sapeva prevederlo la mente politica di
uomo alcuno. Il Re tedesco era disceso delle Alpi facendo
le viste di voler imprendere un pellegrinaggio a
Roma: dalle condizioni in cui erano le cose di colà
intendeva di tor norma a’ suoi disegni, e già nell’anno
952 palesava il desiderio di venire in persona nella
Città. Il suo alto intelletto comprendeva omai il grande
sistema che avrebbe assunto in avvenire la ragione politica
tedesca. Mandava a Roma i Vescovi di Magonza e di
Coira; erano eglino indiritti al Papa e non al tiranno di
Roma, ma il deciso rifiuto di dargli accoglimento veniva
da Alberico; e non è piccolo l’onore che da ciò deriva
all’animo energico di quest’uomo romano. Il grande re
Ottone fu respinto dal Senatore di tutti i Romani; e Ottone,

portando la cosa in buona pace, tornò ai suoi Stati
con Adelaide sposa sua‍[418].




Berengario, disperando della sua sorte, deluso di
repente in tutte le sue speranze, si arrese allora tosto
a Corrado duca di Lotaringia, che era vicario di Ottone
in Italia. Berengario comparve col figliuol suo innanzi
alla dieta di Augusta, ed ivi, dalle mani di Ottone, ricevette
la corona lombarda come vassallo tedesco, in
quello che la marca di Verona e di Aquileja erano sottratte
alla unione delle terre italiche, e per volere regale
erano date ad Enrico duca di Baviera, fratello di Ottone‍[419].
Berengario, con quella umiliazione, tornossene in
patria al suo reame vassallo; la spada di Ottone si librava
di continuo sul capo di lui, sebbene i torbidi interiori
di Alemagna gli concedessero ancora qualche
anno di vita independente. Sembra che egli ponesse
sua residenza massimamente in Ravenna: questa celebre
città, che Pavia e Milano avevano da lungo tempo
messo nell’ombra e quasi in oblio, ottenne d’allora in
poi grande rilevanza, e destò la sollecitudine degli Imperatori.
Non più la mano del Papa, cui essa apparteneva
per virtù di patto, nè quella di Alberico giungevano
fino alle province remote dell’antico Esarcato,
che, poco a poco, i Re d’Italia avevano tolto alla Chiesa.




Questo era lo stato delle cose nell’Italia superiore,
allorquando l’illustre Principe e Senatore di tutti i Romani

abbandonò la scena della storia. Giunto nel bel
fiore della sua potenza, Alberico morì in Roma nell’anno
954: ignoti sono il giorno e il mese della sua fine‍[420].
Fortuna gli concesse di non vedere co’ suoi occhi la patria
cadere sotto un nuovo giogo d’Imperatori. Narra
il Monaco di Soratte, che quand’ei sentì avvicinarsi il
termine di sua vita, si affrettò di andare in san Pietro;
ivi, innanzi alla Confessione dell’Apostolo, fece giurare
la nobiltà di Roma che, morto Agapito II, si eleggerebbe
per papa, Ottaviano figliuolo ed erede suo. Che ciò avvenisse
non ci prende alcun dubbio; il chiaro intelletto
di quell’uomo capiva che era impossibile di rendere durevole
in Roma la separazione fra la podestà temporale ed
il Papato. Ciò che il genio suo aveva saputo operare, non
poteva avere continuazione dal mediocre ingegno del figliol
suo, che di età era ancora un ragazzo; a questo pertanto
egli assicurava la signoria, mentre induceva i Romani
a concedere eziandio la corona pontificia a lui, che
già aveva avviato allo stato sacerdotale. Così, almeno,
poteva accogliere speranza di lasciare alla sua famiglia
la podestà di Roma.




Se si rifletta che il reggimento di Alberico s’ebbe
conservato ventidue anni, duranti i mutamenti di quattro
pontificati; che resistette vittorioso alle pretese di
dominio temporale che la Chiesa nutriva, ai torbidi
interni di una nobiltà e di un popolo avvezzi all’anarchia,
ed in pari tempo ai continui assalimenti di poderosi

nemici esteriori; che finalmente quel reggimento
non si estinse con lui dopo la sua morte, ei si conviene
attribuire a questo «Senatore» uno dei luoghi primi
fra i Principi d’allora, e senza dubbio il luogo primo
fra i Romani del medio evo che non furono papi. Alberico
è una gloria dell’Italia di quel tempo, chè gloria
fu l’essere, e degnamente, uomo e romano. Meritò dalla
sua età quel nome di grande che sembra gli fosse dato
dai suoi nepoti, orgogliosi di aver avuto origine da
lui‍[421]. La sua stirpe non si spense con esso, nè col
celebre figliuol suo Ottaviano, ma si propagò per molti
membri di sua famiglia, e, nel secolo undecimo, signoreggiò
una seconda volta su Roma, conosciuta sotto il
nome dei Conti di Tusculum.









CAPITOLO TERZO.




§ 1.
Ottaviano succede ad Alberico nella podestà. — È fatto
papa nell’anno 955, con nome di Giovanni XII. — Suoi traviamenti
giovanili. — Abbandona l’indirizzo politico del padre. — I
Lombardi e Giovanni XII chiamano Ottone I. — Suo
trattato col Papa e suo giuramento. — È coronato imperatore
a Roma addì 2 Febbraio 962. — Indole del novello Impero
romano di nazione tedesca.



Morto Alberico, il suo giovine erede ottenne, senza
contrarietà di sorta alcuna, reverenza di Principe e di
Senatore di tutti i Romani. Noi reputiamo che Ottaviano
fosse nato di Alda‍[422]; contava poco più di sedici
anni allorchè fu chiamato a reggere Roma. Il padre suo,
per un senso di orgoglio romano, gli aveva imposto nome
di Ottaviano, e aveane così espressa l’ardita speranza

di veder giungere l’impero alla sua stirpe; tuttavia lo
aveva fatto educare nello stato sacerdotale. Può darsi
che vi si fosse deciso per ciò, che sotto al pontificato di
Agapito le pretensioni pontificie avevano di bel nuovo
trovato maggiori aderenti, e d’altra parte di lontano s’elevava
minacciosa la potenza tedesca. Egli stesso destinava
la corona pontificia al figliuol suo, che doveva riunirla
novellamente alla podestà temporale; egli stesso
era che riconduceva Roma nelle vie antiche.




Avvenne infatti che, scorso un solo anno, il giovane
Principe dei Romani diventò papa, perocchè, nell’autunno
dell’anno 955, morisse Agapito II‍[423]. Ottaviano
allora appellossi Giovanni XII; e da questo tempo in
poi, così vien detto, si indusse la regola che i Papi mutassero
il loro nome di famiglia. La sua acerba giovinezza
prometteva che avrebbe avuto un lungo reggimento;
però, anche in lui, come in Giovanni XI, come in
tutti quelli che furono pontefici di giovane età, dovevasi
confermare la nota profezia che nessun Papa toccherebbe
i venticinque anni di Pietro. Poichè adesso l’erede di
Alberico nuovamente univa in sè le due podestà, la rivoluzione
dell’anno 932 non conseguiva altro risultamento

se non questo, che alla cattedra di Pietro saliva la
nobile famiglia dominatrice, la quale sperava fare del
pontificato un retaggio suo proprio. Le inclinazioni di
Giovanni al principato, erano tuttavolta più forti di
quello che fosse la coscienza dei suoi officî religiosi; e
le due nature, quella di Ottaviano e l’altra di Giovanni
XII, si combattevano nel suo animo con lotta disuguale.
Venuto in giovinezza immatura al possedimento
di una dignità che gli dava diritto alla reverenza di tutto
il mondo, smarrì la moderazione dell’intelletto, e si gettò
nel vortice dei piaceri più sfrenati. Le sue case del Laterano
diventarono un ridotto di piaceri, un vero aremme;
la gioventù ragguardevole di Roma diventò sua
compagnia favorita; passava tutto il suo tempo in cacce,
in giuochi, in amorazzi, a mensa col bicchiere alla
mano. Un tempo, Caligola aveva fatto senatore il suo
cavallo; adesso Giovanni XII dava in una stalla di
cavalli la consecrazione ad un diacono, forse in quello
che s’era alzato ubbriaco fradicio da tavola, dove, con
lepore pagano, aveva fatto frequenti libazioni ad onore
dei numi antichi‍[424].




Le condizioni di Roma, duranti i primi anni di
Giovanni XII, ci appajono però vestite di forma incerta.
Il giovane stordito abbandonò tosto il contegno del padre
suo, che della moderatezza s’era fatto legge. Poichè

era principe nel tempo stesso che era papa, volle
imitare Giovanni X; gli sovvenne delle pretese che la
santa Sede raccomandava a donazioni antiche, e bramò
estendere la sua signoria fin giù basso nel mezzodì.
Intraprese una guerra contro a Pandolfo e a Landolfo
II di Benevento e di Capua, raccogliendo assieme in
quella spedizione Romani, Toscani e Spoletini; sennonchè
Gisulfo di Salerno mosse a soccorso dei due
minacciati, ed il Papa fu costretto a voltar le spalle
e a conchiuder pace con quel Principe, a Terracina‍[425].
La grandezza romana gli era di stimolo; si travagliava
in grandi disegni; ma dal padre aveva ereditato
l’audacia, non la saviezza. Come papa, voleva, anzi
doveva tentar di restaurare in tutta la sua larghezza il
dominio dello Stato ecclesiastico; per ragione dell’Esarcato
si poneva imprudentemente a capo della parte tedesca
contro a Berengario, ma il suo governo era travagliato
di pericolo financo in Roma, avvegnaddio i Romani
non sentissero più il freno, che loro aveva potuto imporre
la mano gagliarda e principesca di Alberico. L’arte
politica del padre, che aveva saputo affermarsi nel potere
colla temperanza del comportamento, non poteva
essere proseguita dal figlio, che papa era: l’opera di
Alberico crollò, e Giovanni XII, per cupidigia delle sue
province terrene, fu costretto di chiamare in suo ajuto
Ottone il grande. Forse, come Ottaviano, sarebbe stato
forte in Roma; come Giovanni XII, fu odiato e debole;
donde si pare di che strana guisa operasse nello stato
dei Papi la miscela delle due dignità, di re e di prete.









Fino allora, Berengario e Adalberto avevano fatto
loro pro della lontananza di re Ottone, che era tenuto
con grave faccenda in Alemagna per motivo della ribellione
dei suoi figli e per causa degli Ungheri: così i
due Principi avevano potuto costringere a soggezione
i reluttanti Conti e Vescovi di Lombardia. I loro nemici
di fazione tedesca, massimamente il maligno Liudprando,
che aveva ricevuto offesa, non sappiamo quale,
da Berengario, gli hanno dipinti coi più negri colori;
tuttavolta, se Willa, moglie di Berengario, era a ragione
odiata per la sua esosa avarizia, quei Re, d’altra
parte, per rendere forte la loro signoria, non fecero
più o meno di quello che si fossero permessi di operare
i loro predecessori, o che, più tardi, si permettessero gli
stessi Re tedeschi. Dopo che repentinamente fu morto
Liudolfo, che Ottone padre suo aveva mandato in Italia
per tenere in freno Berengario, sembrò che a quest’ultimo
nulla più resister sapesse, onde adesso ei minacciava
l’Emilia e la Romagna. Giovanni XII era troppo debole
per difendere questi patrimonî, laonde il figlio di quell’Alberico
medesimo, che un tempo aveva ricacciato di
Roma Ottone, invitava, nell’anno 960, il Re alemanno
affinchè a Roma venisse. Ai legati del Papa si aggiungevano
i messaggieri di Conti e di Vescovi parecchi
d’Italia, e con essi Walberto, arcivescovo di Milano,
andava in persona ad Ottone.




Il Re tedesco accondiscese cupidamente agli inviti
d’Italia, che gli offerivano l’ambita corona d’imperatore.
Ripigliò l’opera dell’ardito Arnolfo: in prima,
assicurò in Worms al suo giovane figliuolo la successione
del reame germanico, indi con un formidabile

esercito discese dalle Alpi, passando da Trento‍[426].
Mentre i Re, abbandonati dai Lombardi, si chiudevano
nelle loro castella, Ottone celebrava in Pavia le feste
natalizie dell’anno 961, e, dopo di avere spacciato Attone
di Falda perchè annunciasse la sua venuta, mosse
egli stesso a Roma‍[427]. Vi andò per effetto di un trattato
conchiuso col Papa: in esso aveva assunto obligo di
difendere e di restaurare la Chiesa, e in cambio ne conseguiva
con qualche restrizione i diritti dell’Impero carolingio.
«Se concederà Iddio che io venga a Roma», così
diceva il giuramento, «io esalterò, secondo le mie forze,
la Chiesa e te capo suo: non sarà mai che, per mia
volontà o per consenso mio, tu abbia a ricevere offesa
nella vita o nel corpo o nella dignità: nella città di
Roma, senza consenso di te, non terrò mai placito, nè
pronuncierò deliberazione alcuna su cosa che competa
a te od ai Romani. Ciò che in mano mia perverrà dei
possedimenti di san Pietro, ti restituirò. E qualunque
sia l’uomo cui io possa concedere il reame d’Italia, farò
che prima giuri di ajutarti secondo le sue forze per la
difesa dello Stato ecclesiastico‍[428]». Ottone pertanto

incominciò a operare con massima cautela; non devesi
dimenticare che egli trovava innanzi a sè la Roma e i
Romani di Alberico, i quali da sì lungo tempo s’erano
governati con ordini nazionali. Se anche prestava quel
giuramento in cui egli, Imperatore, rinunciava alla
illimitata entratura di tenere placiti, il trattato non
si parificava peraltro ad una costituzione dell’Impero:
questa dovevasi ancora comporre.




Solenne fu l’ingresso di Ottone in Roma; degne
d’imperatore le accoglienze che egli vi ebbe. Solamente
che gli audaci ottimati di Alberico si chiudevano in un
tetro silenzio; sui volti di questi Romani, cui egli era
venuto a torre libertà e potenza, egli leggeva impressi
i caratteri di un odio mortale, laonde, mentre s’allestiva
a ricever la coronazione, diceva ad Ansfredo di Löwen
queste caute parole: «Oggidì, allorchè m’inginocchierò
innanzi alla tomba dell’Apostolo, bada di tenere la tua
spada alzata sempre sopra alla mia testa; ben so quello che
i miei predecessori ebbero a soffrire dalla mala fede dei
Romani. Il savio scansa il male colla prudenza; per dire
orazioni, avrai tempo di farlo quanto vorrai al Mons Gaudii,
allorchè torneremo a casa nostra‍[429].» Nel giorno 2

di Febbraio dell’anno 962 Ottone e Adelaide furono coronati
con pompa siffatta, che la simigliante non si era
usata mai; i donativi del novello Augusto destarono la
letizia dei cupidi Romani‍[430]. Per tal guisa fu rinnovato
l’Impero dopo trentasette anni dacchè s’era estinto,
e, tolto alla nazione italiana, fu dato alla eroica stirpe
dei Sassoni stranieri. Uno dei maggiori succeditori
di Carlo era coronato da un romano, che per istrana
coincidenza aveva nome di Ottaviano; ma quest’opera,
grave di conseguenze, mancava di vera dignità e di consacrazione
vera. Carlo magno aveva ricevuto la corona
dalle mani di un vecchio venerabile; Ottone magno
riceveva il crisma da un ragazzo imberbe e scostumato.
Non pertanto, la storia di Alemagna e d’Italia con questa
coronazione s’indirizzò sopra un sentiero nuovo.




Allorchè s’era composto l’Impero di Carlo, esso
aveva avuto nella mente degli uomini un’altissima giustificazione;
la grande monarchia, in cui le nazioni stavano
ancor debolmente unite l’una accosto dell’altra, era
tenuta in conto di novella republica cristiana; l’idea
di unità della gente umana, proclamata dall’antico
giudaismo con voce profetica, promossa dalla signoria
dei Cesari nell’ordine politico, s’era fatta viva e reale
per legge della religione universale. Alla fondazione
dell’Impero carolingio avevano contribuito non poco
l’intento di liberare Roma dal despotismo di Bisanzio,

la necessità di contrapporre una potenza cristiana affermata
in un centro contro alla formidabile monarchia
dell’Islamismo: per tutte queste ragioni era avvenuto
in addietro, che il Vescovo di Roma aveva posto la corona
di Costantino sul capo del signore supremo dell’Occidente.
Ma l’Impero teocratico crollò per il ribollire
delle forze ond’era gravido il suo svolgimento interiore;
l’effervescenza che agitava quella società in
cui l’antico si mesceva al nuovo, in cui gli elementi
romani si frammischiavano a quelli germanici, sconnesse
il secondo Impero; la feudalità tramutò gli officiali
in principi ereditarî locali; le podestà temporali
si riunirono con quelle religiose; una rivoluzione continua
del possesso e del diritto fu educata nel seno della
monarchia; le divisioni del retaggio dell’Impero accelerarono
la sua caduta. Le nazioni cominciarono con
forza impetuosa a separarsi l’una dall’altra; il centro
d’Europa, che aveva formato il midollo dell’Impero
cristiano, si divise in due parti, una contro l’altra
armata ostilmente. Dopo cento cinquant’anni di sua
esistenza, la monarchia di Carlo s’era disciolta e ridotta
a termini di cose che erano simili a quelle anteriori
alla sua origine: pressura di Barbari nuovi, dei
Normanni, degli Ungheri, degli Slavi, dei Saraceni;
devastazione delle province; morte delle scienze e delle
arti; barbarie senza limite nei costumi; regresso della
Chiesa come di là da’ tempi di Carlo magno; infiacchimento
del Papato, che aveva perduto la sua forza religiosa
e l’appoggio dello Stato fondato da Pipino e da
Carlo; fazioni nobiliari signoreggianti in Roma, e più
pericolose di quello che fossero state a’ tempi di Leone

III. Mentre adesso l’Impero si restaurava per opera
della nazione germanica, i popoli non potevano più tornare
completamente all’indietro, per rientrare nella cerchia
d’idee che l’età di Carlo aveva accolto. Per verità,
la tradizione dell’Imperium continuava a vivere ancor
poderosa, e più di una voce si faceva udire in Alemagna
a rimpiangerne la caduta e ad augurare la sua restaurazione
che sarebbe stata beneficio del mondo; ma la venerazione
degli uomini per questo istituto s’era diminuita
dopo la sventurata istoria di un secolo e mezzo. La monarchia
di Carlo non sorse più; Francia, Germania e
Italia erano diventati paesi separati fra loro; di lì a
breve tempo, dovevano combattere l’un contro all’altro,
e ciascuno d’essi cercava di farsi independente anche
nelle forme politiche. Mentre adesso Ottone rinnovava
l’Impero in condizioni siffatte di cose, manifesto era che
còmpito tale poteva adempierlo soltanto un uomo grande,
e che una fiacca persona non era fatta per sostenere
battaglia contro la feudalità, contro il Papato e
contro le tendenze nazionali. Perciò, nel complesso,
l’Impero fu considerato soltanto come una forma di
arte e d’idea, sebbene altresì fosse pur sempre una grande
forma politica in mezzo ai popoli. Il genio di Ottone
diede un sistema al mondo crollante; il vincitore degli
Ungheri, degli Slavi, dei Danesi, il patrono di Francia
e di Borgogna, il signore d’Italia, l’eroico missionario
del Cristianesimo, cui aveva sgombrato maggiori vie,
meritava di farsi Carlo novello: financo la sua terra
aveva sempre nome dai Franchi, e la sua lingua tedesca
era appellata franca. Egli annodò or dunque l’Impero
romano durevolmente alla nazione tedesca, e questo

popolo energico e intelligente intraprese la missione
gloriosa, ma ingrata, di fare da Atlante della storia
universale del mondo. Infatti, dall’associazione di Germania
con Italia conseguiva tosto anche la riformazione
della Chiesa e il risorgimento delle scienze; ed erano
essenzialmente gli elementi germanici che in Italia andavano
eziandio educando le splendide republiche di città.
Ben sono Alemagna e Italia le più chiare rappresentazioni
dell’indole antica e di quella germanica; sono
le più belle province che s’accolgano nel regno dell’intelletto
umano, e, per necessità provvidenziale, furono
avvinte fra loro in cosiffatte relazioni, feconde della
storia mondiale. Allorchè la mente si levi a pensiero
cotale, i nepoti non devono deplorare che l’Impero
romano abbia pesato, grave come il destino, sulla nazione
tedesca, e che l’abbia costretta, per il corso di secoli,
a spandere il suo sangue in Italia, affine di porre le fondamenta
della civiltà universale di Europa: di ciò l’umana
gente della moderna età deve necessariamente
serbar riconoscenza a Germania.



§ 2.
Privilegium di Ottone. — Giovanni e i Romani gli
rendono omaggio. — Giovanni trovasi in condizioni irte di
contrasti. — Cospira contro all’Imperatore. — Ricetta Adalberto
in Roma. — Ottone torna a Roma; il Papa fugge. — L’Imperatore
toglie ai Romani la libertà dell’elezione pontificia. — Sinodo
tenuto nel mese di Novembre. — Giovanni
XII è deposto. — Leone VIII. — Una rivolta dei Romani
riesce a mal fine. — Ottone parte di Roma.



È fuor di dubbio che Ottone imperatore, parimente
come i suoi predecessori, desse al Papa un documento,

in cui confermava tutti i diritti e i possedimenti della
santa Sede. La rinnovazione dell’Impero, la traslazione
di questo a Germania, finalmente la confusione delle
cose d’Italia e dello Stato ecclesiastico, rendevanlo necessario.
Però, di questo documento conosciamo sì poco
il tenore, come dei diplomi di Pipino, di Carlo e di
Lodovico: nè più, nè meno di questi, anch’esso fu, più
tardi, falsato, e destinato a servire di fondamento alle
intemperanti pretensioni di Roma‍[431]. Anche il Papa
fe’ sacramento all’Imperatore di non disertarlo mai di
fede, e di non voltarsi a Berengario, e per parte loro i
Romani prestarono giuramento di fedeltà: così parve
rinnovarsi fra Ottone, Giovanni XII e la Città il rapporto

di costituzione ch’era stato fondato al tempo dei
Carolingi. Ma Giovanni trovavasi in condizioni tali, che
lo cingevano di contrasti gravissimi. Dal padre suo aveva
ereditato podestà di principe in Roma, e dipoi l’aveva
riunita al Papato; alla rivoluzione antica era succeduta
la restaurazione, e questa finalmente metteva capo di
bel nuovo all’Imperium. L’aristocrazia romana vedevasi
adesso ricondotta sotto la duplice fedeltà dell’Imperatore
e del Papa; cessava quella independenza di cui
essa aveva goduto per tempo sì lungo sotto di Alberico;
Roma tornava nella sua condizione di città universale,
dacchè era imperiale e pontificia insieme; l’antica contrarietà
fra il Papa e i Romani doveva rinnovarsi ancor
più formidabile di quella che un tempo era stata.




Gli ottimati di Alberico, ossiano i nazionali che si
dibattevano contro all’Impero, vedevansi per altro tenuti
in freno dalle soldatesche di Ottone; l’Imperatore
era lietamente acclamato dalla moltitudine, la quale
aderisce sempre a tutto ciò che sa di novità; nei paesi
di fuori correva il concetto che, col novello Impero, Ottone
avesse restituito Roma a libertà, riponendo nei suoi
diritti la Chiesa oppressa, e sciogliendo la Città dalla
tirannide di donne licenziose e di maggiorenti temerarî‍[432].
Frattanto, il nuovo Imperatore mirava con
senso di vergogna alla giovinezza scapigliata del Papa;
fin d’ora poteva presagire ciò che si dovesse aspettare

dal figliuolo di Alberico. Addì 14 di Febbraio del 962
lasciava egli Roma per andarne all’Italia settentrionale,
dove Berengario si teneva munito nel castello di San
Leo, in prossimità di Montefeltro. Prima di sentirsi
appieno Imperatore, forza era che egli rovesciasse quest’ultimo
rappresentante della nazione italiana‍[433].




Era partito appena, che Giovanni XII cominciava
a sentire di qual peso lo premesse il giogo di quella
podestà imperiale che avea resuscitato. Lo angustiava
lo spettro del suo gran padre; l’avvenire gli appariva
minaccioso. Le conseguenze della venuta di Ottone a
Roma avevano sorpassato di gran lunga i suoi calcoli;
di liberatore dello Stato ecclesiastico gli si era cambiato
in un padrone, che, nel più alto significato della parola,
voleva essere imperatore; ed invero un monarca, quale
Ottone era, non poteva accontentarsi della parte umiliante
di un Carlo il Calvo. Adesso dunque Giovanni
intendeva di tornare allo stato di prima; incalzato dagli
ottimati, cospirò con Berengario e con Adalberto.
Ma il partito imperiale che era in Roma spiava tutti
i suoi passi, e ne dava contezza a Ottone, in quello che
questi trovavasi in Pavia, nella primavera dell’anno 963.
I messaggi del partito gli descrissero la vita dissoluta

del Papa, che aveva tramutato il Laterano in bordello,
che dissipava città e beni per darli a sue cortigiane;
dicevangli che nessuna onesta donna osava di viaggiare
a Roma per temenza di cadere in balìa del Papa;
lamentavano la desolazione della Città e la ruina delle
chiese, dai cui tetti crollati si rovesciava la pioggia sui
sottoposti altari. La risposta onde Ottone scusava i
comportamenti di Giovanni è la satira più acerba che
siasi scagliata contro il Papato di quell’epoca: Il Pontefice,
diceva, è ancora un ragazzo; muterà vita quando
avrà esempio da uomini generosi‍[434]. Quindi mandava
suoi legati a Roma perchè s’istruissero dello stato delle
cose di colà; egli poi moveva a San Leo per assediarvi
Berengario e Willa, e mentre, nella state dell’anno 963,
stava innanzi a quel castello, riceveva, nunzî del Papa,
Demetrio e Leone protoscriniario, che venivano a lamentarsi
per ciò che egli occupava dei beni ecclesiastici, e
intendeva d’impadronirsi eziandio di San Leo, ch’era
proprietà di san Pietro. Ottone, il quale del resto traeva
in lungo la restituzione di parecchi patrimonî,
rispondeva che i beni della Chiesa non poteva consegnare
finchè non gli avesse tolti dalle ugne degli usurpatori;
e, poichè teneva in mano le prove dei raggiri di
Giovanni, poteva mostrare ai nunzî financo delle lettere
intercettate, che il Papa scriveva all’Imperatore greco,
e perfino agli Ungheri, eccitandoli a mover contro Germania.
Legati imperiali allora andavano a Roma per
dichiarare al Papa, che il signor loro era pronto a purgarsi

con giuramento e col giudizio di Dio, in duello,
del sospetto di spergiuro; quelli però venivano accolti
con mal garbo, e, appena che erano tornati indietro
con accompagnatura di messi pontificî, compariva in
Roma Adalberto. Questo giovane pretendente, che la
forza delle armi aveva spogliato del trono, faceva, dirimpetto
ad Ottone, la parte miserevole cui era stato un
dì condannato Adelchi. Mentre il padre suo si difendeva
in san Leo, egli correva instancabile d’ogni parte, affine
di raccozzare partigiani; per via di messaggi invocava
soccorso da Bisanzio, andava a Frassineto dai Saraceni,
indi, come nel tempo antico aveva fatto Sesto Pompeo,
in Corsica; di qui annodava negoziati col Papa; finalmente
sbarcava a Civitavecchia, e gli erano aperte le
porte di Roma‍[435].




Come gli fu giunta notizia di ciò, Ottone nell’autunno
dell’anno 963, lasciò in gran fretta San Leo,
e venne a Roma. La Città era scissa in una fazione
imperiale e in un’altra che parteggiava pel Papa, sì
come lo fu nel tempo avvenire per lungo corso di secoli.
Gli Imperiali, che, alla venuta di Adalberto, avevano
chiamato Ottone, si tenevano sulle difese nella
Giovannipoli, laddove i Pontificî, ossiano quelli della
parte nazionale, si sostenevano muniti nella città Leonina,
capitanati da Adalberto e dal Papa stesso, che si
faceva vedere armato da cavaliere, con elmo e corazza.
Giovanni voleva difendere Roma; mosse infatti contro ad
Ottone fino al Tevere, ma tosto gli cadde il cuore. Il
partito avverso a lui cresceva ogni dì più; il popolo,

che altra volta aveva resistito con tanta fermezza contro
gli assalimenti di Ugo, tremava per paura di un
assalto: il figliuolo di Alberico temè di esser tradito,
raccolse i tesori della Chiesa, e con Adalberto fuggì
nella Campagna e si nascose nei monti‍[436]. Allora il
partito imperiale aperse le porte ad Ottone; gli aderenti
di Giovanni sbassarono le armi, diedero ostaggi, e
l’Imperatore entrò in Roma per la seconda volta, addì
2 di Novembre del 963.




Raccolse clero, nobili e capitani del popolo, e li costrinse
a prestargli giuramento che nello avvenire non
avrebbero ordinato alcun Papa, e neppur lo eleggerebbero,
senza il consentimento suo e di quello del suo figliuolo.
Pertanto egli rapiva ai Romani quel diritto che eglino
in tutti i tempi avevano conservato come loro gemma
preziosa, come atto unico di libertà cittadina, quello che
nessuno dei Carolingi aveva osato di toccare. Se si fosse
considerata la cosa con intelletto di ragione, il diritto
di eleggere il capo supremo della Chiesa, avrebbe dovuto
appartenere alla intiera comunità cristiana, e non al
piccolo numero dei Romani elettori; ma poichè impossibile
era di trovare un modo pratico, per cui ne lo
esercitasse la universalità cristiana, fino dall’antichità
era stato tacitamente ceduto alla città di Roma, ossia,
più veramente, ogni Vescovo di Roma era stato riverito
eziandio come capo della Chiesa universale: privilegio

immensurato, che era riposto nelle mani del Clerus,
Ordo et Populus dei Romani, e che i primi Imperatori,
come capi dell’Imperium universale, avevano limitato
soltanto per via del diritto di confermazione.




Addì 6 di Novembre Ottone convocò un Sinodo in
san Pietro. Parimente come al tempo di Carlo patrizio
dovevasi pronunciare sentenza sopra un Papa accusato,
e il tribunale stava sotto la presidenza della podestà
temporale: però Giovanni XII non aveva, come
Leone III, prestato il suo consenso a quel giudizio, e non
v’era presente. Nè adesso i Vescovi protestavano di
non aver facoltà di giudicare la Sede apostolica; mutati
s’erano i tempi; un Imperatore energico s’ergeva, in
tutta la sua potenza di dominio, da ordinatore del reggimento
decaduto della Chiesa; e, senza che pietà o rispetto
lo trattenesse, svelava agli occhi del mondo la
vergogna del Papa che lo aveva unto del crisma: chiamava
egli il popolo a profferire le accuse, e al suo comando
obbediva un Sinodo che, per la prima volta, giudicava
e deponeva un Papa senza pure ascoltarne le
discolpe, indi esaltava a succeditore di lui un candidato
dell’Imperatore.




Liudprando, che era allora vescovo di Cremona, ha
registrato, come si conveniva a testimone oculare, gli
atti di questo Sinodo; tenne egli nota di tutti i Vescovi
del territorio romano che vi furono presenti, e ne rileviamo
che molti vescovati assai antichi s’erano conservati
ad onta delle devastazioni datevi dai Saraceni.
Dei Vescovi suburbicarî vi intervennero quelli di Albano,
di Ostia, di Porto, di Preneste, di Silva Candida
e della Sabina; furonvi inoltre i Vescovi di queste diocesi:

Gabium, Velletri, Forum Claudii (Oriolum), Bleda,
Nepi, Cere, Tibur, Alatri, Anagni, Trevi, Ferentino,
Norma, Veruli, Sutri, Narni, Gallese e Falerii, Orta e
Terracina‍[437]. Liudprando vi contava soltanto tredici
Cardinali di questi titoli: Balbina, Anastasia, Lorenzo
in Damaso, Crisogono, Equizio, Susanna, Pammachio,
Calisto, Cecilia, Lorenzo in Lucina, Sisto, IV Coronatorum,
e Santa Sabina. Parecchi Cardinali avevano
seguito Giovanni nella sua fuga; d’altronde può darsi
che parecchi titoli si fossero estinti. Lo Storiografo
nomina fra gli astanti tutti i ministri del Palazzo pontificio,
i Diaconi e i Regionarî, i Notai, financo il Primicerio
della Scuola dei cantori; ed egli desta in noi
attenzione ancor maggiore colla menzione che vi fa
di alcuni ottimati romani, fra i quali troviamo di bel
nuovo parecchi nomi che ormai ci sono ben conosciuti.
Stefano figlio di Giovanni superista, Demetrio figlio
di Melioso, Crescenzio «dal cavallo di marmo» (così appellato
qui per la prima volta), Giovanni Mizina (meglio
de Mizina), Stefano de Imiza, Teodoro de Rufina,
Giovanni de Primicerio, Leone de Cazunuli, Riccardo,
Pietro de Canapara, Benedetto e Bulgamino figliuol

suo, erano allora i Romani più ragguardevoli del partito
imperiale; laddove altri nobili uomini se ne erano andati
col Papa fuggitivo, altri stavansi ricoverati nelle
loro castella della Campagna. La Plebs romana era rappresentata
dai capitani della milizia, capo dei quali
era Pietro dal soprannome Imperiola‍[438]. La presenza
sua, di cui vien fatta speciale considerazione, dimostra
che gli elementi popolani avevano già conseguito uno
svolgimento di maggiore independenza, e ciò aveva
avuto origine da Alberico. Peraltro, se questi avesse
dato ai Romani un ordine di costituzione, se veramente
avesse creato un Senato e dei Tribuni del popolo,
e, ancor meglio, due Consoli annuali, nessuna di
queste dignità cittadine sarebbe sfuggita all’occhio di
un osservatore accurato quale era Liudprando; ma egli
non fa pur motto di Senato, nè di Senatori, nè di altro
magistrato: parla soltanto di primati della città di

Roma, di milizie e del loro capitano, rappresentante
della Plebs, ed enumera d’altronde tutti gli officî palatini
che ci sono noti.




L’intervenzione completa di tutti gli ordini elettori
faceva sì che il Sinodo somigliasse a quello avvenuto
sotto di Leone III: al pari di questo, fu concilio, dieta e
corte giudiziaria, tutto ad un tempo. La presidenza tenuta
da un Imperatore glorioso, la presenza di tanti
Vescovi, di Duchi e di Conti di Alemagna e d’Italia vi
davano aspetto di maestà; l’assistenza dei Romani di
tutti i ceti lo poneva a riparo da qualunque rimprovero
di violenza illegale; però il modo del procedimento faceva
sì che esclusivamente fosse un atto di dittatura imperiale.
Giovanni di Narni e Giovanni cardinale diacono
furono i più illustri accusatori del Papa assente; la
scrittura di accusa fu letta da Benedetto cardinale. Ottone
parlava di raro e male in latino; perciò l’Imperatore
dei Romani ordinava a Liudprando, segretario suo, di
rispondere, in sua vece, ai Romani.




La scrittura di citazione indiritta al Papa dichiarava
le querele che erano date al padre santo. Diceva:
«Al sommo Pontefice e Papa universale, al signore
Giovanni, Ottone per grazia di Dio imperatore augusto,
insieme cogli Arcivescovi e coi Vescovi di Liguria, di
Tuscia, di Sassonia e della terra dei Franchi, nel nome
del Signore. Venuti a Roma per servigio delle cose di
Dio, abbiamo richiesto i figli vostri, ossiano i Vescovi,
i Cardinali e i Diaconi romani, ed eziandio il popolo tutto,
della ragione per cui Voi ne siate assente, e non
vogliate vedere Noi, difensore Vostro e della Vostra
Chiesa. Eglino ci hanno riferite di Voi cose tanto vituperevoli,

che ci farebbero arrossire di vergogna, quando
pur fossero attribuite ad un istrione. Vogliamo dirne alcuna
alla Signoria Vostra, imperocchè, a noverarle tutte,
troppo breve sarebbe il corso intero di un giorno. Sappiate
pertanto che non alcuni pochi, ma tutti, laici e
preti, vi hanno accusato di assassinio, di spergiuro, di
profanazione di chiese, d’incesto con vostre parenti e
con due sorelle‍[439]. Altre cose eglino dichiararono, cui
l’orecchio repugna di udire, che Voi, bevendo, abbiate
fatto brindisi al diavolo, e, giocando ai dadi, abbiate
invocato Giove e Venere ed altri demonî. Noi perciò
preghiamo fervidamente la Paternità Vostra di
venire a Roma e di purgarvi di tutte queste querele.
Che se voi temeste insulto dal popolo, noi vi promettiamo
che nulla sarà fatto contrariamente ai canoni.
Dato addì 6 di Novembre.»




L’accusato rispose dal suo nascondiglio brevi parole,
e con linguaggio da pontefice: «Giovanni vescovo,
servo dei servi di Dio, ai Vescovi tutti. Udimmo
dire, che Voi vogliate creare un altro Papa; se ciò
facciate, io vi scomunico per l’onnipotente Iddio; Voi
non potrete più ordinare chicchessia, nè celebrar messa.»
I Vescovi ebbero di che celiare sullo stile di questo
Breve, e se n’ebbe a dire che Giovanni era uso ad esprimersi
soltanto in volgare‍[440]. Secondo i canoni, un Vescovo

che fosse accusato, doveva esser citato tre fiate a
giudizio; l’Imperatore s’accontentò di chiamarlo due
sole volte a comparire; indi si fece in pari tempo accusatore
e giudice del Papa: propose al Sinodo che si
deponesse Giovanni XII, e questi, senza che se ne
udisse difesa, fu dichiarato colpevole di delitto, reo di
maestà e decaduto dal pontificato. Al Sinodo potevasi
muovere rimprovero perchè non aveva osservato un
procedimento compiutamente canonico, ma il mondo
tollera più giustamente le infrazioni delle leggi canoniche,
anzi che le offese recate alla dignità dell’uman genere.




In vece di Giovanni, l’Imperatore proponeva a suo
candidato un illustre uomo romano: addì 4 di Dicembre,
fu questi eletto, e nel sesto giorno di quel mese ottenne
la consecrazione. Contrariamente alla legge ecclesiastica,
Leone VIII passò dal ceto laicale alla cattedra di
Pietro; Sicone cardinale, vescovo di Ostia, lo insigniva
con forma spedita, un dopo l’altro, degli ordini di
ostiario, di lettore, di accolito, di suddiacono, di diacono,
di prete e di papa‍[441]. Era Leone, di condizione, protonotario
della Chiesa, e talvolta leggiamo il nome di lui in
carte di quell’età‍[442]. Dimorava nel Clivus Argentarii,

che è la odierna Salita di Marforio, quella via che più
tardi fu detta «salita di Leone Proto» (protoscriniario),
avvegnachè ancora nel secolo decimoterzo una chiesa
che ivi era, fosse appellata di san Lorenzo de ascensa
Proti‍[443]. Il suo retto costume lo aveva raccomandato
all’Imperatore, avvegnaddio non altri che un romano
di egregia vita potesse egli levare a succeditore di un
uomo vizioso; d’altronde, l’animo di Leone era debole,
ossia pieghevole all’altrui volere, e questo assai bene
s’acconciava ai disegni di Ottone.




L’Imperatore faceva partire una gran parte delle
sue milizie, e le mandava a San Leo, affine di alleviare
i Romani del peso di dar loro alloggiamento: egli poi
celebrava le feste di Natale in Roma, senza pur sospettare
che si congiurava contro la sua vita. Poichè era
stato deposto, Giovanni XII s’era guadagnato simpatie
e qualche cosa più in là: era il Papa eletto dai Romani
simbolo adesso di amor di nazione. I suoi amici dispensavano
oro e promesse, ed alcuni baroni della Campagna
s’impegnarono a prestare soccorso. Addì 3 di Gennaio
964, si diè di repente nelle campane a stormo; i
Romani si scagliarono sul Vaticano dove Ottone aveva
sua stanza, ma il loro intendimento fallì. Infatti, la
schiera dei cavalieri imperiali si gettò sopra gli assalitori,

e ruppe il serraglio che questi avevano innalzato
a ponte Sant’Angelo; non ne ebbero più schermo
i fuggitivi, e furono schiacciati con orribile macello,
finchè l’Imperatore colla sua propria bocca comandò
che si cessasse‍[444]. Fu questa la prima volta che il
popolo romano si sollevava contro un Imperatore tedesco.
Il dì dopo i Romani comparvero innanzi a Ottone
supplicando mercè, e sulla tomba dell’Apostolo giurarono
di obbedire a lui ed a papa Leone. Ottone sapeva
che valore avesse il giuramento, si prese i loro cento
ostaggi, e lasciò andare per la Città quegli uomini
umiliati. Rimasto ancora un’intiera settimana in Roma,
cedette alle preghiere di Leone riponendo in libertà
anche gli statichi, dacchè sperava in sì tristi condizioni
di cose di guadagnare degli amici al Papa, creatura
sua: poi, sulla metà di Febbraio dell’anno 964,
mosse a Spoleto nell’intento di cogliervi Adalberto.
Lasciò esacerbata la Città, e il Papa come agnello tremante
in mezzo a’ lupi. Il sangue che le armi tedesche
avevano sparso in Roma nel giorno 3 di Gennaio non
si asciugò mai più; ne trasse alimento l’odio contro gli
stranieri, e i Romani, premuti colla forza, non ebbero
appena veduto in libertà i loro ostaggi e lontano l’Imperatore,
che s’affrettarono di dar libero sfogo alla loro
sete di vendetta.








§ 3.
Giovanni XII torna a Roma. — Leone VIII fugge. — È
deposto in un Concilio. — Giovanni toglie vendetta dei
suoi nemici. — Muore nel Maggio dell’anno 964. — I Romani
eleggono Benedetto V. — Ottone riconduce Leone VIII
a Roma. — Benedetto V è deposto e cacciato in esilio. — Il
Papato è tenuto sotto la soggezione degli Imperatori tedeschi. — Privilegium
di Leone VIII.



Giovanni XII, chiamato in gran fretta nella Città,
vi veniva con un esercito di amici e di vassalli: in
meno che non si dica, Leone VIII vedevasi abbandonato,
e con pochi seguaci fuggiva a Camerino dove
trovavasi l’Imperatore. Berengario e Willa, che si erano
arresi in San Leo, erano stati di già mandati a Bamberga,
nè temibili potevano essere ad Ottone gli ultimi
conati di Adalberto: però l’Imperatore non moveva subito
a Roma, forse perchè a molte delle sue milizie
aveva dato congedo, e doveva prima raccozzare un nuovo
esercito. Frattanto, Giovanni XII sfogava le sue vendette
contro a’ nemici suoi. Addì 26 di Febbraio raccoglieva
in san Pietro un Concilio: dei sedici Vescovi
presenti trovavansene undici di quelli che, tempo prima,
avevano sottoscritto la deposizione di lui, ed erano
quelli di Gallese, di Anagni, di Porto, di Narni, di Veruli,
di Silva Candida, di Albano, di Ferentino, della
Sabina, di Nepi, di Trevi: nuovi venivano i Vescovi di
Nomentum, di Labicum, di Ferrara, di Gentianum, di
Marturanum e di Salerno. Può essere che i primi, a
torto o a ragione, protestassero di essere stati costretti
a prender parte al Concilio di Ottone; può essere che

altrettanto facessero i Cardinali: però il piccolo numero
dei cherici che intervenivano al Sinodo di Giovanni
e la loro adesione a due Concilî, di cui l’uno era
il rovescio dell’altro, fanno prova dello sciaguratissimo
disordine che metteva a soqquadro la Chiesa romana.
Giovanni XII protestava che la violenza dell’Imperatore
avealo tenuto due mesi in esilio, dichiarava di essere
tornato alla cattedra sua, e di condannare il Sinodo che
deposto lo aveva. I Vescovi di Albano e di Porto confessarono
tutto tremanti di aver peccato, e di aver benedetto
Leone contrariamente alle leggi dei canoni: furono
sospesi, e Sicone di Ostia, che avea insignito Leone
di tutti gli ordini ecclesiastici, fu espulso dallo stato
chericale‍[445].




Dopochè Giovanni XII ebbe scomunicato Leone, si
scagliò con tutta la foga dell’ira sopra molti dei suoi
ragguardevoli avversarî. Al cardinale Giovanni fece svellere
naso, lingua e due dita della mano; ad Azzone protoscriniario
fece mozzare una mano: e ambidue quegli uomini
erano stati legati suoi allorchè aveva invitato Ottone
a venire a Roma. Fece imprigionare Otgero vescovo di
Spira, ma represse la sua rabbia di vendetta a tal segno,
che lo rimandò poi all’Imperatore, di cui non voleva stuzzicare
troppo oltre la collera‍[446]. Nel frattempo Ottone
continuava a starsene a Camerino, dove aveva celebrato la

Pasqua insieme col Papa creatura sua; indi, apprestatosi
a muovere contro Roma, prima ancor che giungesse alla
Città, gli capitava messaggio che Giovanni XII era passato
di vita. Se sieno veritiere alcune narrazioni, questo
Pontefice trovava una morte degna della sua vita: una
notte il diavolo faceva tanto, che lo strascinava fuori di
Roma coll’esca di adulteri amori; e vicario del diavolo era
un marito offeso, il quale gli assestava sul capo una botta
così gagliarda, che otto giorni dopo moriva, addì 14 di
Maggio del 964. Altri dice che finisse di apoplessia,
ed è cosa verosimile, dacchè una tremenda concitazione
dovesse agitare il suo animo. Di tal guisa, il figlio del
glorioso Alberico cadeva vittima delle sue dissolutezze
e altresì di quel dualismo che si accoglieva in lui, principe
e papa ad un’ora medesima. Però la sua giovinezza,
la origine che aveva da Alberico, i tragici contrasti della
sua vita gli danno qualche diritto ad una sentenza più
mite; nè la storia gliela rifiuta‍[447].




I messaggeri che andavano all’Imperatore in Rieti,
dove allora era giunto, per annunciargli quella morte,
gli soggiungevano che i Romani s’erano eletto un
nuovo Papa, e ne chiedevano la confermazione. Ma
Ottone protestava di volere piuttosto spezzare la sua spada
che rompere la sua parola, e dicea che veniva per
restituire papa Leone in Roma, e per punire senza remissione
la Città, se essa gli rifiutasse obbedienza. Morto

Giovanni XII, i Romani s’erano eletto un pontefice;
avevano infranto il giuramento che era stato loro strappato,
e s’erano ripigliato il loro diritto preziosissimo.
Non prestavano reverenza a Leone VIII, ch’era stato
deposto nel dì 26 di Febbraio, e ancora una volta tentavano
di gettar disfida contro all’Imperatore, così che,
dopo una violenta scissura delle fazioni, veniva eletto
Benedetto, cardinal diacono, e lo acclamavano le milizie:
era uomo egregio, che in mezzo alla barbarie di Roma
s’era acquistato il raro titolo di grammatico, e con questo
nome andava denotato‍[448].




Accusatore di Giovanni, aveva sottoscritto alla deposizione
di lui, ma era pure quel desso che aveva assistito
al Sinodo del Febbraio, in cui s’era condannato il Papa
creato dall’Imperatore. La indignazione dei delitti
commessi da Giovanni aveva imposto silenzio a maggiori
doveri, e i Romani miravano nel loro nuovo Papa
l’uomo che avrebbe difeso con coraggio la Chiesa contro
le soperchianze imperiali. Ad onta del divieto dell’Imperatore
l’eletto fu tosto consecrato, e, sotto nome di
Benedetto V, salì alla Sedia apostolica.




Sennonchè Ottone giungeva; conduceva con sè Leone
suo papa; veniva alla testa di un esercito furente
d’ira, e Roma era nuovamente minacciata dalle furie
della vendetta che accompagnavano un secondo Pontefice,
prima discacciato, adesso reduce. Le città del territorio

romano furono crudelmente saccheggiate e devastate:
nemmeno gli Ungheri ne avevano fatto sì aspra
rovina‍[449]. Si tagliava la via a che pervenisse vettovaglia,
si cingeva la Città tutto all’intorno, non si permetteva
che alcuno v’entrasse; chi osava uscire cadeva sotto
la spada nemica. Ottone pose campo innanzi a Roma,
chiedendo che la Città si arrendesse a discrezione e
consegnasse Benedetto; s’erigeva egli come Imperatore
che chiede obbedienza da una terra soggetta,
ma i Romani non potevano mirare in lui altro che un
despota che veniva a loro torre l’ultima reliquia d’independenza,
quella libera elezione del Pontefice, che avevano
esercitato per diritto di tradizione. Cessata era, in
fin dei conti, la ignominia del governo di Giovanni XII;
i Romani avevano eletto a succeditore di lui un uomo
pio, e umilmente avevano impetrata la confermazione
imperiale. Però, poteva Ottone lasciar cadere Leone VIII,
che un Concilio aveva creato pontefice col beneplacito
suo? Potevano d’altro canto i Romani rinunciare al
tentativo di affermare contro al novello Imperatore il loro
antico diritto di elezione, senza confessare che la servitù
era tagliata al loro dosso? Il loro Papa, involto nei
vestimenti sacerdotali, saliva sulle mura e ammoniva i
difensori affinchè resistessero prodemente; ma l’Imperatore
si rideva della scomunica che gli veniva minacciata,
e si prendeva giuoco della debolezza dei Romani.
La fame incominciava a infierire nella Città, e alcuni

assalti toglievano agli assediati il cuor di resistere‍[450].
Addì 23 di Giugno Roma aperse le porte; i Romani
abbandonarono Benedetto V alla sua sorte, e nuovamente
giurarono obbedienza sulla tomba di san Pietro: si
aspettavano punizione fierissima, ma l’Imperatore accordò
loro un’amnistia‍[451].




Entrato che fu Leone VIII, obbedendo all’ordine di
Ottone, radunò un Concilio in Laterano. La presenza
dell’Imperatore, di molti Vescovi tedeschi e italiani e
l’intervenzione di tutti gli ordini del popolo di Roma
fecero sì che l’adunanza avesse forme di perfetta somiglianza
col Sinodo tenuto addì 6 di Novembre. Lo sventurato
Papa dei Romani, vestito degli abiti pontificali,
fu condotto nella sala ove il Concilio sedeva; l’Arcidiacono
lo richiese con qual diritto si fosse egli arrogato di
ornarsi delle insegne di pontefice mentre viveva ancora
Leone signore e papa suo, quello che egli stesso aveva
contribuito ad eleggere dopo la deposizione di Giovanni;
e gli rinfacciò di aver rotto fede all’Imperatore e signore
suo ivi presente, cui giurato aveva di non eleggere
mai papa alcuno, senza averne da lui consentimento.
Se ho fallato, sclamava Benedetto tutto smorto in viso,
pietà vi prenda di me, e stendeva supplichevolmente
le mani. I piagnistei facevano male ad Ottone; la Chiesa
romana, che, a’ tempi di Nicolò I, era stata tribunale
temuto dei Re, giaceva adesso ai piedi dell’Impero;
Ottone quindi volgeva istanza al Sinodo, intercedendo a

favore di Benedetto che abbracciava le sue ginocchia.
Allora Leone VIII stracciava il pallio dell’Antipapa; gli
toglieva dalle mani tremanti la ferula e la faceva in pezzi;
gli comandava di sedersi sul nudo terreno, lo spogliava
degli abiti pontificali, lo privava di tutte le dignità sacerdotali;
soltanto, per far piacere all’Imperatore, gli
lasciava l’ordine del diaconato, e lo condannava a eterno
esilio‍[452].




Da lungo tempo le fazioni della Città avevano signoreggiato
la cattedra pontificia impadronendosene con tumulto;
financo femmine avevano potuto eleggere Papi
a loro piacimento, e la bruttura del Pontificato era
giunta, col nipote di Marozia, al suo culmine massimo.
Perciò l’Imperatore prestava un vero beneficio alla
Chiesa, sottraendo l’elezione pontificia alle mani di una
nobiltà brutale. Il disordine di Roma gli dava autorità
dittatoria, così che egli raccoglieva nella sua destra
quella elezione, come se fosse stata un diritto imperiale di
lui, che in Germania aveva consuetudine di nominare i
Vescovi a suo piacimento. Quell’opera violenta era degna
di un Principe che sentiva in sè il dovere e la
potenza di salvare colla sovranità del suo comando la
Chiesa precipitata a sì grande decadenza, e di renderla
in pari tempo servigievole alle idee dell’Impero. Nessun
Imperatore aveva mai conseguito un trionfo sì
grande. La sua energia personale e quella di alcuni
succeditori suoi, che se lo tolsero a modello, resero il
Papato suddito all’Impero, la Chiesa di Roma vassalla

a Germania. La podestà imperiale salì a formidabile
altezza, ma poi il Papato, oppresso dalla maestà de’ suoi
grandi dominatori, ne tolse vendetta, perocchè esso (così
per legge di natura vanno mutando le cose) non soltanto
riconquistasse la libertà perduta, ma con isforzi
giganteschi ne valicasse i limiti. La lotta che la Chiesa
combattè contro il genio tedesco, fu l’opera maggiore
del medio evo; compose il grande dramma della sua
storia, e, scotendo il mondo in ogni fibra, seppe temprarlo
a sana gagliardìa.




Il tentativo glorioso fatto dai Romani per conservarsi
il loro diritto di elezione soccombette innanzi a
una necessità istorica, chè il regno germanico doveva,
per un corso di tempo, trarre a sè la dittatura di Roma e
della Chiesa, affine di operarne la riformazione. La Città
umiliata aveva ricevuto l’Imperatore da padron suo;
il Papa creato dall’Imperatore era stato novellamente
riposto sulla sua cattedra; ed è cosa abbastanza probabile
che Ottone adesso, a vece di starsi contento di
un giuramento, comandasse che un decreto pontificio
pronunciasse qualmente i Romani davano rinuncia assoluta
al diritto elettivo; è probabile che Leone VIII, creatura
sua, si acconciasse a dare adempimento al suo
ordine. Un siffatto documento ci è conservato nelle forme
imperfette di compilazioni del secolo undecimo; però
della sua autenticità si destano gravi dubbî, e manifeste
falsificazioni, fatte a beneficio dei diritti imperiali, hanno
reso irreconoscibile il suo preciso tenore‍[453].








§ 4.
Ottone torna in patria. — Leone VIII muore nella
primavera dell’anno 965. — Giovanni XIII è fatto papa. — Famiglia
di lui. — Egli si rende avversi i Romani. — È cacciato
della Città. — Ottone muove contro a Roma. — Si accoglie
nuovamente il Papa. — I ribelli sono puniti barbaramente. — Il
Caballus Constantini. — Rimpianto a Roma caduta sotto
ai Sassoni.



Dopo che Ottone ebbe celebrato in Roma la festività
di san Pietro, abbandonò la Città, che era il giorno
primo di Luglio dell’anno 964: con sè adduceva Benedetto

V, che più tardi confinò ad Amburgo. Leone
VIII, che, in mezzo a tanta difficoltà di cose, era
rimasto a Roma, fu sottratto al suo destino disperato,
perocchè morte lo cogliesse nella primavera dell’anno
965. Non osarono allora più i Romani di congregarsi
insieme per dargli un succeditore, e mandarono in Alemagna
Azzone e Marino vescovo di Sutri per rimettere
all’arbitrio dell’Imperatore la elezione pontificia. Eglino
avevano indiritto i loro voti su Benedetto V che era il
papa di loro scelta, e avevano sperato che l’Imperatore
adesso lo confermerebbe; ma Benedetto moriva addì 4
di Luglio in Amburgo, dove, sotto la vigilanza di Adaldago
vescovo, aveva menato vita di santi costumi‍[454]. La
morte di lui liberava Ottone dal mal passo di respingere
le istanze dei Romani; congedò con molto onorifiche
cortesie i loro messaggieri e mandò a Roma, in loro
compagnia, Otgero di Spira e Liudprando di Cremona.




La elezione cadde sul Vescovo di Narni, che salì
alla cattedra di san Pietro addì primo di Ottobre dell’anno
965. Giovanni XIII, figlio del Vescovo di Narni di
pari nome, era stato educato in Laterano, dove era salito
per tutta la successione delle dignità sacerdotali
ed aveva acquistato gran rinomanza per la sua scienza
erudita‍[455]. Nel Sinodo di Novembre s’era schierato fra

gli accusatori di Giovanni XII, indi aveva preso parte
alla deposizione di Leone VIII, ma è possibile che all’esaltazione
di questo avesse aderito soltanto di mala
voglia. Di illustre famiglia romana sortiva i natali,
ed era prossimo congiunto di Stefania Senatrice; più
tardi dotava questa donna del feudo di Palestrina, e
il figlio di lei e di Benedetto conte (che aveva nome
eguale al padre) maritava alla figliuola di Crescenzio
«dal cavallo di marmo», e lo faceva rettore della
Sabina‍[456]. Gli è propriamente adesso che comincia
lo splendore della famiglia dei Crescenzî, adesso

che caduta era quella di Alberico e di Ottaviano; fu
Giovanni XIII che la elevò a potenza, affine di averne
un sostegno contro la nobiltà cui tosto si inimicava.
Egli si attaccava strettamente all’Imperatore per tentare
di svincolarsi dalla influenza degli ottimati, ma
ne conseguiva che si congiurava a suo danno‍[457]. A capo
della cospirazione ponevasi Pietro, prefetto della Città,
e la menzione che tutto di repente vien fatta di questo
celebre officio ci ammaestra che l’Imperatore lo aveva
di bel nuovo restaurato. Associati a quello erano Roffredo
conte della Campagna, Stefano vestiarius, molti dei nobili,
molti dei popolani. I vessilliferi della milizia presero
il Papa (addì 16 Dicembre), lo gettarono nel castel
Sant’Angelo, indi lo trassero nella Campagna, e facile
è che lo rinchiudessero nel castello di Roffredo‍[458]. La
rivolta aveva caratteri di democrazia, avvegnaddio in
ispecie i capitani del popolo minuto (Vulgus Populi)
saltino fuori assieme col Prefetto della Città; trattavasi
ancora una volta di liberare Roma dal reggimento

pontificio e dal giogo straniero, chè la perdita del
giure elettivo doveva involgere Roma in continue rivoluzioni:
però, anche questo scoppio di disperazione riusciva
a tragica fine.




Nell’autunno dell’anno 966 Ottone venne in Italia:
prima d’ogni altra cosa punì la Lombardia sediziosa,
dove lo sventurato Adalberto aveva ancora una volta
tentato la sorte delle armi, per fuggire indi nuovamente
in Corsica e per ricominciare la sua vita randagia nel
mondo. Allorchè l’Imperatore s’avvicinò a Roma, il
suo approssimarsi vi destò un moto di reazione. Giovanni,
figlio di Crescenzio, si sollevava insieme cogli
aderenti del Papa discacciato; Roffredo e Stefano erano
trucidati, il Prefetto si salvava fuggendo; richiamavasi
il Papa. Giovanni XIII stava ricoverato sotto la protezione
di Pandolfo conte di Capua, al quale può darsi che
fosse fuggito o che si fosse lasciato andare. Con accompagnatura
di genti di Capua venne nella Sabina, dove
Benedetto, nipote suo e genero di Crescenzio «dal cavallo
di marmo», era conte; di colà rientrava nella città nel
giorno 12 di Novembre, dopo un esilio di dieci mesi e
ventotto giorni‍[459].




Tosto dopo in Roma entrò Ottone. Quantunque la
Città lo accogliesse senza oppor resistenza, può essere
che le sue soldatesche non la risparmiassero delle loro
vendette, nè dubitiamo che Roma s’insozzasse del sangue
di cittadini uccisi, e fosse data al sacco. Tanto era
il furore che lo agitava per ogni vena, che l’Imperatore

deliberava di punire severamente i capi della ribellione.
I maggiori colpevoli, uomini che si fregiavano
del titolo di consoli, furono esiliati in Germania. Dodici
capitani del popolo, che nei manoscritti antichi
ricevono nome di Decarcones, espiarono il loro desiderio
di libertà sul patibolo; molti furono decapitati, o orbati
degli occhi e sottoposti a crudeli tormenti‍[460]. Barbara
e insieme bizzarra come l’indole di quella età fu la pena
inflitta a Pietro prefetto della Città, dopochè, fatto
prigioniero, fu cacciato nelle carceri del Laterano.
L’Imperatore lo diede in mano del Papa, e Giovanni
lo fe’ appiccare per i capelli alla statua equestre di

Marco Aurelio. Così, in questa strana occasione torna
di repente a galla innanzi a noi un celebre monumento
degli antichi, e noi di buon grado ci soffermiamo a
discorrere del «Caballus Constantini.»




Questa egregia opera d’arte dura oggidì ancora,
ornamento bellissimo del Campidoglio. Chi di quel luogo
la mira è compreso di venerazione ripensando all’antichità
di quasi diciassette secoli che passarono sopra
quell’Imperatore di bronzo, seduto sul suo destriero,
col braccio teso, maestosamente silenzioso e fiero: in
quell’atteggiamento esso continuerà a sedere, anche
quando sarà andata in ruina una storia parimente lunga
di popoli, di religioni e di culture. Sorta allora che la
podestà dei Cesari era al suo culmine sommo, quella
statua equestre fu spettatrice della caduta dell’Impero
e dello svolgimento che ebbe il Papato in Roma. Goti,
Vandali, Eruli, Bizantini, Tedeschi le passarono innanzi,
trucidando e saccheggiando, e la rispettarono. Costante
II, ladrone per la vita, la vide, ma non la portò
via. Intorno ad essa crollarono templi e basiliche,
portici e colonnati e statue; essa stette, senza soffrir
danno, simile al genio solitario della grandezza passata
di Roma. Soltanto il nome ne sparve, avvegnaddio,
perita la statua equestre di Costantino che era collocata
presso l’arco di Severo, essa fosse battezzata col nome
di quell’Imperatore, cui la Chiesa aveva tanto debito
di riconoscenza. La fantasia del popolo, cui erano ignote
le geste di Marco Aurelio e di Costantino, affibbiò
a quest’opera d’arte una rozza leggenda della sua
origine. Un Re straniero, così narravano i pellegrini,
aveva in antico assediato Roma, dalla porta Lateranense:

era il tempo in cui la Città aveva il governo
dei Consoli e del Senato. In quelle angustie un guerriero
dalla figura gigantesca, od altrimenti un uomo
del contado, offrivasi liberatore, ma chiedeva in premio
trentamila sesterzî e una statua equestre di metallo
dorato, monumento dell’opera sua. Concesse il Senato;
egli allora montò a dorso nudo sopra un cavallo, recando
in mano una falciuola: sapeva che quel Re ad
ogni notte si faceva appiè d’un albero ove lo chiamavano
occorrenze del corpo; gliene dava avviso una
civetta, la quale, seduta sull’albero, allora incominciava
a stridire. L’uomo agguanta il Re e lo strascina con
sè; in quello i Romani assaltano il campo nemico,
fanno man bassa dell’oste avversa, e insaccano un immenso
bottino di tesori. Il Senato adempiè alla sua promessa,
diede all’uomo liberatore la sua ricompensa; e gli
fe’ fare un cavallo di bronzo dorato, senza sella, con sopra
il cavaliere che teneva teso il braccio con cui aveva
afferrato il Re. Sulla testa del cavallo fu collocato il simulacro
della civetta, e il Re fu raffigurato, avvinte le
mani, in atto che l’ugna del corridore lo calpesta‍[461].









Omai nel secolo decimo la statua equestre di Marco
Aurelio era posta nel Campus Lateranensis. La basilica
che ivi s’ergeva era stata fondata da Costantino, le
case patriarcali erano state palagio suo; perciò la piazza
che vi si stendeva innanzi fu ornata del monumento che
da lui aveva ricevuto il nome. Noi supponiamo essere
di già stato Sergio III, che, dopo di avere ricostruito
la basilica, ve la faceva collocare; nè era il solo monumento
antico che di sì buon’ora venisse trasportato al
Laterano; avvegnachè fosse possibile che nel palazzo
pontificio e imperiale, residenza delle somme podestà
di Roma, si raccogliessero quei tali monumenti che
ricordavano le grandezze dei Romani. E fin dal secolo
decimo il gruppo in bronzo della lupa che allatta i
bambini era posto in una sala del palazzo Lateranense,
dove, sotto la presidenza del Missus imperiale, si teneva
giudizio; e il luogo da quel gruppo aveva nome ad
Lupam‍[462].




Ma torniamo al Prefetto appiccato per i capelli. Tolto
giù, e nudato dei vestimenti, Pietro fu cacciato a bisdosso
di un asino colla faccia rivolta verso la coda, e questa,

munita di un campanello, gli venne posta in mano come
se gli servisse di briglia. In testa gli fu messo un otre
piumato, due simili vasi gli si appesero alle gambe, e
in tale assetto lo si trasse per le vie tutte di Roma: dopo
ciò, fu mandato in esilio oltr’alpe‍[463]. Vendetta fu tolta
anche dei morti; i cadaveri di Roffredo conte e di Stefano
vestiarius furono, per comandamento dell’Imperatore,
strappati alla loro fossa, e gettati fuori della
Città. Queste severità destarono spavento e ire in Roma,
sensazione e pietà al di fuori; crebbe l’odio dei
nemici dell’Impero. Non v’era che Giovanni XIII, il
quale avesse ragione di ringraziarne Ottone; e lo nomava
liberatore e restauratore della Chiesa cadente,
imperatore illustre, grande, e tre volte benedetto‍[464].
Peraltro i Romani non poterono mai imparare a inchinarsi
davanti la podestà di Re stranieri, che scendevano
con loro eserciti dalle Alpi per torsi in san Pietro una corona
ed un titolo, coi quali signoreggiavano la loro
Città. Rodendosi di collera in silenzio, eglino si dovettero
curvare sotto alla mano potente della casa di Sassonia.
Non avevano più fra loro un poeta, che descrivesse a parole

le sorti della Città illustre, sì come un tempo gli
antenati loro avevano fatto. Il solo Monaco di Soratte, che
pon termine alla sua Cronica coll’arrivo di Ottone irato e
della sua «immensa oste di Gallia», getta commosso
da sè la penna, ed espande l’animo in lamenti: è un
balbettìo barbarico, ma il sentimento che lo ispira parla
chiaro alla nostra mente.




«Guai a te, Roma!», sclama Benedetto, «perocchè
tanti popoli ti opprimano e calpestino: tu caschi in
mano anche del Re sassone; il tuo popolo è giudicato
a colpi di spada; la tua robustezza è annichilata. Il tuo
oro e il tuo argento costoro se lo portan via ben mucchiato
nelle loro sacca. Madre fosti, ed ora sei fatta
figliuola. Quel che possedevi, perdesti; ti rapirono il
fiore della giovinezza primiera; a’ tempi di Leone papa
ti calpestò il primo Giulio. Quando fosti al culmine
della tua potenza trionfasti dei popoli, frangesti in polvere
il mondo, svenasti i Re della terra. Tenesti scettro
e podestà grande: sei saccheggiata tutta quanta e messa
a tributo dal Re sassone. Come dissero alcuni savî e
come trovasi eziandio scritto nelle tue storie, un tempo
hai domato i popoli stranieri, e vincesti per ogni verso il
mondo, da settentrione a mezzodì: di te prende possedimento
il popolo delle Gallie: troppo bella fosti. Tante
erano le tue mura turrite e merlate quante trovasi
detto: avevi trecentottantuna torre, quarantasei castella,
merli seimilaottocento; quindici erano le tue porte.
Guai a te, città Leonina: già da lungo tempo presa fosti,
ma adesso caduta sei nell’abbandono del sassone Re‍[465].»









Questa voce, piangente la Roma caduta sotto ai
Sassoni, usciva del petto di un fraticello ignorante che
sedeva sul solitario monte Soratte: dalle sue cime mirando
in giù su quei campi così indicibilmente belli,
ei poteva seguire coll’occhio tutte le imprese armate dei
popoli, che, anno sopra anno, vi scorrevano per mezzo,
moventi a dar l’assalto all’eterna Roma, ed a riempierla
di sangue e di terrore. Nelle condizioni mutate
di Roma la lamentazione del frate non può più commuoverci
come ci commossero le elegie dei tempi
che precedettero; tuttavia essa si associa alle voci di
doglianza che Girolamo sollevava dopo che la Città era
caduta sotto ai Goti, a quelle di Gregorio, quando la
angustiava la pressura dei Longobardi, finalmente al
toccante inno di dolore che plorava Roma soggiogata
da Bisanzio. Ma allorchè quella lamentazione si compara
a queste elegie il suo stile orribilmente barbaro ci mostra
quanto in basso fossero cadute, nel secolo decimo, anche
la lingua e la scienza dei Romani.









CAPITOLO QUARTO.




§ 1.
Ottone II è coronato imperatore. — Liudprando va
ambasciatore a Bisanzio. — Preneste, ossia Palestrina. — Questa
celebre città è data a Stefania senatrice, nell’anno 970.



Sei intieri anni le cose d’Italia tennero Ottone affaccendato
in questo paese, il quale, dopo di lui, fruttò
bensì gloria ad una moltitudine innumerevole di altri
uomini tedeschi, ma gli afferrò colle braccia del suo
odio fiero, e li seppellì nei suoi sepolcri. Mentre tuttavia
era in Roma, l’Imperatore aveva infeudato Spoleto e
Camerino a Pandolfo «testa di ferro», duca di Capua:
per tal guisa, ad un vassallo devoto affidava le terre più
belle dell’Italia di mezzo e di quella meridionale, e gli
lasciava l’incarico di guerreggiare contro a’ Bizantini.
Ottone celebrava a Ravenna, insieme con papa Giovanni,
le feste di Pasqua dell’anno 967, ed in un Concilio
restituiva alla Chiesa quella città, col suo territorio e
con altri patrimonî‍[466]. Dipoi faceva venire in Italia il
suo figliuolo per farne sicuri i diritti di successione, e

per rendere di ragione ereditaria il reame d’Italia e
l’Impero.




Ottone II giunse a Roma col padre suo addì 24 di
Dicembre; presso alla terza colonna miliare furono
ricevuti con accoglienze festose, e, nel giorno di Natale,
il giovine Re conseguì la corona imperiale dalle mani
di Giovanni XIII‍[467]. Le idee che ispiravano il padre
suo, accesero la mente e il petto di quel ragazzo quattordicenne,
il quale, di repente, era sbalzato in Roma,
nel bel mezzo dei monumenti della storia universale, con
dignità di Cesare. Meta del pensiero politico di Ottone
si era la restaurazione dell’Impero romano occidentale;
modi di giungervi dovevano essere la soggezione di
Roma e del Papato, la cacciata dei Greci e degli Arabi
dall’Italia, la unificazione di questa terra divisa. Eziandio
con Bisanzio si voleva annodar legami, come più
in antico avevane coltivato desiderio Carlomagno; ed
Ottone I bramava ornare di splendore la sua giovine dinastia,
avvincendola con rapporti di parentela alla corte
greca. Ma l’Imperatore bizantino mirava con occhio di
gelosia la rinnovazione dell’Impero d’Occidente, cui egli
non prestava riconoscimento, e vedeva di mal animo
la potenza del tedesco Ottone (la quale cresceva anche
in Italia), e cui i Principi di Benevento e di Capua obbedivano

come si conveniva a vassalli; perciò i figli fuggitivi
di Berengario trovavano presso al Greco protezione,
onde agevolmente potevano essi accendere un incendio di
guerra dalle Calabrie, parimente come un tempo aveva
fatto il pretendente Adelchi. Ora Ottone spediva a Niceforo
Foca un’ambasceria, affine di conchiudere pace,
e di ottenere pel suo figliuolo in isposa la figlia di
Romano II. Legato di Ottone fu l’uomo più arguto
che vivesse in Italia a quel tempo, Liudprando, cortigiano
e adulatore, che, uno dopo l’altro, aveva servito a
Ugo, a Berengario, ad Ottone, e che era, da dopo l’anno
962, vescovo di Cremona. La sua scienza non comune
del greco, il suo ingegno, la vivacità del suo spirito, la
sua maestria di arti cortigianesche, lo rendevano capace
di sostenere la più difficile di tutte le ambascerie che
allora occorressero. Liudprando indirisse ad Ottone una
relazione particolareggiata della sua missione, ed oggidì
ancora noi la leggiamo come una delle scritture più attrattive
di quell’età, avvegnachè essa, con vivezza di
vedute, offra un quadro della corte bizantina, il quale,
sebbene abbastanza spesso sia dipinto con mente maligna,
riesce tuttavia pregevole altamente‍[468]. A quella
relazione ci riferiamo in quanto essa concerne le cose di
Roma e dei Romani.




Liudprando giungeva nella città capitale dell’Oriente

addì 4 di Giugno 968, e dopo qualche attendere
aveva udienza da Niceforo Foca, glorioso conquistatore
di Creta. Il vano uomo di corte si vide condotto innanzi
ad un eroe dall’apparenza semplice e ruvida, che si
degnò a stento di concedergli qualche parola; del trattamento
sprezzante che ne ricevette Liudprando si
vendicò, sbozzandone il ritratto di un mostro. L’Imperatore
gli disse: «Avremmo bramato di accoglierti con
isplendore e con generosità; ma l’empietà del signor
tuo ce lo vieta; con invasione ostile egli s’è strappato
Roma; contro dritto e contro dovere egli ha fatto morire
Berengario e Adalberto; ha ucciso, acciecato e
bandito i Romani, e s’è preteso di soggiogare con
ferro e con fuoco le città del nostro Impero‍[469]». Il
Vescovo, che non si perdeva di leggieri nell’imbarazzo,
contrappose a quelle accuse la risposta, che Roma
era stata liberata dalla signoria di femmine invereconde
e di aristocratici temerarî, e confortò i Greci
affermando, essere bensì vero che i Romani erano stati
decapitati, strangolati, acciecati e mandati in esilio, ma
che queste esecuzioni avevano colpito dei ribelli spergiuri,
e che s’erano compiute a tenore delle leggi degli Imperatori
di Roma, di Giustiniano, di Valentiniano, di
Teodosio e di altri Cesari. Nel progresso dei suoi negoziati
protestava, che Ottone aveva restituito alla
Chiesa romana tutti i possedimenti di questa, e che al
Papa avea ceduto tutti i beni ecclesiastici esistenti nel

suo Impero; e su di ciò riferivasi alla donazione di
Costantino, che allora era tenuta in conto di genuina.
L’orgoglio del greco Imperatore, la sua persona solennemente
chiusa nell’aureola tradizionale, i diritti antiquati
della legittimità sopra di Roma e d’Italia, lo sprezzo
pei Barbari, la pompa ceremoniale pesante e di forme
teatrali che era usata nella corte, tutto ciò rende l’argomento
della relazione dilettevole a considerare, e fa parere
meravigliosa la destrezza con cui Liudprando sapeva
cavarsi d’impaccio: però noi abbiamo dei dubbi che egli
veramente usasse di tutta quell’ardita franchezza onde
si die’ vanto nella sua scrittura. Come, un tempo, Basilio
aveva rifiutato a Lodovico II il titolo d’imperatore, parimente
faceva anche adesso Niceforo, il quale pretendeva
che Ottone fosse appellato soltanto col nome di «Riga».
Il Greco teneva sè pur sempre in conto di solo imperatore
romano, e Liudprando era messo in non lieve temenza
allorquando giungeva a Bisanzio una lettera di
Giovanni XIII, la quale, fosse audacia o ignoranza, era
fregiata colla soprascritta: «all’Imperatore dei Greci.»
Mentre sedevano un dì alla mensa, cui Niceforo, sempre
con aria di sprezzo mantenuta ad ostentazione, aveva
fatto grazia di invitare il messaggiero di Ottone, il Principe
gli rimproverava che coloro, i quali in Italia allora
si nominavano romani, altro non erano che barbari, ossiano
longobardi. I veri Romani, gli rispondeva allora il
Longobardo, derivano da Romolo fratricida e da una
gente di predoni; ma noi altri, Longobardi, Sassoni,
Franchi, Lorenesi, Bavari, Svevi, Borgognoni, disprezziamo
i Romani siffattamente, che se vogliamo far
grave onta ai nemici nostri, semplicemente gli appelliamo

«romani», avvegnaddio con questo solo nome
comprendiamo tutto ciò che v’ha di ignobile, di vile,
di avaro, di scostumato e di mendace‍[470]. Sorridevano
a quelle parole i Greci, perchè odiavan Roma caduta;
e poichè sperare non potevano di torla dalle mani dei
Barbari, dichiaravano all’ambasciatore che Costantino
aveva condotto con sè a Bisanzio il senato ed i cavalieri
romani, e che in Roma non aveva lasciato altro che la
feccia della plebaglia.




Allorchè poi Liudprando ebbe chiesto la mano di
Teofania per il figliuolo di Ottone, gli fu risposto:
Rendete ciò che per diritto è nostro, ed avrete ciò che
bramate; restituiteci Ravenna e Roma e tutte le terre
che di lì si stendono fino alle nostre province: se poi
il signor tuo vuol conchiudere alleanza senza parentela,
renda a Roma la libertà. E, obbiettando il Longobardo
che Ottone aveva reso la Chiesa più ricca di quello che
stata era un tempo, laddove Bisanzio non restituiva i
patrimonî incamerati, il ministro imperiale gli rispondeva
ghignando: farebbelo l’Imperatore, non appena che
potesse governare Roma e il Vescovado di Roma a suo

talento‍[471]. Liudprando non giunse al suo intento; il
Vescovo vanaglorioso non ebbe dai Greci astuti che beffe
e mali tratti; e, dopo innumerevoli dispiaceri, che egli
descrisse con arguzia più briosa di quella che avesse usato
a sopportarli, fu lieto di partirsi di Bisanzio sulla fine
dell’anno 968.




Non seguiremo Ottone nei suoi viaggi in Italia:
lo troviamo ora nelle Calabrie, ora a Ravenna, ora a
Pavia; indi, nel Natale del 970, a Roma. La Città sopportava
adesso il giogo imperiale senza contrarietà, e,
duranti alcuni anni che successero all’orribile giudizio di
sangue di cui dicemmo, la sua storia non registra avvenimento
di sorta. Però, degno è di nota un Diploma di
Giovanni XIII, che concerne una celebre città del Lazio.
L’antichissima Preneste, distante ventiquattro miglia da
Roma, donde ad occhio nudo si scorge disegnarsi sull’azzurra
pendice dei monti, serbava allora tuttavia il
suo nome e le ruine della magnificenza antica‍[472]. Leggende
di poeti e fatti della storia decoravano di grande
splendore la vecchia città dei Siculi. Ivi il giovane Mario
s’era ucciso gettandosi sulla punta della sua spada;

Silla aveva ridotto la città in ruina sopra i cadaveri
dei suoi abitatori e dipoi v’avea edificato lo splendido
tempio della Fortuna; di lì Fulvia aveva scagliato disfida
ad Ottaviano, e in compagnia di lei era stata Livia,
primamente nemica, indi sposa dell’Augusto. Un tempo
l’aria balsamica di Preneste era stata medicina alle dissolutezze
di Tiberio; gli Imperatori, i poeti (che fanno
tutti la corte alla fortuna), Ovidio, Orazio, Virgilio avevano
amato dilettamente quella città, coronata di allori
e sacra alla felicità. Nell’epoca della barbarie era decaduta;
i suoi templi, le sue basiliche, i suoi teatri erano
crollati, o duravano ruinosi, e, come in Roma, i ruderi
ammonticchiati seppellivano le bellissime opere di tre
epoche dell’antichità‍[473]. Preneste era diventato uno dei
sette vescovati suffraganei di Roma, sotto la protezione
del santo giovine Agapito, che ivi aveva sofferto martirio
addì 28 di Agosto dell’anno 274, e che oggidì ancora
è venerato da patrono della città in quel duomo costruito
sulle reliquie del tempio della Fortuna. Giovanni
adesso, nel Novembre del 970, dava la città, a
titolo di enfiteusi, a Stefania senatrice; per un censo
annuo di dieci solidi d’oro, Preneste doveva appartenere

a lei, ai figli e ai nipoti suoi; indi tornar doveva
alla Chiesa. Il documento ci offre un esempio delle infeudazioni,
che a quella età erano usate nel territorio
romano‍[474].




Più tardi troveremo ancora i nepoti di Stefania
nel possedimento di Palestrina, e colla storia del secolo
undecimo avremo a farvi ritorno ancora più spesso, per
motivo delle guerre di famiglia.



§ 2.
Teofania sposa Ottone II in Roma. — Benedetto VI,
papa nel 973. — Muore Ottone il grande. — Commovimenti
in Roma. — La famiglia dei Crescenzî. — I Caballi marmorei. — Soprannomi
romani a questo tempo. — Crescenzio de
Theodora. — Cade Benedetto VI. — Esaltamento di Ferruccio,
con nome di Bonifacio VII. — Repente fuga di lui. — Oscura
fine di Crescenzio.



Ciò che Ottone imperatore non avea ottenuto da
Niceforo conseguiva egli dal suo successore. Giusto un
anno dopo che era partito con vergogna di Bisanzio, il
maligno Liudprando poteva allietarsi alla notizia che il

valoroso Greco era caduto sotto i colpi di pugnali assassini.
Giovanni Zimisce, che aveva guidato gli uccisori
dentro al palazzo, saliva al trono di Bisanzio nel
giorno di Natale dell’anno 969; con amiche cortesie
accoglieva l’ambasceria che Ottone gli mandava a fargli
sue gratulazioni; e la figlia di Romano il giovane veniva
fidanzata ad Ottone II. Nella sua giovinezza, questa
Principessa era sopravvissuta alle tragedie orribili che
avevano funestato le sue case paterne; aveva veduto
il padre morire di un veleno che la madre di lei gli
aveva mesciuto; aveva veduto passare la madre fra le
braccia di Niceforo, e di queste in quelle dell’assassino
di lui, Zimisce, il quale allora si era pigliata la corona
sozza di sangue, e aveva relegato la sua druda in una
solitudine. Teofania, sospirando, aveva detto addio alle
spiagge del Bosforo; di gran cuore si allontanava ella
dai delitti di Bisanzio, ma, avvezza al lusso, alla lingua
ed alle arti culte dell’Oriente, partiva con animo dubbioso
per il Settentrione, ove andava a condurre sua
vita in mezzo ai ferrei uomini di guerra della Sassonia,
in città cui il clima e la manchevole cultura davano
impronta di barbarie.




La sposa imperiale veniva coll’accompagnatura di
Gerone, arcivescovo di Colonia, di due Vescovi e di
Conti e Duchi molti; scendeva a terra nelle Puglie, e,
addì 14 di Aprile dell’anno 972, entrava in Roma, dove
l’imperatore e il suo fidanzato la accoglievano con grandissima
allegrezza. Il giovine Cesare toccava i diciassette
anni d’età; aveva aspetto di adolescente, ma persona
piena di eleganza; era educato elettamente, e chiudeva
in petto spiriti arditi e bell’ingegno; in corpicciuolo

minuto albergava anima di eroe‍[475]: la giovine sposa
era donna arguta e leggiadra. I Romani miravano con
occhio curioso quella coppia, alle cui mani l’eroe Ottone,
che andava invecchiando, affidava adesso l’avvenire dell’Impero
e della Città. Addì 14 di Aprile Giovanni XIII
coronò Teofania a imperatrice, e in pari tempo ne benedì
le nozze, innanzi ad un’assemblea di maggiorenti di
Germania, d’Italia e di Roma: indi si celebrarono feste
splendidissime‍[476]. Mentre adesso, per la prima volta,
un Imperatore dell’Occidente sposava una Principessa
bizantina, sembrava che si pacificasse l’odio dell’Oriente
contro al Settentrione; ma il vanitoso splendore di quegli
sponsali non recò alcun profitto vero: frutto ne fu
un fanciullo di portentosa natura, il quale amò tutto ciò
che sapeva di greco e di romano con passione quasi
d’infermo, si vestì del fasto brillante della terra materna,
vi dimenticò il suo proprio paese paterno, e giovane si
buttò al malaticcio, e giovane morì. Come le feste nuziali
ebbero avuto fine, la famiglia imperiale abbandonò
Roma, per tornare ad Alemagna: tosto dopo moriva
Giovanni XIII, nel giorno 6 Settembre del 972‍[477].




Ebbe a successore Benedetto VI, figlio di Ildebrando
monaco di origine germanica, divenuto poi romano:
il nuovo Papa era stato primamente diacono nella Regione

ottava, che non è più denotata col nome di Forum
Romanum, ma con quello di sub Capitolio. A cagione
della lontananza degli Imperatori la sua confermazione
sofferse ritardo, laonde fu ordinato soltanto ai 19 di Gennaio
dell’anno 973‍[478]. L’esaltamento di lui aveva cagionato
divisioni, chè, ad onta della perdita del loro diritto
elettivo, i Romani continuavano a levare dei candidati
al pontificato. La fazione imperiale aveva proposto Benedetto,
ma il partito nazionale aveva votato fin d’allora
per Franco, figliuolo di Ferruccio; tuttavia Benedetto
VI diventò papa, perocchè la temenza del braccio
poderoso del vecchio Imperatore tenesse in freno Roma
finchè egli visse. Sennonchè, il grande Principe moriva
addì 7 di Maggio dell’anno 973, dopo di aver reso
la Germania signora di Europa; allora immantinente
i Romani cospiravano contro il Papa, e s’affrettavano
di porre il loro candidato in vece sua. La giovinezza
di Ottone II, la sua presenza in Germania (dov’eragli
necessario di farsi prima forte nella signoria), financo
le promesse dei capitani bizantini che erano nell’Italia
meridionale, davano ai Romani coraggio. Sembrava
adesso essere venuto per loro il momento di recuperare i
diritti antichi, massime forse di conseguire nuovamente
libertà dalla soggezione straniera.









Alla testa dei parteggianti nazionali era allora la
potente famiglia dei Crescenzî. Similmente come gli
antenati di Alberico gli avi di questi romani si celano
nell’oscurità; peraltro romani di antica stirpe eran dessi,
chè il nome Crescenzio e Crescente s’ode già al tempo
degli Imperatori, sebbene di poco innanzi al secolo terzo.
Per la prima volta in un Placito di Lodovico III,
nell’anno 901, fu citato il nome di un Crescenzio; indi
questo stesso nome rilevammo all’età del grande Alberico;
vedemmo poi Crescenzio «dal cavallo marmoreo»
intervenire nel Sinodo di Novembre, al tempo di
Ottone I; e nei libri di Farfa trovammo registrato che
Teodoranda, figlia di quell’uomo, aveva sposato Benedetto,
nipote di Giovanni XIII: un Giovanni, certamente
figlio del Crescenzio istesso, aveva capitanato il
moto di reazione dell’anno 966.




Il soprannome a caballo marmoreo è uno dei più
notevoli di Roma. Il cavallo di marmo, onde era attinto,
significava i due cavalli colossali e i loro domatori,
quelle due celebri opere d’arte di Roma imperiale,
le quali allora (al pari delle tre statue dei Costantini che
oggidì stanno nella piazza del Campidoglio) s’erigevano
tuttavia sul Quirinale, innanzi alle terme di Costantino;
e, probabilmente fin da quel tempo, avevan dessi dato
origine alla tradizione strana che trovasi registrata nei
Mirabilia. Gli indotti pellegrini miravano attoniti quei
giganti tutto nudi; e poichè sui loro piedestalli leggevano
scritti i nomi dei più grandi scultori di Atene, questi
nomi riferivano ai domatori stessi di cavalli, e narravano
così: «Un dì vennero a Tiberio imperatore due
giovani filosofi Prassitele e Fidia; li guardò egli e disse

loro meravigliando: Perchè ne andate all’ingiro così
nudi? Ed eglino risposero: Perchè innanzi a noi tutto
è nudo e manifesto, e il mondo teniamo dammen che
nulla; anzi, tutto ciò che nelle tue stanze, nel più cupo
della notte, tu puoi consigliar teco stesso, parola per
parola, a te ripeteremo. Tiberio lor disse: Se lo farete,
darovvi io tutto ciò che possiate chiedere. Ed eglino:
Oro non vogliamo, ma soltanto un monumento. Quando
dunque al dì seguente gli ebbero veramente svelato i suoi
più riposti pensieri egli fece fare ad essi la loro «Memoria»,
cioè i corsieri nudi che percuotono colla zampa
il suolo, simboli dei dominatori potenti del mondo: però,
verrà un Re poderoso che monterà in groppa ai corsieri,
ossia che domerà la forza dei Principi del mondo. E inoltre
fece fare gli uomini mezzo nudi che stanno presso ai
cavalli con braccia alzate e con pugni stretti, avvegnaddio
narrino quel che ha da venire, e come eglino stessi
sono nudi, così anche tutte le scienze innanzi a loro
sono aperte. La donna cinta dal serpente, che ivi siede
e tiene a sè davanti una coppa, significa la Chiesa che
da molte scritture è circondata; ma niuno può comprendere
il senso di quelle se prima non siasi bagnato
nella coppa.» Quest’è la leggenda poetica dei Caballi
marmorei, laonde sembra che allora, vicino ai
domatori dei cavalli, fosse collocata anche la statua di
una Igea, col serpente che s’abbeverava ad una coppa;
e questo al popolo, con significato arguto e leggiadro,
pareva simbolo della Chiesa‍[479].









Crescenzio dunque, dal luogo di sua dimora, fu chiamato
con quel soprannome; e di esso si fregiarono altri
Romani anche in tempo posteriore‍[480]. Molti ricevevano
appellazione dai loro quartieri, e, poichè questi
spesso si denotavano da’ monumenti, i Romani del secolo
decimo compaiono con siffatti nomi, che bellamente
suonano al nostro orecchio e invaghiscono la nostra
fantasia, poichè ne richiamano ricordanza delle opere
artistiche di Roma antica, la cui notizia talvolta è associata
soltanto a queste nominazioni di uomini romani.
Così incontriamo: Romano e Gregorio a Campo Martio,
Giovanni de Campo Rotundo, Sergio de Palatio, Benedetto
a Macello sub Tempio Marcelli (dal mercato di vettovaglie
che era posto sotto al teatro di Marcello), Duranto
a Via Lata, Ildebrando a Septem Viis, Graziano a
Balneo Micino (dal piccolo bagno oppure dal bagno di
Micino), Giovanni a sancto Angelo, Franco a sancto Eustachio,

Riccardo a sancto Petro in Vincula, Pietro de
Cannapara, Bonizo de Colossus, Andrea de Petro, che era
appellato dal vicoletto del Colosseo‍[481]. Da cosiffatti soprannomi
ebbero qua e là origine vere nominazioni famigliari
di case nobili, per esempio di Santo Eustachio
o Santo Stazio; ma il popolo chiamava omai alcune
persone altresì da loro attributi o qualità, onde ne sorgevano
poi dei veri nomi proprî. Di questa guisa troviamo:
Crescenzio Cinquedenti, Adriano Collotorto, Benedetto
Boccapecora, Giovanni Centoporci, Leone Cortabraca‍[482].
Parimenti, durava il consueto modo di denotare
il figlio dal nome del padre o da quello della madre,
di maniera che, per esempio, v’avevano: Stefano de
Imiza, Leone de Calo Johannes, Azone de Orlando, Benedetto
de Abbatissa, Giovanni de Presbytero, Crescenzio
de Theodora.




Nel secolo decimo, il nome di Crescenzio era ormai
sì frequente, come quelli femminili di Stefania, di Teodora,

di Marozia‍[483]. Mentre l’uno era detto «dal cavallo
marmoreo», erano chiamati gli altri: de Bonizo,
de Roizo, de Duranti, Raynerii, Crescenzio Cannulus,
Crescenzio Stelluto, sub Janiculo, de Polla ossia Musca
Pullo, de Flumine, de Imperio, a Puteo de Proba (dal pozzo
di Proba) e Squassa Casata (dalla casa crollata)‍[484].
È cosa assai contraria a probabilità, che Crescenzio «dal
cavallo di marmo» fosse la stessa persona di Crescenzio
de Theodora, come ora s’appellava il capo dei ribelli
romani. Nella Cronica di Farfa, questi soprannomi
non vanno fra loro confusi; ivi si parla soltanto
di Crescenzio a Caballo marmoreo, ma il capo dei Romani
sollevati contro a Benedetto altrove è appellato
soltanto Crescenzio de Theodora, ed, a quel tempo,
chi scriveva si atteneva con grande precisione a
siffatti soprannomi. Gli è altresì un ozioso studio di
fantasia voler cercare in quella Teodora la famosa Senatrice
dello stesso nome, e di dare Giovanni X per padre
a Crescenzio figlio di lei: nessun documento infatti ne
fa parola. Però, ad un’illustre stirpe patrizia apparteneva
egli, e senza dubbio discendeva da quel Crescenzio,

di cui femmo cenno fra i grandi del tempo di Lodovico III.
Era famiglia che possedeva ricchi beni nella Sabina, e,
già nell’anno 967, viene detto che Crescenzio era conte
e rettore del territorio Sabinate‍[485].




Crescenzio, o in forma abbreviata, Cencio de Theodora,
destò in Roma una rivolta; i Romani s’impadronirono
di Benedetto VI, lo gettarono in castel Sant’Angelo,
e quivi lo strangolarono nel Luglio del 974,
mentre alla cattedra di Pietro elevavano un diacono,
figlio di Ferruccio, con nome di Bonifacio VII‍[486]. Il

Papa immesso con quest’opera violenta, è detto uomo
romano, ma ignota ne è la stirpe. Poichè egli aveva
eziandio soprannome di Franco, lo si volle far discendere
dalla famiglia così chiamata, che forse era d’origine
franca, ed in documenti del secolo decimo viene nominata
frequenti volte‍[487]. Bonifacio si fece sgabello del corpo
vivo o agonizzante di Benedetto, e salì al trono pontificio.
I suoi contemporanei lo dipingono siccome un
«mostro», e dicono che egli si coperse del sangue del
suo predecessore‍[488]. Sventuratamente, gli avvenimenti

di Roma ci sono fatti conoscere soltanto dalle scarsissime
notizie di secoli posteriori; e appena ci vien dato
l’annuncio dell’esaltamento di Bonifacio, che udiamo anche
della sua fuga. Balzato del trono dopo un mese e dodici
giorni, egli insaccava il tesoro della Chiesa, e andava
a Costantinopoli, dove, alla paro di altri pretendenti,
trovava ricovero. Questo suo luogo di rifugio fa credere
che la elevazione di lui al pontificato si fosse associata ad
un intendimento politico di Bisanzio, il quale, propriamente
allora, cercava di soppiantare l’influenza tedesca
anche in Salerno: e la cacciata dell’Antipapa non poteva
essere altro che opera del partito tedesco, il quale
trionfava nuovamente in Roma, e il cui capo, nel mezzogiorno,
era pur sempre il valoroso Pandolfo «testa
di ferro»‍[489].




Anche Crescenzio de Theodora scompare dalla scena
della storia. Sembra che egli non l’abbia fatta da patrizio;
dopo che il partito avversario ebbe vinto, egli
visse tranquillo in Roma stessa. Infatti, nell’anno 977,
un documento dice che Crescenzio, illustrissimo uomo,
appellato de Theodora, è pacifico fittavolo di un castello
in prossimità di Velletri‍[490]. Un’altra scrittura
dei 15 di Ottobre 989, si riferisce a lui, che era già
morto, e lo chiama Console e Duce d’altro tempo, sposo

dell’illustre Sergia, e padre di Giovanni e di Crescenzio‍[491].
Finalmente, e ciò s’acconcia all’indole di quell’età,
crediamo di ravvisarlo monaco in una cella del convento
di santo Alessio, dove passò alcuni anni supplicando
dai Santi «il perdono delle sue scelleraggini», fino
a che morì addì 7 di Luglio 984. «Qui riposa», dice
un epitaffio di quella chiesa, «l’insigne Crescenzio,
esimio cittadino romano e duca magno; da grandi genitori
ebbe nascimento, egli, prole grande ed egregia;
Giovanni padre e Teodora madre dettero a lui splendore.
Cristo, amorevole salvatore delle anime, a sè lo avvinse,
così che in pia e lunga lassitudine d’ogni speranza
terrena, rinunciò al mondo, si prostrò sulla soglia del
santo martire Bonifacio, e, vestito abito monacale, quivi
si die’ in braccio al Signore. Con donativi e con dovizia
di terre arricchì questo tempio. O tu che leggi, prega
per lui, affinchè consegua finalmente venia delle sue
scelleratezze. Morì nel giorno 7 di Luglio l’anno dell’incarnazione
del Signore 984»‍[492].








§ 3.
Benedetto VII, papa nel 974. — Promuove la riforma
di Cluny. — Restaura chiese e conventi. — Monastero
dei santi Bonifacio e Alessio sull’Aventino. — Leggenda di
sant’Alessio. — Spedizione di Ottone II in Italia. — Viene
a Roma nella Pasqua dell’anno 981. — Sua sfortunata impresa
nelle Calabrie. — Giovanni XIV è fatto papa. — Ottone
II muore in Roma ai 7 Dicembre 983. — Sepolcro di
lui in san Pietro.



Dopo la fuga di Bonifacio, la elezione pontificia diventò
difficile; un sant’uomo, Majolo di Cluny, cui Ottone
II offerse la tiara, la rifiutò; finalmente, Benedetto
VII, fin a quell’ora vescovo di Sutri, fu fatto papa
nell’Ottobre dell’anno 974. Vien detto, ma non se ne
può dar prova, che egli fosse nipote e discendente di

Alberico‍[493]. Il novello Pontefice condannava in un
Concilio il reo Bonifacio, e dava per tal guisa incominciamento
ad un governo di valente energia. Nove anni
si mantenne in quello, quantunque Ottone ne restasse
più di cinque lontano d’Italia; laonde convien dire che il
partito avverso fosse tenuto sotto il morso della fazione
tedesca; ad ogni modo, oscurità ci nasconde in che condizioni
fossero allora le cose‍[494].




Silenzio ricopre anche i fatti di Benedetto VII; sappiamo
soltanto che egli favorì zelantemente la riforma
di Cluny, e diede opera alla restaurazione di chiese e di
conventi. Nel chiostro dell’abazia di santa Scolastica a
Subiaco una pietra, segnata con rilievo di rozzi caratteri,
serba tuttavia un’iscrizione, la quale dice che questo
Papa, ai 4 Dicembre del 981, consecrò la nuova
chiesa del convento‍[495]. Rinnovava egli eziandio il monastero

dei santi Bonifacio ed Alessio sul monte Aventino,
che in quell’età diventò il più illustre di Roma.
Sebbene da secoli la Città fosse zeppa di conventi, questi
non avevano raggiunto la importanza ottenuta dalle
Abazie d’Italia, di Germania e di Francia. In antico il
monastero fondato da Gregorio I sul Celio era stato
insigne quale seminario dei missionarî di Inghilterra;
e quella veneranda Abazia dei santi Andrea e Gregorio
durava tuttavia in vita, mentre altre molte erano perite:
rilevammo già le cure che Alberico aveva rivolto alla
loro restaurazione. Adesso, alla fine del secolo decimo,
principiava a fiorire il convento di san Bonifacio sull’Aventino,
e tosto diventava istituto delle missioni
per i paesi Slavi.




Antica era la chiesa di quel Santo, avvegnachè
narri la tradizione che Eufemiano, a’ tempi di Onorio
imperatore, cedesse per la sua edificazione i palazzi
che in quel luogo possedeva. Figlio di quel Senatore, era
stato Alessio eroe di una fra le più belle leggende che
mettano in pregio l’abnegazione cristiana. Il giovinetto
illustre disertava le sale splendenti di luce dei
doppieri e affollate di ospiti convitati alle sue nozze:
invece di stringere fra le braccia la sposa, le rivolgeva
un umile predicozzo, in cui dimostrava la vanità di
tutte le umane cose; indi, coperto di un manto modesto,
pellegrinava ai più remoti deserti della terra. Dopo
molti anni tornava, pari ad Ulisse, accattando; senza
esser conosciuto per chi era si accovacciava sotto la scala
delle sue case paterne, dalla quale saliva e scendeva
la caterva dei famigli beffeggiatori. Ivi accovacciato viveva
sedici anni, trattato e cibato come un cane, e alla

fine vi moriva sempre tacendo, da vero eroe; ma una
scrittura, in cui narrava i casi della sua vita, e che
teneva serrata nella mano irrigidita dalla morte, svelava
chi fosse, e un coro di voci angeliche facevano manifesta
la grandezza sua e la sua origine. Il morto figliuolo
del Senatore fu tratto fuori dal suo coviglio di sotto alla
scala, e coll’accorrenza di tutta Roma fu sepolto splendidamente
in san Pietro per opera del Papa e dell’Imperatore‍[496].
Più tardi lo si associò, come santo, a Bonifacio;
ma soltanto dopo la fine del secolo decimo i
due nomi andarono uniti, avvegnaddio, in epitaffî del
tempo di Benedetto VII, non si trovi che il solo titolo
di Bonifacio. Probabile è che un convento già esistesse
presso alla chiesa antica (era una diaconia); ambidue
però decaddero, finchè quel Papa, nell’anno 977, ne li
cedette a Sergio metropolita greco. Fuggente dagli Arabi,
questi era venuto dal suo vescovato di Damasco a
Roma; fondava adesso il convento di san Bonifacio e ne
diventava primo abate. Quantunque il monastero serbasse
la regola di Benedetto, tuttavia vivevano in esso

anche dei frati basiliani in unione ai latini; e può darsi
che Sergio preferisse questa chiesa ad ogni altra, poichè
era stata fondazione greca: infatti quel luogo appellavasi
Blachernae; oltracciò san Bonifacio stesso aveva trovato
morte in Tarso e, come dicono i loro nomi, greci
erano stati Eufemiano e la moglie sua Aglae e il figliuol
loro Alessio. Qui visse dunque Sergio di Damasco
fino all’anno 981; indi, abate del convento diventò
Leone, e tosto il nuovo chiostro fu ricetto di alcuni
illustri uomini, dei quali avremo ancora opportunità di
discorrere‍[497].




Tuttavolta, Benedetto VII non potè sempre in buona
pace attendere a cure di chiostri e ad ornamento di
chiese. Se possedessimo notizie chiare di quel tempo, lo
vedremmo cimentarsi a lotta contro il partito ostile, e
forse lo vedremmo costretto a fuggire. Ai motivi che
obligavano Ottone II a muovere con una spedizione
su Roma ben si associavano anche querimonie ferventi
del Papa, che lo pregava di liberarlo dalla mano dei
suoi oppressori‍[498]. Ottone veniva in Italia per mandare
a compimento i disegni del suo gran padre; caduto Berengario,
caduti i figli di lui, distribuiti i maggiori Vescovati
e le maggiori Contee dell’Italia superiore fra

gli aderenti della casa di Sassonia, la sola Italia meridionale
offeriva un campo d’imprese al genio che ne
accoglieva l’animo giovanile dell’Imperatore. Infatti,
Roma e Italia tremavano pur sempre di paura dei Saraceni;
quantunque Guglielmo di Provenza avesse distrutto,
nell’anno 972, il covo di quei ladroni a Frassineto,
tuttavolta i loro correligionarî continuavano le
loro scorrerie brigantesche venendo di Sicilia, e disertavano
le Calabrie, dandovi il sacco. Oltracciò, trattavasi
di combattere i Greci che aspiravano a restituire sotto
il proprio dominio Capua e Benevento perdute; volevansi
ridurre le Puglie e le Calabrie sotto allo scettro tedesco;
volevasi finalmente conquistare la Sicilia. Agitato dal
fervido desiderio di condurre a compimento tai degni
propositi Ottone II scendeva nell’autunno dell’anno 980;
celebrava le feste natalizie a Ravenna, dove forse s’incontrava
col Papa; e, non prima della Pasqua del 981,
giungeva a Roma. Con lui erano Adelaide sua madre,
la sua sposa Teofania, Matilde abbadessa di Quedlinburg
sorella sua, Ugo Capeto duca di Francia, re Corrado di
Borgogna, e molti altri Principi e signori‍[499].




Nessun Cronista contemporaneo narra che Ottone
punisse i ribelli dell’anno 974; soltanto in alcune notizie
di tempi posteriori si favoleggia che, a modo di
un Caracalla, traditorescamente raccogliesse a convito
i Romani sulla scalea del san Pietro, e facesse, duranti
le mense, mozzar la testa ad alcuni, ordinando agli altri

che continuassero a banchettare: è una leggenda che,
oggidì ancora, trova luogo qua e colà presso alcuni
Storiografi italiani, i quali, secondo a quella, tessono il
loro racconto‍[500]. Il giovine Imperatore, alla cui collera,
giusto allora, Crescenzio scampava nascondendosi sotto
il saio monastico, lasciava Roma, nel mese di Giugno
o in quello di Luglio, per volgere i suoi passi all’Italia
meridionale: ivi i Greci (Basilio II e Costantino IX,
fratelli di Teofania, dominavano allora sopra Bisanzio)
andavano apprestandosi in arme per respingerlo, e così
parimenti facevano i Saraceni governati da Abul-Kasem
di Palermo. Infausto esito ebbero le battaglie combattute
da Ottone in quelle province, nelle quali l’Impero
orientale, quello occidentale e l’Islamismo, già da
tempo sì lungo, andavano fra loro pugnando. Guadagnata
e riperduta, addì 13 del Luglio 982, la giornata di
Stilo, in cui il fiore della nobiltà di Germania e d’Italia
cadde mietuto sotto la scimitarra dei Saraceni, salvatosi
dalla nave greca, che fuggitivo lo aveva portato
a Rossano, Ottone se ne tornò a Capua‍[501]. I suoi disegni

si sciolsero in fumo, Bisanzio trionfò; e, se avessero
saputo far loro vantaggio della grande vittoria riportata
dall’Islamismo, fors’è che i Greci avrebbero potuto
restaurare i loro Esarchi a Ravenna e riporre i
loro Papi a Roma. I maggiorenti dell’Impero, con
grande mestizia, attorniarono Ottone, nel Giugno dell’anno
983, a Verona, dove s’era bandita una adunanza
universale. Colà il fanciulletto Ottone (III) fu eletto re
di Alemagna e d’Italia; indi l’Imperatore mosse nuovamente
in gran fretta verso l’Italia meridionale, per
provvedere a una nuova campagna; e venne a Roma,
dove la morte di Benedetto VII (che trapassato era nel
Settembre o nell’Ottobre del 983) reclamava la sua
presenza‍[502].









A succeditore del Pontefice Ottone elevò Pietro di
Pavia, cancelliere dell’Impero, che prese nome di Giovanni
XIV; ma l’aveva fatto appena, che egli stesso
infermò e venne in fin di vita. Le angustie degli ultimi
tempi avevano roso il suo animo; la sua fibra non
era costruita di saldo acciaio come quella del padre suo;
la sua anima giovanile s’alzava a volo sull’ale della
fantasia, non su quelle della volontà robusta e calma.
Ottone II parve e sparì, rapidamente come una meteora;
e la breve esistenza di lui e del figliuol suo forma un
contrasto strano nel fondo del quadro in cui si disegna la
vita lunga e gagliarda di Ottone I, che sorpassa quei due
giovani di tutta la sua maschia statura di eroe. Il giovane
Imperatore raccolse in Roma, attorno al suo letto di
morte, gli amici e i compagni; dispensò i suoi tesori
alle chiese, ai poveri, a sua madre, a Matilde sua unica
sorella, e ai suoi guerrieri, che per amore di lui avevano
abbandonato le terre natìe; in presenza dei Vescovi
e dei Cardinali si confessò al Papa addolorato,
ricevette l’assoluzione delle sue peccata, e morì nel
palazzo imperiale presso al san Pietro, addì 7 di Dicembre
del 983, nell’anno vigesimo ottavo di sua età‍[503].




Solo Imperatore di stirpe germanica che morisse in
Roma e che vi fosse tumulato, ebbe sepoltura dal lato

orientale del «paradiso» del san Pietro, a sinistra di
chi v’entra: il suo cadavere fu chiuso in un sarcofago
antico, adorno di figure che rappresentavano un console
e la sua donna. Similmente alle belle colonne dei
templi anche le vecchie urne dei Romani avevano la
sorte di andar per Roma peregrinando; e, parimenti
come esso, imperatore di nazione germanica, s’era ornato
in vita dei titoli e delle forme dell’antichità, così entro
al sarcofago dell’antichità nascondeva sè stesso in
morte. Infisso nella parete, fu collocato sopra la tomba
di Ottone un musaico; raffigurava il Redentore in atto
di benedire, nel mezzo di san Pietro e di san Paolo.
Questo quadro mirabile, che oggidì vedesi nelle grotte
del Vaticano, fitto nel muro, è monumento dell’arte di
allora; la sua fattura, quantunque cattiva, è tuttavia
migliore di quella del tempo di Giovanni VII; l’espressione
della testa del Cristo, adorna di capelli lunghi
e neri, è piena di dignità; difettosi sono il disegno
e i lumeggiamenti, massime nei due Apostoli, uno
dei quali, Pietro, reca in mano un gruppo di tre chiavi.
Fu senza dubbio Teofania che fece comporre il musaico,
e allogarlo sopra l’arca pagana che chiudeva
la salma dello sposo suo. Per un periodo di sette secoli
i pellegrini alemanni poterono sostare, commossi a
pietà, innanzi a quel sepolcro imperiale, monumento
della grandiosa storia della nazione tedesca; ma, finalmente,
la nuova edificazione della basilica, avvenuta
a’ tempi di Paolo V, distrusse la tomba veneranda. Si
estrasse il cadavere dell’Imperatore, presente un notaio,
il quale coi suoi proprî occhi riscontrò esser provato che
corrispondeva alla corporatura minuta di Ottone II. A

lui non fu pur concesso il sarcofago antico, chè questo,
con turpe profanazione, fu abbandonato ai cuochi del
Quirinale perchè lo adoperassero a funzioni vili di serbatoio
d’acqua; e le ceneri dell’Imperatore si deposero
in un’altra arca di marmo, che bruttamente si
coprì di stucco. In questo stato, il suo sepolcro mirasi
ancora oggidì nelle grotte del Vaticano, dove Ottone II
dorme il sonno della morte in vicinanza di Gregorio
V congiunto suo, nella tragica assemblea di Papi
riposanti, simili a mummie, nei loro avelli; colà ei
dorme in mezzo all’ombra fantastica e oscura di quella
catacomba massima del mondo, cui l’uomo di cuore
non traversa senza sentirsi alitare in fronte il fiato della
storia‍[504].








§ 4.
Ferruccio torna a Roma. — Fine orribile di Giovanni
XIV. — Bonifacio VII regge col terrore. — Caduta di lui. — Giovanni
XV, papa nell’anno 985. — Crescenzio s’impadronisce
della podestà di patrizio. — Teofania viene a Roma
come reggente dell’Impero. — Suo atteggiamento imperatorio. — Rimette
la Città a quiete. — Santo Adalberto in Roma.



Accosto alla tomba di Ottone Giovanni XIV poteva
trarre il pronostico della prossima fine anche di
sè. Infatti, i Romani si sentivano adesso liberi del freno
di un Imperatore temuto; erede di questo era un coronato
bambino di tre anni, sotto la tutela di una
femmina, ed esposto al pericolo delle armi di un ambizioso
parente, che in Germania si prendeva titolo di
re; perciò anzi Teofania aveva lasciato in gran fretta
Roma. Si faceva allora sentir viva la richiesta di avere
a papa un uomo romano; e il pretendente del papato
(viveva egli tuttavia) capitava a Roma in tempo massimamente
propizio.




Da più che nove anni il figlio di Ferruccio era
vissuto nel suo esilio di Bisanzio, e sempre, come Sergio
III in antico, aveva inteso i suoi cupidi sguardi al
trono di san Pietro. Aveva contribuito la sua parte a
far conchiudere la lega fra’ Greci e Saraceni, aveva
udito con compiacimento la disfatta dell’Imperatore,
ne aveva sentito con gioia la morte. Ora veniva egli a
Roma; trovava bensì la cattedra di Pietro occupata dal
Vescovo di Pavia, ma i suoi aderenti gli si schieravano
tutti all’intorno; e i suoi tesori, ossia l’oro bizantino,
gli procacciavano amici nuovi. Bonifacio, nella sua partenza

di Bisanzio, ne era stato accompagnato coi migliori
desiderî; Greci gli avevano fatto corteo, e può supporsi
che un patto si fosse conchiuso fra lui e la corte di
Bisanzio: soltanto, che la mancanza dei documenti ci
lascia anche qui all’oscuro, e la storia di Roma ci compare
più confusa che mai.




Presta e orribile fu la fine di Giovanni XIV. Caduto
in potere di Ferruccio, lottò quattro mesi colla fame
nelle segrete del castel Sant’Angelo, finchè morì di quella
tortura, oppure di veleno‍[505]. La rivoluzione dev’essere
accaduta intorno alla Pasqua dell’anno 984; per
conseguenza, la morte di Giovanni avveniva nell’estate
di quello stesso anno. Bonifacio, il quale certo lo aveva
fatto deporre per opera di un Sinodo, non aveva mai cessato
di tenere sè in conto di pontefice legittimo; ed invero,
dopo il suo ritorno, egli contò la sua êra sempre

dall’anno 974‍[506]. Per un periodo di undici mesi
dev’egli aver seduto sulla sedia di san Pietro, ma di
quel tempo nulla ci è noto. La narrazione, per cui di
passaggio vien detto, che egli aveva fatto svellere gli
occhi a Giovanni cardinale, ci dà a sospettare che altri
eccessi ancora di crudeltà commettesse la sua ira, coltivata
con sì lunghi anni di esilio. Però, anch’egli era
diventato uomo straniero fra i Romani, e la sua presta
caduta ci ammaestra che s’era fatto molesto eziandio
al suo partito. Questa fazione non s’inspirava così
tanto a devozione bizantina, quanto a sensi di nazione
romana; era quella che in addietro aveva obbedito a
Crescenzio, e adesso era capitaneggiata dal figliuolo di
lui: laonde sbalzò del trono il tiranno Pontefice, poichè
voleva essa, a tutto profitto di sè, impadronirsi del reggimento
cittadino, or che ne le si offrivano circostanze
tanto fauste di cose. Bonifacio VII morì, non v’ha dubbio,
di violenta morte. Il suo cadavere fu dato in balìa
alle più feroci turpezze, fu trascinato per le vie, e finalmente
gettato innanzi alla statua equestre di Marco Aurelio:
così il monumento di uno fra i più generosi Imperatori
di Roma, servì ripetute volte da patibolo in
tempi di rivolta. Sul mattino successivo alcuni preti o
famigliari del Papa ne raccolsero il corpo, e gli diedero
sepoltura cristiana. Questa fine sortì, nell’estate dell’anno
985, l’ambizione di Bonifacio VII, dopochè egli in

undici anni di tempo aveva sbalzato di seggio due Papi
e fattili morire nel castello di Sant’Angelo‍[507].




In mezzo a condizioni di cose che ci sono ignote
saliva adesso alla cattedra pontificia Giovanni XV, abitatore
del quartiere detto Gallina Alba, che la Notitia
osserva, essere stato situato nella sesta Regione, Alta
Semita‍[508]. Suo padre era Leone prete; la famiglia ci

è sconosciuta, ma dev’essere stata avversa alla casa dei
Crescenzî, e aderente di Germania ossia dell’Impero:
infatti, l’esaltazione di Giovanni XV non potè avvenire
che in onta alla parte nazionale, e quindi per opera della
fazione tedesca. Aveva fama di uomo erudito, e si dice anche
aver compilato dei libri: tanto più fortemente doveva
essergli ostile la zotichezza del clero romano, che
egli disprezzava e da cui era odiato; ed invero Giovanni
cercò di dare le cariche più importanti a’ suoi aderenti
ed a’ suoi congiunti, affine di reprimere la potenza della
nobiltà romana, al cui gremio appartenevano i Cardinali
ed i Giudici della Città‍[509]. Però, dopo il ritorno o
dopo la morte di Bonifacio, Giovanni Crescenzio (che
bene era figliuolo di quel Crescenzio primo onde dicemmo)
aveva tratto a sè il reggimento temporale. Il celebre
uomo romano, che Cronisti di tempi posteriori appellano
col nome di Numentanus (perocchè a lui debba
avere appartenuto il sabinate Numentum, odierna Mentana)

intendeva a rinnovare la potenza di Alberico, e
per alcuni anni gli arrise la sorte di essere signore di
Roma. D’allora in poi lo troviamo a capo della parte
nazionale, ma non, come fu Alberico, rivestito del titolo
di «Principe e Senatore di tutti i Romani.» Non v’è
documento alcuno che lo denoti per tale; soltanto che,
nell’anno 985 dopo la morte di Bonifacio, aveva assunto
titolo di Patricius‍[510]. Tanto poteva osare egli di fare,
perciocchè allora non vi fosse imperatore alcuno; di
quella maniera esprimeva bensì di possedere la podestà
temporale in Roma, ma dimostrava di non tenere sè
stesso in conto di principe independente. Italia non moveva
più sforzo alcuno per far conquista della sua autonomia;
nessun Re indigeno era eletto, nessuno di straniero
si invocava. I Vescovati, divenuti potenti dopo di
Guido e di Lamberto, più potenti ancora per privilegî

dei due Ottoni, parevano quasi altrettanti Stati nello
Stato; reggevano l’equilibrio di contro ai Conti, e nutrivano
sentimenti favorevoli all’Impero, in quello stesso
tempo che nessun animo gagliardo si trovava nemmeno
fra i maggiorenti. Così, morto Ottone II, il paese italico,
privo di qualsiasi forza, si condannava di nuovo al
giogo straniero, poichè tranquillamente continuava a
riverire i diritti di un fanciullo sassone, e a rivolgere i
suoi sguardi alla nazione tedesca, che, per ragione di sua
potenza politica, doveva necessariamente imperare sopra
di questa contrada.




Soltanto l’atteggiamento dei Romani faceva impensierire
la reggente Teofania, e perciò affrettava ella di
muovere a Roma, dove la chiamava il Papa premuto
d’angustie. Venne nell’anno 989 in Italia, e questa terra,
altre volte sì irrequieta, obbedì a lei, donna di Grecia,
in quello stesso momento che l’Impero orientale (stranezza
di caso) era governato dai fratelli suoi, i quali
continuavano a pretendere ai loro diritti di legittimità
sopra Roma e su Italia. Il Patrizio non le chiuse in
faccia le porte di Roma; non si ode che le venisse opposta
contrarietà alcuna; si parla invece solamente dell’obbedienza
che i Romani professavano alla donna, vedova
dell’imperatore e madre del bambino che era destinato
alla corona imperiale. Sennonchè, siffatta soggezione
non si spiega a sufficienza, nemmanco se si accolga
per vero che la parte tedesca fosse in Roma assai forte:
si può chiarire soltanto per ragione di un patto che
Teofania, ancor prima, dovesse aver conchiuso coi Romani
e con Crescenzio, ed in cui avesse investito quest’ultimo
della luogotenenza, con qualità di Patrizio.

Ella reputava che l’Imperium non s’era estinto colla
morte del suo sposo, e teneva per fermo che il dominio su
Roma era retaggio del figliuol suo: donna di elevato intelletto,
dietro cui pareva che s’alzasse, sorreggendola,
l’ombra del grande Ottone, dominava da imperatrice; nè
Roma ardiva più di ricordare quei tempi nei quali i Papi
avevano protestato, sè essere quelli che concedevano l’Imperium.
Il reggimento imperiale di una femmina non
aveva nell’Occidente riscontro di esempî, ma Teofania,
da vera bizantina, si ricordò dei casi di Irene e di Teodora,
e pertanto non volle essere stata in addietro coronata
per mera apparenza. Arditamente si comportò da
Imperatrix, anzi da Imperator; esercitò pienamente la
podestà imperiale così a Ravenna che a Roma; tenne
personalmente dei Placiti, e in suo proprio nome fece
eseguire sentenze giudiziarie‍[511]. Ci è lecito tenere per
fermo che ella facesse giurare i Romani di riverire la
podestà del figliuol suo, e di rispettare tutti i diritti
imperiali a lui riserbati, che ella in suo nome esercitava;

e sotto queste condizioni crediamo che ella confermasse
Crescenzio nel patriziato in qualità di luogotenente.




Celebrò ella le feste di Natale in Roma, ancor prima
di lasciar la Città, nella primavera dell’anno 990. Onorò
la memoria dello sposo suo con elemosine e con messe
mortuarie; e i conforti che un Santo le dava fecero
scorrere con più calma dolcezza le lacrime di lei‍[512]. In
quel tempo infatti trovavasi in Roma Adalberto, vescovo
di Praga, l’uomo che dappoi esercitò influenza grandissima
sul figlio di Teofania. In Adalberto, che più
tardi diventò martire celebre, l’indole vagabonda dell’uomo
slavo si associava al fervore dei Santi romani
de’ tempi passati. Il Cristianesimo, giusto allora, s’era insinuato
fra gli Slavi, e Adalberto fu secondo vescovo di
Praga: costretto a vivere fra i Boemi, sentiva repugnanza
della loro rozzezza di costume, e, invece di dar opera a
diffondere fra loro la civiltà, si struggeva del desiderio
delle terre del mezzogiorno e del sole che le scalda. Contravveniva
alla legge, abbandonando il suo Vescovato
che gli riusciva di peso molesto, e volle peregrinare a
Roma, risoluto di muovere indi anche a Gerusalemme.
Venuto a Roma, Teofania lo regalava di una moneta perchè
gli servisse di viatico; egli la prendeva, la dispensava
fra i poverelli, e moveva a monte Cassino: un’interna
irrequietezza dell’animo e una vocazione che gli parlava
al cuore con molteplici impulsi lo spingevano ad andare
presso il Santo greco, che era allora il più insigne delle

Calabrie. Questo meraviglioso eremita era appellato con
nome Nilo, il più acconcio che potesse portare un uomo
dedito al misticismo; patriarca delle solitudini selvagge,
ei viveva coi suoi pii discepoli nell’Italia meridionale, le
cui province andava percorrendo da apostolo. È soltanto
a stento, che gli uomini dei dì nostri giungono a comprendere
la tempra di nature pari a quella di santo Nilo,
e l’ordine del mondo che li circonda, li trae facilmente
a porle in derisione come altrettante sconciature: solamente
chi studia con calma riflessione l’indole dei tempi
e i varî bisogni di loro riverisce in quei monaci e in
que’ Santi singolari i veri ed efficaci benefattori di una
stirpe barbarica. Nilo andava coperto di una nera pelle
di capra, ispida la barba, a piè e a capo ignudi, e si nutriva
ad ogni due o tre giorni di un tozzo di pane: da
quest’uomo il fuggente Slavo fu accolto con gioia ed
ospitato. Nilo però lo sconsigliava dall’idea di peregrinare
a Gerusalemme, e lo rimandava a Roma presso a
Leone abate di san Bonifacio. In questo convento Adalberto
vestì l’abito monastico intorno alla Pasqua dell’anno
990, e visse alcuni anni. Erane abate Leone il Semplice,
e accanto a lui splendevano per virtù di eloquenza
o di silenzio Giovanni il Savio, Teodosio il Tacito, Giovanni
l’Innocente. Chi intendeva di greco vi trovava
consorzio anche di frati basiliani, Gregorio abate, Giovanni
il Buono, Strato il Semplice. Nel tempo stesso
dunque che Roma risonava dello strepito delle fazioni
quei santi uomini sedevano sui ruderi dell’Aventino, in
vista della piramide di Cestio e di monte Testaccio, e
coltivavano disegni entusiasti di andare a convertire remoti
paesi pagani, o di spargere il loro sangue in servigio

di Cristo. L’ambizione di Crescenzio mirava forse
a eguagliare la gloria degli antichi eroi romani; l’ambizione
di Adalberto si accontentava di raggiungere
l’esemplare degli antichi Martiri romani. Però egli era
costretto di abbandonare i silenzî del chiostro. L’Arcivescovo
di Magonza reclamava ch’ei tornasse, e un Sinodo
romano gli comandava di partire per Praga. Adalberto
lasciò Roma, soffocando i sospiri; tuttavia, appena
s’era egli restituito alla sua selvaggia terra natia, che non
vi potè far nulla; per la seconda volta fuggì di Praga, e
nell’anno 995 ricomparve nel convento di san Bonifacio.









CAPITOLO QUINTO.




§ 1.
Decadimento massimo del Papato. — Invettiva dei
Vescovi di Gallia contro a Roma. — Atteggiamento ostile dei
Sinodi provinciali. — Oscurità delle condizioni di Roma. — Crescenzio
si prende la podestà temporale. — Giovanni XV
fugge. — I Romani lo accolgono nuovamente. — Muore nell’anno
996. — Ottone III eleva Gregorio V al pontificato. — Il
primo Pontefice tedesco. — Il Papato è soggetto all’Impero
germanico. — Ottone III è coronato imperatore addì 21 di
Maggio del 996.



Il Papato mostravasi in quel tempo disceso all’avvilimento
estremo; non soltanto in Roma, ma anche
di fuori, la venerazione alla cattedra di Pietro s’era soffocata
sotto a’ pontificati di uomini carichi di reità. Dimostrazione
notevole ne dà il celebre Sinodo che tenevasi
a Reims nell’anno 991. Arnolfo, arcivescovo di
questa prima metropoli di Francia, l’aveva data traditorescamente
in mano di Carlo duca di Lorena suo zio,
laonde per comandamento di Ugo Capeto, usurpatore del
trono dei Carolingi in Francia, era tratto davanti al giudizio
di Vescovi congregati insieme. Un prete si faceva
a chiedere che la causa fosse sottoposta al giudizio supremo

ecclesiastico, al Papa; ma, a quella proposta, Arnolfo
vescovo di Orleans si levava tutto acceso di sprezzo, e
dava questa descrizione del Papato di Roma: «O Roma
degna di miserazione,» diceva l’oratore, «tu nel silenzio
del passato diffondesti fra i nostri avi il lume dei Padri
ecclesiastici, ma la nostra età presente oscurasti con sì
orrida tenebra, che di essa avranno sentore anche i tempi
futuri. Altra volta di là vennero a noi i Leoni magnifici,
i grandi Gregorî: che dovrò dire di Gelasio e
di Innocenzo, i quali per sapienza ed eloquio superarono
i filosofi tutti del mondo? Ma che cosa a questi tempi
non vedemmo mai? Vedemmo Giovanni, soprannominato
Ottaviano, avvoltolarsi nel lezzo delle passioni, e
congiurare financo contro ad Ottone, che coronato aveva.
Ei fu cacciato, e Leone, un neofito, fu fatto papa.
Ottone imperatore partì di Roma; vi tornò Ottaviano,
ne gettò fuori Leone, mozzò il naso, le dita della destra
e la lingua a Giovanni diacono; con libidine di sangue
trucidò molti ottimati di Roma, e indi a poco morì. In
vece di lui i Romani posero Benedetto grammatico;
non molto andò peraltro, che Leone il neofito, coll’Imperatore
suo, gli mosse contro, lo assediò, lo prese, lo
depose e lo mandò ad Alemagna in eterno esilio. A
Ottone imperatore succedette Ottone pure imperatore, il
quale al nostro tempo eccelse su tutti i Principi per
virtù di arme, di consiglio e di scienza. Ma in Roma,
alla cattedra di Pietro salì un mostro abbominevole,
ancor sozzo del sangue dell’antecessor suo, Bonifacio,
dico, che superò i delitti di tutti i mortali. Discacciato e
condannato da un grande Sinodo, tornò, Ottone morto,
a Roma; precipitò dal culmine massimo della Città un

uomo illustre, Pietro papa, dapprima vescovo di Pavia;
fecelo ad onta di promessi giuramenti, lo depose e lo assassinò,
dopo tormento spaventevole di prigionia. Dove
sta scritto mai che la moltitudine innumerevole dei preti
di Dio, sparsi sull’orbe terrestre, ornati di sapienza e
di meriti, debba essere soggetta a mostri cosiffatti, vitupero
del mondo, privi di qualsiasi scienza divina ed
umana?» E l’animoso oratore chiedeva indi ai Vescovi
raccolti (che ascoltavano, alcuni atterriti, altri contenti,
un discorso tanto insolito a udirsi), chiedeva che
nome dovesse darsi al Papa, il quale in manto di porpora
e d’oro sedeva sulla cattedra di san Pietro. «Se
carità», diceva, «non nutre in cuore, ed è gonfio soltanto
di scienza ampollosa, desso è l’Anticristo che siede
in trono, nel tempio di Dio, e come un dio si pompeggia
agli sguardi della moltitudine. Ma se gli mancano amore
cristiano e scienza nel tempio di Dio non è che un idolo,
da cui veramente debbonsi aspettare responsi, quali potrebbe
pronunciare una muta pietra.» Ed accertava
che in Belgio e in Alemagna buona copia v’era di
Vescovi insigni, al cui giudizio avrebbesi potuto sottoporre
l’affare di Reims, piuttosto che appellarne al foro
spirituale di quella Città, in cui adesso ogni cosa era
venale a chi sapeva comprarla, dove le sentenze erano
misurate a peso d’oro‍[513].









Questa era la orazione catilinaria scagliata contro
al Papato del secolo decimo. I popoli l’ascoltarono e
tacquero. Roma udilla e non ne tremò, avvegnaddio
questo grande istituto avesse piantato radice così salda
nelle necessità degli uomini, che non lo scotevano
quelle condizioni di dissoluzione, le quali avrebbero
mandato a rotoli financo dei reami. Agli inimici interiori,
alla corruttela ecclesiastica che non sapeva più
di modestia, alla nobiltà riottosa della Città, all’Impero,
s’erano consociati anche i Sinodi provinciali.
Da dopo dei Carolingi i Vescovi erano diventati quasi
principi independenti nei loro territorî forniti d’immunità;
lo Stato era riposto in mano di loro, perocchè,
come maggiorenti primi dell’Impero, fossero essi
i guidatori dei negozî politici, e per cultura e per accortezza
diplomatica superassero tutti i baroni temporali.
In quell’età pertanto l’Episcopato combatteva
il Papato con armi formidabili, laonde s’era resa possibile
la vittoria dei Sinodi, anzi la separazione della
Chiesa gallica. Presto però udremo in qual maniera
Roma rispondesse alle accuse di Reims; dipoi, quel
Papato che s’era coperto di tanta onta troveremo novellamente
con Vescovi, con Principi e con Re genuflessi
a’ suoi piedi.




La Storia ecclesiastica, allorchè scrive del pontificato
di Giovanni XV, ha bell’agio d’introdurvi la narrazione

di molte cose degne di nota, come, ad esempio,
della controversia avvenuta per ragione della cattedra
di Reims; ma lo Storico della città di Roma, condannato,
contro voglia, a tacere delle condizioni delle sue
cose interiori, saluta la prossima fine del secolo decimo,
similmente ad un viandante che sta per uscire di un
orrido deserto: e questo tocca quasi la fine colla vita di
quel Papa. Scrittori venuti in tempi più tardi registrano,
all’anno 993, un grande incendio della Città; tuttavia
noi non sappiamo nemmanco se siffatta tradizione
si sorregga a fondamento storico‍[514].




Procelloso fu l’ultimo tempo di Giovanni XV; questo
Papa tornò odiato ai Romani per cagione del suo
nepotismo e della sua avarizia; laonde puossi credere
che, partita Teofania, e finalmente lei morta addì 15
di Giugno dell’anno 991, Crescenzio raccogliesse del
tutto in mano sua le briglie del reggimento cittadino.
Nel secondo Sinodo di Reims, avvenuto nel 995, i Vescovi
francesi si lagnavano, che gli ambasciatori di
loro e di re Ugo fossero stati accolti in modo non degno
da Giovanni XV, a cagione, credevasi, che non
avevano recato donativi a Crescenzio: perciò i legati
sarebbero tornati indietro senza averne avuto risposta,
e i Vescovi con grande stizza dicevano, che in Roma

nessuna persona più otteneva ascolto, se Crescenzio
«tiranno» non accondiscendeva, per mercede d’oro,
ad assolvere od a condannare‍[515]. Giovanni era benanco
costretto, nell’anno 995, a ricoverarsi in Tuscia
presso ad Ugo margravio, e di lì moveva instanza al giovane
Ottone affinchè movesse con un’impresa su Roma.
La novella ch’ei marciava contro ad essi indusse i Romani
a richiamare il Papa nuovamente nella Città; gli
fecero accoglienze onorevoli e con lui si rappattumarono‍[516].
Ma egli non visse tanto da veder venire il liberatore
suo, poichè moriva nel Marzo o nell’Aprile dell’anno
996‍[517].









Con grande apparato di soldatesche e con accompagnatura
di Vescovi e Signori molti il giovine Ottone III
scendeva dalle Alpi nella primavera del 996, e celebrava
le feste di Pasqua a Pavia; colà soltanto udiva della
morte di Giovanni. A Ravenna incontrava alcuni legati
romani recantigli lettere della nobiltà, in cui lo si accertava
che i Romani avevano desiderio della sua venuta;
dicevano porli in imbarazzo la morte del Papa, bramare
di udire quale fosse il voler suo rispetto alla elezione del
Pontefice‍[518]. La paura era operatrice di questa sommessione:
lo stesso Crescenzio non aveva la potenza nè il
genio di Alberico; nel breve tempo in cui, per vero
dire in circostanze meno fauste, resse la patria sua, egli
ha apparenza soltanto di capo di parte, non di principe;
e, se ci fossero state conservate monete pontificie
del suo tempo, fra quelle non ne troveremmo pur una
che fosse fregiata del suo nome‍[519]. Il Patrizio era costretto
a rispettare nel nipote di Ottone I i diritti di

elezione pontificia che quest’ultimo si aveva usurpato;
e quegli, che tuttavia era un ragazzo, disponeva adesso
a capriccio suo della tiara, dappoichè l’avo di lui aveva
ricevuto la corona imperiale dalle mani di un Papa, ragazzo
anch’egli.




Ottone III decise, che il Pontificato sarebbe toccato
a Bruno, cugino e cappellano suo: questo prete era
figliuolo di Ottone, margravio di Verona, e, per via di
Liutgarde sua ava, nipote di Ottone I: aveva dai ventitre
ai ventiquattro anni, ed era fornito di buona cultura
mondana; possedeva insigni doti di mente, animo
severo e risoluto, ma indole focosa, come alla giovinezza
sua si conveniva‍[520]. Concordi gli ottimati tedeschi
e italiani che stavano attorno a lui a Ravenna, Ottone
fece che Villigi di Magonza e Ildebaldo di Worms accompagnassero
il Papa designato a Roma, dove gli fu
fatto orrevole ricevimento. Le apparenze furono salve
per via di una cosiddetta elezione, e, nel dì 3 di Maggio
996, salì alla cattedra di Pietro il primo Pontefice
che scendesse di una pura famiglia tedesca: ebbe
nome di Gregorio V‍[521]. Tale fu dunque la conseguenza
del decadimento profondo del Papato, che un
prete tedesco, per volontà di un tedesco Imperatore,
ricevette la corona pontificia. Causa le più spaventevoli
condizioni delle cose sue, Roma aveva dimostrato che

nessun Papa poteva più esser trascelto degnamente del
suo seno; coloro che nutrivano intendimento del bene,
in Italia, in Francia e in Germania, inneggiarono pertanto
alla esaltazione di Bruno, come ad arra di salute
della Chiesa; l’ordine di Cluny plaudì con gioia all’amico
suo; d’ogni parte sperossi che un Papa di
sangue imperiale avrebbe recato salvamento alla Chiesa,
e l’avrebbe strappata allo scisma ed al precipizio.
Mormorarono soltanto i Romani; infatti anche la sedia
apostolica cascava in mano della casa di Sassonia, e l’Impero
tedesco conseguiva una vittoria che superava tutto
ciò che financo Ottone il grande aveva conseguito; era
un fatto di natura così inudita, che distruggeva ogni
specie di tradizione. Il tedesco Bruno abrogava quella
riprovevole consuetudine, tacitamente elevata a legge,
per cui non altri che uomini romani erano saliti alla
cattedra di Pietro. Ed invero, da dopo di Zaccaria uomo
siro, in duecento cinquant’anni di tempo, due soli
Papi, di quarantasette, non erano stati nativi di Roma
o dello Stato ecclesiastico; di essi l’uno fu Bonifacio
VI, di Tuscia, l’altro Giovanni XIV, pavese. Il
sentimento nazionale dei Romani doveva pertanto risentire
adesso un’offesa acerba; avrebbero eglino preferito
di vedere sul trono pontificio un mostro, purchè soltanto
fosse stato uomo romano, anzichè un santo che fosse
stato sassone. Tuttavolta l’idea del Papato assunse, dopo
di Gregorio V, dimensioni maggiori: si affrancò essa
dalle barriere locali della Città e della sua aristocrazia,
e strinse nuovamente rapporti universali col mondo.
Il grande principio, giusta il quale non si badava a nazione
cui il Papa appartenesse, sgorgava dallo spirito

istesso del Cristianesimo, che allarga l’idea di nazione in
quella di tutta la gente umana. Cotale principio si commisurava
perfettamente al concetto di Capo della Chiesa
universale; a quello il Papato andava debitore, in parte,
del suo dominio mondiale; e quantunque, colla esaltazione
di Bruno, o posteriormente a lui, non venisse
mai eretto ad autorità di legge, pure, dopo qualche interruzione,
si foggiò da sè medesimo per ragione di conseguenze,
perocchè i grandi risultamenti delle cose del
mondo fossero più potenti delle voci dei Romani, i quali
incessantemente chiedevano un Papa di loro gente. Durante
il medio evo, quanto fu lungo, alla cattedra apostolica
salirono uomini romani, italiani, tedeschi, greci,
francesi, inglesi, spagnuoli, fino a che, insieme col termine
della signoria pontificia universale, quel principio
si spense; e la consuetudine, di nuovo eretta tacitamente
a legge, di non levare più alla sedia pontificia chi non
fosse uomo italiano, dimostrò chiaramente che il Papato
s’era rimpicciolito entro ad angusti confini‍[522].




Come il cugino suo fu posto sul trono di pontefice,
Ottone III venne a Roma per prendersi la corona imperiale
dalle mani di lui che aveva eletto a papa. Fu
accolto con grandi solennità nella Città, e coronato in
san Pietro addì 21 Maggio; con ciò ebbe fine la podestà
patrizia di Crescenzio. Dopo tredici anni dacchè
s’era spento il titolo d’imperatore Roma rivide entro le

sue mura un novello Augusto, e, con lui, un Papa nuovo‍[523].
Quegli si struggeva del desiderio di rinnovare
l’Impero di Carlo magno, se non pur quello di Trajano;
questi, accanto a lui, vagheggiava di riformare,
nuovo Gregorio magno, il Papato, e di elevarlo a potere
universale; intendimenti che nell’intimo criterio
si osteggiavano fra sè. Giovani entrambi, poichè l’uno
aveva ventitre anni, l’altro quindici appena, congiunti
di sangue, pieni d’ingegno e belli, quei due
Tedeschi offrivano, dentro della vecchia Roma, uno
spettacolo strano a chi ve li mirava seduti ai culmini
sublimi del potere, cui uomo mortale potesse mai giungere.
I Romani per fermo guardavano di mal occhio
le teste bionde di quei giovanetti sassoni, che erano
venuti a dominare la loro Città, e con essa tutta Cristianità;
nè l’età acerba di quegli stranieri poteva, presso
di loro, accaparrarsi reverenza. Allorchè eglino, Imperatore
e Papa, in quegli splendidi giorni, si saranno trovati
soli e senza alcun testimonio nelle stanze del Laterano,
giovanilmente accesi d’entusiasmo, si saranno
forse gettati l’uno nelle braccia dell’altro, e si avranno
giurato amicizia eterna, e proposto disegni fanatici di
dominare insieme sul mondo, o di portar la felicità in
mezzo alla gente umana. Però il mondo è materia
troppo difficile e poderosa perchè ragazzi di spiriti
bollenti possano maneggiarla: quattro mesi appena
durava il sogno di quegli entusiasmi romani; di lì a tre

anni il Papa giovine e bello non viveva più; di lì a sei
l’Imperatore giovine e bello non viveva più‍[524].



§ 2.
Condanna dei ribelli Romani. — Crescenzio riceve
grazia. — Adalberto è costretto ad abbandonar Roma. — Incontra,
volonteroso, morte di martire. — Ottone III parte
di Roma. — Sollevazione dei Romani. — Mirabile lotta della
Città contro al Papato e all’Impero. — Crescenzio discaccia
Gregorio V. — È scomunicato. — Mutazione di cose in Roma. — Crescenzio
innalza alla sedia pontificia Filagato con nome
di Giovanni XVI.



Addì 25 di Maggio del 997 Ottone e Gregorio raccolsero
in san Pietro un Sinodo delle due nazioni; anche
questo, similmente ad altri Concilî avvenuti in tempi
anteriori, ebbe veri caratteri di corte giudiziaria. Dopochè
s’era fatto papa un uomo della stirpe imperiale
tornava necessario che la Città, avvezza al tumulto, fosse
incatenata dalle forze unite delle due podestà, affinchè
non opponesse contrarietà ai disegni di restaurazione
dell’Impero universale. I Romani ribellatisi, che avevano
discacciato Giovanni XV, furono citati innanzi a quello;

sennonchè la loro sottomissione a questo Papa, che eglino
avevano riaccolto nella Città, e la loro soggezione ai
voleri di Ottone, dalle cui mani ne avevano ricevuto il
successore, resero mite il giudizio. La maestà del giovine
idealista era inaccessibile alla temenza, e non discendeva
ai partiti odiosi che questa consiglia. Neppure un
Romano fu condannato a morte; soltanto alcuni caporioni
del popolo, fra’ quali Crescenzio, furono puniti con
perpetuo esilio. Però, l’animo generoso di Gregorio V,
non assuefatto al regno, ebbe sgomento financo di questo
castigo, e, affine di guadagnarsi Roma colla mitezza,
ottenne dal giovane Imperatore, parimente inchinevole
a perdonanza, che fosse pronunciata assoluzione completa.
Crescenzio prestò giuramento di sudditanza, e
rimase a Roma in qualità di uomo privato; tuttavolta,
se quella trascuraggine, contraria alla ragione politica,
fece onore al cuore di Gregorio e di Ottone, non ne fece
altrettanto al loro intelletto, e abbastanza presto eglino
ne pagarono la pena‍[525].









Un uomo ribelle sfuggì alla sorte di andare esule
in mezzo ai Barbari, ciò che i Romani, ancor nel secolo
decimo, reputavano punizione pari alla morte: quel temuto
destino toccò invece ad un Santo. Adalberto, reclamato
dal Duca di Boemia e dal Vescovo di Magonza,
fu, ancora una volta, costretto di tornare al suo Vescovado;
nè la venerazione fanatica che gli prestava il giovine
Imperatore bastò a salvarlo da quella ordinanza crudele.
Abbandonò egli Roma per sempre nell’estate dell’anno
996; accompagnato da Gaudenzio, fido fratello
suo, e spargendo copiose lagrime, mosse nuovamente i
passi al barbarico settentrione. Però la sua anima non
trovava colà nido di patria, parimenti come nol trovava
Ottone amico suo, di cui, sotto la tonaca monastica, egli
ricopiava in sorprendente guisa l’indole poetica. Entrambi,
il Sassone ed il Boemo, amarono Roma con ardore
profondo e fatale, e tutti e due di quell’amore
morirono. Adalberto odiava il suo Vescovato della barbarica
Praga; e, dopo di aver soggiornato qualche
tempo a Magonza, indi a Tours, venerato dai Principi
come Santo, bramoso di morte si cacciò in mezzo ai
Prussiani feroci; e il destino, che aveva invidiato al
fervido sognatore la sua vita silenziosa sull’Aventino
benedetto di sole, lo condannò a morire martire sulla
costa di Bernstein, attristata di nebbie; ivi perì egli sotto
i colpi di quei Prussiani, «cui è dio il ventre, compagna
fino alla morte l’avarizia»‍[526]. Adalberto trovò

la morte da lui anelata, addì 23 di Aprile del 997: Boleslao,
duca di Polonia, riscattò il suo corpo con pari
peso d’oro, e gli diede sepoltura nel duomo di Gnesen,
dove «l’Apostolo dei Polacchi» ricevette suoi primi
onori di culto; ed oggidì ancora lo si venera in Roma,
non quale missionario dei Prussiani, diventati eretici,
ma dei Polacchi cattolici, perocchè la sua festa si celebri
ancora ad ogni anno nella chiesa di san Stanislao
de’ Polacchi. Memoria di lui si serbò nel convento di
san Bonifazio; il suo esempio accese la fantasia di quei
monaci; e dall’Abazia di monte Aventino, fatta colonia
di martiri, alcuni apostoli audaci si spinsero nelle
terre selvagge degli Slavi. Fra essi splendettero: Gaudenzio,
primo vescovo della chiesa di Gnesen consecrata
al fratel suo; Anastasio, che con cinque altri frati seguì
Adalberto in Boemia, diventò amico e consigliero di
Stefano primo re degli Ungheri, e morì primo arcivescovo
dei Magiari a Kolocza; finalmente Bonifacio,
parente di Ottone III, che nell’anno 996 vestì cocolla
in Roma, e dappoi andò predicando le dottrine del Vangelo
in mezzo ai Prussiani ed ai Russi.




Frattanto, anche Ottone III partiva di Roma, sulla
fine del Maggio. Dopo di avere ivi costituito il suo tribunale,
e pacificato la Città concedendo amnistia, tornava
egli a Germania. Nessuno Storico nota in qual modo egli
tutelasse di contro ai Romani la sicurezza di Gregorio,

che abbandonava a sè solo. A quell’età ignoto era, per
buona ventura, il trovato di eserciti permanenti, coi
quali i Re tenessero città e province avvinte ai loro
ceppi; vi suppliva soltanto la fedeltà dei vassalli, alle
cui mani erano, in pari tempo, affidati gli officî più cospicui,
massime nelle cose di giustizia. Seppure, fin d’allora,
Ottone creasse patrizio un uomo a lui devoto, un
altro ne nominasse prefetto, e del novero di aderenti di
dubbia fede eleggesse i giudici, siffatti provvedimenti
ancor non bastavano. La sua lontananza dava ai Romani
segno di sollevazione: la parte nazionale faceva
un altro tentativo disperato di scuotere il giogo
dei Tedeschi, e i suoi sforzi rivolti a spezzare quelle
sbarre fatali, entro cui il principio del Papato e dell’Impero
teneva serrata la Città, ben si meritano che
ne consideriamo i fatti colla massima sollecitudine.




Dacchè è mondo la ragione individuale combatte
contro il sistema, giacchè il diritto di quella (sebbene
a valore storico sia meno ampio del diritto di questo) è
però più primigenio. Nella vecchia Roma republicana le
lunghe lotte dei plebei contro alla nobiltà mostrano uno
spettacolo degno di ammirazione; furon quelle rivoluzioni
sane e robuste del corpo politico, e da esse ebbe
origine la grandezza di Roma, fino a che si giunse alla
parificazione degli elementi contrarî, e la democrazia
ebbe dato posto all’Impero. Sotto la dominazione dei
Cesari Roma non lottò più, perocchè si fossero cancellati
i contrapposti civici, e tutto si riducesse soltanto a rivolte
di palazzo e di pretoriani. Dopo secoli lunghi troviamo
adesso Roma papale e imperiale nuovamente agitata da
fazioni combattentisi; aristocratici, cittadini, milizie pugnano

continuamente contro Impero e Papato, e a loro
soccorso evocano fuori dei sepolcri dell’antichità, omai
diventati cosa di mito, le ombre di consoli, di tribuni e
di senatori, che durante il medio evo, quanto è lungo,
pajono vagolare per entro a Roma. L’Impero, cui tendono
ad abbattere, non è già il formidabile despotismo dei
Cesari antichi; è un sistema ideale, teocratico. La signoria
territoriale del Papa, cui fanno guerra, parimenti
come l’altro, è un reggimento assai differente da regno
assoluto; è privo di potenza, di energia, di mezzi; tutta la
sua fortezza è riposta in un principio morale che abbraccia
il mondo quant’è vasto. Tuttavolta, gli è per principio
siffatto che Roma videsi condannata eternamente a sagrificare
le sue libertà cittadine e le glorie civili alla
grandezza e all’independenza del suo sacerdote sommo.
La natura che stimola l’uomo a sviluppare le sue forze
entro allo Stato ed alla società; l’ambizione e il desiderio
di gloria, speranze sempre dolci, se anche siano
vane, delle anime energiche, che spronano l’uomo a
conquistarsi luogo eminente, trovavano in Roma contrarietà
acerba di fronte ad uno Stato in cui le forze
terrene erano incatenate senza moto, e non v’avevano
che preti, i quali ottenessero lustro. Per poco che gli
ottimati romani guardassero allo splendore dei Conti
o dei Principi delle altre città italiane, quali erano
Venezia, Milano e Benevento, o per poco che, più tardi,
i cittadini di Roma mirassero alla libertà e alla potenza
della gente loro pari nelle democrazie del settentrione o
del mezzodì, dovevano eglino ad ogni maniera alzar le
pugna contro al cielo o contro al suo vicario, perocchè in
Roma, città sacerdotale, fossero condannati ad eterna

morte di cose politiche e civili: e tanto più acerbamente
dovevano farlo, le quante volte ricordavano ciò che i loro
grandi avi, i Romani antichi, erano stati. Poichè Roma,
per un corso di secoli, ebbe tentato di sostenere il diritto
della sua individualità contro ai grandi sistemi mondiali,
ne ebbero origine i più sorprendenti contrapposti:
gli Imperatori romani di nazione tedesca davano nome
di loro vassalli a paesi ed a Re, ne pacificavano le
controversie, ne ricevevano gli omaggi, disponevano
dei loro diademi; eppure erano costretti di pugnare per
le vie di Roma contro a quegli aristocratici, e, spesso,
la plebe romana gli ebbe assaliti e scacciati con vitupero:
i Papi dettavano leggi al mondo, e Re di terre
remote tremavano ad una sola parola di loro; eppure i
Romani innumerevoli volte li cacciarono fuori della Città,
o schiamazzando li trascinarono prigionieri nelle loro
torri. Sennonchè, in ultima fine, i Romani sventurati
soccombettero sempre sotto alla forza del sistema; ed
innanzi alla rilevanza che questo tiene nella storia del
mondo le loro tragiche lotte e i loro conati assunsero,
spesse volte, sembianza di sogni fantastici e di imprese
avventurose.




Del rimanente, non ci cureremo più oltre di confutare
coloro, che su’ patriotti romani, quai furono Alberico,
Crescenzio e loro seguaci, imprimono il marchio di
tiranni o di rei, per ciò che non porsero servilmente i
polsi in balìa degli Imperatori e dei Papi. Virtù santa
è l’amore di patria, nè può separarsi da quel concetto
sommamente morale dell’uomo, che è la libertà. L’odio
nazionale dei Romani contro agli stranieri, la loro avversione
contro al governo dei preti, diedero spiegazione

in ogni tempo della ragione che gli inspirava, poichè questa
si fondava nella natura vera delle cose. Tuttavia, noi
non vestiremo la persona di un Romano del secolo decimo
coll’abito dei demagoghi greci, nè colla toga di
Bruto o col fantastico mantello di Cola di Rienzo; Crescenzio
fu uomo che non ebbe idee di progresso, nè si
perdette in utopie; ei fu un Romano ardito e amatore
della patria, che visse nell’età massimamente barbarica
della sua Città. La inscrizione funeraria di lui ne celebra
la bellezza del volto, e dice che ebbe decoro di illustri
natali: pari ad Alberico, intese a impadronirsi del potere
temporale, il quale, come affermano ancora i Romani
d’oggidì, è una palla di piombo appesa ai piedi
apostolici del Papa, e dal cielo, dominio che niuno gli
contende, lo strascina giù basso in una regione che a
lui dovrebbe essere affatto ignota.




Crescenzio, coi suoi aderenti, congiurò alla caduta
del Papa tedesco. Il popolo trovava forse motivo a lagnarsi,
che uomini stranieri e imperiti delle leggi romane
amministrassero la giustizia, e a giudici nominassero
persone che non toccavano stipendio dallo
Stato, e perciò erano corruttibili e partigiane. Se nelle
città non romane questo rimprovero rifletteva i Comites
che eleggevano mali giudici, in Roma può darsi che si
mormorasse della parzialità dei Judices dativi, ossia di
cose criminali, i quali punivano molti Romani di carcere,
di confisca e di bando‍[527]. Le rivoluzioni precedenti avevano

reso necessario un governo severo; molti ottimati
romani saranno per certo stati espulsi dai loro officî, in
quello che nelle più alte cariche dell’amministrazione
e da giudici saranno stati messi uomini che parteggiavano
decisamente per l’Impero; Gregorio V medesimo
non fu mondo del rimprovero che dispensasse officî a
prezzo di denaro. Mentre il Papa tedesco si circondava
di gente tedesca e di suoi creati, e deliberava di introdurre
nella impura Roma la vita rigidamente modesta
di Cluny, anzi, ancor meglio, di operarvi una riforma
ecclesiastica, pareva ai Romani che il nuovo ordine di
cose massimamente non fosse che una signoria violenta
di stranieri, degna di odio.




Scoppiò una sollevazione; e il Papa ne ebbe salvamento,
fuggendo a precipizio nel giorno 29 di Settembre
996. Fa meraviglia che Gregorio non avesse reso
a sè sicuro il castello di Sant’Angelo, oppure, se l’avea
fatto, che i suoi partigiani non vi opponessero resistenza:
e sì, quando Ottone era venuto a torsi la corona, aveva
pur dovuto avvenire che si sottraesse alla balìa dei nobili
la sola rocca forte esistente in Roma. Sebbene parecchie
volte fosse capitato in mano degli ottimati romani, il
castello non era però di proprietà privata; monumento
dei più cospicui di Roma, apparteneva anzi allo Stato;

più tardi, i Papi lo tennero in conto di loro speciale
possedimento, a somiglianza della città Leonina, opera
propria di essi, e in tale rispetto lo ebbero i Romani.
Ma poichè, in questo tempo, i Pontefici non avevano
loro residenza in Vaticano, il castel Sant’Angelo non
profittava loro come luogo di rifugio, e nel Laterano,
che non era munito, stavano esposti senza difesa ad
ogni repentino assalimento. Crescenzio si riprese dunque
il castello, e lo empiè di gente d’arme.




Frattanto, l’espulso Gregorio moveva in gran fretta
all’Italia settentrionale, ove aveva già indetto un Concilio
che doveva raccogliersi a Pavia. Qui, sull’incominciamento
dell’anno 997, promulgò statuizioni di
vario genere sopra argomenti che riflettevano la Chiesa
di Germania e quella di Francia; significò ai Principi
ed ai Vescovi che, da quel momento in poi, avrebbero
dovuto piegare la fronte innanzi alla primazia romana,
e che Roma avrebbe sostenuto con tutta l’energia i
principî posti dalle Decretali Isidoriane contro le decisioni
dei Sinodi provinciali. Riguardo alla cacciata sua,
mostrò una calma piena di dignità, e con temperanza di
linguaggio richiese i Vescovi tedeschi che confermassero
la scomunica pronunciata contro all’invasore e
predatore della Chiesa: così avvenne‍[528]. Mentre il

Papa espulso lo metteva al bando fuor della comunanza
dei fedeli il ribelle audace dava opera a ordinare in
Roma il suo effimero dominio, innanzi che Ottone tornasse:
certo è che Gregorio aveva chiamato l’Imperatore
per via di pressantissime lettere.




Lui fuggito, s’era compiuta una rivoluzione universale
nelle cose di governo; cacciati i Judices che
erano in carica, si ponevano uomini nazionali a vece di
loro; Crescenzio nuovamente si appellava Patrizio o
Console dei Romani, e, convinto di sua propria debolezza,
cercava di farsi alleato Bisanzio. Nè la corte di Grecia
era stata estranea al rivolgimento occorso in Roma;
ce lo fanno comprendere questi avvenimenti. Prima
ancora che Ottone III prendesse la corona d’imperatore,
aveva egli spedito un messaggio a Costantinopoli per
chiedervi, come il padre suo, la mano di una principessa
greca. A capo dell’ambascieria era stato Giovanni,
vescovo di Piacenza, greco calabrese da Rossano,
per nome Filagato. Sorto da infimo stato, doveva
questi le sue fortune al favore di Teofania; educato
nelle arti greche, facondo, destro, era venuto poverissimo
alla corte di lei, presso cui facevano ressa
molti uomini di sua nazione. Il cortigiano protetto salì
presto in potenza, ottenne l’Abazia di Nonantula, la
ricchissima d’Italia, indi, durante la reggenza di Teofania,
fece suo il vescovato di Piacenza, che, benanco, a
pro di lui, fu eretto da Giovanni XV ad arcivescovato,
e separato dalla metropoli di Ravenna‍[529]. Mezzano di

sponsali, nell’anno 995 era stato mandato a Bisanzio;
colà aveva negoziato lungo tempo in quella corte, e con
gran malcontento aveva visto deluse le speranze della
sua ambizione, perciocchè a papa fosse stato eletto
Gregorio V. Nella primavera del 997 tornava a Roma,
e poichè non prendeva il cammino di Ravenna, dev’essere
che la mutazione delle cose lo seducesse a rimanervi,
oppure che Crescenzio stesso ve lo invitasse.
Deciso di combattere per la tirannia o di morire, il Patrizio
anteponeva riverire la supremazia di Bisanzio,
anzi che sopportare il giogo odiato dei Sassoni. Accolse
dunque Filagato con grandi dimostrazioni d’amicizia,
e per una ragguardevole moneta gli offerse la corona
di pontefice. Il favorito di Teofania, colmato di beni
dagli Ottoni, avvinto di doveri spirituali verso l’Imperatore
ed il Papa (aveva tenuto a battesimo Ottone
III e Gregorio V) non sentì voce di coscienza, si
buttò dietro le spalle ogni dovere di fedeltà, tradì i
benefattori suoi, e, nel Maggio dell’anno 997, prese la
tiara dalle mani di Crescenzio, con nome di Giovanni
XVI. Conchiuse un trattato coi Romani che lo sollevarono
ad antipapa; lasciò il potere temporale a Crescenzio

e alla nobiltà, ma chiese che si riconoscesse
l’autorità suprema di Bisanzio, senza il cui soccorso
capiva di non potere stare ben fermo in sella‍[530].



§ 3.
Dominazione di Crescenzio in Roma. — Ottone muove
contro la Città. — Sorte orrenda dell’Antipapa. — Crescenzio
si difende in castel Sant’Angelo. — Narrazioni varie
della sua fine. — Mons Malus, ossia Monte Mario. — Inscrizione
funeraria di Crescenzio.



Se un uomo di spiriti arditi fosse seduto a quel
tempo sul trono di Bisanzio, bene avrebbe osato di venire
alle armi per prendersi Roma. Ma Basilio e Costantino,
per un corso di anni lungo fuor del consueto, trascinarono

il peso del loro regno senza lode di gloria; e
Italia, svezzata dal sistema di governo bizantino, fu, per
buona sorte, salvata da una nuova invasione del despotismo
greco. Nessun esercito mosse dalle Calabrie a
Roma, nè flotta alcuna comparve alla foce del Tevere,
perlochè il greco Filagato presto si pentì di non aver
prestato ascolto agli ammonimenti di Nilo, santo compaesano
suo. Per il predone della sua cattedra, Gregorio V
non aveva che disprezzo, e tutti i Vescovi d’Italia, di
Alemagna e di Francia scagliarono l’anatema sul capo
del falso Greco. Lui, tuttavolta, i Romani onoravano
per papa, dappoichè il partito imperiale fosse imbrigliato
dal terrore che gli mettevano gli usurpatori; anche la
Campagna obbediva a lui; sui monti Sabinati poi avevano
stanza i congiunti di Crescenzio, Benedetto conte,
sposo di Teodoranda, e i loro figli Giovanni e Crescenzio,
che profittavano della signoria del cugino per impadronirsi
dei beni del convento imperiale di Farfa.
Abate di questo era allora Ugo, uomo che più tardi diventò,
per suoi meriti, illustre, ma che non avea avuto
peritanza di comprare per denaro da papa Gregorio la
dignità di abate: ed invero, s’erano così scardinate le
fondamenta del giusto, che nessuna maniera di guadagni
era reputata obbrobriosa; tutto era venale; e poichè
mancava una più alta meta cui indirizzare la vita, non
s’aveva estimazione che del possedimento di signorie,
e dei mezzi di spassarsela in piaceri‍[531].









Frattanto, gli usurpatori potevano dire a sè medesimi
che gli apparati di loro difesa erano insufficienti, e
Ottone III scendeva dalle Alpi sulla fine dell’anno 997;
tanto tempo lo avevano tenuto in faccenda le guerre
cogli Slavi in Alemagna. A Pavia trovava il cugino
Gregorio che venivalo ad incontrare in aspetto di profugo,
condotto per mano dal vecchio Margravio di Verona,
padre suo. Celebrate le feste di Natale a Pavia,
mossero a Cremona, poi a Ravenna, poi a Roma; e, se
ancor viveva, Benedetto monaco, dal suo Soratte, avrà
veduto passare le loro soldatesche accese di furore, e
avrà pianto con lamenti nuovi la sorte di Roma sventurata.




Allorchè Ottone III, sulla fine di Febbrajo del 998,
s’ebbe trovato innanzi alla Città, ne vide spalancate
le porte, indifese le mura; soltanto il castel Sant’Angelo
era presidiato da Crescenzio e dalle sue genti, che da
quella rocca, ossia da quel sepolcro, intendevano disfidare
la morte‍[532]. Qui fu che il popolo romano dimostrò

veramente di meritare i suoi destini; non avea
desso pur bisogno di ricordarsi della difesa della Città
avvenuta ai giorni di Belisario; bastava che pensasse
al tempo di Alberico, per dire a sè stesso che anche
adesso poteva ottenersi una pari vittoria. Ma i Romani
erano smembrati da fazioni, e una gran parte del
clero e dei nobili parteggiava per l’Impero. Atterrito,
Filagato fuggì nella Campagna; ivi, forse nella fatale
Astura, si celò entro una torre, aspettando di ricoverarsi
per mare o per terra fra’ Greci. Però, cavalleggieri
imperiali lo colsero; con furore barbarico mozzarono al
falso Papa il naso, la lingua, le orecchie, gli strapparono
gli occhi, e trascinatolo a Roma, gettarono l’infelice nella
cella di un convento‍[533]. Ottone entrò nella Città senza
impedimento, intimò a Crescenzio di posare le armi, e,
poichè ne ricevette una risposta insolente, ordinò che il
castello si prendesse d’assalto. Tranquillamente pose

tribunale in Laterano, e promulgò scritture a favore di
conventi e di chiese, nel tempo medesimo che il Papa faceva
medicare alcun tratto di tempo le piaghe di Filagato.
Nel mese di Marzo congregò egli in Laterano un
Concilio; ivi la persona mutilata dell’Antipapa, che metteva
ribrezzo a mirarla, si presentò agli sguardi dei
Vescovi: tanta miseria avrebbe impietosito anco dei Saraceni.
Filagato fu deposto di tutte le sue dignità; maltrattandolo,
gli strapparono di dosso le vesti pontificali,
coperto delle quali era stato costretto a comparire;
lo posero cavalcioni, a rovescio, di un asino scabbioso,
come un tempo erasi fatto di Pietro prefetto, e,
mentre un araldo lo precedeva gridando, quegli esser
Giovanni che aveva osato far le parti di Papa, lo trassero
per le vie di Roma fra le urla del popolo; indi
egli sparve dietro la porta di un carcere‍[534]. Non v’ha
cosa che dipinga più al vivo le condizioni morali degli
uomini, di quello che sia il modo onde eglino ricompensano
le loro virtù e castigano le loro colpe: e dacchè
abbiamo registrato alcuni vivissimi esempli dell’ultima
specie, egli è facile giudicare di che fatta fosse
lo stato sociale del secolo decimo. Se sia vero che
allora venisse a Roma l’abate Nilo affine di salvare il
suo gramo compatriotta, quest’azione ne onora la memoria.
La sua biografia, inzeppata di fole, narra su di
ciò, che quel vecchio quasi novantenne, movesse a Roma

per chieder la grazia di Filagato; però i desiderî
del Santo non ottennero ascolto, e, quando il protetto
suo ebbe sofferto la punizione crudele, Nilo partì coll’animo
acceso di collera, non senza aver vaticinato al
Papa e all’Imperatore l’ira del cielo, che un dì o l’altro
immancabilmente avrebbe colpito i loro cuori impietrati‍[535].




Avevano spazzato via l’Antipapa, ma il vero capitano
della rivolta resisteva tuttavia in castel Sant’Angelo.
Quivi era chiuso Crescenzio senza speranza di
salute, nemmanco di fuga, che egli sembra aver disdegnato.
Roma abbandonato lo aveva, chè il popolo tosto
lo rinnegava, e la faceva da spettatore muto di una fra
le più sanguinose tragedie della sua città, in quello che i
Romani aderenti all’Impero si associavano ai Tedeschi
per assalire la rocca; nè a Crescenzio davano ajuto i Baroni
della Campagna, dove i suoi cugini, attendendo nella
Sabina l’esito degli eventi, si rimpiattavano nei loro covi
di predoni; nessun altro rimedio egli scorgeva fuorchè
nelle spade dei suoi fidi amici, i quali s’erano chiusi dentro
con lui, con lui preparati a morire. Infatti, sebbene fosse a
prevedersi la sua fine inevitabile, i suoi nol tradivano; ed
anzi la caduta di lui, che avveniva dopo una breve ma
valorosa difesa, sublimò la gloria del suo nome, che il
popolo, per tempo lungo, associò a quello del castel
Sant’Angelo. Questo celebre sepolcro imperiale, per sè
medesimo saldo come un torrione, nel corso delle età

era diventato una vera fortezza, e, già ai tempi di Carlo
Magno, lungo le mura che da esso dechinano fino al
fiume, contavansi sei torri e centosessantaquattro merli:
oltracciò Crescenzio ne aveva accresciuto i fortificamenti‍[536].
Il sepolcro tenevasi in conto di inespugnabile;
può darsi che si fosse conservata fama della
difesa che ivi dentro avevano sostenuto i Greci: era
stampata nella ricordanza di tutti la fuga che di là
aveva preso re Ugo, e viveva la memoria che esso era
stato castello dell’invitto Alberico; segnatamente dai
Goti in poi, quel monumento aveva avuto il vanto di
non venir conquistato mai. Crescenzio respinse trionfalmente
alcuni assalimenti, e Ottone fu costretto di far
assediare il sepolcro con tutte le regole dell’arte bellica.




Diede l’incarico dell’assedio a Eccardo margravio
di Misnia, e questi, tosto dopo la Domenica in Albis,
montò all’assalto. Crescenzio virilmente si sostenne
qualche tempo, ma le grandi torri di legno e gli arnesi
di guerra che i Tedeschi s’erano costruiti, scrollarono
la rocca, e insieme la fede che non potesse esser presa.
Il modo onde finiva Crescenzio, è sepolto in mezzo a racconti
di leggenda. Narrassi financo che, disperando di
opporre più a lungo resistenza, entrasse tutto incappucciato

nel palazzo di Ottone, e, gettandosi a’ suoi piedi,
lo implorasse a mercè. «Perchè», avrebbe allor detto
il giovane Imperatore a’ suoi, «perchè lasciaste che il
Principe dei Romani, ordinatore di Imperatori e di Papi,
e facitore di leggi, entrasse nelle case dei Sassoni?
Riconducetelo sul trono della sua eccellenza, fino a che
gli abbiamo apprestato accoglienze convenevoli al grado
suo»: Crescenzio, tornato al castello, vi si sarebbe difeso
prodemente, ma finalmente, quello era preso di scalata,
ed allora l’Imperatore ordinava che il Romano si precipitasse
dai merli innanzi agli occhi di tutti, acciocchè
i Romani forse non dicessero, che egli aveva loro
rapito il loro principe con gran segretume‍[537]. Un’altra
leggenda racconta che Crescenzio fosse preso mentre
fuggiva, e, messo dalla rovescia a cavallo di un asino,
fosse tratto per le vie di Roma, mutilato membro a
membro, e in ultima impiccato fuor della Città‍[538]. Nè
mancarono voci che attribuirono la caduta di lui al più
obbrobrioso spergiuro di Ottone. Dicevasi, che, per mezzo
di Tammo suo cavaliere fidato, gli avesse promesso
sicurtà, e che poi facesse giustiziare, come reo di maestà,
lui che gli si era dato in balìa. La verosimiglianza
di questo spergiuro raccomandavasi al fatto che Tammo

andò monaco, e che Ottone si esercitò in opere di
penitenza; però nulla v’ha che ne dia certezza; la
resistenza di Crescenzio era disperata, e niente v’era
che costringesse l’Imperatore a comperare la caduta
del castel Sant’Angelo con un tradimento così contrario
alla buona cavalleria‍[539]. Tuttavolta, può aver fondamento
la credenza che il Console dei Romani fosse
costretto a dedizione, sia che si arrendesse a discrezione,
sia che, coperto di ferite, abbassasse le armi innanzi
a promesse dei capitani, che l’Imperatore dappoi
non confermasse. La barbarie di quel secolo non ha
diritto a mitezza nostra di giudizio; nè possono biasimarsi
gli Italiani se dubitano dell’onestà di nemici
inferociti, eglino pure avvezzi a parecchie infrazioni di
patti. Crescenzio, che primamente era stato graziato dall’Imperatore,
aveva rotto il suo giuramento, cacciato il

Papa, sollevato l’Antipapa, negoziato con Bisanzio: perciò
sapeva per fermo di esser condannato a morire.




Il castello fu preso di assalto addì 29 di Aprile dell’anno
998; Crescenzio, come reo di alto tradimento,
fu decapitato sui merli del Sant’Angelo, il suo corpo ne
fu precipitato in basso, e finalmente appeso ad un patibolo
eretto su Monte Mario‍[540]. I Cronisti italiani
narrano che prima gli si strappavano gli occhi, gli
si mutilavano le membra, e, involto in una pelle di vacca,
lo si strascinava per i chiassi fangosi della Città:
nè saremo noi che faremo il menomo tentativo di revocare
in dubbio queste barbarità, per salvare di qualche
poco l’onore di quel tempo brutale, e neppur dubiteremo

che siffatta crudeltà offendesse di troppo i nervi di Ottone
III e di Gregorio V, di loro che avevano tollerato in
santa pace le efferatezze ond’era stato trattato l’Antipapa.
I Romani non potevano mirare che con isguardi
di odio e di disperazione al patibolo di Monte Mario; di
quest’altura, donde scendevano i pellegrini nordici, che
si eleva, da sopra di ponte Molle, quasi monumento storico
del santo romano Impero della nazione tedesca. Appiè
dell’alta e bella collina, da cui pellegrini e guerrieri,
quando venivano, godevano per la prima volta la vista
ammaliatrice di Roma eterna, era situato il campo di
Nerone, dove stava attendato l’esercito imperiale: ivi
erano appesi Crescenzio e dodici Romani, capitani regionali
di Roma, giustiziati con lui, trofei terribili di Germania,
ossia dell’aborrita dominazione straniera che
pesava su Roma: e i capitani sassoni avevano di che
vociare, dicendosi l’un l’altro per beffa, che adesso il
Console magno aveva agio di guardare in basso al vicino
castel Sant’Angelo, luogo di suo dominio. Da quel
dì i Tedeschi battezzarono il colle con nome derivato
dall’avvenimento loro propizio; ne è appellato, dicono,
Mons Gaudii, monte di gioia; i Romani, afflitti, lo hanno
invece chiamato Mons Malus, monte di dolore‍[541].

Allorquando in quei giorni, dal 29 al 30 di Aprile di
quell’anno, i pellegrini saranno passati innanzi ai patiboli
dei Romani, avranno sospeso il canto di loro inni,
raccapricciando alla vista del luogo ove avevano sofferto
supplizio gli audaci campioni della libertà romana, e,
tremando, avranno affrettato il passo in mezzo alle soldatesche
giubilanti dei Sassoni, che celebravano nel
campo di Nerone il loro trionfo. Un Cronista ci descrive
la grama sposa di Crescenzio fra gli abbracci di
armigeri brutali cui era data in balìa, ma non è che
un’invenzione dell’odio nazionale romano: presto Stefania,
in tutt’altra figura, doveva far mostra da amante
del vincitore di suo marito‍[542]. Con maggiore somiglianza

di vero noi crediamo vedere la matrona infelice
chiedere in grazia a Ottone imperatore la salma del
giustiziato, e, accompagnata in secreto da mesti amici,
darle sepoltura cristiana sopra un’altra collina, in vicinanza
di Roma. Se i Romani avevano motivo di attribuire
la morte del loro eroe ad un’infrazione di fede,
gli è per proposito che a luogo di sua tomba eleggevano
sul Gianicolo la chiesa di san Pancrazio, da tempo antico
guardiano delle promesse e vendicatore dello spergiuro.




Roma pianse a lungo l’illustre e bella persona di
Crescenzio‍[543]; nè è senza ragione che da allora in
poi fin molto giù nel secolo undecimo il nome di
Crescenzio si ritrovi così meravigliosamente frequente
nei documenti della Città; lo si impose a’ figli di parecchie
famiglie, manifestamente a ricordanza dello
sventurato campione della libertà di Roma. Sulla tomba
di lui si pose un epitaffio che ci fu conservato: è
uno dei migliori e più notevoli del medio evo romano; in
esso alita lo spirito melanconico delle età passate, quello
spirito che si diffonde dal mondo delle ruine di Roma:




«Verme, o uomo, putredine, cenere sei; non cercar
case d’oro; in quest’angusta cassa starai racchiuso.
Colui che resse tutta Roma felicemente, or in queste
strettezze è raccolto, povero e piccino. Bello di persona,
fu Crescenzio dominatore e duca, nato di stirpe inclita.

A’ suoi tempi, potente fu la terra che il Tevere bagna,
e tornò chetamente a dritto del Pontefice. Avvegnaddio
la fortuna abbia torto a giro la sua vita, e lo abbia condannato
a tetra fine. Chiunque sei che respiri aure di
vita spargi un lamento sulla sorte di lui; rammenta
che pari a lui tu sei»‍[544].









CAPITOLO SESTO.




§ 1.
Conseguenze della caduta di Crescenzio. — Suoi
parenti nella Sabina. — Ugo abate di Farfa. — Condizioni
di questo monastero imperiale. — Lite notevole sostenuta dall’Abate
contro ai preti di santo Eustachio in Roma.



Il giudizio cruento pronunciato da Ottone, più terribile
ancora della sentenza data, tempo prima, dall’avo suo,
fe’ tremare la Città per ogni vena; e il giovane Imperatore,
con animo soddisfatto, notò uno dei suoi Diplomi per la
data del giorno in cui s’era giustiziato Crescenzio: credeva
egli di avere a sè incatenato Roma per sempre‍[545].
Anche i congiunti di Crescenzio avevano previsto le conseguenze
del trionfo imperiale; finchè era stato potente
avevano fatto causa comune con lui, per crescere di dominio
nel Sabinate, ma dalla sua caduta s’erano accortamente
tenuti in disparte. Nel territorio della provincia
romana non alitò mai sentimento di nazione; fuor di

Roma Romani non v’erano, nè v’aveva unità che associasse
fra loro le classi degli abitatori del contado, divisi
per ragione di stirpe e di legge. Nelle città di provincia,
in cui la costituzione curiale romana s’era da lunghissimo
tempo estinta, appena adesso incominciava,
la prima volta, a formarsi una cittadinanza libera; per
lo contrario, sulla moltitudine dei coloni e delle persone
che stavano in dipendenza altrui, emergevano colla violenza
e da soli, i Baroni, i Vescovi, gli Abati. Tutti costoro
cupidamente chiedevano possessi di città provinciali e
di castella, e i Papi di qua e di là concedevano di quelle
terre a famiglie cospicue, o a Vescovati, o a conventi.
Il feudalismo andava estendendosi nella Campagna; alcuni
signori toglievano padronanza di distretti intieri,
e l’ordinamento baronale di natura laica e clericale
poneva, da dopo la metà del secolo decimo, salde radici
nel territorio romano, per durare, maleficio dell’agricoltura,
fino ai dì nostri.




Al secolo undecimo, nelle più prossime vicinanze di
Roma troveremo Tusculum e Preneste da sedi maggiori
della signoria feudale; sulla fine del secolo decimo
vediamo invece imperare nella Sabina la famiglia
di Benedetto conte, congiunta per cognazione a Crescenzio.
Quel potente uomo aveva sua dimora nel castello
di Arci; s’era impadronito di molte terre di Farfa, e i
suoi figliuoli, Giovanni e Crescenzio, rubavano a mano
ardita al paro di lui. Benedetto strappava a sè perfino
la città vescovile di Cere o Agylla, quell’antichissima
etrusca che allora non peranco s’appellava Caere vetus
(oggidì Cervetri). La caduta di Crescenzio metteva gravi
pensieri in capo a quei signorazzi; Giovanni conte restituiva

tosto la metà di una terra che aveva rapito a
Farfa, e l’Abate allora investivagli in feudo «di terzo
genere» l’altra metà, col castello Trabuco, del cui possesso
fra loro si contendeva‍[546]. Però, altre proprietà
del monastero, ed eziandio della Chiesa romana, rimanevano
ancora in mano di Benedetto, in quello che Ugo
abate s’affrettava a chiederne a Roma giustizia. Il giovane
Crescenzio, fratello di Giovanni, andava allora da
spensierato nella Città, tuttavia atterrita del supplizio
dello zio suo; e forse con quell’atto di impavida sicurezza
voleva darsi l’aria di non essersi frammischiato negli
affari del suo congiunto: sennonchè l’Imperatore e il
Papa se lo pigliavano, e tenevanlo in ostaggio. Benedetto,
padre di lui, veniva, ciò stante, a Roma; con formalità
giudiziarie restituiva Cere al Papa, ma l’aveva
fatto appena, che correva a quel castello e vi si afforzava.
Se subito dopo il supplizio di Crescenzio, un Barone
della Campagna, parente suo, ardiva sfidare a
quel modo l’Imperatore ed il Papa, ei si può di leggieri
giudicare di che qualità fosse il fondamento della signoria
di questi in Roma. Era essa e rimase soltanto
cosa di breve momento; e gli Imperatori, che si gloriavano
d’essere successori di Augusto, vedevansi costretti
sempre, ogni qual volta venivano in persona
nelle terre romane, ad assediare colle loro genti d’arme
piccoli manieri baronali. Il vincitore di Roma dovette

muovere con soldatesche a cacciar Benedetto fuor di
Cere; lo accompagnarono il Papa e l’Abate e lo seguì
Crescenzio prigioniero. Sulle prime il padre irrise alla
minaccia che gli si impiccherebbe il figliuolo, però quando
dalle mura del castello vide che cogli occhi bendati
lo si trascinava al patibolo scese a dedizione. Cedette
Cere al Papa, e ne ebbe restituito il figliuolo;
allora Imperatore, Papa e Abate tornarono a Roma per
andarne poi nella Sabina, dove offersero a Benedetto una
scritta d’investitura di terzo genere, che quegli peraltro
rifiutò: e quantunque, alla fine, giurasse di rinunciare
alle sue illegittime pretese, i suoi figli si burlarono
della promessa, e non fecero che peggiori violenze al
convento di Farfa‍[547].




L’Imperatore e il Papa vollero metter briglia all’arroganza
dei tirannelli Sabinati, e perciò cercarono
di mantenere in integro stato i possedimenti di Farfa.
Abbiamo in addietro descritto le condizioni di questo
monastero celebre; diamo adesso un’altra occhiata alla sua
storia. Morto Campo, l’Abazia fu concessa, nell’anno 966,
in commenda a Leone, abate di sant’Andrea sul Soratte;
e questo non fece che accrescere le intemperanze
di vita dei monaci. Indi abate fu Giovanni, crapulone
sfrenato; Ottone lo depose, e gli diè Adamo a succeditore.

L’Abazia ne fu smembrata in due, chè, Ottone morto,
Giovanni la fece da padrone dei beni situati nella Sabina,
nel territorio Tusco e in quello Spoletino, mentre
Adamo tenevasi in signoria nella marca di Fermo. Soltanto
Ottone III, venuto a Farfa nell’anno 996, riunì
i dominî del convento sotto a Giovanni abate, alla soggezione
di cui, per lo meno, confermò con un Diploma
tutta intiera la estensione dei beni dell’Abazia‍[548]. Giovanni
passava di vita nel 997, e allora Ugo, contrariamente
alle statuizioni canoniche, comperava da Gregorio
V la dignità di abate. Quell’uomo, irrequieto e
operoso, era entrato a sedici anni nel convento di Monte
Amiata, e adesso, a ventiquattro, impugnava il bastone
pastorale di Farfa per imperarvi lunghi anni gloriosamente,
e per compilarvi libri preziosi in cui descrisse i
casi della sua età‍[549]. Ottone III lo depose come intruso,
e diede ad un altro l’Abazia, ma le instanze dei monaci
e l’ingegno dell’uomo deposto trovarono grazia appo di
lui, per guisa che, addì 22 di Febbraio dell’anno 998,
ripose in dignità Ugo, e rinnovò altresì l’antica legge
di Farfa, giusta la quale l’Abate, liberamente eletto dai
frati, doveva essere confermato primamente dall’Imperatore,
patrono del convento, indi ordinato dal Papa‍[550].









La ristorazione di Ugo fu del resto assai salutifera
all’Abazia, chè quegli allora severamente vi introdusse
la riforma cluniacense, e curò con opera instancabile la
rivendicazione dei beni monastici. Perciò lo troviamo
parecchie volte a Roma comparire innanzi al tribunale
imperiale, armato dei suoi bravi diplomi; e ogni volta
lo vediamo uscire vittorioso di liti, i cui documenti leggiamo
ancora con grande sollecitudine, perocchè ci offrano
diritta notizia degli ordini, coi quali s’amministrava
in Roma a quei dì la giustizia. A buon dritto
pertanto lo Storico può far suo pro di uno di quei litigî
giudiziarî, e produrlo come un quadro in cui sono impresse
a vivi caratteri le condizioni del tempo. L’età che
descriviamo selvaggia era e violenta, ma s’addolciva a
umanità per via della maestà, di cui la legge si circondava.
Al dì d’oggi, Papi e Re terrebbero per contrario
alla loro dignità, se si esigesse che scendessero in persona
nelle aule di un tribunale civile per risolvere dei
piati di ordine privato: da lunga pezza il concetto della
podestà regia è uscito della cerchia di un’opera immediata
e personale, e si tramutò in un’astrazione impotente;
ma in quei tempi, ancora mezzo patriarcali per
costume, la maestà giudiziaria era tenuta in conto di
opera sublime e santissima della podestà di dominio.
Dopo di Carlo magno gli Imperatori sedettero moltissime
volte in Roma sullo scanno di giudice; quei giudizî col

proceder del tempo divennero per verità più rari, e sotto
agli Ottoni troviamo soltanto alcuni Placita romani, che
si associavano in ispecialità alla ragione dell’Imperium.




Addì 8 di Aprile del 998 l’Abate di Farfa fu citato
in giudizio a Roma dai preti di santo Eustachio, i quali
pretendevano alla restituzione di due chiese pertinenti a
Farfa, ch’erano quelle di santa Maria e di san Benedetto
nelle terme di Alessandro, ed affermavano che il convento
ne aveva loro pagato un censo. Il tribunale ordinario romano,
costituito di Judices imperiali e pontificî, si raccolse
fuor delle porte del san Pietro, presso a santa Maria in
Turri. A suo vicario e a presidente del collegio giudiziario
l’Imperatore elesse l’arcidiacono del palazzo imperiale,
e nominò a suo assessore Giovanni, prefetto della
Città e conte palatino; da parte del Papa furono aggiunti,
in qualità di assessori, due giudici palatini, il primo
defensore e l’arcario, oltre a tre Judices dativi. Ugo
abate rifiutò di appigliarsi al diritto romano e di valersi
di un avvocato romano, perocchè Farfa fosse stata sempre
retta colla legge dei Longobardi; e, siccome era
uomo germanico, accampò il suo diritto d’origine, in
Roma, dove riconosciuto era da dopo della Costituzione
di Lotario. Il presidente era uomo impetuoso; lo prese
per la cocolla e se lo trasse a sedere vicino a sè‍[551]; ma

Ugo, col beneplacito dell’Imperatore, volle tornare a Farfa
per andarvi a levare il suo avvocato longobardo, e, tre dì
dopo, comparve, accompagnato da Uberto, patrocinatore
del convento. Dimostrò allora che l’Abate di Farfa non
soleva acconciarsi al diritto romano; produsse un Diploma
di Lotario e la confermazione di Pasquale papa,
giusta i quali il suo monastero, al paro di altri chiostri
dell’Impero franco, non poteva esser giudicato che colla
legge dei Longobardi, e protestò esser pronto a giurare
l’autenticità dei documenti, oppure a provarla con
duello e con testimonî. La parte avversaria respinse la
prova, e tentò di impedire che fosse fatta applicazione
del diritto longobardico, ma il presidente la costrinse ad
assoggettarvisi. Quindi ai preti attori fu dato un avvocato
romano, Benedetto figlio di Stefano a Macello sub
Templo Marcelli, e quegli formulò tosto la domanda contro
all’Abate. Poichè però non v’erano giudici longobardi,
il presidente se la cavò sommariamente; nominò giudice
lo stesso Uberto avvocato del convento, facendogli
giurare sugli Evangelî che avrebbe giudicato con
giustizia; e poichè l’Abate alzava gran gridìo, dicendo
che veniva così privato di patrocinio, gli fu
subito eletto per difensore un uomo della Sabina. Questi,
interamente ignaro del diritto, non seppe di che
parte incominciare a rispondere; laonde fu concesso
ad Uberto, diventato adesso giudice, ossia assessore,
di dargliene primamente spiegazione. Il giudice longobardo
volle, conformemente alla sua legge, che la parte
convenuta giurasse il fatto, che Farfa da quarant’anni
si trovava in possesso delle chiese; però i preti cercarono
di scansare quel giuramento, volendo provare,

secondo il giure romano, che, nello spazio di quarant’anni,
avevano eglino riscosso censo da Farfa. I testimonî,
assunti disgiuntamente l’uno dall’altro, caddero
in contraddizione fra loro, e furono trovati in falso;
e poichè i preti avevano rifiutato l’indetto giuramento
di verità, la loro azione fu rejetta, ed eglino condannati
a rilasciare al convento le chiese controverse‍[552]. Giusta
le forme che il rito giudiziario ordinava, si procedette
così: si tolse dalle mani della parte soccombente la
scrittura che conteneva l’oggetto della domanda (in
caso di falso, le si toglieva il documento falsificato);
un giudice trafisse in croce la scritta col coltello, e
così lacerata la consegnò alla parte vittoriosa, affinchè
la conservasse come documento, e, in caso di bisogno,
potesse allegarla a favor suo. In pari tempo che
ciò fu fatto, si divietò la riproduzione della domanda
sotto pena del pagamento di dieci libbre d’oro, le quali
sarebbero ricadute per una metà al palazzo imperiale e
per l’altra metà a beneficio del convento‍[553]. Però, la
massima instabilità in cui trovavansi le cose politiche e
civili faceva sì che gli stessi processi si ripetessero

innumerevoli volte; anzi, per quasi un secolo si prolungavano
con pertinacia incredibile le quante volte
i contendenti speravano di condurre a buon fine le loro
maliziose pretensioni, perchè li favorissero circostanze
più prospere, o corruzione di giudici, o mutamento di
Principi‍[554]. Gli atti della causa notevole onde dicemmo
si raccolsero indi in un documento, che fu sottoscritto
dai giudici e dagli avvocati, e consegnato all’Abate; gli
è precisamente quello che ancora leggiamo nei Regesti
di Farfa, e giova a provarci quanto ingenue e brevi fossero
le forme delle procedure giudiziarie romane a quell’età,
ma altresì di quanto la varietà dei diritti speciali
le rendesse difficili e confuse. La incertezza del diritto
non aveva limite; tutte le porte erano aperte al raggiro
e alla corrutela, e può imaginarsi qual fatta di protezione
la legge concedesse ai cittadini poveri od ai coloni.



§ 2.
Ordini giudiziarî in Roma. — I Judices palatini o
ordinarii. — I Judices dativi. — Formula usata per la costituzione
del giudice romano. — Formula usata nella concessione
del diritto civile romano. — Giudici criminali. — Consoli
e Comites, forniti di autorità giudiziaria nelle città di provincia.



Il Placito romano ci offre opportunità di associarvi
alcune considerazioni sugli ordini giudiziarî, com’erano

costituiti in Roma al tempo di Ottone III. A proposito
della lite, di cui dicemmo, trovammo due classi di
giudici; i palatini e i dativi. I primi abbiamo conosciuto
fin dal secolo ottavo come sette ministri pontificî:
rinnovato l’Impero, continuarono eglino ad essere
il magistrato ordinario di giustizia del Papa nelle cose
civili. Allorchè poi il Laterano assunse forma eziandio
di Palatinato imperiale i Judices palatini ebbero funzione
altresì di giudici imperiali, e in qualità di assessori
pronuncianti sentenza poterono essere adoperati
così dall’Imperatore che dal Pontefice. Le attenenze
speciali per cui l’Imperatore era signore supremo di
Roma, e il Papa erane signore territoriale, educarono
la strana miscela delle due podestà, ond’esse furono
rappresentate in comune nelle cose di giustizia. Il Primicerius
e il Secundicerius, l’Arcarius e il Saccellarius,
il Protoscriniarius, il Primus defensor e l’Adminiculator
furono in pari tempo rivestiti della dignità di
officiali imperiali. Passati erano i tempi in cui questi
ministri pontificî avevano tiranneggiato su Roma, chè
la gerarchia antica di officiali era stata distrutta dai Carolingi
e dai Papi; però i Judices palatini, sotto il praesidium
del Primicerio, durarono da primo collegio dei
magistrati di Roma. Eran dessi che regolavano anche
l’elezione pontificia; presiedevano essi alle ceremonie
della coronazione dell’Imperatore, cui stavano intorno, e,
per così dire, ordinavano, parimenti come i sette Vescovi
lateranensi ordinavano il Pontefice. Il Primicerio e il
Secondicerio facevano da cancellieri dell’Impero, e, a
quel modo che conducevano il Papa nelle processioni,
medesimamente, nelle occasioni di festa, stavano ai fianchi

dell’Imperatore‍[555]. Dacchè poi formavano il supremo
consesso giudiziario permanente del duplice Palatinato,
i sette Palatini avevano anche nome di Judices
ordinarii. Non avevano perduto la competenza giudiziaria
loro propria in nessuna delle rivoluzioni di Roma; ed infatti
notammo che Alberico usò di loro sì, come facevano
l’Imperatore e il Papa. Per lo contrario, i Duces di altra
volta erano stati privati della loro autorità di giudici.
Nella Costituzione data da Lotario nell’anno 824
sono ancora messi accanto dei Judices, ma, ai tempi degli
Ottoni, non possedono più siffatta qualità. Fin dall’età
di Carlo magno, per vero, gli ordinamenti romani in
fatto di giustizia avevano sofferto mutazioni parecchie;
l’autorità giudiziaria di officiali militari e civili, che anticamente,
durante il periodo bizantino, avevano tenuto
la supremazia, spariva al tempo dei Franchi, e dava luogo
al più libero moto delle istituzioni germaniche che
si svolsero nello Scabinato: infatti, dopo la prima metà
del secolo decimo, troviamo anche in Roma i Judices
dativi, e assai spesso ve li incontriamo in documenti
posteriori all’anno 961, dopochè di loro s’ebbe fatto
nome a Ravenna, intorno all’838.




L’essere proprio di questi Dativi non è venuto

ancora affatto in chiaro; secondo che il nome loro dice,
erano «costituiti», in qualità di assessori‍[556], per volontà
delle supreme podestà di giustizia, dell’Imperatore,
del Papa, del Patricius, oppure, nelle città di provincia,
del Comes. A ragione si tennero in conto di istituto germanico,
e si paragonarono agli Scabini, assessori franchi
permanenti, che, sotto l’influenza del Conte, erano eletti
fra gli uomini, possessori di liberi allodî, del «Gau»
ossia territorio giurisdizionale, affinchè sedessero in tribunale
come periti di diritto, e pronunciassero sentenza‍[557].
Da alcuni documenti si ritrae che nell’Italia
superiore i Dativi erano nominati per città; in esse facevano
da giudici, e il titolo si associava al loro nome, anco
dopo ch’erano morti‍[558]. Per riguardo a Roma peraltro
non può darsi prova che si scegliessero per coelezione
del popolo; anzi compaiono sempre «dati» dall’Imperatore

e dal Papa, e sì poco in qualità di assessori del
comune cittadino (com’erano nell’Italia settentrionale),
che talvolta potevano benanco essere denotati per giudici
palatini‍[559]. In officio di Dativi vedonsi i sommi
dignitarî laici; troviamo infatti Teofilatto «console e
Dativus Judex»; Giovanni, prefetto, conte palatino e
Dativus Judex; laddove molti altri Dativi si presentano
senza che siano insigniti di dignità di diversa maniera:
con tal nome di Dativus Judex si appellò anche Uberto
avvocato del convento di Farfa, non appena che fu chiamato
a fare da giudice sentenziante‍[560].




La magistratura giudiziaria di Roma era pertanto
composta degli Ordinarii e dei Dativi. Di regola, non
però sempre, sotto al giudice presidente si riunivano
tanti Ordinarii e Dativi quanti occorrevano a formare
il numero di sette, mentre un numero indeterminato
di ottimati (nobiles viri), simili ai liberi ossiano boni

homines dei Franchi, assistevano al giudizio (adstare,
circumstare, resedere)‍[561]. Come veri giudici romani
gli Ordinarii e i Dativi insieme erano appellati: Judices
Romani o Romanorum; chiamavansi: per grazia di Dio,
Giudici del sacro romano Impero (Dei Gratia sacri
Romani Imperii Judex). Ei pare che al tempo degli Ottoni
la nomina del Dativus fosse associata ad una ceremonia
solenne. «Quando è a costituirsi il Giudice», così dice
la formula di quell’età, «deve il Primicerio condurlo
all’Imperatore. L’Imperatore gli dice: Avverti, o Primicerio,
che egli non sia schiavo dell’uomo, nè povero,
affinchè non nuoca all’anima mia con corruzione. Al
Giudice dica l’Imperatore: Bada, in tutti i casi, di non
ledere la legge del nostro santissimo predecessore Giustiniano.
E quegli: Maledizione eterna cada su me se
io lo faccia. Indi l’Imperatore deve fargli giurare che
in nessun caso offenderà la legge; poi lo vesta del mantello,
e gli assetti il fermaglio a destra, e gli chiuda a
sinistra il mantello, in segno che gli deve essere aperto
il libro della legge e chiuso il falso testimonio. E gli dia
in mano i Codici, e dica: secondo questo libro giudica

Roma, e la città Leonina e il mondo tutto; indi con un
bacio lo congedi»‍[562].




La frase orgogliosa, se pure ridicola, che il Giudice
romano dovesse giudicare secondo il Codice giustinianeo,
oltre che la città Leonina, anche l’orbe delle terre, s’attagliava
al concetto, ora nuovamente ravvivato, che
Roma fosse città capitale del mondo; e già l’età di
Ottone III lo esprimeva in quel noto verso leonino: Roma
caput mundi regit orbis frena rotundi. Ristoravasi a quei
dì anche lo splendore del diritto civile romano; e i
Romani si compiacevano tutto quanti allorquando vedevano
uomini franchi o longobardi impetrare il privilegio
di potersi porre sotto la protezione del giure romano.
Allora erano fatti cittadini romani con pompa solenne:
«Se taluno», dice la formula, «brama di diventare
romano, ei deve umilemente mandare all’Imperatore alcuni
suoi fedeli, e pregarlo che lo accolga sotto il diritto
romano, e gli conceda di venire inscritto nel registro dei
cittadini romani. Se l’Imperatore vi acconsenta, deesi
procedere così: sieda egli coi suoi nobili giudici e mastri;

due Giudici gli vanno innanzi a capo chino e dicono:
Imperatore nostro, cos’è che comanda il tuo altissimo
imperio? E l’Imperatore: Che il numero dei Romani
si accresca, e che l’uomo da voi oggi annunciatomi, sia
posto sotto al giure romano»‍[563].




Poichè i Judices palatini erano preti, e perciò non
potevano pronunciare sentenze di sangue, necessario era
che in Roma vi avessero tribunali criminali permanenti.
Per verità, il noto frammento «quot sunt genera judicum»
non fa cenno del Prefetto, che ancora esisteva, e neppure
dei Judices dativi; esso specifica soltanto i Palatini
e i Consules, i quali sono ripartiti per giurisdizione
di territorio, eleggono i Pedanei, puniscono i rei secondo
la legge, e, a misura del delitto, pronunciano sentenza‍[564].
In essi noi ravvisiamo veri giudici criminali
permanenti, or detti Consoli, non più Duces, ed i cui
giudici subalterni ricevono nome di Pedanei. I loro
«Giudicati», che in Roma certamente si dividevano per
regioni, dipendevano dall’autorità del Prefetto della Città,
avvegnachè sia difficile che quei Consoli facessero da
giudici soltanto fuor di Roma, e che i «Giudicati» fossero

tribunali posti in luoghi da Roma diversi. Peraltro,
un documento dato da Velletri nell’anno 997 dimostra
che i giudici dei territorî provinciali avevano nome di
Consoli: in quella carta un Abate manda ad un castello
datogli in investitura dei giudici monastici in cose
civili, con titolo di Consules‍[565]. Ad ogni modo confessiamo,
che la nostra scienza degli ordini giudiziarî della
Città a questo periodo di tempo è assai difettiva; dai
documenti assai poco profitto abbiam tratto, e gli Storici
moderni del diritto romano nel medio evo, ristretti
a siffatte scritture e a quell’imperfetto frammento, pur
rimproverandosi i reciproci errori, vanno tutti tentoni
nel bujo‍[566]. Se così incompletamente ci è noto l’ordinamento
giudiziario di Roma, avviene pur lo stesso
per ciò che riflette le città fuor di Roma. Erano esse
tuttavia amministrate da Duces, da Comites, da Vicecomites
ed anche da Gastaldi e da Missi apostolici,
i quali, alla loro volta, eleggevano i loro Judices. I
Duces antichi compaiono a questa età assai rari; manifestamente
eglino erano stati soppiantati dai Conti
franchi, i quali adesso emergono dappertutto, così che i

Ducati antichi si tramutano in Comitati‍[567]. Anche i
Tribuni di un tempo cessarono di essere rettori di
piccole città; sol di rado viene a galla il loro titolo;
qua e là è semplicemente cosa d’onore, oppure significa
vera qualità di officiali municipali e di giudici di terre
minori‍[568].








§ 3.
Il Palatinato imperiale in Roma. — Guardia imperiale. — Conte
Palatino. — Fisco imperiale. — Palatinato
e Camera pontificî. — Imposte. — I redditi del Laterano si
sono diminuiti. — Dispersione dei beni ecclesiastici. — Esenzioni
dei Vescovi. — La Chiesa romana riconosce, intorno
al 1000, i contratti di feudo.



Molto dicemmo dei giudici palatini romani, ma l’essere
vero del Palatinato imperiale di Roma, a questo
tempo, è in qualche parte involto di oscurità. Nell’origine
s’era inteso ad unirlo col Palazzo pontificio,
ma ben tosto, come voleva la natura delle cose, ne
fu separato. Esso aveva uno stato di corte suo proprio,
redditi suoi proprî. Da dopo di Carlo gli Imperatori avevano
posto loro dimore presso al san Pietro, e talvolta
tenevano stanza in Laterano, avvegnachè non possedessero
una vera loro residenza nella Città. Ottone I
s’era costruito un palazzo a Ravenna, ma non avea pensato
di far cosa pari anche in Roma, e sembra che soltanto
Ottone III, ideasse, per primo, di erigere un castello
imperiale a Roma: l’avrebbe piantato sull’antico palazzo
dei Cesari, se non ne lo avesse impedito la gran
moltitudine di rovine. Prendeva egli sua residenza sul
monte Aventino, in vicinanza di san Bonifacio, forse

in un palazzo antico‍[569]; ivi si circondava della pompa
ceremoniale bizantina, e costituiva molte dignità palatine,
con nomi che sapevano di suono straniero, e alla
cui testa era posto il Magister Palatii Imperialis‍[570].
Una guardia imperiale, composta soltanto di nobiluomini
cospicui, romani e tedeschi, vegliava intorno alla
sua persona. La Graphia tenne nota della forma adoperata
quando taluno era accolto fra i cavalieri della
guardia: il Tribuno consegna al Miles gli sproni, il Dictator
la corazza, il Capiductor la lancia e lo scudo, il
Magister Militiae gli stinieri di ferro, il Caesar l’elmetto
crestato, l’Imperator gli porge la cintura ornata
di segnacolo, la spada, l’anello, la collana e i bracciali.
Chiaro è che qui si mescolavano insieme costumanze
bizantine e romane. La milizia imperiale era divisa
in due coorti di cinquecento cinquantacinque uomini
per una; ognuna era comandata da un Comes,
ma a capo di entrambe stava il Conte Palatino imperiale,
il quale «era locato sopra di tutti i Conti

del mondo, ed incaricato della cura del Palazzo»‍[571].
Al tempo di Ottone III, per la prima volta, è nominato
il Comes sacrosancti Palatii Lateranensis; nell’anno
1001 era investito di cotale dignità il romano Pietro,
e, nel 998, sembra che la tenesse Giovanni prefetto,
poichè in quel Placito farfense, onde dicemmo, ei si
sottoscrive: Comes palatii; però anche allora v’avevano
Conti parecchi del Palatinato‍[572]. Quell’officio eziandio
aveva spettato alla corte pontificia; da essa indi era
passato nella corte imperiale; e nei secoli successivi
Imperatori e Papi ne distribuivano il titolo, così che
la dignità alla fine perdeva qualsiasi rilevanza. Non può
credersi che, nel tempo onde parliamo, l’officio mancasse
di giurisdizione corrispondente; è piuttosto probabile
che fosse tribunale di appello in cose riguardanti
il tesoro imperiale.




Nè puossi dubitare che un fisco imperiale esistesse
in Roma, avvegnaddio l’Imperatore possedesse ivi diritto
a regalìe di varia maniera. È cosa naturale che
conventi, quali erano Farfa e sant’Andrea sul Soratte,
pagassero imposta al tesoro del loro patrono; ma, anche
senza di questo, si nota che esistevano dominî di altra

natura‍[573]. Allorquando Lodovico Imperatore, nell’anno
874, costituì la dotazione al suo convento Casa aurea,
nuovamente fondato, vi donò tutte le entrate che egli
possedeva a Roma, nella Campagna, nella Romagna,
nello Spoletino, a Camerino e in Tuscia‍[574]. Che in quei
redditi poi si dovessero raccogliere soltanto diritti fiscali
lo dimostra in ogni modo la irrilevanza dei patrimonî
posseduti dall’Imperatore in Roma e nel territorio romano:
però s’ignora massimamente di che fatta proventi
l’Imperatore ritraesse da Roma. All’età dei Carolingi
era debito di mandare al palazzo di Pavia un dono annuale
di dieci libbre d’oro, di cento d’argento e di
dieci finissimi pallî; in pari tempo, il Missus imperiale
era mantenuto a spese della Camera apostolica‍[575].
Del resto non s’ode di alcun balzello che Roma

pagasse; soltanto che la metà delle ammende in cose
civili (ammontavano di consueto a dieci libbre d’oro)
erano versate a beneficio del Palatium imperiale. Il
reddito poteva non esserne tenue, a causa del gran
numero delle liti, ma era incerto; similmente altri redditi
erano cosa del momento: così avveniva del Foderum,
della Parata, del Mansionaticum, ossiano oblighi di
mantenere cavalli e soldati, di restaurare strade e ponti,
di dar quartiere all’esercito. Le quante volte l’Imperatore
veniva a Roma il suo esercito e la sua corte
erano spesati dalla Città, e cel sappiamo da ciò che,
un tempo, Ottone I avea allontanato le sue soldatesche
per non gravare Roma soverchiamente. L’obligo del
Foderum si estendeva a tutte le città d’Italia, dalle
quali l’Imperatore passava, e non era piccolo peso per
il paese‍[576].




La Camera apostolica, per lo contrario, aveva natura
diversa. Il tesoro pontificio (in origine era il Vestiarium)
fu anch’esso a quest’epoca chiamato Palatium; ad esso
si pagavano le imposte e i redditi dei beni ecclesiastici,
che in generale comprendevansi nei concetti di dationes
(dazî), tributa, servitia, functiones, pensiones. Nelle specialità
i titoli delle imposte erano innumerevoli, perocchè

i nomi dei dazî e dei balzelli che affliggevano
i ponti, le vie, le porte, i prati, i boschi, i mercati, i fiumi,
i lidi, i porti ed altro, formano un registro lungo, che
chiarisce i caratteri barbarici della economia publica
di quell’età‍[577]. Gli Actionarii percepivano la moneta
che proveniva da tutti i possedimenti della Chiesa, e in
Roma stessa troviamo la Camera pontificia essere altresì
padrona di balzelli, che erano imposti sulle rive dei fiumi,
sulle porte delle città, e, di qua e di colà, su’ ponti‍[578].
Non sappiamo in modo alcuno che si riscotessero in
Roma gabelle dirette o tributi, e dubitiamo affatto che
il Fisco pontificio esigesse dai Romani liberi testatico
o imposta fondiaria. Era arte politica del Papato di
non vessare Roma con gravezze; ma non vi si avrà,
per lo contrario, fatto difetto di spillare quelle percezioni
che erano conosciute con titolo di doni, di collette,
di decime, di consuetudini. Per quanto grande possa
parerci la barbarie di quell’età, essa era ancor lungi dal

sistema dissanguatore sorto nelle monarchie dei tempi
posteriori: il concetto della sovranità era significato
massimamente nella podestà giudiziaria suprema, e tutte
le altre prestazioni dei sudditi riposavano in un patto
o contratto, per cui eglino pagavano emolumento di
tutto ciò che apparteneva allo Stato ed era da loro
usato a profitto proprio. Perciò, le rendite effettive della
Chiesa consistevano nei suoi molti patrimonî, e la Camera
poteva professar diritto soltanto su ciò che le apparteneva
a titolo di census. Invece, al Fisco pontificio
erano devolute le multe, le composizioni e le sostanze
eziandio di chi moriva senza eredi‍[579]. Anche la zecca
era tuttavia una regalìa esclusiva del Palazzo pontificio,
dacchè non altri che i Papi avevano diritto di batter
moneta.




Ma i proventi del Laterano s’erano diminuiti di
molto. La restaurazione dello Stato ecclesiastico, avvenuta
per opera di Ottone I, non riparava alle conseguenze
della grande rivoluzione, che i possedimenti papali
avevano subìto omai da più che settant’anni. Laddove,
ai tempi di Adriano I e di Leone III, i patrimonî
erano stati fiorenti, dopo il decadimento dell’Impero
avevano essi sofferto un saccheggio di mille maniere.

La confusione nelle cose di amministrazione usciva fuor
d’ogni limite; parecchie volte il Laterano era rubato e
devastato, il suo archivio distrutto, i rettori dei patrimonî
abbandonati a sè stessi, senza alcuno che li proteggesse.
I coloni, sopraffatti d’angherie, non pagavano
più le tasse di mercede; i fittavoli nobili si rifiutavano
di soddisfare i censi, o negavano di esserne debitori. I
Pontefici poi erano trascinati al bisogno di cedere altrui
beni e diritti di fiscalità; e l’ordinamento feudale
germanico, a combatter cui Roma s’era lungamente
dibattuta, faceva invasione da tutte le parti. Dominî
senza numero, alienati per astuzia o per violenza, diventavano
patrimonî ereditarî, e i Papi ne facevano scialaquo
di dono a nepoti o a partigiani, cui andavano debitori
della tiara. Necessità gli obligava a lasciarsi
sfuggire di mano qualche bel possedimento per cavarne
denaro pagato con moneta pronta; indi, tanto per salvare
alla Camera il diritto di proprietà, vi imponevano
soltanto un censo annuale di valore sì tenue, che diventava
risibile cosa. Più ancora, le guerre, gli Ungheri,
i Saraceni, avevano colato a fondo la proprietà di san
Pietro. La più parte dei dominî era ridotta al nulla, e
i Pontefici vedevansi costretti a concedere borgate intiere
a Vescovi o a Baroni, perchè le difendessero e le
ripopolassero. Le esenzioni ottenevano il sopravvento
anche nel territorio romano. Regalie antichissime erano
prodigate a Vescovi e ad Abati sempre in maggior
numero, ed eglino, del paro che la nobiltà, prendevano
possesso di città. Questo rilevammo avvenire a Subiaco
ed a Porto, ma più sorpresa ci desta trovare che Gregorio
V cedeva in perpetuo le contee di Comacchio e

di Cesena, e la stessa Ravenna e il suo territorio, a
quell’Arcivescovo, con tutti i tributi publici e col diritto
di batter moneta; Ottone vi aggiungeva eziandio
la Potestas o Jurisdictio. Di siffatta maniera i Papi rinunciavano
a quella proprietà, sopra cui avevano vigilato
sì lungo tempo, e con cure sì fervide‍[580]. Anche
Abati e Vescovi davano loro beni a signori potenti, che
allor diventavano loro vassalli o Milites; così vivevano
sicuri di vedere quelle terre difese contro ai Saraceni
od altri nemici. Concedevano a loro città perchè le munissero
di fortificamenti, terre selvatichite perchè vi
piantassero colonie; e in tal modo, nel secolo decimo,
sorgevano per la Campagna di Roma castella e torri
molte. Sebbene simili contratti avessero pur sempre
indole di enfiteusi, la cosa presto mutava, dacchè il feudalismo
veniva incalzando ognor più, e di già nell’anno
977 si rinviene un contratto di natura feudale. Giovanni,
abate di santo Andrea in Selci, vicino Velletri,
investiva il celebre Crescenzio de Theodora del castrum
vetus, coll’obligo espresso, che «farebbe guerra e pace
secondo il comandamento del Papa e degli Abati del
monastero». Notevoli ne sono poi i patti accessorî. Il
convento vi si riserva il diritto di tenere presidio ad
una porta del castello, di mandare nella terra fittata
suoi Consoli (giudici), e suoi Viceconti (prevosti), perchè
vigilino sui privilegî del chiostro, percepiscano il
censo, e giudichino nelle controversie civili; Crescenzio

invece ne consegue il diritto di giustizia criminale
e la capitananza della soldatesca. Il censo consisteva
in frutti naturali, fra’ quali noveravasi un quarto
del prodotto del vino; e nel dì festivo di santo Andrea
dovevano essere forniti un paio di torce e un mezzo sestaro
di olio. Quantunque anche questo contratto abbia
sempre sembianza di una locazione di terza maniera,
nondimeno l’obligo del servizio di armi vi attribuisce
impronta feudale‍[581]. Cotale scrittura è il primo

documento romano di siffatta natura che ci sia noto; ma,
poco tempo dopo, una carta eretta nell’anno 1000 ci
dimostra che il sistema dei Beneficia aveva ottenuto
riconoscimento pieno della Chiesa romana.




In essa carta Silvestro II concede la città e il comitato
di Terracina a Dauferio longobardo ed ai suoi
discendenti, e gli impone obligo di prestazioni militari,
nelle quali precisamente consisteva il carattere
essenziale del vassallaggio feudale. Opera tale avevano
partorito pertanto le guerre di fazioni ed i Saraceni:
il reggimento dei beni della Chiesa, tenuto in
origine da’ Suddiaconi, si cambiava in un sistema di locazioni
private, e questo, di per sè stesso, si trasformava
nell’ordinamento del possesso feudale. Trascorsa la
prima metà del secolo decimo, il grande patrimonio di
san Pietro era occupato d’ogni parte da Milites, i quali
fervidamente intendevano a tramutare in possedimento
ereditario famigliare ciò che avevano conseguito dalla
Chiesa soltanto in via temporanea‍[582].








§ 4.
Ottone III va in pellegrinaggio al monte Gargano. — Gregorio
V muore nel Febbraio del 999. — Gerberto. — Santo
Romualdo in Ravenna. — Gerberto è fatto papa con
nome di Silvestro II. — Idee fantastiche di Ottone III, in riferimento
alla restaurazione dell’Impero romano. — Egli veste
a foggia di Bisanzio. — Libro ceremoniale per la sua corte. — Il
Patritius.



Torniamo alla storia. Prima che cominciasse l’estate
dell’anno 998 Ottone partiva di Roma per andare
nell’Italia settentrionale, ma di già nel Novembre era
anche di ritorno nella Città, per assistervi ad un Concilio;
indi, sospinto da irrequietudine interiore sempre
crescente, moveva pellegrino nell’Italia meridionale. La
morte di martirio incontrata da Adalberto aveva scosso
la sua anima fanatica per ogni fibra; le insinuazioni dei
monaci di Ravenna, gli ammonimenti di santo Nilo avevano
atterrito la sua coscienza, perocchè lo crucciasse
il pensiero che troppo crudele fosse stata la punizione
inflitta ai ribelli romani: pertanto deliberava di imprendere
un pellegrinaggio. Se sia vero che partisse di
Roma a piè nudi ben dava egli ragione alla voce, che
lo affannasse il rimorso della fede mancata a Crescenzio;
e, sebbene la superstizione fosse abituata a vedere
atti di cotale umiliazione, può darsi che se ne diminuisse
la reverenza verso l’Imperatore, che a quelle opere si
assoggettava‍[583]. Ottone pellegrinò a monte Gargano,

promontorio selvaggio che s’eleva sul mare di Puglia,
dove era eretta una chiesa antica, dedicata all’arcangelo
san Michele. Santità operosa di miracoli, lontananza
di sito, solitudine magnifica di natura, rendevano
il luogo, meta frequentatissima dei pellegrinaggi di
quell’età, così che il Gargano nell’Occidente corrispondeva
a ciò che il monte Athos o Hagionoro era pei Cristiani
d’Oriente. Ottone visitò in prima Monte Cassino,
dove era vissuto Adalberto, indi orò sulla tomba di san
Bartolomeo a Benevento, finalmente salì a piè scalzi il
santo monte. Rimase colà, fra i monaci salmeggianti,
in abito di penitente, mortificando lo spirito e la carne,
e di quell’altezza gettò sguardi desiosi alla Grecia e all’Oriente,
e andò sognando della remota Gerusalemme:
nel suo ritorno visitò santo Nilo. L’eremita viveva allora
con altri uomini fanatici nella campagna di Gaeta, vero
nomade, sotto a tende «splendide di povertà». Però,
l’occhio di Ottone non altro discerneva in esse che «le
capanne di Israello», e venutone appena in vista, si
gettò giù di cavallo, corse a prostrarsi appiè del vecchio
seguace di Macario, lo condusse nella cappella del convento,
e, Davide contrito, si immerse ivi nella preghiera.
Invano egli sollecitò Nilo ad andare a Roma, e gli
promise qualunque grazia che potesse bramare; il patriarca,
che non bisognava di cosa alcuna, fece soltanto
voti per la salute spirituale del giovane Imperatore; e
Ottone, piangendo amaramente, depose la sua aurea corona
fra le mani di santo Nilo, e, in mezzo a benedizioni,
se ne accomiatò per volgere il suo cammino a Roma‍[584].









Giusto allora Roma era in festa perocchè fosse
morto il giovane papa Gregorio. L’energico Tedesco,
odiato acerbamente dai Romani, moriva di repente sul
principio di Febbraio dell’anno 999, probabilmente di
veleno: così il supplizio di Crescenzio era vendicato sul
Pontefice, cui massimamente se ne poteva dar colpa‍[585].
Alla nuova di quella morte Ottone, atterrito, correva a
Roma; per lo meno sappiam questo, che egli si trovava
colà addì 7 di Maggio: nè i Romani tentavano di sollevare
al papato un uomo di loro elezione, ma accoglievano con
silente rabbia il succeditore di Gregorio, che l’Imperatore
loro imponeva. Fu quegli Gerberto, un genio che in
guisa mirabile precorreva splendidamente il suo tempo.




Gerberto era nato nel mezzogiorno di Francia, di
basso stato. Monaco in Aurillac, s’era dato con fervore
allo studio delle matematiche, che allora gli Arabi avevano

messo in fiore, e in Reims apparava le filosofiche
discipline con tale risultato di valentìa, che più tardi
induceva a meraviglia la Francia, di colà insegnando.
Ottone I aveva fatto conoscenza di lui in Italia, e, compreso
di ammirazione del suo ingegno, lo colmava di
favori; Ottone II dappoi gli dava la ricca abazia di
Bobbio. Però Gerberto s’era partito assai presto di qua,
perchè vi soffriva persecuzione continua; tornava a
Reims, indi recavasi alla corte tedesca, dove metteva
a pro la sua maestria di adulare la famiglia imperiale.
Diventò precettore di Ottone III, e, dopo di aver vissuto
qualche tempo in Reims, ascese nell’anno 991 alla cattedra
arcivescovile di quella città per protezione di Ugo
Capeto, del cui figliuolo parimente era stato maestro.
Nel Concilio, che pronunciava la deposizione (contraria
ai canoni) di Arnolfo predecessor suo, Gerberto aveva
riversato nei suoi protocolli sinodali le audacie dei Vescovi
di Francia; ma, nel Sinodo di Mouson dell’anno 955,
essendo stato costretto da Leone di san Bonifacio, legato
del Papa, a scendere dal seggio di Reims, Gerberto
tornava alla corte di Ottone III, e, di lì a tre
anni, diventava arcivescovo di Ravenna.




Questa celebre città splendeva allora, grazie alle
virtù di un Santo, dello splendore di Cluny; chè, mentre
l’Italia meridionale si riempieva del grido di santo Nilo,
la rinomanza di un Ravennate risonava per tutto il
settentrione della penisola. Romualdo, discendente dei
duchi Traversara, dopo una vita agitata, s’era fatto, nell’anno
925, eremita; aveva introdotta riforma nel chiostro
di santo Apollinare di Classe, indi s’era nuovamente
ritirato in una solitudine delle terre venete, e, in

sull’anno 971, aveva fondato una congregazione di eremiti
nell’isola di Pereo presso Ravenna: d’allora in
poi questo chiostro diventò un insigne seminario di
anacoreti, chè Romualdo non costituiva già monasteri,
come Odone aveva fatto, ma piantava romitaggi che
presto si diffondevano per l’Italia. Una novella estasi
di misticismo si apprendeva in quel tempo alla gente
umana; la brama del martirio antico si ridestava; gli
uomini ricchi tornavano a donare i loro beni alla Chiesa;
Principi andavano peregrinando e si assoggettavano a
penitenze; Pietro Orseolo, doge, e Gradenigo e Mauroceno,
nobili veneziani, facevano vita di solitarî come
Romualdo loro maestro; e sulle montagne, e dentro alle
caverne, e sulle spiagge del mare, e fra le foreste, ponevano
loro dimora nuovi eremiti, siccome ai tempi
di Antonio egiziano‍[586].




Erano pure i due strani contrapposti, Romualdo e
Gerberto, tutti e due a Ravenna. Questi, maestro di
astuzie e di sofismi, perito diplomatico, erudito grande
e matematico di genio, doveva mirare con isguardo di
compassione l’eremita, che a stento riusciva a compitare
il salterio, e che cercava nella solitaria selvatichezza
di un mistico stato di natura la più alta missione dello
spirito umano. Eppure, appiè di Romualdo s’inginocchiavano

Principi del più illustre stato, attendendo con
umiltà ai suoi discorsi; ed Ottone III stesso, che, ammiratore
del genio del suo maestro, gli scriveva lettere
coll’indirizzo: «al sapientissimo Gerberto, coronato
nelle tre classi della filosofia», Ottone stesso si prostrava
in pari tempo innanzi all’eremita ignorante, ne baciava
con reverenza il lembo della tonaca, e si stendeva
penitente sul suo giaciglio di giunchi. Gerberto sedette
un solo anno sulla cattedra di Ravenna, chè Ottone ne
lo chiamava al pontificato, splendida prova che la istruzione
di un sì grande maestro non era stata sterile di
frutto‍[587].




La elezione di lui recò onore a Ottone, ma umiliò
Roma, perocchè il genio del novello Pontefice, il quale,
tempo prima, aveva scagliato tanto pungenti censure
contro alla barbarica ignoranza dei suoi predecessori,
facesse sì che la tenebra di Roma comparisse ancor più
oscura. Addì 2 di Aprile dell’anno 999 Gerberto fu ordinato,
ed egli arditamente si impose il nome di quel Pontefice
che era onorato con venerazione santissima, ed era
omai diventato persona di mito. Silvestro II faceva pensare

che in Ottone dovesse rivivere un Costantino secondo;
nè la scelta di quel nome era fatta senza motivo: amicizia
e gratitudine univano maestro e discepolo, e la associazione
del Papato e dell’Impero, cui Ottone aveva
mirato di ottenere per via di Gregorio cugino suo, doveva
adesso giungere a buon fine sotto di Silvestro II.
Chi poneva fede nella donazione di Costantino poteva per
verità susurrare all’orecchio dell’Imperatore, che il
nome di Silvestro significava restaurazione dello Stato
ecclesiastico e donazioni nuove; e l’arguzia dei Romani
avrebbe potuto ricordare ad Ottone, che, appunto dopo
di quella donazione, Costantino aveva abdicato Roma
per sempre a favore del Papa, e s’era ritirato umilmente
in un canto d’Europa, sulle rive del Bosforo. Ottone,
per lo contrario, voleva fare di Roma la sede dell’Impero
e diventare nuovo Trajano di una nuova monarchia
universale. Innanzi ai suoi occhi si agitava l’idea di
Carlo, ma il giovane immaturo di consiglio non era
capace di formarsi l’idea di un sistema politico tale, che
si acconciasse allo stato dell’Occidente germanico-romano.
La sua educazione di greco costume lo aveva
allontanato dal mondo nordico; invece di considerare,
sì come Carlo aveva fatto, che Roma, decaduta per
sempre nell’ordine politico, doveva essere soltanto fonte
di un titolo e sede della Chiesa da lui dominata; invece
di raffermare piuttosto in Alemagna il centro di
gravità dell’Impero, Ottone intendeva a rialzare nuovamente
Roma al grado di residenza imperiale, senza neppur
pensare che in tal caso avrebbesi dovuto primamente
sbassare la Chiesa alle proporzioni di un patriarcato
(come era avvenuto di quella bizantina), e spendere in

siffatto còmpito lotte senza fine. Nella sua mente si confondevano,
sovrapponendosi l’uno sull’altro, i limiti
della Chiesa con quelli dello Stato, e insieme coi principî
monarchici si andavano in lui mescolando le ricordanze
degli istituti antichi di Roma aristocratica e di
quella democratica. La potenza di Germania aveva risollevato
il Papato dalla ruina e vinto ancor una volta
Roma, ed egli credeva in buona fede di avere incatenato
a sè quella nobiltà, che cercava, con pensieri
più pratici di quello che fossero gli intendimenti suoi,
di restringere la cerchia del reggimento di Roma alla
misura entro cui Alberico s’era tenuto. Dopo di avere
appeso a’ patiboli gli uomini che avevano lottato per
dare a Roma una grandezza tanto modesta, pareva ad
Ottone di avere eguagliato Augusto vincitore di Azio,
e la sua fantasia ardente allargava le dimensioni di
Roma ruinata a quelle dell’orbe mondiale. Con pompa
artificiosa faceva egli dunque risorgere il titolo della
Republica antica, e perfino discorreva di accrescere la
potenza del popolo romano, e parlava di Senato. Davasi,
a preferenza d’altro, nome d’Imperatore dei Romani,
ed ancora quello di Console del Senato e del Popolo di
Roma, e, se più lungamente avesse vissuto, avrebbe
restaurato il Senato‍[588]. Nessun documento dice che

questo ei facesse, ma non mettiamo pur dubbio che
egli desse ai Romani una specie di costituzione cittadina,
poichè le forze della nobiltà erano diventate troppo
grandi, ed egli aveva duopo di conciliarla a sè. In un
tempo, nel quale i diritti di corporazione si andavano
ordinando in modo deciso, in cui la podestà dei Principi
non si cingeva in guisa alcuna di forme despotiche, era
impossibile che Roma restasse priva di una sua propria
costituzione municipale. L’architettura delle sue cime
era composta dall’Imperatore o dal Papa, ma i diritti
fondamentali della corporazione cittadina erano guarentiti
per ragione di patto.




Ottone, a questa età, traeva in moda le forme pedantesche
della corte greca; saltando di là dell’abisso
che il tempo aveva spalancato, e che, per buona ventura,
separava Roma da Bisanzio, cominciò a vestire
col fasto usato da Diocleziano; e questa fu cosa che gli
attirò addosso il biasimo dei suoi concittadini nutriti a
idee di serietà. L’Imperatore, dice un Cronista tedesco,
desiderava rinnovare i costumi antichi dei Romani, che
in parte erano andati in dissuetudine, e molte cose fece
che variamente furono giudicate: soleva sedere da solo
ad una mensa di figura semicircolare, sopra un trono
che superava di altezza gli altri‍[589]. L’amore passionato
che Ottone aveva per il grecume era alimentato
da Gerberto. Il Principe, avido di addottrinarsi,

aveva fatto fervidi inviti a quest’ultimo, prima che
diventasse papa, affinchè lo istruisse nelle lettere classiche
e nelle matematiche, ma Gerberto rispondeva,
non comprendere per qual fatta di mistero divino avvenisse,
che Ottone fosse greco di nascita, romano di
podestà imperatoria, e quasi erede dei tesori della sapienza
greca e di quella romana: in tal modo si sciupava
coll’adulazione la natura del giovane fornito di
ingegno‍[590]. Affine di piacergli i cortigiani affettavano
forme che sapessero di greco; financo cavalieri giganti
di Germania, fior di gente onesta, cominciavano a biascicare
quella lingua, parimente come a tutte le corti
alemanne del secolo decimottavo e del nostro tempo,
si balbettava e si balbetta il francese: tanto antica è
quella miserevole smania dei Tedeschi di adulterare la
propria natura coll’orpello degli stranieri. Oggidì ancora,
in alcune ingiallite carte giudiziarie, troviamo le sottoscrizioni
di giudici tedeschi di Ottone, dai nomi di Sigfredo
e di Gualtiero, composte a caratteri greci, giusto
come era Stato costume di farlo a Roma e a Ravenna
nei tempi bizantini, quando benanco usavasi scrivere
frasi intiere di latino a lettere greche‍[591].









Ottone studiò i costumi della corte di Bisanzio, con
cui egli, figliuolo di una donna greca, intendeva imparentarsi
per via di matrimonio; e, per uso di lui, fu
allora compilato un formulario latino, che in parte attinge
alle Origines di Isidoro, in parte concorda col
Libro ceremoniale di Costantino Porfirogeneto. Le dignità
bizantine vi sono commentate con dottrina d’antiquario,
e sono messe in applicazione a Roma; vi si
enumera e vi si spiega la foggia delle vestimenta fantastiche
dell’Imperatore, e vi si descrivono le sue dieci
corone, tutte diverse una dall’altra. Erano di ellera, di
olivo, di pioppo, di quercia, di alloro; v’aveva fra esse
la mitra di Giano e dei Re trojani, il frigium trojano
di Paride, la corona ferrea simboleggiante che Pompeo,
Giulio, Ottaviano, Trajano avevano domato il mondo
colla spada; v’era la corona di penne di pavone, e finalmente
quella d’oro seminata di gemme, che Diocleziano
aveva tolto a imitazione dal Re di Persia, e su cui
leggevasi scritto all’ingiro: Roma caput mundi regit
orbis frena rotundi‍[592].









Tutto ivi è notato, cavalli, armi, istrumenti di musica,
financo gli eunuchi, e vi sono registrate le diverse
maniere di trionfo. «A nessuna dignità, a nessuna podestà,
a nessun’anima vivente nel mondo romano, neppure
all’eccelso monocrate, è lecito salire il Campidoglio di
Saturno, capo del mondo, se non in vestimento di abiti
bianchi. Quando poi il monocrate vuol ascendere al Campidoglio
deve prima vestire nello spogliatoio (Mutatorium)
di Giulio Cesare la porpora bianca, indi, circondato
di musici d’ogni maniera, andare all’aureo Campidoglio,
mentre a lui si acclama in lingua ebrea, in greco e in
latino. Colà tutti devono inchinarsi innanzi ad esso tre
volte, prostrandosi fino al suolo, e, per la salute del
monocrate, alzare preci a Dio, che lo ha posto a capo
del mondo romano»‍[593]. Però Ottone di queste magnificenze
antiquate doveva tenersi pago a leggerle nel
Libro ceremoniale; ad ogni modo, se più a lungo avesse
vissuto in Roma, e se avesse menato una donna di Grecia
per moglie, non v’ha dubbio ch’egli avrebbe introdotto
tutta la pompa della corte bizantina, e avrebbe celebrato
trionfi e dato giuochi nel circo. Le sue fantasie

contribuivano di molto ad alimentare il borioso concetto
in cui i Romani tenevano la Città eterna, capitale del
mondo. Può darsi che cervelli bollenti si confortassero
della libertà civile perduta, pensando che Ungheri, Polacchi,
Spagnuoli settentrionali e la stessa Alemagna
sarebbero province romane, ed eglino ne farebbero da
proconsoli; benanco può darsi che gli aristocratici ignoranti,
i quali conoscevano il greco soltanto di udito, non
ridessero, neppur eglino, gran che delle fanciullaggini di
un Greco sassone, il quale lusingava il loro orgoglio nazionale;
onde avidamente facevano ressa a torsi le cariche
della corte e della milizia, che Ottone loro offriva. Se
anche non si legge che egli creasse dei Tribuni della
plebe, dei Consoli, dei Dittatori e dei Senatori, v’avevano
però alla corte di lui degli officî chiamati con nomi
superbamente sonanti, e, parimente come a Bisanzio, vi
si trovavano Protovestiarî, Protoscriniarî, Logoteti, Archilogoteti,
Protospatarî. Gregorio di Tusculum portava
il titolo nuovo di Prefetto della flotta. In mezzo al decadimento
dello Stato ecclesiastico aveva cessato di esistere
in Ostia il quartiere navale pontificio; ma adesso
Ottone III, ravvolgendo nel suo animo disegni arditi
contro a Sicilia, pensava alla creazione di una marineria
romana, e, coll’elezione di un ammiraglio, precorreva
alla realtà vera delle cose‍[594].









Più importante era l’officio del Patricius, che sembra
essere stato rinnovato da lui, affine di blandire le idee
dei Romani, pei quali quel titolo era fornito di tanto
grande importanza. Tratto tratto se ne fregiavano ottimati
romani, forse soltanto come segno di onore che i
primi Ottoni avevano concesso, ad esempio di Bisanzio‍[595].
Ottone III vi diede rilevanza nuova, e della ceremonia
solenne usata per la nomina del Patrizio tien
nota la Graphia. Il Protospatario e il Prefetto conducono
all’Imperatore il futuro Patrizio, il quale gli bacia le piante,
le ginocchia e la bocca, e bacia tutti i Romani circostanti
che gli danno il benvenuto; indi l’Imperatore lo nomina
suo ausiliario, suo giudice e suo difensore nelle cose
riguardanti le chiese ed i poveri, lo veste del mantello,
gli mette l’anello nel dito indice, e ne adorna il
capo dell’aureo serto‍[596]. Vien detto che Ziazo fosse
primo patrizio al tempo di Ottone‍[597]; sull’incominciare
poi del secolo undecimo troviamo Giovanni essere
«Patrizio della città di Roma», e quivi, nel suo proprio
palazzo, egli tiene un Placito; allato di lui, come giudice,
sta Crescenzio prefetto della Città, ma quell’altro
occupa il primo luogo‍[598]. L’officio però rinserrava dentro

di sè l’attrattiva alla rivolta, chè quei maggiorenti
romani, i quali combatterono la podestà pontificia e la
imperiale, sempre s’appellarono con nome di Patrizio;
laonde, più tardi, lo si ricacciò nell’ombra, per via della
dignità cresciuta al Prefetto. Anche di questa carica
sembra che Ottone III abbia rialzato la importanza. All’età
dei Carolingi di Prefetto della Città non si ha
vestigio; tornammo con esso ad imbatterci negli anni
955 e 965 e, presto dopo, lo stato di lui guadagnò di
considerazione. Egli faceva veramente da vicario della
podestà imperiale, era insignito di aquila e di spada, ed
amministrava la giustizia criminale nella Città e nel
suo territorio. In pari tempo aveva incarico di avvocato
ordinario della Chiesa, con podestà giudiziaria.



§ 5.
Cominciamento del pontificato di Silvestro II. — Una
donazione di Ottone III. — Primo accenno delle crociate. — L’Ungheria
diventa provincia della Chiesa romana. — Ottone
III nella sua dimora di monte Aventino. — Misticismo
di lui. — Egli ritorna in Alemagna. — Viene nuovamente
in Italia nell’anno 1000. — Condizioni difficili di Silvestro II. — Basilica
di santo Adalberto nell’isola Tiberina.



Frattanto Silvestro II dimostrava con quali spiriti
intendesse fare da papa. Roberto re francese era costretto
a rinunciare ad un matrimonio contratto contrariamente
ai canoni; sul ribelle lombardo Arduino pronunciavasi

scomunica; i Vescovi erano sermoneggiati
per iscritto, che il nuovo Papa aveva risoluto di castigare
senza misericordia la simonia e l’immodestia di
vita, affinchè l’officio vescovile nuovamente si rialzasse,
puro di ogni macchia, al di sopra della podestà regia,
che era tanto inferiore al primo, di quanto il piombo
triviale è vinto dallo splendore dell’oro‍[599]. Silvestro
trovava in Ottone il sostegno più volonteroso, per ciò
che si trattava di condurre a buon fine la riforma ecclesiastica,
cui Gregorio V s’era sforzato di operare; e
di lui il Papa abbisognava per giungere a questo scopo
generoso, e per raffermare sè medesimo in Roma. Deliberato
di fondare una nuova signoria mondiale del Papato,
Silvestro trovava accosto a sè un Imperatore giovine,
desioso di gloria, compreso del concetto della grandezza
antica, e fervido di speranze che da sè incominciasse
una nuova êra per l’Impero. I rapporti che si stringevano
fra il maestro, esperto delle cose del mondo, e il
suo discepolo, inspirato a idee di romanzo, sono in altissimo
grado degni di considerazione, avvegnachè in
fondo i loro intendimenti si osteggiassero. Ottone III
ben comprendeva sè essere l’Imperatore, ricordava aver
egli creato due Papi, e tornargli necessario di battere le
vie dell’avo suo, cui la Chiesa aveva prestato obbedienza
senza esitare. Queste teorie Ottone proclamò, allorchè
fece al Papa graziosa donazione di otto contee, sulle
quali la Chiesa vantava pretese. L’Imperatore protestava

in questa occasione, che Roma era capo del mondo,
che la Chiesa romana era madre della Cristianità, ma
che i Papi medesimi avevano rimpicciolito il loro splendore,
disperdendo beni ecclesiastici per farne quattrini.
Oltracciò diceva, che nella confusione degli ordini giuridici
alcuni Papi, col pretesto della donazione falsa di
Costantino, avevano usurpato alcune parti dell’Impero,
e che si era fabbricata una donazione di Carlo il Calvo,
falsa tanto quanto la prima. A siffatte finzioni non dava
egli che sprezzo, ma al suo precettore, che aveva creato
papa, donava i comitati di Pesaro, di Fano, di Sinigaglia,
di Ancona, di Fossombrone, di Cagli, di Jesi e
di Osimo. Quella protesta significava la coscienza della
maestà imperatoria che Ottone accoglieva nell’animo,
e Silvestro doveva sentirne temenza‍[600].




Nel suo grande intelletto il Pontefice sorrideva dei

sogni dorati del giovinetto generoso, ma ben si guardava
dal dissiparli; infatti, allorchè Ottone ebbe alzato il suo
maestro al seggio pontificio, sperò egli di avere trovato in
questo chi secondasse le sue idee, e soltanto la morte lo
premunì da veder ciò che gli sarebbe stato dolorosissima
delusione. Silvestro invece aveva in mente di educare
a suo pro il giovine idealista, e di restaurare col mezzo
suo lo Stato della Chiesa. Approvava il proposito che
l’Imperatore ponesse in Roma stabile residenza, perciocchè
questa eragli arra di quiete, e poneva impedimento
a’ tumulti ribelli. Adulava Ottone in tutte le maniere;
diceva lui essere monarca del mondo, cui obbedivano
Italia e Alemagna e Francia e le terre degli Slavi, e
chiamavalo più savio dei Greci, lui uomo di greca
origine: così scaldava la fantasia del giovine Principe,
che in pari tempo correva le vie dell’antichità e quelle
del monachismo.




Quantunque per eletta cultura si alzasse al di sopra
della sua età, tuttavia anche Silvestro II ne divideva
parecchie tendenze, perchè di quel tempo era anch’egli
figliuolo: e merita che si noti, essere partita da lui
la prima esortazione alla Cristianità, perchè liberasse
Gerusalemme dalle mani degli Infedeli‍[601]. La Chiesa
e l’Impero celebravano allora novelli trionfi: Sarmati
convertiti compensavano la perdita della Bulgaria;
Polonia si assoggettava a Roma; gli Ungheri

feroci, che poco tempo prima erano stati i più formidabili
devastatori d’Italia, domati dappoi dalle armi
tedesche, sottoponevano sè stessi al culto romano, e
accoglievano istituti germanici nelle cose di Chiesa e di
Stato. Anastasio, ossia Astarico, ambasciatore del loro
savio principe Stefano, veniva a Silvestro acciocchè
questi desse ricompensa alla conversione dell’Ungheria,
accordandole dignità regia. Il Papa, con gran gioia,
metteva una corona nelle mani del legato; e sebbene
per verità ciò avvenisse col beneplacito di Ottone, il quale
concedeva il reame ad uno sperato vassallo dell’Impero,
tuttavia l’Ungherese otteneva in Roma, per opera del
Pontefice, la consecrazione: v’aveva dunque ogni apparenza
che la dignità regia derivasse dalla podestà della
Chiesa, e il Pontefice, il quale già possedeva il diritto di coronare
l’Imperatore, accordava per la prima volta il diadema
anche ad un Principe straniero, come se fosse stato
un dono di san Pietro‍[602]. D’allora in poi la Città albergò
entro di sè eziandio dei Magiari pacifici, pei quali
Stefano fondava una casa di pellegrini presso al san
Pietro, nel tempo stesso che costituiva un seminario
ungherese di preti, quello che oggidì è riunito al Collegium
Germanicum. Ancora a’ nostri giorni il primo Re
ungherese è venerato nella sua chiesa di santo Stefano
degli Ungari, che sta in vicinanza al san Pietro, nel
luogo dove anticamente era la casa di quei pellegrini;

però la chiesa degli Ungheresi è quella di santo Stefano
in Piscinula nella Regione detta Parione, in cui deve
avere esistito l’antica Collegiata dedicata a Stefano
protomartire.




La conversione dell’Ungheria era opera della missione
di Adalberto, che Ottone cominciò a divinizzare come
patrono suo. Portava egli grande affetto al convento
dell’Aventino dove il Santo aveva vissuto; ne confermava
e ne accresceva i beni, e, affinchè se ne facesse
un pallio di altare, vi donava perfino il manto usato
nella sua coronazione, tutto adorno di figure dell’Apocalisse‍[603].
In un edificio prossimo a questo convento
stabiliva il suo castello imperiale, e di là, «dal Palazzo
del Monastero», datava alcune delle sue scritture‍[604].
Non v’aveva a quel tempo alcun altro colle di Roma
che fosse così animato di vita, come era quel monte
Aventino, oggidì tanto deserto; oltre ai conventi di
santa Maria, di san Bonifazio ed al castello imperiale,

pieni di santi uomini e di abitatori illustri v’avevano
molti bei palagî, e reputavasi che l’aria, ivi in ispecialità,
spirasse balsami di salute‍[605].




In quello che Ottone, a foggia dell’antichità romana,
si imponeva, per nomi di trionfo, appellazione di Italicus,
di Saxonicus, di Romanus, con mistica umiltà sè
stesso chiamava servo di Gesù Cristo e degli Apostoli;
e reputava sua missione eccellente essere quella di far
rifiorire la Chiesa di Dio, in società coll’Impero e
colla Republica del popolo romano‍[606]. Inspirato a idee
cotali, contraddicendo a sè stesso, s’immergeva tratto
tratto in opere di mortificazione monastica. Grecia e
Roma sollevavano l’anima sua alle spere dell’idealità,
ma i frati la cingevano coi loro lacci e la annebbiavano.
Deposto il manto d’Imperatore, si copriva di
veste di cilicio, e insieme con Franco, giovine vescovo di

Worms, si stava rinchiuso quattordici giorni entro una
cella di romito in san Clemente in Roma; risensato,
moveva nell’estate a Benevento, indi passava a nuove
mortificazioni a Subiaco nel convento di san Benedetto‍[607].
Tosto dopo andava a Farfa, accompagnato dal Papa,
da maggiorenti romani e da Ugo di Tuscia favorito
suo; poi, preso dalla brama di tornarsene in Alemagna,
sembra che a Farfa desse assetto al reggimento d’Italia
per il tempo che ne sarebbe rimasto lontano, e pare che
a suo vicerè nominasse Ugo‍[608]. Turbato per la morte
di Matilde zia sua, e per quella immatura di Franco,
che trapassava di vita in Roma, ancor mesto della fine
di Gregorio V, l’Imperatore malato e inquieto di animo,
partiva di Roma nel Dicembre dell’anno 999: presto
gli giungeva novella eziandio della morte dell’imperatrice
Adelaide. Le cose di Germania lo chiamavano
in quel paese; s’avvicinava l’anno 1000 temuto, ed
egli aveva fatto voto di peregrinare alla tomba di
Adalberto. Prendeva seco parecchi romani, e conduceva
anche Ziazo patrizio e alcuni Cardinali, mentre
che Silvestro restava, con gravi cure, a Roma. Il Papa
gli mandava dietro una lettera per indurlo a ritornare,
ma Ottone gli rispondeva: T’amo di reverente affetto;

però necessità mi costringe ad andare, e l’aria d’Italia
è nociva alla mia fibra. Parto soltanto col corpo, ma
lo spirito rimarrà a te sempre vicino; a tua difesa poi
lascio i Principi d’Italia‍[609].




Il vincitore di Crescenzio, il ristoratore del Papato,
il rinnovatore dell’Impero, il pellegrino del Gargano
fu salutato, meraviglia del mondo, dai popoli d’oltralpe,
stupefatti a vederlo. Dalle feste di Regensburg ei passava
rapidamente a Gnesen: e colà, circondato dai Sarmati
dalle lunghe chiome, mentre orava sulla tomba di
Adalberto, il suo pensiero con fervido desiderio volava
alla santa, all’aurea Roma, all’Aventino benedetto di
sole, alla piccola isola Tiberina, dove aveva comandato
che si rizzasse una basilica ad onore di Adalberto. Fondava
a Gnesen un Arcivescovato, indi proseguiva il suo
cammino ad Aquisgrana, alla Roma alemanna. Nella
Cripta di quel duomo riposava Carlo, il grande fondatore
dell’Impero di nazione germanica, quel desso cui
il giovane fanatico intendeva di rendersi eguale. Ed Ottone
non si faceva riguardo di rompere la porta della
tomba, e di entrare nella camera sepolcrale; che se il
gran Carlo si fosse svegliato del suo sonno, avrebbe
guardato con occhio di compassione il giovine invasore,
e, sgridandolo, lo avrebbe biasimato, che, per cupidigia
della falsa Roma, lasciasse in abbandono e traesse in
vie non nazionali quella gagliarda Alemagna, cui i re
Enrico e Ottone I avevano conquistato unità dentro, e
podestà fuori, sui Romani e sugli Slavi‍[610].









Bramosia di riveder Roma richiamava Ottone in
Italia, omai nel Giugno dell’anno 1000. Il millesimo
dell’êra cristiana aveva avuto incominciamento, ed era
progredito nel suo cammino senza che il mondo inabissasse.
Il secolo undecimo s’iniziava, gravido di mistero,
nella storia; la gente umana lo aveva atteso con angustia
mortale, come di nessun altro secolo prima o dopo
di esso v’ebbe aspettazione. Gli uomini credevano che
sarebbe venuto, demonio orrendo, imboccando la tromba
del giudizio finale, ed agitando la fiaccola dell’incendio
universale: venne invece tutto mitezza, e involto in un
fitto velame; scoperta indi la faccia, si mostrò agli occhi
dei popoli in figura di Sibilla profetica, la quale nel suo
vase di Pandora teneva celate le meraviglie di una cultura
nuova. Acconciamente disse uno Scrittore ecclesiastico,
che, durante il secolo decimo, Cristo aveva dormito nella
sua Chiesa, e che all’undecimo si era desto del suo
sonno. Dell’oscurità di quello conforta la vista di questo
che sorge, e già in esso s’ergono in bello aspetto
due persone, che sul suo primo albore spariscono dentro
il sepolcro; Gerberto, il Papa, il mago, il sapiente divinatore
delle crociate, e il giovine imperatore Ottone III,
che sognava il dominio di un novello Impero mondiale.




Ottone passò in Lombardia la stagione estiva, ma
Silvestro con fervide instanze lo richiamò a Roma: quivi
infatti risorgeva lo spirito di ribellione, la Sabina gettava
disfida al Papa, il quale, andatovi per difendere
i diritti della Chiesa, era in Orta minacciato con un

sollevamento, e costretto a fuggirsi a Roma‍[611]. Ottone,
che primamente aveva avuto nuova, da Gregorio di
Tusculum, dello stato minaccioso della Città, mosse a
Roma nell’Ottobre, a capo di un esercito, seguito da
Vescovi tedeschi, e dai duchi Enrico di Baviera, Ottone
della Lotaringia inferiore, e Ugo di Tuscia. La sua venuta
tenne in freno i Romani, che l’assenza di lui aveva
incorato a tumultuare.




L’Imperatore pose stanza nel suo castello sull’Aventino,
deliberato di fissare per sempre dimora in
Roma. Allora fe’ consecrare la basilica di santo Adalberto,
per ministero del Vescovo di Porto, sotto la cui
giurisdizione stava l’isola Tiberina. Ottone sarebbe
stato beato di erigere templi, in ogni canto del mondo,
al martire divinizzato, nell’istesso modo che Adriano
aveva fatto ad Antinoo favorito suo, da lui riposto
tra i numi. Gli fondava un convento in Ravenna,
una chiesa in Aquisgrana, e la basilica a Roma, dove
raccoglieva in custodia un braccio del Santo. Andò
avidamente a cerca di reliquie per fornirne questa chiesa;
domandò Benevento che gli consegnasse il cadavere
di san Bartolomeo, ma gli atterriti Beneventani
lo ingannarono, dicesi, dandogli invece le ossa di san
Paolino di Nola, e Ottone le trasse a Roma, e le seppellì,
quali avanzi dell’apostolo Bartolomeo, nella basilica:
risaputa poi la pia ciurmeria, voleva sulle prime
vendicarsene contro Benevento, ma poi non ne fece più

altro‍[612]. La chiesa dell’isola Tiberina fu allora appellata
«dei santi Adalberto e Paolino», ma l’origine barbara
fece sì che il Boemo, accolto nel culto religioso della
Città, non diventasse mai famigliare in Roma. I Romani
andarono affermando, che nella basilica era sepolto Bartolomeo
apostolo, e da lui la nomarono; e, allorquando
Pasquale II la restaurò nell’anno 1113, di santo Adalberto
non fec’egli più menzione in quei suoi versi, che
ancora possono leggersi sulla porta d’ingresso‍[613]. Pertanto,
nell’isola dedicata in antico a Esculapio fu fabbricata
la chiesa onde diciamo, e lo fu forse colle ruine
del tempio di lui: così Esculapio, figlio degli Dei, ebbe
per successore il santo barbaro Woiteco ossia Adalberto.

Oggidì, quando dai giardini del convento si scende ai
margini del fiume, vi si mirano ancora gli avanzi delle
mura di travertino, che anticamente avevano dato all’isola
la figura di una nave rostrata; e tuttora si discerne
il simulacro in pietra del caduceo, e si rammenta che
da quel sacro serpente di Epidauro l’isola ebbe nome
di Insula serpentis Epidaurii‍[614]. Può darsi che Ottone
affidasse a quanto v’aveva di artisti migliori, l’incarico
di decorare la sua basilica. Dessa è unico monumento
di lui in Roma, quantunque rimutata sia dalla forma
antica; chè soltanto la torre e le quattordici colonne
antiche di granito derivano dal tempo suo. Con gratissimo
diletto l’uomo tedesco si sofferma nella tranquilla
piazza che s’apre davanti a quella pittoresca
chiesa del medio evo, dove, nel bel mezzo del Tevere, con
Roma da una banda ed il Transtevere dall’altra, può in
quiete dar libero il volo alle sue meditazioni: oppure,
dal piccolo giardino del convento, dove gli aranci frondeggiano
vicino ai melanconici giunchi del fiume, egli
solleva lo sguardo al prossimo Aventino, coperto delle
severe ruine del suo castello, ed evoca alla mente i tempi
in cui Ottone III dalla soglia del suo palazzo affisava
con senso di religiosa pietà la basilica di Adalberto.








§ 6.
Tibur, ossia Tivoli. — Sollevazione di questa città. — Ottone
III e il Papa la assediano e le concedono perdono. — Rivoluzione
in Roma. — Condizioni disperate di Ottone. — Discorso
ch’ei rivolge ai Romani. — Fugge di Roma. — Ultimo
anno di sua vita. — Muore, addì 23 di Gennaio 1002.



Addì 4 di Gennaio dell’anno 1001 Ottone dava il
benvenuto a Bernuardo, vescovo di Hildesheim, maestro
suo, e lo albergava in vicinanza al suo palazzo. Tosto
dopo era costretto di correre alle armi per castigare
la piccola città di Tibur. Fra le città della provincia
romana le più considerevoli erano allora Preneste,
Tusculum e Tibur; un feudo la prima dei figli di Stefania
senatrice, la seconda dominata dai discendenti di
Alberico, Tibur fornita di una tal quale libertà municipale.
Omai la città era detta Tibori o Tivori, donde
poi derivò il nome di Tivoli‍[615]. Racconti di leggenda,
casi di storia, bellezza di natura, avevano resa Tivoli
illustre. Alba Longa era stata madre di Roma, e del
peperino dei suoi monti erano stati edificati i gravi monumenti
della Città republicana; ma i Tivolesi ben potevano
celebrare a loro gloria, che della gialla pietra dei
loro colli erano sorti gli immensi edificî di Roma imperiale
e pontificia. Nomi splendidi dell’età di Augusto
erano associati alle ruine delle lor ville, fra le quali si

additano quelle di Mecenate, di Orazio e di Cicerone, di
Varo, di Cassio e di Bruto, dei Pisoni, di Sallustio e di
Marziale‍[616]. Le sue belle grotte, traverso le quali l’Anio
precipita rumoreggiando, sono illeggiadrite di racconti
di sirene e di Nettuno; gli avanzi dei suoi delubri acquistano
vaghezza dai nomi di Ercole, di Vesta, e di quella
albunica Sibilla, che in una visione ebbe svelato a Ottaviano
la nascita di Cristo; e tuttodì, a’ piedi d’incantevoli
boschetti di olivi, destano nell’animo meraviglia
i ruderi della villa di Adriano, massima delle case di
delizia che fosse in Occidente. Quantunque di quei luoghi
si fosse tolto tanto numero di statue, di musaici
e di marmi preziosi, pure al tempo di Ottone erane
tuttavia grandissima la copia. In mezzo a rovine di
portici antichi, coperte di alberi di alloro e di lentischi,
o sotterrate fra’ rottami, s’alzavano ritti o giacevano
supini, obliati dagli uomini, l’Antinoo del Campidoglio,
la Flora, i Fauni, i Centauri capitolini, la
Cerere, l’Iside, l’Arpocrate, il rilievo dell’Antinoo di
villa Albani, il musaico dei piccioni di Soso, e tante
altre opere d’arte, che empiono in oggi i musei di
Roma e di altri siti‍[617]. Goti, Longobardi, Arabi avevano
devastato Tivoli, e la città somigliava a Roma
nel suo duplice aspetto: reliquie di mura e di templi,

avanzi dell’acquedotto Claudiano, un anfiteatro, fontane
parecchie, statue sparse qua e colà duravano tuttavia
in piedi; alcune strade erano denotate con nomi antichi,
e, nel tempo istesso, templi s’erano tramutati
in chiese e in conventi, e torrioni medioevali si erano
edificati. In carte tivolesi del secolo decimo leggiamo
ancora questi nomi: Forum, Vicus Patricii, Porta major
e oscura, posterula de Vesta, porta Adriana castrum
vetus, pons Lucanus, dove la tomba dei Plauti aveva
preso forma di un castello a ponte, siccome era avvenuto
in Roma del sepolcro di Adriano‍[618].




Quantunque in Tivoli, come a Porto e in Aricia,
dei Comites e dei Gastaldi, o prevosti, vegliassero a
guardia dei diritti della Chiesa romana, sembra che
quei cittadini avessero conservato sentimento d’independenza.
Il loro Vescovo aveva ottenuto esenzione
dal banno del Conte, e, poichè non troviamo che ivi
esistessero famiglie nobili di cospicuo grado, può darsi
che Tivoli, a preferenza di tutte le altre terre romane,
godesse, sotto la protezione vescovile, di un ordinamento

municipale, fornito di maggior libertà‍[619]. Le
esenzioni allentavano l’obbligo di sudditanza delle città,
le quali cominciavano a costituirsi isolate; e Roma vedevasi
ricondotta ai tempi della sua infanzia, quando,
indottavi da acerbe gelosie, aveva mosso guerra alle
terre della Campania. I Tivolesi, che accampavano i
loro diritti di esenzione, avevano trucidato Mazzolino
duce, che Ottone, così pare, vi aveva spedito da governator
suo. L’Imperatore cinse d’assedio la città e
minacciò di smantellarla; si difese essa, ma presto le
mancò il cuore, e Silvestro e Bernuardo la indussero
a sottomettersi. Mezzo nudi, recando in mano una spada
ed un fascio di verghe, i cittadini più notabili si presentarono
a Ottone e gli chiesero perdonanza; egli
fe’ grazia alla città, e s’accontentò a far atterrare
un tratto delle mura e a prendere ostaggi‍[620]. Di questa
maniera l’Imperatore si considerava, in modo assoluto,
principe della provincia romana, chè il Papa,
signore territoriale di Tivoli, la faceva soltanto da intercessore,
e chiedeva che alla città si perdonasse. Questa
mitezza fe’ invelenire i Romani; dell’odio sanguinoso
che nutrivano per Tivoli si potrebbe dubitare, se la
storia non ne confermasse la verità: infatti, anche nell’anno
1142, il perdono che parimente era concesso

a quella città, dava motivo ad un grande rivolgimento.
Le fantasie di Ottone avevano scaldato l’orgoglio dei
Romani; già pensavano essi alla restaurazione dei diritti
del Senato, e movevano pretese al dominio altresì
delle terre circonvicine. D’allora in poi i pretendenti
alla podestà di governo, Papa, Imperatore, Città, vennero
a continue lotte fra loro.




Agli ultimi tempi di Ottone III gli ottimati romani
parteggiavano per l’Imperatore: poichè questi
intendeva di risiedere a Roma, eglino avevano afferrato
le sue idee, intese a dare nuova grandezza al popolo
romano, e ciò facevano per mettersi essi nel luogo della
signoria pontificia. Fors’è che l’Imperatore aveva loro
promesso i beni di Tivoli; ma il Papa impediva che
la città si distruggesse, poichè pensava a salvarne
il possedimento a beneficio proprio di sè. I Romani
si videro giocati; il loro odio contro il giogo dei Sassoni
tolse dall’affare di Tivoli opportunità propizia ad
erompere; si sollevarono con grande furore, serrarono
le porte, uccisero alcuni imperiali, e cinsero d’assedio
il palazzo dell’Aventino. L’Imperatore, che vi stava
rinchiuso da tre giorni, era ridotto all’idea di aprirsi
un varco per congiungersi ai suoi soldati; e già il vescovo
Bernuardo, dopo di aver dispensata l’eucaristia
a tutti quei fedeli, prendeva in mano la lancia
santa, e deliberava di precedere a quelli che stavano
per tentare la sortita. Ma, frattanto, di fuora dalle
porte, Enrico e Ugo duchi venivano a trattative coi Romani,
e a quelli e a Bernuardo riusciva fatto di acchetare
i ribelli. Costoro si ritirarono allora dall’Aventino,
lasciarono che Enrico ed Ugo entrassero in città, e nel

dì successivo vennero pacificamente innanzi al palazzo,
ad un’adunanza cui Ottone gli aveva invitati‍[621]. L’Imperatore
dall’alto di una torre tenne loro discorso;
delusione e dolore davano al giovine sventurato una
facondia bollente: «Siete voi», diceva, «siete voi quelli
che io chiamava i miei Romani? quelli per amore di
cui abbandonai patria e parenti? Per affetto vostro ho
sparso il sangue dei miei Sassoni e di ogni schiatta
Tedeschi, e il mio proprio: voi ho guidato fino alle
terre più remote dell’Impero nostro, là dove neppure
i vostri padri, quando dominavano il mondo, avevano
posto il piede. I nomi vostri e la vostra gloria voleva
io trarre fino all’estremo dell’orbe; eravate voi i miei
figliuoli prediletti; per voi io mi sofferiva l’odio e la
gelosia di tutti gli altri. E voi adesso, in compenso,
vi separate dal padre vostro; avete scannato crudelmente
i miei fedeli, e me cacciato dal vostro seno: eppure
no, non poteste farlo, chè quelli i quali io abbraccio
con amore di padre non possono essere sbanditi dal
mio cuore. Conosco ben io chi furono i capi della rivolta,
e d’un volger d’occhi potrei segnare coloro i quali audacemente
sostengono gli sguardi che tutti ficcano loro
in viso; e perfino i miei più fidi, la cui innocenza mi
rende beato, sono condannati a starsi silenziosi in mezzo
ai rei, e a perdersi nell’incognito, in mezzo a loro:
in verità orribile cosa è questa!» La voce tremante di
Ottone, nel cui petto l’amore di Roma soffocava gli

sdegni, la faccia scolorata e bella dell’Imperatore, che
portava segnati in fronte i solchi del dolore, esercitarono
una grande efficacia: rimasero silenziosi tutti,
molti piansero, indi un grido si levò. Afferrati i caporioni
della sedizione, Benilone e un altro, gli strascinarono
su per la scala della torre, e, mezzo morti, li gettarono
ai piedi dell’Imperatore‍[622].




Il dolore limava la vita di Ottone; vedendo distrutti i
suoi disegni, s’immerse in una mestizia desolata, e, come
in antico era avvenuto di Teodorico, anch’egli, in quella
Roma amata di sì caldo affetto, tornò a trovarsi uomo
straniero fra gente straniera. Quantunque i Romani
avessero deposto le armi, la Città era pur sempre piena
di tumulto. Gregorio di Tusculum con animo ingrato
sommoveva il popolo; vociferavasi di un disegno, per
cui si mirava a sorprendere l’Imperatore e a impadronirsi
di lui, dappoichè la sua scarsa soldatesca stava
in parte a quartieri fuor della Città. Enrico, Ugo, Bernuardo
lo sollecitarono a porsi rapidamente in salvo, e
lo sventurato uscì insieme col Papa della Città, che
era il giorno 16 di Febbraio dell’anno 1001. La sua
partenza somigliò ad una fuga, ed infatti molti Alemanni

rimasero addietro, e furono tenuti dai Romani
in ostaggio. Per il fatto, Roma tornava ad essere independente,
e sembra che il governo venisse in mano
di Gregorio di Tusculum, nipote del celebre Alberico,
la cui casa Ottone aveva restituita a splendore‍[623].




Ottone volse i suoi passi al settentrione, e spedì
a Germania Bernuardo ed Enrico, perchè ne raccogliessero
milizie fresche: egli poi andò al convento di Classe,
in vicinanza a Ravenna, e vi celebrò le feste di Pasqua.
Sebbene la sua fuga di Roma avesse dovuto parergli
il più aspro pellegrinaggio di tutta la sua vita, tuttavia
tornò a indossare abito di penitente. Romualdo
cercò avidamente di impadronirsi di quell’anima scrollata
di speranze, tentò di inchiodarla, trofeo massimo
di sue vittorie, in un convento, e di far vedere al
mondo un Imperatore coperto della tonaca, onde aveva
di già vestito un Doge. Però, la mente di Ottone, che
spaziava nelle idealità, poteva bensì smarrirsi per qualche
settimana in mezzo ai misteri del monacato, ma
non seppellirvisi dentro in perpetuo. Buttato via il saio
del penitente, visitò in secreto Venezia, dove Pier Orseolo
II, figlio di quel Doge che s’era fatto frate, gli
mostrò le magnificenze della giovane regina dei mari,

i frutti delle sue virtù di governo, e la saviezza pratica
del suo reggimento. Radunato dappoi il suo esercito,
Ottone mosse, sbuffante vendetta, contro a Roma.
Tuttavolta, non abbiamo nuova che assalisse la Città;
lo troviamo ai 4 di Giugno in vicinanza al san Paolo,
ai 19 di Luglio nei monti Albani, ai 25 e ai 31 di Luglio
a Paterno‍[624]. Creder non possiamo che egli non sarebbe
entrato in Roma, se avesse trovato aperte le porte.
Scarso esercito aveva, poichè stava ancora aspettando
le soldatesche riposate di Eriberto arcivescovo di Colonia;
e i Romani che, presi di paura, avevano messo in
libertà i prigionieri tedeschi, dovevano preferire l’estrema
distretta di un assedio, piuttosto che venire ad una
resa, le cui conseguenze gli avrebbero ridotti alle sorti
istesse di Crescenzio. L’Imperatore or compariva innanzi
a Roma, or devastava col ferro e col fuoco la Campagna,
dove, in ogni castello, si annidavano nemici suoi; ed
egli stesso in persona, dal suo maggior quartiere che
aveva posto a Paterno, presso al Soratte, in vicinanza
di Civita Castellana, andava e tornava, fino a che la
infedeltà dei Principi dell’Italia meridionale lo chiamava
colà. Andò a Salerno, assediò e prese Benevento,
e, quasi che lo agitasse un’irrequietezza presaga di
morte, corse di nuovo, nell’autunno, a Pavia, indi a
Ravenna per farvi orazioni e penitenze‍[625]. Se torni

a Roma, così l’ammoniva santo Romualdo, non rivedrai
più Ravenna: e disse il vero. Il giovine si staccò
dal profeta di mal augurio, e mosse verso Roma; celebrò
a Todi le sue ultime feste di Natale, e vi tenne insieme
col Papa un Concilio, che si occupò di cose di Germania.




Sorse l’anno 1002. Accasciato alla notizia che il
malcontento covava fra i popoli tedeschi, i quali minacciavano
di porre un Principe, ispirato a sensi germanici,
nel luogo del loro Re che viveva oblioso di loro
in Italia, scoraggiato per lo indugiare delle milizie ausiliarie,
infermo lo spirito di affanni e malato di febbre, il
giovine visionario si trascinò nel mese di Gennaio a castel
Paterno, dove comandava Tammo conte, fratello di
Bernuardo, e dove Ziazo patrizio, venuto di Pavia con
soldatesche, gli si era congiunto. Dai merli di Paterno
Ottone poteva discorrere collo sguardo sulla grande
pianura di Roma, dove il padre suo dormiva l’ultimo
sonno nell’atrio del san Pietro. Ai suoi occhi illusi
dalle imagini febbrili sembrava che la Campagna, che
Italia tutta ardesse, come una sola fiamma, dell’incendio
della rivoluzione; e l’Imperatore, che aveva sognato di
rinnovare il dominio mondiale dei Romani, si vedeva
ridotto a morire entro un piccolo castello, dove minacciato
era dalla fame e dalla oltracotanza dei suoi vassalli
romani. Durò tuttavia fino a veder arrivare Eriberto
con soldatesche, indi andò fiaccando; ricevette la
comunione dalle mani di Silvestro, e spirò fra le braccia

dei suoi amici piangenti, addì 23 di Gennaio dell’anno
1002, che non ne aveva ancora ventidue.




La morte di Ottone, al paro della sua vita, diventò
ben presto argomento di leggenda. Narrossi che la vedova
di Crescenzio, nuova Medea, lo ammaliasse coi
suoi vezzi, e che, sotto pretesto di portar medicina alla
malattia di lui, lo involgesse in una pelle di cervo preparata
con veleni, o che gli mescesse tossico in un beveraggio,
od altrimenti che gli ponesse in dito un anello
avvelenato, e vendicasse così il marito suo. Morendo,
l’Imperatore aveva espresso desiderio di esser sepolto
ad Aquisgrana vicino a Carlo magno: vivente aveva
sprezzato Alemagna, morente tornava all’amore dei suoi
padri. La fine di Ottone e il viaggio che il suo cadavere
fece attraverso Italia compongono una commovente tragedia,
la quale dimostra la inanità delle menti umane
che si travagliano intorno a disegni di mortali cose; meglio,
neppur gli antichi ebbero poetato cotale verità nella
persona d’Icaro. Nel tempo istesso che Arnolfo, arcivescovo
di Milano e legato di Ottone, solcava le onde del
mar Jonio col vascello che gli conduceva di Grecia
la Principessa a lui fidanzata e tanto ardentemente
attesa, i Tedeschi movevano per Tuscia in rapida fuga,
seco traendo la bara in cui giaceva morto il fidanzato.
I suoi fedeli, i Vescovi di Liegi e di Colonia, di Augusta
e di Costanza, Ottone duca della bassa Lotaringia
ed altri maggiorenti, tennero celata quella morte, finchè
ebbero raccolte insieme le loro soldatesche; allora soltanto
mossero con marcia palese. I prodi Tedeschi in
battaglie serrate circondarono il mesto corteo, e s’aprirono
il passo colla spada. Di tal guisa, quell’Imperatore,

che aveva amato Roma con tanto ardore di affetto,
era portato cadavere in mezzo a feroci grida di guerra,
fra le turbe dei Romani che andavano scorrazzando intorno
al feretro; di tal guisa era condotto morto, lungo
quei campi che, orgoglioso e lieto, altri dì aveva percorso
alla testa dei suoi eserciti, quando gli sorrideva
tutto un poema di propositi arditi.




Lo storico o il tragedo potrebbero scorgere cogli
occhi della mente molte ombre de’ tempi trascorsi vagolare
intorno al feretro di Ottone III; e potrebbe loro
eziandio parere di vedere, accorrenti dalle età venture, le
persone del romano Cola di Rienzo e del giovine Corradino.
L’occhio dell’uomo tedesco a queste ricordanze
si velerà di tristezza, e l’animo suo sarà punto di amore
della patria, la quale, fino al dì d’oggi, ha sacrificato
tanti e sì cari capi all’Italia straniera. Non sarà sempre
giustizia che egli accusi di arti traditrici questa
terra dominata dalla gente tedesca, avvegnachè, se lo
facesse, dimenticherebbe che nessun sentimento è più
potente di quello che stimola le nazioni a conseguire
independenza. A miglior ragione dovrà egli deplorare,
ombra di sua nazione, l’amore che la invaghì di
stranieri paesi; e la storia di Ottone III ben gliene
offre opportunità. È pur vero; i Tedeschi risentono
un’attraenza idealistica al mezzogiorno. Altri popoli,
per desiderio politico, si sono volti ai paesi di fuori; i
Greci ebbero piantato loro colonie in tre parti del mondo;
i Romani conquistarono mezzo l’universo fra torrenti
di sangue; gli Inglesi ancora oggidì dominano
paesi remoti della terra; gli Spagnuoli, i Francesi, i Russi,
per pari brama di signoria, furono e sono spinti ad

uscire delle loro frontiere. Sola e ostinata conquista dei
Tedeschi fu Italia, questa terra della storia, della bellezza,
della poesia, che ripetute volte li chiamò a sè; e la conquistarono
non per sottoporla a tirannide, ma per suscitarla
dal suo letargo di morte, per rianimarla, per
rinnovarla. La virtù del sentimento religioso, propria
intimamente dei Tedeschi, ne li creò proteggitori della
Chiesa romana, e con vincoli di necessità gli avvinse
a Roma. Desiderio fervido di scienza gli attrasse ai
tesori dell’antichità, e siffatto impulso renderà ad essi
eternamente diletta la terra d’Italia e Roma. Combinazioni
politiche educarono l’idea dell’Impero, e di
essa fecero colonna i Tedeschi: ed è appunto a cagione
di quelle due forme della storia degli uomini,
quali furono la Chiesa universale e l’Impero, che i Tedeschi
hanno indebolito il principio di loro propria
nazione, mentre, ai loro confini, Francia, unita in concentramento,
diventava capace di un despotismo nazionale,
gretto ma energico. I Re tedeschi, per un corso di
secoli, guidarono i loro popoli di là dalle Alpi, fino a
Roma, a morirvi per un dogma politico e religioso; e questo
fu che rese Alemagna la prima nazione del mondo,
onde, indirizzata sempre ai beni eccellenti dell’umanità,
riuscì ad essa di farsi centro del lavorio spirituale
di Europa. A Roma, per opera degli Ottoni suoi, restaurò
la associazione delle età e le correnti dei tempi,
sciolse i suggelli che serravano le tombe dell’antichità,
associò la civiltà del mondo antico a quella del mondo
cristiano, maritò l’indole romanesca con quella germanica,
ne procreò il grande svolgimento della cultura
moderna, rialzò la Chiesa dal suo decadimento

profondo, e vi istillò lo spirito della riforma. Germania
si lasciò attrarre da Roma, come da una calamita intellettuale;
però, i nepoti di quei Re sassoni, che avevano
trasportato a Roma il centro di gravità della storia
di loro patria, hanno, con più sodo intelletto, nuovamente
svincolato Alemagna da Roma, non appena che
il progresso dei tempi lo ebbe comandato.




Comunque si sia, Ottone III rimane sempre uno dei
più mirabili simboli dell’indole tedesca. Infatti, quantunque
ei volesse essere greco oppur romano, quell’Imperatore
fu tedesco dal capo alle piante. Capace, sì meravigliosamente,
di trasformarsi di Trajano in frate,
financo quei suoi contrapposti sono perfettamente tedeschi,
avvegnachè l’uomo germanico possa, con pari
amore, comprendere il bello dell’antichità classica e il
mondo fatato del medio evo cristiano. Sennonchè, questa
duplice natura ebbe in Ottone III un senso più profondo
ancora. In vero le grandi potenze che allora
agitavano o foggiavano il mondo, Alemagna, Roma,
l’Oriente greco, l’Oriente arabo, influirono tutte ad un
tempo sull’animo suo; ed il secolo decimo, cui egli pose
termine, fe’ presentire, per opera di lui e di Gerberto,
che la cultura di Europa rinascerebbe a vita nuova
sotto l’influenza dell’antichità e dell’Oriente. Non la
sapienza di Carlomagno, non l’eroismo severo di Ottone I
potevasi richiedere da un Principe, che giunse alla fine
del suo regno in un’età, nella quale i Re che vi danno
principio sono immaturi al governo; nella quale gli
stessi uomini della comune cittadinanza non sono peranco
adatti ai più semplici doveri della vita. Laonde è cosa
affatto naturale, che Ottone III, salito alla più alta

cima della grandezza umana, sia stato pari ad un giovinetto,
il quale, abbarbagliato dal sole, non vede più
dove sia posta la terra; e l’imagine commovente di questo
idealista pieno d’ingegno, avido di scienza, ispirato a
pietà, entusiasta di ogni grande cosa, trova bellissimo
luogo nel panteon della nazione tedesca. Vero Fetonte
della sua storia, cadde morto sulle rive del Tevere; ornato
dei fiori delle rozze leggende medioevali, pianto dalla
patria, ebbe sepoltura presso a Carlo magno, e conseguì
lode di bello e portentoso fanciullo imperatore, meraviglia
del mondo: «Mirabilia mundi»‍[626].









CAPITOLO SETTIMO.




§ 1.
Barbarie del secolo decimo. — Superstizione. — Il
clero romano manca di cultura. — Invettiva dei Vescovi di
Gallia. — Risposta meravigliosa che ne ricevono da Roma. — Decadimento
dei conventi e delle scuole di Roma. — La
grammatica. — Vestigia di rappresentazioni teatrali. — La
lingua volgare. — In Roma difetta qualsiasi ingegno letterario.



Dedicheremo l’ultimo capitolo di questo libro a
esaminare lo stato in cui trovavasi la cultura dello
spirito nel secolo decimo, e vi porremo termine, dando
un’occhiata alla configurazione della Città. Nessun
tempo aveva visto in Roma una barbarie parimente
grande; le ragioni storiche omai ne conosciamo, le conseguenze
non ci desteranno sorpresa. All’età dei Borgia
e dei Medici, la corruttela morale di Roma si inorpellò
di una cultura classica esteriore, ed i vizî della
Chiesa si nascosero sotto arazzi raffaelleschi; il secolo
decimo, per lo contrario, non conobbe che cosa
fosse apparenza di bello. Il ritratto di Giovanni XII

sarebbe, nel fondo, tanto differente da quello di Alessandro
VI succeditore suo, quanto il secolo decimo lo fu
dal decimoquinto; eppure ambidue, per più di un rispetto,
tal qual poco si rassomigliano. La gente della
età onde diciamo aveva fronte di bronzo; si svelava
nuda e feroce, quale in fatto era. I vizî più sfrenati poneva
accanto ad una superstizione crassa, la quale, se
ottener poteva perdonanza al tempo di Gregorio I, ci
spaventa adesso sì, come manifesto regresso della stirpe
umana. All’epoca di Carlo un raggio di poesia era sceso
ad illuminare l’Occidente, che lottava per riconquistarsi
la vecchia civiltà; vi si scrivevano versi, si coltivava
la pittura, si tiravano su edificî, si studiava, e, con assiduo
lavoro, si trascrivevano in bei caratteri opere
antiche. Ma l’Impero di Carlo cadde; irruppero Saraceni,
Normanni, Ungheri; il Papato si tramutò in una
baronia romana; la scienza e l’arte minacciarono di spegnersi,
e l’Occidente, franto in pezzi, ricadde nel culto
della materia. Il grado della vita civile dei popoli può
misurarsi da ciò che gli uomini, nelle sfere più eccelse,
bramano, credono e onorano. Ora, puossi agevolmente
giudicare di che fatta fosse la religione di uomini, i
quali pensavano che l’angelo Michele cantasse in paradiso
ogni domenica la messa, o che si proponevano
di mandare degli assassini alle spalle di santo Romualdo,
il quale aveva minacciato di partire d’Italia, perchè,
dicevano, franca la spesa di conservarlo in paese,
se non altro come reliquia preziosissima.




Benchè grande fosse in tutta Italia la ignoranza del
clero, di quel clero che esser doveva maestro de’ popoli, la
ignoranza dei preti romani giungeva a tale, che tutti ne

meravigliavano nel modo più grave‍[627]. A Reims i Vescovi
di Gallia schernivano al modo onde era in Roma trattata
la cultura dello spirito, e dicevano con tutta serietà:
«A Roma non v’ha al presente quasi alcuno che abbia
apparato quelle scienze, senza di cui, sta scritto, un
uomo è appena capace di far da portinajo: or, con qual
fronte oserà farsi dottore di discipline chi non le ha imparate?
Per verità, se se ne faccia paragone col Vescovo
romano, l’ignoranza può in certo qual modo tollerarsi
appo gli altri preti; ma nel Vescovo di Roma non si può
sofferire, perocchè sia egli che deve giudicare della fede,
del tenore di vita e della disciplina del clero, anzi di
tutta la Chiesa cattolica.» Ma Roma, per bocca di Leone
abate di san Bonifacio e legato apostolico, si difendeva
da quelle invettive, e pronunciava queste testuali parole:
«I Vicarii di Pietro, e i discepoli di lui», così
diceva l’amico di santo Adalberto, «non vogliono andare
a scuola da Platone, nè da Virgilio, nè da Terenzio,
nè dall’altro pecorame dei filosofi, che, a volo superbo,
s’alzano in aria come gli augelli, e s’immergono
nel mare profondo come i pesci, e come le pecore, tratto
tratto fermandosi, pascolano nel campo. E per questo voi
dite che coloro, i quali non ingrassano in questi poeticumi,
non valgono neppure a far l’officio di portinaio?
Ma io dico a voi, che questa asserzione è bugia. Infatti,
san Pietro nulla ne sapeva di siffatte cose, eppure fu

posto da portinajo del cielo, avvegnaddio propriamente
il Signore gli abbia detto: a te darò le chiavi del regno
celeste. Per la qual cosa i suoi vicarî e i discepoli suoi
sono eruditi nelle dottrine apostoliche ed evangeliche;
non si azzimano della pompa dell’eloquio, ma si adornano
del senso e dell’intelletto della parola. Sta scritto:
Dio, nel mondo elegge i semplici per umiliare i potenti.
E da che è mondo, Iddio scelse non i filosofi e gli oratori,
ma gli illetterati e gli indotti»‍[628]. In questa audace
maniera, Roma, nel secolo decimo, si confessava qual era;
la Chiesa romana, senza arrossirne, faceva professione
della sua ignoranza nelle umane scienze, anzi del suo
disprezzo per la filosofia: con tutta compostezza rinnegava
san Paolo, l’erudito dottore delle genti, e mostrava
che le chiavi del cielo erano podestà di san Pietro,
ignorante pescatore: così, le dotte armi dei culti Vescovi
di Gallia e di Germania si spezzavano all’urto
del marmo di san Pietro, rozzo sì, ma saldo come rupe.









Insieme coi monasteri di Roma, entro ai quali i Benedettini
avevano, per un tratto di tempo, coltivato le
scienze, decaddero eziandio le scuole. Quantunque ancora
durasse in vita, doveva esser discesa assai in basso
anche quella scuola di canto posta presso al Laterano,
la quale, da dopo di Gregorio magno, poteva considerarsi
che in Roma fosse università unica, dove essenzialmente
si attendeva alla cultura della mente. Perite
erano le biblioteche, i frati dispersi, o, se v’erano, non
lavoravano più; e se pur fra loro trovavasi taluno di letterato,
il difetto di carta rendeva difficile l’opera del copiare.
Dopochè l’Egitto, patria antica del papiro, era
caduto in mano degli Arabi, Italia aveva sopportato
grande penuria di carta, ed a questa circostanza, il
Muratori, con buona ragione, attribuisce una parte della
barbarie intellettuale del secolo decimo. Il comporre codici
costava a esorbitanza‍[629]; laonde in tutta Italia si profittava
di altri già scritti in pergamena; se ne raschiavano
i caratteri primitivi per tornarvi a scrivere; ed
è a questi palinsesti che noi tanto spesso abbiamo dovuto
la perdita e la ricuperazione di molte opere dell’antichità.
Il frate ignorante raschiava i libri di Livio,
di Cicerone, di Aristotele, e sulle carte, da cui s’era
cancellata la vecchia sapienza, trascriveva antifonarî o

storie di Santi. Così, i codici degli antichi si trasformavano
parimente come i loro templi; la dea che aveva
abitato una magione magnifica di colonnati, ne sloggiava
per cedere il posto ad un Martire; le idee divine
di Platone dovevano sbrattare della pergamena, per
far largo ad un messale. Però, non udiamo che in Roma
a quel tempo esistessero biblioteche, nè che vi fervesse
operosità di copisti; in Germania ed in Francia con
fatica indicibile si raccoglievano biblioteche; in Roma
si sperdevano i codici‍[630].




Il clero rozzo restringeva la sua dottrina alla intelligenza
del Simbolo, del Vangelo e delle Epistole, se
pur, massime, avrà saputo leggerli e decifrarli. Le matematiche,
l’astronomia, la fisica non davano segno di
vita, e la cultura classica si raggomitolava nel rachitico
concetto della «grammatica.» Un’età, le cui scritture
non erano altro che una continua storpiatura
delle regole grammaticali, e la cui stessa lingua volgare
sorgeva dalla dissoluzione completa di tutte le leggi
del latino, sentiva per verità bisogno, in altissimo grado,
di quella scienza. Anche in Roma essa aveva allora
insegnamento, chè talvolta ci avveniamo nel titolo di

«Grammaticus», ond’era fregiato Leone VIII‍[631]. La
instabilità di tutte le cose, le continue guerre di fazioni,
i rivolgimenti, non permettevano che in Roma prosperassero
istituti di lettere, sempre dato che a cura di
essi si pensasse. Per lo contrario, non si può dubitare
che una scuola romana di diritto durasse anche in
questo periodo, nel quale la lex romana conseguiva novello
splendore, ed al giudice romano con ceremonia
solenne si affidava il Codice di Giustiniano, affinchè con
esso giudicasse Roma, il Transtevere e l’orbe delle terre.
Tuttavolta, quantunque la Graphia descriva minuziosamente
quella ed altre formalità della corte di Ottone, e
parli di eunuchi, di musicanti, di cavalieri e di parecchie
specie di officiali di corte, non fa motto di dottori
di leggi, come non ne fa di scolastici e di grammatici.
Essa, invece, fa menzione del teatro, come di
magnificenza, che alla corte non poteva mancare.




Il gusto dei sollazzi teatrali, che un tempo aveva
avuto in Roma tanto grande dominio, cominciò (ed è cosa
degna di considerazione) a rivivere nell’età dei Carolingi,
per via delle feste cristiane. I giuochi scenici, condannati
dalla Chiesa come invenzione del diavolo, s’erano
conservati in tutti i paesi. Terenzio era noto dappertutto,
dove la classica antichità aveva culto; e Rosvita

di Gandersheim scriveva i suoi drammi latini, ossiano
«Moralità», precisamente allo scopo di torre il pagano
Terenzio dalle mani delle monache. Ancora oggidì,
la Vaticana possiede, celebrato tesoro suo, un codice di
Terenzio del secolo nono, le cui miniature grandemente
espressive ed imitate dall’arte classica, rappresentano
scene tratte dalle commedie di quel Poeta: però, lo scrittore
del codice, Rodgario, com’egli appella sè medesimo,
manifesta origine non di Roma, ma di Francia, dove
può darsi che quell’opera si componesse. È cosa di
fatto che, al secolo decimo, si davano rappresentazioni
teatrali nell’Italia settentrionale. In quell’età, nella
quale tante espressioni greche venivano in uso, gli attori
avevano nome di «Thymelici», perlochè la Thymele
antica della scena di Sofocle e di Euripide, in un tempo
tardo e barbarico che non aveva più contezza de’ tragici,
prestava il suo nome ai commedianti. Attone
di Vercelli biasimava la vaghezza che i preti avevano
per le scene teatrali, e gli ammoniva di levarsi di mensa
non appena che entrassero i Thymelici: per tal guisa
egli ci ammaestra, che, alla stessa maniera dei banchetti
antichi, usavasi spassare i convitati con giuochi
di mimi, e ci informa che nelle feste nuziali si davano
rappresentazioni teatrali: massimamente poi egli ne fa
conoscere che di cosiffatti spettacoli era costumanza, e
che specialmente darne si soleva nella ottava di Pasqua‍[632].
I fatti della Passione ed altre storie bibliche

si recitavano in tutti i paesi durante la settimana di
Pasqua, e, senza dubbio, erano conditi di sali burleschi
a gusto del popolo; ma, oltre ad essi, in occasioni
solenni, si rappresentavano anche spettacoli di argomento
profano. Poichè si può dare dimostrazione che,
a questo tempo, erano di voga nell’Italia settentrionale,
giova credere alla possibilità che essi lo fossero anche
in Roma. Per verità dubitiamo che ivi si recitassero
commedie di Terenzio e di Plauto; e forse la vicinanza
delle case dei Santi avrebbe impedito che ciò avvenisse
(anche come lusso di corte) nel palazzo di Ottone III.
Non udiamo parola di giuochi dell’anfiteatro, nè delle
cacce di animali, rinnovate in tempi più tardi; e dei
gladiatori e dei venatores durava la ricordanza soltanto
come di cosa antica. Tuttavolta in Roma v’erano, senza
dubbio, mimi, cantori, danzatori e comici; e noi pensiamo
che essi, non soltanto dessero rappresentazioni in
chiese e in palazzi; ma tal fiata lo facessero anche dentro
del Colosseo, o nelle ruine di qualche teatro, come sogliono
fare anche oggidì nell’arena di Verona, o nel
mausoleo di Augusto a Roma. La Graphia ha dedicato
due paragrafi ai sollazzi teatrali, e quelle sue considerazioni
sugli spettacoli di Roma sono le sole in cui ci si
incontri, da Cassiodoro in poi. Poeti, comedianti, tragici,

scena, orchestra, istrioni, saltatori e gladiatori, tutto
questo vi si registra; e l’espressione di «Thymelici»,
allora veramente venuta in uso, dimostra, per lo meno,
che quello onde parla la Graphia era qualche cosa più
che ricordanza di antiquario‍[633]. Nè opinione troppo
temeraria affermiamo se diciamo che alle corti di Ugo,
di Marozia e di Alberico si rappresentavano scene mitologiche:
allorquando Giovanni XII, con capriccio
faceto, faceva brindisi a Venere e ad Apollo, può darsi
che la sua fantasia si fosse accesa in aver visto dei
comici, a qualche festa nel Laterano, rappresentare di
quelle persone pagane.




Per ciò che concerneva la letteratura classica, i Romani
avevano sempre, se non altro, il vantaggio che
quella era vecchia proprietà di loro, e che la lingua
volgare ad essi ne agevolava l’intelligenza. Mentre
la cognizione degli antichi, in Francia e, massime,
in Alemagna, era conquista laboriosa dei soli addottrinati,
ed il popolo non vi prendeva parte alcuna, ai
Romani del secolo decimo invece non costava sforzi
ancor troppo gravi l’intendere la lingua degli avi, se

anche il senso ne era divenuto difficile alle loro menti.
Le scritture e i documenti del secolo decimo dimostrano
per fermo che il linguaggio volgare aveva fatto
un gran passo innanzi verso la formazione dell’idioma
italiano, e financo, per la prima volta, troviamo in Roma
fatta menzione del volgare, come di vera lingua posta
accanto al latino. La inscrizione funeraria di Gregorio V
celebra di lui, che sapeva in tre lingue ammaestrare
alla pietà i popoli, in tedesco, in latino ed in volgare,
ossia in italiano‍[634]. La lingua volgare era divenuta
universale; la parlavano anche i dotti, e sembra che
Giovanni XII, da ottimate romano, non sapesse esprimersi
per bene che in italiano. Il latino spariva dall’uso;
rimaneva soltanto lingua del culto, delle lettere

e della giurisprudenza; e i pochi scrittori di quella età
lottavano faticosamente contro il volgare, che traeva in
errore la loro penna, perciocchè avesse tanto prossima
attenenza col latino‍[635]. Giusto per questo, la intelligenza
dei poeti antichi riusciva tanto facile agli Italiani,
laonde, sebbene Orazio, Virgilio e Stazio non si recitassero
più nel foro di Trajano, i grammatici gli spiegavano
nelle loro scuole, per quanto queste povere fossero.




Dopochè, sotto ai Carolingi, le scienze erano risorte,
la cognizione dei poeti antichi divenuta era elemento
indispensabile della cultura letteraria, e le scuole fondate,
eziandio in Italia, da quei Principi, davano a cotale
studio sostegno. Sulla fine del secolo decimo un caso
stranissimo occorso a Ravenna destava gran chiasso, e
dimostrava il fervore con cui alcuni uomini attendevano
a siffatta scienza. Vilgardo, scolastico, s’era innamorato
con tanto ardore di Virgilio, di Orazio e di Giovenale,
che questi poeti ei vedeva in sogno comparirgli e promettergli
vita immortale: e poichè proclamava che le
loro dottrine avevano la forza di tanti articoli di fede, veniva
accusato di paganesimo e citato davanti al tribunale
ecclesiastico. Germania era assai addentro in cotali
studî eleganti. Per verità, Ottone I parlava appena il
latino, ma il figliuolo e il nepote di lui conoscevano a
fondo la letteratura antica; e l’arcivescovo Brunone, fratello

suo, un Mecenate sassone, rinnovava benanco la
scuola palatina di Carlo, e raccoglieva altresì grammatici
greci intorno a sè. Fra le donne di Roma una
sola, Imiza, ci apparisce essere stata matrona culta di
quel tempo, perciocchè troviamo alcune lettere di Gerberto
indiritte a lei; ma le dame più illustri erano literae
nesciae, non sapevano di scritto; laddove in Alemagna,
la bella Edvige di Svevia, in compagnia di Eccardo
monaco, leggeva Virgilio ed Orazio. Nelle scuole delle
monache di Gardersheim e di Quedlinburg nobili fanciulle
erano annoiate dai loro educatori collo studio dei
classici, che ad esse riuscivano inintelligibili, e, mentre
loro restava ignota la storia e la geografia della loro terra
patria, le si faceva domestiche colle più favolose confinazioni
d’Italia, insegnate sulla fede di Virgilio. Rosvita,
monaca tedesca, scriveva versi epici e drammi in latino;
e Adelaide e Teofania, per classica cultura, potevano misurarsi
con Amalasunta, regina dei Goti, o con Adelberga,
principessa longobarda. Per tal guisa Roma dalla sua
famigliarità colla lingua classica non ritraeva profitto
alcuno, e la società romana stavasi molto al di sotto
della cultura di Germania e di Francia. In quello che
Ottone III si proponeva di restaurare l’impero del filosofo
Marco Aurelio i Romani credevano che la statua
equestre di questo Principe rappresentasse un contadino
che, in antico, aveva sorpreso e imprigionato un Re,
mentre questi badava ai bisogni del ventre. Però, se il
favoleggiare è sempre privilegio poetico del popolo
ignorante, la storia della letteratura deve scagliare a
buon diritto le sue accuse contro la zotichezza di
Roma, perocchè quella dimostri che, in tutto il secolo

decimo, nessun uomo d’ingegno letterario emerge in
mezzo ai Romani‍[636].




In Lombardia splendevano alcuni insigni stranieri,
come era Raterio di Verona, un errante Liegese che
doveva la sua educazione alla scuola monastica di Laubes,
o vi tenevano luogo ragguardevole uomini longobardi,
fra i quali erano, ad esempio, Attone di Vercelli,
il Panegirista di Berengario e Liudprando di Cremona.
Danno tutti prova di una dottrina scolastica e pedantesca,
e le loro prose e le loro poesie sono adorne di
frammenti di classici, che, incastonati ivi dentro, fanno
lo stesso effetto delle cornici e delle colonne, allogate ad
innesto nelle chiese e nei palazzi del medio evo. I medesimi
caratteri scoprimmo già in Giovanni Diacono, biografo
di Gregorio, e li troviamo eziandio in alcuni scrittori
romani del secolo decimo: pari natura di quella che
è visibile nell’Impero di Ottone III, il quale avidamente
accoglieva titoli, abiti, idee, brandelli dell’Impero romano,
e gli innetteva nel suo Stato medioevale, dove avevano
l’apparenza di piastricci classici appiccicati, che conservavano
pur sempre indole straniera all’ordine nuovo delle
cose. Il vestimento di cui si copriva quel tempo, era di
panni rozzi, abbelliti di galloni e di disegni antichi. Da
dopo di Carlo si andavano adoperando, con fervore

passionato, citazioni di frasi di Virgilio o di Stazio; e
l’arte di verseggiare, a’ tempi dell’Apologista di Berengario,
era diventata così comune, che nell’esordio
del suo poema quegli domanda venia di comporlo, sebbene
nessuno a quei suoi giorni vada più a cerca di
poesie, se già gli stessi uomini rustici dettino versi al paro
che i cittadini‍[637]. Tuttavolta, in Roma, adesso come già
prima, non si coprivano di distici che le urne dei morti
o le porte e le tribune delle chiese; in mezzo a quelli
molti ne troviamo di orrendamente barbarici, di gonfî,
di esagerati; pochi di mediocri, come segnatamente
sono gli epitaffî che si riferiscono ai Crescenzî. Dappertutto
si scorge la tendenza alla copia, alla fioritura; e il
concetto del pensiero è rozzo, pesante, e misticamente
oscuro come quella età. Probabilmente, autori di siffatti
versi erano allora laici ossiano grammatici, anzichè
monaci.



§ 2.
Ritorno lento delle scienze. — Gregorio V. — Genio
di Silvestro II, straniero in Roma. — Boezio. — Storiografia
italiana nel secolo decimo. — Benedetto di Soratte. — Il Libellus
de Imperatoria potestate in urbe Roma. — I Cataloghi
dei Papi. — La Vita di santo Adalberto.



Il lume della cultura umana però non può spegnersi
più. Non la caduta dell’Impero romano, non la

ripetuta devastazione portata da’ Barbari migranti, non
il primo furore pio del Cristianesimo, hanno potuto
estinguere il fuoco sacro di Grecia. Talvolta, la cultura
sembra scorrere attraverso canali sotterranei, celati sotto
il piano della storia, ma alla fine, allorchè meno
sel suppone, essa appare in un luogo o nell’altro alla
luce del giorno, e, fattasi manifesta a guisa di fonte
che spruzza con alto getto, abbevera, un dopo l’altro,
una moltitudine di intelletti. Quando più pareva che il
lavorio di Carlo, nell’ordine della cultura, si fosse sepolto
sotto di una barbarie nuova, la Germania e la remota
Inghilterra si facevano, tutto ad un tratto, centri di
nuova vita della scienza, e di Francia aveva origine la
riformazione del monacato.




Lo stesso Odone di Cluny non fu un semplice santo,
come era Romualdo; fu eziandio un erudito uomo,
che a Reims aveva studiato filosofia, grammatica, musica
e arte poetica. Perciò, lorquando riformò i conventi
romani, ei dev’essersi anche preso sollecitudine di rinnovare
la scienza ecclesiastica; avvegnachè studio e
scuola sieno doveri del chiostro, che, insieme colla modestia
claustrale, ottengono restaurazione. Per verità, non
sappiamo che i Papi di quell’età promulgassero, in riferimento
alle scuole conventuali e parrocchiali, dei decreti
simili a quelli che Raterio e Attone bandivano per
le terre lombarde; tuttavia, ci giova supporre che di
cotali ne dessero i Papi migliori vissuti al tempo di
Alberico. Lente, lente, le scienze tornavano ai conventi
romani; e già vedemmo segnalarsene uno, posto sul monte
Aventino, congregazione di monaci pii. Quei fanatici
uomini, dai soprannomi di «Semplice» o di «Tacito»,

invero non contraddicevano, per erudizione loro propria,
all’audace apologia che, dal punto di vista del
diritto divino di Roma, il loro abate, Leone il Semplice,
faceva della ignoranza; nondimeno eglino influivano
ad affrettare il tempo in cui sarebbe avvenuto, che
i monaci attendessero a più serie occupazioni.




Negli ultimi trent’anni del secolo decimo si squarcia
omai la tenebra spaventosa di Roma. Un uomo
tedesco ed un francese pongono termine finalmente alla
serie oscura dei Papi di quel periodo, e mondano il Laterano
dalla barbarie accumulatavi da lungo tempo. Se
l’erudito Gregorio V avesse regnato più a lungo e con
maggior quiete, egli avrebbe indiritto le sue riforme
anche alla cultura scientifica: ciò ancor meglio può
dirsi di Silvestro II. Gerberto splende in Roma come
una face solitaria in mezzo a notte buja; sembrò che
i Romani, avvezzi per lungo tempo all’oscurità, restassero
abbarbagliati della sua luce. Pertanto, cosa abbastanza
sorprendente, il secolo della massima ignoranza
si chiude con uno splendidissimo genio, con quello stesso
Silvestro che, da profeta, spalanca le porte del secolo
undecimo, vaticinando le crociate. Roma, per fermo, non
ha altro onore che quello di avergli servito, durante
alcuni torbidi anni, da sede dei suoi studî, i quali nella
Città non trovarono accordo di eco alcuna. Infatti, quel
savio visse da solitario in Roma, là dove non capivasi iota
delle matematiche e dell’algebra, da lui apparate nelle
Spagne arabe; dove l’astronomia e le fisiche non avevano
maestri nè discepoli; dove la dialettica si restringeva
a qualche esercitazione di grammatica. Lorquando
i Romani avranno mirato il loro vecchio Pontefice, che da

una torre del Laterano, fatta sua specula, contemplava le
stelle, o quando lo avranno veduto nelle sue stanze, circondato
da pergamene, inteso a tracciare figure geometriche,
o ad abbozzare di sua mano un orologio solare, od a studiare
sopra una sfera astronomica cerchiata di cuoio di
cavallo, i Romani, forse fin d’allora, avranno creduto che
egli stesse a patto col diavolo‍[638]. Sembrava che un novello
Tolomeo portasse la tiara, e la persona di Silvestro II,
come quella di un dottore Faust, è omai indice di un
periodo novello del medio evo, del periodo scolastico, che
sgombra a Platone e ad Aristotele una signoria nuova.




Silvestro però conseguì intelligenza della filosofia
greca (ed è cosa che può tornare ad onoranza di Roma),
per la mediazione di uno fra gli ultimi Romani. Quando
dicemmo dell’età dei Goti, descrivemmo la vita e la
morte di Boezio; ora, dopo un cinquecento anni, la sua
persona si solleva come un’ombra dal sepolcro, e ci ricompare
davanti, a mostrarci che i posteri segnarono con
lui l’ottima delle conciliazioni, avvegnachè le opere sue
abbiano meditato, e ne abbiano ricavato sempre ammaestramento.
Lo studio di esse s’era ridestato nella età dei
Carolingi; il suo libro «della Consolazione della filosofia»

correva per le mani di tutti; le sue traduzioni ed i
suoi compendî di scrittore di Aristotele e di Platone
erano ancor lette; e quelli, al paro delle sue versioni
di Archimede, di Euclide, e di Nicomaco, matematici
greci, avevano valso ad acquistargli, presso Silvestro,
massima reverenza. In mezzo alla tenebra del secolo
decimo Boezio risplendeva come stella di grandezza
prima; lo si studiava con fervore pari a quello, onde
applicavasi la mente alle opere di Terenzio o di Virgilio.
Perfino si ravvisa che all’esemplare della «Consolazione»
Liudprando modellava le sue scritture,
avvegnachè questi, al paro dell’antico Romano, sia
vago di mescolare dei versi nella sua prosa: Alfredo
il grande volgarizzò il libro «della Consolazione» in
anglo-sassone; ancor più tardi Tommaso d’Aquino ne
scrisse un commento; e lo sventurato filosofo, ultimo dei
Romani, continuò ad essere maestro e conforto di tutto
il medio evo. L’intelletto versatile di Silvestro riuniva, al
paro di Boezio, l’ingegno del teologo, del matematico,
del musicante, del filosofo e del poeta; perciò egli onorò
il suo maestro dedicandogli una poesia laudatoria; ed è
degno di nota a sapersi, che l’invito gliene venne fatto
da Ottone III. Quello stesso Imperatore, il quale con fede
superstiziosa toglieva da Benevento il cadavere di Bartolomeo,
e devotamente seppelliva a Roma, nella sua basilica,
un braccio di Adalberto, erigeva al filosofo Boezio un
monumento di marmo in Pavia: per esso sembra che
Gerberto abbia scritto quella poesia pregiabile assai‍[639].









La città di Roma non può vantare che sieno parti
suoi quei versi, nè gli scritti matematici, teologici e
filosofici di Gerberto; però, il secolo decimo non è affatto
sprovveduto di componimenti. Valore letterario essi
non hanno, ma, come documenti di quest’epoca oscura,
sono preziosi, e di molte notizie lo Storico va a loro
debitore. La storiografia italiana, anche nel secolo decimo,
dava vita ad alcune opere; nell’Italia settentrionale
Liudprando scriveva i suoi libri coloriti di tinte
poetiche; Venezia componeva la sua storia antichissima,
opera pregevole del diacono Giovanni, ministro di
Pier Orseolo II; nella Campania si compilava quella Continuazione
della Storia dei Longobardi di Paolo Diacono,
che va conosciuta sotto nome di Cronica dell’Anonimo
Salernitano. Anche in Roma, e nelle sue vicinanze, avevano
origine alcuni scritti storici. Una Cronica vera,
nei tempi ottoniani, dettava Benedetto dal suo convento
di santo Andrea sul monte Soratte. Il frate ignorante era
sedotto a farlo dall’esempio di quei Cronisti nella cui
lettura s’era immerso, e tanto più fortemente lo era,
dacchè vedeva agitarsi innanzi a’ suoi proprî occhi

tanto bollore di avvenimenti: perciò intese a comporre
una Cronica universale, di cui compilò la prima parte
raccogliendone le notizie da altre scritture parecchie,
sia che la biblioteca del suo convento gli offerisse
opportunità di consultare Anastasio, Beda, Paolo Diacono,
Eginardo ed alcuni Cronisti di Alemagna e d’Italia,
sia che altrimenti egli ne leggesse i libri a Farfa
ed a Roma. Pei tempi vicini a lui egli si giovò non
soltanto della continuazione di Anastasio, ma eziandio
di tutte quelle narrazioni che erano giunte al suo orecchio,
avvegnaddio di pochi fatti egli fosse stato testimonio
di veduta. Anche là dove scrive da contemporaneo
i suoi racconti hanno un valore dubbioso, e per
certo sono spesso attinti a fonti non pure; tuttavolta
deploriamo che egli non abbia descritto i casi della
caduta di Crescenzio. Se mancanza assoluta di conseguenza
logica di pensiero e bruttezza orrenda di lingua
possano a buona ragione essere tenuti a indici della barbarie
più profonda, la Cronica di Benedetto fa prova dell’estremo
decadimento, cui era potuto giungere l’idioma
di Cesare e di Cicerone. Per somiglianza di stile, assai
presso gli vengono soltanto la Cronica del prete Andrea
da Bergamo, compilazione del secolo nono, e carte
molte di questa età; però delle centinaja di documenti
che noi abbiamo letto pochi giungono a quell’eccesso
di barbarismi che in Benedetto si trova. La lingua volgare
d’Italia sorse essenzialmente da ciò, che si abbandonarono
le desinenze latine dei verbi e dei casi, onde
ebbe nascimento l’articolo, non già per imitazione della
lingua germanica, ma per necessità intrinseca; chè,
senza di esso, i casi non avrebbero potuto distinguersi

più. Se Benedetto avesse scritto italianamente sì come
avrà egli parlato, il suo libro sarebbe diventato un
monumento preziosissimo della lingua volgare di quell’età;
ma egli volle invece scriver latino, e perciò
compose un’assurda sconciatura. Pertanto, al filologo
che investiga le origini della lingua italiana la sua
Cronica presta minor servigio di quello che facciano
altre scritture, massime documenti di quel tempo; ad
ogni modo, essa saprà dargli ammaestramento, che le
leggi della lingua si associano nel modo più intimo con
quelle del pensiero, e che la ruina delle une partorisce
quella delle altre. La lingua latina, divenuta sforzo di
arte (sì come esser doveva in Benedetto), ricadeva
quasi in forme puerili; somiglia a quei busti conservati
in Campidoglio, che sono opere dell’ultimo tempo imperiale
di Roma, quando la statuaria non era dappiù
che arte di vasajo; o somiglia a quelle sculture ornamentali
di chiese cristiane, che sono opere del secolo
decimo e dell’undecimo, nelle quali ogni foglia ed ogni
figura ha perduto il suo contorno naturale, parimente
come la parola latina aveva perduto la sua flessione.




Benedetto fece suo pro del trattato di un suo contemporaneo,
partigiano dell’Impero, che è intitolato:
«Della podestà imperatoria nella città di Roma». Questo
scritto mirabile di piccola mole, celebra con gran
fervore l’Imperium dei Carolingi, mostra qual fosse la
loro podestà imperatoria su di Roma, e lamenta il suo
decadimento avvenuto colla coronazione di Carlo il Calvo.
L’Autore cade in parecchi errori là dove parla
delle condizioni di Roma a’ tempi prima di Carlo magno,
ed anche altrove desta dubbiezze parecchie. Barbarica

è la composizione scucita dei concetti, però, come lingua,
può leggersi: difficile cosa è che l’autor suo fosse
uomo romano; piuttosto era longobardo, e forse scriveva
dal convento imperiale di Farfa o dal monte Soratte, ancor
prima che l’Impero fosse rinnovato da Ottone I‍[640].
Se mai abbia avuto origine in Farfa, ben è la sola opera
di cui questo chiostro, ridotto a così grave disordine,
possa far mostra in tutto il secolo decimo; soltanto
dopo che l’ordine vi sarà restaurato nell’undecimo, noi
ne loderemo le cure date da Ugo abate alle lettere, e
la grande operosità di frate Gregorio di Catina.




In Roma la storiografia s’era fatta muta. Alla fine
del secolo nono vedemmo che Giovanni scriveva della
vita di Gregorio I, e trovammo che Anastasio traduceva
scrittori greci e raccoglieva le Vitae Paparum,
che da lui hanno nome. A que’ due lavori corrispondono,
nel secolo decimo, alcune scritture più fiacche di simil
genere. Il prezioso «Libro Pontificale», il quale, nella
forma che ci è nota, termina colla Biografia di Stefano
V, ebbe chi vi diede in Roma continuazione. Nel
modo istesso con cui quella grande collezione aveva avuto
origine da notizie raccolte in calendarî e in annali, parimente
formavansi brevi Tavole dei Papi di quell’arida
età, e vanno sotto nome di Cataloghi. Si conservarono
in manoscritti parecchi; la lingua ne è barbarica, e la
loro compilazione non contiene vestigia di senso storico.

Poichè non v’era più a dire cosa alcuna di edificî e di
doni votivi, quelle compilazioni non facevano che registrare
brevemente i nomi, la stirpe e il tempo di governo
dei Papi, aggiungendovi scarsissimi appunti di singoli
avvenimenti. Nulla dimostra sì chiaramente la barbarie
in cui era caduta Roma nel secolo decimo più di quello
che lo faccia questa Continuazione del celebre «Libro
Pontificale», il quale ora ritorna alla scarsità dei suoi
primi incominciamenti‍[641].




Alla Biografia di Gregorio fa riscontro adesso quella
di santo Adalberto. Tosto dopo la morte di lui un monaco
del convento di san Bonifacio scriveva, per desiderio
di Ottone, la vita del Martire: si crede che autore
di quel libricciuolo sia stato l’abate Giovanni Cannapario;
e di tal maniera l’opera letteraria più importante
che si componesse in Roma nel secolo decimo è la Biografia
di un Santo slavo. La scrittura non ha fiore di
mente storica, ma è opportuna a dar contezza di quell’età,
avvegnaddio al suo compilatore fossero conosciuti gli
uomini che allora andavano per la maggiore. Anch’egli
si mostra compreso delle idee che Ottone III accoglieva
sulla grandezza di Roma, e nel fervore del suo còmpito,
s’eleva talvolta a voli arditi, come aveva fatto Giovanni
Diacono, nella Vita di Gregorio. Di Giovanni,
lo scrittore per fermo non eguaglia il sapere; tuttavolta
la sua lingua non è cattiva, e sebbene spesso si travolga

in ampollosità bibliche, essa la vince di gran lunga
sulla prolissità fraseggiante di santo Brunone di Querfurt,
il quale, nell’anno 1004, ampliò quella medesima
Biografia di Adalberto‍[642].



§ 3.
Descrizioni della Città. — L’Anonimo di Einsiedeln. — Fecondità
della tradizione e della leggenda in Roma. — Le
statue sonanti del Campidoglio. — Tradizione dell’edificazione
del Panteon. — La Graphia aureae urbis Romae. — La
Memoria Julii Caesaris.



Sollecitudine maggiore che tutte quelle scritture
desta in noi una specie di letteratura, la quale, dapprincipio
ebbe origine locale in Roma, e proprietà sua rimase
anche dopo, sebbene pur vi prendessero parte scrittori
stranieri: vogliamo dire dei libri che prendono a còmpito
di descrivere i monumenti, i santuarî e la grande
antichità della Città. Lorquando i pellegrini venivano nell’eterna,
nell’aurea Roma, eglino trovavano, nelle Scuole
degli stranieri, alcuni uomini del loro paese che facevano
ad essi da condottieri, attraverso quel mondo enigmatico
di meraviglie, dove antico era omai diventato eziandio
il Cristianesimo: oltracciò, non difettavano nemmeno
di libri di notizie, che loro servivano, con brevi appunti,
di guida. Alcuni pellegrini, franchi o tedeschi, appo i
quali, da dopo di Alcuino, s’erano risvegliati l’amore e
lo studio delle antichità romane, incominciarono a fare
osservazione di Roma coll’occhio dell’antiquario e dello

storico; compilarono registri delle cose della Città, degne
a vedersi, e li diffusero poi nelle loro terre settentrionali.
Siffatte Descrizioni furono i precursori delle
odierne «Guide» di Roma, e parimenti come si vedono
oggidì forestieri di tutte le nazioni andarvi all’ingiro,
tenendo in mano di quei grossi volumi, così,
nel medio evo, miravansi i pellegrini avvolgersi per
le vie di Roma, seguendo il filo di alcune scarse notizie,
che erano scritte sopra piccolissimi fogli di pergamena.
Quei «Regionarî», detti anche «Grafie» o «Mirabilia»,
non erano così estesi, nè così nojosi come sono
le nostre «Guide»; e di buon grado noi permuteremmo
per sempre queste con quelli, se ci fosse ancora
concesso di vedere i molti monumenti, che ai nostri
antenati ignoranti era dato di affisare.




Il duplice carattere della Città segnava la sua impronta
su quelle scritture, perocchè in esse dovesse
tenersi nota così di Roma antica, che di Roma cristiana.
Di quella offerivano descrizione, nel maggior
fondamento, la Notitia e il Curiosum; di questa, i Cataloghi
delle «Stazioni», dei cimiteri, delle chiese, i quali
del continuo erano compilati ad uso dei pellegrini. Vi
si aggiungevano leggende di Santi o di chiese, tradizioni
che ponevano Roma pagana in associazione col
Cristianesimo, e vi si accumulavano benanco notizie
della corte pontificia e di quella imperiale. Di tal guisa,
poco a poco, ebbero origine le «Grafie» e i «Mirabilia»
della città di Roma.




La letteratura descrittiva della Città, cresciuta oggidì
tanto, che se ne potrebbero empiere gli scaffali di
una biblioteca, cominciò (lo abbiamo veduto) cogli indici

officiali delle Regioni, dei quali ci siamo giovati per
iscrivere del secolo quinto. Duranti quattro secoli interi
dappoi non ci avvenimmo più in alcuna scrittura di
questa specie, e, soltanto all’età di Carlo, insieme col
risorgimento di Roma e della scienza classica, incominciarono
ad aver vita nuova di quei registri. Un pellegrino,
che forse fu discepolo di Alcuino, dettò degli
appunti sui cimiteri e sulle chiese di Roma; ed un altro,
sconosciuto di nome, compose quelle notizie che vanno
sotto il titolo dell’Anonimo di Einsiedeln: in questo convento
trovolle il Mabillon, e, per primo, le publicò‍[643].
La loro compilazione rimonta alla fine del secolo ottavo
od al principio del nono, prima che fosse edificata la
città Leonina. In un paio di fogli, scritti a due colonne,
l’Anonimo vi registra, senza darne descrizione, i nomi
dei monumenti, che potevano vedersi dalla destra e dalla
sinistra mano di chi percorreva le vie della Città fino
alle porte; e v’aggiunge ottanta epigrafi trascritte da
monumenti e da chiese, anche fuori di Roma. Con ciò
ha incominciamento la scienza della epigrafia; e questa
prima e breve collezione di inscrizioni antiche, opera di
un culto pellegrino nordico, rimane, fino ai primi anni
del secolo decimoquinto, la sola di cui abbiamo contezza‍[644].
I «Regionarî» antichi prendevano nota soltanto

di Roma pagana, ma l’Anonimo registra e gli
edificî antichi e quelli cristiani, e così traccia, in un
contorno topografico, i caratteri che si aveva la Città
a’ tempi di Carlo magno. Da uomo erudito, attribuisce
tuttavia ai monumenti i nomi usati dalla Notitia, e
perfino disdegna di dire Colisaeus a vece di Amphiteathrum;
peraltro denota alcune ruine colla voce popolare
di Palatium, sebbene di palazzi non fossero ruderi‍[645].
Parimente, nelle inscrizioni, all’arco di Tito dà nome
di VII Lucernarum, onde il popolo lo aveva battezzato
dalla figura scolpitavi del candelabro a sette braccia.
L’Anonimo vide e tenne conto della massima
parte delle terme, di cui erano tuttavia grandiosi gli
avanzi; al foro Romano ed a quello di Trajano impone
egli i loro veri nomi, ma gli altri sorpassa in silenzio.
Vide ancora il circo Flaminio e quello Massimo ed
il teatro di Pompeo; presso il Campidoglio registrò tuttavia

la inscrizione della statua equestre di Costantino, nè
gli scappò d’occhio, senza notarlo, l’Umbilicus Romae.
Passeggiò ancora sotto i portici a colonnami della
via Lata; vide l’acquedotto della Vergine e quello
di Claudio, il Nymphaeum Alexandri, ed il Septizonium,
e ne fece avvertenza coi loro nomi che ancor perduravano;
scrisse a taccuino i nomi antichi di porte e di vie,
e da un registro officiale desunse il numero di tutte le
torri, dei merli, delle porte di sortita e delle feritoie, che
v’avevano nelle restaurate mura di Aureliano‍[646]. In lui
orma non v’ha di favole, e quel secco Catalogo ci
palesa che il suo compilatore era uno scolastico erudito,
cui la Notitia era ben conosciuta. Oltre a questa, dovettero
servire di base al suo lavoro altri elementi officiali,
che papa Adriano, od altrimenti Leone III, aveva fatto
molto probabilmente raccogliere. Forse, fin d’allora eransi
compilati dei piani, ossiano delle carte topografiche
della Città, sui quali può darsi che venissero tracciate le
vie principali ed i monumenti maggiori; se non si fossero
compiuti di simiglianti studî, non sapremmo per lo meno
comprendere come si avesse potuto comporre quelle
mense preziose, fregiate dei disegni di Roma e di Costantinopoli,
che Carlo magno aveva ricevuto in dono,
probabilmente dal Papa e da Irene imperatrice. Ove non
avesse avuto soccorso di siffatti documenti officiali, un
pellegrino nordico, massimamente, non avrebbe potuto
conoscere e descrivere Roma; nè è difficile che, oltre

a quelli, lo sovvenisse di ajuto qualche grammatico romano,
di mezzana sapienza‍[647].




Frattanto, la tradizione, genio leggiadro che incomincia
a porre sua stanza nei monumenti appena che diventano
deserti, aveva già da lungo tempo tessute le sue
fila attorno alle meraviglie di Roma, e divulgato fra il
popolo molte istorie e molti nomi. Ogni dì più che i Romani
si dilungavano dall’antichità, tanto più affaccendata
era la tradizione a coprire del suo velo i monumenti
pagani, in quello che la leggenda operava similmente
colle chiese cristiane. Entrambi, muse del popolo, sono
sorelle gemelle; e la duplice natura di Roma spesso le
congiunge in meravigliosa associazione. Intorno al mille
molte tradizioni locali dovevano omai essersi raffermate
in Roma, laonde non stemmo dubbiosi di considerare
la tradizione del «Cavallo di marmo» e quella del
«Caballus» di Marco Aurelio, come appartenenti a questa
età. Un’altra favola può dar prova, che nel secolo decimo,
anzi ancor prima, s’erano composte molte di quelle tradizioni,
che noi troviamo registrate nei Mirabilia, compilati
più tardi. L’Anonimo di Salerno, che scrisse intorno
al 980, narra che gli antichi Romani avevano eretto
nel Campidoglio settanta statue di bronzo, in onore

dei popoli tutti. A ciascuna di esse, dic’egli, si era
inscritto sul petto il nome del popolo che rappresentava,
ed a ciascuna s’era appeso al collo un campanello:
dì e notte i sacerdoti, dandosi il cambio, ne vegliavano
a guardia. Quando si ribellava una provincia dell’Impero
la statua si agitava tutta, il campanello sonava
e i preti ne davano avvertimento all’Imperatore. Però, il
Cronista racconta che, da tempo, quelle statue erano state
trasportate a Bisanzio, e che Alessandro, figlio di Basilio
imperatore e fratello di Leone il Savio, le aveva
fatte vestire di abiti di seta in segno di venerazione;
perlochè, una notte, san Pietro gli compariva innanzi,
e con gran collera gli diceva: «Principe dei Romani
son io!» Al mattino dopo l’Imperatore era morto‍[648].









Meravigliosa cosa è questo nesso che intercede fra
una tradizione locale di Roma e la cronologia bizantina;
tuttavolta questa favola istessa ricompare, senza
riferimento a Bisanzio, in una Descrizione della città di
Roma, in quello che si vuol dare chiarimento dell’edificazione
del Panteon. Eccone la narrazione: A’ tempi in
cui Agrippa, prefetto dell’Impero romano, aveva soggiogato
Svevi, Sassoni ed altri popoli occidentali, ed
era ritornato in patria, squillò il campanello che pendeva
dalla statua dell’Impero persiano: era questa collocata
nel tempio di Giove e della Moneta sul Campidoglio.
I Senatori affidarono pertanto ad Agrippa l’incarico
della guerra di Persia, ma egli chiese una dilazione
di tre giorni. La terza notte, quando, dopo smaniare
lungo di pensieri, aveva preso sonno, una donna gli
apparve e disse: Che hai, Agrippa? tu sei in gran cure.
Rispos’egli: Sì, o signora. Ed ella: Confortati, prometti
di edificarmi un tempio come io ti mostrerò, ed io ti
annuncierò se vincerai. Egli soggiunse: Lo farò, o signora.
La donna gli mostrò in visione la forma di un
tempio, ed egli le chiese: Signora, chi sei? Ed ella:
Io sono Cibele, madre degli Dei; sacrifica a Nettuno
dio del mare, ed egli ti ajuterà: fa consecrare ad onore
di Nettuno e di me questo tempio, perocchè noi saremo
con te, e vincerai. Agrippa s’alzò di letto tutto giulivo, e
narrò la cosa al Senato, e partì con una grande armata

e con cinque legioni, e vinse tutti i Persiani, e li ridusse
nuovamente sotto il tributo dei Romani. Reduce
in patria, edificò il tempio, lo fece consecrare a Cibele,
madre degli Dei, a Nettuno e a tutti i demonî, e gli
impose nome di Panteon. Ad onoranza di questa Cibele
ei fe’ fare una statua dorata, che collocò alla sommità
del tempio, sopra il forame della cupola, e lo coperse di
un mirabile tetto di bronzo dorato. Sulle cime poi del
tempio venivano posti due tori di bronzo dorato‍[649].




Tale è la narrazione contenuta nel notevole libro intitolato
Graphia aureae urbis Romae, ossia Descrizione
dell’aurea città di Roma, che, nella serie di questa letteratura,
succede per noi alle notizie di Einsiedeln. Può
darsi che all’età degli Ottoni, e forse omai dal tempo di
Alberico, avesse origine una nuova Descrizione della
Città, e che, in corrispondenza alla restaurazione del dominio
secolare di Roma, vi si tenesse nota soltanto dei
monumenti pagani, nel tempo medesimo che, ad uso dei
pellegrini, v’avevano libri che raccoglievano le notizie
delle «Stazioni» delle chiese e dei cimiteri. Un qualche
Scolastico, che aveva conoscenza degli antichi, componeva

un registro dei monumenti di Roma, e vi aggiungeva
il racconto di tradizioni popolari. Egli non seguiva più
la divisione regionale osservata dalla Notitia; e laddove
l’Anonimo di Einsiedeln aveva conservato i vecchi nomi,
quegli invece, tratto tratto, adoperava le appellazioni
popolari, secondo la loro origine volgare. I significati
di Palatium, di Templum, di Theatrum, di Circus, perdevano
presso di lui la loro severa distinzione, chè allora
il popolo chiamava con nome di Palatium tutte le grandi
ruine dei templi ed i Fora, e di regola appellava Theatrum
le ruine di terme e del Circo. Cotale Descrizione
della Città, che or subentrava in vece della Notitia antica
e del Curiosum, oppure che ampliava quelle due
scritture, forse veniva compilata ancor prima del secolo
decimo. A Benedetto di Soratte fu precisamente nota, avvegnachè
egli abbia tratta la enumerazione delle torri
e delle castella di Roma da una Descrizione della Città,
che dev’essere stata la forma prima della Graphia‍[650].

Però, sotto questo titolo, nel secolo decimoterzo una
ne andò celebre, che è citata come libro «assai autentico»
dal milanese Galvano Fiamma. Fu lungo tempo
conosciuta nella biblioteca Laurenziana come codice del
secolo decimoterzo o del decimoquarto, ma non se ne
trasse profitto alcuno, e soltanto nell’anno 1850 venne
data alle stampe‍[651]. Ebbe essa subìto, nel corso degli
anni, parecchie revisioni, finchè ottenne la forma che si
vede nel codice fiorentino. I due limiti estremi di tempo
riconoscibili della sua compilazione sono l’età degli
Ottoni e la prima metà del secolo duodecimo, perocchè
vi sia fatta menzione del sepolcro di Anastasio IV,
morto nell’anno 1154. Al tempo di Ottone II o a quello
di Ottone III si fanno rimontare quei paragrafi aggiuntivi,
che trattano delle ceremonie di corte, della nomina
del Patrizio e del Giudice, e dell’accoglimento delle persone
nella cittadinanza romana; e il titolo del libro corrisponde
alla leggenda Aurea Roma, che di già al tempo
di Ottone III era impressa sopra suggelli imperiali. Altresì,
le nominazioni date ai monumenti la fanno risalire
al tempo anteriore del grande incendio, che scoppiava
durante la presa di Roma fatta da Roberto Guiscardo.









Sta nella natura di cotali libri che essi diano occasione
di continue aggiunte; pertanto la Graphia contiene
parti diverse che derivano da tempi varî. Essa incomincia
narrando, secondo la tradizione, che Noè fondava, non lungi
da Roma, una città appellata dal suo nome, e che Giano,
figliuolo di lui, Japeto e Camese edificavano sul monte
Palatino la città di Gianicolo, e nel Transtevere il palazzo
Gianicolo‍[652]. Giano dimorava sul Palatino, e dappoi,
con Nemrod ossia Saturno (evirato da Giove suo figlio),
erigeva la città di Saturnia sul Campidoglio‍[653]. Indi, re
Italo, coi Siracusani, costrusse, presso al fiume Albula o
Tibris, la città di pari nome; ed altri Re, Hemiles, Tiberis,
Evandro, Coriba, Glauco Enea, Aventino, altre
città innalzarono, finchè, quattrocento trentatre anni
dopo la caduta di Troja, nel giorno 17 di Aprile, Romolo
le cinse tutte quante di muro, e vi diè nome di Roma:
allora, non soltanto tutti gli Itali, ma quasi tutti i nobili
uomini di tutto il mondo, vennero con loro donne e
con loro fanciulli ad abitarvi‍[654]. Il nesso in cui si pone

il Noè dell’antico Testamento colla fondazione di Roma,
dà prova della maestria di combinazioni che possiede
la tradizione; del resto, non potremmo fare che inutili
tentativi, se volessimo determinare il tempo in cui quella
tradizione sia sorta. Più tardi, nei secoli decimoterzo e
decimoquarto, libri parecchi andarono tessendo le favole
della origine prima di Roma; ed ebbero vita il
Liber Imperialis, il Rumuleon, la Fiorita d’Italia, la
Historia Trojana et Romana. Queste tradizioni vennero
massimamente in fiore allorchè le città italiche incominciarono
a ottenere le loro libertà, chè ognuna bramò
ornarsi del pregio di antiche genealogie‍[655].




Fra le tradizioni raccolte nella Graphia certo è una

delle più antiche quella della sepoltura di Giulio Cesare.
Narravasi fra il popolo, che le sue ceneri fossero racchiuse
nella palla d’oro collocata sulla cima dell’obelisco
Vaticano. Con grande stupore si additava il pomo
d’oro posto a quella sommità, cui nessun predone aveva
saputo giunger mai; e si diceva ch’era guernito di
gemme, e che recava scritto questo bell’epitaffio: «Cesare,
grande fosti come il mondo; adesso ti chiude una
tomba angusta». E raccontavasi che lo si aveva sepolto
in quell’altezza, affinchè anche in morte gli restasse
suddito il mondo, qualmente a lui, vivo, era stato.
Perciò l’obelisco fu chiamato Memoria od anche Sepulcrum
Caesaris, parimente come la tomba di Adriano
appellavasi Memoria: e questa parola ha per Roma un
grande significato, perocchè tutto ivi parlasse memorie.
Così denotato, trovasi l’obelisco in una Bolla di Leone IX,
dell’anno 1053, dove, nel tempo istesso, è chiamato
eziandio Agulia, come anche oggidì in italiano si addomandano
guglie gli obelischi. Tuttavia, può darsi che il
nome di Agulia, da antichissimo tempo, si fosse tramutato
nella bocca del popolo in quello di Julia, e che questo
potesse indi dare origine a siffatta tradizione del grande
Giulio Cesare, per guisa che qui dalla parola avesse
derivazione il mito: e ciò tanto più a ragione, che
sul basamento dell’obelisco leggevasi l’iscrizione Divo
Caesari‍[656].









Fra le tradizioni locali, che sono registrate nella
Graphia o nei Mirabilia, appena ve n’ha una (compresa
altresì quella della Sibilla e di Ottaviano), che non possa
essere sorta dapprima del mille; però noi preferiamo di
dire di cotali tradizioni ai luoghi dove ce ne sarà offerta
più acconcia opportunità‍[657].








§ 4.
Le Regioni della Città nel secolo decimo. — Le vie. — Architettura
di quel tempo. — Descrizione di un palazzo. — Numero
grande di grandi ruine. — Roma saccheggiata
dai Romani.



È nostro intendimento di comporre una piccola
«Grafia» di Roma, tale qual era nel secolo decimo: la
vogliamo trarre non già da quei libri di favole, bensì da
documenti; ma per verità riuscirà essa così irregolare, come
lo sono i Mirabilia, avvegnaddio siamo privi di un
condottiero che ci guidi attraverso il labirinto di Roma.
Abbiamo tentato di abbozzare questa descrizione, seguendo
la divisione delle Regioni, sennonchè, a comporla,
i documenti non ci soccorsero che incompletamente. È
cosa meravigliosa che continuamente rimanga visibile
un ripartimento regionale, quando i sette distretti ecclesiastici
sono scomparsi dal nostro sguardo; nondimeno,
quello non s’accordava più allo scompartimento di Augusto,
e può darsi che le alterazioni ne fossero avvenute in
epoche parecchie. Nei secoli decimo e undecimo la città
vera di Roma contava dodici Regioni; probabilmente
il Transtevere formava la decimaterza. Erano denotate
per numeri rispettivi, ma avevano eziandio un nome loro
proprio.




Delle dodici Regioni, che emergono da documenti di
Roma del secolo decimo e dell’undecimo non possiamo
determinare il luogo in cui erano situate quelle X e XI‍[658].









La Regione I comprendeva l’Aventino, e per Marmorata
e Ripa Graeca si stendeva giù fino al fiume;
dai magazzini di granaglia che ivi erano aveva, anche
adesso, nome di Horrea‍[659].




La Regione II racchiudeva il Celio e una parte del
Palatino fino all’Aventino. Come compresi in essa sono
registrati i IV Coronati, la Forma Claudia, il Circus
Maximus, il Septizonium, e la Porta Metrovia o Metrobi,
innanzi alla quale erano situati i prata Decii o
Decenniae‍[660].




La Regione III si trova denotata dalla Porta Maggiore,
dalla santa Croce, dall’Aqua Claudia (che scorreva
attraverso due Regioni), dal convento di santo Vito
e di santa Lucia Renati, dal santo Pastore, e dall’Arcus
Pietatis. Comprendeva quindi alcuni luoghi, che avevano
spettato alla Regione V di Augusto, detta Esquiliae‍[661].









La Regione IV è, in un documento, determinata
dal Campus s. Agathae; forse fronteggiava con
S. Agatha in Suburra (che faceva parte della Regione VII)
e comprendeva il Quirinale e il Viminale‍[662].




Entro la Regione V si racchiudeva una parte del
Campo di Marte: ed in essa erano situati il mausoleo di
Augusto, la colonna Antonina, la via Lata, il san Silvestro
in Capite, la Posterula s. Agathae al Tevere, ed
eziandio il Pincio e la porta di san Valentino (del Popolo).
Il suo territorio aveva nel tempo antico appartenuto in
parte alla Regione IX, appellata Circus Flaminius, in
parte alla Regione VII, detta Via Lata‍[663].




Della Regione VI parlano pochi documenti soltanto,
e ne risulta che vi capivano i giardini di Sallustio e
quel territorio che oggidì forma il quartiere di Trevi‍[664].









La VII Regione a quest’età viene denotata dalla
S. Agatha super Suburram, dalla colonna di Trajano e
dal Campus Kaloleonis che vi era confinante‍[665].




La Regione VIII nel secolo decimo appellavasi Sub
Capitolio, come nei Cataloghi dei Papi parecchie volte
è chiamata; per conseguenza il Forum Romanum antico
aveva conservato il numero regionale onde era
stato contrassegnato nel vecchio tempo.




La IX Regione era il distretto che raccoglieva dentro
di sè il santo Eustachio, la Navona, il Panteon, le
terme di Alessandro, il san Lorenzo in Lucina. Comprendeva
il vero Campo di Marte, e quindi chiudeva nei suoi

confini l’antica Regione IX, detta Circus Flaminius, da
cui avevano avuto origine due Regioni. Volle il caso che,
propriamente per questa Regione del secolo decimo, si
conservasse la maggior copia dei documenti: questi,
assai di frequente ci tengono parola di un luogo appellato
ad Scorticlarios o in Scorticlam, il quale dava il nome
all’intiero distretto. Era esso il quartiere dei conciatori
di cuoi; oggidì è situato presso il fiume, nella Regola,
ma allora trovavasi posto in vicinanza alle terme di
Alessandro, presso al Tevere‍[666].




In nessun documento di quella età incontrammo
parola della Regione X e di quella XI; però la XII Regione
compare in un Diploma, col nome antico di Piscina
Publica, il quale pertanto non aveva subìto mutazione
di sorta‍[667].




Parimente, come s’erano conservati i nomi della Via
Lata, del Caput Africae e della Suburra, così altre vie

antiche dovevano essere ancora note in Roma; però la
parte maggiore di esse era omai denominata da chiese,
altre eranlo da monumenti notabili: lo abbiamo già
veduto a proposito del Colosseo, del teatro di Marcello,
e dei Colossi di marmo. Spesso, nei documenti, a esprimere
le vie di Roma animate di maggior moto, si usa
l’espressione Via publica o communis; e già nel secolo
decimo esisteva una Via Pontificalis, la quale, passando
dal Campo di Marte, conduceva al san Pietro‍[668]. Queste
strade irregolari del primo medio evo, di cui alcune
erano ancora le antiche, altre erano aperte in mezzo a
cumuli di rottami ed a rovine, dovevano offrire una veduta
tetra e bizzarra insieme. La tortuosità, la strettezza
di esse e l’aspetto rozzo delle case ci avrebbero
messo repugnanza, ma la pittoresca architettura ci
avrebbe reso insieme meravigliati. Come nella massima
parte è anche oggidì, ogni casa di Roma aveva un poggiuolo
di pietra; porte e finestre erano arcuate a foggia
romana; le cornici, rilevate a teste acute di mattoni;
i tetti, il più di frequente, coperti di embrici di legno;
le muraglie si componevano di terra cotta senza intonaco
di calce. Di consueto, le case erano fornite di
solaio, perlochè tanto sovente ci incontriamo nella
espressione di casa solorata. Erano di uso universale, e
si mantennero lungo tempo anche in Roma i vestiboli,
che in tutta Italia si denotavano colla parola tedesca
«Laubia», e posavano sopra pilastri o su colonne antiche.

Ei conviene oggidì andar girando per Transtevere, o
nel quartiere chiamato «Pigna» e in quello detto «Parione», per farci
un’idea degli ultimi avanzi di quella architettura medioevale.
Non possediamo alcuna descrizione autentica di un
palazzo romano quale allor fosse, e quella, casualmente
conservataci, di un palazzo che esisteva a Spoleto, ci risospinge
ai tempi antichi, o, per lo meno, all’età bizantina.
Vi si distinguevano dodici parti, così appellate: il
Proaulium ed il Salutatorium; il Consistorium, dove si radunavano
i convitati prima del pranzo e dove si dava
l’acqua alle mani; il Trichorus ossia sala da mangiare;
lo Zetas hiemalis, camera riscaldata per l’inverno; lo
Zetas estivalis, salotto fresco per l’estate; l’Epicastorium
(meglio Epidicasterium), sala ove si trattavano i negozî:
v’erano inoltre triclinii da più che tre letti, terme, un
ginnasio o luogo destinato al giuoco, le cucine, il Columbum
da cui si riversava l’acqua alle cucine, l’ippodromo,
e gli Arcus deambulatorii, porticati a colonne,
con cui era messo in comunicazione anche lo scrigno‍[669].




Sebbene divenuti irreconoscibili per causa di decadimento
e di trasformazioni, può darsi che, ancora nel secolo
decimo, si fossero conservati alcuni dei palazzi antichi,
che avevano, un tempo, appartenuto alle ricche famiglie

dei Ceteghi, dei Massimi, dei Gracchi e degli Anicii.
Ed invero, perchè mai non dovevano aver durato un
cinquecento anni quelle case private, costruite di pietre
inconsumabili, sì come s’era conservato un tempio od
un arco trionfale? Altri palazzi, dalla forma di castella,
erano sorti a nuovo, e sempre sulle fondamenta di edificî
antichi. Se ci fosse dato di aver dinanzi agli occhi il palazzo
di Marozia sull’Aventino, quello di Alberico presso
ai santi Apostoli, la casa dei Crescenzî, il castello imperiale
di Ottone III, ne vedremmo fabbriche costruite a muraglie
di mattoni rossi, ornate in modo mirabile di mensole
e di cornici antiche, e forate a finestre arcuate romane,
con loro piccole colonne, parimente come ne offre un
esemplare l’architettura della così detta «Casa di Crescenzio»,
la quale è il più vecchio edificio privato del
medio evo che in Roma si conosca. I monumenti antichi
prestavano i più begli ornati così a chiese, come a’ palazzi;
e se, oggidì ancora, ci fermiamo ammirati nei
luoghi più antichi di Roma, mirando tante colonne,
spesso magnifiche, di stile corinzio od ionio, che, infisse
nel muro, sostengono, in funzione di pilastri, le più povere
case, si può di leggieri imaginare, qualmente, nel
secolo decimo, quasi tutte le case della Città fossero
tirate su colle reliquie dell’antichità. Se potessimo varcare
la soglia del palazzo di Alberico, nelle sue camere
fatte a volta secondo il costume romano, saremmo certi
di trovare parecchi pavimenti antichi di musaico, vi
vedremmo antichi vasi e stoviglie, ma a mala pena una
statua; ci fermeremmo attoniti a mirare, lavori di quel
tempo, i lectuli ossiano lettucci di riposo, fregiati di
disegni d’oro, e coperti dei broccati e delle sete di

Oriente, quali adornavano le abitazioni dei Vescovi, ed
erano oggetto delle censure di Raterio. La fantasia si
accende pensando alle decorazioni di queste stanze
fornite di suppellettili pesanti, sculte in oro, di sedie
che ancora traevano all’antica forma, di candelabri
di bronzo, di scansie sulle quali non istavano adagiati
codici di scritture, ma si schieravano in mostra bicchieri
d’oro preziosi (Scyphi), o coppe d’argento, o
conchiglie ridotte a recipienti da bere (Conchae): però,
la mente giunge a indovinare tutto quello che ciò fosse,
soltanto per gli indizî che ritrae dai musaici e dalle
miniature di quell’età, i quali ci fanno conoscere che
la moda del lusso toglieva essenzialmente a prestito da
Bisanzio le forme fantastiche, la varietà dei colori che
imitavano l’arabesco, e il gusto degli ornati di musaico.




In quell’epoca la copia degli edificî antichi era ancor
grande assai. Il più degli archi trionfali, dei portici,
dei teatri, delle terme, dei templi durava tuttavia in
ruine magnifiche, e ad ogni piè sospinto mostrava alla
generazione vivente le grandezze delle età passate, la
piccolezza del tempo che correva. E questo solo carattere
antico, che domina su Roma, pone in chiaro, durante
l’intiero medio evo, molti fatti storici. Da dopo di Totila
nessun nemico aveva più recato guasto a Roma, ma
neppure v’era stato un solo Imperatore od un sol Papa
intento più a vigilare sui monumenti e a proteggerli.
Già Carlo magno aveva trasportato colonne e
sculture di Roma ad Aquisgrana, e i Papi, i quali
dapprima avevano tenuto i maggiori monumenti di
Roma in conto di proprietà dello Stato, bentosto non
avevano più sentimento, nè tempo, nè potenza di darsi

cura della loro esistenza. Roma fu abbandonata al sacco
dei Romani: i preti trascinavano colonne e marmi nelle
loro chiese; i nobili e gli stessi Abati piantavano torri
sopra vecchi monumenti magnifici; i cittadini rizzavano
nelle terme e nel circo le loro botteghe di lavoro, le loro
fucine, le loro officine da canapa, i loro filatoi‍[670]. Quando
il pescatore del Tevere, quando il macellaio ed il fornaio
esponevano in vendita al buon mercato, le loro derrate
lungo i ponti, o presso il teatro di Marcello, la mercanzia
era sdraiata in mostra sopra bellissime tavole di marmo,
che, forse, anticamente avevano servito, nel teatro o nel
circo, da sedili ai padroni del mondo, a Cesare, a Marc’Antonio,
ad Augusto, a tanti e a tanti Consoli e Senatori. I bei
sarcofaghi degli eroi andavano all’ingiro, come avviene
anche adesso, in funzione di tini d’acqua, di mastelli da
lavandaia, di truogoli da porci; probabilmente la panchina
del calzolaio e la tavola del sarto erano state nè
più nè meno che il cippo di un Romano illustre, o una
lamina d’alabastro, su cui, in antico, qualche nobile matrona
romana aveva disteso le minuterie della sua acconciatura.
Seppure Roma nel secolo decimo non possedesse
più che poche statue di bronzo, assai grande doveva essere
pur sempre il numero di quelle di marmo. In tutte
le piazze, in tutte le vie, l’occhio s’imbatteva in capi
d’arte della vecchia Roma, caduti o mutilati; nè peranco
i portici, i teatri, le terme erano così ridotti in cumuli
di ruine, che molte delle loro decorazioni di statuaria

ne fossero sparite. Il Romano del tempo di Ottone III mirava
ancora, per certo, emergere sopra il suolo il gruppo
del Nilo nel Minervium, ed era ancora oggetto di sua conoscenza
il gruppo del Laocoonte nelle terme di Tito, e,
forse tuttavia, la Venere medicea nel portico di Ottavia.
Migliaia di statue degli Imperatori e di grandi Romani
stavano ancora ritte o giacevano alla scoperta sul terreno;
molte dipinture antiche vedevansi ancora ai
loro luoghi sulle pareti. Ma il senso di queste opere dell’arte
bella era così ammutito, che neppure uno scrittore
di quell’età spendeva per esse una sola parola.
Che più? i Romani imbarbariti tenevano i più preziosi
monumenti dei loro antenati in conto soltanto di materiali
da lavoro; li segavano per trarne il bel marmo onde
componevano il pavimento delle loro chiese e delle loro
case, o li facevano in polvere affine di cavarne calce. Da
secoli Roma era pari ad una grande fossa da calce, nella
quale si cacciavano dentro nobilissimi marmi per trarne
cemento: nè senza una grande ragione in Diplomi
del secolo decimo e dell’undecimo si trova di frequente
sparso il nome di Calcarius, fornaciaio, il quale
non deve già attribuirsi a persone che attendessero
al lavoro delle fosse di calce, ma a chi ne possedeva in
Roma o vi dimorava presso‍[671]. Da secoli dunque i

Romani saccheggiavano e devastavano la vecchia Roma,
la facevano in pezzi, la foravano, la abbruciavano, la
trasformavano; nè la finivano mai.



§ 5.
Una scorsa per la Roma del tempo di Ottone III. — Il
Palatino. — Il Septizonium. — Il Foro. — Santi Sergio e
Bacco. — L’Infernus. — Marforio. — Il Campidoglio. — Santa
Maria in Capitolio. — Il Campus Caloleonis. — La colonna
di Trajano. — La colonna di Marco Aurelio. — Il Campo
Marzo. — Il Mons Augustus. — La Navona. — Chiese farfensi. — Santo
Eustachio in Platana. — Leggenda di Santo
Eustachio. — Santa Maria in Minervio. — Camigliano. — Arcus
manus carneae. — Parione. — Ponti del Tevere. — I
templi della Fortuna Virile e di Vesta. — Conchiusione.



Voglia il lettore accompagnarci in una breve scorsa
per Roma, qual essa era a’ tempi di Ottone, o piuttosto
voglia soltanto venire con noi in cerca di alcuni fra i
luoghi più celebri della Città. Muoviamo anzi tutto al
Palatino. I palagî imperiali vedevansi ancora in loro
ruine colossali, ed erano pieni di obliate opere d’arte di
ogni maniera. In quel labirinto, nel quale a mala pena
si metteva piede per temenza degli spiriti, parecchie
camere erano ancora fornite dei loro preziosi intonachi
di marmo; e, perfino a’ tempi di Innocenzo X, vi si discopriva
una sala adorna di tappeti d’oro, e stanze, le cui
pareti erano coperte di finissime lamine d’argento e di
piastre di piombo‍[672]. Non altro che rada poteva essere

allora la popolazione del colle Palatino, chè, su di esso,
poche e piccole chiese soltanto erano state costruite:
una era quella di santa Maria in Pallara (Palatio), ovvero
di san Sebastiano in Palladio, eretta nel luogo in cui
ergevasi in antico il Palladium, là dove vuolsi che quel
Santo sia stato ucciso, nel tempio di Eliogabalo; un’altra
era la chiesa di santa Lucia in Septa solis o Septem
viis, che già a’ tempi di Leone III si elevava presso al
Septizonium‍[673]. Questo edificio magnifico di Severo nel
medio evo aveva nome di Septemzodium, di Septodium,
di Septisolium, di Septemsolia, e benanco di Sedem Solis,
sede del sole, ed era situato all’estremo del Palatino
verso mezzodì e quasi di fronte al san Gregorio. L’Anonimo
di Einsiedeln lo notò con nome di Septizonium, e,
nell’anno 975, con esso ci incontriamo in un documento
degno di considerazione. Lo si appellava allora Templum

Septem solia major, per distinguerlo da un monumento
ignoto, che era in vicinanza. Questo aveva nome di
Septem solia minor, e Stefano, figlio di Ildebrando, console
e duce, lo donava a Giovanni abate di san Gregorio, affinchè
a suo piacimento ne usasse, o lo atterrasse, secondo
che meglio potesse far mestieri alla fortezza del convento.
In quei tempi di guerre di partito sorgevano in Roma
torri e rocche, non soltanto della nobiltà, ma anche dei
conventi; molti monumenti erano caduti in possedimento
dei privati cittadini, ed erano adoperati in cotale uso;
ed il grande Septizonium dipendeva in proprietà da quel
monastero, e già lo si aveva trasformato in rocca. I
frati di san Gregorio possedevano allora anche l’arco
trionfale di Costantino, che per certo era stato elevato a
tanta altezza da comporne una torre: così il loro convento
s’era munito tutto all’intorno, dietro la trincea
di monumenti antichi. Nella detta carta si contiene parola
così dell’Arcus triumphalis, come del Circus (Maximus),
sebbene non altro che nominarli si faccia, e ne rileviamo
che quell’illustre romano Stefano possedeva una
parte dei palazzi imperiali, della quale notava, specialmente
sopra tutto il resto, un portico con trentotto cripte, ossiano
camere edificate a volta‍[674]. Ignoriamo quale aspetto

avesse allora il Circus Maximus; i due obelischi erano
omai ridotti in rottami, ma ancora, da un capo e dall’altro,
era avvertito dalla Graphia esistere due archi
di trionfo: neppure sappiamo cosa fosse del Colosseo, il
quale non peranco erasi tramutato in fortezza; ma con
buon fondamento imaginiamo, che questi edificî cadenti
in polvere, conservassero ancora la massima parte delle
loro muraglie di cinta esterna, ed i loro ordini di sedili.




Il tempio di Venere e di Roma, massimamente decaduto,
appellavasi omai Templum Concordiae et Pietatis
come gliene dà nome la Graphia; le sue colonne gigantesche
di un sol pezzo di granito azzurro duravano ancora
intatte da qualsiasi danno, ed offrivano una vista
mirabile. Per la via Sacra, camminando sopra il selciato
antico, e passando dall’arco dei «sette candelabri,» si
andava al Foro, dove la piccola collina detta Velia
aveva tuttavia una discesa assai profonda, perocchè il Foro
non fosse coperto di cumulo tanto grande di ruine come
oggidì è. Tutt’all’intorno, spettacolo di distruzione
grandiosa, stavano templi, portici, basiliche; e il Romano,
fatto uomo barbaro, moveva il piede in quel suo
museo nazionale, attraversando ruderi innumerevoli di
colonne, di architravi e di figure di marmo: la orrenda
ruina, il deserto di cui s’era impadronita la leggenda,
la mesta magnificenza dovevano ispirare nell’animo di
lui sentimenti di commozione indicibile. Se un qualche
antiquario romano, successore ignorante di Varrone, avrà

accompagnato Ottone III in questa peregrinazione, quegli,
con meravigliosa mescolanza di nomi veri e di nomi
falsi, gli sarà venuto accennando i monumenti antichi.
Gli avrà egli additato il Templum Fatale, l’arco di
Giano presso a santa Martina, un Templum Refugii vicino
a sant’Adriano, e con giusto nome gli avrà indicato
il tempio della Concordia, presso a santo Sergio.
Questo edificio celebre, dove un tempo Cicerone aveva
tenuto le sue tonanti orazioni, fu, per qualche tratto di
tempo, conservato in vita, mercè di una chiesa; indi
andò in ruina: e quella l’Anonimo di Einsiedeln vide
collocata frammezzo al tempio ed all’arco di Severo, che
probabilmente le serviva di campanile. Oltre che a Sergio,
dedicata era la chiesa anche a Bacco, un Santo il
quale, sebbene stranamente emerga da quel luogo di
antico paganesimo, non era straniero in Roma, dove,
fra’ Santi, torniamo a trovare nomi di dei e di eroi:
così è di quelli di santo Achilleo, di san Quirino, di san
Dionisio, di santo Ippolito, di santo Ermete; così avveniva
anche di santo Bacco‍[675].




L’Archeologo del secolo decimo, mostrandoci gli
avanzi della basilica Julia o di uno dei santuarî di Vesta,
ce gli avrebbe scambiati per il tempio del terribile
Catilina, e lì presso ci avrebbe fatto vedere la chiesa
di sant’Antonio, nel sito dove oggi s’eleva santa Maria
Liberatrice, quella che salva dai tormenti dell’inferno.

Ei ci avrebbe detto con gran serietà, che questo luogo
diabolico, nomato Infernus, era il Lacus Curtius, entro
la cui voragine, in antico, si era gettato il generoso Romano
per salvare la patria; e ci avrebbe aggiunto,
che ivi, in una caverna del Palatino chiusa con porte
di bronzo, forse nel Lupercale antico, erasi appiattato
un drago, che Silvestro aveva ucciso‍[676]. Presso alla
carcere Mamertina, la Privata Mamertini del medio evo,
ei ci avrebbe additato la statua del dio fluviale, celebre
sotto nome di Marforio, che ivi rimase illesa per un
corso di secoli; e ci avrebbe affermato che essa era un
simulacro di Marte‍[677]. La via Sacra e la sua continuazione,

Clivus Capitolinus o via dei Trionfatori, facendoci
passare lungo i templi di Saturno e di Vespasiano, ci
avrebbe condotto al Campidoglio, in mezzo a ruine innumerevoli
della magnificenza antica. Chi potrebbe enunciare
quello che fosse la vista grandiosa e tragica che esso
allora offriva! Cassiodoro, per l’ultimo, aveva detto, il Campidoglio
essere massima meraviglia di Roma, e rilevammo
che nel secolo ottavo lo si notava come primo miracolo
del mondo. Tuttavia, da tempo lungo, non udimmo
più, neppure una fiata, ripetersi il suo nome: sparito era
dalla storia di Roma, e soltanto la Graphia narra, che
le sue mura mirabili erano composte di vetro e d’oro,
ma non lo descrive‍[678]. Di già, intorno all’anno 882,

si menziona il convento di santa Maria in Capitolio;
però non si fa ancor motto della chiesa in Ara Coeli
che ivi esiste, sebbene, probabilmente, a quell’età essa
fosse omai edificata‍[679].




Profondo silenzio cela lo stato in cui fossero i Fora
imperiali, ad eccezione di quello di Trajano; ma anche
esso era a quest’ora ridotto a tanta ruina, che i documenti,
i quali ne tengono discorso, parlano delle petrae
che ivi si ammonticchiavano. Il nome della odierna via
«Magnanapoli», che dal Quirinale conduce al Trajano,
ebbe origine fin da quella età‍[680]. Dall’altro lato, era

posto il Campus Caloleonis, oggidì storpiato nel nome
di «Carleone», ch’era così appellato dal palazzo di un
ottimate romano del tempo di Alberico‍[681]. Sopra ai ruderi
delle biblioteche e delle basiliche Ulpie s’alzava
ancora la magnifica colonna di Trajano, gigante che
non aveva sofferto crollo. Vicino ad essa era la chiesa
S. Nicolai sub columpnam Trajanam; costruita dei
materiali del Foro, aveva certamente contribuito di
assai alla sua ruina: essa apparteneva alla giurisdizione
ecclesiastica dei santi Apostoli, e di questa basilica bene
era proprietà eziandio la colonia Trajana‍[682].




Anche la sua bella gemella, la colonna di Marco
Aurelio, ergevasi parimenti come s’erge oggidì. Nell’anno
955 Agapito II la confermava in proprietà del
convento di san Silvestro in Capite, e, sette anni più
tardi, Giovanni XII rinnovava il Diploma. «Noi confermiamo
in integrum», vi è detto, «la grande colonna
di marmo che da Antonino si appella, così come vedesi,
con sue sculture, colla chiesa di santo Andrea che
sta a’ suoi piedi, e col territorio che la attornia, in quel
modo ch’essa d’ogni parte è circondata di via publica,
in questa città di Roma»‍[683]. Se ne rileva, che pur

sempre, dall’intorno esisteva una piazza sgombra, e
che, vicino, vi si era edificata una piccola chiesa; il
nano accanto al gigante. Siffatte cappelle erano botteghe
di guardiani; dentro, i monaci vi facevano di sentinella,
ed a loro andiamo debitori della conservazione
di quelle illustri opere mirabili, dominatrici solitarie
dei ruderi della storia, sulle quali, nell’azzurro del cielo,
si disegnano le statue di san Pietro e di san Paolo:
simboli della duplice signoria di Roma sul mondo, quei
simulacri non potevano trovare luogo più acconcio
delle colonne dei due Imperatori, i quali professarono
una filosofia che per prima sgombrò le vie del
Cristianesimo. I pellegrini avevano facilità di salire sulle
colonne per loro interne scale a chiocciola, sì come oggidì
ancora si suol fare, per godere di lassù la vista stupenda
di Roma. Ai monaci poi avranno per ciò messo in mano
qualche moneta; per lo meno, la inscrizione dell’anno 1119
(la quale può leggersi nel portico di santo Silvestro) nota,
che i pellegrini presentavano di loro offerte la chiesa di
santo Andrea presso la colonna di Marco Aurelio, donde
il monastero costumava affittarle, come reddito considerevole.
Desta grandissima meraviglia che cosa somigliante
avvenisse anche nell’antichità. Infatti, tosto
dopo dell’erezione della colonna, Adrasto, liberto dell’imperatore

Settimio Severo, si era costruito, nell’anno
193, una casa in quelle vicinanze, per vegliarne a
custodia, ossia per torne denaro a chi vi saliva sopra; ed
invero in escavi dell’anno 1777 erano trovate in quelle
località due inscrizioni in marmo, che Adrasto aveva fatto
collocare nella sua casa di guardia; ed esse parlano di
quell’usanza‍[684]. Anche la colonna che, in antico,
Marco Aurelio e Lucio Vero avevano innalzato ad onore
del loro padre Antonino Pio, era situata in prossimità
dell’odierno monte Citorio. Aveva soltanto cinquanta piedi
di altezza ed era di rosso granito; però non ne fa cenno
l’Anonimo di Einsiedeln, nè la Graphia, nè i Mirabilia,
perlochè, forse, nel secolo nono era di già crollata‍[685].




Nel secolo decimo il Campo di Marte, già appellato
Campo Marzo, presentava il magnifico aspetto di
una città di marmo caduta in rovina. Degli edifizî degli
Antonini esistevano tuttavia grandi avanzi di basiliche
o di templi, come oggidì ancora ce ne offre
un saggio il frontone a colonne della Dogana: si pensi
un po’ all’estensione che correva dal Panteon al mausoleo
di Augusto, si pensi a quelle grandi ruine delle terme di
Agrippa e di Alessandro, dello Stadium di Domiziano

e dell’Odeum, che si seguivano tutte le une presso alle
altre; si richiamino alla imaginazione gl’innumerevoli
portici che attraversavano questo campo, venendo
dalla via Lata, da porta Flaminia, dal ponte di Adriano;
e si avrà innanzi alla mente la vista di una città
meravigliosa smantellata, mezzo sepolta nel fango e
nella polvere. Ivi, appiattati sotto le oscure volte dei
ruderi, abitavano uomini meschini, che vi avevano posto
covo, come altrettanti trogloditi; altri, avevano povere
case posate sulle ruine, come tanti nidi di rondini. Allora,
nell’antico Campo di Marte si piantavano cavoli e viti in
mezzo a’ frammenti di edificî; strette viuzze si aprivano
di qua e di là, e conducevano a chiese che, ruinate esse
stesse, erano state costruite di rovine, e davano ai chiassuoli
origine e nome. Tratto tratto dai ruderi s’alzava
qualche oscura torre, rocca munita di un qualche Romano
che si chiamava con nome di Console o di Giudice.
Il mausoleo di Augusto non era peranco stato tramutato
in fortezza; poichè era stato ricoperto di terriccio e
piantato di alberi, la sua figura, simile a quella di un
colle, gli acquistava nominazione di monte, e nel secolo
decimo lo si appellava Mons Agustus, che in volgare
si smozzò nel nome di Austa, ovvero di L’austa. Una
bella tradizione narrava, che l’imperatore Ottaviano
aveva fatto trasportare un corbello pieno di terra da
ogni provincia dell’Impero, e che ivi l’aveva riversata,
affine, quasi, di poter riposare nella terra di tutto il
mondo, che dominato aveva. Ad imitazione di quel che
s’era fatto nel sepolcro di Adriano, anche sulla cima del
mausoleo di Augusto si era edificata una cappella all’arcangelo
Michele: lo abbiamo scoperto da quegli

stessi Diplomi di Agapito II e di Giovanni XII, che
confermano anche questo sepolcro in proprietà del convento
di san Silvestro‍[686]. Presso alla tomba era posta
allora la chiesa di santa Maria o Martina in Augusta,
che più tardi fu tramutata nell’ospitale di san Giacomo
degli Incurabili: tutto all’intorno erano vigneti e campi
pertinenti al detto monastero. La muraglia della Città,
ruinosa e coperta di sterpi, si prolungava lungo l’odierna
Ripetta fino al ponte di Adriano, ed era interrotta da
due porte del fiume, quelle di sant’Agata e della Pigna‍[687].
L’odierna porta del Popolo era pur sempre

chiamata Flaminia, come la appella la Graphia, ma
altresì era omai detta S. Valentini, dalla chiesa che è
posta fuori della porta. Dove sta oggi la bella piazza
del Popolo era terreno coltivato a campo e a giardino,
similmente di ciò che avveniva a quell’età del
Mons Pinzi, sopra il quale esisteva una chiesa di san
Felice. Massimamente, tutto il Campo di Marte era traversato
di vigneti e di orti. Il magnifico Stadium di
Domiziano giaceva in rovinaccio; l’Anonimo di Einsiedeln
erroneamente lo chiama «Circus Flaminius dove
è santa Agnese», e per tale lo appella dall’antica Regione
di questo nome cui l’edificio apparteneva; però,
nel secolo decimo chiamavasi, con linguaggio popolare,
Agonis da Agon, ossia Circus Agonalis. Poichè dunque
questo luogo si denominava in Agona, ne derivò la
dizione ’n Agona, finalmente quella di Navona, onde
è denotata oggidì la maggiore e bellissima delle piazze
popolari di Roma‍[688].




Dei materiali del Circo, già ancora a’ tempi prima,
erano state edificate parecchie chiese: da un lato, la Diaconia
di santa Agnese in Agone, perocchè ivi la leggenda
della Santa s’avesse composto la scena; dall’altro, la
parrocchia di santo Apollinare, fondata probabilmente
sui ruderi di un tempio d’Apollo, che era stato cacciato

in bando dal suo santo omonimo, primo vescovo di Ravenna‍[689].
Similmente ad altri conventi e ad altre basiliche
di Roma, che poco a poco s’erano impadroniti del
suolo della Città e dei suoi monumenti, la chiesa di
santo Eustachio aveva in questa Regione dei possedimenti;
e financo la remota Farfa vi aveva proprietà di
campi, di case, di giardini e di cripte dello Stadio caduto
o delle prossime terme di Alessandro Severo. In vicinanza
a questi distrutti bagni appartenevano alla Badia
tre piccole chiese, quelle di santa Maria, di san Benedetto
e di san Salvatore, a cagione delle quali aveva
essa sostenuto continue controversie coi preti di santo
Eustachio: e precisamente al documento di questa lite
noi andiamo debitori della cognizione topografica della
Regione in Agone, ossia in Scorticlariis‍[690]. Santa Maria
farfense si dice essere l’odierna chiesa di san Luigi dei
Francesi; la cappella di san Benedetto perì; san Salvatore
conservò il nome ed il luogo, coll’addiettivo in
Thermis. Qui dunque, accanto allo Stadium di Domiziano,
stavano le terme di Nerone, ampliate da Alessandro
Severo, e si stendevano da santo Eustachio fino a santo
Apollinare‍[691]. Dei loro ruderi fu edificato il quartiere

odierno, in cui s’accolgono il santo Eustachio, il palazzo
Madama, quello Giustiniani, le Poste, il san Luigi: ed
ancora in tempi più tardi ivi si trovavano avanzi magnifici
di portici, di archi, di colonne, di ornati.




Voleva la tradizione che la chiesa di santo Eustachio,
appellata in Platana (forse da un platano che fioriva
colà), fosse stata edificata in un palazzo delle terme
di Alessandro. La sua fondazione deve risalire ad un
tempo assai remoto, perocchè ancor sotto di Gregorio I
fosse una Diaconia. Formava, nel medio evo, il punto di
mezzo di un quartiere; e di tal guisa diede nome alla
Regione, ed altresì ad una celebre famiglia di nobili.
Mirabile è la leggenda del Santo. Il suo nome pagano era
quello di Placido; amico e generale di Trajano aveva vinto
i Daci e gli Ebrei, ed era tornato a Roma in trionfo. Un
dì, mentre era alla caccia, inseguiva egli un cervo fra Tivoli
e Preneste; l’animale, fuggendogli davanti, si gettò
sul monte Vulturello (presso a Guadagnolo), e Placido, che
correva sulle sue orme, vide tutt’a un tratto sfolgorare
fra le corna il volto del Cristo, che gli ordinava di tornare
a Roma e di torvi battesimo. Placido assunse il nome cristiano
di Eustachio, fe’ battezzare la moglie sua con quello
di Trojana Teopista, e i figli appellò Agapito e Teopisto.
Per volere celeste fu ridotto povero come Giobbe,
ed allora emigrò nei deserti d’Egitto. Dei marinari gli rapirono
la moglie; un leone ed un lupo gli portarono via i
suoi figliuoli, ed egli si pose ad officî servili presso un
signore egiziano. Frattanto, Trajano involto in guerre
coi Persiani, mandò pel mondo, quant’era vasto, in cerca
del suo eroe Placido, e, finalmente, due centurioni lo riconobbero
alla cicatrice di una ferita, che un tempo aveva

riportato in battaglia. Vestirono di abiti magnifici lui
reluttante, e lo trassero a Roma, dove giunto, trovava che
Adriano era succeduto sul trono dell’amico suo. Prese la
capitananza della guerra contro ai Persiani; ritrovò per
propizia ventura moglie e figliuoli, e, compiuta l’impresa,
tornò a Roma coronato di allori. Decretavagli il Senato
un arco trionfale, ma il segreto cristiano rifiutava
di offrire a Giove il sacrificio della vittoria, e confessava
arditamente la sua fede. Egli fu condannato coi suoi a
morire; e, poichè i leoni dell’arena si accovacciavano
nella polvere innanzi a loro, i martiri furono gettati entro
ad un toro di bronzo arroventato; e quando il carnefice
aperse la macchina affreddata, Eustachio, la sua
donna e i suoi figliuoli trovaronsi morti, ma i loro corpi
apparvero agli occhi di tutti belli e senza offesa. I cristiani
diedero ad essi sepoltura nelle case del morto;
molti Romani presero battesimo, e Adriano, amaramente
pentito, bevve il veleno in Cuma‍[692].




Eustachio ha per Roma un altra ragione d’importanza,
chè egli diventò l’eroe di una genealogia delle

più stravaganti. Fin dal secolo duodecimo si compiacquero
i Romani di far derivare la loro nobiltà dal tempo
antico; i loro alberi genealogici germogliarono tutt’a
un tratto sul Palatino, dal celebre lauro di Augusto,
o crebbero nei giardini di Mecenate e di Pompeo, degli
Scipioni e dei Massimi. Poichè fu detto che la famiglia
dei Conti di Tusculum si fosse tramutata in quella
dei Conti di sant’Eustachio, la si fece, con ardita fantasia,
discendere da quell’Ottavio Mamilio di Tusculum,
che era caduto nella battaglia combattuta presso il lago
Regillo. Da quello si volle che derivassero gli Ottavî, e
da Ottaviano imperatore si fe’ venire il senatore Agapito
Ottavio, padre di Placido Eustachio. Alla famiglia
stessa avrebbe appartenuto però anche Tertullo, padre
di quel santo Placido che era stato scolare di Benedetto,
e la loro casa, dicevasi, dai tempi di Mamilio in poi
aveva pur sempre posseduto Tusculum, finchè Tertullo lo
donava al convento di Subiaco. Naturalmente si volle
che Tertullo fosse stato eziandio cugino di Giustiniano
imperatore; e naturalmente dalla famiglia degli Ottavî
si fecero discendere altresì il grande papa Gregorio e la
stirpe Anicia. Per queste anella, dal favoleggiato Ottavio
Mamilio derivarono non soltanto i Conti di Tusculum,
ma eziandio i Pierleoni, i Conti di Segni, di Pola, di
Valmontone, ed i Frangipani, che diedero origine a casa
d’Austria‍[693].




Dall’altro lato del Panteon l’Anonimo di Einsiedeln

trovava omai il convento di santa Maria nel Minervium,
che vuol dire edificato nelle ruine del tempio antico di
Minerva; ed ancora la Graphia registra: «Presso il Panteon
è il tempio di Minerva Calcidia». Non lungi di là
era eretto un arco trionfale che si attribuiva a Camillo,
e perciò il luogo era anche denominato Camigliano.
Ivi pure una via assai antica era chiamata «ai due
amanti», donde, eziandio un convento esistente colà era
detto di san Salvatore ad duos amantes‍[694]. Di fianco era
situato l’Iseum, e nelle sue ruine duravano tuttavia i
bellissimi gruppi del Nilo e del Tevere, che possono in
oggi vedersi nel Vaticano: con bella ventura sfuggirono
essi alla distruzione, parimente come fu del Marforio.




Facciamo nota anche di un altro arco trionfale che
s’ergeva nel territorio di san Marco, e che nel medio evo
è menzionato di frequente. Appellato era «della mano
di carne», arcus manus carneae, e stava all’ingresso
dell’odierna via detta «Macello de’ corvi», il cui nome,
bene o male, fu considerato essere storpiatura di manus
carnea. Probabilmente, si mirava colà l’imagine di una
mano, segnacolo di una coorte, e la tradizione narrava
che fosse quella la mano del carnefice, converso in pietra,

che aveva martoriato la pia Lucina al tempo di
Diocleziano‍[695].




Nulla sappiamo dello stato in cui si trovava il teatro
di Pompeo, ma ancor lo si denota con nome di Theatrum
oppure di Templum. Le sue ruine, come quelle di altri
antichi edificî di questo quartiere, erano ancora così considerevolmente
grandi, che tutto il sito all’intorno era,
nel secolo decimo, chiamato «Parione», quel nome onde
oggidì s’appella la Regione VI ivi posta: lo si contrassegnava
altresì per via di una grande urna antica, che
ivi istesso balzava all’occhio del popolo‍[696]. Del Circus

Flaminius si fa ancora menzione fugace, e più tardi
torna a galla, con nome di «aureo castello»: il teatro di
Marcello porta ancora in alcuni documenti il suo nome
antico, sebbene potesse darsi che il popolo omai lo chiamasse
anche di Antonino: lungo i margini
del fiume poi ci imbattiamo in luoghi a noi noti, nella
Ripa Graeca, davanti a santa Maria in Cosmedin e nella
Marmorata antica‍[697].




Un importante documento dell’anno 1018, dato per
il vescovato di Porto (la cui giurisdizione si estendeva
allora di là dell’isola Tiberina e del Transtevere) ci ha
conservato i nomi di alcuni ponti del Tevere, come
erano allora chiamati. Poichè quella carta delimita nei
suoi confini la diocesi di Porto, la sua descrizione
prende partenza «dal ponte rotto, donde l’acqua
scorre, dalle mura della città transtiberina, da porta
Settimiana, da porta san Pancrazio»; indi percorre
la Campagna oltre il fiume Arrone, procede al mare
di là dal faro, poi torna indietro «per lo mezzo del
gran fiume, a Roma, al ponte rotto presso Marmorata,
al ponte di santa Maria, al ponte degli Ebrei
in mezzo del fiume, e, dirittamente in mezzo di questo,
al predetto ponte rotto, che è il più prossimo alle chiese
cattoliche di Transtevere, di santa Maria, di san Crisogono
e di santa Cecilia, al convento di san Pancrazio
e dei santi Cosma e Damiano». Quindi si rileva, che
l’odierno ponte Sisto era allora un ponte abbattuto,
avvegnachè da esso s’incominci la descrizione, e la si

prosegua lungo il muro transtiberino per porta Settimiana:
se ne ritrae che un secondo ponte ruinato esisteva
presso alla Marmorata, la quale, visibile anche
adesso sotto all’Aventino, era nel medio evo appellata
col nome Probi oppure Theodosii in Riparmea (ripa
marmorea): l’odierno ponte Rotto, il quale attualmente
è sostenuto a catene, era chiamato allora di santa Maria,
da una chiesa che ivi s’ergeva: finalmente, il ponte
odierno «quattro Capi» (altra volta appellato Fabricii),
si chiamava degli Ebrei, perocchè gli Israeliti fin d’allora
vi abitassero in vicinanza‍[698].




Presso al ponte Palatino si elevano, l’un vicino all’altro,
tre mirabili edificî di Roma; il cosiddetto tempio
della Fortuna Virile, la elegante rotonda della così appellata
Vesta, e la mutilata torre a ponte che si addimanda
casa di Pilato, oppure di Crescenzio, ed anche di
Cola di Rienzo. Il primo tempio, che è un pseudo periptero
di stile jonio, ben conservato, di forma severa e
leggiadra, deriva certo ancora da’ tempi della Republica.
Questo santuario della Fortuna virile di Servio Tullo,
come si credette esser bene appellarlo, era stato tramutato

in chiesa, e tradizione suona che lo fosse di già
sotto a Giovanni VIII: ivi dentro si adagiò più tardi
Maria, cortigiana egiziana, una bella peccatrice, che nel
deserto aveva fatto penitenza della sua vita licenziosa;
e il tempio porta oggidì il suo nome, di santa Maria
Egiziaca. Anche il grazioso tempio di Vesta, che vi è dirimpetto,
e che, in età più tarda del medio evo, fu appellato
tempio della Sibilla, si cambiò in chiesa; quando,
non sappiamo: lo si chiama san Stefano delle Carrozze,
oppure, da una sacra imagine, santa Maria del Sole‍[699].
Della cosiddetta Casa di Pilato ci occuperemo più tardi.
Tutti e tre quei monumenti, aggruppati col ponte e colla
santa Maria in Cosmedin, rendono il sito uno dei più
vaghi di Roma.




Quest’è la nostra piccola «Grafia» della Città
nel secolo decimo. Ne caviamo la conchiusione, che allora
il Campo di Marte era coperto fittamente di edificî, che i
colli Quirinale, Viminale, Esquilino continuavano ad essere
abitati, e che vasti territorî lungo le mura della Città erano messi a
cultura e a vigneti, come sono oggidì. Il Celio, dove
durava per un corso di secoli una strada antica detta
Caput Africae, ed il monte Aventino appaiono massimamente
coperti di edificî e traversati di vie; abitato era

il territorio circostante al Foro; la Suburra continuava
ad esistere. Il quartiere più splendido era quello della
Via Lata. Anche allora doveva essere assai densamente
popolato il Transtevere; e Leone IV colla edificazione
della città Leonina, del cosiddetto «Porticus di san Pietro»,
aveva fondato una nuova colonia cittadina nel
borgo Vaticano.




FINE DEL VOLUME TERZO.










INDICE
DEL TERZO VOLUME.



 
  	LIBRO QUINTO.
 

 
  	 
 

 
  	LA CITTÀ DI ROMA DURANTE L’ETÀ DEI CAROLINGI, FINO ALL’ANNO 900.
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo primo. — § 1. Novello stato che la città di Roma tiene nel mondo. — Relazioni dell’Imperatore e del Papa con Roma. — Leone va un’altra volta a Carlo. — Ardulfo di Northumberland viene a Roma 	Facc. 3
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Pipino muore nell’anno 810. — Bernardo, re d’Italia. — Lodovico I è coronato in Aquisgrana, socio nell’Impero dei Romani. — Muore Carlo magno. — Valore di lui nella storia del mondo. — Mancanza di tradizioni locali di lui nella città di Roma 	20
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Avvengono tumulti in Roma. — Bernardo è mandato a Roma per procedervi a inquisizione. — Leone III muore nell’anno 816. — Edificî di Leone in Roma. — Caratteri dell’architettura e dell’arte di quell’età. — Chiese titolari e conventi celebri di Roma in quell’epoca 	28
 

 
  	 
 

 
  	§ 4. Stefano IV, papa. — Egli va a Lodovico. — Presto muore. — Elezione e ordinazione precipitosa di Pasquale I. — Il falso diploma di Lodovico 	41
 

 
  	
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo secondo. — § 1. Lotario è fatto socio nell’Impero. — Ribellione e fine di Bernardo re. — Lotario diventa re d’Italia. — È coronato in Roma. — Vi pone tribunale imperiale di giustizia. — Lite del monastero di Farfa. — Supplizio violento di maggiorenti romani. — Pasquale evita il giudizio dell’Imperatore. — Muore 	49
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Pasquale edifica le chiese di santa Cecilia in Transtevere, di santa Prassede sul monte Esquilino, di santa Maria in Domnica sul Celio 	60
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Eugenio II è fatto papa. — Lotario viene a Roma. — Sua Costituzione dell’anno 824. — Eugenio muore nell’Agosto dell’827 	69
 

 
  	 
 

 
  	§ 4. Valentino I, papa. — Gregorio IV, papa. — I Saraceni s’avanzano nel mar Mediterraneo. — Fondano loro dominazione in Sicilia. — Gregorio IV edifica Nuova Ostia. — Decadimento della monarchia di Carlo. — Muore Lodovico il Pio. — Lotario regna solo imperatore. — Divisione dell’Impero a Verdun nell’anno 843 	80
 

 
  	 
 

 
  	§ 5. Fervore per il possedimento di reliquie. — Salme di Santi. — Loro traslazioni. — Caratteri dei pellegrinaggi di quell’età. — Gregorio IV riedifica la basilica di san Marco. — Restaura l’Aqua Sabbatina. — Costruisce la villa pontificia «del Dragone . — Muore nell’anno 844 	90
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo terzo. — § 1. Sergio II papa (844-847). — Re Lodovico viene a Roma. — Sua incoronazione; dissensi di lui col Pontefice e coi Romani. — Siconolfo viene a Roma. — I Saraceni assalgono e saccheggiano il san Pietro e il san Paolo. — Sergio II muore nell’anno 847 	105
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Leone IV è fatto papa. — Incendio di Borgo. — Roma, Napoli, Amalfi e Gaeta fanno lega contro ai Saraceni. — Si vince in mare presso Ostia nell’anno 849. — Leone IV edifica la Civitas Leonina. — Sue mura e sue porte. — I distici collocati sulle porte maggiori 	117
 

 
  	
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Leone cinge Portus di mura, e ne affida il porto ad una colonia di Côrsi. — Edifica Leopoli in vicinanza a Centumcelle. — Civitavecchia. — Restaura Orta e Ameria. — Sue costruzioni di chiese in Roma. — Suoi doni votivi. — Ricchezza inesauribile del tesoro della Chiesa. — Frascati 	129
 

 
  	 
 

 
  	§ 4. Lodovico II è coronato imperatore. — Il cardinale Anastasio è deposto. — Etelvolfo e Alfredo in Roma. — Daniele, maestro de’ militi, è sottoposto a inquisizione in Roma, innanzi al tribunale di Lodovico II. — Leone IV muore nell’anno 855. — Favola della papessa Giovanna 	137
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo quarto. — § 1. Benedetto III è eletto papa. — Nascono tumulti in Roma a causa dell’elezione pontificia. — Invasione del cardinale Anastasio. — Fermezza de’ Romani contro ai legati imperiali. — Benedetto III è ordinato papa il dì 29 del Settembre 855. — Lodovico II, solo imperatore. — Rapporti di amicizia fra Roma e Bisanzio 	147
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Nicolò I è eletto papa. — Rende soggetto a sè l’Arcivescovo di Ravenna. — Scoppia lo scisma greco di Fozio. — Relazioni di Roma coi Bulgari. — Legati bulgari di re Bogori vengono a Roma. — Formoso va missionario in Bulgaria. — Roma tenta di farne una sua provincia ecclesiastica. — Costituzione data da Nicolò I ai Bulgari 	153
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Si contende a cagione di Gualdrada. — Nicolò condanna il Sinodo di Metz, e depone Guntero di Colonia e Teutgaudo di Treviri. — Lodovico II con grande ira viene a Roma. — Le sue soldatesche commettono eccessi di violenza nella Città. — Arroganza degli Arcivescovi tedeschi; fermezza e trionfo del Papa 	163
 

 
  	 
 

 
  	§ 4. Cure rivolte da Nicolò I alla città di Roma. — Restaura l’Aqua Tocia e la Trajana. — Fortifica nuovamente Ostia. — Pochi edificî e scarsi doni votivi di lui. — Condizioni delle scienze. — Editto  scolastico di Lotario, dell’anno 825. — Decreti di Eugenio II e di Leone IV intorno alle scuole delle parrocchie. — Monaci greci a Roma. — Biblioteche. — Codici. — Monete 	171
 

 
  	 
 

 
  	§ 5. Roma è immersa nella ignoranza. — I Romani sono superati dagli Arabi, dai Greci, dai Franchi e dai Tedeschi. — Soltanto il Papato ha suoi Cronisti. — Il Liber Pontificalis di Anastasio. — Sua origine e suoi caratteri. — Traduzioni di Anastasio dal greco. — Biografia di Gregorio magno, scritta da Giovanni Diacono 	182
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo quinto. — § 1. Principia la supremazia di Roma. — Lo Stato della Chiesa. — Decretali pseudo-Isidoriane. — Nicolò I muore nell’anno 867. — Adriano II è fatto papa. — Lamberto di Spoleto entra con violenza in Roma. — Nemici di Adriano dentro di Roma. — Delitti di Eleuterio e di Anastasio, e loro punizione 	189
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Rinnovansi le controversie a cagione di Gualdrada. — Spergiuro di Lotario. — Umiliazioni ch’ei soffre in Roma. — Sua presta morte. — Lodovico imperatore, nell’Italia meridionale. — Concetto dell’Imperium in quell’età. — Lettera di Lodovico all’Imperatore di Bisanzio. — Smacco che l’Impero riceve a Benevento. — Lodovico viene a Roma. — È coronato una seconda volta. — I Romani proclamano che Adalgiso di Benevento è tiranno e nemico della Republica 	199
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Giovanni VIII è fatto papa nell’anno 872. — Muore Lodovico II imperatore. — I figli di Lodovico di Germania e Carlo il Calvo si contendono il possedimento d’Italia. — Carlo il Calvo diventa imperatore nell’anno 875. — Decadimento dell’autorità imperatoria in Roma. — Carlo il Calvo è eletto re d’Italia. — Fazione tedesca in Roma. — Violenze della nobiltà. — Formoso di Porto è scomunicato 	210
 

 
  	 
 

 
  	§ 4. I Saraceni danno il guasto alla Campagna. — Giovanni  VIII scrive lettere di doglianza. — Lega dei Saraceni colle città marittime dell’Italia meridionale. — Splendida operosità di Giovanni VIII: arma una flotta, negozia coi Principi della bassa Italia, vince i Saraceni a Capo di Circe. — Condizioni dell’Italia meridionale. — Giovanni VIII edifica Giovannipoli in vicinanza al san Paolo 	219
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo sesto. — § 1. Relazioni difficili di Giovanni VIII con Lamberto e coll’Imperatore. — Il Papa conferma una seconda volta la dignità imperatoria di Carlo il Calvo. — Sinodi di Roma e di Ravenna nell’anno 877. — Decreti di Giovanni, riguardanti i patrimonî. — I beni della Camera pontificia. — Tentativi infruttuosi di resistenza alla feudalità. — Carlo il Calvo muore. — Trionfa la parte tedesca. — Comportamento minaccevole di Lamberto e dei fuorusciti. — Lamberto assale Roma e fa prigioniero il Papa. — Giovanni VIII fugge a Francia 	231
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Giovanni al Sinodo di Troyes. — Bosone duca, diventa favorito suo. — Lo accompagna in Lombardia. — Falliscono i suoi progetti. — Genio diplomatico di Giovanni VIII. — Carlo il Grosso è fatto re d’Italia, ed è altresì coronato imperatore a Roma, nell’anno 881. — Giovanni VIII muore. — Audacia de’ suoi disegni. — Sua indole 	242
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Marino I, papa. — Ripone nuovamente Formoso nel suo vescovato. — Rovescia Guido di Spoleto. — Adriano III, papa nell’anno 884. — Decreti a lui falsamente attribuiti. — Stefano V, papa. — Costume di saccheggiare le case patriarcali alla morte del Papa. — Lusso dei Vescovi. — Roma patisce di fame. — Carlo il Grosso è deposto. — Fine dell’Impero de’ Carolingi. — Missione incompiuta d’Italia. — Berengario e Guido combattono l’uno contro all’altro, per impadronirsi della corona. — Guido rinnovella l’Impero franco nell’anno 891. — Stefano V muore 	251
 

 
  	
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo settimo. — § 1. Formoso, papa nel Settembre dell’891. — Fazione di Arnolfo e fazione di Guido. — Sergio è candidato avverso a Formoso. — Questi chiede ad Arnolfo che muova su Roma. — Calata di Arnolfo in Italia. — Guido muore, e Lamberto gli succede nell’Impero. — Arnolfo viene contro a Roma. — Prende d’assalto la Città. — È coronato imperatore nell’Aprile dell’anno 896. — I Romani gli prestano giuramento di fedeltà. — Suo sventurato ritorno. — Formoso muore nel Maggio dell’anno 896 	263
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Torbidi in Roma. — Bonifacio VI, papa. — Stefano VI, papa. — Sinodo «del cadavere ; giudizio dei morti pronunciato sopra Formoso. — Cade la basilica Lateranense. — Ragioni del delitto atroce. — Il Libellus di Ausilio. — La Invectiva in Romam. — Fine orribile di papa Stefano VI 	273
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Romano, papa. — Teodoro II, papa. — Questi dà sepoltura al cadavere di Formoso. — Morto Teodoro, Sergio tenta d’impadronirsi del Pontificato, ma è cacciato in bando. — Giovanni IX, papa nell’anno 898. — Ripone in onore la memoria di Formoso. — Decreto di lui concernente la consecrazione del Pontefice. — Sue cure per afforzare l’Impero di Lamberto. — Morte repentina di Lamberto. — Berengario, re d’Italia. — Calano in Italia gli Ungheri. — Sorge un pretendente in Lodovico di Provenza. — Giovanni IX muore nel Luglio dell’anno 900 	281
 

 
  	 
 

 
  	LIBRO SESTO.
 

 
  	 
 

 
  	STORIA DELLA CITTÀ DI ROMA NEL SECOLO DECIMO.
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo primo. — § 1. Trapasso al secolo decimo. — Benedetto IV corona Lodovico di Provenza  a imperatore, nell’anno 901. — Gli ottimati più insigni di Roma a quell’età. — Leone V e Cristoforo, papi. — Sergio III è fatto papa. — Sue Bolle. — Riedifica la basilica Lateranense. — Anastasio III e Lando, papi 	295
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Giovanni X. — Sua vita prima. — Ottiene la tiara per favore della romana Teodora. — Teofilatto marito di lei, console e senatore dei Romani. — Alberico, uomo di nuove fortune. — Relazioni di lui con Marozia. — Teodora e Marozia 	305
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Guasti orribili dati dai Saraceni. — Distruzione di Farfa. — Subiaco. — I Saraceni s’appiattano a ruba in castella della Campagna. — Giovanni X offre a Berengario la corona imperiale. — Berengario entra in Roma, ed è coronato sul principio del Dicembre dell’anno 915 	318
 

 
  	 
 

 
  	§ 4. S’imprende guerra contro a’ Saraceni. — Si combatte nella Sabina e nella Campagna. — Trattato di Giovanni X coi Principi dell’Italia inferiore. — I Saraceni sono disfatti sul Garigliano, nell’Agosto dell’anno 916. — Il Pontefice e Alberico tornano a Roma. — Cosa divenisse Alberico. — Berengario cade. — Conseguenze che ne avvengono in Roma. — Fine incerta di Alberico 	328
 

 
  	 
 

 
  	§ 5. Cacciata di Rodolfo di Borgogna. — Intrighi donneschi per elevare Ugo al trono. — Giovanni X conchiude un trattato con lui. — Marozia sposa Guido di Tuscia. — Giovanni X è travagliato in Roma di gravi difficoltà. — Pietro, fratello di lui, è discacciato. — Rivolgimento in Roma. — Pietro è trucidato. — Caduta e morte di Giovanni X 	340
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo secondo. § 1. Leone VI e Stefano VII, papi. — Il figliuolo di Marozia sale alla cattedra pontificia con nome di Giovanni XI. — Ugo re. — Marozia gli offre mano di sposa a Roma. — Loro sponsali. — Il castel Sant’Angelo. — Rivoluzione  in Roma. — Il giovine Alberico s’impadronisce del potere 	347
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Natura del rivolgimento avvenuto in Roma. — Alberico, Princeps atque Senator omnium Romanorum. — Concetto di questo titolo. — Il Senato. — Le Senatrices. — Fondamenta su cui posava il potere di Alberico. — L’aristocrazia. — Condizioni della cittadinanza romana. — Milizia cittadina. — Ordini di giustizia al tempo di Alberico 	357
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Temperanza d’animo di Alberico. — Ugo assedia Roma due volte. — Sposa sua figlia Alda ad Alberico. — Relazioni di questo con Bisanzio. — Leone VII, papa nell’anno 936. — Uno sguardo retrospettivo sull’importanza del monachismo benedettino. — Decadimento di esso. — Riformazione di Cluny. — Operosità di Alberico a quest’uopo. — Odone di Cluny viene a Roma. — Continua la storia di Farfa. — La provincia della Sabina 	369
 

 
  	 
 

 
  	§ 4. Stefano VIII, papa nel 939. — Alberico reprime un moto di rivolta. — Marino II, papa nel 942. — Ugo assedia nuovamente Roma. — Caduta di lui per opera di Berengario d’Ivrea. — Lotario, re d’Italia. — Pace fra Ugo ed Alberico. — Agapito II, papa nel 946. — Lotario muore. — Berengario, re d’Italia nel 950. — Gli Italiani chiamano Ottone magno. — Colpa d’Italia a chiamarsi addosso la dominazione straniera. — Alberico respinge Ottone da Roma. — Berengario diventa vassallo di Ottone. — Alberico muore nell’anno 954 	387
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo terzo. — § 1. Ottaviano succede ad Alberto nella podestà. — È fatto papa nell’anno 955, con nome di Giovanni XII. — Suoi traviamenti giovanili. — Abbandona l’indirizzo politico del padre. — I Lombardi e Giovanni XII chiamano Ottone I. — Suo trattato col Papa e  suo giuramento. — È coronato imperatore a Roma, addì 2 Febbraio 962. — Indole del novello Impero romano di nazione tedesca 	401
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Privilegium di Ottone. — Giovanni e i Romani gli rendono omaggio. — Giovanni trovasi in condizioni irte di contrasti. — Cospira contro all’Imperatore. — Ricetta Adalberto in Roma. — Ottone torna a Roma; il Papa fugge. — L’Imperatore toglie ai Romani la libertà dell’elezione pontificia. — Sinodo tenuto nel mese di Novembre. — Giovanni XII è deposto. — Leone VIII. — Una rivolta dei Romani riesce a mal fine. — Ottone parte di Roma 	411
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Giovanni XII torna a Roma. — Leone VIII fugge. — È deposto in un Concilio. — Giovanni toglie vendetta dei suoi nemici. — Muore nel Maggio dell’anno 964. — I Romani eleggono Benedetto V. — Ottone riconduce Leone VIII a Roma. — Benedetto V è deposto e cacciato in esilio. — Il Papato è tenuto sotto la soggezione degli Imperatori tedeschi. — Privilegium di Leone VIII 	426
 

 
  	 
 

 
  	§ 4. Ottone torna in patria. — Leone VIII muore nella primavera dell’anno 965. — Giovanni XIII è fatto papa. — Famiglia di lui. — Egli si rende avversi i Romani. — E cacciato della Città. — Ottone muove contro a Roma. — Si accoglie nuovamente il Papa. — I ribelli sono puniti barbaramente. — Il Caballus Constantini. — Rimpianto a Roma caduta sotto ai Sassoni 	434
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo quarto. — § 1. Ottone II è coronato imperatore. — Liudprando va ambasciatore a Bisanzio. — Preneste, ossia Palestrina. — Questa celebre città è data a Stefania senatrice, nell’anno 970 	447
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Teofania sposa Ottone II in Roma. — Benedetto VI, papa nel 973. — Muore Ottone il grande. — Commovimenti in Roma. — La famiglia  dei Crescenzî. — I Caballi marmorei. — Soprannomi romani a questo tempo. — Crescenzio de Theodora. — Cade Benedetto VI. — Esaltamento di Ferruccio, con nome di Bonifacio VII. — Repente fuga di lui. — Oscura fine di Crescenzio 	455
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Benedetto VII, papa nel 974. — Promuove la riforma di Cluny. — Restaura chiese e conventi. — Monastero dei santi Bonifacio e Alessio sull’Aventino. — Leggenda di sant’Alessio. — Spedizione di Ottone II in Italia. — Viene a Roma nella Pasqua dell’anno 981. — Sua sfortunata impresa nelle Calabrie. — Giovanni XIV è fatto papa. — Ottone II muore in Roma ai 7 Dicembre 983. — Sepolcro di lui in san Pietro 	468
 

 
  	 
 

 
  	§ 4. Ferruccio torna a Roma. — Fine orribile di Giovanni XIV. — Bonifacio VII regge col terrore. — Caduta di lui. — Giovanni XV, papa nell’anno 985. — Crescenzio s’impadronisce della podestà di patrizio. — Teofania viene a Roma come reggente dell’Impero. — Suo atteggiamento imperatorio. — Rimette la Città a quiete. — Santo Adalberto in Roma 	479
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo quinto. — § 1. Decadimento massimo del Papato. — Invettiva dei Vescovi di Gallia contro a Roma. — Atteggiamento ostile dei Sinodi provinciali. — Oscurità delle condizioni di Roma. — Crescenzio si prende la podestà temporale. — Giovanni XV fugge. — I Romani lo accolgono nuovamente. — Muore nell’anno 996. — Ottone III eleva Gregorio V al pontificato. — Il primo Pontefice tedesco. — Il Papato è soggetto all’Impero germanico. — Ottone III è coronato imperatore, addì 21 di Maggio del 996 	491
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Condanna dei ribelli Romani. — Crescenzio riceve grazia. — Adalberto è costretto ad abbandonar Roma. — Incontra, volonteroso, morte di martire. — Ottone III parte di Roma. — Sollevazione dei Romani. — Mirabile lotta della Città contro al  Papato e all’Impero. — Crescenzio discaccia Gregorio V. — È scomunicato. — Mutazione di cose in Roma. — Crescenzio innalza alla sedia pontificia Filagato, con nome di Giovanni XVI 	502
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Dominazione di Crescenzio in Roma. — Ottone muove contro la Città. — Sorte orrenda dell’Antipapa. — Crescenzio si difende in castel Sant’Angelo. — Narrazioni varie della sua fine. — Mons Malus, ossia Monte Mario. — Inscrizione funeraria di Crescenzio 	514
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo sesto. — § 1. Conseguenze della caduta di Crescenzio. — Suoi parenti nella Sabina. — Ugo, abate di Farfa. — Condizioni di questo monastero imperiale. — Lite notevole sostenuta dall’Abate contro ai preti di santo Eustachio in Roma 	529
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Ordini giudiziarî in Roma. — I Judices palatini od ordinarii. — I Judices dativi. — Formula usata per la costituzione del giudice romano. — Formula usata nella concessione del diritto civile romano. — Giudici criminali. — Consoli e Comites, forniti di autorità giudiziaria nelle città di provincia 	538
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Il Palatinato imperiale in Roma. — Guardia imperiale. — Conte Palatino. — Fisco imperiale. — Palatinato e Camera pontificî. — Imposte. — I redditi del Laterano si sono diminuiti. — Dispersione dei beni ecclesiastici. — Esenzioni dei Vescovi. — La Chiesa romana riconosce, intorno al 1000, i contratti di feudo 	548
 

 
  	 
 

 
  	§ 4. Ottone III va in pellegrinaggio al monte Gargano. — Gregorio V muore nel Febbraio del 999. — Gerberto. — Santo Romualdo in Ravenna. — Gerberto è fatto papa, con nome di Silvestro II. — Idee fantastiche di Ottone III, in riferimento alla restaurazione dell’Impero romano. — Egli veste a foggia di Bisanzio. — Libro ceremoniale per la sua corte. — Il Patricius 	559
 

 
  	 
 

 
  	§ 5. Cominciamento del pontificato di Silvestro II. — Una  donazione di Ottone III. — Primo accenno delle crociate. — L’Ungheria diventa provincia della Chiesa romana. — Ottone III, nella sua dimora di monte Aventino. — Misticismo di lui. — Egli ritorna in Alemagna. — Viene nuovamente in Italia, nell’anno 1000. — Condizioni difficili di Silvestro II. — Basilica di santo Adalberto nell’isola Tiberina 	573
 

 
  	 
 

 
  	§ 6. Tibur, ossia Tivoli. — Sollevazione di questa città. — Ottone III e il Papa la assediano, e le concedono perdono. — Rivoluzione in Roma. — Condizioni disperate di Ottone. — Discorso ch’ei rivolge ai Romani. — Fugge di Roma. — Ultimo anno di sua vita. — Muore, addì 23 di Gennaio 1002 	586
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo settimo. § 1. Barbarie del secolo decimo. — Superstizione. — Il clero romano manca di cultura. — Invettiva dei Vescovi di Gallia. — Risposta meravigliosa che ne ricevono da Roma. — Decadimento dei conventi e delle scuole di Roma. — La grammatica. — Vestigia di rappresentazioni teatrali. — La lingua volgare. — In Roma difetta qualsiasi ingegno letterario 	601
 

 
  	 
 

 
  	§ 2. Ritorno lento delle scienze. — Gregorio V. — Genio di Silvestro II, straniero in Roma. — Boezio. — Storiografia italiana nel secolo decimo. — Benedetto di Soratte. — Il Libellus de Imperatoria potestate in urbe Roma. — I Cataloghi dei Papi. — La Vita di santo Adalberto 	615
 

 
  	 
 

 
  	§ 3. Descrizioni della Città. — L’Anonimo di Einsiedeln. — Fecondità della tradizione e della leggenda in Roma. — Le statue sonanti del Campidoglio. — Tradizione dell’edificazione del Panteon. — La Graphia aureae urbis Romae. — La Memoria Julii Caesaris 	625
 

 
  	 
 

 
  	§ 4. Le Regioni della Città nel secolo decimo. — Le vie. — Architettura di quel tempo. — Descrizione di un palazzo. — Numero grande di grandi ruine. — Roma saccheggiata dai Romani 	640
 

 
  	
 

 
  	 
 

 
  	§ 5. Una scorsa per la Roma del tempo di Ottone III. — Il Palatino. — Il Septizonium. — Il Foro. — Santi Sergio e Bacco. — L’Infernus. — Marforio. — Il Campidoglio. — Santa Maria in Capitolio. — Il Campus Caloleonis. — La colonna di Trajano. — La colonna di Marco Aurelio. — Il campo Marzo. — Il Mons Augustus. — La Navona. — Chiese farfensi. — Santo Eustachio in Platana. — Leggenda di santo Eustachio. — Santa Maria in Minervio. — Camigliano. — Arcus manus carneae. — Parione. — Ponti del Tevere. — I templi della Fortuna Virile e di Vesta. — Conchiusione 	651
 















 
  	VOLUME TERZO
 

 
  	 
 

 
  	  	  	  	  	ERRATO 	CORREGGI
 

 
  	 
 

 
  	Pag. 	  	  	  	  	 
 

 
  	10 	testo, 	lin. 	12 e 13, 	(chè tanta ne abbraccia il legame fondato da quell’ordinamento) 	(chè tanta ne abbraccia questo volume terzo)
 

 
  	38 	nota, 	» 	11, 	Angli 	Angeli
 

 
  	40 	testo, 	» 	4, 	Angone 	Agone
 

 
  	48 	nota, 	» 	8, 	apocrifo 	apografo
 

 
  	61 	testo, 	» 	14, 	di una 	della
 

 
  	85 	nota, 	» 	3, 	meridionali 	orientali
 

 
  	114 	testo, 	» 	7, 	chiamavano 	credevano i
 

 
  	115 	testo, 	» 	5 e 6, 	nella pianura 	nei prati
 

 
  	124 	testo, 	» 	21, 	Palati 	Palatii
 

 
  	180 	nota, 	» 	17, 	il Patronace 	a Patronace
 

 
  	238 	testo, 	» 	23, 	eterno nobile 	Vostra Nobiltà
 

 
  	329 	testo, 	» 	28, 	(romanamente Tuscia) 	, della Tuscia romana
 

 
  	414 	nota, 	» 	7, 	Annatin 	Amiatin.
 

 
  	422 	testo, 	» 	12, 	la eterna 	la
 

 
  	424 	testo, 	» 	2, 	ripa 	salita
 

 
  	440 	testo, 	» 	25, 	sull’ 	presso l’
 

 
  	454 	testo, 	» 	7, 	del Tevere 	di Tiberio
 

 
  	464 	testo, 	» 	1, 	a’ tempi del gran Lodovico 	fra i grandi del tempo di Lodovico
 

 
  	472 	nota, 	» 	1, 	Nerni 	Nerini
 

 
  	483 	testo, 	» 	5, 	deve 	si dice
 

 
  	503 	testo, 	» 	1, 	al morto 	a questo
 

 
  	514 	nota, 	» 	12, 	secavit 	necavit
 

 
  	527 	nota, 	» 	12, 	recoles 	recolens
 

 
  	530 	testo, 	» 	28, 	Cere, e Agylla 	Cere o Agylla.
 

 
  	548 	nota, 	» 	2, 	soggetti ai 	fra i
 

 
  	562 	testo, 	» 	17, 	discorsi 	protocolli
 

 
  	575 	nota, 	» 	8, 	dato da 	dato per
 

 
  	583 	nota, 	» 	3 e 4, 	dice che la lettera è al tutto falsa 	frantende al tutto la lettera
 

 
  	586 	testo, 	» 	14, 	marmo 	peperino
 

 
  	614 	testo, 	» 	4, 	Vienna 	Verona
 

 
  	628 	testo, 	» 	17, 	dal Campidoglio 	presso il Campidoglio
 

 
  	642 	testo, 	» 	1, 	in un sol 	in un
 

 
  	646 	testo, 	» 	2, 	«Pigna e Parione» 	«Pigna» e in quello detto «Parione»
 

 
  	646 	testo, 	» 	9, 	Proalium 	Proaulium
 

 
  	654 	testo, 	» 	21, 	uomo selvaggio 	uomo barbaro
 

 
  	
 

 
  	656 	nota, 	» 	4, 	deve aver 	si dice aver
 

 
  	665 	testo, 	» 	16, 	deve 	si dice
 

 
  	671 	testo, 	» 	5, 	anche da quello di 	anche di
 

 
  	673 	testo, 	» 	19, 	popolosi 	abitati
 

 
  	673 	testo, 	» 	19, 	che le mura della Città erano messe 	che vasti territorî lungo le mura della Città erano messi
 













NOTE:




1.  Roma appellavasi capo e rocca munita dell’Impero:
così il Diacono Floro, nella sua Querela de divisione Imperii
post mortem Ludovici Pii (Dom. Bonquet VII, 302), esclama:




O fortunatum, nosset sua si bona, regnum,

Cujus Roma arx est.






Ma nel fatto, Roma non era altro che il capo ideale dell’Impero:
Carlo magno, per buona sorte dei Vescovi romani, lo ebbe
costituito acefalo.





2.  Il Muratori, ad a. 801, parla di «un magnifico palazzo,»
che Carlo s’ebbe edificato in Roma; però nessun Cronista
ne discorre. Del palazzo che era in vicinanza al san Pietro
fanno menzione i Regesta Farf. n. 537: ad basil. b. Petri Ap.
in palatio domni Karoli. Un diploma di Lodovico II, dell’anno
872 (Chron. Farf.), dice: Acta in civitate Roma, Palatio
Imperatoris, che corrisponde coll’altra dizione: Actum apud
S. Petrum. Il Libell. de Imp. Potest. dice chiaramente del Missus
imperiale: morabatur quippe in palatio S. Petri.





3.  Ordinatis deinde Romanis urbis et apostolici totiusque
Italiae non tantum publicis, sed etiam ecclesiasticis et privatis
rebus: nam tota hieme non aliud fecit imperator: Einhardi,
Annal., ad a. 801.





4.  Leggasi il Libellus de Imperatoria Potestate in Urbe
Roma: Inventum est, ut omnes majores Romae essent imperiales
homines, et ut suus missus omni tempore moraretur Romae.
I documenti taciono dell’officio di Prefetto fino all’anno 995:
se durante l’età dei Carolingi avesse cessato di esistere, è
incerto.





5.  Anastas., in Leone III, c. 31; Einhard. Ann., 801;
Annal. Fuld.; Poeta Saxo etc. — Il Galletti, Inscr., I, 21,
ha riferito erroneamente a Leone III la iscrizione che trovasi
nel chiostro del san Paolo, nella quale Leone I parla della
caduta e della restaurazione della basilica.





6.  Anno consulatus autem nostri primo. I Carolingi indi in
poi tennero nota anche dell’anno del postconsolato; ad esempio:
Imp. Dnn. pp. Aug. Hludowico a Deo coronato magno
pacifico Imp. anno sexto et PC. ejus anno sexto sed et Hlotario
novo Imp. ejus filio anno tertio Ind. XII.





7.  Ne darebbero conferma le lettere di Leone, se fossero
giunte fino a noi le epistole di quell’anno. Delle sue dieci
lettere (Cenni, Monum., tom. II) la prima appartiene all’anno
806; nelle successive si rivelano le lagnanze onde abbiamo
detto. Del resto, il Poeta Saxo ne sa i motivi: Ecclesiae quoque
pro caussis. Del viaggio del Papa parlano gli Annales Einh.,
Fuld., Amandi, Juvav., Lauriss.





8.  Einh. Annal., ad a. 806. La divisio Imperii è compresa
nei Capitular., Mon. Germ., III, 140. Il Muratori ne ha chiarito
che Modena, Reggio, Parma e Piacenza appartenevano
al reame d’Italia, e non già all’Esarcato di Ravenna.





9.  Annal. Einh. e Fuld., ad a. 808. Le lettere quinta, sesta
e settima di Leone, nel Cenni.





10.  L’anno 812 si desume dagli Annal. Einh., da quelli
Lauriss. min., e Xant.: l’anno 813 si ricava da quegli Annali
stessi e dal Thegano, Vita Ludov.





11.  Tunc jussit eum pater, ut propriis manibus elevasset
coronam, quae erat super altare, et capiti suo imponeret. At
ille jussionem implevit: Thegani, Vita, c. 6.





12.  Ne lo dimostra il passo della lettera di Lodovico II,
indiritta a Basilio imperatore, dove è detto: Qui nisi Romanorum
Imperator essemus, utique nec Francorum. A Romanis
enim hoc nomen et dignitatem assumsimus, apud quos profecto
nimirum primo tantae culmen sublimitatis et appellationis
effulsit, quocumque gentem et Urbem divinitus gubernandam,
et matrem omnium Ecclesiarum Dei defendendam — suscepimus:
Anon. Salern., c. 102.





13.  Agnellus, Vita Martini, c. 2: Mensam argenteam
unam absque ligno, habentem infra se anagliphte totam Romam,
una eum tetragonis argenteis pedibus. — Eginh., Vita,
in sulla fine: decrevit, ut una ex his, quae forma quadrangula,
descriptionem urbis Constantinopolitanae continet Romam
ad basilicam b. Petri ap. deferatur, et altera quae forma
rotunda, Romanae urbis effigie decorata est, episcopio
Ravennatis etc. conferatur. — Una terza mensa d’argento,
ancor più bella, rappresentava l’universo mondo con figure
di piccole dimensioni (minuta figuratione); era composta di
tre dischi aderenti insieme, che probabilmente corrispondevano
alle tre parti del mondo: me la imagino della forma
di una foglia di trifoglio. Ex tribus orbibus connexa, dice
Eginardo.





14.  Pasquale III, antipapa a’ tempi di Alessandro III, cedette
al desiderio dell’imperatore Barbarossa, e beatificò
Carlo: quella canonizzazione ebbe conferma da Gregorio IX.
Nella biblioteca municipale di Zurigo si conserva tuttavia il
decreto di Eberardo vescovo di Costanza, dato a’ 22 del Febbraio
1272, in cui è ordinata la celebrazione della festività
di Carlo.





15.  Monum. Germ., V, p. 710 sgg., c. 30.





16.  Annal. Fuld. a. 815: Romae quidam primores in necem
Leonis Papae conspirantes interficiuntur. Con ciò si modifica
quel tardus ad irascendum, che la Biografia di Leone III
gli attribuisce; però si comprende la ragione del rigore. — Astron.,
Vita Ludov., c. 25: perlatum est Imperatori, quod
Romanorum aliqui potentes contra Leonem apostolicum pravas
inierint conjurationes, quos detractos atque convictos isdem
apost. supplitio addixerit capitali, lege Romanorum in id
conspirante. — Einh. Annal., a. 815.





17.  Astronom. c. 26, sa di Domus cultae fondate da Leone
III, delle quali Anastasio non fa menzione: Praedia omnia,
quae illic domocultas appellant, et novi ab eodem apostolico
instituta erant. Secondo gli Annal. Einh., queste ville erano
situate in singularum civitatum territoriis. E vi è detto:
Tunc Romam ire statuunt, et quae sibi erepta querebantur
violenter auferre.





18.  La Chiesa ne proclamò la santità, e riunì le ceneri di
lui con quelle del primo, del secondo e del quarto Leone, i
quali, eccezion fatta dal secondo, furono uomini cui ben s’addiceva
nome di leone, e, per grandezza dei tempi, degni di
ammirazione. Le loro ceneri, sepolte in un sarcofago degli
antichi tempi cristiani, sono deposte nella cappella della Madonna
detta «della colonna», sotto l’altare di Leone I. Vi
sormonta il rilievo che è opera dell’Algardi; i loro nomi leggonsi
scritti nel pavimento.





19.  Siffatto mi sembra essere il carattere di tutte le chiese
romane dell’età dei Carolingi, quali sono quelle di santa Maria
in Cosmedin, di santa Francesca Romana, dei santi Nereo
e Achilleo, la torre di santa Cecilia, la chiesa di santa Maria
in Domnica, ecc.





20.  Agnellus, Vita Martini, c. 1: Leo Romanae Ecclesiae
et Urbis Antistes misit cubicularium suum nomine Chrysaphum
et reliquos caementarios, restauravit tecta B. Apollinaris. — Nella
Vita di Leone III si menziona per la prima volta che
il Papa togliesse cura di basiliche di remoti paesi, ed è prova
dell’ampliazione che assumevano i rapporti di Roma. Il Pontefice
provvide a restaurare parecchie chiese a Velletri, a Preneste,
ad Albano, a Porto, ad Ostia, a Tivoli, nella Sabina.





21.  Anastas., Vita Leonis III, c. 65. — Il Rumohr, Studî
sull’Italia I, 204, scambia la cappella battesimale del san Pietro
col battisterio del Laterano.





22.  Vita Leonis III, c. 27: Et in pavimento marmoreis
exemplis stratis: in tal senso, durante questo periodo, deve
spiegarsi la parola exempla che di frequente è adoperata. Vi
erano presso il san Pietro edificî parecchi: Cum caeteris amplis
aedificiis, tam in ascensu scalae, quamque post ipsum
triclinium compte fecit. Penso che questo grande triclinio fosse
nel palazzo di Carlo.





23.  Fecit et ubi supra juxta columnam majorem balneum
(c. 89). Il popolo diceva allora in suo linguaggio columna o
columpna majore, e la parola agulia, venuta più tardi, o l’espressione
sepulchrum Julii Caesaris, non si attribuivano ancora
all’obelisco di Caligola.





24.  Vita Leonis, c. 90: Hospitalem in loco qui Naumachia
dicitur, e al c. 81: In hospitali Dominico ad Naumachiam.
Secondo i Mirabilia e la Graphia, il sepulchrum Romuli si
comprendeva nella Naumachia, laonde così dev’essere stato
appellato l’intiero tratto di territorio che si stendeva fra il
Vaticano e il Castel sant’Angelo. — Cod. Laurent. XXXV: In
Naumachia est sepulcrum romuli et vocatur sci. petri. L’Anon.
Magliab. (XXVIII, Cod. 53) così appella perfino la città Leonina:
civitas quae dicitur in Almachia. La menzione più
antica fatta della Naumachia è quella nella Biografia di Leone,
per cui puossi ritenere che ivi fosse situato quel luogo.





25.  Questa chiesa va debitrice della sua conservazione al
Baronio, che da essa ebbe suo titolo cardinalizio. In una inscrizione
ivi apposta, egli ammonì i posteri di non rimodernarla:
un siffatto anatema sarebbe da scagliarsi contro ogni mala
restaurazione. Dopo che il periodo del barocchismo ebbe cancellato
i caratteri del medio evo, le chiese subirono un novello
periodo di restaurazione, che potrebbe appellarsi dello
stile da salotto. — Al c. 75 della Vita Leonis, quell’antico
titolo presbiteriale è annoverato quale diaconia: errore che
il Vignoli non corresse.





26.  In ecclesia S. Agathe — imagine lignea, in qua depicta
erat vultum ipsius martyra, dice Benedetto di Soratte,
c. 31, parlando dell’anno 921; qui per certo devesi
a preferenza reputare che fosse una pittura in tavola.





27.  Occorre appena far avvertito il leggitore che a ciascuno
di questi nomi va preposto l’addiettivo «Santo», o «Santa».
Il Sinodo dell’anno 499 numera ventotto chiese titolari; all’età
di Gregorio I, parimenti come a quella di Leone III, io
ne contai ventiquattro; soltanto, invece della Emiliana, vi si
sostituisce quella dei santi Apostoli. Giusta un codice del
secolo decimoterzo, che io vidi nella Laurenziana (Plut. 89,
Inter. Cod. 48), nel secolo duodecimo o nel decimoterzo vi
avevano Titoli ventotto, che concordano col codice dell’archivio
Lateranense riportato dal Crescimbeni nella Istoria di
S. Giov. av. P. Latina, p. 369.





28.  Reputa il Vignoli che sia la chiesa di santo Abbaciro
in Septimo, ignota. Però essa non può esser altro che la diaconia
di sant’Angelo in Piscaria, che esisteva di già ai tempi
di Leone III.





29.  Il codice fiorentino usa la dizione: Ynter Ymagines, e
allude al gruppo di Orfeo.





30.  Nel codice fiorentino trovansi di bel nuovo numerate
tutte queste diaconie, ad eccezione di quelle dei santi Silvestro
e Martino, della santa Maria a porta san Pietro e dell’altra
in Adrianio: invece dell’Arcangelo vi si usa la
denominazione Angeli, e si annovera anche la chiesa di san
Nicolò in carcere Tulliano, la quale diaconia difetta nel codice
del Crescimbeni. Contiene pertanto le diciotto diaconie
sorte più tardi.





31.  Con denotazione di monasteria quinque constituta
juxta magnam Ecclesiam S. Petri, sono tutti enumerati nella
bolla di Giovanni XIX, a. 1024, nel Bullar. Vatican., I, 17.





32.  Il convento dei santi Andrea e Bartolomeo è oggidì
il noto ospitale di questo nome. Del monastero dei santi Sergio
e Bacco fa cenno la Vita Paschalis I (n. 442): Post formam
aquaeductus Patriarchi Lateran. positum. Non trovo più menzione
dell’antico convento dei Benedettini vicino al Laterano,
che era restaurato ancora da Gregorio III.





33.  Questo soprannome rinviensi in un diploma di Subiaco,
n. 967, nel Codex Sublac., manoscritto che è nella biblioteca
Sessoriana, CCXVII, p. 142.





34.  Da quei due conventi si pare che in Roma esistevano
a quell’età dei luoghi di romitaggio pei Côrsi e pei Sardi.
Dalla Vita Leon. IV, n. 507, si rileva che il convento dei
Côrsi era in prossimità di santo Sisto: Mon. Corsarum quod
juxta basil. b. Sixti Martyris; e il Vignoli opina che fosse
identico di quello di S. Caesarius in Palatio (n. 513, Vita
Leon. IV): — n. 406, Vita Leon. III: In Oratorio S. Viti quod
ponitur in Monast. quod appellatur de Sardas: — n. 499, Vita
Leon. IV: vicus qui nuncupatur Sardorum. Questo stesso vico,
al n. 541, vien detto situato al milliario ab urbe Roma trigesimo.
Significa dunque che esisteva nella Campagna una
colonia di Sardi.





35.  Il Martinelli e il Vignoli lo pongono situato alle
Carine; il secondo dei due Scrittori reputa che fosse la santa
Maria Purificationis, in vicinanza del san Pietro ad vincula.





36.  Incerto; lo si cita nel Muratori, Antiq. V, 772, e nel
Bullar. Casin., II, const. 112 e 150.





37.  Anche nell’Ordo Rom., XII (Mabillon, Mus. Ital., II,
206) è detto: Monasterio Tempoli. Il Torrigio, Historia della
Imagine di Maria Vergine di S. Sisto e Domenico, Roma 1641,
p. 31, crede che fosse situato nel Transtevere e altresì appellato:
in Torre, ma questa opinione è contestata dal Mammachio,
Annal. Ord. Praedicator., I, 557; secondo lui la
santa Maria in Tempulo era in vicinanza della santa Balbina,
nella via Appia.





38.  Arnoldus de S. Emmerammo, lib. II, c. 54 (Mon.
Germ. VI). Sulle venti abazie di Roma a’ tempi posteriori,
vedasi l’Ordo Rom., XI, nel Mabillon II, 160.





39.  Qui statim — jussit omnem populum Romanum fidelitatem
cum juramento promittere Hludowico: Thegan. Vita Lud.
c. 16, — prova della sovranità che l’Imperatore esercitava
sopra di Roma. — Praemisit tamen legationem, quae super
ordinatione ejus imperatori satisfaceret: Astron., Vita
c. 26, — prova che di già Carlo pretendeva al diritto di approvare
la elezione pontificia: peraltro non se n’era ancor
costituita legge.





40.  Astronom., c. 26; Thegan., c. 16, 17. Stefano avea
portato con sè una corona preziosa, ed Ermoldo Nigello (II,
v. 425) da poeta afferma che fosse quella di Costantino. Egli
fa che Stefano acclami all’Imperatore ed ai suoi eredi:
quique regat Francos necnon Romamque potentem, e dà notizia
che Elisacario cancelliere ebbe rogato un documento in
cui davasi confermazione imperiale ai privilegî della Chiesa.
Secondo gli Annal. Einh., il Papa intraprese il suo viaggio
sulla fine di Agosto.





41.  Omnes exsules, qui illic captivitate tenebantur propter
scelera et iniquitates suas, quas in S. Ecclesiam Rom., et
erga Domnum Leonem Papam gesserunt, secum reduxit.





42.  Ancor di recente, il Floss nello scritto: La elezione
pontificia sotto gli Ottoni, 1858, ha attribuito a Stefano IV (V)
il decreto di Stefano VII, locchè a mia persuasione è un errore.





43.  Excusatoriam Imperatori misit epistolam: Einh. Annal.
817. — Legatos cum epistola apologetica et maximis imperatori
misit muneribus, insinuans non se ambitione nec
voluntate, sed cleri electione et populi adclamatione huic succubuisse
potius quam insiluisse dignitati: Astron., Vita, c. 27.





44.  Lo dice Astronomo con semplice linguaggio: Theodorus
nomenculator — negotio peracto, et petitis impetratis
super confirmatione scilicet pacti et amicitiae more praedecessorum
suorum, reversus est. — Einh. Annal., a. 817: pactum,
quod cum praecessoribus suis factum erat etiam secum
fieri et firmari rogavit.





45.  Patrimonium Beneventanum, et Salernitanum, et patrimon.
Calabriae inferioris, et superioris, et patrimon. Neapolitanum:
così il diploma. Durante la controversia delle
imagini, Bisanzio s’aveva preso i dominî di Roma nell’Italia
meridionale, dove i Franchi nulla possedevano. Il testamento
di Carlo non fa neanche parola di Benevento. — Insulas Corsicam,
Sardiniam, et Siciliam sub integritate. L’Ep. 4 di Leone
III parla di una donazione di Corsica fatta da Carlo, ma
ne è oscuro il concetto. Da quella lettera e dal diploma di
Lodovico, i Pontefici derivarono le loro pretese sull’isola.
In Sicilia ed in Sardegna, la Chiesa avea avuto anticamente
degli estesi possedimenti, e di essi ripetute volte faceva
reclamo appresso gli Imperatori greci. Nicolò I scrive a Michele:
Calabritanum patrimon. et Siculum, quaeque nostrae
ecclesiae concessa fuerunt — vestris concessionibus reddantur
(Labbé, IX, 1296). Laonde quel Papa nulla sapeva della donazione
di Lodovico, e si riferiva soltanto a chiedere i patrimonî
che Roma aveva colà posseduto dai tempi di Gregorio
I. Parimente i diplomi di Ottone I e di Enrico I, non
sanno altro che del patrimonium Siciliae.





46.  Del diploma di Lodovico fanno menzione per la prima
volta il Chronic. Vulturnense, che appartiene alla fine del secolo
undecimo (Mur. I, 2, 369), e Leo Ostiens. I, c. 16, che
rimonta al principio del secolo duodecimo: concordano fra loro
quasi parola per parola. Dicono che Lodovico avesse concesso
a Pasquale il pactum constitutionis et confirmationis, ma non
parlano nè di una donazione, nè del tenore del diploma.
L’autografo non può essere fornito; apografo dev’essere quello
conservato nell’archivio pontificio. Graziano inserì il diploma,
abbreviandolo, nel Decret., Dist. 63, can. 30; Cencio lo
introdusse nel Liber Censuum traendolo dal Cod. Vatic. 1984,
che è del secolo undecimo, o da Albino (Cod. Vatic. 3057). La
impostura dimostrarono il Pagi, ad a. 817, e il Muratori negli
Annali, nella Dissert. 34, nella Piena esposiz. c. 4: il Beretta,
Tab. Chor. VI, se ne giova soltanto nei riguardi della
geografia, e determina che la finzione avvenisse nell’età di
Gregorio VII, alla quale appartengono le falsificazioni dei
Pacta dell’817, del 962 e del 1020, conservati soltanto in
copie. Modernamente la questione fu discussa profondamente
dal Ficker, nel secondo volume dei suoi Studî sulla storia
dello Stato e della Chiesa d’Italia (Innsb. 1869), § 347 e segg.
Egli accoglie opinione che di questi celebri diplomi si falsassero
alcuni passi, non l’intiero. Vedasi anche il Sickel,
Acta Karolinor., II, 381.





47.  Thegan., c. 23. — Il Chron. Reginen. dice il vero:
Bernhardus dolo capitur. Della sua tragica fine discorrono
Astron., Vita, c. 30; Thegan., c. 22; Eginh., Annal., a. 817,
818. — Andreas presbyter dice concisamente: Hermengarda — oculos
Bernardo avulsit.





48.  Astron., Vita, c. 36; diadema imperiale cum nomine
suscepit Augusti. — Annal. Einh.: et regni coronam et Imperatoris
atque Augusti nomen accepit. — Annal. Fuld.:
Hlotarius juvenis, rogante Paschale papa Romam veniens,
ab eodem coronatur, et a populo Romano imperator Augustus
appellatur. — V’hanno pertanto nei diplomi due epoche imperiali
per Lotario, quella dell’anno 820 e questa dell’823.
Dalla prima conta Pasquale stesso, in una bolla indiritta all’Arcivescovo
di Ravenna: datum V Idus Julias per man.
Sergii Biblioth. S. Sed. Ap., Imp. Dnn. pp. Hludovico a D.
coronato magno pacifico Imp. anno sexto et po. ejus anno
sexto sed et Hlotario novo Imp. ejus filio anno tertio Ind.
XII (Marini, Pap. n. XI).





49.  Fragment. Langob. Hist. (Murat. I, p. 2, 184): Paschalis, — potestatem,
quam prisci Imperatores habuerant,
ei super populum Romanum concessit.





50.  Sub nostro privilegio, atque Mundiburdio consistat
(Chron. Farf., Murat. II, 2, 364).





51.  La bolla di Stefano IV, in data X kal. Febr., trovasi
nel Chronic. Farf. e nel Galletti, del Primic., appendice
n. I; la bolla di Pasquale è nel Chron. Farf., p. 372.





52.  Diploma di Lotario dato da Cavillon (a. 840), nel Chron.
Farf., p. 387. Il litigio si rinnovò nell’anno 829, ed anche
stavolta ne andò a capo rotto il Papa: vedasi il placito nel
Vatican. Regest. Farf., n. 285. I Missi di Lodovico furono
Giuseppe vescovo e Leone conte: Missi ipsius Augusti singulorum
hominum causas audiendas et deliberandas, et conjunxissemus
Rome, residentibus nobis ibidem in judicio in
palatio Lateranensi in praesentia domni Gregorii Papa. I
Missi erano uomini a finibus Spoletanis, seu Romania; vedasi
a che antichità risalga il nome di «Romagna.» La provincia
dell’Emilia e Ravenna erano territorio pertinente a
Roma, che i Longobardi non avevano conquistato: colà vigeva
il diritto romano. In un diploma (a. 881) trovasi scritto:
Possessiones tam in Longobardia, quam in Romania, sive in
Tuscia, et in Ducatu Spoletano (Monumentor. Magni Farf.
Chartarii Epitome del Fatteschi, Cod. Sessor. CCXVIII,
n. 331).





53.  Et hoc eis ob hoc contigisse, quod se in omnibus fideliter
erga partes Hlotarii juvenis imperatoris agerent; erat
et qui dicerent, vel jussu vel consilio Paschalis pont. rem
fuisse perpetratam: Annal. Einh., a. 823. — Parimenti Astronomo,
c. 37. — Che i Romani stessi fossero gli accusatori,
lo dice Thegan., c. 30: Quandam insolentiam quam Romanus
populus super Roman. pont. Paschalem dixit, imputantes
ei, quod nonnullorum homicida fuisset. Vedasi di che stampa
fossero ridotte omai a quel tempo le condizioni de’ Papi in
mezzo a’ Romani.





54.  La dizione degli Annal. Einh.: interfectores praedictorum
hominum, quia de familia S. Petri erant, significa
veramente che non si trattò di esecuzione d’una sentenza,
chè altrimenti i Romani non avrebbero potuto dare al Papa
dell’homicida.





55.  Accusationi opponentes excusationem, et super vita
imperatori offerentes examinationem: Astron., c. 37, Annal.
Einh., a. 823.





56.  Annal. Einh.: Legati — res gestae certitudinem adsequi
non potuerunt, quia Paschalis pont. et se ab hujus facti
communione cum magno episcoporum numero jurejurando purificavit,
et interfectores praedictor. hominum, quia de familia
S. Petri erant, summopere defendens, mortuos velut majestatis
reo condemnavit, jure caesos pronuntiavit. — Più
mitemente, ossia con miglior garbo diplomatico, si esprime
Astronomo.





57.  Imperator ergo natura misericordissimus, occisorum
vindictam ultra persequi non valens, quamquam multum volens,
ab inquisitione hujuscemodi cessandum existimavit, et
eum responsis congruis missos Romanos absolvit: Astronom.





58.  Thegan., c. 30. — Stando agli Annal. Einh., morì
Pasquale nell’anno 824, pochi giorni dopo il ritorno dei suoi
legati: il senso molesto dei loro messaggi affrettò la sua
morte. Incerto è il mese: il Pagi accoglie per data il giorno 10
di Febbraio.





59.  Il primo organo, da’ Greci venne tra i Franchi intorno
all’anno 757. Gli Annali di Einhardo registrano all’anno
826, che un Giorgio, prete veneziano, il quale aveva appreso
il secreto di costruire organi, ottenne impiego in Aquisgrana
da Lodovico il Pio. La Diss. XXIV del Muratori illustra
questo argomento.





60.  Così in posa giacente la rappresenta nel marmo la
vaghissima opera del Maderno, che è collocata nella chiesa
della Santa.





61.  Il sarcofago e il luogo della sepoltura si mostrano in
quelle catacombe che devono tanta luce di illustrazioni agli
studî del De Rossi: i condotti di piombo d’un bagno antico,
vedonsi in una cappella della chiesa che la Santa ha nel
Transtevere.





62.  Anast., Vita Paschal., n. 437.





63.  In vicinanza della chiesa, Pasquale ebbe edificato
anche un convento in honorem martyrum Agathae et Ceciliae
juxta ipsius ecclesiam, in loco qui dicitur colles (?) jacentes
(Anastas., n. 438): pertanto può essere che quella figura di
Santa incerta rappresenti santa Agata.





64.  



Haec domus ampla micat variis fabricata metallis,

Olim quae fuerat confracta sub tempore prisco.

Condidit in melius Paschalis praesul opimus

Hanc aulam Domini firmans fundamine claro.

Aura gemmatis resonant haec Dyndima templis

Laetus amore Dei hic conjunxit corpora sancta

Caeciliae, et Sociis, rutilat hic flore juventus;

Quae prius in cryptis pausabant membra beata.

Roma resultat ovans semper ornata per aevum.






Dyndima significano massimamente istrumenti di musica,
difficilmente organi. — Dei musaici parla il Ciampini, Vet.
Mon., c. 27. — La storia della Santa scrissero Antonio Bossi:
Laderchi Acta S. Caeciliae et Transtyb. Basilica (Roma 1722),
e Giuseppe Bondini: Memorie storiche di S. Cecilia (Roma,
1855).





65.  



Emicat aula pie variis decorata metallis

Praxedis Domino super aethra placentis honore,

Pontificis summi studio Paschalis, alumni

Sedis apostolicae, passim qui corpora condens,

Plurima Sanctorum subter haec maenia ponit,

Fretus ut his limen mereatur adire polorum.








66.  Il Rumohr pone troppo soverchiamente in basso le
opere del tempo di Pasquale. La loro fattura assai rozza, è
pur sempre migliore di quella del tempo di Giovanni VII.





67.  Si costumava con gran predilezione di porre, fuor delle
chiese, di quelle anticaglie. Nell’atrio del san Pietro era collocata
la pina di bronzo del mausoleo di Adriano; fuor del
Panteon era la bella urna di porfido in cui è adesso sepolta nel
Laterano la salma di Clemente XII; nell’atrio della santa
Cecilia v’ha ancora un grande vase antico di marmo; uno di
somigliante è nel cortile della chiesa dei santi Apostoli. Poichè
nelle vicinanze di santa Maria in Domnica stava anticamente
il campo degli stranieri, può darsi che da quello avesse origine
l’antica nave votiva. La V Cohors vigilum stava presso
alla villa Mattei. Vedi il De Rossi, Le Stazioni delle VII
Coorti dei Vigili, Roma 1859, p. 27 ecc. — L’appellazione
in Domnica deve, con massima semplicità d’interpretazione,
spiegarsi dal giorno di «Domenica,» in cui è facile che ivi
ai celebrasse officiatura festiva.





68.  Anast., n. 432: Gentis Anglorum — omnis — habitatio,
quae in eorum lingua burgus dicitur. Può darsi che questo
incendio avvenisse a’ tempi di Leone IV.





69.  Ut vice sua functus, ea quae rerum necessitas flagitare
videbatur, cum novo pontifice populoque Romano statueret
atque firmaret: Einh. Annal., a. 824.





70.  Eugenio confortò questi giudici allorchè più tardi
poterono tornare in patria: Romani judices, qui in Francia
tenebantur captivi, reversi sunt, quos in parentum propria
ingredi permisit, et eis non modicas res de Patriarchio Lateranensi
praebuit: Vita Eugenii. — Astronom., c. 38: Reddendo
quae injuste sublata erant, Hlotarius magnam populo
Romano creavit laetitiam. — Einh. Annal., a. 824: Statum
populi Romani jamdudum quorundam praesulum perversitatem
depravatum — correxit. A petto di questi fatti è in verità
cosa ridicola di voler negare che l’Imperatore esercitasse
suprema signoria sopra di Roma.





71.  La Constitutio Lotharii I trovasi nei Monum. Germ., III,
249, ed altrove in luoghi parecchi. Volumus etiam, ut Missi
constituantur a Domno Apostolico et a nobis, qui annuatim
nobis renunciant etc. Questi erano Missi ex latere imperatoris,
come dice Astronom., c. 38, e già in uso ancor da tempo
prima: di regola erano due, uno laico, l’altro prete; un Conte
e un Abate, un Duce ed un Vescovo per i negozî dell’una e
dell’altra specie. Sopravvegliavano i giudici dello Stato della
Chiesa; in caso di bisogno li punivano, e massimamente facevano
giustizia al popolo. Vedasi anche la Constitutio de
Missis ablegandis in Hludovici et Hlotharii Capitul., a. 828,
Mon. Germ., III, 328.





72.  Volumus etiam et numerum et nomina scire, et singulis
de ministerio sibi credito admonitionem facere: n. VIII dello
Statuto.





73.  Il paragrafo incomincia così: Volumus etiam, ut omnis
Senatus et populus Romanus interrogetur, quali vult lege vivere,
ut sub ea vivat. Il clero per la massima parte seguì il
diritto romano (Capitul. Hludov. I: Ut omnis ordo ecclesiarum
secundum Romanam legem vivant: Mon. Germ., III, 228).
L’uso più antico di quella Costituzione trovo essersi fatto in
un istromento del monastero di Farfa, a. 829, che leggesi nel
Galletti, p. 184, là dove è detto: uterque secundum suam
legem. Un diploma dell’anno 869 è sottoscritto così: Ego
Gregorius filius Leonis de Civitate Roma, Legem vivens Romanam
(Chron. Casaur. nel Muratori, Diss. XXII), e così
devesi anche intendere la dizione: salva lege mea, usata nelle
formule giuratorie dei Romani. Il più antico esempio di una
sentenza a legge longobardica, pronunciata in Roma nel maggio
dell’anno 813, trovasi in Carlo Troya, Della condizione
dei Romani vinti da’ Longobardi, Napoli, 1841, tratta dal
Galletti, del Vestar., p. 31-34.





74.  Ancor nell’anno 939, Teoderanda, figlia di Graziano
console, come moglie del franco Ingebaldo rettore della Sabina,
passa sotto la legge dei Franchi: Quae modo professa
est vivere in lege Salicha: Fatteschi, Serie ecc., n. LXI.





75.  Qualiter Romanus fieri debeat. Tornerò più tardi su
questa celebre formula.





76.  Questo giuramento, aggiunto allo Statuto di Lotario,
leggesi nei Mon. Germ., III, nel Muratori, nel Pagi, ecc. Il
Cenni esclude il fatto, che si appoggia soltanto sopra il passo
dell’incerto Fragment. Langob. Hist. (Muratori, II, p. 1,
a. 825), dove, più sopra, è detto che Lotario nell’anno 825
venne per la seconda volta a Roma. Il Pagi afferma la cosa,
il Muratori propende ad accoglierla, appoggiandosi alla
espressa conferma della elezione di Gregorio IV: ma di ciò
diremo in seguito.





77.  Giacinto Gigli, che fu, intorno all’anno 1644, caporione
di Campitello, scrive (Mtto. Sessorian. 334): «per autorità
di Lothario Imperatore il Popolo Romano tornò alla creatione
de’ Magistrati che furono Consoli, Prefetto et 12 Decarchoni
nell’anno di Christo 825.» In questa ipotesi per fermo
havvi qualche cosa di vero.






78.  Anastas., Vita Eugen.: Hujus Pontificis tempore
ubertas non modica totam non solum Romam, sed etiam pene
totum invaserat orbem (affè che è un bel latino come se lo
parlasse un Saraceno!) Maxima autem pax — nam ipse — pacis
amicus. La Biografia di Eugenio si comprende in un
sol paio di righe.





79.  Sed non prius ordinatus est, quam legatus imp. Romam
venit, et electionem populi, qualis esset, examinavit: Einh.,
Annal., a. 827. È il passo da cui si trae la probabilità che
Lotario ordinasse quei rapporti con un suo decreto.





80.  Leone III, ep. 4, scrive a Carlo: Littoraria nostra et
vestra ab infestatione paganorum — tuta reddantur atque
defensa. Il solo Einh., Annal. a. 813, parla della devastazione
di Centumcelle. — Nell’anno 812 scriveva Leone III (ep. 8):
ingressi sunt in insulam quandam, quae dicitur Isola majore,
non longe a Neapolit. urbe miliaria XXX. Con questo nome
si appellava fin d’allora in lingua volgare l’antica Aenaria. — La
difesa di Corsica era stata affidata al conte Bonifacio di
Lucca. — Di già Leone III adopera i nomi di Mauri, di Agareni
(figli di Agar) e di Saraceni, quest’ultimo interpretato in
varie guise e adottato dagli Italiani (Vedi il D’Herbelot
a questo vocabolo).





81.  Vedi la Storia dei Musulmani di Sicilia di Michele
Amari (Firenze 1854), opera ricchissima di pregî, che al lume
delle fonti arabiche corregge i perdonabili errori di Leone
Africano, del Facello e del Martorana.





82.  Così per lo meno in tempo più tardo, e ben anche
allora. Ep. Hostientis qui debet consecrare et benedire Apostolicum
prae omnibus aliis, dice Giovanni Diacono (Mabillon,
Mus. It., II, 566), e dipoi enumera nella loro serie
i Vescovi di santa Rufina, di Porto, di Albano, di Tusculum,
di Sabina e di Preneste.





83.  Vita Gregor. IV, n. 476: fecit — in praedicta civitate
Ostiensi civitatem aliam a solo. — Tuttavolta, Nuova Ostia
non fu edificata sul suolo dell’antica, ma in vicinanza. Similmente,
intorno all’anno 841, furono abbandonate le ruine
della vecchia Capua, e poco dopo sorse Capua la nuova. — Negli
escavi di questi anni furono dissotterrati molti avanzi di
Ostia antica, massimamente la via dei sepolcri: sembra che
di quella terra classica sia per sorgere un’altra Pompei.





84.  Eccone le precise parole: portis simul, ac seris, et
catharactis — et desuper petrarias nobili arte composuit, et
a foris — altiori fossato praecinxit, ne facilius muros contingere
isti valerent.





85.  La più profonda esposizione di questo rivolgimento
dell’Impero franco è data da Ernesto Dümmler, Storia dello
Impero dei Franchi orientali, Berlino, 1862.





86.  Thegan., c. 42; Astron. c. 48; Si excommunicans
adveniret, excommunicatus abiret. La Vita Walae, II, c. 16,
narra che il Papa crucciavasi in grandi angustie, perocchè i
Vescovi volevano deporlo (quod eundem apostolicum, quia non
vocatus venerat, deponere deberent): perciò la fazione opposta
lo confortava con proteste di devozione. Il Mansi, XIV, 521,
ha una lettera di Gregorio ai Vescovi di Francia, in cui il
Papa protesta che è memore del giuramento prestato all’Imperatore,
ma che reputa dover suo di rimproverarlo
di ciò che egli avea fatto contro l’unità e la pace della
Chiesa. — Vedi il Gieseler, St. eccl. II, 1, 47. — Il Nithard,
Hist., I, c. 4 dice espressamente che i figli ribellati guadagnarono
alla loro causa il Pontefice: magnis precibus in supplementum
suae voluntatis assumunt, e soggiunge: itineris
poenitudine correptus tardius quam vellet Romam revertitur.
Gli Annal. Bertin. narrano che Lotario lo aveva condotto
con sè.





87.  Il giuramento è riferito dal Nithard, III, 5. Il tedesco
incomincia così: In Godes minna ind in thes christianes folches
ind unser bedhero gehaltnissi, fon dhesemo dage frammordes, — voci
belle della lingua bambina e ricche di vocali
che nel suono si avvicinano al linguaggio romanesco. Il giuramento
in francese principia: Pro Deo amur et pro christian
poblo et nostro commun salvament, dist di in avant. — Neppur
gli Italiani hanno un documento di loro «lingua volgare» di
quel secolo, e nemmeno del secolo successivo.





88.  Omnia regna Italiae cum ipsa Romana urbe, quae et
modo ab omni sancta ecclesia propter praesentiam apostolorum
Petri et Pauli speciali quodam veneratur privilegio, et quondam
propter Romani nominis invictam potentiam orbis terrarum
domina dicta fuerat: così Regino, abate di Prüm,
nella sua Cronica (a. 842) esprime il concetto di Roma.





89.  Ancor in tempi più tardi la satira dei Tedeschi ne
sbeffeggiava Roma:




Truncasti vivos crudeli vulnere sanctos:

Vendere nunc horum mortua membra soles.






(Epigramma su Roma, nel Cod. Udalrici XXI.)





90.  Per lo più erano i Franchi che facevano di tali ruberie;
se fosse vissuto nel secolo nono o nel decimo, Napoleone
avrebbe imposto a Roma un tributo di cadaveri. — I Cronisti
raccontano dell’arrivo dei santi Marcellino e Pietro in Aquisgrana
(Annal. Xant. e Astron., c. 41). Sigberto afferma che
il corpo di santa Elena era deposto nella chiesa di questi Martiri,
ma il Baronio, ad a. 849, dice che v’era un’antica controversia
fra i Latini e i Greci sul suo possedimento: anche i
Veneziani vi pretendevano. I Francesi sostenevano perfino di
possedere la salma di Gregorio I e quella di san Benedetto.





91.  Però non da molto tempo. Nell’anno 1635, il Bonfante
publicò il suo Triumpho de los Sanctos del Reyno de Cerdena,
che è una raccolta delle antichissime iscrizioni cristiane di
Sardegna. In ogni luogo in cui egli trovò le sigle B. M.
(Bene Merens), le spiegò per Beatus Martyr, e creò di tal guisa
più di trecento Santi. Si sparse il grido di questo tesoro; la
città di Piacenza volle averne una parte, e i Sardi magnanimamente
le regalarono venti Martiri che essa andò a torsi con
grandissima allegrezza. Perfino il Campi, storico della Chiesa
di Piacenza, giubilò di un così prezioso favore della grazia
divina, finchè quei morti subirono la sezione anatomica dalla
ragione critica. Vedasi la Diss. 58 del Muratori.





92.  Per averne un esempio, si legga la Translatio S. Alexandri
nel Monum. Germ., II, e la Einhardi Hist. Translatt.
SS. Marcell. et Petri, Act. SS. Juni, 2, p. 201. Nell’anno 836
si rubava a Ravenna il cadavere del vescovo Severo, e si trasportava
dall’arcivescovo Otgero a Magonza.





93.  Santi diventarono patroni di città. Roma levò san Pietro
e san Paolo sulle sue colonne; Venezia inalberò il leone
di san Marco, Genova san Giorgio. Marco compiè da morto
il suo più splendido miracolo coll’edificazione della magnifica
chiesa di Venezia che ebbe incominciamento nell’anno 976.





94.  Leo Ostiens., I, c. 24. — Esaminai a Monte Cassino
due codici di leggende (n. 139 e 149), che sono della fine del
secolo undecimo: narrano della traslazione di san Bartolomeo
a Lipari e a Benevento; ma rilevai che nulla dicono del fatto
che il Santo, ai tempi del secondo e del terzo Ottone, fosse
trasportato a Roma nell’isola Tiberina.





95.  Anon. Salern., c. 49.





96.  Già nell’anno 744, Bonifacio arcivescovo di Milano
scrive a Cutberto di Canterbury affinchè il Sinodo voglia
divietare a donne e a monache (velatis feminis) illud iter et
frequentiam, quam ad Romam civitatem veniendo et redeundo
faciunt quia magna ex parte pereunt, paucis remanentibus
integris. Perpaucae enim sunt civitates in Longobardia, vel in
Francia, aut in Gallia, in qua non sit adultera vel meretrix
generis Anglorum: quod scandalum est, et turpitudo ejus Ecclesiae. — Il
Sinodo di Friuli dell’anno 791 (Canon. XII) proibì
alle monache di peregrinare a Roma. Vedasi la Diss. 58 del
Muratori.





97.  Fra le Formulae veteres, che sono aggiunte al formulario
Marculfi Monachi (Parigi 1613), leggesi al Lib. V,
214, la Tractoria pro itinere peragendo, il passaporto del peccatore
dato dal Vescovo ad un penitente: de hoc vid. facto quod
instigante adversario — proprium filium suum, sive nepotem — interfecerit.
Poichè l’assassino era costretto a peregrinare
tanti e tanti anni (si numeravano), non gli si neghi mansionem
et focum, panem et aquam: il pellegrinaggio pertanto era
adesso subentrato al guidrigildo degli antichi Germani per i
rei d’omicidio. — Gli ambasciatori in viaggio ricevevano un
trattamento qualche poco migliore di quello dei penitenti.
Vedi la Tractoria legatorum, p. 33, n. XI, e il lungo elenco
delle vivande di loro mensa.





98.  Già Carlo aveva bandito una legge per reprimere queste
trufferie: Capitulare n. 45, da Aquisgrana, dell’anno 802:
ut mangones et cociones et nudi homines qui cum ferro vadunt
non sinantur vagari et deceptiones hominibus agere. Mon.
Germ. III, 100. Muratori, XXIII Dissert., su questo argomento.





99.  Nella tribuna erano scritti questi distici:




Vasta tholi firmo sistunt fundamine fulcra,

Quae Salamoniaco fulgent sub sidere ritu.

Haec tibi proque tuo perfecit praesul honore

Gregorius Marce eximio cui nomine Quartus.

Tu quoque posce Deum vivendi tempora longa

Donet, et ad coeli post funus sydera ducat.








100.  Formam, quae Sabbatina nuncupatur, quae jam perplurimos
annos contracta — videbatur — sicut a priscis fuerat
aedificata temporibus, ita quoque eam — noviter aedificare — nisus
fuit: Anastas. n. 467.





101.  Anast. n. 478. Che fosse situata lungo la via Portuense,
lo deduco dalle cure operose che il Papa rivolse al territorio
del basso Tevere.





102.  Anast. ibid: in curte, quae cognominatur Draconis,
domum satis dignam etc. In qua tam ipse, quamque etiam futuri
Pontifices cum omnibus, qui eis obsequuntur, quamdiu
eis placuerit ibidem statiose immorari valeant. Le Domus cultae
qui hanno appellazione di curtes — Il Nibby, Annal. de’ dintorni
di Roma, I, 553, la cui narrazione deesi completare con
questo passo, registra il fundus Draconis e le odierne tenute
dette «Dragone» e «Dragoncello», in quelle terre circostanti.





103.  Martino Polono favoleggia che egli si appellasse Os
Porci e che perciò, primo dei Papi, cambiasse di nome. Fu
soltanto Giovanni XII, che principiò a mutar nome.





104.  Anast. in Sergio II, n. 484. Gli Annal. Bertin., ad
a. 844, danno espressamente come motivo della venuta di Lodovico:
ne deinceps decedente apostolico quisquam illic praeter
sui (imperatoris) jussionem missorumque suorum praesentiam
ordinetur antistes.





105.  Pontifex a quibusdam audierat, quod in hanc famosissimam
Urbem hospitalitatis causa introire voluissent, sed
munitis clausisque portis, ut fieret minime concessit: Anast.,
n. 485. Non v’ha dubbio che esisteva un patto mercè cui non
era permesso all’esercito imperiale di pigliar quartiere in
Roma. Anche i Romani antichi non vollero tollerare che soldati
ponessero alloggiamento nella Città.





106.  Dacchè Lodovico era di già re dei Longobardi, la
sua incoronazione non poteva essere dappiù che benedizione.
«Non aveva il Papa alcun diritto per coronare un re d’Italia»,
osserva a questo punto assai giustamente il De Meo, Apparato
cronolog., p. 90.





107.  Quia si vultis, Domino Lothario magno Imperatori hoc
sacramentum, ut faciant solummodo consentio, atque permitto.
Non Hludovico ejus filio, ut hoc peragatur nec ego, nec omnis
Romanorum nobilitas consensit: n. 487.





108.  Tunc vero laeti omnes cum conjugibus, ac liberis. Senatus
Populusq. Romanus (questi concetti come l’altro di Quiritum
Principes diventano adesso frequenti) ingenti peste liberati,
et jugo tyrannicae immanitatis redempti, sanct. Sergium
Praesulem velut salutis auctorem ac restitutorem pacis venerabantur:
n. 489. Qui il Lib. Pontific. interrompe le sue preziose
notizie, e di nuovo non fa che registrare doni votivi.





109.  Della resistenza opposta dalle Scuole di stranieri dice
la Histor. Ignoti Cassin. (Cam. Peregrin. IX, e completamente
nei Mon. Germ. V): Saraceni ingressi Romam, Oratorium totum
devastaverunt b. Princ. Ap. Petri, beatique et Eccl. Pauli,
multosq. ibidem peremerunt Saxones, aliosque quam plurimos
utriusque sexus et aetatis. Mi riporto inoltre all’iscrizione del
san Michiele in Sassia che può servire come tradizione, e
di cui feci nota nel Vol. II, a pag. 486.





110.  Anast., Vita Benedicti, n. 576, fa menzione di un pharum
cantharum argenteum sedentem in pedibus quatuor a Saracenis
ablatum. Anche dai Romani si perpetravano ladronecci.
Al tempo di Pasquale I s’era rubata dal Laterano la croce
d’oro di Carlo (Vita Leonis, n. 502). Può darsi che anche una
parte dei tesori del san Pietro fosse custodita nello scrigno Lateranense,
e che perciò sfuggisse ai predoni.





111.  Un emiro cacciò la lancia nel volto del Salvatore che
era dipinto nell’abside, e dalla ferita sgorgò sangue: così
narra Benedetto da Soratte, c. 25, più di mille anni dopo.
Egli fa che i Saraceni ballino loro ridde all’intorno dell’altar
maggiore: veniente juxta altare barbari giro ballantes manibus.





112.  Portas quas destruxerat Saracena progenies, argentoque
nudarat: Anast., in Leone IV, n. 540. Ablatis cum ipso altari,
quod tumbae memorati apost. principis superpositum fuerat,
omnibus ornamentis atque thesauris: Annal. Bertin., a. 846.





113.  Anast., in Bened. III, n. 568: Pauli ap. sepulcrum,
quod a Saracenis destructum fuerat. — Si fa menzione chiaramente
del saccheggio delle due basiliche in questi passi:
Vita Leon. IV, n. 495: Ecclesiae b. Petri et Pauli a Saracenis
funditus depredatae. — Joh. Diacon., Chron. Neap. (Muratori,
I, p. 2, 315): Africani — Ecclesias apostolor. — deripuerunt. — Historiola
Ignoti Cassin.: Annal. Farf. (Mon.
Germ. XIII, 588); Leo Ostiensis, I, c. 27. — Gli Annal.
Xant., a. 846, e gli Annal. Weissenb., a. 846, tacciono del
san Paolo. Cosa meravigliosa è che il Lib. Pontif. se la cavi
con un paio di parole su questi avvenimenti.





114.  Bened., Chronic., c. 26: Guido batte i Saraceni a portas
Sassie civitas Leoniana, e a pontes S. Petri: di certo a quel
tempo non esisteva ancora la città Leonina. Della sconfitta di
Lodovico dice: propter hoc populi Romani in derisione abuerunt
Franci, usque in odiernum diem. Della disfatta dei Franchi
(al 4 Id. Nov.) racconta anche il Chron. Casin., c. 9, ma
dice che avveniva in vicinanza di Gaeta. Martino Polono
trascrive la narrazione di Benedetto quasi in compendio, un
onore che pare non debba più toccare alla Cronica di Soratte.
Vedi altri passi nel Dümmler, Storia dello Stato dei Franchi
meridionali, I, 289 e segg.





115.  Annal. Bertin., a. 847. La scarsa Vita Leon. IV, n. 497,
narra parimenti del naufragio, e lo paragona alla punizione
che toccò a Faraone.





116.  Il suo epitaffio leggesi nel Baronio, ad a. 847. Monumento
di lui in Roma è la basilica dei santi Silvestro e
Martino, di cui era stato cardinale: egli la edificò a nuovo
e la ampliò con un chiostro, ma questa antichissima chiesa
è oggi assai mutata, e i musaici di Sergio non esistono più.





117.  Anast., Vita Leonis IV, n. 497. Incerto è il giorno
della ordinazione. I decreti riportati da Graziano, non dimostrano,
come il Baronio opina, che Leone IV abbia contestato
il diritto dell’approvazione imperiale.





118.  Reputo che le abitazioni dei pellegrini fossero coperte
di embrici di legno. Già negli editti di Rotari compare
la voce scandulum. In diplomi dell’abazia di Farfa del secolo
decimo trovasi spesso menzione di casa scandalicia o scindolica,
ad esempio: una domo solorata scandalicia, e precisamente
nel campo di Marte. I Romani, nel loro tempo barbarico,
imitarono dai Germani le costruzioni in legno.





119.  Anast., n. 505.





120.  Apostolicus — cum magno armatorum procinctu — Ostiam
properavit: Anast., n. 522. Questi armati erano genti
romane, perocchè i Napoletani non si lasciassero entrare nella
Città. Più addietro dice: excitavit Deus corda Neapolitanorum,
Amalphitan., Cajetanorumque, ut una cum Romanis contra
Saracenos insurgere ac dimicare fortiter diluissent. Perciò
dice Sigberto, Chron., a. 849: Romani instantia Leonis
papae, auxiliantibus sibi etiam Neapolitanis, eos (sc. Saracenos)
bello excipiunt.





121.  Ut de recepto triumpho nomen sanctum tuum in cunctis
gentibus appareat gloriosum. Vedasi quanto luogo s’avessero
sgombrato nella vita della gente umana, le figure simboliche
di san Pietro e di san Paolo. Anastasio racconta questi
fatti colla convinzione di un testimonio oculare.





122.  Aliquantos etiam nos ferro constrictos vivere jussimus — et
post haec ne otiose, aut sine angustia apud nos
viverent aliquando ad murum, quem circa ecclesiam b. ap.
Petri habebamus inceptum, aliquando per diversa artificum
opera quicquid necessarium videbatur, per eos omnia jubebamus
deferri: Anast. n. 524.





123.  Super his novis, mysticisque miraculis: quest’è il
linguaggio dei Romani cristiani. — Ivo, Decr., X, c. 83, e
Graziano, Decr. II, 23, VIII, c. 8, riportano un frammento
di lettera indiritta da Leone all’Imperatore, che il Guglielmotti,
Storia della Marina Pontificia, I, Roma, 1836, riferisce
alla battaglia di Ostia. È pur cosa mirabile che un
pacifico frate domenicano abbia scritto la storia della marineria
pontificia, delle navi da guerra di san Pietro.





124.  Anast., n. 516. Il Muratori, ad a. 849, erroneamente
dice che questa torre si elevasse a Porto. Ancor ne la vide
Flavio Blondo (Roma Instaur., I, 37), ed anche il Torrigio
(Le sacre grotte, pag. 524).





125.  Civitatem, quam Leo P. III — aedificare coeperat, et
cujus multis jam in locis fundamenta posuerat, licet post
suum transitum a quibusdam ablata fuissent hominibus, ita
ut nec aditus appareret ubi prius inchoationem praefatus
habuerat murus: Anast., n. 532.





126.  Ut de singulis civitatibus, massisque universis publicis,
ac Monasteriis per vices suas generaliter advenire fecisset,
sicut et factum est. Nel vol. II, a pag. 447, parlando di Capracorum,
ho fatto menzione dell’inscrizione che a questa edificazione
si riferisce. Allorquando Gregorio IV costruì le mura
di Ostia, egli si accollò partem quandam murorum non modicam
cum suis hominibus quasi in sortem: Anast., n. 476.
Devesi intendere che le singulae civitates fossero del Ducato.





127.  Anast., n. 534: Super posterulam, ubi mirum in
modum castellum praeeminet, quae vocatur S. Angeli: così
dunque omai nel secolo nono si appellava la tomba di Adriano.
Da questa posterula, ancora ai tempi di Fulvio, s’entrava
nei prati del Vaticano. Le costruzioni di Alessandro VI
la fecero scomparire, ma si serbò il nome di «Porta di Castello»,
ed oggidì è attribuito ad una porta ossia arcata che
ivi è nel muro. — Il nome Viridaria si spiega dalla vicinanza
degli orti pontificî. Il Bunsen (Descrizione della città di Roma,
II, 1, p. 34) vuole riconoscere la porta antica in quella di
Alessandro VI, che oggidì è murata.





128.  Super posterulam aliam, quae respicit ad Scholam Saxonum.
I Mirabilia non parlano di questa porta, ma delle
due altre. La Graphia non ne nomina alcuna; l’Anon. Magliabech.
cita la Viridaria e la Melonaria (per Porta Castelli).
Anche il Cod. Vatican. 3851 (è una descrizione regionale
compilata nel secolo duodecimo o nel decimoterzo) parla
di due sole porte: Civitas Leoniana habet turres XLIIII,
propugnacula MCCCCXLIIII, portas duas. Un altro Cod.
Magliab. (n. 24, XXII, del principio del secolo decimosesto)
ha conoscenza della porta di Santo Spirito, ma denota la Porta
Cavalleggieri per posterula Saxon. Si rammenti che anche
il muro dell’Adrianeo aveva una porta (S. Petri o Aenea).
Più tardi si aprirono nella città Leonina tre nuove porte:
porta Pertusa sulla cima del Vaticano (oggi murata), Cavalleggieri
(che all’età di Fulvio era detta «del Torrione»
dalla torre di Leone che ancor dura), e la porta Fabrica oggi
murata, per guisa che la città Leonina contava sei porte;
sette con quella dell’Adrianeo.





129.  Il Papa orò in prima dinanzi alla porta maggiore: ...
Deus — hanc civitatem, quam novi ter te adjuvante fundavimus,
fac ab ira tua in perpetuum manere securam, et de
hostibus, quorum causa constructa est, novos ac multiplices
habere triumphos. Indi pregava a porta S. Angeli e per ultimo
alla posterula (Anastasio). Il Platina scambia queste preci
super portam per vere inscrizioni.





130.  



Qui venis ac vadis decus hoc adtende, viator,

  Quod Quartus struxit nunc Leo Papa libens.

Memoria praeciso radiant haec culmina pulchra

  Quae manibus hominum facta decore placent.

Caesaris invicti quod cemis iste Hlothari,

  Tantum Praesul ovans tempore gessit opus.

Credo malignorum tibi nunquam bella nocebunt,

  Neque triumphus erit hostibus ultra tuis.

Roma caput orbis, splendor, spes, aurea Roma,

  Praesulis ut monstrat en labor alma tui.




Civitas haec a Conditoris sui nomine Leonina vocatur.








131.  



Romanus, Francus, Bardusque viator et omnis

  Hoc qui intendit opus cantica digna cantet;

Quod bonus Antistes quartus Leo rite novavit

  Pro patriae ac plebis ecce salute suae.

Principe cum summo gaudens et ovans per annos

  Quos veneranda fides nimio devinxit amore

Hos Deus omnipotens perferat arce poli.




Civitas Leonina vocatur.






Le due inscrizioni sono riferite nel Muratori, Dissert. XXVI,
colle varianti del Cod. Passionei da me adottate; trovansi
anche nella Roma subterr., II, c. 8. La seconda inscrizione nel
quinto verso direbbe: Haec cuncta Joannes, con che Giovanni
VIII avrebbe dato compimento alla città Leonina, come
osserva il Muratori: ma Anastasio dice che essa fu da
Leone undique consumata. A vece di cuncta Joannes propongo
la dizione: junctus in annos. Il De Rossi (Le prime raccolte,
p. 98) propone: cuncta Hlotharo.





132.  Afferma il Bunsen che Leone avesse dato sede a’ Côrsi
nella città Leonina: forse lo trae dal Blondo, I, 13, il quale
dice: «e la empì di Côrsi.» Però non si fa menzione mai
di una Scuola o di una chiesa di Côrsi nella città Leonina.
Trovo per la prima volta fatto cenno della nuova città nel
Dipl. XIII raccolto dal Marini, a. 854: Infra hanc nostram
nova civit. Leonina.





133.  Il praeceptum pontificale conteneva la statuizione così
dei diritti dei Côrsi che dei loro oblighi in servitium b. Petri.
I terreni erano stati per la più parte beni della Camera pontificia,
alcuni in possesso di conventi e di uomini privati. Si
noti la piega di questo discorso: pontificale eis, quod secundo
promiserat ob serenissimorum Lotharii et Ludovici majorum
Imperatorum, suamque simul mercedem, perpetuamque memoriam,
praeceptum emisit.





134.  Anastas., n. 548: cui ex nomine proprio Leopolim
nomen imposuit.





135.  Muratori, Annal., ad a. 854, e l’Holstein, annot. al
Cluver. Il Frangipani, Istoria di Civitavecchia, riporta
l’opinione di Scrittori posteriori, secondo la quale la novella
città avrebbe avuto nome di Circella, e Leopoli sarebbe stata
Corneto: egli crede che gli abitatori di Leopoli sieno ritornati
a Centumcelle intorno all’anno 940. Il Guglielmotti,
I, 42, assume per data l’anno 889, e opina che Centumcelle
fosse distrutta nell’anno 829, ma, computati i quarant’anni
di esilio e la fondazione di Leopoli avvenuta nell’anno
ottavo del pontificato di Leone IV, ne risulta l’anno
813. Annal. Einhardi, ad a. 813: Mauri Cemtumcellas
vastaverunt. Anastasio tace che i Mauri ponessero sede nella
ruinata città.





136.  Anast., n. 541, la appella: S. Dei Genitricis Mariae
super Scholam Saxonum.





137.  Vedi il vol. II, a pag. 486 di questa Storia.





138.  Portas — multisque argenteis tabulis lucifluis salutiferisque
historiis sculptis decoravit: Anast., n. 540. I predicati
officiali: mirae magnitudinis et pulchritudinis, inclyta
operatione celatum, ch’egli d’ordinario attribuisce ai sacri
arredi, non sono fuor di luogo.





139.  Al ricamo delle stoffe, talvolta appellato opus plumarium,
attendevano certamente degli artefici in vicinanza al
san Pietro, sì come i musaicisti fanno oggidì nella fabbrica dei
musaici. La Cronica di Farfa, pag. 469, fa cenno al secolo
decimo di una siffatta fabbrica, nella quale erano impiegate
delle giovani donne: Curtem S. Benedicti in Silva Plana, ubi
fuit antiquitus congregatio ancillarum, quae opere plumario
ornamenta ecclesiæ laborabant. Di mantelli a cappa di foggia
romana (cappae romanae) e di cinture d’oro (cingula romano
opere) fa parola il Chron. Fontanell. (nel Dachery, II, c. 17,
280) come di cose preziose che s’usavano per donativo.





140.  Di Leone IV è il corridoio dietro alla tribuna; una
inscrizione in marmo nomina i Santi che egli vi seppellì.





141.  Tre volte Anastasio ripete il cenno di questa chiesa
come di edificio di Leone IV; n. 568, 569, 592. Il Platner,
Descrizione della città (III, I, 368) dubita della identità della
Maria Antiqua e della Nova, perocchè dall’Anonimo di Einsiedeln
sembri emergere che la M. antiqua era posta in
vicinanza all’arco di Severo. Certo è che Leone IV tramutò
la Maria antiqua nella Nova, e precisamente fra le ruine
del duplice tempio di Adriano. — Il Ciampini, ecc., c. 28,
reputa che i musaici odierni sieno quelli dell’anno 848. Ma
molti divarî dal carattere di questa età, ad esempio la posa
del bambino ritto in piedi, e l’epigramma in versi leonini,
dimostrano un secolo posteriore, anche senza dire della miglior
fattura artistica.





142.  Basilica S. Sebastiani, quae in Frascatis consistit:
Anast., n. 515, n. 529: S. Maria, quae ponitur in Frascata;
n. 546: S. Vincentii, quae ponitur in Frascata.





143.  Sola notizia se ne ha negli Annal. Bertin.: Lotharius
filium suum Hludovicum Romam mittit, qui a Leone papa
honorifice susceptus, et in imperatorem unctus est. Il Muratori
contesta la data del Pagi, che pone l’avvenimento ai 2
Dicembre.





144.  Romani quoque urtati Saracenorum Maurorumque
incursionibus, ob sui defensionem omnino neglectam apud imperatorem
Lotharium conqueruntur: Annal. Bertin., a. 853.





145.  Gli Atti sono nel Baron., a 853, n. XXXV; nel Labbé,
Concil., IX, p. 1134; e le iscrizioni di Leone IV nel san Pietro
trovansi negli Annal. Bertin., a. 868.





146.  Anastas., n. 554 gli dà nome di Romani palatii egregius
superista, ac consiliarius, e di Romanae urbi superista.





147.  In tale nesso possono porsi i due frammenti di lettere
che si attribuiscono a Leone IV; trovansi in Graziano, c. IX,
dist. 10: De capitulis vel praeceptis imperialibus — irrefragabiliter
custodiendis, e nella Pars. 2, caus. 2, qu. 7: Nos si
incompetenter aliquid egimus, et subditis justae legis tramitem
non conservavimus, vestro, ac Missorum vestrorum cuncta
volumus emendare judicio etc.





148.  Anast., verso la fine della Vita Leonis.





149.  Papa Pater Patrum Peperit Papissa Papellum, dice un
Autore favoleggiando; infatti di tal forma si spiegava un’inscrizione
antica che apparteneva ad un sacerdote di Mitra (Pater
Patrum), ma che il popolo ebbe riferito alla Papessa. Una statua
antica che rappresentava una donna con un bambino s’ergeva
lungo la via Lateranense, e per il corso dei secoli fu reputata
simulacro della papessa Giovanna. Soltanto Sisto V ne la fece
rimuovere.





150.  Platina in Giovanni VIII, com’ei chiama la Papessa. — Sella
stercoraria (seggetta) dicevasi veramente lo scanno
su cui sedeva il Papa quando prendeva possesso. Cencio (Mabillon,
Mus. ital., II, 211) così spiega quest’uso: ducitur a
cardinalib. ad sedem lapideam, quae sedes dicitur Stercoraria,
quae est ante porticum basil. Salvatoris patriarchatus Lateranensis:
et in ea eumdem electum — ponunt, ut vere dicatur:
«Suscitat de pulvere egenum, et de stercore erigit pauperem,
ut sedeat cum principibus, et solium gloriae teneat.» Il Papa
sedeva altresì sopra due altri fessi sedili di porfido nella cappella
di san Silvestro in Laterano; dall’uno riceveva le chiavi
della basilica, dall’altro le restituiva al Priore (Mabill. Iter.
Ital., I, 57). Il bizzarro costume durò fino alla fine del secolo decimoquinto.
Una tal sella di marmo rosso trovasi oggidì nel museo
Vaticano. Nelle inscrizioni cristiane del Vaticano lessi: Stercoriae
filiae: è un nome abbastanza strano per una donzella.





151.  Intorno a questa favola v’hanno parecchie scritture:
dopo della Riforma vi fu una mischia di dissertazioni fra Cattolici
e Protestanti su questo subbietto, per guisa che una
donna di cantafavola ebbe biografie in maggior copia delle
più celebri regine che siano state nel tempo antico e nel moderno.
Perfino Federico Spanheim sostenne il fatto in una sua
dissertazione; ne la scalzò del fondamento la Histoire de la
Papesse Jeanne del Lenfant (La Haye, 1720). Prima, Leone
Allazio aveva scritto la sua Confutatio fabulae de Joanna
Papissa, Colon. 1653, e David Blondel, in un’opera scritta
in francese e nell’altra De Johanna Papissa, Amstel., 1657,
aveva messo in sepoltura la Papessa. Il Leibnitz, l’Eckhart,
il Labbé, il Baronio, il Pagi, il Bayle, il Launoy, il Novaes
ne trattarono lungamente a confutazione, e ancora ai dì nostri
il Bianchi Giovini scrisse in Torino un Esame critico degli
atti e documenti relativi alla favola della papessa Giovanna,
Milano, 1845. L’ultima scrittura è lo studio conchiudente
del Döllinger intitolato: La Papessa Giovanna, nelle Fole
pontificie del Medio evo, Monaco, 1863; ivi il lettore troverà la
più ampia notizia su questa favola meravigliosa. Per quel
che concerne la parte numismatica, noto come importante il
Garampius, De Nummo Argenteo Benedict. III (Roma, 1749).
La moneta tiene scritto sul suo rovescio: Hlotharius Imp., e
poichè essa fu battuta ancora al tempo di questo Imperatore,
ne consegue che Benedetto III fu immediato successore di
Leone IV, e non Giovanna, cui si attribuì un reggimento di
due anni, un mese e quattro giorni.






152.  Per la prima volta si menziona questa pratica, come
era di già in consuetudine all’epoca bizantina. Decretum
componentes propriis manibus roborarunt et consuetudo prisca
ut poscit, invictissimis Lothario ac Ludovico destinaverunt
Augustis: Anast. in Bened. III, n. 558.





153.  Imagines enim confregit, ignique concremavit, et Synodum,
quam supra sanctuarii januas b. memor. Leo pingi Papa
jusserat, destruxit: n. 561. Del quadro che rappresentava il
Sinodo parlano gli Annal. Bert., a. 868. Fra i Vescovi franchi
v’avevano allora molti avversarî delle imagini; tali erano
Claudio di Torino (m. 839), uomo di spiriti liberali, contro
cui scrisse Dungallo, e il colto Agobardo di Lione (m. 840).
V. il Gieseler, II, 1, p. 93 ecc.





154.  Benedictum beatum Papam volumus, gridava il popolo.





155.  Imperialibus missis cernentibus, in Apostolica sede,
ut mos est, et antiqua traditio dictat consecratus ordinatusque
est Pontifex: Anast. n. 566. Falso è dunque il diploma di
Lodovico, sclama a questo punto il Pagi. Ad onta di questi
fatti precedenti, il cardinale Anastasio fu assolto da Nicolò I,
indi nuovamente scomunicato da Adriano II.





156.  Il Baronio, Annal., a. 855, riferisce un lungo epitaffio
di lui. Quantunque ei dica che l’iscrizione è erroneamente
attribuita a Enrico III, tuttavolta io reputo che essa sia di
Enrico. Vi parla troppo manifestamente l’indole dell’età degli
Ottoni. I versi donde incomincia:




Caesar tantus eras quantus et orbis,

At nunc exigua clauderis urna






trovansi parola per parola nei Mirabilia, riportati come iscrizione
della favoleggiata tomba di Cesare, allo obelisco del
Vaticano. Il Baronio ha notizia di un’altra iscrizione funeraria
in cui è detto di Lotario: qui Francis, Italis, Romanis
praefuit ipsis.





157.  Michael — Imp. — misit ad b. Petrum Apost. donum
per manum Lazari Monachi et Pictoriae artis nimie eruditi,
genere vero, Chazai, i. e. Evangelium de auro purissimo, cum
diversis lapidibus pretiosis. Il nome di Lazzaro può pertanto
campeggiare come uno degli antichissimi nella storia dell’arte.
Osservo di passaggio che allora si coltivava in Roma
anche l’arte di dipingere i vetri di finestre: fenestras vero
vitreis ornavit, dice Anastasio, n. 572, all’occasione dei restauri
operati da Benedetto nella santa Maria in Transtevere.





158.  Praesente Caesare consecratus est, dice la Vita Nicol. I;
e gli Ann. Bertin.: praesentia magis ac favore Hludovici
regis et procerum ejus quam cleri electione substituitur (a. 858).





159.  Et ecce Aemilienses, ac Senatores urbis Ravennae cum
innumero populo: Anast., n. 588. Il concetto Senatus nel
significato di nobiltà, compare assai spesso, da dopo di Carlo
magno, in tutte le biografie dei Papi; ed anche qui vedesi
che esso denotava massimamente soltanto gli ottimati.





160.  Nisi post Electionem Ducis, Cleri et populi (n. 591).
Si noti che i Duci pontificî nelle città maggiori, sedi in pari
tempo di Vescovi, prendevano parte alla elezione di questi:
scomparso era l’Ordo.





161.  Donec in praesentia Apostolica, vel missi ejus, aut
Vestararii Ravennae legali ordine illas in judicio convincas:
n. 591.





162.  Vedi il Pichler, Storia della separazione ecclesiastica
fra Oriente e Occidente, Monaco 1864, Vol. I.





163.  Responsa di papa Nicolò ai Bulgari: asseritis quod
rex vester cum ad manducandum in sedili, sicut mos est,
ad mensam sederit, nemo ad convescendum etiam neque uxor
ejus cum eo discumbat, vobis procul in sellis residentibus, et
in terra manducantibus.





164.  Annal. Bertin., a. 865. Il palazzo del Re era circondato
da un esercito innumerevole; quando egli si scagliò fuori,
seguito da soli quarantotto fedeli, comparvero di repente sette
santi preti con cerei in mano, simili ai sette di Amschasbano;
i ribelli videro precipitare sulle loro teste una città in fuoco,
e i cavalli del Re gli assalsero cacciandoseli sotto le zampe.
Caddero a terra tutti; il Re si contentò di cinquantadue teste
mozze.





165.  Sulla venuta dei legati vedasi Anast., n. 608. Andreas
Presbiter, contemporaneo, dice che il Re stesso venisse
a Roma e ricevesse il battesimo dal Papa, et fide sancta
confirmata recepit doctores ab eodem apostolico et in suam
reversas est patriam (Dom. Bouquet, VII, 105). È difficile
che Anastasio avesse taciuto della venuta del Re. D’altronde
questi già aveva assunto nome di Michele da quello
dell’Imperatore greco.





166.  Al confine trovavano Teodoro generale bizantino, il
quale staffilando le teste dei loro cavalli, diceva loro in isplendido
latino: Imperator noster vos necessarios sane non habet.





167.  La Vita Nicol. I, n. 609, dice: omnes a suo Regno
pellens alienigenas (ossiano i Greci), praefatorum Apostolicorum
solummodo praedicatione usus missorum.





168.  Quia Constantinopolis nova Roma dicta est favore
principum potius, quam ratione, patriarcha ejus pontifex
appellatus est: n. 92 dei Responsa ad Consulta Bulgar., Labbé,
Concil., IX, 1534. Il Papa vieta espressamente l’uso della
tortura contro i ladri, e massimamente contro gli accusati;
proibisce espressamente il battesimo violento. Egli non avrebbe
consentito mai ad un battesimo come fu quello famoso
del fanciullo ebreo Mortara.





169.  Di questo si lagnarono i due Arcivescovi nel loro libello:
sine synodo et canonico examine, nullo accusante, nullo testificante — tuo
solius arbitrio et tyrannico furore damnare nosmet
voluisti: Hincmaro, Annal., a. 864, Mon. Germ., I.
Tutti questi avvenimenti e gli atti del Sinodo romano sono
descritti in quegli Annali e negli altri di Fulda, di Metz e
in Anastasio. Vedine inoltre il Dümmler, I, 506, ecc.





170.  Ricavo questa data da un diploma di Farfa: dat. VII
Kal. Martii anno Christo propitio Imperii Domni Hludovici
Piiss. Aug. XI (dee porsi X dall’era di Lodovico, che fu l’anno
855 in cui diventò solo Imperatore) Ind. XII actum Leonina
Civitate (nel Fatteschi ecc. n. LV).





171.  Hincmaro, Annal., a. 864; Erchemperto, c. 37. Anastasio
tace. Anche il Libell. de Imp. Potest. narra assai
chiaramente di questi fatti; dice che il Papa si tenne chiuso
nella chiesa dei santi Apostoli pregando Dio contro il Principe
malvagio. Quell’avvenimento però lo avrebbe reso più
pieghevole: pro qua causa Apostolica mitior effectus est
(p. 721). Secondo lo stesso Libellus, l’Imperatore, ancor prima,
avrebbe incamerato alcuni beni della Chiesa nella Campagna.





172.  Annal. Hincmar., a. 864.





173.  Riguardo alla validità del matrimonio di Gualdrada,
eglino contrapponevano arditamente il diritto di natura al giure
canonico: et quia suo viro parentum consensu, fide, affectu,
ac dilectione conjugali sodata est, uxor profecto, non concubina
habenda sit.





174.  Tutte queste notizie sono dovute a Hincmaro.





175.  Lotario cacciò nuovamente la sventurata Regina, e
si riprese Gualdrada, per lo che questa nell’anno 866 fu
scomunicata da Nicolò.





176.  Anast., Vita Nicol., n. 600. Si contava allora per ferie.
La domenica era feria prima. Noci vuotate ed infilate a funicelle
significavano i giorni pei quali valevano quei marchi.





177.  Formam aquae, quae vocatur Tocia (Anast., n. 584).
Quest’acqua sarebbe, come alcuni Archeologi credono, la
Jopia o Jovia, ovvero la Trajana Tuscia; ma un insigne
conoscitore della topografia di Roma nei bassi tempi, ci dimostra
con buoni argomenti che la Tocia era la Appia. Vedi Costantino
Corvisieri, dell’Acqua Tocia in Roma nel medio evo,
articolo di sommo pregio inserito nel «Buonarroti» (Roma
1870, Febbraio, Marzo e Luglio). La Tocia forniva di
acqua la regione Lateranense. Il nome Tucia ossia Tuscia
è antico, perchè così si chiamava un fiumicello nelle vicinanza
di Roma, e già fin dal tempo di papa Silvestro era conosciuto
il Fundus Aquae Tuscae nell’Agro Verano. Peraltro
ho già osservato che vi sia corrispondenza fra l’Aqua Tocia
e l’Acquatoccio, che è il nome medioevale di un piccolo fiume
che si mesce colle acque del rivo chiamato Almo (a).




(a) Questa nota, che si sostituisce all’altra apposta nell’originale
tedesco (seconda ediz., 1870), ci fu, con una lieve modificazione nel
testo, fornita dall’illustre Autore, il quale viene, con sua grande cortesia,
offerendoci delle aggiunte o delle varianti anche ad altri luoghi
dell’Opera. Ne faremo, a loro sito, avvertenza, come di cosa che
reca gran pregio alla nostra edizione italiana. (N. del T.)





178.  Secondo la Vita Gregor. IV, n. 467, la Sabbatina continuava
a scorrere ad Ecclesiam b. Petri Ap., atque ad Janiculum
sicut prius. La Vita Nicol. I, n. 607, contraddicendo:
formam aquaeductus qui multis a temporibus ruerat,
et ad b. Petrum Ap. ob hoc aqua non ducebatur, in meliorem,
quam fuerat, certamine quam plurima revocari statum.
Quel multis a temporibus è pertanto inesatto ed erroneo.





179.  Vita Nicol. I, n. 607: Ostiensem urbem — in ruinis
jacentem — fortiori, firmiorique fabrica raedificari — jussit — promptos
ad bella in ea homines collocavit.





180.  Pater vero ejus liberalium cum fuisset amator artium,
et nobilissimum polleret fomitem cunctis eum elementis, almificisque
ritibus imbuens, literarum studiis, et optimis artibus
perornabat, ita ut nulla sacrarum species remaneret disciplinarum:
incominciamento della Vita Nicol. I.





181.  La Constitutio Lotharii è data nel Maggio 825 da Olona,
e non nell’823, come opinano il Muratori e il Tiraboschi,
Mon. Germ. III, 248. Incomincia: de doctrina vero,
quae ob nimiam incuriam atque ignaviam quorundam praepositorum,
cunctis in locis est funditus extincta, placuit, ut
sicut a nobis constitutum est, ita ab omnibus observetur, videlicet
ut ab his qui nostra dispositione ad docendos alios per
loca denominata sunt constituti, maximum detur studium,
qualiter sibi commissi scholastici proficiant. Si noti l’espressione
Scholasticus in significato di scolare.





182.  Decreto di Eugenio nel Concil. Roman. 826, Canon. 34:
magistri et doctores constituantur, qui studia literarum,
liberaliumque artium, ac sancta habentes dogmata assidue
doceant; e l’aggiunta di Leone IV: etsi liberalium artium
praeceptores in plebibus (oggidì «pievi») ut assolet, raro
inveniuntur, tamen divinae scripturae magistri, et institutores
ecclesiastici officii nullatenus desint.





183.  Se possedessimo questi Regesti, sì come dal tesoro
del secolo sesto conservammo per felice ventura le lettere
di Gregorio I, se ne avessimo soltanto quel che contengono
i Regesti di Giovanni VIII, vivrebbe per noi a nuova vita
anche l’oscura storia della città di Roma dal settimo secolo
al decimo. L’odierno archivio secreto del Vaticano conserva
soltanto i Regesti continuati da Innocenzo III in poi: formano
più di duemila volumi, e questa parte della storia universale
è, ancora ai dì nostri, pari a una fonte celata nelle viscere
della terra!





184.  Vedi il Chronic. Centulense nel D’Achéry, Spicileg., II,
c. 3. Il Ginguené, (Histoire littér., c. 72) ne avrebbe potuto
apprendere che erronea è l’opinione dell’Andres: il n’y
avait pas dans toute la France un Térence, un Cicéron, un
Quintilien.





185.  In quel tempo che la scarsezza di libri era tanto
grande, v’aveva in Roma maggior liberalità che oggidì. Si
davano codici a prestito perfino ai paesi stranieri. Quae auctorum
opera si vestra liberalitas nobis largita fuerit, deo annuente,
una cum memorato S. Hieronymi Codice fideliter omnino,
restituenda curabimus: Lupi Ferr., Ep., 103. Le lettere
di Lupo trovansi nel Tom. II del Duchesne, e l’accennata
è a pag. 778.





186.  I codici sono a tenersi in conto di opere d’arte. Chi
non vide senza sentirne ammirazione il celebre Codex Amiatinus
della Vulgata, ornamento della Laurenziana di Firenze?
Il Bandini (Dissert., Vol. I, Suppl. ad Catal., p. 701)
opina che esso venisse in dono al convento di Amiata fin
dai tempi di Lodovico I, ma non può darsi dimostrazione
della sua ipotesi che abbia appartenuto a Gregorio magno.
I Papi donavano codici alle chiese, e i cataloghi gli enumerano
insieme coi candelabri e coi ciborî. L’epitaffio di Pacifico
arcidiacono di Verona (m. 846) celebra, con espresso discorso,
di lui: Bis centenos terque senos codices fecerat (Murat.,
Diss. XLIII). La iscrizione del prete Giorgio di san
Clemente in Roma, dice che egli donò questa chiesa (a. 743)
di codici, vero obolo della vedova:




  Veteris novique Testamentum denique libros

Octateuchum, Regum, Psalterium, ac Prophetarium,

  Salomonem, Esdram, Storiarum Ilico Plenos.

                                      (ibid.)








187.  Un frontespizio così fatto, è posto innanzi al celebre
Codice di Farfa nella Vaticana; il più meraviglioso di questo
genere vid’io a Monte Cassino: è il Codice longobardo n. 353,
del secolo decimo, che contiene la Regola di Benedetto, l’originale
dei due Chronica Ignotor. Casinens., un prezioso
catalogo di Papi e la Epistola Pauli Diaconi ad Carol. Regem.
Nel frontespizio è dipinto l’abate Giovanni il quale offre
il codice in dono a san Benedetto che tiensi seduto. L’imagine
è giovevole a far conoscere il ricco vestimento a foggia
antica dei Benedettini.





188.  I caratteri longobardi dei secoli nono, decimo e undecimo,
che erano usati in molti conventi, sono resi difficili
a causa delle lettere a e t che facilmente si scambiano, così
a cagione della r e della s, e per la connessione delle lettere n
e m; del resto i caratteri sono costanti di forma, e questo
è loro privilegio. Naturalmente i diplomi possono dirsi veri
geroglifici. Il lettore se ne può persuadere esaminando il Mabillon,
De Re Diplom., osservando ad esempio il diploma
di Nicolò I (p. 441), o la bolla di Pasquale I, a Patronace
di Ravenna, le bolle di Benedetto III e di altri Papi del
secolo nono.





189.  Quest’opera fu trafugata a Parigi al tempo della
Republica francese-romana, ma poi tornò felicemente a Roma.
Era stato certamente un donativo dei Carolingi; ma è
incerto se la prima imagine miniata rappresenti Carlo magno
oppure Carlo il Calvo. Il disegno delle miniature è cattivo
e grossolano; le lettere iniziali sono fatte con molto garbo
di arte.





190.  Monete di Leone III tengono scritto dalla faccia diritta
s. Petrvs, nel mezzo Leo Pa.; dal rovescio Carlvs; nel
mezzo Ipa (Imperator). Le monete attribuite a Stefano IV
sono di origine dubbia. Denari di Pasquale hanno la scritta
Ludovvicvs imp.; nel mezzo Roma; dall’altra parte Scs
Petrus; nel mezzo il monogramma Pscal. E nelle simiglianti
monete di Papi che vennero dopo, non manca mai
il nome dell’Imperatore: quelle di Leone IV hanno dalla
diritta Leo papa in monogramma, nell’orlo Scs Petrvs;
dal rovescio Hlotharivs, nel mezzo IMP. Vedi l’opera di
Domenico Promis intitolata: Monete dei Romani Pontefici
avanti il mille, Torino, 1858. Essa completa e corregge il
Vignoli e la compilazione del Cinagli.





191.  XXXII Philosophos illo tempore Beneventum habuisse
perhibetur, ex quibus illorum unus insignis Ildericus nomine:
Anon. Salern., c. 133. Che cosa poi fossero i così
detti filosofi, si rileva da ciò che Ilderico, in un’opera a
lui attribuita, si ricovera sotto alla protezione della Madonna:
lo si scorge anche nel suo inno dedicato a Cristo.





192.  Ut linguae Latinae injuriam irrogaretis, hanc in
epistola vestra barbaram et Scythicam appellantes: Ep. Nicol.
I nel Labbé, IX, 1320. Per far l’apologia della lingua
ei non ricorre a Cicerone, a Virgilio o a Giustiniano, ma
afferma che Dio l’ha creata ut cum Hebraea atque Graeca in
titulo domini a reliquis discreta insignem principatum tenens
omnibus nationibus praedicat Jesum Nazarenum regem
Judaeorum: parlava pur sempre la coscienza che il latino
era divenuto lingua universale cristiana.





193.  Il manoscritto antichissimo del Liber Pontificalis dell’incominciamento
del secolo ottavo, fu dal Pertz rinvenuto
a Napoli. Vedasi ciò ch’egli racconta delle fonti della Storia
antichissima dei Papi nell’Archivio della società di storia
antica tedesca, V, 68. Il Giesebrecht ha trattato ad evidenza
così dell’origine del Liber Pontificalis come della sua
continuazione: vedine nel Giornale universale mensile di
scienza e letteratura, Aprile 1852.





194.  Il Tiraboschi tratta di questo periodo assai superficialmente,
e ciò per verità non gli si può apporre a colpa:
del Ginguené e del Sismondi non torna il conto parlare.
Merita gran lode la Dissert. XLIII del Muratori.





195.  Lo affermano il Novaes, il Pagi ed altri, appoggiandosi
al detto di Anastasio: coronatur denique. Le monete
di Nicolò I non rappresentano la sua effigie. Sergio III (904) è
raffigurato in una moneta colla mitra in capo. La tiara,
cinta di serto, di forma affatto orientale, aveva altresì nome
di Regnum o Phrygium; per lo che Innocenzo III diceva: In
signum spiritualium contulit Mitram, in signum temporalium
dedit mihi Coronam, Mitram quoque pro sacerdotio, Coronam
pro Regno. Di rado, scriveva questo Pontefice, i Papi
portavano la tiara; quasi sempre la mitra. Vedi il Vignoli,
Antiq. Pontif. Rom. Denarii p. 63, e il Novaes, Introduzione
II, Diss. V. — Non si conservò alcuna delle antiche
corone pontificie; la più vecchia data soltanto da Giulio II.





196.  Le Decretali erano sconosciute ai Papi prima dell’anno
864. Furono compilate da un chierico nelle Gallie
intorno all’anno 851 od all’852. Vedi gli studî dell’Hinschius,
Decretales pseudo-Isidorianae et capitula Angilramni,
Lipsia, 1863, nella introduzione.





197.  Anastasio ne significò la morte a Adone arcivescovo
di Vienne (Labbé, Concil., IX, p. 1587), dicendo: Eheu!
quam sero talem virum ecclesia meruit, quam cito reliquit.
E Regino, ad ann. 868, dice: post b. Gregorium usque in
praesens nullus praesul in Romana urbe — illi videtur aequiparandus.
Regibus ac tyrannis imperavit, eisque ac si dominus
orbis terrarum auctoritate praefuit. Il Baronio, Annal.,
a. 867, riferisce l’epitaffio di Nicolò.





198.  Vita Hadr. II, n. 614. Il Papencordt, ecc. p. 164,
dipinge con grande verità il malcontento partito franco che
era in Roma.





199.  Vita Hadr. II, n. 616. Però santo Gregorio non gli
concesse diritti ospitali; parecchie volte gli comparve con
aspetto irato nel sogno, e gli comandò di uscire del suo
chiostro. Teutgaudo fuggì nella Sabina, dove morì: Gio.
Diacono., Vita s. Gregor. IV, c. 94. Anche Guntero, colpito
gravemente dai fulmini di Nicolò I, non si rialzò più, quantunque
Adriano nell’anno 869 lo ammettesse alla comunione
(Annali di Incmaro a quest’anno).





200.  Benedictionem summi Pontif. ad consolationem videlicet
multorum qui factiosorum tyrannide liberius solito saeviente
inter unius decessionem et alterius substitutionem
Pontificis diversis agitantur exiliis etc. Vita Hadr. II,
n. 615. Dei Vescovi esigliati, al n. 617.





201.  Divisis quippe Italiae finibus, Spoletanorum dux Romae
constitutus est vice Regis, tali pacto ut quando Apostolicus
obiret, interesset Dux praefatus electione futuri Pontificis,
accipiens plurima dona in partem regiam; Eutropii
Presbyteris Langobardi Tractatus de jurib. et privilegiis
Imperatorum in Imperio Romano (compilato intorno al 900),
apud Goldast, Monarchia I, 9.





202.  Vita Hadr. II, n. 622: Igitur Lambertus — tempore
consecrationis — Romanam urbem, praeter consuetudinem,
sicut tyrannus intravit, non rebellantem, sicut victor satellitibus
suis ad praedandum distribuit. La Vita nomina altri
Lambertini che erano in Roma, Aistaldo, Walterio, Ilpiano,
Odone e Teoperto, tedeschi tutti, e certo proavi delle posteriori
famiglie romane degli Astalli, dei Gualterii, degli Ilperini
e degli Oddoni.





203.  La notevole Constitutio promotionis exercitus observationis
partibus Beneventi, trovasi nella Historiola Ignoti
Casin., in Camillo Peregrino, a. 866. Quelli di Tuscia, insieme
cum populo qui de ultra veniunt, dovevano muovere
per Roma a Ponte Corvo (Pons Corvus). Questo castello longobardo
era sorto intorno a questo tempo, in vicinanza di
Aquino. A Monte Cassino mi giovai del Codex Diplom. Pontis
Curvi, che giunge dall’anno 953 al 1612.





204.  Ut ab hostibus s. Nicolai, quia omnia ejus acta penitus
infringere nitebantur, Nicolaitanus et scriberetur, et
publice diceretur: Vita, n. 618.





205.  Incmaro, Annal., 868. Lodevole è la mitezza della
sentenza. Tuttavia la scomunicazione era una punizione terribile;
essa separava l’uomo dalla società umana: et qui
cum eo in locutione, cibo vel potu communicaverit, pari excommunicatione
cum eo tenebatur annexus. Della notizia di
tutte queste cose andiamo debitori a quegli Annali.





206.  Anastasio bibliotecario tradusse in latino gli atti
dell’ottavo Concilio, e li provvide di un’introduzione. Lodovico
in quel tempo lo aveva mandato a Bisanzio, perchè
combinasse un matrimonio fra la figlia di lui e Costantino
figliuolo di Basilio. Vita Hadr. II, n. 629.





207.  Quam ob rem cavendum est, ne cum ea pari mucrone
percellaris sententiae, ac pro unius mulierculae passione et
brevissimi temporis desiderio, vinctus et obligatus ad sulphureos
foetores et ad perhenne traharis initium. Questa lettera
ed altri atti relativi alla cosa trovansi in Regino, Chronic.,
a. 866, 868.





208.  Vedremo esser esatta soltanto per metà la notizia data
dagli Annal. Fuld., che nell’anno 868 ei venisse a Roma,
vi trovasse morto Nicolò, e movesse a Benevento.





209.  Incmaro, a. 869. Egli dà al Re del miserabile Giuda.
Ipse autem infelix, more Judae, simulata bona conscientia,
et impudenti fronte eamdem sacram communionem sub hac
conventione accipere non pertimuit. A quest’occasione anche
Guntero fu ammesso alla comunione. Erra Regino trasportando
a Roma questi avvenimenti.





210.  Indeque solarium secus eccl. b. Petri mansionem habiturus,
intravit, quem nec etiam scopa mundatum invenit:
così Incmaro. Del resto, i Romani non furono mai vaghi
della mondezza, e oggidì ancora la granata è un beneficio
raro a trovarsi nelle loro case. Regino dice che Lotario ricevesse
onorifico accoglimento, ma è da credersi a Incmaro.





211.  Laena ha anche significato di ruffiana.





212.  Unum est enim Imperium Patris, et Filii, et Spiritus
Sancti, cujus pars est Ecclesia constituta in terris (si
noti che Ecclesia ha qui il significato di Cristianità). La lettera,
dell’anno 871, è nell’Anon. Salernit., c. 102 seg. Io
la compendio.





213.  Quocumque gentem et Urbem gubernandam (chiara
espressione della signoria suprema), et Matrem omnium Ecclesiarum
Dei defendendam, atque sublimandam accepimus.





214.  Romanorum Imperatores existere cessaverunt, deserentes
non solum Urbem et sedem Imperii, sed et gentem Romanam,
et ipsam quoque linguam amittentes, atque ad alia
transmigrantes.





215.  Incmaro e Regino, a. 871. Sopra tutti il contemporaneo
Erchemperto, c. 34: il Chronic. Vulturn. (Muratori,
I. 2, p. 403) non fa che copiare da lui. L’Anon. Salernit.,
c. 117, dice che Lodovico aveva per tre anni continui
afflitto e concusso Benevento. Anche il contemporaneo Andreas
Presb. bergamasco (Mon. Germ., V, 232) ne dà notizia.
L’avvenimento fu tema di una canzone di giullare
(Muratori, Dissert. XL, e Sismondi, De la Litérature du
Midi, I, 15). Da essa si apprende che nell’anno 871 la «lingua
volgare» non era ancora diventata lingua poetica. Ha il
tono usato dai nostri cantafavole che incominciano: udite, o
uomini, la tremenda istoria:




Audite omnes fines terrae horrore cum tristitia,

  Quale scelus fuit factum Benevento Civitas,

  Ludhuicum comprenderunt sancto, pio Augusto,

  Beneventani se adunarunt ad unum consilium.

  Adalferio loquebantur, et dicebant Principi:

  Si nos eum vivum dimittemus, certe nos peribimus.

  Celus magnum praeparavit in istam provinciam:

  Regnum nostrum nobis tollit: nos habet pro nihilum.

  Plures mala nobis fecit. Rectum est, ut moriat etc.








216.  Così spiegano il Bouquet ed il Muratori. Incmaro,
ad a. 872: Hludowicus autem imp. vigilia pentecostes Romam
venit, et in crastinum coronatus ab Adriano papa. Per
quel che concerne l’anno e la data della venuta di Lodovico,
il Chron. Farf. trova conferma in un diploma già da
me notato: V Kal. Junii, Ind. V. Actum in Civ. Roma, Palatio
Imperatoris.





217.  Tunc a senatu Romanorum idem Adalgisus tyrannus
atque hostis reipublicae declaratur, bellum etiam adversus eum
decernitur: Regino, a. 872. Lo stesso Cronista (morì nel 915)
narra altresì che Adalgiso fuggì in Corsica, ma dice che
l’Imperatore, per reverenza del suo giuramento, non mosse
in persona contro a Benevento, e diè l’incarico della guerra
alla sua donna.





218.  Il Liber Pontificalis ci ha abbandonati; e gli Annal.
Bertin. o Incmaro danno soltanto il giorno dell’ordinazione:
Adrianus papa moritur, et Johannes archidiacon. Roman.
eccl., 19 Kal. Jan. in locum ejus substituitur. — Johannes,
nat. Romanus, ex patre Gundo: così la Vita, tratta dal Catalogo,
in Watterich, I, 27.





219.  Ivi leggesi il suo epitaffio; fra altre cose dice:




Huic ubi firma virum produxerat aetas,

  Imperii nomen subdita Roma dedit...

Nunc obitum luges, infelix Roma, patroni,

  Omne simul Latium, gallia tota dehinc.

               (Dom. Bouquet, VII, 380)






Oltre ai Cronisti che parlano della morte di Lodovico, è
meritevole di nota la notizia che ne dà Andr. Presb. nella
sua barbarica Cronica. Egli ebbe parte a portare la bara dell’Imperatore:
Ibi fui et partem aliquam portavi, et cum
portantibus ambulavi a flumine qui dicitur Oleo (Oglio)
usque ad flumen Adua: c. 17.





220.  Il severo giudizio può trovare giustificazione, se si pensi che
questa pagina fu scritta in tempo, nel quale le questioni dell’independenza
e dell’unità d’Italia fervevano più gravemente che mai. (N. del T.)





221.  Ep. 34 Hadr. II, Labbé, VII, 443. Igitur ergo integra
fide, et sincera mente, devotaque voluntate, ut sermo sit
secretior, et literae clandestinae, nullique nisi fidelissimis
publicandae, vobis confitemur — salva fidelitate imperatoris
nostri, qui si superstes ei fuerit vestra nobilitas, vita nobis
comite, si dederit nobis quislibet multorum modiorum auri
cumulum, numquam — suscipiemus alium in regnum et imperium
Romanum, nisi te ipsum. E ricolma di predicati adulatorî
il Re, che aveva irritato per suoi attacchi contro la
Chiesa gallicana.





222.  Il Leo (St. d’Italia, p. 274) dice, che egli bramava
un Principe il quale lasciasse correre per la loro china le soperchierie
dei maggiorenti, le devastazioni dei Saraceni e il
frastagliamento dell’Impero. L’ultima cosa io ammetto, il
resto no. I più acerbi nemici di Roma erano i Margravî di
Toscana e di Spoleto, gli ottimati romani ed i Saraceni, e
contro a tutti loro Giovanni VIII sperava anzi di aver ajuto
da Francia, come dimostrano le molte lettere in cui espone
sue lagnanze.





223.  L’Aimoin, De Gest. Francor. V, c. 32, fissa l’anno
876, e Incmaro lo computa dal dì della coronazione. La
data del giorno di Natale dell’anno 875 è stabilita dal Sinodo
di Pavia (Febbraio 876), che confermò l’elezione imperiale.
Durante la presenza in Roma di Carlo, giusto allora
coronato, è dato il suo diploma di Farfa: VII. kal.
Jan. — Imp. ejus I. Actum in S. Petro, Ind. IX.





224.  L’Annalista di Fulda: Omnemq. Senatum populi
Romani pecunia more Jugurthino corrupit; e Regino,
Chron., a. 877: iampridem imperatoris nomen a praesule
sedis ap. Johanne ingenti pretio emerat.





225.  Vedi gli Acta Conventus Ticinensis (Mon. Germ. III,
528; Baron., a. 876), dove Giovanni VIII ripicchia soprattutto
sul suo eligimus merito et approbavimus — ad Imperii
Romani sceptra proveximus. Tuttavolta, egli non osa
ancora di preterire l’adesione del clero e dell’ampli Senatus,
totiusque Romani Populi gentisque togatae. Si notino
queste reminiscenze antiche, che diventano ognor più manifeste.
Vedansi anche il Concilio romano dell’anno 877 e il
Concilio di Pontigon del Luglio 876 (Labbé, t. XI, 289).
Un Cronista tedesco dice ancor pianamente e con semplicità:
A papa accepit benedictionem imperialem: Annal. Vedastini.





226.  Secondo la Ep. IX, da Giovanni VIII indiritta a Landolfo
di Capua, è indubitato che Carlo il Calvo diede Capua
alla Chiesa: de terrae vestrae pacta — nostro juri potestatique
commisit; e il Libell. de Imper. Potest., p. 722, v’aggiunge
perfino le Calabrie, il Samnio, il ducato di Benevento,
Spoleto, Arezzo e Chiusi. Se si badi a quest’ultimo, Carlo rinunciava
ai diritti imperiali in Roma (perdonans illis jura
Regni), ed alla presenza del Missus nella elezione pontificia.
Quid plura? cuncta illis contulit, quae voluerunt, quemadmodum
dantur illa, quae nec recte adquiruntur nec possessura
sperantur. Queste cose devonsi accettare con grande
cautela. Carlo riconobbe espressamente il primato di Roma
(nel Convent. Ticinens.).





227.  I Vescovi ed i Conti protestano: nos Italici Regni
Regem elegimus, — è una formale elezione regia. Acta Conv.
Ticin.





228.  Georgius, cui cognomen fuit de Aventino: così lo denota
il Libellus Auxilii in defens. Formosi, c. 4.





229.  Ep. 319 di Giov. VIII ad univ. Gallos et Germanos
de damnatione Formosi ep., Gregorii nomenclatoris, et alior.
qui Romae in synodo fuerant excommunicati (Mansi, Con.
XVII, 236 e segg.). Questi Atti sinodali furono letti nella
dieta dell’Impero a Pontigon. — Il Galletti, Del Prim.,
p. 71, cercò di chiarire la parentela di quegli ottimati. — L.
Richter, nel Programma dell’Università di Marburgo,
1843, publicò le deliberazioni del secondo Sinodo di Giovanni
VIII, dei 30 di Giugno, dove perfino fu rimproverato
a Formoso venerabilia monasteria hujus ecclesiae quibus
praefuit sacrilege depredasse.






230.  Sigonius, de Regno Ital., V, a. 876, tratteggia assai
bene la connessione dei partiti in Roma, ma trae troppo presto
in iscena i Conti di Tusculum, loro attribuendo, ancor
prima della elezione di Carlo il Calvo, il disegno di costituire
un impero nazionale romano.





231.  Ep. 21, 30, 31, 32, 34. Nella lettera 32 egli dice che
i Saraceni spesso venivano fin sotto alle mura, e ne rileviamo
che l’Anio era omai chiamato Tiberinus, onde derivò
il nome volgare di Teverone. Ita ut et illi saepe usque ad
muros urbis quamvis clandestinis oris pervenerint, et Tiberinum
fluvium, qui olim Albula dicebantur, juxta Sabinorum
confinia pertransierint. L’Amari, Storia dei Musulm.
di Sicil., I, c. XI, attenua il pericolo di Roma, e aggrandisce
l’influenza e gli intendimenti di Giovanni VIII sull’Italia
inferiore.





232.  Ita ut facta videatur Neapolis Panormorum vel Africa.
Quumque nostri quique Saracenos insequuntur, ipsi ut
possint evadere Neapolim fugiunt, quibus non est necessarium,
Panormum repetere. Nella lettera di Lodovico a Basilio.





233.  Tunc Salernum, Neapolim, Gaietam, et Amalfim pacem
habentes cum Saracenis, navalibus Romam graviter angustiabant
depopulationibus. Erchembert., ad ann. 875, 876
(Mon. Germ., V, 253).





234.  Decem bona et expedita chelandia ad portum nostrum
transmittas, ad litora nostra de illis furibus et piratis Arabibus
expurganda: Ep. XLVI di Giov. VIII, e similmente
la Ep. CCXL. Ciò dopo che l’Imperatore greco aveva mandato
una flotta.





235.  Guglielmotti, I, 81. I Greci avevano altresì delle
navi minori, dette Chelandia.





236.  Quae nostra sunt defendimus — Dromones videlicet
cum caeteris navibus construentes, et caetera vasa bellica et
apparatus. Frammento di lettera in Ivo, Decret., Pars X,
c. 69: anche al c. 68 parla di nostri dromones, in una lettera
indiritta a Marino ed a Pulcharo.





237.  Neapolites milites apprehensos decollari fecit (sc.
Guaiferius) sic enim monuerat papa: Erchempert. Giovanni
VIII più tardi consigliò il vescovo Anastasio di pigliare
a tradimento tanti capi di Saraceni quanti gli prefiggeva,
e di tagliar loro la gola. Si majores Saracenorum quantos
melius potes, quos nominatim quaerimus, cum aliis omnibus
coeperis, et jugulatis aliis, eos nobis direxeris: Ep. CCXCIV.





238.  Notizia di questa vittoria di mare è conservata da
Ivo, Decret. X, c. 71: lettera di Giovanni indiritta Imperatori
et Imperatrici, senza data. Cum reversi fuissemus (da
Napoli, a. 877, e non da Francia, a. 878) — non plus quam
quinque diebus in urbe manentes, quamvis corporis non modica
detineremur molestia, exivimus cum fidelibus nostris — coepimus
naves 18. Saraceni — multi occisi — captivos fere
600 liberavimus. L’Amari non parla di questa vittoria marittima,
ma il Guglielmotti, p. 82, ha raccolto la notizia di
questi avvenimenti con gran diligenza: però egli s’astiene
da considerazioni sull’arte politica usata da Giovanni nell’Italia
meridionale.





239.  A proprio germano captus est, et Romam mittitur
effossis oculis, ibique miserabiliter vitam finivit. Leggasi la
Ep. LXVI, in cui Giovanni si congratula con Atanasio di
questo fratricidio.





240.  Lo dice nella sua lettera scritta a re Carlomanno in
data da Genova, mentre era in viaggio per Francia. Ep. 89:
fesso mihi paganorum persecutione ac gladio, atque exactionis
census viginti quique millium in argento mancusorum
annualiter.





241.  L’Amari dice che questo trattato avvenisse nell’anno
877 e nel congresso di Traetto; il Guglielmotti lo pone
all’879, dopo che Giovanni era tornato di Francia. Però io
credo che, a conchiuderlo, non vi fosse tempo più acconcio di
quello in cui Giovanni volgeva in animo di partire per Francia,
chè il suo tributo non obligava tutti i Maomettani, nè
egli se ne poteva fidare. Vedi la Ep. 69 a Landolfo di Capua,
data in Nov. Ind. XI; dunque nell’877, poichè l’Ind. XI
cominciava in Settembre: e vedi l’Ep. 74. Lettere posteriori
che trattano di quest’argomento sono quelle 209, 225, 242.





242.  Ep. 69, 74, 209, 225, 242, 265, 260 ed Erchemperto, c. 44.





243.  In quel tempo l’anfiteatro di Capua serviva da fortezza;
come quello romano, chiamavasi Colossus: Erchemp.,
c. 55, 56. Egli narra di Pandolfo: sequenti vero anno (881)
generaliter motionem faciens cum suis, Neapolitibus et Saracenis
super colossum, quo filii Landonis degebant insedit.
E Guaifaro se ne appellava Colossense, c. 56.





244.  Monte Cassino fu distrutto nell’anno 884, e l’abate
Bertario venne ucciso innanzi all’altare. Una parte de’ monaci
fuggì a Teano, dove nell’anno 889 si abbruciò l’autografo
della Regola di Benedetto. I Cassinesi allora trasmigrarono
a Capua, e soltanto Aligerno (m. 986) restaurò
Monte Cassino. Al Convento siamo debitori della conservazione
dei Regesti di Giovanni VIII, che ivi andarono di Roma;
esso possiede molti documenti, che non furono ancora
usufruiti per la storia dell’Italia meridionale. Sopra tutti,
il Cod. Diplom. Cajetanus (dall’anno 772 al 1638), copia di
don Giovanni Battista Federici, offre tesori preziosissimi. Reco
ad onore di questa pagina l’iscrivervi i nomi di don Luigi
Tosti e di don Sebastiano Calefati, attuale archivista di
Monte Cassino; con grato animo celebro la cortesia con cui
questi uomini eruditi mi apersero il loro archivio.





245.  



Hic Murus salvator adest invictaque Porta,

  Quae reprobos arcet, suscipiatque Pios,

Hanc Proceres intrate, Senes, Juvenesque togati,

  Plebsque sacrata Dei, limina sancta petens.

Quam Praesul Domini patravit rite Johannes,

  Qui nitidis fulsit moribus ac meritis.

Praesulis Octavi de nomine facta Johannis

  Ecco Johannipolis urbs veneranda cluit.

Angelus hanc Domini Paulo cum Principe Sanctus

  Custodiat Portam semper ab hoste nequam,

Insignem nimium muro quam construit amplo

  Sedis apostolicae Papa Johannes ovans.

Ut sibi post obitum celestis janua regni

  Pandatur, Christo sat miserante Deo.






Dal Cod. Passioneus o Signorili, nel Muratori, Diss. XXVI,
e nel Torrigio ecc. p. 360. Nel chiostro del san Paolo vidi
un piccolissimo frammento di questa iscrizione, in bei caratteri.
L’Anon. Magliab., XXVIII, Cod. 51, n. 2, fa menzione
di questa Joannipolis, quae in odiernis non videtur,
et antiquitus pulcherrima aedificata fuit, e dice che essa
aveva più di due miglia di circuito. Un documento di Gregorio
VII dell’anno 1074, relativo al san Paolo, conferma
a questa chiesa totum Castellum S. Pauli quod vocatur Joannipolim,
cum Mola juxta se (Bullar. Casin., II, const. CXII).





246.  Romanorum filios sub isto coelo non legitur fuisse obsides
datos, quanto minus istorum qui fidelitatem Augustalem
et mente custodiunt, et opere Deo juvante perficiunt: Ep. 61.
Erronea è la data Ind. XI, 12 Kal. Nov. La richiesta di ostaggi
fu anteriore al Concilio del Febbraio 877, e fu precisamente
questo che rese cheto l’Imperatore.





247.  Ecce nobis Carolum Christianissimum principem superna
providentia, praescitum a se et praelectum ante mundi constitutionem,
et praedestinatum — più in là non si può andare
ad adulare i Principi. Per lo contrario, vi contrasta acerbamente
la lode data a Carlo magno, onde è detto bene e con verità:
atque intra brevissimum tempus ita industria pietatis studio
egit, ut novus quodammodo videretur mundus, magnis luminaribus
venustatus, et variis vernantibus floribus adornatus:
Concil. Roman. mense Febr. Ind. X, 877 (Labbé, T. XI, 296).





248.  Elegimus hunc merito, et approbavimus una cum annisu
et voto omnium fratrum et coepiscoporum nostrorum, amplique
Senatus, totiusque Romani populi, gentisque togatae;
e i Vescovi confermano: quem elegistis eligimus. — Di questo
Sinodo fanno menzione Aimoinus V, c. 35 e Incmaro Annal.,
a. 877.





249.  Il concetto dei praecaria e dei praestaria si rileva dalle
formule di Marculfo, II, n. V, p. 109; XXVII, p. 241. Al II,
n. 40, p. 174; XXVIII, p. 243, praestaria si definisce così:
ad praestitum beneficium tibi praestare, cioè dopo che fu
prodotta l’instanza, precaria.





250.  Canon. XVII: exceptis illis — quibus pro utilitatibus et
speciali servitio S. Rom. Eccl. vel Ducatus vel uniuscujusque
loci habitatoribus praebetur, vel ad nostra dispensanda constituti
sunt vel constituentur. Durava quindi il concetto del
Ducato, territorio dello Stato della Chiesa, sì com’era ai tempi
di Pipino e di Carlo. Nulla s’ode che si dica di Capua, di
Gaeta, di Benevento, di Corsica, di Sicilia, di Sardegna. A
questo passo, ch’io mi sappia, non fu mai prestata attenzione.
Il Can. XVIII stabilisce il diritto di decima soltanto a favore
dei parrochi nelle parrocchie.





251.  Art. XV: Interdicimus ut amodo et deinceps nullus
quilibet homo petat patrimonia S. nostrae eccl. — Utrumque
Sabinense: dunque la Sabina spettava adesso alla Camera
apostolica. Anche nel secolo duodecimo il Senato teneva il
Porticus S. Petri in conto di bene pontificio. — Moneta romana:
il diritto pontificio di batter moneta qui per la prima
volta si menziona. — Ordinaria et actionaria publica, entrate
publiche, tributi, censi ecc. — Ripam: è il Ripaticum ossia
Teloneum dei fiumi. — Portus e Ostia appartenevano alla Camera
papale. La conchiusione suona così: sed haec omnia in
usum salarii S. palatii Lateran. perpetualiter maneant. — L’art.
XVI statuiva che nessun uomo potesse monasteria,
cortes, massas, et salas Eccl. beneficiali more aut scripto, aut
aliquolibet modo petere, recipere, vel conferre. — Il beneficium
durava a vita.





252.  Annal. Fuld., a. 877; Aimoin., V, c. 85; Incmaro,
Annal., a. 877.





253.  Funerali degni di un Diogene: Quem pro foetore non
valentes portarti miserunt eum in tonna (!) interius exteriusque
picata quam coriis involverunt, quod nihil ad tollendum
foetorem perfecit. Unde ad cellam quamdam monachorum Lugdunensis
episcopii, quae Nautoadis dicitur, vix pervenientes,
illud corpus cum ipsa tonna terrae mandaverunt: Incmaro,
Annal., a. 877.





254.  Ep. 72 ad Lambert. Comitem, Novemb. Ind. XI.





255.  Ep. 73: cum dicis nobis, Tuae nobilitatis, vel — monemus
nobilitatem vestram.





256.  Ep. 68. Inesatta è la successione di serie delle lettere.
Io traspongo la Ep. 68 dopo della Ep. 73. Vi è detto: sed
etiam in innumeris et supra modum gravibus oppressionibus
quae nobis una cum dominico grege — ab adversariis illatae
sunt, et quotidie inferuntur, in gremio sedis apost. quae
caput est orbis et omnium mater fidelium, quiete ac securiter
manere nobis minime licet. E appella Roma: civitas sacerdotalis
et regia, imperiale, nel significato stesso di Bisanzio,
dappoichè essa non dipendeva dal Re d’Italia.





257.  Questo solo può intendersi per giuramento di fedeltà.
Lantbertus, Witonis filius, et Adalbertus Bonifacii filius Romam
cum manu valida ingressi sunt, et Johanne Romano pontifice
sub custodia retento, Optimates Romanorum fidelitatem
Karlomanno sacramento firmare coegerunt: Annal. Fuld.,
a. 878.





258.  Nell’Ep. 84 ad Joh. Archiep. Ravenn. egli dichiara il
fatto così: cum immensa populi moltitudine Romam venit: nos
autem illum quasi dilectum amicum apud. b. Petrum — honorifice
recepimus; sed ipse — munereque corruptus ingenti,
contra nos insurgere non dubitavit. Nam portas civitatis Romanae
violenter imoque fraudolenter cepit. Nell’Ep. 85 a
Berengario conte: ut nobis apud b. Petrum consistentibus,
nullam urbis Romae potestatem a piis imperatoribus b. Petro
principi ap. ejusque vicariis traditam haberemus. Ep. 86 a
Engelberga, Ep. 87 a Lodovico (il Balbo), Ep. 88 a Lodovico
di Baviera, Ep. 90 a Carlo re: ipsius b. Petri — Eccl. — armis
30 diebus circumdatam teneri non formidaverint.





259.  Annal. Fuld. a. 878.





260.  Incmaro, Annal.: Eis horribiliter excommunicatis Roma
exiit, e gli Atti di Trecas, colla loro Explanatio, in L. Richter,
nel sopraddetto Programma. Il Papa stesso, nella Ep. 84
a Giovanni di Ravenna, scrive di avere in san Paolo minacciato
d’anatema Lamberto. L’anatema in questa età era la conseguenza
ultima della scomunica: Lamberto era stato scomunicato.
L’Aimoin, V, 37, od altrimenti il suo Continuatore, narra
che Giovanni partiva da mare, ferens secum preciosissimas reliquias,
et cum Formoso episcopo Portuensi. Il Muratori ed altri
credono che conducesse prigioniero Formoso, ma non è esatto.





261.  Assumpto Bosone comite — cum magna ambitione in
Italiam rediit, et cum eo machinari studuit, quomodo regnum
Italicum de potestate Carlmanni auferret, et ei tuendum committere
potuisset: Annal. Fuld., a. 878. Nell’Ep. 125, scrive
a re Lodovico, che Bosone lo aveva scortato con sicurezza fino
a Pavia. Al Re dà nome di dilectissime fili, ac porphyretice
rex. La narrazione del Sigonio e del Baronio, che Lodovico
il Balbo fosse divenuto imperatore, contraddice alla verità
storica.





262.  Questi versi andarono perduti, ne è conosciuto soltanto
il titolo: Spicileg. Roman. IV, p. XXXIX. Possediamo ancora
la mirabile lettera di Teodosio monaco sulla caduta di Siracusa,
cui egli sopravvisse: Epistola de Expugnatione Syracusarum,
nel Gaetani, Vitae Sanctor. Siculor., t. II.





263.  Ad Ludovicum Regem, Ep. 197; quoniam — Deo favente,
Romanum sumpseritis imperium.





264.  Et ideo nullum absque nostro consensu regem debetis
recipere. Nam ipse, qui a nobis est ordinandus in imperium,
a nobis primum, atque potissimum debet esse vocatus atque
electus: Ep. 155.





265.  Ep. 216 e 249 ad Carol. Regem. Lodovico il Balbo di
Francia era morto nell’anno 879, Carlomanno di Germania
nell’880.





266.  Questa data soltanto sembra essere esatta. Incmaro
assume il Natale dell’anno 880. Il Baronio e il Sigonio accolgono
l’881. Il Pagi vuol dimostrare che fosse il Natale
dell’anno 880, appoggiandosi all’Ep. 269 di Giovanni a Carlo
imperatore, dat. IV Kal. April. Ind. XIV (881); ma chi guarentisce
l’esattezza della data? Il Muratori osserva che l’incoronazione
doveva essere avvenuta nel Gennaio o nel Febbraio
dell’anno 881. Nel Campi, Hist. Piac., I, n. XX, si trova:
data 5 Kal. Jan. a. 881, Ind. 14, A. vero regni D. Karoli
Regis — in Italia 2; dunque nel Natale dell’anno 880 ei non
era ancora imperatore. Per lo contrario, il Dipl. XIX, da Pavia
è segnato: dat. 5 Id. April. A. 881, Ind. 14, anno vero imperii
D. Karoli primo; dunque nell’incominciamento dell’Aprile
881 egli era omai imperatore. Spesso le date dei Diplomi
sono erronee; vedasi, ad esempio, quello di Carlo III nel
Margarini, Bullar. Cassin., II, n. XLIII, dove si computa il
Febbraio 886 per l’anno settimo dell’impero. Anche il Dümmler
s’accorda nel dire che la coronazione avvenisse nel Febbraio
881 (II, 180).





267.  Oggidì ancora leggonsi con emozione le ferventi preghiere
con cui il Papa chiede soccorso: Ep. 269, nella quale
egli manda all’Imperatore cum apostolica benedictione palmam
per quam signum datur victoriae (sulla fine del Marzo 881).
Cessata era la consuetudine di mandare le claves confessionis.





268.  Ep. 293, 299.





269.  Annal. Fuld., Pars V, a. 883 (Mon. Germ. I): prius
de propinquo suo veneno potatus, deinde — malleolo, dum usque
in cerebro constabat, percussus exspiravit. Il suo epitaffio
insignificante trovasi nel Baronio, a. 882.





270.  Gli Annal. Fuld., pars V, a. 882, dicono: antea episcopus,
contra statuta canonum subrogatus est. Era stato vescovo
di Caere. Il Platina: natione Gallus — malis artibus
Pontificatum adeptus est. Affermano altri che fosse oriundo
di Montefiascone. Erroneamente passa qua e là con nome di
Martino II





271.  Vedi le Continuazioni degli Annal. Fuld., pars. IV
e V, a. 883.





272.  Iste Adrianus cecavit Gregorium de Abentinum et Mariam
superistanam nudam per totam Romam fusticavit: Benedetto
di Soratte, M. Germ. V, 199; e gli Annal. Fuld.,
subito dopo della elezione di Marino, narrano che il ricco
«superista» Gregorio fu assassinato dal suo collega, nel Paradiso
del san Pietro.





273.  Tace il Baronio di questo decretum de ordinando Pontifice
sine praesentia Legator. Imperial. Il Sigonio, de Regno,
ad a. 883, afferma che i due decreti furono falsati per senso
di amor patrio italiano. Nessun Cronista ne parla prima di
Martinus Polonus, cui non si può prestar fede alcuna.





274.  Annal. Fuld., e Vita Stephani V, n. 642: defuncto — Hadriano
Papa — super fluvium Scultinna, in Villa, quae
Viulczachara nuncupatur.





275.  Unde imperator iratus, quod eo inconsulto ullum ordinare
praesumpserunt, misit Liutwartum et quosdam Romanae
sedis episcopos, qui eum deponerent etc.: Annal. Fuld., l. c.





276.  Il Concilio Romano dell’a. 904 divietò questi saccheggiamenti:
quia scelestissima etiam consuetudo inolevit,
ut obeunte — pontifice, ipsum patriarchium depraedari soleat,
et non solum in ipso, — sed etiam per totam civitatem, et
suburbana ejus talis bacchatur praesumptio: nec non quia
et id inultum hactenus neglectum est, adeo ut omnia episcopi
eadem patiantur uniuscujusque ecclesiae obeunte pontifice; quod
ne ulterius praesumatur omnimodis interdicimus: Labbé, XI,
p. 700.





277.  Così Ratherius, nel secolo decimo, descrive il costume
dei Vescovi italiani: Praeloquior., V, 6, p. 143, edit.
Ballerini. Vedi: Raterio di Verona e il secolo decimo, di
Albrecht Vogel, Jena, 1854.





278.  Vestiariorum gazas ablatas reperii, qui sacraria perquirens
de pluribus donariis, et Ecclesiarum ornamentis
paene nihil invenit. Crux tamen aurea illa famosissima,
quam Belisarius Patricius ad honorem b. Principis Petri Ap.
instituit, et plurimae sacratissimorum altarium aureae vestes,
eum reliquis pretiosis ornamentis non defuerunt: Vita Steph. V,
n. 643; ultima Vita del Lib. Pontif.





279.  Erchempert., c. 58; e da lui copia l’Anon. Salern.,
c. 135.





280.  La famiglia di Guido discendeva da antichi signori
di Austrasia, ed aveva per antenato Ludwin, prima conte,
indi vescovo di Treviri: Dümmler, II, 18.





281.  Widonis Regis Electio (Mon. Hist. Patriae, Torino, I,
76; Mon. Germ., III, 554). Nel Decretum electionis vien detto
espressamente che Guido vinse in due battaglie. Delle sue
guerre contro a Berengario informano il men pregiato Panegyricus
Berengarii Imp. (Mon. Germ., V, 190), Regino,
e in parte Erchemperto. Stando ai Catalogi Regum et Imper.
(M. Germ., V, 218), la lotta scoppiò fra loro dum regnasset (sc.
Bereng.) anno I. Giusta Flodoard., Hist. Eccl. Remens., IV,
c. 1, p. 576, Stefano adottò Guido per figlio, prima ancora
ch’ei fosse diventato re.





282.  I Diplomi che trovansi nell’Ughelli, nel Sigonio, nel
Muratori rendono indiscutibile questa data. Vedi il Muratori,
Diss. XXX e XXXIV. Il primo Diploma di Guido è
dei 9 Kal. Martii, Ind. IX A. Incarn. Dom. 891, Regnante
Domno Widone in Italia Ann. Regni ejus III, Imperii illius
die prima. Actum in Roma. — La Bolla di piombo ha da una
parte l’imagine di lui armato di scudo e di lancia; dall’altra
tiene scritto: Renovatio Regni Franc. (Muratori,
Ant., II, 871), laonde si pare che Guido non intese per guisa
alcuna ad un Impero nazionale italico.





283.  Vita Steph. V, n. 648, 650: Ecclesiam, quae ad Apostolos
dicitur — fundamentis renovavit: essa portava ancora
il titolo Jacobi et Philippi. Con ciò devesi completare quanto
ne dicono il Platner e il Bunsen, III, Sez. 3, p. 157 e segg.
La Vita di Stefano enumera altresì alcuni doni votivi; per
l’ultima volta ancora possiamo leggere di lampade, di Canthara,
di Regna, di Vela, di prasine, e di giacinti, e di bianche
gemme.





284.  Il Catalog. Rom. Pontif., nell’Eccard, Corp. Hist.
Med. Aevi, II, n. 11, compilato tosto dopo dell’anno 1048,
dice: Formosus natione Portuensis. Per lo contrario nel Watterich,
I, 30: Formosus, episcopus Portuensis, ex patre Leone.
Gli Annal. S. Columbae Senonensis (Mon. Germ. I, 103) lo
appellano civis urbis Romae, e così dichiara anche la Invectiva
in Romam pro Formoso Papa, p. LXX. Non può darsi
che, prima dell’anno 883, fosse restituito in Porto; infatti un
Diploma di Marino dell’anno 882 è ancor segnato per manum
Valentini eccl. Portuens. Episcopi (Labbé, XI, in Marino).





285.  La Invectiva in Romam pro Formoso Papa (Bianchini
Anast. IV, LXX) dice espressamente, che Formoso fosse
elevato per violenza alla cattedra pontificia, e che egli la
tenesse contro sua volontà: ciò peraltro non fu che una scena
da commedia.





286.  Il Chron. Farf., p. 415: huic quidam Sergius Rom.
Eccl. Diaconus erat contrarius; e Liudprando (Antapodosis,
I, c. 30), che confonde i tempi, afferma che Sergio, dopo
la ordinazione di Formoso, contro cui era stato antipapa, fuggì
in Toscana: Quatenus Adelberti, potentissimi marchionis,
auxilio juvaretur; quod et factum est. Sembra che Formoso
cercasse di conciliarsi questo avversario con ciò che lo eleggesse
vescovo di Cere; siffatta notizia, non sorretta da altre
autorità, si trova in Auxilius, in defens. Formosi, nel Dümmler,
Auxil. e Vulgarius, p. 95: però il fatto è incerto.





287.  L’anno dell’impero di Lamberto è certo, non il giorno.
Il Muratori, ad ann. 892, e nella Dissert. 34, accoglie
per data i giorni primi del Marzo dell’anno 892, il Böhmer
il dì primo di Febbraio, il Dümmler la fine di Aprile. Ai
Diplomi cogniti un altro ne aggiungo io, tratto dal Cod.
Dipl. Amiatinus (Sessoriana di Roma CCXIII, 163), dell’anno
893, Ind. XI: Wido et Lantbertus filio ejus magni Imp.
Aug. anni Imp. eorum secundo et tertio m. Junio intrante
die 3. Il Muratori e il Fumagalli credono che Lamberto
fosse già coronato in Roma nell’anno 892; ma, giusta Regino,
ciò avvenne soltanto dopo la morte del padre suo:
Romam veniens, dyadema imperii — sibi imponi fecit: così
avvisa anche Marian. Scotus, laddove Flodoardo e i Chron.
Casaur. si esprimono indeterminatamente. — Le due monete
di Formoso nel Vignoli e nel Promis tengono scritto: Wido
imp., e il monogramma Roma. Non si conoscono denari di
Formoso che siano fregiati col titolo di Arnolfo.





288.  Missi autem Formosi — cum epistolis et primoribus
Italici Regni ad regem in Bajoariam advenerunt, enixe deprecantes,
ut Ital. Reg. et res S. Petri ad suas manus a malis
Christianis eruendum adventaret; quod tunc maxime a Widone
tyranno affectatum est: Contin. Annal. Fuld., a. 893;
ad ann. 894 segue la narrazione della prima spedizione.





289.  Liudpr., Antapod., c. 37, chiama Lamberto: elegantem
juvenem adhuc ephoebum, nimisque bellicosum. Il comportamento
di Formoso è chiarito da Flodoardo, Hist. Eccl. Remens.,
IV, c. 3: de ipso Lantberto patris se curam habere,
filiique carissimi loco eum diligere: parimenti al c. 5, p. 610
(ediz. del 1617). Sull’ambasceria mandata ad Arnolfo vedasi
il Cont. Annal. Fuld., 895.





290.  Annal. Fuld., a. 896, e il mal ordinato Liudprando.
Arnolfo arringò l’esercito, ma è difficile che questo ne comprendesse
il linguaggio di pompose reminiscenze: diceva
che la Città non aveva più un Pompeo, nè un Giulio; che
gli antichi spiriti romani avevano trasmigrato con Costantino
in Grecia, e che i Romani di quel tempo non s’intendevano
d’altro che di pigliare nel Tevere i pesciolini d’argento.




His tota studium pingues captare siluros

Cannabe, non clipeos manibus gestare micantes.






Con simiglianti discorsi parlava Alarico innanzi a Roma.





291.  Sicque Dei providentia firmissima et nobilissima urbs,
nullo ex parte regis de tanto exercitu succumbente, jam vesperascente
die nobiliter cum triumpho expugnata est, apostolico
pariter, et urbe de inimicis liberato: Cont. Annal. Fuld.; e
la leggenda del lepre trovasi in Liudprando. Gli Annal.
Einsidl. dicono brevemente: Arnulfus cum consensu papae
Romam vi cepit, e Regino, con parola boriosa e ignorante,
dice che fu avvenimento non più udito, da Brenno in giù.





292.  Omnis ergo Senatus Romanor., vel Graecor. Scola — ad
pontem Molvium venientes, regem honorifice — ad urbem
perduxerunt: Annal. Fuld. — Liudpr., c. 28: in cujus ingressu,
ulsciscendo papae injuriam, multos Romanor. principes
obviam sibi properantes decollare praecepit: per il giorno
dell’ingresso è certo una fola.





293.  Due documenti di Arnolfo (Campi, Hist. di Piacenza
n. 34, 35) sono promulgati da Roma: 7 Kal. Maji, ed al
primo di Maggio. Giusta un Diploma per Montamiata (Ughelli,
III, 30), il Pagi trova di affermare che la coronazione
avvenne innanzi al primo di Marzo; ma ivi devesi leggere
Maii e non Martii, come già n’ebbe sospetto il Muratori.
Di questa guisa lessi io il Diploma nella copia romana del
Cod. Dipl. Amiatin., CCXIII, p. 164: Arnulfus div. fav. clem.
Imp. Aug. — data IV Kal. Maii ann. Incar. Dni. DCCCXCVI,
Ind. XIV, ann. Regni Arnulfi Regis in Francia VIIII, in
Italia III, Actum Romae in Dei nomine feliciter Amen. Nei
Mon. Germ. III, 561, la coronazione è stabilita ai 18 di Aprile,
e nel Böhmer, Reg. Carol., al dì 25 di Aprile. Dacchè gli
Annal. Fuld. e Herm. Contract. fissano il dì della morte
di Formoso a Pasqua, 4 di Aprile, v’ha errore o nei Diplomi
del Campi o in questa ultima notizia. — Il Dümmler (Imp.
dei Franchi orient., II, suppl. I) trascrive dall’originale di
Firenze il Diploma per Montamiata; ed ivi il mese è del Marzo
e non del Maggio. Ei propende perciò all’opinione che la
coronazione avvenisse nel Febbraio, ma crede che soltanto
l’ispezione degli originali piacentini possa torre il dubbio.





294.  Annal. Fuldenses.





295.  Mater Lantberti, quae ad praesidium a filio relicta
fuerat, cum suis latenter aufugit: Regino, a. 896.





296.  Il dì della morte è dato dal Contin. Annal. Fuld., e,
seguendo la notizia di lui, da Herm. Contract.: defunctus
est die sancto Paschae, al che il Jaffé propone invece: die
pentecostes. Il Catalogo di Farfa gli attribuisce cinque anni
e sei mesi di reggimento; quello più antico di M. Cassino
(Cod. 353 del principio del secolo X) soltanto quattro anni,
sei mesi e due giorni: vi si conforma il Cod. Vat. 1340.





297.  Il Monaco di M. Soratte celebra di lui: renovavit aeclesia
principis ap. Petri, pictura tota; e parimenti Amalricus
Augerius (Murat., Script., III, p. II, 313): Formosus
totam Eccl. b. Petri Ap., quam cito fuit factus Papa renovari
fecit; e la Invectiva in Romam: Ecclesias reaedificavit,
exstruxit, aedificavit, compsit et ornavit.





298.  Qui podagrico morbo correptus, vix XV dies supervixisse
reperitur: Cont. Annal. Fuld., a. 696. Il suo nome non
è cancellato dal catalogo dei Papi, quantunque il Concilio di
Giovanni IX, dell’anno 898, dichiarasse nulla la sua elezione.
Giovanni VIII lo aveva condannato e ricacciato fra’ laici.





299.  Annal. Fuld.: Stephanus Formosum inaudito more
de tumulo ejectum et per advocatum suae responsionis depositum,
foras extra solitum sepulturae apostolicis locum sepeliri
praecepit. Secondo Auxilius, infen. et defen., c. 30, il
Papa fe’ in prima seppellire il cadavere nel cimitero dei pellegrini,
ma indi lo fe’ gettare nel Tevere: vedi il Dümmler,
Auxilius e Vulgarius, p. 11. — Liudpr., I, 30, narra con maggiore
estensione di particolarità, quantunque scambii Stefano
con Sergio; il Chron. Farf., p. 415, copia da lui. Il Chron.
S. Benedicti (Mon. Germ., V, 204), dice che il cadavere giacque
nella tomba undici mesi. La Invectiva: cadaver jamque per 9
menses sepultum, per pedes de sepultura extraxisti — si interrogabatur,
quid respondet? si responderet omnis illa horrenda
congregatio, timore perterrita ab invicem separata — discederet. — Auxilii
Libellus: busta diruta, ossa fracta, uti
quoddam memphiticum ejectus est extra publicum. Anche il
Concilio di Giovanni IX nuovamente ne dipinge lo spettacolo.





300.  Il Baronio, a. 897, fa che alla Synodus horrenda succeda
la caduta del Laterano, e sclama: quomodo possent stare
parietes tanti facinoris terraemotu primaria concussa cardinis
petra? La basilica crollò nell’anno 897. Gli Annal. Alamannici
(Mon. Germ. I, 53) menzionano questi due avvenimenti
ad un tempo, ma primamente la caduta: Basilica in Lateranis
majori parte cecidit; et postea Stephanus — Formosum
de sepulchro ejecit etc.





301.  Liudpr., c. 31. — Nessun Pontefice portò più nome
di Formoso: nell’anno 1464 il cardinale Barbo (Paolo II) voleva
così appellarsi, ma ne lo impedirono i Cardinali, perocchè
lo facessero sovvenire delle sorti di quel Papa antico.





302.  Canon. III: Quia necessitatis causa de Portuensi ecclesia
Formosus pro vitae merito ad ap. sedem provectus est,
statuimus, et omnino decernimus ut id in exemplum nullos
assumat.





303.  Ho già detto della Invectiva; anch’essa, al pari del
Concilio dell’anno 898, chiama quel Sinodo «horribilis.» Il
Libellus Auxilii trovasi nel T. IV Veter. Analect. del Mabillon,
e, insieme agli altri scritti polemici, nel Vol. CXXIX
Patrologiae curs. completus del Migne. Su di ciò vedasi la
Histoire Littéraire de la France, VI, 122 etc. Il Dümmler,
Auxilius e Vulgarius, Lipsia 1866, ha commentato questi
scritti notevoli dei Formosiani, e gli ha accresciuti con altri
tratti da un manoscritto di Bamberga.





304.  Baronius, ad ann. 900. Per quel che riguarda la
storia dei Papi, noi siamo adesso ristretti ai Cataloghi ed alle
compilazioni di tempi posteriori. Il frammento περὶ τῶν πάπων,
che va da Formoso a Giovanni X, trovasi nel Mai, Spicileg.
Roman., V, 599 (che io vidi nel Cod. Ottob. 77, e nel Cod.
Vat. 7143); è nella massima parte soltanto una traduzione da
Bernardo Guidonis, i cui Flores cronicor. furono ivi parimenti
editi dal Mai, fino a Gregorio VII. Alla stessa età appartengono
i cattivi versi di Flodoardo di Reims, della metà
del secolo decimo, editi dal Mabillon e poi dal Muratori,
Script., III, II. La notizia ch’ei dà della fine di Stefano è
tolta dall’inscrizione del suo sepolcro:




Visus ab hinc meritis dignam incutesse ruinam,

Captus et ipse, sacraque abjectus sede, tenebris

Carceris injicitur, vinclisque innectitur atris,

Et suffocatum crudo premit ultio leto (p. 348).






La inscrizione sepolcrale:




Hoc Stephani Papae clauduntur membra locello:

  Sextus dictus erat ordine quippe Patrum.

Hic primum repulit Formosi spurca superbi

  Culmina, qui invasit sedis Apostolicae.

Concilium instituit, praesidii Pastor et ipsi,

  Leges satis fessis jure dedit famulis.

Cumque pater multum certaret dogmate sancto

  Captus, et a sede pulsus, ad ima fuit.

Carceris interea vinclis constrictus et uno (imo?)

  Strangulatus nerbo, exuit et hominem.

Post decimumque regens sedem eum transtulit annum

  Sergius hinc Papa, funera sacra colens.









305.  Flodoardo: a Teodoro egli attribuisce soli dodici giorni.
Il Cod. 353 di M. Cassino attribuisce a Romano m. III (il
Cod. Vat. 1340 ne dà esattamente IV; il Cod. 257 di M. Cassino,
cioè il Catal. Petri Diaconi, pone m. III d. XXII, e così
pure il Cod. Casin. 185, compilazione del secolo decimoquarto);
a Teodoro, m. I, d. XV (il Cod. Vat. 1340 pone d. XX, e
così il Cod. Casin. 275, il Cod. 185 e il Catalogo che precede
la Cronica di Farfa).





306.  Auxilius, II, c. 22.





307.  A questo luogo deesi assestare la confusa narrazione
di Liudprando, I, c. 30: nam Formoso defuncto atque Arnufo
in propria extincto, is qui post Formosi necem constitutus
est expellitur, Sergiusque papa per Adelbertum constituitur:
il Chron. Farf., p. 415, segue Liudprando. Ma della
cacciata dell’antipapa Sergio narra Flodoardo:




Joannes subit hinc, qui fulsit in ordine nonus.

Pellitur electus patria quo Sergius urbe.

Romulidumque gregum quidam traduntur abacti.






E la dimostrazione più certa è data dall’epitaffio di quel Sergio
III che venne più tardi:




Culmen apostolicae Sedis in jure paterno

  Electus tenuit, ut Theodorus obit.

Pellitur Urbe pater, pervadit sacra Joannes,

  Romuleosque greges ipse dissipat lupus.






Trovasi nel Baronio, che lo trasse da P. Mallius; è posto
erroneamente ad a. 701, ed a torto attribuito a Sergio I,
come ha dimostrato il Pagi. — Flodoardo, a comporre i suoi
versi, si giovò delle inscrizioni funerarie del Papi.





308.  Quia ad judicium vocari mortuus non potest — omnibus
patet, quod mortui cadaver pro se non respondere nec satisfacere
potest. Canon. I. Gli Atti si leggono nella Collezione dei
Concilî del Labbé e del Mansi.





309.  Quia S. Rom. Eccl. — plurimas patitur violentias,
pontifice obeunte, quae ob hoc inferuntur, quia absque imperatoris
notitia, et suorum legatorum praesentia, pontificis fit
consecratio — volumus — ut — constituendus pontif. convenientib.
episcopis et universo clero eligatur, expetente senatu
et populo, qui ordinandus est, et sic in conspectu omnium
celeberrime electus ab omnibus praesentibus legatis imperatoris
consecretur: Gratian., Dist. 63, f. 103; e, secondo lui, di già
Adriano aveva riconosciuto in Carlo patricius, il jus electionis
rom. pontif. Così dice la «Notizia sulla trasfusione di ogni
podestà del Papa e del popolo romano in Carlo patrizio e augusto»
(nel Cod. Vat. 1984, fol. 191): Adrianus papa cum
omni clero et poplo et universa sca synodo tradidit Karolo
augusto omnem suum jus et potestatem eligendi pontificem et
ordinandi apostolicam sedem. A Stefano VI viene ascritto
un simile Editto, e con esso sarebbesi abrogato quello questionabile
di Adriano III, di cui del resto non si fa cenno di sorte
nel canone di Giovanni IX.





310.  Canon. VI: Illam vero barbaricam Berengarii, quae
per surreptionem extorta est, omnimodo abdicamus. Dappoichè
Berengario non era peranco imperatore, devesi leggere assolutamente
Arnulfi, secondo quel che propongono il Sigonio
ed il Pagi. Le ragioni esposte da Francesco Pagi nel Breviar.,
non sorreggono la erronea lezione. Il Promis dà soltanto
due denari di Giovanni IX colla leggenda Lantuert imp.





311.  Petitio Synodi, Mon. Germ., III, 563: Si quis Romanus,
cuiuscumque sit ordinis, sive de clero, sive de senatu,
seu de quocumque ordine, gratis ad vestram imperialem majestatem
venire voluerit, aut necessitate compulsus ad vos
voluerit proclamare, nullus eis contradicere praesumat etc.





312.  Canon. IX.





313.  Il Panegyr. Bereng. dice soltanto:




Dum sternacis equi foderet calcaribus armos,

Implicitus cecidit sibimet sub pectore collum,

Abrumpens teneram colliso gutture vitam.






Liudpr., II, c. 12, crede alla mano assassina di Ugo. Gli
Annal. Alemann. e Laubacenses, all’anno 898, ne registrano
semplicemente la morte. Nel Settembre 899, Berengario contava
già il suo secondo anno di regno; così nel Cod. Amiat.
CCXIII, p. 167: Regnante Domno Berinchari Rex post obitum
Lanberto Imperatore in Italia A. 2 m. Sept. intrante die 12,
Ind. II.





314.  Io mi attengo a questa data: nell’Agosto gli Ungheri
calarono in Italia, nel Novembre morì Arnolfo. Gli Annal.
Alamann. et Laubacen., 899: Ungri Italiam ingressi. Arnolfus
obiit. Così anche gli Annal. Augiens. e Weingart., Sangall.
Minor., Einsidlens., perfino gli Annal. Beneventani e il
Chron. Venetum. Ne parla a favore anche la lettera dei Vescovi
di Baviera a Giovanni IX, dell’anno 899: ed invero, se
fu scritta prima del Settembre dell’anno 900, la battaglia
sul Brenta fu combattuta nell’anno 899, poichè vi è omai
ricordata la ritirata degli Ungheri.





315.  Sebbene Liudprando parli d’una seconda venuta di
Lodovico, le sue notizie destano dubbi non lievi. Stando a
Regino, le guerre fra Berengario e Lodovico cadono già nell’anno
898, e, nello stesso istante, il Cronista narra della
coronazione di Lodovico a imperatore.





316.  Che egli restaurasse o consecrasse la chiesa di san Valentino,
lo dice la inscrizione, tratta da quelle ruine, dell’opifex
Teubaldus, il quale donò al san Valentino case, vigneti,
alcuni codici e vasi preziosi. Essa conchiude così:




Tempore pontificis noni summique Johannis

Est sacrata die suppremo hec aula novembris

Dum quinta elabentem indictio curreret annum.






In Angelo Mai, Scriptor. Veter. Vatican. Collect., T. V, 218.
Per verità, la Indizione non s’accorda coll’età di Giovanni IX.





317.  Questa data è stabilita da un Diploma di Lodovico III,
in Laubia majore ipsius Palacii ann. Imp. Domni Ludovici
primo, m. Febr. Ind. IV, nel Fiorentini, Memorie di Matilda
ecc., III, 114. Nel dì primo di Giugno dello stesso anno
è dato il Diploma di Lodovico per Montamiata: Dat. Kal.
Junii A. 901, Ind. IV, Anno vero Domni Hludovici gloriosi
Imp. primo, actum Papie: Cod. Dipl. Amiat. CCXIII, p. 167.





318.  La sentenza è nel Mansi, XVIII, 239. Pietro, vescovo
di Lucca, reclama contro a Lamberto di Lucca, a cagione che
questi aveva usurpato dei beni della Chiesa.





319.  Amalr. Auger. attribuisce a Benedetto anni tre e mesi
due: il Catalogo di M. Cassino, anni tre e mesi dieci: il Cod.
Vat. 1340, cinque anni e cinque mesi. Il Fantuzzi (I, 102)
dimostra che egli morì prima dei 26 di Luglio. Assai incerta
è la cronologia dei Papi al principio del secolo decimo: per
quanto sia accurata l’opera del Jaffé, è pur sempre a dubitare
se una sola delle date di questa età sia esatta. Giuseppe
Duret (G. stor. della Svizzera, II, 1856) ne fece nuovamente
tema di critica, ma a nulla si concluse.





320.  Di quei due Papi dice Flodoardo:




Post quem celsa subit Leo jura, notamine quintus:

Emigrat ante suum quam Luna bis impleat orbem.

Christophorus mox sortitus moderamina sedis,

Dimidio, ulteriusque parum, dispensat in anno.






Il Catalogo di M. Cassino 353 (compilato intorno all’anno 920)
attribuisce a Leone m. I di reggimento, a Cristoforo m. VI,
locchè s’accorda a sufficienza con quello che dice Flodoardo.
I Cataloghi Vat. ed Eccardi determinano sette e sei mesi.
Le date della elevazione di Sergio al trono, per verità, darebbero
tutt’al più quattro mesi, come vien contato nel Catalogo
del Chron. Bernoldi e in Herm. Contr.





321.  Flodoardo:




Sergius inde redit, dudum qui lectus ad arcem

Culminis, exilio tulerat rapiente repulsum:

Quo profugus latuit septem volventibus annis.

Hinc populi remeans precibus, sacratur honore.






E l’epitaffio:




Exul erat patria septem volventibus annis.

Post populi multis Urbe redit precibus.








322.  Fu consecrato fra il dì 25 di Gennaio e il primo di
Febbraio dell’anno 904, come dimostra il Jaffé, giovandosi
del Muratori, Ant., V, 773.





323.  Duro domans ergastulo vita eorum cruda maceratione
decoxit et tandem miseratus diro martyrio finiri compulit ab
imis medullis dolentes animas extorqueri fecit: Eugenii Vulgarii,
de causa Formosiana libellus, nel Dümmler, p. 135.





324.  La prima Bolla è nel Marini, n. 24. La seconda, n. 23,
deriva dall’archivio delle monache di santo Sisto (via Appia),
le quali, a’ tempi di Pio V, trasmigrarono ai santi Sisto e
Domenico (Regione Monti). La riferisce anche il Torrigio,
Hist. della venerat. Imag. di M. Vergine nella chiesa de’ santi
Sisto e Dom., Roma, 1641, p. 36.





325.  Giov. Diacon. (De Ecclesia Lateranensi, nel Mabillon,
Mus. Ital., II, 575) lamenta: In illis vero temporibus,
quibus invasores apostol. tenebant sedem, tulerant de hac basilica
omnes thesauros, et cuncta ornamenta aurea, et argentea,
ac universa utensilia. Lo stesso Scrittore dice dell’edificazione
di Sergio: tempore autem illius (Stephani VI) ruit,
et fuit in ruinis dissipata et comminuta usque ad tempus,
quo revocatus est dominus Sergius (p. 561, segg.). Vedine anche
la Vita Sergii, Catalogo nel Watterich, I, 32, e il Chron.
di Benedetto, c. 27.





326.  Haec omnia devotus tibi praeparavit: et non cessabit,
dum spiritus ejus rexerit artus, praeparare et offerre tibi
dominus Sergius Papa tertius: così il Registro antico in Giov.
Diacono.





327.  Incipiens ab antiquis laborare fundamentis, finetenus
opus hoc consummavit, dice Giov. Diacono.





328.  L’inscrizione della tribuna leggesi nel Rasponi, De
Basil. et Patriarchio Lateran., p. 28; eccone gli ultimi versi:




Spes dum nulla foret vestigia prisca recondi

Sergius ad culmen perduxit Tertius ima,

Cespite ornavit ingens haec moenia Papa.






Migliore è la lezione pingens del Bunsen. La inscrizione della
porta è in Giov. Diacono:




Sergius ipse pius Papa hanc qui coepit ab imis

Tertius, exemplans istam quam conspicis aulam.








329.  Nè i denari di Sergio III, nè quelli di Anastasio III
sono segnati del nome di Lodovico, laddove monete di Benedetto
IV portano la leggenda: Lvvdoicvs imp. Quei Papi
dunque, lui non riconobbero per imperatore.





330.  Secondo il Jaffé, nel Settembre; secondo il Duret,
addì 23 Aprile, oppure ai 24 di Maggio. Benedetto di Soratte
fissa il 23 di Maggio: Obiit Sergius Papa nonas Kal.
Majas: c. 29.





331.  Il Catal. Casinens. 353, pone termine con Giovanni X,
la cui epoca esso non registra più. Ad Anastasio attribuisce:
a. II, m.... (Cod. Casin., 257: a. II, m. II, parimenti come il
Cod. Vat. 1340): a Lando: a. I (Cod. 257: an. III, d. XXXIII;
Cod. Vat. 1340: m. V, et cessavit ep. d. 36). Benedetto di
Soratte gli conta: menses 6, e Flodoardo: m. 6, dies 10.
Il Catal. Eccardi dice Trano, in cambio di Raino (Rayner),
come invece tiene esattamente scritto il Catal. Vat. Per lo
contrario, il celebre Catal. Vat. 3764 della Cava (che contiene
il Lib. Pontif. e Cataloghi assai antichi) dice: Lando nat.
Sabinense ex patre taino sedit m. VII, dies XXXVI.





332.  Theodorae autem glycerii mens perversa, ne amasii
sui ducentorum milliarium interpositione quibus Ravenna
separatur Roma (locchè è errore) rarissimo concubitu potiretur,
etc.: Liudpr., Antapod., II, c. 48. È errore altresì che
Pietro fosse arcivescovo di Ravenna; piuttosto eralo Cailo. Il
Muratori ha combattuto aspramente la veridicità delle narrazioni
di Liudprando; la difende il Köpke (De Vita et scriptis
Liudprandi, Berlino, 1842). Di dubbia fede lo dichiarano lo
Schlosser e il Wattenbach. Il Baronio, il Mansi e il Mittarelli
hanno accolto senza esitare le sue apostrofi contro
Giovanni X, contro Teodora e Marozia. Di recente, il Duret
(G. stor. della Svizzera, Vol. I) ha dimostrato gli errori di
Liudprando, e lo segue F. Liverani in una monografia, per
più riguardi eccellente, intitolata: Giovanni da Tossignano,
Macerata, 1859.





333.  Narra la Invectiva in Romam che Giovanni, dopo la
morte di Pietro, usurpò il vescovato di Bologna: lo ingiuria
come se fosse un lucifero. Poichè la Invectiva appartiene a
quell’età, la sua voce, ad onta dell’odio di parte, non è senza
gravezza.





334.  La Invectiva, Liudprando, Leone di Ostia, il Chron.
S. Bened., danno a Giovanni X il nome di invasor et intrusus:
Martino Polono, Andrea Dandolo, Bernard. Guidonis lo
dichiarano financo figliuolo di Sergio III, scambiandolo con
Giovanni XI. Anche Amal. Augerius, al paro di Bernardo,
afferma che il popolo lo cacciasse di Ravenna. Per lo contrario,
Flodoardo e l’Anon. Berengarii tengono dalla parte
di lui.





335.  Mansi, XVIII, p. 239. Nell’anno 906 un Teofilatto
compare da Cancellarius o Saccellarius (Marini, n. 24). Similmente
nell’anno 915, in un Diploma di Giovanni X (Placito
di Monte Argenteo, di cui diremo più sotto). Nel 927, si trova
Theophyl. Cons. et Dux, ed è certamente il figliuolo dello sposo
di Teodora (Reg. Subl. fol. 97, Cod. Sessor. del Fatteschi, p. 45).
Nell’a. 939, Theophyl. nobili viro (ibid., p. 65). Nella sentenza
di Alberico II, del 942, un Teofilatto vestararius è specificato
fra gli ottimati di Roma. Di lui e della moglie sua Theodora
vestararissa fa parola un’inscrizione sepolcrale che è nel Galletti,
del Vestar., p. 46. Per lo contrario, nel 949, troviamo
Maroza nob. fem. conjux vero Theophylacti eminent. Vestarario
(Cod. Subl. Sessor., 217): potrebbe darsi che fosse stata
seconda moglie di lui, oppure che avesse avuto due nomi.
Avrei di che citare ancora molti altri Teofilatti, che non appartenevamo
alla stessa famiglia.





336.  Può darsi che Giovanni X, dapprima arcivescovo di
Ravenna, fosse unito in parentela con Teodora o con Teofilatto.
All’esistenza di una nobile Marozia di Ravenna (Fantuzzi,
V, 160), io certo non attribuisco alcun peso, avvegnachè
questo diminutivo di Maria fosse frequente. Teofilatto per via
di Marozia fu antenato dei Tusculani, e il suo nome durò nella
famiglia. La tavola genealogica del Liverani stabilisce che
Teodora I fosse figlia di Adalberto I di Tuscia; ma non è che
un’opinione arbitraria. Che Teofilatto fosse sposo di lei lo
sappiamo chiaramente da Benedetto di Soratte, c. 29.





337.  Nel suo Auxilius e Vulgarius, pag. 146, il Dümmler
ha stampato una lettera di Vulgario indiritta a questa Teodora,
e tratta da un manoscritto di Bamberga: in essa,
l’aderente di Formoso prega la potente donna di accordarle
la sua protezione presso a Sergio III. La soprascritta è compilata
così: Ad Theodoram (sventuratamente mancano qui
due parole, ossiano predicati) Sanctissimae et deo amatae
venerabili matronae Theodorae Vulgarius peccator vitam in
Christo. Egli magnifica la pietà di lei, e dice: Habes igitur virum
(misticamente Cristo) multo plus fortiorem et potentiorem
isto senatore (Teofilatto): iste, etsi est dominus unius urbis
(Roma), sed ille (Cristo) totius orbis.





338.  Alter Apostolici nam frater, consulis alter Natus erat.
così il Panegyr. di Berengario, e la glossa antica dello stesso
Autore dice: Consul Romanorum tum erat Theophylactus.





339.  Il Placitum di Montargenteo, a. 1014, ne dà chiarimento.
Esso riporta una Bolla di Giovanni X (a. 915), e fra
i maggiorenti romani nomina primamente Theophylactus Senatores
Romanorum, indi Gratianus dux, Sergius primicerius
etc. Lessi la pergamena originale, che dice veramente Senatores,
ma, poichè ogni ottimato ha il suo predicato, così deesi
leggere Senator. Senatores non è altro che una sgrammaticatura
barbarica; così anche Benedetto di Soratte dice:
Petrus marchiones, a vece che marchio. Ivi pure Teofilatto è
posto a capo dell’aristocrazia. È l’ultima volta che si faccia
menzione di lui; dopo del 915 scompare. Il suo palazzo in
Roma è nominato ancora in tempo più tardo.





340.  Theodora, scortum impudens — Romanae civitatis non
inviriliter monarchiam obtinebat. Quae duas habuit natas, Marotiam
atque Theodoram, sibi non solum coaequales, verum etiam
veneris exercitio promptiores: Liudpr., Antapodosis, II, c. 48.





341.  Lo scambio di Albericus marchio con Albertus marchio,
ha prodotto la peggior confusione, poichè si pose a
mazzo la casa di Tuscia con quella di Tusculum. Gli Italiani, i
quali dicono che Alberico fosse romano, dovrebbero mostrare
un solo Romano di questo nome. Presso ai Longobardi era frequente
sì, come quelli di Adelberto, di Ilderico, di Albuino, di
Alifredo, di Boniperto (reputo i Bonaparte essere gente longobarda
di questo nome). Un sol pajo di esempli: Albericus fil.
cujusd. Adelfusi (Cod. Farf. Sessor. 218, n. 319); Albericus,
missus di un Judex longobardo (n. 324); Albericus scabino,
a. 897, (n. 342). Nell’anno 997, un Albericus era abate di Farfa.





342.  Che Alberico fosse uomo di fortune nuove, e intendesse
al principato di Camerino, lo dice il Panegyr. Bereng., lib. II:




Pauper adhuc Albricus abit, jam jamque resultat

Spe Camerina. Utinam dives sine morte sodalis.






Questi versi rivelano una storia intiera. Il documento farfense
n. 57 (nel Fatteschi) lo appella, intorno al 900, Comes:
temporibus Alberici Comitis anno ejus IV, m. Martii, Ind. III. — Ai
num. 58, 59, l’anno 914 è contato come suo vigesimo
quinto. Lo Scheid, Origin. Guelf., lib. 2, crede che egli
avesse sua sede in Orta, di che io dubito appena. Al tempo di
Ottone III v’erano perfino dei Marchiones de Orta (ib. p. 138);
tuttavolta non m’è noto che un margraviato di Orta esistesse
all’incominciamento del secolo decimo. Però ben poteva Alberico
esser veramente Comes di Orta.





343.  Accepit una de nobilibus Romanis, cujus nomine superest,
Theophilacti filia, non quasi uxor, sed in consuetudinem
malignam: così Benedetto di Soratte. Ma l’orgoglio
di Teofilatto poteva mai consentire ad un concubinato?





344.  Io non credo, come fa il Duret, che la famiglia di Teofilatto
fosse nemica di Sergio. Invero come avrebbe altrimenti
potuto spargersi fama degli amori di Sergio e di Marozia? Io
reputo anzi che Sergio fosse di quella famiglia, nella quale
il suo nome si tramandò.





345.  Liudprando toglie per ciò a prestito i predicati di scortum
e di meretrices, e non ne è avaro: da dopo del Baronio, si
è formata per quel periodo l’opinione esagerata che il governo
fosse in mano di baldracche. Presso ai Tedeschi quel
concetto data forse dal Löscher, Storia del reggimento romano
delle bagasce, Lipsia, 1707. Per certo, il governo di Giovanni X
non fu cosiffatto.





346.  Leggasi negli Atti del Concilio di Trosle la descrizione
che Eriveo arcivescovo di Reims dà delle sfrenatezze immorali
dei preti: Labbé, Concil., XI, 731.





347.  Nell’anno 945, le illustri donne Marozza e Stefania,
figlie della giovine Teodora, sottoscrissero un Diploma, come
si conveniva a donne illetterate: Signum † manu suprascripta
Marcata nobilissima femina donatrice qui supra lra † n. (cioè
literae nescia); parimente Stephania: Marini, n. C, p. 157.





348.  La data dei 15 di Maggio, accolta dal Jaffé, non è
esatta; infatti, addì 10 di Maggio dell’anno 916, ci troviamo
nel terzo anno del pontificato di Giovanni X: Cod. Sessor.
CCXVII, p. 33, Bolla di confermazione data a Subiaco: Dat. VI
Id. Maii anno — Joh. X — tertio. Meglio il Duret, che assume
per data la seconda metà del Marzo.





349.  Leggasi il Liber Destructionis Farfensis dell’abate
Ugo (p. 533), edito dal benemerito Bethmann: Mon. Germ.,
t. XIII.





350.  Equipaggiava un bastimento che navigava ai porti
dell’Impero, immune da gabella. Vedi il Privilegium di Lotario
del 18 Dicembre 822, Reg Farf., n. 281: Unam navim
concessimus etc. I molti titoli di tributi, ai quali le navi erano
allora soggette, hanno un’impronta caratteristica della barbarie
di quell’età: nullum telonaticum, aut ripaticum, paraticum,
pontaticum, salutaticum, cespitaticum, cenaticum, pastionem,
laudaticum, travaticum, pulveraticum — accipere
audeat.





351.  Le Bolle di Nicolò I, a. 858, e di Leone VII, a. 936,
si riferiscono a quella distruzione: Mon. Selecta ex magno
Chartario Sublac. Cod. Sessor. CCXVII, p. 5 e 55. Il convento
di Subiaco non ha ancora avuto una propria Storia, chè le
Memorie di Subiaco dell’Jannuccelli, Genova, 1856, non
possedono valore scientifico.





352.  Il Nibby, Anal. III, 61 e il Liverani, p. 276: entrambi
dicono che, oggidì ancora, si odono colà nomi di origine arabica,
quali sono Mastorre, Argante, Morgante, Marocco, Merante,
Manasse, Margutte. Osservo che un altro Saracinesco,
castello un tempo di Mauri, trovasi ancora adesso nella diocesi
di Monte Cassino.





353.  Bened. di Soratte, c. 29: Audientes Sarracenis, qui
erat in Narniensi comitato, Ortense, et qui erant in Ciculi etc.
Malamente si scrive Siciliano, e a torto la terra si fa derivare
dai Siculi antichi. Giusta sembra essere l’opinione del Fatteschi
(Serie ecc., p. 246), che la fa discendere da Equicoli:
in alcune carte di Farfa dell’anno 762, trovasi scritto: in
Eciculis. Vi abitavano un tempo gli Equi, e il distretto era
appellato castaldatus Equanus.





354.  Regnaverunt Aggarenis in Romano regno anni 30,
redacta est terra in solitudine: Bened. di Soratte, c. 27.





355.  Tosto dopo la morte dell’Imperatore, un Grammatico
longobardo scrisse il Panegyricus Bereng. Imp.: lo diede alla
luce Adriano Valesio (Parigi, 1663): vedi la Introduzione
al poema, nei Mon. Germ. VI, e vedasi il Wattenbach, Fonti
storiche della Germania, Berlino, 1858, pag. 159. — Il Poeta
accenna alla pressura dei Saraceni, v. 89:




Summus erat pastor tunc temporis Urbe Johannes

Officio affatim clarus sophiaque repletus,

Atque diu talem merito servatus ad usum.

Quotenus huic prohibebat opes vicina Charybdis,

Purpura quas dederat majorum sponte beato,

Limina qui reserat castis rutilantia, Petro.








356.  Praefigens sudibus rictus sine carne ferarum. Le Regioni
avevano loro segni di distinzione. Enrico V fu accolto
da aquiliferi, leoniferi, lupiferi, draconarii: Chron. Casin.
IV, c. 37. Nell’Ordo Rom. XI e XIII, gli alfieri hanno
già nome di milites draconarii, portantes XII vexilla quae
bandora vocantur (Mabillon, Mus. It., II, 128); e addirittura:
12 bandonarii cum 12 vexillis rubeis (p. 228). Così era nel secolo
duodecimo e nel decimoterzo.





357.  Di contra al Pagi, il Muratori pone la coronazione
al giorno di Natale dell’anno 915. Le oscure parole del Panegirico:
Luce Deus qua factus homo processit ab antro — Tumbali,
spiegano quasi tutti i moderni (Böhmer e Jaffé)
per Pasqua. Il Duret, pag. 301, ha bene dichiarato essere
esse una circonlocuzione significante il giorno di Domenica.
Io mi dispenso d’entrare in disamina dei noti Diplomi che
trovansi nel Muratori, poichè ne ho trovato uno inedito di
Berengario nel Cod. Amiat. Sessor. CCXIV, p. 435, e CCXVI,
n. 181, il quale dimostra che la coronazione avvenne sul principio
del Dicembre 915, forse nel primo Avvento. È un privilegio
dato a quella Abazia, che egli confida al governo del
figliuol suo Widoni glorioso Marchioni Cenobium Dni. Salvatoris
in Monte Amiate constitutum ad regendum commisissemus;
e comincia: In Nom. Dni. Dei Eterni Berengarius Imp. Aug.
Dignum est ut qui prudenter Dei obsequia etc; e conchiude
così: Signum domni † Berengarii seren. Imp. Joannes cancellarius
ad vicem Ardingi ep. et archicancell. recognovi etc.
Data VI Idus Decembr. A. Dom. Incarn. DCCCCXV domni
vero Bereng. seren. Regis XXVIII, Imperii sui primo Ind. IV
Actum Rome in Xpi nomine feliciter. Amen. Data dunque
dagli 8 di Dicembre dell’anno 915, ed allora Berengario era
già coronato. Addì 10 di Novembre egli era stato in Lucca.





358.  Il Chronicon Duc. Neapol., nel Pratilli (T. III, Hist.
Princ. Langob., XVIII, p. 428), che narra di particolarità su
questi avvenimenti, è un goffo trovato dell’editore.





359.  Papa Joh. (lo scambia con Giovanni XI) undique
hostium gentes congregari jussit in unum, et non tantum Romanum
exercitum, sed et Tuscos, Spoletinosque in suum suffragium
conduxit: Anon. Salern., c. 143. Il silenzio in cui il
Panegirico si tiene a riguardo di Alberico, durante la coronazione
dell’Imperatore, dimostra che allora quegli non teneva
luogo cospicuo nella Città.





360.  La battaglia nella Sabina è descritta da Benedetto di
Soratte, c. 29. Per le moenie civitatis vetustate consumpta
nomine Tribulana, deesi intendere l’antica Trevi. Cronisti
di tempi posteriori, come Martino Polono, a. 917, il Dandolo
e Amalr. Auger. dicono di una vittoria riportata da
Giovanni prope Romanam Urbem. È cosa possibile, che vi si
riferisca la tradizione del convento di san Cosimato presso a
Vicovaro.





361.  I documenti del Cod. Dipl. Cajetanus di Monte Cassino
citano fra altri, a. 841, un Enee Grosso Consul et Rector Patrimonii
Cajetani, a. 851, un Mercurius Consul et Dux Patrimonii
Trajectani. Dopo la cessione di Traetto, trovasi ivi
per lungo tempo la stirpe dei conti longobardi Dauferio,
Lando, Ederado e Marino. Lo stesso Codice dimostra che in
Fundi non si trovavano Conti, ma Duces.





362.  Questo Diploma barbarico dà l’elenco dei capitani che
erano nell’esercito del Garigliano. Lo contiene il Placito di Castrum
Argenteum presso a Traetto, del Luglio 1014: Archiv. di
M. Cassino, Caps. LXVI, B., nel Gattula, Hist. Acc., p. 109,
nel Federici, Storia dei Duchi di Gaeta, p. 150. Ivi, le Bolle
di Giovanni VIII e di Giovanni X sono gettate alla rinfusa.
Ille pridie idus junii Theofilactus secdiclerius S. Sed. Ap.
scripserat, imperante Domino suo piiss. p. p. August. Lo... ico
magno imp. i. e. suprascripta quinta, script, per manum
Melchiset — — L’Ind. V è l’anno 872; l’Imperatore è Lodovico
II. L’anno 916 cadeva nell’Ind. IV, e qui il Diploma
confonde fra loro le due Bolle. Idest — quomodo repromiserat
Theofilactus Senatores Romanorum, Gratianus Dux, Gregorius
Dux, Austoaldus Dux, Sergius — — et per jussionem — Johann.
X — jurare fecerat alios decem et septem nobiliores
homines, qualiter illi querere Nicolao stratico Langobardie,
Gregorius Neapolitano consuli, et Landolfum imperiali patritiu,
et Atenolfo, et Guamario principibus, Johanni, et Docibilis
gloriosi Ducibus, et Ipati Gajetanorum — — pro eo
quod decertaverat, et percertaverunt, pro amore Christianae
fidei delere Saracenos de cuncto territorio Apostolorum. È cosa
sorprendente che di Alberico non si faccia menzione.





363.  Leone di Ostia, che nomina Alberico, I, c. 52, assume
erroneamente la data dell’Agosto 915, Ind. III, invece del 916,
Ind. IV. Ma prima ei dice: Joh. X tricennio ante Romam invaserat.
Lupo Protosp., intorno all’anno 1088 (Mon. Germ. VII):
Anno 916 exierunt Saraceni de Gariliano. Di questa battaglia
parlano, senza soffermarvisi, Liudpr., Antapod., II, c. 52
segg., il Chron. Farf., p. 455, il Chron. S. Vincent.; Benedetto
di Soratte, e Cronisti posteriori. Lo stesso Giovanni X
dava annunzio della sua vittoria a Erminio arcivescovo di Colonia,
Floss, Leonis P. VIII privileg., p. 105, nel Dümmler
St. degli Imp. Franchi orientali, II, 601. Due volte, dice,
ebbe egli in persona dato combattimento ai Saraceni.





364.  Ben. di Soratte, c. 29: Et preliaverunt prelium magnum;
et victores Johannes X papa, et Albericus marchiones,
honorifice susceptum Albericus marchio a Romano populo. Egli
ne loda la persona elangiforme (elegantis formae), ed aggiunge
parimenti che la figlia di Teofilatto ne divenne amante.
Io però traspongo questa attenenza ad alcuni anni più addietro.
Nell’anno 932 Alberico II diventò signore di Roma: se fosse
nato soltanto nel 917, lo sarebbe divenuto quando aveva soli
quindici o sedici anni. È opinione mia che Giovanni X si
avesse fatto mediatore di una vera unione fra la figlia di
Teodora e Alberico, fin d’allora che diventò papa, e perciò
nel 914. Fa meraviglia che Benedetto di Soratte non appelli
mai Marozia per nome. Leone di Ostia, I, c. 61, chiama
Alberico, con buon fondamento, console dei Romani, e ciò
ben merita di esser considerato.





365.  Sed postea discordia interveniente marchio ex urbe
expulsus in Orta Castrum extruens ibi se recepit: ciò narrano
per verità soltanto Martino Polono, Ptol. Lucensis,
Ricobaldo, Bernardus Guidonis, Leone da Como, Galvaneus,
il Platina, il Sigonio. Vedasi il Muratori, Antich.
Estensi, I, c. 23. Anche il Provana crede alla caduta di Alberico.





366.  In un documento dell’anno 1044 vien detto: Foris
ponte Salario ubi dicitur due sorore et portu ungariscu:
Galletti, Mscr. Vat. 8048, p. 127. Benedetto di Soratte,
c. 29, 30, narra che gli Ungheri fossero chiamati da Petrus
ch’egli appella marchio. Erat denique Petrus marchiones
germanus — papae. Talis odium et rixa inter Romanos et
marchio, ut non in urbem Romam ingredi debere: ingressus
P. marchio in civitas Ortuense — edificavit castrum firmissimus,
et plus magis seviebant romani et amplius P. marchio
urbem Romam non est ausus ingredi. Statimque nuntius
transmisit ad ungarorum gens — omnium ungarorum gens
in Italia ingressi sunt, simul cum P. marchio in urbem Romam
ingressus est. Ai tempi di Giovanni XI, egli descrive una
battaglia che i Romani combatterono contro agli Ungheri fuor
di porta san Giovanni, e dice che indi, in vicinanza di Rieti,
Giuseppe longobardo (probabilmente era duce nella Sabina) gli
ebbe sconfitti. Pensa il Liverani, che Alberico, fedele al Papa,
venisse a dissidio con Marozia, e che egli con Pietro fuggisse
a Orta; che poi il popolo uccidesse Pietro in Laterano quando
era tornato in patria, e che, allora soltanto, Alberico fosse trucidato
in Orta. Però Liudprando contraddice a questa successione
di tempo, e il racconto di Benedetto è tutto una
confusione. Solo dopo la morte di Alberico Marozia sposò
Guido, e solo allora caddero Pietro (928) e il Papa. Ma se
Alberico fu discacciato da Marozia e dai così detti Tusculani,
poteva egli essere allora, come pensa il Liverani, capo di
questa famiglia, conte di Tusculum?





367.  Fuori del Placito avvenuto a Corneto presso Fermo,
dove Waldiperto, a. 910, compare da Vicecomes Alberici Marchionis
(Chron. Casaur., Murat. II, 2, 591), e fuori di un
cenno delle donazioni di Alberico (Chron. Farf., p. 461), non
conosco altre carte che parlino di lui. Alberi genealogici
ben noti, e innumerevoli da dopo dello Zazzera e del Kircher,
lo pongono a stipite dei Tusculani; ma non mi so di
alcun documento che appelli Alberico per Tusculanus. Il
Regest Farf. non parla di Conti di Tusculum. Benedetto di
Soratte dice soltanto: Marchio Albericus. Gli è dunque assurdo
di chiamare senza peritanza Alberico I, conte di Tusculum,
come ancor fa il Duret. Per la prima volta nell’anno 999
Gregorio è chiamato Tusculanus; e, soltanto a’ tempi di Ottone
III, può parlarsi di Conti di Tusculum. Io ho esaminato
attentamente i manoscritti del Galletti, Storia geneal.
de’ Conti Tuscul., de Stefaneschi, Papareschi, Normanni (Cod.
Vat. 8042 segg.), e mi compiaccio della penetrazione di quell’uomo,
il quale a quest’età non sa di Conti tusculani. L’eguale
idea merita lode al Muratori, e altresì al Coppi.






368.  Foedus cum eo percussit: Liudpr., III, c. 16.





369.  Wido interea, Tusciae provinciae marchio, cum Marocia
uxore sua de Johannis papae dejectione cepit vehementer
tractare, atque hoc propter invidiam, quam Petro fratri papae
habebant, quoniam illum papa sicut fratrem proprium honorabat:
Liudpr., III, c. 43. Nulla ei sa pertanto di ciò che
Pietro fosse confinato ad Orta; e tutto questo accadde dopo la
morte di Alberico.





370.  La notizia ne è data da Liudprando. Anche Bened.
di Soratte, c. 29, sa dell’assalimento dato al Laterano:
Romani in ira commoti unanimiter ad palatium Lateranensis
properantes, interfecto Petro marchio, ad apostolicos nullus
adtigit. Primamente dice, che Petrus marchio, dopo di aver
chiamato gli Ungheri, era venuto di Orta a Roma. Che il Papa
finisse per opera di Marozia, lo dice, oltre a Liudprando,
anche Flodoardo ad. ann. 929: Dum a quadam potenti femina — Marocia
principatu privatus sub custodia detineretur,
ut quidam vi, ut plures astruunt, actus angore defungitur;
così nei suoi versi: Patricia deceptus iniqua. Il Chron. S. Benedicti:
Ab illis occulto Dei judiccio tamen justo vivus depositus
est; un’altra lezione: Vivus laqueo confectus est. Una
tradizione di Veroli narra che il Papa fosse prima tratto a San
Leucio in Veroli, indi in Roma ucciso. Vedi la prefazione
dello Statuto di Veroli, nel Liverani, p. 535. — Liudpr.: Ajunt
enim, quod cervical super os ejus imponerent, sicque eum
pessime suffocarent. Gli Annal. Benevent. (M. Germ. V) in
castro jugulatus.





371.  La notizia di Benedetto di Soratte è confermata
da Bonizo: hic aedificavit basilicam in Palatio Lateran.
Forse Giovanni X restaurò anche il san Clemente: a lui si
riferisce il monogramma che è nella cancellata del coro di
questa chiesa. Probabilmente fu sepolto in Laterano. Di lui
si conoscono tre monete: Joh. S. Petrus Berengariu imp.;
nel mezzo è scritto: Roma. Le altre due hanno eguale leggenda.





372.  Il Cat. Vat. 1340 attribuisce a Leone mesi sette di
reggimento; il Catal. Vat. 2953 (del secolo duodecimo):
m. 6, d. 13; il Catal. Vat. 1361: m. 7, d. 15; il Catal. Mont.
Cas. 257, soltanto: m. 5, d. 12. La Cronica di san Bened.
registra perfino mesi dieci. Parimenti si discorda sul tempo
di Stefano. Georgius (in nota al Baronio, a. 929) riporta
un Diploma dal Reg. Subl. 77: Anno Deo prop. Pont. Dom.
Stephani Papae I, Ind. III, mens. Dec., d. 22 (dunque nell’anno
929), e il Pagi crede che sia morto addì 15 Marzo
del 931.





373.  La legge mosaica imponeva al fratello di sposare la
cognata che restasse senza figliuoli: nè questo, pensa Liudprando,
era il caso, perocchè Marozia ne avesse. Nostra tuo
peperisse viro te, secula norunt. E si solleva ad enfatici versi:




Quid veneris facibus compulsa Marozia saevis? —

Advenit optatus ceu bos tibi ductus ad aram

Rex Hugo, Romanam potius commotus ob urbem.

Quid juvat, o scelerata, virum sic perdere sanctum,

Crimine dum tanto satagis regina videri,

Amittis magnam Domino tu judice Romam.








374.  Di questo vitupero si risentiva ancora Benedetto di
Soratte: Subjugatus est Romanam potestative in manu femine,
sicut in propheta legimus: Feminini dominabunt Hierusalem:
c. 30.





375.  Munitio vero ipsa — tantae altitudinis est, ut ecclesia
quae in ejus vertice videtur, in honore summi et celestis
miliciae principis archangeli Michaelis fabricata, dicatur
S. Angeli Ecclesia usque ad coelos: Liudprand., III, 44.





376.  In ingressu Romanae urbis quaedam est miri operis
(così anche Procopio) mireque fortitudinis constituta munitio;
ante cujus januam, pons est praeciosissimus super Tiberim
fabricatus etc. Da lungo tempo era caduto in distruzione
il ponte Vaticano o Neroniano, e sui suoi ruderi erano
collocati allora dei mulini mossi dalle acque del fiume.





377.  Liudprando mette in bocca ad Alberico un arguto
discorso: Romanorum aliquando servi, Burgundiones scil.,
Romanis imperent? e fa che Alberico così ne spieghi facetamente
il nome: Burgundiones a burgo, ed expulsi: nei Mon.
Germ., l’editore stranamente lo interpreta: sine (ohne germanice)
burgo. Alberico propone di chiamarli gurguliones. Tutto
ciò mal si acconcia a quelle condizioni di cose.





378.  Expulsus igitur rex Hugo cum praefata Marozia
(errore) Romanae urbis Albericus monarchiam tenuit, fratre
suo Johanne summae atque universali sedi praesidente: Liudprando,
III, 45. Ben. di Soratte dice che Ugo avesse voluto
acciecare Alberico, e che questi allora congiurasse coi
Romani. Flodoardo narra nel Chron., ad a. 933, che genti
reduci a Reims, vi portavano la novella che Alberico sosteneva
prigionieri il Papa e Marozia.





379.  Nos Albericus Domini gratia humilis Princeps atque
omnium Romanorum Senator: questo prezioso Diploma dell’anno
945 appartenne al convento dei santi Andrea e Gregorio,
le cui carte perirono al tempo della Republica francese-romana;
lo publicò primamente il Mittarelli, Annal. Camald.,
I, App. n. XVI, indi l’Ughelli, I, 1026, e il Marini,
Pap. C. — In una Bolla di Agapito II, a. 955 (Marini, n. 28,
p. 88), Alberico è chiamato soltanto omnium Rom. Senator,
ma io mi ho il sospetto che, nell’autografo, il Princeps non
mancasse. Nelle Croniche Alberico talvolta ha nome di gloriosus
Rom. Princeps; così nella Destruct. Farf., p. 536;
così lo dice sempre Benedetto di Soratte: Albericus princeps
Romanus, oppure princeps omnium Romanor. Per verità,
in Flodoardo e nelle Vitae Pontif., il titolo Romanor. Patricius
sta da solo, ma che i Romani così pure lo appellassero,
massime in tempo posteriore, mel dichiara un Diploma dell’anno
983, Cod. Sessor. CCXVII, p. 192, nel cui testo è detto:
Tempore Alberici olim Romani Patricii. Il Provana, Studî
critici etc. p. 141, chiama non malamente «podestà dittatoria»
quella onde i Romani investirono Alberico.





380.  Gli Atti del Sinodo di Giovanni IX, a. 898: Constituendus
pontifex convenientibus episcopis et universo clero
eligatur, expetente senatu et populo; e la Petitio del Sinodo
di Ravenna di quello stesso anno: Si quis Romanus cujuscumque
sit ordinis, sive de clero, sive de Senatu.





381.  C. Hegel, I, 288, toglie il titolo di Alberico semplicemente
in senso di Senior o Signore. Il concetto di Senior,
nel secolo decimo, era già universalmente in uso anche fuori
d’Italia. Ad esempio, in Roma, in un documento dell’anno
1006, dove Rogata dice: Pro anima Johannis Patricii
Romanor. germani mei, et Senioris nostri; non dunque Senatoris
nostri: Cod. Sessor. CCXVIII, n. 472 (Farfens. Diplom).
L’opinione dell’Hegel è difficile a sostenersi. L’antico frammento
Hist. Aquitan. (Pithoeus, Annal. et Histor. Francor.,
Paris, 1688, p. 415) dice indeterminatamente: Et Romani de
Senatoribus suis elevaverunt in regno Albericum.





382.  Nel documento dell’anno 945, le due sorelle, già
defunte, Marozia e Teodora sono appellate quondam Romanor.
Senatricis filie. Nell’a. 970: Stefania Senatrix (Petrini,
p. 394); nel 987 Stefania, moglie a Benedetto conte: Illustrissima
Femina, Comitissa, Senatrix (Nerini, p. 382). Ben.
di Soratte chiama Senatrices le sorelle di Alberico. Nel Cod.
Sessor. CCXVIII, p. 99, la più giovine, Marozia, è detta Senatrix
omn. Romanor. In Diplomi dati da Gaeta trovai più
spesso il costume, tolto da Roma, di chiamare donne di casa
principesca col nome di Senatrix; ad esempio, nel Maggio
del 1002: Nos Ymilia gr. Dei Senatrix atque Ducissa una
per consensum Domni Joh. glor. Consuli et Duci et nostri
Senioris Deo servante hujus suprad. civitatis rectores. Il
figlio di lei Leone (e questo è caso meritevole di nota) si
chiama illustris Senator. Altre donne della stessa famiglia,
Maria, Teodora Senatrix (a. 1055), Ageldruda Comtissa et
Senatrix (a. 1064). È possibile cosa che Emilia fosse romana,
e forse della casa di Alberico.





383.  Albericus princeps omnium Romanor. vultum nitentem
sicut pater ejus, grandevus virtus ejus. Erat enim terribilis
nimis, et aggrabatum est jugum super Romanos, et in
s. sedis apostolice: Ben. di Soratte, c. 82. Che le corporazioni
durassero, lo rilevo da Diplomi; nell’anno 978 trovasi
sottoscritto un Stephano priore candicatore testis (Galletti,
del Prim., p. 214, n. 18).





384.  Le monete di Alberico datano dal tempo di Marino II
e di Agapito II. La prima tiene scritto: S. Petrus; nel mezzo
il monogramma Marin; dalla parte rovescia Alberi pri †;
nel mezzo Roma. Delle due monete di Agapito, la prima:
Agapus in monogramma; all’intorno Albericvs †; dall’altra
parte Scs Petrvs colla sua imagine. L’altra: Agapitvs Pa.;
nel mezzo l’imagine di San Pietro; dalla faccia opposta
scs Petrvs e il monogramma Albr. — Il Provana, Studî,
p. 143, col Carli, collo Scheidius e coll’Argelati lesse
nel monogramma Agapvs la parola Patricius, ed è cosa che
desta meraviglia. Io ho esaminato questa moneta nel gabinetto
Vaticano in presenza del direttore signor Tessieri, e
lessi Agapus, come lesse il Promis. Pertanto cadono le erronee
conseguenze trattene dal Provana, che Alberico avesse
ceduto ad Agapito una parte del potere.





385.  A. IV Pont. Dom. Stephani VIII P. P. Ind. XV m.
Aug. die 17. Io trascrissi questo documento dal Cod. Subl.
Sessor. CCXVII, pag. 65. Il Giesebrecht, I, 818, lo pone
all’anno 939, locchè tuttavia darebbe la Ind. XII e non la XV,
l’A. I e non già il IV di Stefano. Benedetto è il primo Conte
della Campagna ossia del Latium che sia noto: questo officio
di Conte ebbero introdotto i Papi allorchè furono signori di
quel paese; corrispondeva al Praesidium della provincia, quale
era all’epoca dell’Impero romano.





386.  Vi si sottoscrivevano nove assessori; uno si segnava
così: Balduinum nobilem virum interf. Il nobilis vir che
spesso si trova è pari al bonus homo, Rachimburgius dei
Franchi, ossia prud’homme; chè a siffatti uomini ingenui
germanici corrispondono in Roma i nobiles viri.





387.  Perciò Liudprando, Legatio, c. 62: Verum cum impiissimus
Albericus, quem nos stillatim cupiditas, sed velut
torrens, impleverat, Romanam civitatem sibi usurparet, dominumque
apostolicum quasi servum proprium in conclavi
teneret.





388.  Collecta multitudine proficiscitur Romam; cujus quamquam
loca et provincias circum circa misere devastaret, eamque
ipsam quotidiano impetu impugnaret, ingrediendi eam
tamen effectum obtinere non potuit: Liudpr., IV, c. 2. Flodoard.,
Chron. a. 933: Hugo R. Italiae Romam obsidet.





389.  Flodoardo, a. 936; Liudpr., IV, c. 3; Vita S. Odonis;
Surius, VI, 18, Nov. II, c. 5; II, c. 7: Cum Romuleam urbem
propter inimicitias, quae ei erant cum Alberico principe,
Hugo rex — obsideret vir sanctus et intra et extra urbem
discurrens hortabatur eos ad mutuam pacem etc.





390.  Consilio iniit Albericus princeps, ut de sanguine
Graecor. imperator. sibi uxore socianda. Transmissus Benedictus
Campaniam (è questi Benedetto Campanino; il Cronista
era bene informato) ad Constantinopolim, ut perficeret
omnia, qualiter sibi sociandos esset etc. Verumtamen ad thalamum
nuptiis non pervenit, c. 34.





391.  Della concessione del Pallium parla Liudprando, Legatio,
c. 62. Ugo, nell’anno 943, sposò Berta, sua bella figliuola
bastarda, con Romano II. Di già nel 927, egli aveva
spedito a Bisanzio il padre di Liudprando.





392.  



Vi vacuus, splendore carens, modo sacra ministrans,

Fratre a Patricio juris moderamine rapto,

Qui matrem incestam rerum fastigia moecho

Tradere conantem decimum sub claustra Joannem,

Quae dederat, claustri vigile et custode subegit.

                                     Flodoardo.








393.  Il Pagi dimostra che la consecrazione di Leone VII
avvenne prima del giorno 9 Gennaio 936, e lo fa dalla Bolla
di lui, che è data: V. Id. Jan. Ind. XI, A. Pont. III (Mabill.,
Annal., III, 708).





394.  Misericors Albericus — noster spiritualis filius e
gloriosus Princeps Romanor.: Reg. Sublac. 45, col. 2, a. 937,
di che diremo più sotto.





395.  



Septimus exsurgit Leo, nec tamen ista volutans

Nec curans apices mundi, nec celsa requirens,

Sola Dei quae sunt alacri sub pectore volvens,

Culminaque evitans, oblata subire renutans,

Raptus at erigitur, dignusque nitore probatur

Regminis eximii, Petrisque in sede locatur etc.






Flodoardo, che nelle sue Vitae Pont. si giovò delle iscrizioni
funerarie di Roma, vi pon fine con Leone VII.





396.  Di ciò v’hanno esempî innumerevoli in tutti i paesi.
M’accontento di un solo. Chi a Monte Cassino si fa dire i
nomi delle terre poste tutt’all’intorno sui monti che lo recingono,
è sorpreso di trovarne tanti appellati dal nome di
Santi. Sono tutte fondazioni del convento: San Germano, San
Pietro in Fine, Sant’Elia, Sant’Angelo, San Pietro in Curris,
San Giorgio, Sant’Apollinare, Sant’Ambrogio, Santo Andrea,
San Vettore.





397.  Mabillon, Annal. Ben., III, 432.





398.  Constructio Farf., p. 536: suamque domum propriam
ubi ipse natus est Romae positam in Aventino monte concessit
ad monast. construendum quod usque hodie (principio
del secolo undecimo) stare videtur in honore S. Mariae. Di
questo chiostro venne Aligerno, che, dopo di Balduino, fu
abate di M. Cassino. Nell’a. 1013, si menziona Aimo come
Abbate monast. S. Marie qui ponitur in Aventino (Mittarelli,
Annal. Camald., App. 206).





399.  Constr. Farf.; Ben. di Soratte, c. 33.





400.  Bolla di Giovanni X: VI Id. Maji Ann. Pont. III,
Ind. IV — per man. Marini Ep. S. Polimartiensis Eccl. et
Biblioth.: Cod. Sessor. CCXVII, 33. Il Diploma di Leone VII
per interventum Alberici gloriosi Principis atque omn. Romanor.
Senatoris, conferma, a favore di Leone abate, il convento
di sant’Erasmo già donatogli da Giovanni X; ed è
dato: V Id. Febr. Ind. XI, a. 936: Cod. Sessor., p. 60. Il Mabillon
non ne ebbe notizia. La confermazione della donazione
del Castrum Subl. è data: IV Non. Aug. Ann. Pont.
Il Ind. X, 937: Cod. Sessor., p. 59.





401.  Mi vi ho riferito in passato. † Albericus Princeps,
atq. om. Rom. Senator hinc a die presentis donationis cartula
de suprascriptis immobilibus locis et familiis cum eorum
pertinentiis facta a me cum meis consortibus in suprascripto
Monasterio in perpetuum, sicut superius legitur, manu propria
subscripsi, et testes qui subscriberent rogavi.




Signum † manu suprascripta Marozza nobilissima femina donatrice qui supra Lra † n.

Signum † manu suprascripta Stephania etc.

Berta nobilissima puella etc.

Sergius Dei gr. Episcop. S. Nepesine Eccl. etc.

Constantinus in Dei nom. nobilis vir etc.








402.  Questa leggenda è nel Martinelli, primo Trofeo ecc.,
p. 57 e segg.





403.  Morendo, l’abate sclamava facetamente: Campigenas
Campo, male quam me campigenasti! Ugo di Farfa, p. 535.





404.  Destructio Farf., p. 535, e il Chron. Farf., che spesso
vi concorda parola per parola.





405.  Il monaco che avvelenava Dagoberto moveva pellegrino
al Gargano; un anno intiero ei tentò con inutili
sforzi di salire il monte, indi sparve: Destruct. Farf., p. 537.





406.  Fatteschi, Serie 248 e Dipl. 61. Di regola quel paese
ha nome di Territorium o di Comitatus. Le date di questi
documenti sono contrassegnate col tempo del Papa, del Vescovo
della Sabina e del Rettore: a. 948 (n. 63): Temporib.
dom. Agapiti — PP. et VV. Johannis Episcopi et Teugonis
Comitis Rectorisq. Territor. Sabin. mense Sept. Da Alberico
non si segnano mai le date, ma, a cominciare dalla coronazione
di Ottone I, si usa di apporvi la indicazione dell’anno
dell’Impero. Il Catalog. Imp. del Chr. Farf. menziona Leone
come primo Dux Sabinensis, indi Azone, Giuseppe, Teuzone.
Ne continua la serie fino all’anno 1084, ed io mostrerò in
seguito che i Crescenzî ivi diventavano Conti ereditarî.





407.  Il tempo del pontificato di Stefano (a. 3. m. 3. d. 15)
è dato dal Cod. Vat. 1340, donde Georgius, al Baronio a. 939,
conchiude che fosse consecrato innanzi ai 19 di Luglio.





408.  Martinus Polonus e il Baronio. Non ne dicono cosa
alcuna le notizie contemporanee.





409.  Ben. di Soratte, c. 34. Della venalità di Roma dice
l’Annal. Saxo, ad a. 981: corruptis cunctis optimatibus,
maximeque Romanis Judicibus, quibus omnia venalia sunt.





410.  Tre anni, sei mesi, tredici giorni sono attribuiti al
pontificato di Marino II. Seguendo l’Ughelli, VIII, 50 (3 Id.
Nov. ann. Pont. Marini II, Ind. II, cioè a. 943; e su ciò
il Mansi si riporta al Baronio ad a. 943), il Jaffé pone che
la sua consecrazione avvenisse prima degli 11 di Novembre.
Nel Reg. Subl., fol. 12, Cod. Sessor. CCXVII, p. 69, ne è
determinato il primo anno di pontificato: anno Do. p. Marini — II
PP, in sede I, Ind. I, m. April., die 15: dunque
l’anno istesso 943.





411.  Electus Marinus papa non audebat adtingere aliquis
extro jussio Alberici principi: Ben. di Soratte, c. 32.





412.  Ai 7 Kal. Julii, a. 941, Ind. XIV, nel decimoquinto
anno di re Ugo, decimo di Lotario, è segnata una donazione
di Ugo, fatta a favore di Subiaco: actum juxta Romam in
Monasterio S. Virginis Agnes: Muratori, Annal., 941. Io
vi aggiungo altresì un documento dato per il convento di
san Benedetto in Telle, nel territorio dei Marsi, segnato 6 Kal.
Julias — Actum Romae: Archiv. M. Cassino, Cap. 12, n. 8.
Al Diploma manca il suggello. Il Gattula non l’ebbe edito.





413.  Italienses autem semper geminis uti volunt dominis,
ut alterum alterius terrore coerceant. Questo famoso motto di
Liudprando (Antapod., I, c. 37), che la Cronica di Farfa
(p. 416) trascrive, vale anche per le condizioni più moderne.





414.  Flod., Chron., a. 946: Marinus Papa decessit, cui
successit Agapitus et pax inter Albericum Patricium et Hugonem
Regem Italiae depaciscitur. Ugo morì in Provenza
nel 947.





415.  Georgius, nella sua annotazione al Baronio, a. 946,
dichiara che Agapito cominciasse il suo pontificato nell’Aprile,
e il Mansi (ibid.) vuol dimostrare financo che ciò avvenisse
nel dì 8 di Marzo (dal Muratori, Ant. It., III, 146).
Nel Febbraio del 947, per lo meno, non ne era ancora trascorso
il primo anno. Anno primo Agapiti junior. PP. Ind. V,
m. Febr., die III: Cod. Sessor. CCXVII, p. 71. Però, ai 26 di
Marzo del 949 egli contava il suo terzo anno: ibid., p. 75:
anno III Agap. II, Ind. VII, Mar. die 26. Laonde è erronea
l’opinione del Mansi.





416.  Che la ragione dei beni ecclesiastici vi fosse per sua
parte implicata, ce lo apprende la Translatio S. Epiphanii
(Mon. Germ. VI, c. 1): ut (Berengarius) — jus fasque quaque
confundens, aliquantum etiam de terminis S. Petri praedatoria
vi sibi arripere praetumpsisset: perciò avere il Papa
invitato Ottone a venirne a lui.





417.  Si rammenti ciò che fu avvertito più addietro nella nota (a) a
pag. 211. Questo Volume terzo, nella sua prima edizione originale,
vedeva la luce poco dopo l’anno 1869. (N. del T.)





418.  Otho Rex Legationem pro susceptione sua Romam
dirigit. Qua non obtenta, cum uxore in sua regreditur: Flodoard.,
Chron., a. 952.





419.  Contin. Regin. ad a. 952.





420.  Albericus princeps Romam obiit: Annal. Farf., a. 954.
Flod., Chron: Alberico Patricio Romanor. defuncto, filius
ejus Octavianus, cum esset Clericus, Principatus adeptus est.





421.  L’inscrizione funeraria di un bambino, nipote di Alberico,
dell’anno 1030, dice:




Aurea progenies jacet hic vocitata Iohs

  Fletu digna gravi flore tenella rudi

  Gregorio patri fuit et dilectio matri

  Atque nepos magni principis Alberici.






Coppi, Memor. Colonnesi, p. 18: oggidì è nel chiostro del san
Paolo infissa nel muro.





422.  Benedetto di Soratte dice nel suo barbarico linguaggio:
Genuit autem ex his principem ex concubinam filium,
imposuit eis nomen Octavianum (c. 34): parla prima di
regibus Longobardorum, però di essi non si può intendere
altri che Ugo. Si noti che anche Alda avrebbe dovuto essere
una concubina: questi Cronisti non trattano le donne che da
cortigiane.





423.  Bened., c. 35: Agapitus p. decessit. Octavianus in
sede — susceptus est, et vocatus est Johannis duodecimi pape.
Il Chron. Farf., p. 472, dice erroneamente: qui patre vivente
P. ordinatus est. Il Pagi afferma che fu fatto papa addì 12
Maggio 956, locchè di già il Mansi (annot. al Baronio, a. 955)
ha narrato, desumendolo dalle lettere di Giovanni, nell’Ughelli,
VIII, 57. Georgius vuol dimostrare, per via del Reg.
Subl. p. 74, 75, che lo fosse nel Febbraio 956. Il Jaffé assume
il Novembre dell’anno 955. Resta dubbio il mese.





424.  Vitae Papar., nel Mur., III, 2, 327; Liudprando e
gli Annali di Reims. Perfino l’ingenuo Benedetto dice che
fosse peggiore di un pagano: Habebat consuetudinem sepius
venandi, non quasi apostolicus, sed quasi homo ferus — diligebat
collectio feminarum (magnifico dettato) odibilis ecclesiarum,
amabilis juvenis ferocitatis.





425.  Il solo che ne dia notizia è l’Anon. Salernit., c. 166.





426.  Benedetto di Soratte (c. 36) descrive l’aspetto di
quei suoi popoli, che gli parevano simili agli Unni: Erat enim
aspectus eorum orribilis, et curbis properantes, carpentes iter,
et ad prelium ut ferro stantes.





427.  Rex Hattonem, Fuldensem abbatem, ad construenda
sibi habitacula Romam praemisit: Cont. Regin., a. 961.





428.  Le tre recensioni di questo giuramento sono raccolte
nei Mon. Germ., IV, 29. In Liudpr. e nel Cont. Regin. non lo si
trova; per la prima volta, in Bonizo, ad Amicum (Oefele, Rer.
Boicar., II, 800), in Deusdedit, Cod. Vat. 3833, donde passò
in Cencius. Lo lessi anche nel Cod. Vat. 1437, fol. 135, nella
Vita Joh. XII, con cui incominciano le così dette Vitae di
Nicolaus Aragoniae. Spesse volte fu messa in dubbio l’autenticità
di questa formula giuratoria: il Dönniges, Ann. dell’Imp.
ted., I, 3, seg., 201, la ripudia, specialmente a cagione
di quel passo che si riferisce ai Placita. La forma non è
superiore al sospetto, ma del tenore non si può accoglier
dubbiezza alcuna. Il Floss reputa che tutte e tre le formule
sieno autentiche.





429.  Thietmar, Chron., IV, 22: Deinde redeundo ad montem
Gaudii, quantum volueris, orato.





430.  Liudpr., Hist. Otton., 3. La Vita Mathildis Reginae,
M. Germ., VI, c. 21, dice perfino: Totus populus Romanus
se sponte subjugavit ipsius dominatui, et sibi solvebant tributa,
et post illum ceteris suis posteris. Tuttavia, il pagamento
del tributo non è che una fola.





431.  Privileg. Ottonis, nel Cenni, Mon. II, 157; nei Mon.
Germ., Leg. II, App. 164; nel Watterich, Pont. Rom. Vitae,
I, 18. Il Baronio, che pel primo ne fece subbietto di ricerca
(ad a. 962), e il Cenni attestano, che l’autografo, scritto in
lettere d’oro su fondo porporino, si conserva nell’archivio
del sant’Angelo, adesso in Vaticano: insieme coll’intiera
serie delle donazioni, trovasi nel Cod. Vat. 1984, 3833; inoltre
nei Gesta Albini e in Cencio. — Il Muratori, Piena
Esposiz. etc., il Berretta, il Goldast (Const. Imp., II, 44)
impugnano la sua autenticità. Vedasi anche il Giesebrecht,
I, 458. La letteratura che vi è relativa, è riferita dal Waitz,
Annal. dell’Imp. germ., I, 3, 207. Anche in questo Diploma
si conferma alla Chiesa il possesso di Venezia, Istria, Spoleto,
Benevento, financo di Napoli con tutti i suoi territorî e colle
isole, necnon patrimonium Sicilie, si Deus illud nostris tradiderit
manibus: inoltre v’erano aggiunte donazioni di città.
Gli articoli sopra i Missi, e sull’elezione e la consecrazione
del Papa da farsi in presenza di quelli, sono messi secondo
l’ordine dell’antica Costituzione dell’Impero, e dimostrano
che Ottone voleva darne conferma.





432.  Adami, Gesta Hammab. Eccl., M. Germ., IX, 308, II,
c. 9: Romamque pristinae reddidit libertati. Leggasi quello
che Liudprando, Legatio, c. 5, contrappone ai rimbrotti di
Bisanzio.





433.  Secondo il Cod. Vat. 1340, Ottone venne a Roma
m. Jan. die XXXI, feria VI, et stetit ibi dieb. XV, et exiit
inde m. Febr. die XIIII, in festo S. Valentini, Ind. V. Addì
21 Febbraio trovavasi a Rignano; dunque era ancora assai
vicino a Roma, e vi dava un Privilegio a favore del monastero
di Monte Amiata: Actum Rignano IX Kal. Mar. Ind. V,
a. 962: Cod. Dipl. Amiatin. del Fatteschi, CCXIII, p. 193.
Vedi anche lo Stumpf, I Cancellieri dell’Impero, Vol. II, 28.





434.  Puer, inquit, est, facile bonorum immutabitur exemplo
virorum: Liudpr., Hist. Ottonis, c. 5.





435.  Liudpr., Hist. Ott., c. 7.





436.  Campaniam fugiens, ibi in silvis et montibus more
bestiae latuit: Vita Joh. XII, Cod. Vat. 1437, Chron. Farf.
p. 476, e il manoscritto conservato a Treviri, del Privilegium
di Leone VIII (nel Floss). Cont. Regin. e Liudpr., Hist. Otton.





437.  Quello di Tusculum non è, a questo luogo citato, come
non lo è nel Sinodo di Giovanni XII del 964, dove si dovrebbe
credere di rinvenirlo. Meravigliosa cosa è, che Forum
Claudii e Falerii perdurassero coi nomi antichi. Sparita
era Tres Tabernae, Centumcellae non è nominata, neppur
Polimartium; però continuavano entrambi ad esistere. Liud.,
Hist. Otton., c. 9. Vedi su questo Sinodo l’Hefele, Storia
dei Concilii, IV, 582, dove si chiarisce assai giustamente che
esso era conseguenza di quel Privilegio dato all’Imperatore.





438.  E plebe Petrus, qui et Imperiola est dictus adstitit cum
omni Romanorum milizia. Spesse volte, nei documenti, quest’uomo
romano ha nome di Petrus de Imperio. Cod. Sessor.
CCXVII, p. 131, a. 966: Libellum Petri de Imperio vocati.
Ben era figliuol suo quegli appellato, nell’anno 1066, Crescentius
de Imperio: ibid. pag. 247. Oggidì ancora esiste il nome
di Impéroli. — Taluno di questi ottimati torniamo a trovare in
alcuni documenti. Vedi quello del 28 di Luglio 966, nel Giesebrecht
I, App. D. — Demetrio, figlio di Melioso console e
duce, possedeva, da dopo il 946, un castello vicino a Velletri
(Borgia, Stor. di Velletri, p. 158); forse è quegli stesso che
nel 979 compare come zio di Marozza (Murat., Ant., V, 773). — Imiza,
madre di Stefano, era la più culta dama che fosse
in Roma a quell’età; era amica di Giovanni XIII e di Teofania,
e con lei Gerberto teneva corrispondenza epistolare. Gerberti
Ep. 22: Dominae Imizae.





439.  Viduam Rainerii et Stephaniam patris concubinam
et Annam viduam cum nepte sua abusum esse, et S. palatium
Lateranense lupanar et postribulum fecisse: Liudpr.,
c. 10.





440.  Johannes Ep. Servus Servor. Dei, omnibus Epsps. Nos
audivimus dicere, quia vos vultis alium papam facere; si
hoc facitis excommunio vos da Deum omnipotentem, ut non
habeatis licentiam nullum ordinare, et missam celebrare:
Liudpr., c. 13; e le celie de’ Vescovi, a c. 14.





441.  Con buon dritto Giovanni XII picchiò contro questo
abuso; Actio 2 del suo Concilio dei 26 di Febbraio (Baron.,
a. 964). Cotale procedimento fa ricordare i decreti di nomina
ad officî, che Napoleone promulgava dopo una battaglia fortunata.





442.  Marini, n. 101, a. 961, dove si parla di Leone protoscriniario,
possessore di un casale sulla via Appia.





443.  Un Diploma di Anacleto II, nel Casimiro, Stor. Araceli,
p. 434, appella quel Clivus: descensus Leonis Prothi. Il Galletti,
del Primic., p. 143, riporta una inscrizione col nome de
Ascensa Proti. L’antichissima Continuazione di Anastasio,
Cod. Vat. 3764, dice: Leo nat. rom. protoscrinio ex patre
Johe. protoscrinio de regione clivus arg. sed. a. 1 m. IV: ad
essa si informa il Cod. Vat. 1437, nel Muratori, III, 2, p. 327.





444.  Cont. Regin., a. 964; Liudpr., c. 16: i cavalieri tedeschi
dispersero i Romani quasi accipitres avium multitudinem.





445.  Se ne trovano gli Atti nel Baronio, ad a. 964, e nel
Mansi, Conc. XVIII, 472.






446.  Octavianus Romam redit, Leonem fugat, Johannem
Diaconum naso, dextrisque digitis ac lingua mutilat, multaq.
caede primorum in urbe debacchatus: Acta Concil. Remens.,
c. 28 (M. Germ. T. V).





447.  In temporibus adeo a diabolo est percussus, ut infra
dierum octo spacium eodem sit vulnere mortuus: Liudpr.,
c. 19, e similmente la Vita nel Murat., III, 2, p. 326. Il
Cod. Vat. 3764 non ne ha contezza. — Nam 2 Id. Maii — excessit,
dice il Cont. Regin.





448.  Erat enim vir prudentiss. grammatice artis imbutus,
unde ad Romanum populo Benedictus grammaticus est appellatus:
Bened. di Soratte, c. 37, e Gerberto, Conc. Remens.,
c. 28.





449.  Per diversas Civitates, oppida atque castella coepit
depraedari, incendere atque devastare, et funditus dissipare.
La Vita è nel Muratori.





450.  Vitae Pontif., Chron. Farf., Ben. di Sor., Regino e
Liudpr.





451.  Dimisit autem eis quanta et qualia mala perpessus
est ab illis: Chron. Farf., p. 476.





452.  Colla descrizione e cogli atti di questo Sinodo, Liudprando
pon fine alla Historia Ottonis.





453.  Io ho comparato il Privilegium di Leone VIII (Ivo
Panorm., VIII, 135; Gratian. Decret., 63, c. 23; Mon. Germ.,
Leg., II, 167) col Cod. Vat. 1984, fol. 192, dove trovasi, a fol. 191,
anche quello consimile di Adriano. Esso dà all’Imperatore
la podestà di eleggere il Papa, il Re, il Patrizio, i Vescovi
ut ipsi tamen ab eo investituram suscipiant, et consecrationem
recipiant undecumque pertinuerit — — soli regi romani
imperii hanc reverentiae tribuimus potestatem. — Il Floss
ha publicato un mscr. di Treviri del secolo undecimo o di
quello duodecimo, in cui vuol ravvisare il Privilegium originario
di Leone VIII; questo documento mal redatto sembra
essere piuttosto una scrittura rettorica. I motivi per cui
si rileva mancare l’autenticità al Diploma sono raccolti dal
Baronio, dal Pagi, dal Muratori, dal Curtius, dal Pertz,
dal Dönniges, dal Giesebrecht. L’Hefele, IV, 592 e segg.,
non si pronuncia nè pro nè contro, rispetto all’autenticità.
Un secondo Privilegio, falsato, di Leone VIII (è nel Baronio
e nei Mon. Germ., Leg., II, 168, e concorda colla Vita Leonis
VIII, che trovasi in Bern. Guidonis e in Amalricus Aug.),
importa che il Papa facesse cessione dello Stato ecclesiastico:
è cosa ridicola nelle sottoscrizioni appostevi, ma è meritevole
di nota per quel che concerne la delimitazione delle Regioni
della Città. Una siffatta cessione dello Stato della Chiesa
sarebbe oggidì (1860) la benvenuta per l’autore dell’opuscolo
Le Pape et le Congrès.





454.  Il Cont. Regin. nulla dice delle preghiere dei Romani,
bensì ne parla Adamo di Brema (Mon. Germ., IX, 309).
La salma di Benedetto V fu, più tardi, recata a Roma: vedi
Thietmaro, che lo celebra molto, Chron. IV, c. 40.





455.  Catalog. Eccardi e le Vitae, Cod. Vat. 1437, 3764. L’Ughelli,
I, 1013, appella esattamente con nome di Giovanni
il Vescovo di Narni, inesattamente con nome di Sergio il suo
figliuolo. Il Catalog. I, nel Cod. Vat. 3764, registra giustamente:
sed. ann. VI. m. XI, d. V; quello II, ossia Continuazione
di Anastasio, erroneamente dice: ann. VII (m. XI, d. V).





456.  Ugo di Farfa (Mon. Germ., XIII, 540): Joh. igitur
papa qui appellatus est major, ingressus papaticum satis
exaltavit quemdam nepotem suum nomine Benedictum, deditque
ei Theodorandam uxorem satis nobilem, filiam Crescentii
qui vocatur a Caballo marmoreo, et comitatum Sabinensem
dedit ei et plures alios. Un’altra Teodoranda era figlia di
Graziano console, che io reputo essere stato marito di Teodora
II; ed era sposata con Ingebaldo, rettore della Sabina.
Il Wilmans ritiene che quella prima femmina fosse figliuola
di Crescenzio giustiziato nell’anno 998, locchè non è dimostrato,
e contrasta cogli anni di quelle persone. Benedetto era
rettore della Sabina ancora nel 988. I suoi figli, Giovanni e
Crescenzio, trovansi, dopo il 1010, da signori di Palestrina,
concessa nell’anno 970 a Stefania. Come marito di Stefania
compare, nell’anno 987, Benedetto conte (Dipl. III nel Nerini,
p. 381), il cui figliuolo ben era il detto nepote di Giovanni
XIII. Pertanto Stefania dev’essere stata sorella del
Papa (Petrin., Mem. Prenest., p. 104). Poichè si chiamava
senatrice, era ella figliuola di Teodora II? Apparteneva Giovanni
alla famiglia di Alberico?





457.  Qui statim majores Romanorum elatiore animo quam
oporteret insequitur, quo in brevi inimicissimos et infestos
patitur: Contin. Reginensis, a. 965.





458.  Vita Joh. XIII e Cod. Vat. (1437): comprehensus est a
Roffredo Campanino Comite cum Petro Praefecto, et adjutorio
Vulgi Populi qui vocantur Decarcones, recluserunt eum in
Castello S. Angeli — Cont. Regin. — Bened. di Soratte,
c. 30, dopo di aver narrato con tono abbastanza comico dei
fattigli maltrattamenti (alii percutiebant, alii alapos in facies
ejus percutiebant, alii nautes nutis cruciebantur), dice:
Sic — in Campanie finibus inclusus, et dicebant Romanis
inter se: ut non veniant reges Saxones et destinat regnum
nostrum.





459.  Ben. di Soratte, c. 39. Il Papa s’era guadagnato il
favore dei Capuani, erigendo Capua in arcivescovato.





460.  Vita Joh. XIII: de vulgi Populo, qui vocantur Decarcones
duodecim suspendit in patibulis. Regino conta
ex majoribus Romanor., senza il Prefetto. Il Cod. Estens. ne
dà soltanto undici, e il Muratori ha le varianti Decartores,
decartiones, decuriones. Nel Cod. Vat. 1437 io lessi chiaramente
decarcones. Il Giesebrecht li reputa membri del
Vulgus Populi, ossiano viri humiles, locchè contrasta col
predicato majores di Regino. Però eglino erano capitani dei
popolani. Se la parola s’avesse a pronunciare Decarchontes
sarebbe traduzione di Decemprimi. Decarcones ebbe forse origine
da duo decim capi (tanei) regionum, ed il popolo contrasse
in de-cariones, come più tardi si disse «i caporioni.»
Della i ch’era in riones potè qualche scrivano farne facilmente
una c. Nell’anno 1148 v’erano in Viterbo dei decemviri,
ossiano Capudece (Orioli, nel Giorn. Arcadico, t. 137,
p. 257). Poichè Regino conta 13 ex majoribus Romanor., il
tredicesimo appartiene al Trastevere. Dodici vessilliferi v’avevano
anche nel secolo duodecimo e nel decimoterzo. Ma,
tuttavia al tempo di Enrico V, i draconarii si distinguono
dagli aquiliferi, leoniferi, lupiferi, così che non è sostenibile
l’opinione dell’Hegel (I, 315) che Draconarii debbansi
tenere per vessilliferi.





461.  Et equum aereum pro memoria deauratum et sine
sella, ipso desuper residente, extensa manu dextera quae
ceperat Regem etc.: Mirabilia e Graphia. Il cavallo di
Marc’Aurelio ha un ciuffo di crini in fronte e la fantasia
popolare ne ravvisò una civetta: è pur possibile che, in origine,
fosse rappresentato uno schiavo di guerra legato e calpestato
sotto le zampe del cavallo. Io non dubito che questa
leggenda appartenga di già al secolo decimo. Nell’anno 966
si appiccò a quella statua equestre un Prefetto della Città,
e nel 1847 si pose in mano a quello stesso Marco Aurelio il
vessillo tricolore.





462.  Libell. de Imp. Pot., p. 720: in judiciali loco ad Lateranis
ubi dicitur ad Lupam, quae mater vocabatur Romanor.
Lo trascrive Ben. di Soratte, c. 24. — La Vita
Joh. XIII non determina il luogo della statua equestre:
per capillos capitis eum suspendit in caballum Constantini.
Ma la stessa Vita e il Catal. Eccardi hanno, nella Biografia
di Giovanni XIV: in Campum ante caballum Constantini.
L’espressione di Campus, spesso adoperata per la piazza
Lateranense, indusse in errore il Fea ed altri, che andarono
pensando al Campo Vaccino. Il Papencordt si figura
assai adeguatamente il Campus Lateranensis.





463.  Vita Joh. XIII.





464.  Mansi, Concil. XVIII, 509, nella Bolla ravennate
di erezione dell’Arcivescovato di Magdeburgo: Roma caput
totius mundi, et ecclesia universalis ab iniquis pene pessum
data est, a Domno Ottone aug. Imp., a Deo coronato
Caesare, et magno, et ter benedicto — erecta est, et in pristinum
honorem omni reverentia redacta. Anche i Greci riconoscevano
che Roma fosse città pontificia: νῦν δε ἐγίνετο ἡ,
καινοτομία αὖτη διὰ τὸ τὴν Ῥώμην ἀποθίσθαι τὸ βασίλεων κράτος,
καὶ ἰδιοκρατορίαν ἔχειν καὶ δεσπόζεσθαι κυρίως παρά τινος κατὰ καιρὸν
πάπα: Constit. Porphyr. de Thematib. II, 27 (ed. Bonn.).





465.  Ve Roma! quia tantis gentis oppressa et conculcata.
Qui etiam a Saxone rege appreensa fuisti, et gladiati populi
tui, et robur tua ad nichilum redacta est. Aurum et
argentum tuum in illorum marsupiis deportant. — Questa
notevole enumerazione delle torri ecc. vien seconda dopo dell’Anonimo
di Einsiedeln, che non vide, al suo tempo, la città
Leonina, e contò turres 387, propugnacula 7070.





466.  Cont. Reginonis, a. 967.





467.  Annal. Saxo, a. 967, e la lettera di Ottone indiritta
ai Duchi di Sassonia, dat. XV Kal. Febr. in Campania juxta
Capuam, che conchiude così: Filius noster in nativitate Domini
coronam a beato apostolico in imperii dignitatem suscepit.
Di già ai 2 Dicembre Ottone I trovavasi a Roma,
ai 7 Dicembre ad Ostia, ai 23 Dicembre nuovamente a Roma:
vedi i documenti relativi a quelle date nello Stumpf, II, 38, 39.





468.  Relatio de Legatione Constantinopolit., stampato da
ultimo nei Mon. Germ., V, 347. Questo bellissimo pamphlet
somiglia ad un’oasi, che s’incontra dopo aver percorso un
deserto letterario. Dacchè Procopio ne ha abbandonati, non ci
avvenimmo mai più in alcuna simigliante scrittura.





469.  Cap. 4. Berengario, prigioniero, era morto nell’anno
966 a Bamberga, ma Adalberto viveva ancora; pertanto
il discorso è inesatto.





470.  Hoc solo i. e. Romanorum nomine quidquid ignobilitatis,
quidquid timiditatis, quidquid avaritiae, q. luxuriae,
q. mendacii, immo q. vitiorum est, comprehendentes... c. 12.
Di rincontro a questo passo, dove si dipinge con tanto gravi colori
la preponderanza morale che la razza germanica teneva a
quella età sopra la romanesca, si ricordi la sentenza di Salviano,
il quale, cinquecento anni prima di Liudprando, era
costretto a dire: nomen civium Romanorum aliquando — magno
aestimatum — nunc — nec vile tantum, sed etiam abominabile
pene habetur.





471.  Faceret cum ad nutum suum Roma, et R. Ecclesia
ordinabitur. A Bisanzio scottava forte che Ottone comandasse
da signore assoluto a Ravenna ed a Roma. In Ravenna Ottone
si edificava financo un palazzo, a. 970; Placito di Ottone
II, a. 971, Chron. Farf. 475.





472.  Il popolo diceva ormai Penestrina, in territorio Penestrino,
documento del 998, nel Marini, n. 106; oppure
Pelestrina, documento nel Galletti, Gabio, p. 67, a. 873.
Ugo di Farfa usava altresì dire: mons Penestrinus; nell’anno
1074 dicevasi: in Territorio Pelestrino (Bullar. Casin. II,
const. CXII).





473.  Il celebre quadro a musaico di Palestrina, che fa riscontro
alla cosiddetta battaglia di Alessandro trovata a Pompei,
fu dissotterrato nel 1640, ed oggidì ancora è tesoro del
castello baronale. Gli escavi di Palestrina producono gran
copia di oggetti da teletta; anche il gioiello prezioso del museo
Kircher di Roma, la Cista mystica, ha origine di colà. Ho
forse bisogno di ricordare al lettore, che dalle rovine di Preneste,
da quel vago monte, si levò a volo il genio della moderna
musica italiana?





474.  Il Diploma trovasi nel Petrini, App. 394; nel Marini,
n. 32; nel Muratori, Ant. It., III, 235: Joannes Ep.
Serv. Servor. Dei dilectissime in Dom. Filie Stephanie carissime
Senatricis tuisque filiis ac nepotibus. Le date cronologiche
non sono affatto esatte. — La concessione pertanto era
di quelle tertii generis. Prima e poi la Chiesa dava paesi
in affitto; così Bonifacio VII locava il castello di Pietrapertusa
parimente per dieci solidi d’oro: Collect. Deusdedit, nel
Borgia App. VI. — Di Stefania, senatrix e comitissa, e dello
sposo suo, Benedetto conte, parla un documento, che è nel
Nerini, p. 381; in quello eglino donano al convento di santo
Alessio un campo situato juxta portum Asture.





475.  In parvo corpore maxima virtus: Vita s. Adalberti, c. 8.





476.  Annal. Lobiens.; Annal. Saxo; Annal. Hildesh., a. 972;
Benedicti Chron., V, 718.





477.  Fu sepolto in san Paolo. Il suo epitaffio dice sulla
fine: hic vero summus Pont. Joannes in ap. Sede sedit annos
septem. Depositionis ejus dies 8. Id. Sept. ab Incarn. D. A. 972
(Baron., ad a. 972).





478.  Cod. Estensis (Murat. III, 2, 332): Benedict. VI, diacon.
de reg. VIII sub Capitolio ex patre Ildebrando monacho ingressus
est m. Jan. d. 19. Hic fuit electus V anno regis Ottonis
Ind. I. Domnus sedit a. 1, m. 6. Quest’è il passo da cui derivò
l’infinto papa Donus, che in Cataloghi di tempi posteriori
fu inserito fra Benedetto VI e Bonifacio. Jaffè, p. 331;
Giesebrecht, Annal. dell’Impero ted., II, 2, Excurs. VIII.





479.  Vedi i Mirabilia, de Caballis Marmoreis in Roma. I
Romani usavano il numero singolare, dicendo a Caballo marmoreo:
così, oggidì ancora, il Quirinale viene appellato Monte
Cavallo. Anche il Signorili, nel secolo decimoquinto, scriveva:
In clivio Caballi (De Rossi, le prime raccolte, p. 45). L’Anonimo
di Einsiedeln denota i cavalli così: Thermae Sallustianae.
Sca Susanna et Caballi Marmorei. La Topografia
della Città del Buffalini (intorno al 1551) li registra presso
alle terme di Costantino, prima che Sisto V, nell’anno 1389,
li facesse collocare sulla piazza del Quirinale.





480.  Sembra che a questa famiglia appartenessero un Landolfo
de caballo marmoreo (a. 1005, Reg. Sublac., fol. 156),
e un Beraldus et filius primus defensor de Cavallo marmoreo
(a. 1014, Galletti, del Prim., n. 30). Ancora nel 1148, trovo
io un senatore Georgius ab equo marmoreo (Mscr. Vatican.
del Galletti, n. 8043). — All’anno 1259, sono nominati ancora
gli heredes Crescentii de caballo (Mscr. n. 8044, p. 31); e
in un docum. di Aless. IV, del primo di Agosto 1287, un
Lionardus cavalerio de cavallo: ibid.





481.  Andreas de Petro qui dicebatur de Viola de Colosseo
testis: Mittarelli, p. 235, dipl. 104, a. 1019. — La Cannapara
era una via che, nel secolo decimo e in tempo posteriore,
stava di facciata a san Teodoro, fra il Palatino e il Campidoglio:
Casimiro, Storia di Araceli, p. 438.





482.  Crescentius qui vocatur Quinque Dentes (Galletti,
del Prim., n. 28, a. 1011): Adrianus qui caput in collo vocor
(ibid. n. 29, a. 1012): Benedictus qui supernomen Buccapecu
vocatur (ibid. n. 30, a. 1014): Johannes Centum Porci (ibid.
p. 259, a. 1026): Leo Curtabraca ed uno Curtafemora (ibid.
n. 26, 27; a. 1010). La famiglia Curtabraca si conservò in
Roma fino al secolo decimoquarto; nel decimoterzo v’era
una torre dei Curtabrachi nella Regione detta Parione (Galletti,
Gabio, p. 140).





483.  Il Duret, Avvenimento al pontificato di Giovanni X,
p. 302, non conosce che le due sole Marozie romane, ed una
ravennate nel secolo decimo; io invece lessi il nome Marozza
in carte innumerevoli (del secolo decimo) di Subiaco e
di Farfa; altrettanto spesso m’avvenni nel nome di Crescenzio.





484.  La copia autenticata (dell’a. 1002) della finta donazione
di Eufemiano (Nerini, p. 33) contiene queste sottoscrizioni:
Crescentius sub Janiculo, Cresc. de Polla. — Crescent.
nob. vir, qui vocor a puteo de Proba (Vendettini, p. 60; Galletti,
Gabio, p. 117). Gli altri nomi sono sparsi in documenti
farfensi.





485.  Fatteschi, serie, p. 252: Crescentius Comes et Rector
territor. Sab. L’Hüfler, p. 300, e il Wilmans, Annal. II, 2,
226, hanno raccolto tavole genealogiche di tutti i Crescenzî.
Però a quegli alberi sono appiccicate molte frutta estranee.
Se la inscrizione funeraria in santo Alessio dice: Ex magnis
magna proles generatur et alta — Joanne patre, Theodora
matre nitescens, perchè mai questi genitori devono essere stati
Giovanni X e Teodora senatrice, se v’avevano tanti patrizî
di questo nome? Si tenga conto soltanto del tempo; se Crescenzio
fosse stato loro figlio, sarebbe stato coevo al secolo. Il
Wilmans si sforza vivamente di far discendere i Crescenzî da
Giovanni X e da Teodora; non vide che di già nell’anno 901
v’ebbe un duce Crescenzio: cosa v’ha di più naturale che
scorgere in quest’uomo il capo della casa dei Crescenzî?
Quali errori si sieno introdotti in quelle tavole genealogiche
può dimostrarlo quest’esempio. Il Wilmans vuole che una
Stefania, figlia di una Marozia, sia pronipote del Crescenzio
giustiziato nell’anno 998, e vuole che nell’anno medesimo 998
essa divenga sposa di Orso de Baro. Mi è noto il Diploma cui il
Wilmans si riferisce, ma esso nulla dice di questo parentado.





486.  Cod. Vat. 3764: Comprehensus a quod. Crescentio Theodorae
filius et in castellum S. Angli retrusus ibiq. strangulatus
est propter bonifatium diaconi, quem miserunt vivente
eo papam. Amal. Aug.: De mandato Cencii Theodorae filii,
ibi interfectus atque strangulatus. Herm. Contr., a. 974:
A Romanis criminatus, et Crescentio Theodorae filio — et eo
vivente Bonifacius Ferruci filius Pp. ordinatus. L’erudito
bibliotecario della Laurenziana, Luigi Ferrucci, scrisse le
Investigazioni sulla persona e il pontificato di Bonif. VII,
figliuolo di Ferruccio, 1856, in cui si sforza di render candido
come giglio quel suo omonimo, che per bruttura fu un vero
etiope. A vece di eo vivente, ei si costringe a leggere ea juvante
(sc. Theodora). Può darsi che la intrusione di Bonifacio e
l’uccisione del Papa avvenissero quasi in pari tempo. Amal.
Aug.: Romani ipsum Bonifacium sublimaverunt statim cum
dicto Benedicto per eos strangulato.





487.  Franco de Britto, Franco a S. Eustachio. Di già l’epitaffio
di Benedetto VII chiama Bonifacio con nome di Franco.
A Monte Cassino lessi dei Diplomi dati in quest’epoca da
Gaeta, dove pure vivevano dei Ferrucci; nel Nerini, p. 392,
all’anno 1072, comparisce Ferrucius de Johannis de Crescentio
testis. Se taluno voglia affermare che Bonifacio VII sia
stato congiunto di Crescenzio, non sarò certamente io che
mi opponga; soltanto non verrò compilando tavole genealogiche.
Non ragioniam di lor, ma guarda e passa!





488.  Horrendum monstrum Bonifacius (Malifacius) cunctos
mortales nequitia superans, etiam prioris Pont. sanguine
cruentus. Questo scriveva Gerberto al Concilio di Reims:
sotto Ottone II era stato abate di Bobbio, cioè in Italia.





489.  Cod. Vatican., Catal. Eccardi: — sed. m. 1, d. 12. — Herm.
Contr., a. 974: post unum mensem expulsus, Constantinopolim
postea petiit.





490.  Questo prezioso documento Lateranense trovai io nel
Mscr. Vatican. del Galletti, n. 8042, p. 7: l’abate Giovanni
vi affitta, in vicinanza a Velletri, un castello a Crescenzo illustrissimo
viro qui appellatur de Theodora, dat. 9 Aprile 977.





491.  Vatican. Mscr. n. 8043, senza numerazione di pagine;
documento Lateranense dei 15 Ottobre 989: nos Johannes et
Crescentius illustrissimi viri atque germani filii Domni Crescentii
olim Consulis et Ducis qui dicebatur de Theodora,
seu Sergiae illustrissime femine olim jugalium bone memorie.
Fra le parti stipulanti v’è una Constantia, ma non v’ha alcuna
Theodoranda. È assai dubbio se Crescenzio de Caballo Marm.
e Crescenzio de Theodora formassero una sola persona. Da questo
Diploma, finora ignoto, il signor R. Wilmans (Excurs. X)
si persuaderà, che Crescenzio l’antico ebbe veramente due
figli, quali sono denotati di sopra.





492.  



Corpore hic recubat Crescentias inclitus ecce,

Eximius civis Romanus Dux quoque Magnus — —

Se Dno tradidit habitum monachorum adeptus —

Hic omnis quicunque lepis rogitare memento,

Ut tandem scelerum veniam mereatur habere.

Et obiit d. VII Mens Jul. Ann. Dom. Incarn. DCCCCLXXXIV

C. R. M. jam ante annos duodecim.






Anche il Papebroch reputa che questo defunto fosse l’assassino
di Benedetto, però il Nerini (p. 84) vuole purgare l’urna
sepolcrale da questo delitto. Le lettere C. R. M. spiega egli:
Cum Regula Monachorum, e vuole che il morto si facesse
frate fin dall’anno 972. Ma il documento dell’anno 977 ci
ha fatto conoscere che non ancora, a quell’epoca, egli era
monaco: lo diventò soltanto allora, che Ottone venne a Roma
nell’anno 981. Io spiego le lettere per Cujus Requies Mors,
e credo che l’inscrizione fosse posta dodici anni dopo la sua
morte, nell’anno 996, quando quegli che può supporsi essere
stato figliuol suo era Patrizio in Roma. È a biasimarsi il
Provana, perocchè fece una sola persona di questo Crescenzio
e del suo più celebre succeditore.





493.  Leone di Ostia, II, c. 4, lo appella propinquus suprad.
Alberici Romanor. consulis. Il Cod. Vat. 3764 scrive: ex patre
dd, che significa Deus dedit, o meglio David, come legge
il Catal. Eccardi. Secondo il Jaffé, la sua ordinazione cadde
fra il 2 e il 28 di Dicembre dell’anno 974. Giesebrecht,
Ann. dell’Imp. ted., II, 1, 143. Il Dandolo, c. XVI, dice
breve e semplice: Hic bonus fuit.





494.  Francesco Pagi e il Sigonio credono che Ottone II
abbia creato i Conti di Tusculo, dai quali avrebbe indi avuto
origine Benedetto VII. I documenti dell’epoca nulla ne sanno
dire. Il Leo, Stor. d’Italia, I, 346, fa che un tale Alberico
ne sia capo in Roma; probabilmente fu indotto in errore dal
passo riferito di Leone di Ostia.





495.  Edificatio uius Ecle. Sce. Scolastice Tempore Domni
Benedicti VII PP. Ab Ipso PPA. Dedicata Q. D. S. An. Ab.
Inc. Dm. CCCCCCCCCLXXXI M. Decb. D. IIII. Ind. VIII
(deesi leggere IX).





496.  È dubbio se Alessio fosse romano; perfino la sua leggenda
viene riferita a Bisanzio: vedi la introduzione alla sua
Vita, Acta SS., ai 17 di Luglio, T. IV. Questa Vita latina
è scritta con colore drammatico e bello; oltre ad essa ve
n’ha ivi un’altra in versi leonini. Del Santo tacciono i più
antichi Martirologî latini e il Martyrol. Roman. compilato
nel secolo ottavo. Nel tempo più tardo del medio evo la leggenda
ottenne gran favore. Corrado di Würzburg ne cantò,
nel suo noto poema, e nel 1859 il cardinal Wisemann trasse
pure santo Alessio fuori della sua scala di legno, e lo pose
sul palco scenico. La scala si fa vedere nella chiesa di santo
Alessio di Roma, dove ai 17 di Luglio si celebra la sua festa.





497.  Spesse volte ho citato l’opera importante del Nerini
su questo convento. L’inscrizione funeraria di Sergio vi si
trova a pag. 68.





498.  Gli Annal. Coloniens. (Mon. Germ. I, 98) ad ann. 981,
dicono: apostolicus in sedem receptus est, come se Ottone ve
lo avesse ricondotto. Il Richer, Hist. III, c. 81, non ne dà
conferma; dice soltanto che l’Imperatore venne a Roma: repressurus
etiam si qui forte essent tumultus.





499.  Annal. Saxo, a. 981. Il Chron. Casaur., a. 981, e il
Chron. Farf., p. 478, riportano i noti Diplomi di Ottone II:
dat. 14 Kal. Maji. Actum Romae in Palatio juxta Eccl. b.
Petri Ap., e Actum Romae 3 Non. Maji.





500.  Deriva essa dal Pantheon del Gotfried, cui seguì
Ricobaldo, Hist. Imp. (Eccardo I, 1160) colla sua narrazione.
Il Muratori biasima il Sigonio poichè accolse questa
fola nella sua Storia: maggior censura meritano i modernissimi
italiani Ferrucci e Amari, il quale ultimo, prendendo
motivo da quelle favole, si compiace di chiamare Ottone col
nome di Sanguinarius. Intorno a questa leggenda vedasi il
Giesebrecht (Excurs. XIII).





501.  L’Amari, Storia dei Musulmani, II, 324, dimostra che
Thietmaro concorda col cronista Ibn-el-Athîr in riguardo
a questa battaglia. Quattromila Tedeschi restarono sul campo;
dei Saraceni cadde morto Abul-Kâssem (Bulicassimus).
L’Amari guiderdona l’impresa di Ottone, rivolta a liberare
Italia dai Saraceni, con rallegrarsi che Ottone morisse «di
rabbia»: i Saraceni gli paiono Guelfi, la battaglia di Stilo
una prima Legnano. Mi spiace di leggere cotale giudizio presso
un così illustre uomo, cui professo venerazione. Di quanto invece
s’eleva il Muratori sopra tutti i partiti e tutte le
simpatie!





502.  Il suo epitaffio, che ancor si conserva in santa Croce,
registra. D. X M. Jul. in Apost. sede residens IX ann. abiit
ad Christum Ind. XII. La Ind. XII cominciò nel Settembre
983, e forse è da cambiare soltanto il Luglio nell’Ottobre.
Il Baronio dà anche la inscrizione che è in santi Cosma e Damiano,
colla data: Joann. XIV Papa m. Febr. d. 22. Ind. XII
A. 984, la quale cronologia esatta egli muta poi nell’anno
985 e nell’Ind. XIII. Il Jaffé e il Giesebrecht si sono
sforzati di dimostrare che Benedetto morì nell’Ottobre dell’anno
983. Nella sua inscrizione funeraria, che si modellò
a imitazione di quella di Stefano VI, è detto:




Hic primus repulit Franconi spurca superbi

Culmina, qui invasit sedis apostolicae,

Qui dominum suum captum in castro habebat.








503.  Chronogr. Saxo, a. 983; egli è solo ad osservare che
Giovanni XIV fu messo in seggio da Ottone. Il Richer, III,
c. 96, narra che Ottone morì di dissenteria, dopo di avere
inghiottito quattro dramme di aloe. Sigberto, Chron., dice:
Taedio et angore animi deficient Romae moritur. L’indole
sua è descritta bene nella Vita Adalberti, c. 8; meglio ancora
da Thietmar, III, 1.





504.  Un disegno del musaico e della tomba odierna è dato
dal Dionysius, Sacrar. Basil. Vat. Cryptar. Mon. Tab. X
e XLV. Vedasi inoltre il Torrigius, Le Sacre Grotte, p. 364.
Bonizo celebra Ottone II come beato, perciocchè riposi in
san Pietro: Vere beatus, terque quaterque beatus qui ex tanto
numero Imperatorum et Regum solus meruit inter Pontifices
cum apostolor. Principe consortium habere sepulturae (Oefele,
Rer. Boicar., II, lib. 4, 93, 800). Il suo epitaffio scritto da
Gerberto, leggesi nel Duchesne, Hist. Franc., II, 807: Cvjvs.
ad. imperivm. tremvere. dvces. tvlit. hostis. qvem.
dominvm. popvliqve. svvm. novere parentem. otto.
decvs. divvm. Caesar. charissime. nobis. immeritis. rapvit.
te. lvx. septena. decembris.





505.  Catal. Eccardi: Quem Bonif. reversus a Constant. — comprehensum
in Castello s. Ang. — per 4 m. inedia attritum
jussit occidi. Cod. Vat. 3764, e, concorde con lui, il 1437:
Quem iste supranomin. Bonif. Ferrucii filius reversus a
Const. — comprehendit ac deposuit et in castello s. Angeli in
custodia misit — ibiq. infirmitate et famis inopia per IV
m. sustinuit ac mortuus est et ut fertur occisus est. Cod.
Vat. 1304: Qui bonefacius revers. a const. dans pecuniam
interfecit predictum petrum. Herm. Aug., Chron., aggiunge
a queste fonti: Et, ut perhibent, toxicavit. Questo Catalogo
e il Chron. Bernoldi attribuiscono a Giovanni XIV otto
mesi; soltanto il Chron. Voltur. conta nove mesi (erroneamente
annos), e registra che morisse di fame nell’Ind. XII,
a. 984. Il Baronio trovò in talun luogo l’epitaffio, che dà
per data il 20 di Agosto. Vedi anche Gerberto, acta concil.
Rem.





506.  Il Ferrucci riporta alcuni documenti, che alla Indizione
XIII contano l’anno decimo, undecimo e financo duodecimo
di Bonifacio VII: di qui si vede quanto poco accertate
sieno queste date.





507.  Cod. Vat. 1340: Et ipse paulo post veneno interiit.
Cod. 3764 e 1437: sed. m. XI qui repentina morte interiit,
e danno la narrazione diffusa, come quella detta di sopra; da essa
trasse la sua Herm. Augien., ad ann. 985. Con quelli s’accorda
anche il Catal. Eccardi. — Bernard. Guidonis e Amalric.
Auger. sembrano associare la caduta di Bonifacio all’acciecamento
del Cardinale; ma il Ferrucci, invece di oculos
eruit, rilegge loculos eruit. Appoggiandosi all’erroneo dettato
del Catal. Farfens. a. 987, Ind. XV, Bonefat. pp, afferma,
contrariamente a tutti i Cronisti, che Bonifacio sia vissuto
fino al 987; tuttavia neppur egli sa di alcun Diploma
che si spinga di là della Ind. XIII, la quale corrisponde
all’anno 985. Nel Maggio di quest’anno Bonifacio VII viveva
ancora: Anno Deo prop. Pont. Domni Bonifacii. Summi Pont.
et univers. VII Pape in Sacratissima Sede B. P. Ap. XI
Ind. XIII mense Madio die III: (Galletti, Mscr. Vatican.
8048, p. 25). Bonifacio VII, dopo il 984, fece battere una moneta,
che da una parte teneva scritto OTTO impe. rom., dall’altra
scs Pev (Petrus) Bonif., nel mezzo Papae. Vedasi
nel Promis.





508.  Le Vitae Papar. dicono: De Regione Gallinae Albae,
oppure Albas Gallinas. Il Jaffé indica che egli sia stato
consecrato fra il 6 di Agosto e il 16 di Ottobre 985 (Ughelli,
I, 1306; Marini, n. 35, 36). In documenti della chiesa di S.
Cyriacus et Nicol. in via Lata (Galletti, Mscr. Vatic. 8048)
io trovo ancora le seguenti date: A. 988 Joh. XV P. A. III
mense madio Ind. I. — A. 988 Joh. XV P. A. III Ind. I m. Octobrio
d. V. — A. 989 Joh. XV P. A. IV Ind. II m. Febr. d. VI.
Quell’altro Giovanni che fu, dai quattro ai sei mesi, inserito
fra Bonifacio VII e Giovanni XV (Cod. Vat. 1340; Tolomeo
di Luca e Amalr. Auger.), ne venne cancellato in seguito a
recenti studî: Annali del Willmans, p. 208, 212; Jaffé
p. 337. I Cataloghi attribuiscono a Giovanni XV, a. X, m. 7,
d. 10.





509.  Iste exosos habuit clericos, propter quod et Clerici eum
odio habuerunt; et merito quia quae habere poterat, parentibus
distribuebat: Chron. Farf., p. 644; ne è fonte il Cod.
Vat. 1437 e quello 3765. Il nipote di questo Papa con nome
germanico di Wido, compare qual duce di Aricia nel 990:
Guido vir nobilis, neptus Pontificis et Dux Ariciensis: Murat.,
Antich., Dissert. V. Può darsi che Guido appartenesse
alla casa dei Tusculani, la quale era avversa ai Crescenzî.





510.  La Vita Joh. XVI (XV) nel Muratori lo appella Patricius
urbis Romae, e Romuald. Salernit., Muratori VII,
165: Romani Capitanei Patriciatus sibi tyrannidem vendicavere,
locchè, parola per parola, è dettato del Bonizo, il quale
parimente dice: A Crescentio Numentano, qui Patricius dicebatur.
Un documento nel Gattula, Accession. I, 115, si
esprime così: Anno Deo propicio pontificat. Dom. Joannis
summo pont. et univer. pape — Ind. XIV, m. Januar., d. 3,
Imperante anno primo Dom. Johanne Crescentias filio Romanor.
Patricio. Quella notevole frase Imperante — Patritio
significa dunque il vicariato in luogo dell’Imperatore: il
Diploma contiene la donazione di una peschiera in Terracina,
fatta al convento di santo Stefano. Che il titolo di Patricius
compaia in Roma già prima del 1010, lo dimostra il
documento che è nel Mittarelli, I, App. 41, p. 97, dove,
nell’anno 975, si sottoscrive Benedictus patritius a Stefanus
rogatus.






511.  Annal. Hildesh., a. 989 (Mon. Germ. V, 68): Theophanu
Imperatrix mater Regis Romam perrexit, ibiq. Natale
domini celebravit et omnem regionem Regi subdidit. Nel
Reg. Farf., n. 436, viene financo detto, abbastanza ridicolmente:
Theophanius gratia divina Imperator Augustus; e
Imperii domni Theophanii Imperatorii XVIII. Il documento
ravennate del primo di Aprile 990 tien detto: Imperii Domnae
Theophanu Imperatricis XVIII, Ind. III actum Ravennae
feliciter; ivi pertanto l’êra dell’Imperium si conta dal matrimonio
di lei con Ottone II. Altri documenti (Chron. Vulturn.,
Murat. I, p. 2, 484) dei 4 Non. Jan., a. 990. Actum
Romae; Theophanu divina gr. Imperatrix Augusta (Mabillon,
Annal. Bened. IV, 69).





512.  Erat autem ipsis diebus Romae imperatrix Augusta
Theophanu etc. Vita S. Adalb., Mon. Germ. VI, c. 13, 14, e
Bruno, Vita S. Adalb., c. 12, ibid.





513.  Quid hunc — in sublimi solio residentem, veste purpurea
et aurea radiantem, quid hunc, inquam, esse censetis?
Nimirum si caritate destituitur, solaque scientia inflatur et
extollitur, Antichristus est, in templo Dei sedens, et se ostendens
tamquam sit Deus. Si autem nec caritate fundatur, nec
scientia erigitur, in Templo Dei tamquam statua, tamquam
idolum est, a quo responsa petere, marmora consulere est. Era
voce universale fra i contemporanei, che a Roma tutto si vendesse.
Abbone, abate di Fleury, trovò che Giovanni XV era
turpis lucri cupidum, atque in omnibus suis actibus venalem:
Aimon. Vitae S. Abbonis, Muratori, Annal., a. 996.





514.  Gabler Radulfus, Hist. II, c. 7 (Mon. Germ. IX, 61)
e il Chron. Virdunense di Flaviniaco (Labbé, Bibl. nova, I,
158), zeppo di errori. Noto che ai 30 di Gennaio 993 Udalrico,
arcivescovo di Augusta, fu proclamato santo per decisione
di un Sinodo lateranense: primo esempio di una canonizzazione
operata dal Papa. V. il Baronio, a. 993, e la
Prefazione del Mabillon al saec. V dei Benedettini.





515.  Mon. Germ., V, 691, 693: sileant amodo leges, jura
regum conticescant, si neminem in judiciis attingere fas est,
nisi quem Crescentius tirannus mercede conductus voluerit
absolvere, vel punire.





516.  Il Baronio pone la fuga di Giovanni all’anno 985,
senza dimostrare l’esattezza della data; il Muratori ne dà
notizia, dubitando, all’anno 987. A me par giusto l’anno
995. Adesso tacciono i Cataloghi pontificî. Amalr. Auger.
racconta: Propter persecutionem Patricii Urbis Romae et Senatus,
ipsum oportuit ab ipsa Urbe recedere. Sed postmodum
prae timore Ottonis Imp. ipsum miserunt quaesitum. — Similmente
il Jordani, Chron., nel Muratori, Ant. It., IV, 957.





517.  L’epitaffio di Giovanni XV, nel Baronio, a. 996, registra
la morte ai 7 di Maggio. Ma se ne dee dubitare: il
Jaffé assume per data il principio dell’Aprile, poichè della
morte di Giovanni Ottone III riseppe alla Pasqua (12 Aprile)
in Pavia (Joann. Chron. Venetum, Mon. Germ., VII, 30). Il
Marini (Papiri, n. 36) raccoglie un Diploma di Giovanni XV
dell’anno 992, in cui viene concesso al Vescovo di Porto un
tratto di terreno perchè vi pianti un vivaio di pesce. Ivi si
fa menzione del Lacus Trajanus; il porto di Trajano s’era
tramutato in lago paludoso.





518.  Vita S. Adalberti, c. 21: Ibi in ejus occursum veniunt
epistolae cum nunciis, quas mittunt Romani proceres et senatorius
ordo. Non si discorre più come una volta di clerus,
ordo e populus; la nobiltà ha tratto a sè ogni podestà.





519.  Da dopo delle monete di Benedetto VII (colla scritta
Otto impe rom) non possediamo più denari pontificî per un
corso di cencinquant’anni, ad eccezione di un pajo di monete
di Leone IX (1049-1055) e di Pasquale II (1099-1118).
Va cancellata la moneta del calabrese Giovanni (XVI) che
è registrata dal Cinagli: l’altra (che trovasi nel Maffei,
Verona Illustr., III, 271) in cui Crescenzio, denotato quale
Imp. Aug. p. p., arringa da cavallo l’esercito, è un trovato
assurdo del secolo decimosettimo: lo dimostra il disegno, che
ha lo stile del Domenichino.





520.  Vita S. Adalberti: magnae scilicet indolis, sed, quod
minus bonum, fervidae juventutis.





521.  Il Pagi avvisò che Gregorio V dovette essere consecrato
sul principio del Maggio; e il Mansi, in nota al Baronio,
a. 996, pag. 349, accoglie con molta verosimiglianza
la data dei 3 Maggio.





522.  Il primo Pontefice, di nazione forestiera dopo di Zaccaria
fu alemanno; così fullo anche l’ultimo straniero che
salì alla cattedra di san Pietro, e precisamente Adriano VI
(1522-1523). D’allora in poi papi furono soltanto uomini
italiani.





523.  Perciò il compilatore della Vita S. Adalb. sclama
giubilando: Laetantur cum primatibus minores civitates;
cum afflicto paupere exultant agmina viduarum, quia novus
imperator dat jura populo, dat jura novus papa: c. 21.





524.  Tratta da un mscr. di Bamberga, trovasi nel Dümmler,
Auxil. e Vulgar., p. 57, una poesia meritevole di nota,
sul reggimento del mondo tenuto in comunanza da Gregorio
V e da Ottone III: vi è detto:




Surgat Roma imperio, sub Ottone tertio!

Salve, papa noster, salve, Gregori dignissime

Cum Ottone te augusto tuus Petrus excipit. —

Vos duo luminaria per terrarum spacia

Illustrate ecclesias, effugate tenebras

Ut unus ferro vigeat, alter verbo tinniat.








525.  Habitoque cum Romanis placito, quemdam Crescentium,
quia priorem Papam injuriis saepe laceraverat, exilio
statuit deportari, sed ad preces novi Apostolici omnia illi
remisit: Annal. Saxo, a. 996. Affatto assurda è l’affermazione
dell’Hock, nel suo Gerberto, c. 9, che Gregorio avesse
graziato Crescenzio per usarne di contrappeso alle esorbitanze
dei Tedeschi in Roma. — Ai 25 di Maggio dà Ottone
da Roma un Privilegium a favore di san Salvatore in Monte
Amiate (Dat. VIII Kal. Jun. A. D. J. 996, Ind. IX, Imperii I
Actum Rome: Cod. Amiatin. ut supra, p. 590). — Ai 27 di
Maggio dà Gregorio V la sua Bolla per lo stesso convento,
la quale lo fa esente da ogni altra giurisdizione che non sia
la romana: ibid., p. 592. Vedi lo Stumpf a questo tempo.





526.  Prussorum — quorum deus venter est et avaritia juncta
cum morte, dice la Vita S. Adalb., c. 27; finezza non
molto lusinghiera per la mia patria a quell’età: nel secolo
decimo era dessa ancora abitata da genti mezzo selvagge,
ma nel decimottavo dava al mondo il filosofo Kant. Conosco
il luogo in cui vuolsi che Adalberto sia stato ucciso: s’alza colà
«la croce del Baltico», collina mesta che guarda su un mesto
mare; ivi presso si vedono molte tombe di giganti.





527.  Lo dice il frammento quot sunt genera judicum, edito
dal Blume nel Mus. Ren., V, 129, e dal Giesebrecht, I, 825.
Io lo vidi nel Cod. Vatican. 2037, che è del secolo decimoterzo:
Ceterum postquam peccatis nostris exigentibus Romanorum
imperium barbarorum patuit gladiis feriendum, Romanas
leges penitus ignorantes inliterati ac barbari judices
legis peritos in legem cogentes jurare, judices creavere quorum
judicio lis ventilata terminaretur. Hi accepta abusiva
potestate, dum stipendia a republica non accipiunt, avaritiae
face succensi jus omne confundunt. Comes enim illiteratus
ac barbarus nescit vera a falsis discernere, et ideo fallitur.





528.  La scrittura è indiritta a Villigi di Magonza, vicario
pontificio in Alemagna: Notum vobis etiam facimus, qualiter
per communem consensum fratrum, Crescentium S. Rom.
Eccl. invasorem et depraedatorem a gremio s. aecclesiae et
omnium fidelium communione segregavimus, et ut unusquisque
vestrum in suo episcopatu huic facto adsensum praebeat,
caritative rogavimus: Mon. Germ., V, 694.





529.  I Cronisti tedeschi dicono: Hic. Joh. natione Grecus,
conditione servus, astu callidissimus, ad Imper. II Ottonem
sub paupere adiens habitu, interventu Theophanu Imperatricis
regia primum alitus est stipe; deinde procurrente tempore,
vel satis clementi ab eo gratia habitus, pene inter
primos habebatur: Annal. Quedlinb., Chronogr. Saxo, Thietmar.,
Chron., IV, 21. Gli Excerpta e Catalogo Tabularii
Nonantul. (Muratori, Ant., V, 676), con animo partigiano,
chiamano Filagato: Probis moribus, et scientia ornatum; e
dicono: Hunc Joh. abbatem (cioè di Nonantula, cui Ottone II
lo aveva eletto nel 982) Romani Crescentii Consulis Pontificem,
in schismate contra Gregorium V declararunt, A.
Ch. 996.





530.  Allorchè i Tedeschi dicono: Crescentius per Joh. Apostaticum
Imperium sibi usurpavit, la parola Imperium significa
i diritti imperiali. — Della lega con Bisanzio parlano
parecchi Cronisti. Chronic. Venetum, Mon. Germ., IX, 31:
Johannes (sc. Crescentius) Johannem suum filium Constantinopolim
destinavit, quem imperator non solum diversis numeravit
donis, verum etiam aegregiis honoribus sublimavit. — Arnolfo,
Hist. Mediol., I, 11, dice dell’Antipapa: De quo
dictum est, quod Romani decus imperii astute in Graecos
transferre tentasset. Benzonis, Panegyr. in Heinr. III (Menken,
I, 968): Tercius denique Otto decollavit Crescentium et
necavit papam Sergium (!) ex quod cum Graecis frequentabant
inlicitum commercium. Il frammento di Bonizo (Mscr.
Vatic. 7143) nulla contiene a questo riguardo, e dell’Antipapa
dice financo: Cum Romam orationis causa veniret, a
praefato Crescentio et a Romanis coepitur et tenetur et licet
invitus tamen Papa infelix ordinatus. Per verità induce al
riso ciò ch’ei narra, che Crescenzio facesse papa il cortigiano
di Ottone, affine di guadagnarsi l’Imperatore: Ad amicum,
lib. IV, 800, nell’Oefele, II.





531.  Ugo succedette ad Alberico abate sulla fine del 997:
egli accusa sè stesso nella Destructio Farf., c. 17: illo mortuo,
veni ego peccator Hugo, non ut legitimus, sed ut abhortivus.
L’Höfler, Pontefici tedeschi, I, 130, crede che egli
avesse comperato l’Abazia da Giovanni XVI; però è cosa
difficile che, essendo così la cosa, Ottone III nel Placito del 998
(Chron. Farf., 492) avesse detto: Qui sibi Imperialis Abbatiae — absque
nostro assensu regimen usurpaverat — et quod
deterius est, pretio emerat a Romano Pontifice: ciò infatti
avrebbe corrisposto a riconoscere Filagato. Gregorio V era
accessibile all’oro; vedasi il Placito di Ottone III dell’anno
999 (Chron. Farf. 499), donde si pare che i monaci di santo
Cosma se lo avevano guadagnato con denaro.





532.  Chron. Venet., p. 31; Rodulfi Glaber. Hist. I, Mon.
Germ. IX, 56: Conscendens cum suis turrim, quae sita est
extra civitatem trans Tiberim, ob altitudinem sui Intercelos
vocatam, vallavit eam, defensurus pro vita. Annal. Quedlinb.,
Chronogr. Saxo. Ottone trovavasi a Roma, senza dubbio, nel
dì 22 Febbraio, chè il suo Placito per Farfa è dato: 8 Kal.
Martii A. 998 Ind. XI Anno Ottonis III Regn. XV Imp. II
Actum Romae feliciter.





533.  Chron. Venet.: Procul a Roma inexpugnabilem turrim
intravit, in qua non diu, vento imperatore, illum manere
licuit. Sed ab ejus militibus captus, projectis oculis — Romam
in quodam monasterio delatus est. Vita nell’Ekkard:
ab Ottonis Vassore Birthilone correptus, amputatis naribus
etc. Anche il Glabero, Bonizo, Amalr. Auger. ascrivono i
mali trattamenti ad ordine dell’Imperatore. Quelli che lo
presero sono chiamati dai Cronisti tedeschi: non tantum
Imperatoris, sed Christi amici (Annal. Saxo, Annal. Quedlinb.
998).





534.  Catal. Eccardi: in asino caudam ejus tenens, satis
irrisorie per totam Romam ductus est. Chron. Venet.: a Romanis
impositus deformis aselli terga, versa facie ad caudam
sub praeconi voce per Romanas regiones ducebatur.





535.  Vita Nili, nel Tom. VI, c. 80, dei Martene e Durand,
e negli Acta Sanctorum, ai 26 Settembre, VII, c. 90. I Mon.
Germ. danno dei compendî del testo greco, t. VI, 615-618.





536.  Thietmar, IV, c. 21, e l’Annal. Saxo, a. 998, chiamano
ancora il castel Sant’Angelo: domus Theoderici hactenus
omnibus inexpugnabilem; ma, in Cencio, ha omai nome
di Castellum Crescentii. Pier Damiani l’appella perfino Mons
S. Angeli, a cagione di sua grandezza, oppure perchè il sepolcro
di Augusto, simile a un monte, era detto allora Mons
Augustus. Rod. Glabero e Ademaro, Hist. III, c. 31, la chiamano
turris Intercelos, dalla chiesa postavi in cima.





537.  Così novella il Glabero, monaco di Cluny della metà
del secolo decimoprimo. Cur, inquiens, Romanorum principem,
imperatorum decretorem (alludesi ai legami con Bisanzio)
datoremque legum atque ordinatorem pontificum, intrare sinistis
magalia Saxonum? Nunc quoque reducite eum ad thronum
suae sublimitatis, donec ejus honori condignam videlicet praeparamus
susceptionem.





538.  Sigbert. Gemel., a. 1001.





539.  Pier Damiani, che scrisse quasi novant’anni più tardi
(Vita Romualdi, Paris, 1664, I, 196): Cui Tammus ex praecepto
Regis jusjurandum securitatis praestitit, et ita ille
deceptus. — Per lo contrario, il Glabero narra che Ottone cavallerescamente
lo lasciò andare al castello per prenderlo
d’assalto, e contraddice così al Damiani, suo più giovane
contemporaneo. Landulfus Senior, II, c. 19: Crescentium
ingenio, non armis cepit. Prima di lui (intorno al 1085) Arnulfus,
Hist. Mediol., c. 12, scriveva: Pacto utrimque composito,
illius se tradidit potestati. Leo Ostiens., c. 18: sacramento
deceptum cepit, et mox quasi reum majestatis capite
obtruncavit, locchè attinse egli dal Damiani. Bonizo dice
soltanto: diu obsessum cepit et capite truncavit. Ademaro,
Hist., III, c. 31, ha invece questa notizia: captus est insidiis
suae conjugis. Vedasi quante v’abbiano versioni della sorte
toccata allo sventurato eroe della libertà di Roma.





540.  Thietmaro di Merseburg, come contemporaneo più
prossimo (aveva ventun anno quando cadde Crescenzio),
narra (Chron. IV, c. 21 e Annal. Saxo che copia da lui):
Tandem per machinamenta alte constructa ascendit (Eccardo),
et eundem decollatum voce Imperatoria per pedes laqueo suspendit
cum aliis duodecim. Il Catal. Eccardi: captus et
truncatus per pedes in Monte Malo suspensus est. — La Vita
Meinwerci, c. X, p. 520, nel Leibnitz, Script. Brunsw., I,
dice: cum duodecim suis; gli Annal. Quedl. soltanto: illumque
captum decollari, et e summo arcis praecipitatum in
patibulo pedibus suspendi jussit. — La Cronica di Lüneburg:
Crescentius quam do to stride mit deme Kaisere an dat Velt,
unde Wart gevangen, und schendlike erhangen (Eccard., I,
XIX, 1338). — Arnolfo di Milano vuole che fosse decapitato
nel campo di Nerone; Landolfo racconta che prima gli fossero
mutilate tutte le membra e strappati gli occhi. — La Cronica
Veneziana (del tempo di Ottone III): Crescentius veniam miserabili
voce adclamantem in summitate ut ab omnibus videretur
decollaverunt, et projecto tellure alii — simili poena
in monte Gaudio imperiali decreto suspensi sunt. Il Glabero
narra che fosse trascinato entro la pelle di vacca, ecc.





541.  Chronica Regia S. Pantaleonis, del secolo decimosecondo:
Crescentius ductus vero in montis illius planitiem,
qua totam videre posset urbem capite truncatur, idemque
mons usque hodie ob triumphalem tyrannidis praesumptorem
a Teutonicis Mons Gaudii, a Romanis autem M. Malus vocatur.
Io oso spiegare il nome di Mons Gaudii dal giubilo
che provavano i pellegrini, vedendo per la prima volta Roma.
Primo che io sappia a chiamare Malus il monte è Ben. di
Soratte, c. 26; egli ha notizia di una chiesa di san Clemente
che ivi era. Da M. Malo venne M. Mario. I Romani antichi
davano al monte il nome di clivus Cinnae: leggansi poi, nel
quarto Epigramma di Marziale, i versi che descrivono la veduta
che di lassù si gode:




Hinc septem dominos videre montes

Et totam licet aestimare Romam.






Di là prosegue la via Trionfale; e credo che ad essa si riferisca
un Arcus Militorum, col qual nome Ben. di Soratte
appella un arco trionfale, che probabilmente si elevava nel
campo di Nerone: a Prato S. Petri, hubi dicitur arcus Militorum
(c. 33).





542.  Stephania autem uxor ejus traditur adulteranda Teutonibus:
Arnulfus, Hist. Mediol., c. 12. Giusta documenti
Farfensi, la moglie di Crescenzio si appellava Theodora (Reg.
Farf., n. DIIII, nel Fatteschi, ecc., p. 313). Però può darsi
che si fosse sposato due volte, oppure che la donna sua
avesse due nomi. Ne era allora costume, perlochè in documenti
si trova: Maroza quae et Atria vocatur; Maria quae
et Rogata; Panfila que Constantia vocatur; Triberga che si
sottoscrive Stefania: similmente di uomini; Johannes qui et
Milo; Johannes qui et Rustico; ed esempî altri innumerevoli
di questa maniera.





543.  Pro eo planctus magnus factus est, dice Ademaro,
Hist., III, c. 31.





544.  



Vermis, homo, putredo, cinis, laquearia quaeris,

  His aptandus eris sed brevibus gyaris.

Qui tenuit totam feliciter ordine Romam

  His latebris tegitur pauper et exiguus.

Pulcher in aspectu dominus Crescentius et dux

  Inclyta progenies quem peperit sobolem.

Tempore sub cujus valuit Tyberinaque tellus

  Jus ad Apostolici valde quieta stetit.

Nam fortuna suos convertit lusibus annos

  Et dedit extremum finis habere tetrum.

Sorte sub hac quisquis vitae spiramina carpis

  Da vel gemitum, te recolens socium.






Ancora a’ suoi dì il Baronio lesse questo epitaffio in san Pancrazio,
e, per la prima volta, lo publicò, Annal. Eccl., a. 996. Il
penultimo distico dimostra che l’inscrizione appartenne all’eroe
di tragica sorte. Il quarto distico è difficile a intendere;
sembra che il Poeta, immascherando la frase, parli della signoria
di Crescenzio, e di Roma che torna in balìa di Gregorio
V. La verità non osava egli spiattellare, ma il nam del
quinto distico discende come una conchiusione del suo celato
pensiero. Ei vuol dire che Roma, governata già da Crescenzio
colla forza, ridivenne però città pontificia, «avvegnaddio»
la mutevole fortuna lo abbia precipitato. Il lettore avrà notato
il primo getto di rime leonine.





545.  Scrittura di Ottone, nel Mabill., Annal. Ben. IV,
p. 117, a. 998, dato ai III. Kal Maji a. 998, quando Crescentius
decollatus suspensus fuit.





546.  Et ego rogavi illi tertium genus de alia medietate
cum castello Trabuco, dice Ugo, Destruct. Farf., p. 541. Su
questa notevole controversia fra Farfa e il Conte vedasi il
Galletti, Dissertazione sul sabinate Gabio.





547.  Giovanni fu nel 988, e Crescenzio nel 994, Comes
e Rector della Sabina (Fatteschi, Serie, append.). È cosa
notevole che tra il 994 e il 999 non vi sia fatto più cenno
di alcun Comes. Del 999 fullo Gerardo, uomo probabilmente
parteggiante per l’Imperatore e per il Papa, ma, nel 1002,
Giovanni ricompare da Comes. Nell’anno 1003 eranlo Rainerio
e Crescenzio.





548.  Privilegium nel Chron. Farf., p. 479. Act. Sabinis in
Curte S. Gethulii VIII Kal. Junii a. 996, eius Imp. Regni
XIII Imperii quoque I.





549.  Il bibliotecario Bethmann, tanto benemerito per l’edizione
dei Mon. Germ., ne li publicò con titolo di Hugonis
Opuscula; e, sotto nome di Historiae Farfenses, raccolse nel
Tom. VIII parecchie scritture concernenti Farfa. Ugo scrisse
il suo Liber Destructionis Farf., dopo l’anno 1000.





550.  Electus quisque ab eadem Congregatione prius ejusdem
Imperiali patrocinio praesentatus gratis roboretur, et tunc a
S. Pontefice canonice consecretur. Dat. 8 Kal. Martii a. 998.
Ind. XI ann. Ottonis III Regnantis XV Imper. II Actum
Romae feliciter in Dei nomine Amen. Questo Praeceptum è
nel Chron. Farf., p. 492.





551.  Manibus suis eum comprehendit per cucullam et juxta
se sedere fecit, cui et dixit: Hodie non exies de isto placito
nisi legem feceris. Placitum significa l’atto del giudizio,
e insieme la decisione giudiziaria; processo parimente che
sentenza: qui la frase, assai frequente a quest’età, legem facere,
vuol dire essere citato in giudizio, o rispondere innanzi alla
legge. Questo memorabile Placitum trovasi nel Chron. Farf.,
p. 505, nel Reg. Farf., n. 459 e nel Galletti, del Prim., XXI.





552.  La consueta frase giuridica è questa: refutare ipsas
ecclesias domno abati.





553.  Arcarius Leo — tulit cultrum et signum s. crucis in
ea (ossia la carta per quam litigabant) abscindendo per medium
fecit, et reliquit in manu Domni abbatis. Il Muratori
si riporta, nella Diss. 34, a questo notevole Placitum, per
dimostrare quanti fossero i documenti falsi che a quel tempo
andavano in giro. Io rimetto il lettore eziandio al Dipl. XXIV,
nel Galletti, Del Prim., a. 999, in cui l’Abate dei santi
Cosma e Damiano in Transtevere cercava, col mezzo di un
falso diploma, di beccarsi dei possessi.





554.  La stessa controversia di Farfa si ripetè nell’a. 1010,
e parecchie volte ancora nel secolo undecimo. Farfa litigò
anche nel 1068, per ragione delle castella di Arci e Tribuco.
Una lite colla chiesa dei santi Cosma e Damiano in Mica
aurea (nel Transtevere), per ragione di santa Maria in Minione
presso Civitavecchia, durava ancora nell’anno 1083,
ossia da cento anni circa.





555.  In Romano vero Imperio et in Romana usque hodie
ecclesia septem judices sunt palatini, qui Ordinarii vocantur,
qui ordinant Imperatorem, et cum Romanis clericis eligunt
Papam — — Hi dextra laevaque vallantes imperatorem, quodammodo
cum illo videntur regnare, sine quibus aliquid magnum
non potest constituere imperator. Noto frammento, nel
Cod. Vat. 2037. Io credo che questi Palatini dessero forma
giuridica e ordinamento all’elezione pontificia.





556.  Traducemmo per «assessore» la parola tedesca «Schöffe»
usata nel testo originale: a rigore significherebbe «scabino», ma
preferimmo il primo vocabolo per non indurre confusione coll’istituto
speciale dei Franchi, cui l’Autore nel suo discorso si riferisce.
D’altronde, la dizione «assessore» rende abbastanza giustamente il
senso, perocchè il Vocabolario la spieghi significare: «propriamente giudice
dato a’ magistrati per risolvere in giure.» (N. del T.)





557.  Savigny, I, § 68 segg.; Leo, Svolg. della costit. delle
città lomb., p. 57; Muratori, Diss. X. Secondo una legge di
Carlo magno, ad ogni Placito dovevano assistere sette scabini
quali assessori; però rade volte il numero era completo.





558.  Vedine i passi, tratti dal Fantuzzi, in Carlo Hegel, I,
329, e nel Savigny, I, 372. Il Bethmann-Hollweg (Orig.
ecc., 193-200) dice che fossero una specie intermedia fra gli
assessori sentenzianti e i magistrati giudicanti. A vece di
dativus, dicevasi talvolta datus; ad es.: Adrianus datus judex.
Laetus Dei gratia datus judex. Placit. di Ottone III, a. 999.
Chron. Farf., p. 501.





559.  Per lo meno, io trovo: Benedictus Domini nutu dativus
Judex S. Palatii, nel Marini, n. 102, a. 961.





560.  Basta questo a dimostrare, di contra al Savigny, I, 373,
che l’ufficio giudiziario del Dativus poteva essere anche
transitorio e commesso. È altresì errore, che s’usasse il
nome praefectus con pari significazione di dativus (I, 374).
Dativus esprime l’ufficio di giudice; gli addiettivi simili a
questi: consul et dativus, tribunus et dativus, comes palatii
et dativus, nulla hanno a che fare col dativus, ma sì unicamente
colla dignità della persona. Il Savigny, I, § 113,
non conosce, fuor dell’Esarcato e di Roma, altri dativi che
a Pavia e a Milla. Tuttavolta, da documenti si trovano: dativi
de civitate Narniensi, e de civitate Hortana (Cod. Farf.
Sessor., CC, XVIII, n. 466, a. 1003), e dativi di Tivoli (ibid.,
n. 453, a. 1003).





561.  Questo triplice elemento, che costituisce il tribunale
romano, è reso manifesto da un documento dei 28 di Luglio
966, dove è detto: Cum ordinariis judicibus et Johannes
atque Guido dativi judices, nec non et nobili viris, videlicet
Gumpizo, Joh. de mitzina ed altri nobiluomini, qui adstant.
Qui i dativi e i nobiles viri corrispondono manifestamente
fra loro sì, come nell’ordinamento franco stanno in rapporto
gli Scabini e i boni homines, segnatamente uomini liberi
che fanno da assessori. Il documento trovasi nel Giesebrecht,
I, 822.





562.  Et det ei in manum librum codicum et dicat: secundum
hunc librum judica Romam et Leonianam Orbemque universum;
et det ei osculum et dimittat eum. Formula qualiter
judex constituendus sit, nel Cod. Vat. 4917 del secolo undecimo,
di cui trovasi una copia nel Cod. Vat. 1983, alla fine
della Storia di Paolo Diacono, e alla fine della Graphia.
L’Ozanam ha erroneamente trasportato questa formula al
periodo bizantino. Senza dubbio, qui abbiamo davanti a noi
la nomina di un Judex al tempo di Ottone III. Si confronti con
essa la formula pontificia di tempo più tardo, qualiter judex
et scriniarius a Romano Pontif. instituantur, da Cencio Camerario,
nel Muratori, Ant. II., I, 687.





563.  Qualiter romanus fieri debet, ultima e interrotta delle
tre formule: Cod. Vat. 4917, 1983, Graphia.





564.  Judicum alii sunt palatini quos ordinarios vocamus;
alii consules distributi per judicatus: alii Pedanei a Consulibus
creati (i. e. nostri judices, secondo la glossa del Cod.
Vat. 2037), e più oltre: qui dicuntur consules judicatus regunt
et reos legibus puniunt et pro qualitate criminum in
noxios dictant sententiam. Questo frammento, tratto dal Cod.
Vat. 2037, fu edito dal Mabillon; modernamente, completo,
dal Giesebrecht, I, 825.





565.  Più sotto citerò ancora il Diploma.





566.  Savigny, Blume, Troya, Hegel, Bethmann-Hollweg:
l’Hegel, I, 332, cui segue il Giesebrecht, I, 825,
riferisce, in modo deciso, i Judicatus al territorio pontificio
fuor di Roma, ma ciò in nessuna maniera mi pare che riesca
evidente. Il Bunsen, I, 223, al pari del Savigny, dice che il
passo si riferisce alla città di Roma. Perchè mai questi istituti
non dovevano affarsi per Roma, parimente come per il territorio
pontificio? — Noto altresì di volo che il titolo di Consul
è assai frequente in documenti del secolo decimo.





567.  Vedasi il notevole Diploma pontificio dell’anno 1018,
nel Marini, n. 42, dato al Vescovo di Porto: quicumque vero
presumptor sive Dux, sive Comes, vel Vicecomes, aut cubicularius,
vel a nra Aplica sede Missus, aut qualiscumque interveniens
Potestas (il «podestà» dei tempi futuri) qua de ipsa
civitate Portuense dominatum tenuerit etc. Porto era retto da
un Comes, ma un Gastaldo, in qualità di prevosto pontificio,
curava la percezione delle imposte; perciò lo stesso Diploma
dà a Porto nome di Castaldatus: così, in tanta vicinanza
di Roma, compaiono titoli di magistrature longobarde. Nel
frammento quot sunt genera judicum l’officio del Comes è
denotato manifestamente come qualche cosa di non romano:
comes enim illiteratus ac barbarus. Tivoli, Segni stavano
sotto a Conti (Murat., Ant., V, 379; V, 773), od anche a
Gastaldi (Marini, Annot., n. 31, p. 232); Tusculum, Alife,
Orta, Terracina, Traetto sotto a Conti; e Conti sono conosciuti
nella Campagna. Per lo contrario, Albano era retta da
un Dux (Mur., Ant., V, 774).





568.  Il Savigny, I, § 115, afferma erroneamente che, dopo
il secolo decimo, Tribuni non compaiano più nei documenti.
Trovansene a Orta, a Sutri, a Camerino. Ego Adalgisus tribunus
tabellio civitatis Sutrine, a. 948: Galletti, Msr. Vatican.
8048, p. 8; Cod. Farf. Sessor. CCXVIII, n. 461, a. 1004;
n. 446, a. 1005; Cod. CCXII, p. 154, ancor perfino nell’a. 1068.
Leo Tribunus et dativ. jud. et Tabellarius civ. Hortanae. Petrus
tribun. et dativ. testis. Leo trib. testis. Beringerius tribun.
et Dei gr. jud. et tabellar. civ. Hortanae. Corrisponde
al consul et dativus judex di Roma, laonde quei Tribuni non
erano più i militari. È cosa abbastanza degna di nota che
questo antico titolo romano si trovi ancora nel secolo undecimo
nel territorio Tusco e in quello Spoletino, fra i
Longobardi. In Roma, a quest’età, non lo trovo che nella
guardia Imperiale.





569.  Oscure ne sono le notizie; neppure una di esse dice
che egli dimorasse nel palazzo dei Cesari. Gesta Ep. Camerac.,
I, c. 114: in antiquo Palatio, quod est in monte Aventino,
versabatur, e l’Aventino è apertamente descritto come
splendido quartiere. Tangmaro, Vita Bernwardi, c. 19: Otto
festinans a palatio fere duo miliaria ad S. Petrum; distanza
che combina con quella dall’Aventino.





570.  Nel Regest. Farf., n. 470, è così nominato (a. 999)
Alberico, figlio di Gregorio (qui de Tusculana), e questi
compare in officio di praefectus navalis, Gregorio Miccino
in quello di vestararius S. Palatii. In un Diploma di Classe,
a. 1001 (Mittarelli, App. 66, p. 161), si parla di un Logotheta
S. Palatii.





571.  Vedi la Graphia, che in pari tempo lo fa Dictator
Tusculanensis: devesi però procedere cautamente nell’usare
di essa. Regest. Farf., n. 470: Gerardo gratia Dei inclito
comite, atque Imperialis Militiae Magistro.





572.  Ann. 983, Sergius com. Palat. (Mur., Ant., I, 379);
quegli stesso nell’a. 998 (Marini, n. 106, p. 166); a. 1001, Petrus
S. Pal. Lateran. comes (Mittarelli, App., n. 66, p. 161). Il
Papencordt, p. 147, paragona opportunamente il Conte palatino
al Superista. Soltanto scarsamente dice del suo officio
la Diss. VII del Muratori.





573.  Libell. de Imp. Potest. (p. 770): Erant denique monasteria
in Sabinis — seu cetera fiscalia patrimonia intra
Romanos fines ad usum imperialem. Nel Dipl. di Corrado II,
a. 1027, dato per Farfa (Reg. Farf., 707) è detto: Quidquid
de praedicti monast. possessionibus fiscus noster sperare potuerit.
Sotto ai Longobardi il fisco era appellato curtis regia;
presso ai Carolingi, palatium, quindi, fin da dopo di
Lodovico II, fu talvolta chiamata camera. Già sul principio
del secolo undecimo trovasi detto camera nostra, per denotare
il fisco pontificio; fin dal tempo di Ottone I lo si dice
a significare quello imperiale: Privileg. per Subiaco, a. 967;
medietatem in praedicto monasterio, et mediet. Kamere nostrae.





574.  Omnes res nostras, quas justo ac legali tenore acquisivimus,
tam infra urbem Romam, quam extra — Chron. Casaur.,
p. 811; Murat., II, 2. Il Papencordt, ecc., p. 143, 144,
ne conchiude che poveri erano i dominî imperiali, i quali
andavano perduti per causa di tali donazioni.





575.  Lo ricavo dal Libellus de Imp. Pot.





576.  Intorno al fotrum o foderum (fourrage, foraggio) vedi
il Muratori, Ant., II, I, Dissert. XIX, 64. La Vita Mathildis
Reginae, c. 21, dice di Ottone I: Et totus populus Roman.
se sponte subjugavit ipsius dominatui, et sibi solvebant
tributa, et post illum ceteris suis posteris. Eccardo, Chron.,
dice all’anno 1073: Anno Colonien. Episc. et Hermannus
Bambergensis Romam missi sunt pecuniam quae regi debebatur
congregandi gratiam.





577.  Pontaticum, pedagium, portaticum, escaticum, terraticum,
glandaticum, herbaticum, casaticum, plateaticum, ripaticum,
palifictura, navalia telonia, testaticum, ecc.: Diss. XIX
del Muratori. La pensio di fondi affittati importava complessivamente
dieci sole libbre in contanti ad ogni anno: si
noti in pari tempo la frase ut persolvat pensionem in nostro
palatio, che è usata nel Diploma dato da Giovanni XIII per
Preneste.






578.  Lib. diurn., c. 6, tit. 20, parla di actionaria de diversis
portis hujus Romanae urbis. L’editore, con buon fondamento,
dice che questa formula (securitas) data dal secolo
nono, oppure dal decimo. A ponte Molle si pagava tributo;
Marini, n. 28: pontem Molvium in integrum cum omni ejus
ingressu et egressu et datione et tributu, che Agapito II,
a. 955, donava al convento di san Silvestro in capite.





579.  Vedi nel Marini, n. 42, il Diploma di Benedetto VIII
per Porto, a. 1018. Il Papa conferma al Vescovo omnes res
et facultates, mobiles et immobiles de illis hominibus qui sine
herede et intestati ac subito praeoccupati juditio mortui fuerint,
e precisamente nella periferia di tutto Porto, del Transtevere,
e dell’isola Tiberina (p. 67). Il Gastaldato di Porto
dipendeva precisamente ex jure Palatii Lateranensis, ed era
adesso ceduto integralmente al Vescovo, con tutti i redditi
del porto e coi tributi delle navi.





580.  Ughelli, II, 353 e Labbé XI, 1011, dat. 4 Kal. Maji
nell’anno secondo di Gregorio. Donamus tibi, tuaeque ecclesiae
districtum Ravennatis urbis, ripam in integrum, monetam,
teloneum, mercatum, muros et omnes portas civitatis.





581.  Questo documento Lateranense trovai io nel Tom. II
dei Collectan. Vatican. del Galletti, n. 8043 (senza numerazione
di pagina). Esso completa la Storia di Velletri del Borgia,
il quale dell’intiero secolo decimo non riferisce che il solo
Diploma di Demetrius Meliosi. È dato agli 8 Aprile, a. III
Benedicti VII Ind. VI. Locatio et conductio — unum castrum
sine aliquo tenimento quod dicitur vetus positum subtus
strata — tali quidam condicione ut guerram et pacem faciat
ad mandatum s. pontif. et praed. Abbatis et successoribus
ipsius et ut ipsum castrum ad majorem cultum perducere
debeat. — — Porta que est a parte monasterii semper erit in
potestate ecclesie et ut predictum jus eccl. non pereat ipse
abbas vel successor ejus habebunt suo tempore consules vel
vicecomes qui mittent bandum supra predictis rebus — — bandum
sanguinis et forfacture et offensionis strate et proibitiones
litium et exercitus conducere et omnia alia ipse pred.
Crescentius filii et nepotes ejus — possidere — debent. Sottoscrivono
l’Abate, cinque preti e monaci, e cinque nobiles
viri: Pandolfus Corvinus nobil. vir. Adtinolfus nob. vir.
Birardus Corvinus nob. vir. Bonus Coranus (di Cori) nob. vir.
Amatus comes Signie. — Nel Borgia, p. 158, trovasi il Diploma
degno di nota, in cui, a. 946, il Vescovo di Velletri
concede a Demetrio figlio di Melioso, consul et dux, una
montagna e la pianura circostante, per fondarvi un castello.
Il canone consisteva, fra altro, nella prestazione di un quarto
del prodotto del vino, e di un capo di bestiame su ogni dieci.





582.  Silvestro II, nella sua lettera di feudo (praeceptionis
pagina), lamenta: R. Eccl. pontifices, nomine pensionis per
certas indictiones haec et alia nonnulla attribuisse nonnullis
indefferenter constat, cum lucris operam darent et sub parvissimo
censu maximas res ecclesiae perderent (Jaffé, Reg.
p. 346). Poichè egli dice: concedimus sub nomine beneficii, et
stipendia militaria sunt, ne viene che costituivasi un feudo
formale. Dauferio discendeva dai Duchi di Gaeta; nel 941 un
Dauferio e suo figlio Lando ottenevano, con data da Gaeta,
investitura di Traetto (Federici, p. 44).





583.  Di ciò sono fonti di dubbia fede, la Vita S. Nili, c. 91,
e la Vita S. Romualdi, c. 25, scritte da Petrus Damiani.





584.  Eἶτα τὸν στέφανον κλίνας ἔν ταῖς χερσὶ τοῦ ἁγίου, καὶ εὐλογηθεὶς,
παρ’ αὐτοῦ σὺν πᾶσι τοῖς μετ’ αὐτὸν ἐπορεύετο τὴν διόν:
Vita S. Nili, c. 93. Tuttavolta, dice il Biografo, non iscampò
egli al giudizio di Dio, ma fu cacciato di Roma, e morì mentre
volgeva in fuga. Santo Nilo venne effettivamente, nel 1002, a
Roma, e fondò il convento basiliano di Grotta Ferrata, presso
Frascati. Ivi il Domenichino dipinse l’incontro dell’Imperatore
e del frate a Gaeta.





585.  La Vita Meinwerci, Ep. c. 7 (scritta intorno al 1155)
dice: Gregorius — post discessum ejus a Romanis expulsus,
ac deinde veneno peremtus — 4 Id. Martii moritur. La Vita
S. Nili, c. 91, sembra accennare ad una seconda cacciata, pur
sempre possibile: anch’essa parla di morte violenta (ῷσπερ
τις τύραννος βιαίως τῶν ἔνθεν ἀπήγετο), ed annuncia che il cadavere
di Gregorio era sfigurato di sembianza. L’epitaffio pone
a data della sua morte il giorno 18 di Febbraio; Thietmar.,
IV, c. 27, il dì 4 di quel mese. Vedi i miei Sepolcri
dei Pontefici romani, e il disegno del sarcofago in Dionysius,
XLVI.





586.  Mi giovo di Damianus, Vita S. Romualdi e degli
Annal. Camald., Tom. I. L’ordine romito di Camaldoli venera
in Romualdo il proprio fondatore, e questo frate strano
dev’essere morto nel 1027, a’ suoi centoventi anni di età. La
persona di lui e quella di santo Nilo, sono caratteristiche del
secolo decimo, età in cui i martiri ebbero il loro periodo di
rinascimento.





587.  Il Baron., a. 999, lo chiama hominem alioquin astutum,
et in gratiam se Principum insinuandi maximum artificem,
tanta sede (ut libere fatear) indignissimum. Le sue
astuzie, la sua indole hanno macchiato «il negromante» di
onta immeritata; e già l’Annal. Saxo dice, doversi egli a
buon dritto cancellare dal novero dei Papi. Financo Herm.
Contrac. (a. 1000) lo appella: seculari litteraturae nimium
deditus. È noto il verso in cui questo Scrittore dice di Reims,
di Ravenna e di Roma: Scandit ab R. Gerbertus ad R., post
papa viget R.





588.  Decretum de rescindendis injustis rerum ecclesiar. alienation.
(Reg. Farf., n. 244, 20 Sett. 998): Otto Dei gratia
Romanor. IMP. AUG. COS. S. P. Q. R. Archiepiscopis, Abbatibus,
Marchionibus, Comitibus et cunctis Judicibus in Hitaliam
constitutis. Così trovo scritto nel Codice originale di
Farfa, ma non ne spiego Consulibus, come vorrebbe il Giesebrecht,
il quale crede che Ottone avesse posto dei Consoli
a capo di un Senato nuovamente costituito; reputo invece
leggervi Consul Senatus Populique Romani. Il COS. è scritto
a grandi caratteri, come IMP. AUG.; a caratteri assai più
minuti sono scritte le lettere S. P. Q. R.





589.  Thietmar., Chron., IV, 29. Annal. Saxo, a. 1000.





590.  Ep. 153: volumus vos Saxonicam rusticitatem abhorrere,
sed Graeciscam nostram subtilitatem — provocare; e la
risposta, Ep. 154: ubi nescio quid divinum exprimitur, cum
homo genere Graecus, Imperio Romanus, quasi hereditario
jure thesauros sibi Grecae ac Romanae repetit sapientiae. E
la Praefat. ad Otton. Imp. in locum Porphyrii a se illustratum
(Mabillon, Vet. Annal., I, 122): Ne sacrum palatium
torpuisse putet Italia, et ne se solam jactet Graecia.





591.  Così, sotto al Placito di Pavia dei 14 Ottobre 1001:
Sigefredus Judex Palatii ΣΥΓΗΦΡΗΔΟΥΣ, e Waltari ΟΥΑΑΘΑΡΥ
(Murat., Ant. Estens., I, 126). Nel 1002, il Prefetto
della Città sottoscrive un documento giudiziario: ΣΤΕΦΑΝΟ
ΗΡΕΦΕΝΤΥΟΣ ΟΥΡΒΗ ΡΟ: ΜΕ; più sotto, con semplicità e
con miglior criterio: Benedictus nobili viro. Balduinus nobili
viro: Msr. Vatican. 8043 del Galletti. Meno sorprende
trovare a Napoli in questa età di cotali sottoscrizioni greche;
vedansi i molti documenti del secolo decimo nei Monum.
Regii Neapolitani Archivii.





592.  Graphia aureae Urb. Rom. La leggenda Roma caput
mundi, frase abituale di quel tempo, è iscritta più tardi sulle
monete del Senato romano. Sopra un suggello di piombo di
Ottone III vedesi Roma figurata in forma di donna velata
che porta scudo e lancia; attorno è scritto: Renovatio Imper.
Romani (Murat., Ant., V, 556). La corona di ferro è la lombarda;
manca quella d’argento di Aquisgrana; la terza d’oro
è la imperiale. Su queste tre corone vedasi il Sigonio, de
Regno, VII, 288.





593.  L’Ozanam compendia inoltre Const. Porphyrog., I,
app.: Ingressus Justiniani in urbem Constantin.: ὐπήντησαν
δομεστικοί, πρωτίκτορες, αἱ ἐπτὰ σχολαὶ, καὶ μετ’ αὐτοῦς τριβοῦνοι,
καὶ κόμητες, πάντες μετὰ λευκῶν χλανιδίων. Dal passo: hebraice,
graece, et latine fausta acclamantibus, rilevo che gli Ebrei
di Roma continuavano a formare una loro Scuola.





594.  Reg. Farf., n. 470. Documento relativo alla Cella
Minionis, del 16 Dicembre 999: Gerardo gra dei inclito comite
atque imperiali militiae magistro; Gregorio excellent.
viro qui de tusculana atque praefecto navali; Gregorio viro
clar. qui miccinus atque vestarario sacri palatii; Alberico
filio gregorii atque imperialis Palatii magistro.





595.  Al Fantuzzi, II, 27 (dove nell’anno 967 si nomina
un dux Joh. consul et patritius) si aggiunga ancora la notevole
carta romana di donazione dell’anno 975 (Mittarelli,
I, ap. 41, p. 97), in cui si sottoscrive: Benedictus patritius
a Stephanus rogatus scripsi.





596.  Nota formula: Qualiter patricius sit faciendus.





597.  Ziazo non è nome romano; sembra piuttosto essere
volgarizzamento italiano di un nome germanico: infatti, Azzo
non è che il nome tedesco Alberto.





598.  Reg. Farf., 619. Galletti, del Prim., XXVI. Placito
dell’anno 1003. Primo si sottoscrive Joh. Domini gratia Romanor.
patricius, e, soltanto dopo di lui: Cresc. Dom. gr.
Urbis prefectus.





599.  Sermo Gerberti de informatione Episcoporum, nel Mabillon,
Vet. Analecta, II, 217. Si preconizza omai il tempo
di Gregorio VII.





600.  Romam caput mundi profitemur: nel Duchesne, II, 73,
dove il Diploma erroneamente ha nome di Decretum Electionis
Silvestri II. Il Pagi e parecchi eruditi moderni ne contendono
la autenticità; il Muratori, il Pertz, il Giesebrecht
(I, 692, 800), il Gfrörer (St. eccl., III, III, 1570) la
ammettono. Le teorie del Diploma concordano col Libell. de
Imp. Potest.; dello sperpero delle regalie fatto dai Papi, parla
anche Silvestro nel Diploma feudale dato per Terracina; per
tono e per colorito il documento appartiene perfettamente a
quel tempo. Della donazione degli otto comitati, vestrum ob
amorem, Ottone fa menzione anche nella Epist. Gerber., 158.
Fino allora, quelle città erano state rette da Ugo di Tuscia,
insieme a Spoleto e a Camerino. Del paro che queste, la
Romagna apparteneva all’Impero. A cagione del tempo, desta
meraviglia udire dalla bocca di Ottone pronunciarsi la
grave accusa di falso contro alla donazione di Costantino;
però la cosa non è impossibile.





601.  Gerberti Ep. 28: Ex persona Hierusalem devastatae,
universali ecclesiae. Enitere ergo miles Christi, esto signifer
et compugnator, et quod armis nequis, consilii et opum auxilio
subveni.





602.  La corona, di cui si cinse Stefano I nell’anno 1001,
è quella stessa rapita e nascosta dai Republicani ungheresi
dell’anno 1848, poi discoperta col pregio di un tesoro. Il Diploma
di Silvestro a Stefano trovasi nel Calles, Annal. Austriae,
V, 299.





603.  Il Diploma dato da Ottone III a favore di questo chiostro
è raccolto dal Nerini nell’appendice; manca di data,
ma non si può dubitare della sua autenticità. Sul manto della
coronazione, ibid., p. 147. Alle sue frange erano appese trecento
cinquantacinque campanelli d’oro, in forma di melogranati,
come nel manto del sommo sacerdote israelita; vi
si vedeva figurato uno zodiaco d’oro, scintillante di gemme
e di perle. Vedi la Graphia.





604.  Sono del primo di Novembre dell’anno 1000, per Vercelli:
actum Romae in Palatio Monasterio (Mon. Hist. Patriae,
I, 338, 339). Deesi rigettare la nota lezione in Palatio
Montis. Come dianzi usavasi dire: in Palatio s. Petri, oppure
apud S. P., qui intendevasi: in Pal. Monasterii, ma barbaricamente
si scriveva: Palatio Monasterio.





605.  In Aventino monte, qui prae ceteris illius urbis montibus
aedes decoras habet, et suae positionis culmen tollens
aestivos fervores aurarum algore tolerabiles reddit, et habilem
in se habitationem facit: Vita S. Odilonis (Acta S. Bened.,
VIII, I, 698).





606.  Vedi il celebre Diploma dei 7 Maggio 999, in cui dona
a Leone, vescovo di Vercelli, questa città e il suo comitato
cum omni publica potestate in perpetuum, ut libere et secure
permanente Dei ecclesia, prosperetur nostrum imp., triumphet
corona nostrae militiae, propagetur potentia populi Romani
et restituatur respublica: Hist. Patr. Mon., I, CXCIII,
325. Un Diploma di Ottone III, per santa Maria in Pomposa,
a. 1001, Ravenna V Kal. Dec., Ind. XV, incomincia: in nom.
s. et individuae Trinitatis Otto III servus Apostolorum (Federici,
I, 148), parimente che la sopraddetta scrittura di
donazione data a Silvestro. — Otto III servus Jesu Christi,
nel Wilmans, p. 138.





607.  Quandam speluncam juxta s. Clem. eccl. clam cunctis
intraverunt — quatuordecim dies latuerunt: Vita Burcardi,
c. 3. Un Diploma di Ottone è dato ai 3 Id. Aug. 999 actum
Sublaci in S. Benedicto: Murat., Ant., V, 625.





608.  Privileg. per Farfa, dato ai 5 Non. Octobr. (999). Qualiter
nos quadam die Romam exeuntes pro restituenda Republica
(Mabill., Annal. Ben., IV, 694, App.). Nell’Ep. Gerb.
158, Ottone chiama Ugo espressamente: nostrum legatum.





609.  Ep. Gerb. 158.





610.  Dell’apertura della tomba di Carlo narra il Chron.
Novalicense, III, c. 33. Ottone vestì il morto di un bianco
manto, gli fe’ rimettere in oro la punta del naso, e si prese
come amuleto un dente ed una croce. Ma il morto comparve
a Ottone in sogno, e gli vaticinò, irato, che presto morrebbe.





611.  Lettera di Gerberto nell’Höfler, I, Suppl. XV: sed
que nobis apud ortam inter sacra missarum solempnia pervenerunt,
non leviter accipienda censet. L’Hock, c. 11, frantende
al tutto la lettera. Si tratta di una ribellione in
Orta, ed il Papa esorta l’Imperatore di volere per amor suo
ripristinargli la soggezione della Sabina: que nostri juris in
sabino etc.





612.  Leone di Ostia, II, c. 24. Martino Pol. ed alcuni
Cataloghi di Papi narrano, che Ottone II avesse portato a
Roma il cadavere di san Bartolomeo. Ricobaldo, Hist. Imp.,
dice che questo era destinato ad andare in Germania, ma
che rimase in Roma, perocchè morisse l’Imperatore. Tuttavolta
Ottone di Frisinga racconta che Ottone III avesse conquistato
Benevento, e in realtà avesse portato a Roma la salma di
san Bartolomeo. Benedetto XIII mise termine alla controversia
fra le due città, riconoscendo a favore di Benevento il possedimento
effettivo dell’incerto cadavere. Per la prima volta
nell’anno 1027 viene fatta menzione dell’Eccl. s. Adelberti
et Paulini in Insula Licaonia: Marini, n. 40, p. 77; indi
nell’anno 1049, ibid., p. 85.





613.  



Tertius istorum Rex transtulit Otto Piorum

Corpora queis domus haec sic redimita viget.

Quae domus ista gerit si pignora noscere quaerit,

Corpora Paulini sint, credas, Bartholomaei.








614.  La Graphia: In insula templum Jovis et Aesculapii,
et corpus s. Bartholomei apostoli.





615.  Prima traccia ne trovo nel Cod. Sublac. Sessor. CCXVII,
p. 29. Judicatum de Turre una in Tiboris (a. 911): si noti
in qual modo nomi italiani derivarono da’ genitivi latini. Un
Comes Adrianus sedeva colà da giudice.





616.  Ne fece investigazione Antonio Del Rè, giureconsulto
di Tivoli (Thesaur. Graevii, VIII, dove evvi anche l’Historia
Tiburtina di F. Martius).





617.  I primi escavi nella villa di Adriano datano da Alessandro
VI e da Leone X: perciò un oblio di undici secoli,
per lo meno, ricoperse quelle belle opere d’arte.





618.  Questo Diploma, del quarto anno di Benedetto VII
(978), uno dei più completi del secolo decimo (Marini, Papiri,
p. 226), descrive l’estensione del Vescovato di Tivoli. Vedasi
anche a pag. 316 un istromento del 945, in cui sono registrati
i Fundi della Chiesa di Tivoli e i suoi fittavoli: questi
sono Duces oppure Comites, uomini romani ed eziandio longobardi
e franchi, quali Annualdo, Gundiperto, Wassari
conti, Grimo duce, Teudemaro gastaldo. — In una donazione
dei 14 Giugno 1003 (Cod. Sessor. CCXVIII, n. 453), si parla
del castello antico di Tivoli, civitas vetus, quae vocatur Albula
non longe a civitate Tyburtina, e del Vicus Patritius,
dell’Amphiteatrum ecc.





619.  Et nulli comiti, aut Castaldio, aut alicui homini, qui
ibidem publicas functiones fecerint liceat tuae Eccl. servos
aut ancillas, sive liberos homines — ad placitum vel guadiam
sive aliqua districtione provocare: Dipl., a. 978.





620.  Tangmar (Vita Bernwardi, c. 23) ne fu testimone di
veduta. Damian., Vita S. Romualdi, c. 23, attribuisce la intromissione
a Romualdo.





621.  In questa maniera devonsi concepire questi avvenimenti,
seguendo la narrazione di Tangmaro, dell’Annal.
Saxo, e dei Gesta Episcop. Camerac., I, c. 114.





622.  Spettatore fu Tangmaro, e udì il discorso (c. 25). I
Gesta Ep. Camer. confermano la condanna che Ottone pronunciava
contro di sè colla sua propria bocca, ed, oltre al
sogno dell’Impero universale romano, biasimano la dimestichezza
troppo grande onde usava coi Romani: similmente
Sigberto, ann. 1002. L’Annal. Saxo addita Gregorio (di Tusculum)
come capo della sollevazione. La Vita S. Nili, c. 82,
ne dipinge l’indole: Gregorius — qui in tyrannide et iniquitate
notissimus erat, nimium autem prudens et ingenii
acrimonia excellens.





623.  De porta cum paucis evasit: Thietmar, IV, 30. Annal.
Saxo, 1001. Gesta Ep. Camer. E Tangmaro dice: immensis
civium lacrimis, locchè naturalmente è esagerato. Otto imperator
Roma expulsus est, dicono con semplicità gli Annal.
Coloniens., a. 1001. E così la Vita S. Nili, c. 92: στάσεως
αὐτῷ γενομένης ὰνεχώρησε φεύγων. Sigberto, A. 1002: per industriam
Heinrici — et Hugonis — simulato pacto vix extractus,
Roma decedit cum Sylvestro papa.





624.  Giesebrecht, I, 801. Un Diploma di Ottone, al Marchio
Oldericus Manfredi, è dato ai 31 Luglio 1001, actum paterne
(Mon. Histor. Patr., I, 346). I documenti dati di Paterno
sono raccolti nello Stumpf, II, 105.





625.  Ivi ei si trovava nel Novembre e nel Dicembre. L’animo
di lui, che era circondato di frati borbottoni, è bene dipinto
nella frase: Otto tercius servus Apostolorum, che è
inserita in uno dei suoi Diplomi, dat. X Kal. 1001 Ravenna
(Mur., Ant., V, 523).





626.  Del planctus ossia Rhythmus de obitu Ottonis III
(tratto da un codice esistente a Monaco, che fu stampato dall’Höfler,
Papi ted., I, Suppl. XVI) riporto questi soli versi




Plangat mundus, plangat Roma,

Lugeat ecclesia,

Sit nullum Romae canticum,

Ululet palatium.

Sub Caesaris absentia

Sunt turbata saecula.








627.  Leggasi ciò che Ratherius di Verona dice del clero
italiano nella sua Sinodica, indiritta ai Vescovi della sua
Diocesi: e vedasi il Concilio di Trosle dell’anno 909 (Labbé,
XI, 731).





628.  Mon. Germ., V, c. 28, p. 673. Epistola Leonis Abbatis
et Legati ad Hugonem et Robertum reges, ibid., p. 686: Et
quia vicarii Petri et ejus discipuli nolunt habere magistrum
Platonem, neque Virgilium, neque Terentium, neque ceteros
pecudes philosophorum, qui volando superbe, ut avis aerem,
et emergentes in profundum, ut pisces mare, et ut pecora gradientes
terram descripserunt, — — et ab initio mundi non
elegit deus oratores et pilosophos, sed illiteratos et rusticos:
indi segue un acconcio richiamo degli «Scribi e dei Farisei.»
Per lo contrario, Ratherius: Quo aptius possum, quam Romae
doceri? Quid enim de ecclesiasticis dogmatibus alicubi
scitur, quod Romae ignoretur; ma lo dice, perchè allora egli
aveva interesse di adulare Roma: Itiner. Ratherii Romam
euntis (edit. Ballerini, p. 440).





629.  Gli scrittori di codici notavano qua e colà quello che
aveva loro costato il materiale da scrivere. Così, nei celebri
Regesti farfensi, sotto alla prima miniatura che rappresenta
lo scrivano in atto di offrire a Maria il suo codice, leggesi:




Presbyteri Petri sunt haec primordia libri.

Soldos namque deces pro cartis optulit ipse.








630.  Ep. Gerberti 44. Gli è con grande attrattiva che si
seguono le tracce di Classici antichi, a procurarsi i quali,
Cesare, Svetonio, Omero, Boezio, Plinio, Cicerone de republica
(Ep. 87) usava Gerberto gran sollecitudine. E quest’ultimo
libro, che più tardi andò perduto, ed il Mai discoperse
in un palinsesto di Bobbio, forse aveva appartenuto a Gerberto
quando questi era stato colà abate. Con sentenza bella
e degna di uomo antico Gerberto dice: causa tanti laboris
contemtus maleficae fortunae, quem contemtum nobis non parit
sola natura, sed elaborata doctrina: Ep. 44.





631.  Nei documenti di quella età ho notato alcuni «grammatici».
Leone VIII era appellato prudentissimus grammaticae
artis imbutus. Nel Marini (n. XXIV) compare, nell’anno 906,
un Johannes grammaticus. Nel Chron. Farf., (p. 462), intorno
al 930, si parla di Demetrius grammaticus; e il titolo era così
prezioso, che un Imperatore bizantino se lo ascriveva ad
onore.





632.  Attonis Ep. Capitulare, nel D’Achery, Spicilegium,
I, 400: Non oportet ministros altaris, vel quoslibet clericos
spectaculis aliquibus, quae aut in nuptiis, aut in scenis exhibentur,
interesse, sed antequam thymelici ingrediantur, surgere
eos de convivio et abire debere; e (a c. 78, ibid., p. 410)
parla di spectacula theatrorum: maxime quia S. Paschi octavarium
die populi ad circum magis quam ad ecclesias conveniunt.
Anche Ratherius conosce la parola thymelici: qui
histriones quam sacerdotes, temelicos quam clericos — mimos,
carius amplectuntur quam monachos: Praeloquior., V, 6,
p. 143 (Edit. Ballerini).





633.  Ai paragrafi de Scena et orcistra; de offitiis scene. La
Graphia mescola il tempo presente e il preterito. Histriones,
muliebri indumento amicti, gestus impudicarum et pudicarum
feminarum exprimebant, et saltando res gestas et historias
demonstrabant. Quando parla di combattimenti di gladiatori,
essa dà certo narrazione di cose antiquate, ma deve credersi
a qualche cosa di veramente attuale allorchè dice: Comedi
vanorum acta dictis aut gestis cantant, et virginum mores
et meretricum in suis fabulis exprimunt. Thomelici in organis
et liris exprimunt ad citharas. Thomelici stantes vero
in orcistra, cantant super pulpitum quod temela vocatur.





634.  Usus Francisca, Vulgari, et voce Latina. Francisca
significa franca, ossia tedesca: à cette époque Francia ne veut
plus dire France — Quand l’Empire est transporté en Allemagne,
la dénomination de France recule avec lui et repasse
le Rhin: Ampère, Hist. littéraire de la France, III, 301. — Da
Diplomi del secolo decimo puossi ricavare un glossario
dell’idioma volgare: sono già stabiliti articoli e desinenze
italiane. Nei Diplomi romani non v’hanno frasi così decisamente
volgari come nei Diplomi corsi (Mittarelli, I, app.)
o in quelli sardi ch’io lessi a Monte Cassino. Colà vidi anche il
celebre documento del secolo decimo, che contiene frasi perfettamente
italiane: alcuni testimonî nella loro favella dichiarano:
«Sao che chelle terre per chelle fini ki che contene
trenta anni le possete parte Sancti Benedicti (nel Tosti, Storia
di M. Cass., I, 221)». Alcune desinenze allora abituali,
tali come in bandora, arcora, fundora, censora, casora, ramore,
domora, non si sono conservate nel linguaggio dell’Italia
superiore; tuttavia Dante e il Villani hanno ancora
di quelle forme.





635.  Per una sgrammaticatura, cui era incorso nell’uso del
caso Gunzone grammatico di Novara, fu sbeffeggiato dai
monaci di San Gallo, ed egli così si scusò: falso putavit S. Galli
monachus me remotum a scientia grammaticae artis, licet
aliquando retarder usu nostrae vulgaris linguae, quae latinitati
vicina est: Wattenbach, Fonti stor. di Germ. p. 162.





636.  Al principio del secolo decimo appartengono gli scritti
polemici dei Formosiani, del così appellato Ausilio e di Vulgario,
più importanti come documenti della storia pontificia
di quella età, anzichè della letteratura. Il Dümmler, l. c.,
ha stampato alcuni poemi ammanierati di Vulgario. Anche
in queste scritture si rivela l’influenza continua della letteratura
classica.





637.  



Desine: nunc etiam nullus tua carmina curat;

Haec faciunt urbi, haec quoque rure viri.






Se di ciò si lagnava un poeta al principio del secolo decimo,
che non dovranno dire i poeti dell’anno di grazia 1860?





638.  Gerberti Ep. 148: Difficillimi operis incepimus
Sphaeram, quae et torno jam expositam et artificiose equino
corio obvoluta cum orizonte ac diversa coelorum pulchritudine
insignitam....: così scrive egli a frate Remigio di Treviri.
Come si faccia a comporre una sfera, lo dice a frate Costantino
(Mabillon, Vet. Annal. II, 212); e la descrizione delle
sfere di Gerberto trovasi nel Richer, Hist., III, c. 50, segg. — Sull’operosità
letteraria di Gerberto vedasi la Histoire Littéraire
de la France, VI sulla fine, e l’Olleris, Oeuvres de
Gerbert pape sous le nom de Sylvestre II, Paris, 1867.





639.  



Roma potens, dum jura sua dederat in orbe,

Tu pater et patriae lumen Severine Boethi

Consulis officio rerum disponis habenas,

Infundis lumen studiis, et cedere nescis

Graecorum ingeniis; sed mens divina coercet

Imperium mundi. Gladio bacchante Gothorum

Libertas Romana perit. Tu Consul et exsul

Insignes titulos praeclara morte relinquis.

Nunc decus Imperii, summas qui praegravat artes,

Tertius Otho sua dignum te judicat aula.

Aeternumque tui statuit monumenta laboris,

Et bene promeritum, meritis exornat honestis.

          Praefat. de Cons. Phil. Amsterd. 1668.








640.  Con poco fondamento reputa il Pertz, che Benedetto
sia l’autore del Libellus de Imp. Potest. in urbe Roma
(Mon. Germ., V, 719-722). Eccellenti sono gli argomenti che
vi oppone il Willmans, Ann., II, 2, pag. 238.





641.  Io mi sono riferito a questi Cataloghi dei Papi, che
l’Eccardo, il Muratori e il Vignoli hanno edito in parte,
e che si trovano in molti manoscritti. Con Giovanni XII e
fino a Gregorio VII ricominciano notizie alquanto più copiose.
V. il Giesebrecht, Giorn. mens. univers., Aprile, 1852.





642.  Vita S. Adalberti Ep., e Brunonis Vita S. Adalberti,
nel tom. VI dei Mon. Germ.





643.  Nel Tom. IV degli Analecti. Ottimamente fu edito
dall’Haenel nell’Archiv. di Filosof. e Pedag. dei Seebode
e Jahn, V, 125; quindi dall’Höfler, Papi ted., I, 320. Ho
già citato una piccola scrittura del tempo di Alcuino, che
tratta delle chiese di Roma.





644.  All’Anonimo di Einsiedeln succedette per primo,
al tempo di Martino V, la Collezione delle Iscrizioni di Nicola
Signorili, segretario del Senato romano; il suo codice
fu scoperto dal De Rossi. Vedi la scrittura di quest’ultimo
intitolata: Le prime raccolte d’antiche Iscrizioni compilate in
Roma tra il fine del secolo XIV e il cominciare del XV (Roma,
1852). All’Anonimo noi siamo debitori di molte illustrazioni,
ad esempio, sugli avanzi dei tre templi del Campidoglio,
sulla inscrizione della base del Caballus Constantini,
su quella dell’arco trionfale di Graziano, di Valentiniano e
di Teodosio, ecc.





645.  Palatium Pilati. Sca. Maria major; forse gli avanzi
del Macello di Livia presso a santa Maria Maggiore, le cui
rovine hanno fatto colà alzare di tanto il suolo. Consideri il
lettore quanto di buon’ora il popolo desse figura a Pilato;
oggidì è nota la Casa Pilati presso a ponte Rotto. — Palatius
neronis, aecclesia s. Petri ad vincula. Sono questi i resti
dell’aurea casa di Nerone, ovvero le terme di Tito.





646.  Sunt simul turres 383, propugnacula 7020, posternae
6 (ossiano posterulae, porte), necessariae 106 (piccole
porte di sortita), fenestrae majores forinsecus 2066.





647.  Più tardi, nel medio evo, v’ebbero piani topografici
di Roma, come quello che publicò l’Höfler, traendolo dal
Cod. Vat. 1960, dove si contengono anche topografie di Antiochia
e di Gerusalemme. Il De Rossi afferma risolutamente,
che l’Anonimo di Einsiedeln appartenne alla scuola
di Alcuino, e sostiene addirittura che le sue notizie copiò
da un piano topografico. Se la sia così, quest’opera almeno
dovrebbe avere avuto origine romana.





648.  Alessandro morì nell’anno 915. Anon. Salern., c. 133:
Nam septuaginta statuae, quae olim Romani in Capitolio consecrarunt
in honorem omnium gentium, quae scripta nomina
in pectore gentis, cujus imaginem tenebant, gestabant, et tintinnabulum
uniuscujusque statuerant etc. Il Preller (Philologus,
I, 1, 103) dimostra che questa tradizione è omai nota
al Cosmas, del secolo ottavo (Mai, Spicileg. Rom., II, 221):
il lettore deve conoscerla sotto il titolo di Salvatio Romae.
Più tardi fu messa in relazione con Virgilio. — V’erano
dei libri che trattavano delle meraviglie del mondo: prima
di tutte era reputato il Campidoglio. Oltre al Cod. Vat.
1984 (saec. XI): Miraculum primum capitolium Mundi, mi
riporto al Cod. Vat. 2037, fol. 170 (saec. XIII): Primum miraculum
rome fuit sic. Erant ymagines rome tot numero quot
sunt gentes etc. Qui la detta tradizione riceve racconto pari
a quello che è registrato nei Mirabilia; soltanto che Agrippa
non c’entra. I due Codici, Beda, Martino Polono, la Graphia,
i Mirabilia si riferiscono ad un libro intitolato Miracula
Mundi, noto all’Anonimo di Salerno. Questi però ha
di proprio il riferimento in cui è messa la favola con Bisanzio,
ed in ciò può cercarsi origine greca. Giusta il Cod. 2037,
queste erano le sette meraviglie del mondo: il Campidoglio,
il faro di Alessandria, il colosso di Rodi, il Bellerofonte fluttuante
di Smirne, il labirinto di Creta, i bagni di Apollo, il
tempio di Diana.





649.  La Graphia e i Mirabilia. La menzione dei Sassoni
manifesta la età degli Ottoni, quella dei Suevi (Succini nella
Graphia), l’età degli Hohenstaufen. Poichè l’Anonimo di
Salerno vi concorda in qualche frase, ne consegue che il
Cronista ebbe letto cotale Graphia. Io mi credo che la tradizione
abbia avuto origine, dopochè il Panteon fu dedicato
a Maria. Di Agrippa vien detto: et dedicari eum fecit ad
honorem Cybeles matris deorum, et Neptuni, et omnium demoniorum,
et imposuit templo nomen Pantheon. L’epitaffio
di Bonifacio IV: Delubra cunctorum fuerunt quae daemoniorum.






650.  Omnes tua moenia cum turris et pugnaculi sicuti modo
repperitur. Egli enumera 381 torri, 46 castella, 6800 propugnacula,
15 porte. Forse era già stato Adriano I o qualche
altro Papa a far comporre questa statistica, e può darsi che
l’Anonimo di Einsiedeln l’abbia trascritta. Questi conta 383
torri, 7020 propugnacula, posternae 6 (ossiano porte), necessariae
106 (piccole postierle), fenestrae majores forinsecus 2066.
La Graphia: 372 turres, castella 48, propugnacula 6900, 35
portae (il dato è preso da breviarî antichi, che ne pongono 37).
Di poco queste cifre differiscono in tutte le redazioni dei Mirabilia,
dei quali, nella Laurenziana e nella Magliabecchiana
di Firenze io ho esaminato sei codici diversi (a).




(a) Per suggerimento dell’Autore abbiamo ommesso, nella traduzione
di questa nota, un periodo che trovasi nell’originale. (N. del T.)





651.  Chronica, quae dicitur Graphia aureae urbis Romae,
quae est liber valde authenticus, continens historias Romanor.
antiquas: Galvan. Fiamma, Manipulus florum, c. 4 (Murat.,
XI, 540); nell’Ozanam (Docum. ined., p. 84), editore
della Graphia. Da dopo di Ottone III il titolo Aurea Roma
è frequente sui suggelli imperiali di piombo. Vedasi la Bolla
dell’a. 1001, nel Murat., Ant., I, 385: all’intorno dell’imagine
di Ottone è scritto: Aurea Roma; dal rovescio: Oddo
imperator romanor.





652.  Ubi nunc ecclesia S. Johannis ad Janiculum. Secondo
il Panciroli, era chiamata chiesa «di san Giovanni
di Malva in Transtevere», altra volta «di san Giovanni in
Mica Aurea»: per tale m’avvengo in essa nel secolo decimoquarto,
ma nel secolo decimo non ne ho notizia.





653.  Come è noto, alcuni eruditi moderni spiegano, dall’antichissima
tradizione di Saturno il nome e la fondazione di
Roma, città Saturnia. Remus, oppure Romus, è nome semitico
di Saturno (l’altissimo), e compare nelle forme siriache
Ab-Ram, Abu-Rom, Baal-Ram. Vedi, alle voci relative, Giulio
Braun, Storia naturale della tradizione, e consulta la
sua scrittura «Roma», nei Paesi istorici, Stuttgard, 1867.





654.  I Mirabilia non contengono il racconto di questa tradizione,
che in parte è nota a Galvano Fiamma. Mi è appena
duopo di notare che la Historia Miscella incomincia: primus
in Italia ut quibusdam placet regnavit Janus, deinde Saturnus
etc. Nel secolo duodecimo erano venuti assai in voga i
Cataloghi dei Re, de’ Consoli, degli Imperatori, principianti
da Saturno e da altri nomi mitici. Una delle più notevoli
fra queste genealogie è raccolta nel Cod. 257 di Monte Cassino,
e principia: Saturnus Uranius imperator gentis troianae.
Saturnus X Abraham nascitur... Ytaliam ubique peragravit...
yserniam condidit. — Ma qui, a Priamo soltanto, succede
Giano. Hic junyculam condidit. Quella tradizione passò
in altre Descrizioni della Città; io la lessi sformata in un
Cod. Magliab. (Schede 10-31, cart. 134-137) che fu compilato
sulle tracce della Graphia e dei Mirabil., senza che contenga
la favola di Noè. Perfino un monumento che trovavasi nel
foro di Nerva aveva, nel medio evo, nome di arca di Noè.





655.  Il Lib. Imperial. di Giovanni Bonsignori (a. 1478,
Magliab., XXIII, Cod. IX), trasporta la favola delle statue
sonanti, dal Campidoglio al Panteon. — È noto che i Franchi
facevano discendere sè stessi da Troja. Lo dice di già
Fredegaro, cui Paolo Diacono (Gesta Ep. Mett., Mon.
Germ., II, 264) si riferisce.





656.  



Caesar tantus eras, quantus et orbis;

Sed nunc in modico clauderis antro.






L’epitaffio di Enrico III (m. 1056) contiene, meravigliosa
cosa, questo medesimo verso, colla sola variante: at nunc
exigua clauderis urna. Il pensiero ne è eguale nell’inscrizione
funeraria di Crescenzio, od in quella di un altro Crescenzio
(a. 1028): hoc jacet in parvo magnus Crescentius antro. — La
Bolla di Leone IX è nel Bullar. Vat. I, 25, col. 2: via
quae vocatur Sepulcrum Julii Caesaris. Il Nibby (Roma nel
1838, p. 285) non sa di questa Bolla, e perciò riferisce a
tempo troppo tardivo la favola. Il Lib. Imperialis la tesse
assai ingenuamente, e dice: «la (l’urna) puosono in sur
un’alta pietra che oggi si chiama la ghuglia di s. Pietro».
I Toscani, osserva egli, dicono aghuglia, quindi ne
derivò Julia. Il Signorili dice: la Guglia — in cujus summitate
est vas aereum ubi sunt cineres corporis Octaviani:
nel De Rossi, Le prime raccolte, p. 78. — Quando Sisto V
fece trasportare in altro luogo l’obelisco, si trovò che la
palla era di gesso e tutta ripiena: Fea, Sulle Rov., p. 345,
in nota.





657.  La Graphia e i Mirabilia, che ebbero termine dopo
la prima metà del secolo duodecimo, sono recensioni, concordanti
quasi parola per parola, di una medesima Descrizione
della Città, in quanto si tratta di monumenti. Le addizioni
della Graphia sono forse attinte a qualche altra
fonte, e riunite nel Codice fiorentino. L’Ozanam ha già
dimostrato che la Graphia è più antica dei Mirabilia, quantunque,
a causa dei frammenti aggiuntivi, egli ne abbia
erroneamente riferito l’origine al tempo bizantino. Anche il
Giesebrecht (Vol. I, sulla fine) ne ebbe trattato diffusamente.





658.  L’illustre Autore ci esibì a questo periodo una variante dal
testo originale. (N. del T.)





659.  Mittarelli, n. 121, p. 273 (a. 1025) e n. 122: Regione
prima, quae appellatur Orrea. Nel Privilegio dato da
Giovanni X per Subiaco, addì 18 Gennaio 920 (nel Liverani,
l. c., app.) è fatta menzione di un Oratorium S. Gemiliani
cum suis pertinentiis positis in prima regione super Tiberim:
e, più oltre: in prima regione in ripa graeca juxta marmoratam.





660.  Privileg. di Giovanni X succitato: in secunda reg.
urbis juxta etc. IV coronator., e juxta formam claudiam, e
portam majorem. Il Galletti, del Prim., n. 18 (a. 978) vi
comprende santo Erasmo; il Marini, n. 102, p. 160 (a. 961),
il convento S. Petri et Martini in regione secunda sub Aventino
in loco qui dicitur Orrea: e questo non può essere che
uno sproposito del notaio. Cod. Sessor. CCXVII, p. 83: terrae
positae Regione 2 juxta decennias, e campus qui vocantur
Decennias; ibid., p. 287: prata Decii — foris porta Metrobi.





661.  Galletti, Del prim., n. 8, p. 195 (a. 924): regio 3,
juxta porta Majore; anche la regio 2 vi confinava. Ivi era
situato san Teodoro; et inter affines ab uno latere forma
claudia, et a sec. lat. ortu de Mercurio. Regione tertia non
longe da Hierusalem (ibid., n. 9, p. 197, a. 929). Al tempo
di Benedetto VI si parla di una Massa Juliana in regio 3
(Murat., Ant., V, 774 D). — Mittarelli, a. 84, p. 197,
App. (a. 1011): Romae regione tertia, in locum qui vocatur
S. Pastore, sive arcum Pietatis.





662.  Cod. Sessor. CCXVII, p. 165, n. 976: Rome regione
quarta in locum qui appellatur Campum S. Agathe: unica notizia
che io ne trovassi. Questa Regione era appellata Caballi
Marmorei: Ortum cum Casalino in Regione Caballi Marmorei
fere ante eccles. S. Agathae in Diaconia positum. Bolla
di Celestino III, a. 1192, Bull. Vatican., I, 74.





663.  Questi luoghi sono specificati nel Marini, n. 28, p. 45
(a. 962): sita namque Roma regio quinta (a. 1008): Regione
quinta juxta arco Marmoreo, presso alla via Lata. Galletti,
Mscr. Vatican., 8048, p. 53.





664.  Regione Sexta ad S. Maria in Sinikeo, dove (a. 1019)
si parla di una casa: documento dei S. Cyriacus et Nicolaus
in Via Lata, nel Galletti, Mscr. Vatican. n. 8048. E, parimente,
la stessa nominazione della VI Regione trovasi in atti
di quella età. La chiesa di santa Maria in Sinikeo si nominava
anche in Synodo o in Xenodochio, ed è la odierna di
santa Maria in Trivio ossia dei Crociferi. — Il Jordan, Topografia
della città di Roma nei tempi antichi, Berlino, 1871,
Vol. II, 320, riporta un passo degli Acta S. Susannae, 2 Agosto,
p. 632: Regione sexta juxta vicum Mamertini (al. Mamuri)
ante forum Sallustii (a).




(a) L’Autore ci fornì una modificazione ed un’aggiunta a questa
nota, insieme con una notevole variante nel luogo corrispondente del
testo. (N. del T.)





665.  Galletti, del Primic., p. 232. (a. 1003): Reg. septima
juxta campo de quondam Kaloleoni. Se poi in esso si registra
(a pag. 375): S. Nicol. sub. col. Trajana in reg. nona in campo
Kaloleon., dev’essere errore dello scrivano. Marini, n. 43
(a. 1025): Regione septim. in loco, qui vocatur Proba juxta
Mon. S. Agathe sup. Sobora. Qui esisteva un pozzo antico
chiamato Puteus de Proba. Anche nel Privilegio dato da Giovanni
X per Subiaco si nomina ancor la Suburra; dunque
la Regione VII dev’essersi estesa fino a quella III.





666.  Scorticare, da scortum, pelle svelta dal corpo. Ancora
ai tempi di Cola era detta Regio V Pontis et Scortichiariorum.
Qui oggi si riuniscono insieme la V, Ponte; la VI, Parione;
la VIII, santo Eustachio. Il Galletti, Del prim., n. 26
(a. 1010), nota in reg. IX ad scorticlarios thermae Alex. ed
eziandio: Ubi dicitur Agones (n. 27, a. 1011; n. 31, a. 1017).
Chron. Farf., p. 421, 474, 649: infra therm. Alex. posit. Reg.
VIII ad Scorticlarios, e Gall., n. 27, n. 28. Nel 1076, nella
Reg. 9, si registra: S. Laurentii qui vocatur illicina (in Lucina):
Galletti, n. 50.





667.  Rome regione duodecima in piscina publica, ubi dicitur
Sco. Gregorio. Cod. Mscr. Vatican. 7931, p. 36: Diploma
di Giovanni XVII per S. Cosma, in mica aurea (a. 1005).
Da questo documento io argomento che nel medio evo le
Regioni di Roma fossero dodici.





668.  Per viam communem, que est pergens ad viam pontificalem
euntium ad b. Petrum Ap.: Galletti, Del prim.,
n. 31. Chron. Farf., p. 539 (a. 1017).





669.  Descrizione d’un Palazzo, che leggesi in un Codice
del X o XI secolo nell’archivio della Basil. Vatican., nel
Fatteschi, Serie de’ duchi di Spoleto, p. 349. Se ne discosta
alquanto il frammento farfense, edito dal Mabillon, Annal.
Ben., ad a. 814, e, dopo di lui, dal Muratori, Annal., ad
a. 814. Io scopersi ancora un terzo frammento nel Cod. Vat.
3851. Nell’essenziale v’è concordia; si è all’oscuro per quanto
al tempo.





670.  Il nome delle strada odierna, detta «le botteghe oscure»,
derivò dalle botteghe che s’erano cacciate nei portici
bui del circo Flaminio: oggidì ancora offre un esempio
di questa specie il teatro di Marcello adoperato da artefici.





671.  Nell’anno 1023, si sottoscrive Rodulpho, qui resedit ad
Calcaria (Gall., Del prim., n. 34). — Reg. Farf. n. DCCCI,
a. 1043: Crescentius vir magnificus calcararius. L’odierna
chiesa di san Nicolò de’ Cesarini era appellata allora de Calcario
in regione vineae Thedemarii. L’Ordo Rom. XII, 193
(Mabill., II), nel secolo duodecimo parla anche di una chiesa
intitolata S. Laurentius in Calcario.





672.  Negli escavi eseguiti al Palatino, sotto la direzione di
Pietro Rosa, trovaronsi (nell’anno 1869) alcune monete dell’imperatore
Lotario; però è errore il volerne trarre la conchiusione
che Carlo magno od i suoi successori abitassero
ancora l’antica rocca dei Cesari allorquando venivano a Roma.
Può darsi che tali monete ivi fossero state disperse da
qualche Romano.





673.  Il luogo Septem viis aveva questo nome probabilmente
dalle sette strade che anche oggi conducono all’arco
di Costantino, al san Giovanni e Paolo, a Porta Capena, alla
santa Balbina, alla porta di san Paolo, al Circo Massimo,
al santo Bonaventura. La descrizione del Septizonium è nel
Nardini, III, 207. Donatus, R. A., III, c. 13, p. 339, spiega
il suo nome da sette serie di colonne, locchè è errore; e Flav.
Blon. III, 56 pensa all’imagine del sole, la quale vi stava
collocata in alto e guardava verso il Colosseo, come dichiarano
anche la Graphia e i Mirabilia: Septisolium fuit templum
Solis et Lunae (a).




(a) Qui fu introdotta un’aggiunta additataci dall’Autore. (N. del T.)





674.  Diploma dal san Gregorio, Mittarelli, I, App. 41,
p. 97: Id est illud meum templum, quod Septem solia minor
dicitur ub ab hac die vester sit potestati et voluntati pro tuitione
turris vestre, que Septem solia major dicitur, ad destruendum
et suptus deprimendum quantum vobis placuerit.
Nec non et omnes cryptas quas habeo in porticu qui vocatur
mωδρῶmρωγγ (... Hippodrom?) supra dicta septem solia — numero
trigintas et octo — posita Rome reg. secunda prope
septem viis, a quarto latere via publica juxta circum, qui
ducit ad arcum triumphali vestri juris — dat. Ann. 1. Bened.
VII, Ann. 8 Otton. Ind. 3 m. Julio d. 22.





675.  Sci Sergii ibi umbilicum Romae, dice l’Anon. Sotto di
Pio IV la chiesa fu atterrata. Però, oggidì ancora v’ha una
chiesa di questo titolo nella Regione de’ Monti, appartenente
a’ frati ruteni. Martinelli, p. 399.





676.  Palatium Catiline, ubi est ecclesia s. Antonini; juxta
quam est locus qui dicitur Infernus — ubi Marcus Curtius,
ut liberaretur civitas, responso suorum armatus proiecit se,
et clausa est terra: Graphia. San Silvestro si dice aver edificato
la chiesa odierna, detta S. Maria libera nos a poenis inferni,
che ebbe anche nome di S. Sylvestri in Lacu (sc. Curtii).
Panciroli, Tesor. nascosti, p. 702, e Martinelli, p. 222.





677.  Ante privatam Mamertini templum Martis ubi nunc
jacet simulacrum ejus: Graphia. Il celebre Marforio, chiamato
simulacrum Martis ed anche Mamertini, vi stette colà fino
al tempo di Sisto V; sembra che l’Anon. di Einsiedeln
chiami quello stesso dio fluviale con nome di Tiberis. Il nome
di Marforio, derivato dagli Archeologi da Forum Martis,
che è sconosciuto in Roma, non ha trovato finora spiegazione
sufficiente. Laddove io tentai di spiegarlo alla meglio, come
si vede nel testo originale di questo Volume, ora invece ho
abbandonato quella versione. Poichè ho trovato non solamente
il nome Marifolle di uso presso agli Italiani, ma precisamente
un Nardus Marfoli de contrata s. Adriani sepultus in s. Maria
de Araceli, a. 1452 (Jacovacci, Familie Romane, Mscr.
nella Vaticana), m’inclino piuttosto a credere, che quella celebre
statua abbia preso la sua denominazione dal nome
proprio di qualche Romano, abitatore di questa contrada,
alla stessa guisa che (come si vedrà in seguito) il celebre
Pasquino fu battezzato col nome proprio di un Romano (a).




(a) Nota modificata così dall’Autore. (N. del T.)





678.  L’opinione del Preller (Philolog., I, 1, p. 83), che
nell’anno 850 Lodovico fosse coronato da Adriano I in
Campidoglio, è fondata sopra una favola. Il Nibby (Roma
nel 1838) la trasse dalla Cronica Casaurense (Murat., II, 778),
che ebbe origine soltanto dopo la restaurazione del Senato
in Campidoglio. D’altronde, esso non parla d’altro che di
un trionfo: Romamque reversus Imperiali laurea pro triumpho
a Dom. P. Adriano, et omni populo, et Senatu Rom. in Capitolio
est coronatus. Nell’850 Lodovico II fu coronato da
Leone IV, e soltanto nell’872 lo fu, una seconda volta, da
Adriano II. Perciò il Preller cerca a torto in una favola
«il primo simbolo di fede nel Campidoglio, come centro
della potenza romana». Questa idea allora non esisteva;
ruina era il Campidoglio; e Lodovico e il Papa avrebbero
considerato come una bestemmia il pensiero che una coronazione
avesse potuto avvenire colà, anzi che nella santa
chiesa di Pietro.





679.  Cod. Sessor. CCXVII, p. 19: Teuzo abb. ven. Monas.
S. Mariae Dei Gen. Virg. in Capitolio... a. 882. Così
completo io il Platner (Descriz. della Città, III, I, 349), che
afferma riscontrarsene prima menzione nell’anno 985. Monast.
S. Mariae in Capitolio: Marini, n. 28, a. 955; n. 29, a. 962.





680.  Adriano quoddam de banneo neapolini: Cod. Sessor.
CCXVII. p. 60, a. 938. Io vi riconosco il nome «magnanapoli»,
o propriamente «bagnanapoli», che pertanto deesi
derivare da balneum, e non, come arbitrariamente accoglie
il Becker (I, 382) da magnanimi Pauli, nè dal vado ad
Neapolim del mago Virgilio. Mi resta ignoto come si abbia
a spiegare la parola neapolini, che in alcuni istromenti
trovo anche scritta Neapolis. Nel testamento di Giovanni
Conti dei 3 Maggio 1226, è detto: mons balnei Neapolis.
Il dottissimo signor Corvisieri mi fece un dì l’osservazione
che uno dei Conti abitatori di quella contrada, appellato
Neapoleo, ben avrebbe potuto imporre il suo nome al balneum,
e quindi alla contrada. Però l’età remota, cui appartiene
la denominazione balneum neapolini, la quale, già
prima dell’anno 938 e probabilmente nel secolo anteriore,
doveva essere in uso, mi fa dubitare dell’esattezza di quella
osservazione. Nè il nome Napoleo, nè i Conti ho incontrato
nelle carte di quel tempo(a).




(a) Per questa nota l’Autore ci fornì una notevole aggiunta. (N. del T.)





681.  I composti Kalo-Leo, Kalo-Petro, Kalo-Johannes sono
assai frequenti in carte di questo tempo.





682.  Galletti, Del prim., p. 375 (a. 1026). Nell’anno 1162
la chiesa di san Nicolò fu espropriata della colonna di Trajano,
la quale venne attribuita in ragione dell’Abbadessa
di san Ciriaco, più tardi santa Maria in via Lata: ibid.,
p. 323.





683.  Marini, n. 28, 29: documenti tutti e due del secolo decimo,
importanti per la topografia. Columpna majure marmorea
in integra qui dicitur Antonio sculpita ut videtur esse per
omnia cum eccl. s. Andree ad pedes et terra in circuitu tuo
siculi undique a publice vie circumdata esse videatur infra
hanc Civitatem Rom. constructa (n. 29). Nel n. 28 vi si aggiunge
menzione della cella della colonna, cum cella sub se,
e questa forse serviva da canova ai frati. Nel medio evo si appellava
da Antonino la colonna, come lo fa di già l’Anonimo
di Einsiedeln.





684.  Fea, Sulle rov., p. 350. Nella prima, sulla fine: Adrasto
Procuratori Columnae Divi Marci ut ad voluptatem
suam Hospitium sibi extruat. Quod ut habeat sui juris et
ad heredes transmittat. Litterae Datae VIII Idus Aug. Romae
Falcone et Claro Cos.





685.  Fu scoperta negli escavi del 1704. Pio VI la fece
segare e adoperare in uso della biblioteca Vaticana. Il suo
basamento esiste ancora nei giardini del Vaticano. Vignoli,
de columna Imp. Antonini Pii, Roma 1705.





686.  Montem in integro qui apellatur Augusto cum eccl. s.
Angeli in cacumine ipsius montis: Dipl. dell’a. 955 e dell’a.
962. Il Nibby (Roma del 1838) non ne ha conoscenza, e
perciò reputa erroneamente, che del mausoleo di Augusto non
si faccia più cenno prima del secolo duodecimo. In Pier Damiani
(Vita S. Romualdi, c. 25), il concetto di Mons, in significato
di sepolcro, vien riferito anche alla tomba di Adriano.
La Graphia lo chiama ancora con nome di Templum; sa dire
delle camere mortuarie interne e delle loro inscrizioni, e narra
la leggenda della terra ammucchiatavi.





687.  Posterula antiqua, que olim cognominabatur S. Agathe,
e Posterula a Pigna: nel Diploma suddetto, n. 29, p. 45,
a. 962. Una terza Posterula de episcopo presso il Tevere rinvengo
io nel Galletti, Del prim., n. 29 (A. 1012, Reg. Farf.
697): ivi, in vicinanza, ma di là dal ponte del Tevere, era
posto il luogo (oscuro enigma) detto Captum Seccuta o Cantusecutu.
Se S. Agatha de Posterula sia santa Maria dell’Orso
non so dire: questa chiesa era pure chiamata in Posterula.
Vedi il Bernardini, Descriz. di un nuovo ripartimento dei
Rioni di Roma, 1744. Il nome Pigna (Pinea, pino) imposto
oggidì al Rione IX, era attribuito, di già nel secolo decimo
ad un luogo ivi situato (a).




(a) Nota modificata dall’Autore. (N. del T.)





688.  Posita Rome regione nona, ubi dicitur Agones. Reg.
Farf. n. 690, Galletti, Del prim., n. 27, a. 1011. Terra et
campus Agonis cum casis, hortis, et cryptis: Chron. Farf.,
p. 421. Il Becker, Man., I, 671, avrebbe potuto convincersi
da questi documenti, che Navona derivò veramente da Agon.
Ancora nel secolo decimoquinto gli Archeologi romani trasponevano
erroneamente il Circus Flaminius nella Navona.





689.  Prima menzione di questa chiesa è fatta nel Lib. Pontif.,
Vita Hadriani I, n. 332.





690.  S. Maria juxta Thermas Alexandrinas: Galletti,
Gabio, n. 17, dal Reg. Farf. 461, a. 998. Galletti, Del prim.,
n. 26, 27, 28.





691.  In Benedetto di Soratte, c. 33, trovo: infra civis
Roma non longe ab aecclesia s. Apolenaris a templum Alexandrini.
L’Anonimo di Einsiedeln distingue: a sinistra Sci
Apollinaris, a destra Thermae Alexandrini et sci Eustachii.





692.  Così Simone Metafraste, nel Surius, VI, ad 1 Nov.
p. 25 (dove è chiamato Placidas), e in Anast. Kircher,
Historia Eustachio-Mariana, Roma 1665. Costantino e Silvestro,
seguendo la leggenda, edificarono sul monte Guadagnolo
in una bella postura la chiesa, oggidì visitata da gran
numero di pellegrini, di santo Eustachio e di Maria. — Trajano
compare ancora una volta nelle leggende del medio evo,
in questo luogo presso al Panteon. I Mirabilia parlano dell’Arcus
Pietatis nelle vicinanze di santa Maria Rotonda, ed
ivi collocano la nota leggenda della vedova chiedente ascolto.
Il Chron. Farf. dice: S. Eustachius in Platana, ed il Martinelli
erra scrivendo in Platea.





693.  Vedansi questi sollazzevoli alberi geneologici nello
Zazzera e nel Kircher: e quei giocatoli passarono nella
storia.





694.  Galletti, Del prim., p. 259 (Dipl. a. 1026), e a p. 354,
dove ei ricerca il luogo ad duos amantes (come è già appellato
nella Vita S. Sylvestri), presso al Collegio Romano. La
Graphia: in Camiliano, ubi nunc est s. Cyriacus fuit templum
Veste. San Ciriaco è l’odierna santa Maria in Via Lata.
L’arco di Camillo s’ergeva in vicinanza di santa Marta.
Clemente VIII concesse al cardinale Salviati di farlo in pezzi
per ritrarne la calce occorrente alla costruzione del suo palazzo.
Martinelli, Primo Trofeo, p. 122 e Galletti, Del
prim., p. 374.





695.  La tradizione è registrata nella Graphia. Nel Platner,
Descriz. della Città, III, 3, p. 89, ne è data spiegazione indubbiamente
esatta. Nell’Anon. Magliab., la manus carnea è già
storpiata in carilli: et vulgariter manum carne; i. e. carrili,
non habet epitaphium.





696.  Ad Concam Parrionis fuit templum Gnei Pompeji mire
magnitudinis et pulchritudinis: Graphia. Il Bernardini spiega
il nome con gran ricercatezza da Apparitores; io lo spiego
da Parioni, derivati da Parietes, grandi muraglioni ruinati,
come Arcioni derivano da Arcus, grandi archi crollati: e lo
faccio senza alcuna peritanza sulla scorta di un Diploma dell’850
(Reg. Subl. p. 69, nel Galletti, Del prim., p. 187):
terra sementaricia — in quo sunt parietina destructa que vocatur
Parrioni: precisamente presso al san Sebastiano. Perciò
la Regione Parione deve il suo nome alle ruine, vuoi del
teatro di Pompeo, vuoi di un qualche grande monumento;
infatti, che un vero monumento per tutto il medio evo si
chiamasse così rilevasi anche dalla descrizione in versi della
coronazione di Bonifacio VIII (nel Cancellieri, De possessu,
p. 25), dov’è detto:




                              Turri relicta

De Campo, Judaea canens, quae caecula corde est,

Occurrit vesana Duci, Parione sub ipso






Il Campus è Campo di Fiore.





697.  Diploma di Ottone III per san Bonifacio: Nerini, p. 374,
e Marini, n. 42 e 49.





698.  Vedi i detti Diplomi nel Marini. Al n. 49 è data la confermazione
di Leone IX del 1049, e più chiaramente che non
lo sia al n. 42. La Graphia nota: 1) il ponte Sisto con nome
Antonini in arenula (l’Anon. Magliab.: alius ruptus
tremulus, corrotto di in arenula; canicularius, corrotto di
janiculensis et aurelius). 2) Pons Theodosii in Riparmea pons
Valentiniani, che io reputo essere identico dell’altro. 3) Pons
Senatorum S. Marie (meglio l’Anon. Magliab.: Senatorum
et S. Mariae). 4) Fabricii in ponte Judaeorum (meglio l’Anon.
Magliab.: P. Fabricius et Judeorum).





699.  Panciroli, p. 628, Martinelli, p. 180: il Martirol.
Roman. ai 2 di Aprile. Del tempio di Vesta dapprima se ne
fece uno di Ercole Vittorioso; adesso gli Archeologi lo hanno
dedicato a Cibele; però questa Dea dovrà senza dubbio sloggiarne
per dar luogo a qualche altra divinità, finchè anche
questa ne sarà discacciata da una nuova rivoluzione archeologica.








Nota del Trascrittore




Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici.
Le correzioni indicate a pag. 689 sono state riportate nel testo.




Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK STORIA DELLA CITTÀ DI ROMA NEL MEDIO EVO, VOL. 3/8 ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/3044767774195203108_cover.jpg
FERDINAND GREGOROVIUS

~ STORIA

DELLA

CITTA DI ROMA

NEL MEDIO EVO

DAL SECOLO V AL XVI

VOLUME I11.

VENEZIA
1873





