
  
    
      
    
  

The Project Gutenberg eBook of Haut-Sénégal-Niger (Soudan français), Tome 1 (de 3): le pays, les peuples, les langues

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Haut-Sénégal-Niger (Soudan français), Tome 1 (de 3): le pays, les peuples, les langues


Author: Maurice Delafosse


Contributor: F.-J. Clozel



Release date: February 3, 2026 [eBook #77844]


Language: French


Original publication: Paris: Émile Larose, 1912


Credits: Galo Flordelis (This file was produced from images generously made available by the HathiTrust Digital Library)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK HAUT-SÉNÉGAL-NIGER (SOUDAN FRANÇAIS), TOME 1 (DE 3): LE PAYS, LES PEUPLES, LES LANGUES ***











Haut-Sénégal-Niger

(Soudan Français)




[image: [Décoration]]




PREMIÈRE SÉRIE





Tome
I











SOUS PRESSE :


DEUXIÈME
SÉRIE

Géographie
économique



(Voies de communication. — Faune sauvage. —
Productions forestières. — Productions agricoles. — Elevage des
bovidés et des ovidés. — Elevage des équidés. — Industries
indigènes. — La question des mines d’or. — Commerce intérieur. —
Commerce extérieur. — La politique économique à suivre).


Par Jacques
MENIAUD


Ouvrage illustré de nombreuses
photographies et de cartes documentaires




[image: [Décoration]]




EN PRÉPARATION :


TROISIÈME
SÉRIE

Le Territoire militaire du
Niger

Par Jules BRÉVIÉ













Haut-Sénégal-Niger


(Soudan Français)



Séries d’études publiées sous la
direction

de M. le Gouverneur CLOZEL



[image: [Décoration]]




PREMIÈRE SÉRIE





Le Pays, les Peuples, les
Langues,

l’Histoire, les Civilisations



PAR

Maurice DELAFOSSE


Administrateur de
1re classe des Colonies

Chargé de cours à l’École Coloniale et à l’École des Langues
Orientales






Préface de M. le Gouverneur
CLOZEL




[image: [Décoration]]




80 illustrations photographiques, 22
cartes dont une carte d’ensemble au 1 : 5.000.000.

Bibliographie et Index




[image: [Décoration]]




Tome I

Le Pays, les Peuples, les
Langues



[image: [Décoration]]




PARIS

ÉMILE LAROSE,
LIBRAIRE-ÉDITEUR

11, Rue Victor-Cousin, 11






1912










AVIS AU
LECTEUR



Durant l’impression du présent ouvrage, quelques
modifications ont été apportées dans l’extension territoriale et
l’organisation administrative de la colonie du
Haut-Sénégal-Niger : un arrêté du Gouverneur général de l’A.
O. F., en date du 21 juin 1911, a distrait le cercle de Gao
du Territoire militaire et l’a rattaché à la colonie proprement
dite du Haut-Sénégal-Niger ; un décret du 7 septembre 1911 a
placé le Territoire militaire du Niger, ainsi amputé du
cercle de Gao, sous le commandement direct du Gouverneur général de
l’A. O. F. ; enfin, pour des raisons d’hygiène, le chef-lieu
du cercle de Koury a été transféré à Dédougou, à
quelque distance au sud de Koury et sur la rive droite de la Volta
Noire.


Il doit être bien entendu que les limites territoriales et
les statistiques relatives à la population données dans le cours de
ce volume s’appliquent au territoire de la colonie tel qu’il était
constitué avant l’arrêté du 21 juin 1911.









ERRATA DU PREMIER VOLUME






	Page 135, ligne 2, au lieu
de : Baoulo, lire : Gaoulo.


	Page 189, note 111, ligne 2, au
lieu de : Makhfar, lire : Maghfar.


	Page 395, ligne 30, au lieu
de : pas d’adjectifs, lire : peu
d’adjectifs.


	Page 414, ligne 4, au lieu
de : mba, lire : ba.













	Delafosse

	Planche I






[image: ]
Cliché Manuel



Fig. 1. — M. Clozel, Gouverneur du Haut-Sénégal-Niger.










PRÉFACE


Lorsque j’ai pris possession du Gouvernement du
Haut-Sénégal-Niger au mois de mai 1908, parmi les documents que
j’ai eu à consulter pour étudier la Colonie nouvelle dont j’étais
chargé, figuraient des monographies de cercles établies par ordre
de mon prédécesseur en 1903. Ces travaux, généralement
intéressants, ne correspondaient cependant plus à la réalité ;
les documents de ce genre vieillissent vite dans une colonie aussi
jeune et aussi vivante que le Soudan. De là le projet de reprendre
l’idée de mon prédécesseur et d’obtenir une situation du
Haut-Sénégal-Niger en 1909 ; je la complétais par une enquête
analogue à celle que j’avais entreprise à la Côte d’Ivoire en 1901
sur le droit coutumier des Indigènes. On trouvera plus loin les
deux questionnaires qui ont servi de base et de cadre à cette
consultation.


Il convient tout d’abord de rendre justice à l’empressement et à
la conscience, qu’à la presque unanimité, les commandants de
Cercle, civils ou militaires, mirent à répondre au double
questionnaire qui leur avait été adressé. Je suis heureux de
pouvoir les en remercier une fois encore.


En possession de cette masse vraiment considérable de documents
de valeur un peu inégale, mais presque toujours intéressants, il
m’apparut qu’il y avait mieux à faire que les garder dans nos
archives pour les consulter en cas de besoin.


Mais il ne fallait pas songer à une publication intégrale de
tous ces rapports ; par leur nature même, leur juxtaposition
eût abouti à une quantité de redites de double emploi, dans
lesquelles le lecteur perdu et lassé aurait eu grand peine à
trouver les renseignements essentiels et d’où il n’aurait pu
dégager ni vues
d’ensemble ni appréciations nettes. Un travail de refonte et de
coordination s’imposait donc.


Après avoir adopté le cadre qui me paraissait le plus convenable
pour y faire entrer le tableau complet de notre Soudan, il restait
à trouver des hommes joignant, au talent d’exposition nécessaire à
cette tâche, une connaissance assez approfondie du pays et de ses
habitants pour corriger les erreurs de détail, situer exactement
les faits historiques, économiques, géographiques qui constituent
la vie de peuples nombreux, en dégager les données générales et les
caractéristiques essentielles.


M. Delafosse, ses nombreux travaux antérieurs l’attestent, est
de tous les Français, celui qui connaît le mieux les langues, les
traditions, les coutumes et les mœurs des Indigènes de l’Afrique
Occidentale. Si sa forte culture générale et ses études antérieures
l’avaient mieux que beaucoup d’autres préparé à apprendre, ce n’est
pas seulement dans les livres, mais par seize ans de vie africaine,
en contact permanent avec les hommes et la nature, qu’il a acquis
son érudition.


L’Adjoint à l’Intendance Méniaud accomplit son troisième séjour
au Soudan ; il en a dirigé les finances et en a soigneusement
étudié les besoins et les ressources. Préparé par la haute culture
que donne l’Ecole Polytechnique et par les études spéciales que
nécessitait son admission dans l’Intendance, il a de plus, au cours
de nombreuses missions, parcouru la Colonie entière du Sénégal au
lac Tchad. Partout il a examiné sur place les produits du sol, les
ressources de toutes natures, les moyens de transport, la vie
économique du pays dans ses détails et dans son ensemble.


M. Brévié est au Soudan depuis sa sortie de l’Ecole
Coloniale ; après s’être initié à la vie et à l’administration
du pays en servant dans les cercles les plus divers, il est depuis
bientôt cinq ans placé à la tête du bureau politique du
Gouvernement. Il y a fait preuve d’un talent d’exposition et de
qualités que jusqu’à ce jour ses chefs hiérarchiques ont pu seuls
apprécier et il y a surtout acquis les connaissances les plus
complètes sur la vie politique et administrative de la Colonie.


C’est à ces trois collaborateurs que reviendra tout le
mérite de
l’œuvre ; je ne réclame, en cas de succès, que celui de les
avoir choisis.


*

* *


La tâche était en effet assez vaste et assez complexe pour
dépasser la compétence d’un seul. A la différence de la plupart des
Colonies africaines, dont le passé, aussi vierge que leurs forêts,
se réduit à l’historique de l’effort des Explorateurs Européens
pour les pénétrer, le Soudan a une histoire. Histoire peu connue,
imparfaitement documentée, mais réelle, et susceptible de prendre
forme et de récompenser le labeur de celui qui en débrouillera les
obscurités et les incertitudes.


Aux temps de la Grèce, de Carthage, des anciennes dynasties
Egyptiennes, le Soudan est en relations commerciales avec la
Méditerranée, berceau des civilisations antiques. Ces caravanes
d’autrefois avaient à traverser un Sahara très probablement moins
stérile et moins inhospitalier que celui d’à présent.


Le Soudan a été effleuré par la conquête arabe ; de ses
confins mystérieux sont sortis les Almoravides qui ont conquis le
Maghreb et l’Espagne ; il a vu se fonder et disparaître de
grands empires noirs ; des armées marocaines ont envahi et
dominé pendant plus d’un siècle certaines de ses provinces. Enfin
le récit de la conquête française commencée en 1880, terminée
d’hier, reste encore à faire. Il a manqué à cette épopée, mal
connue et mal jugée parce que trop près de nous, son Bernal Diaz et
son Heredia.


On y admirerait tout d’abord la continuité des desseins et de
l’effort, depuis les plans lointains tracés avec une si remarquable
prévision par les Bouët-Willaumez et les Faidherbe, jusqu’à la
série ininterrompue des expéditions militaires commencées par les
Brière de l’Isle et les Borgnis-Desbordes, continuées par Frey,
Galliéni, Humbert, Archinard, Combe, Audéoud, de Trentinian,
Gouraud... j’en passe et des meilleurs.


On y verrait les entreprises de la témérité la plus folle,
conduites avec la plus froide intrépidité, justifier par leur
succès les théories philosophiques les plus osées sur la force de
la volonté. Le Général Combe dans les campagnes contre
Samory, le Général
Archinard à Nioro, Ouossébougou et Dienné, le Général Audéoud à
Sikasso ont renouvelé les exploits des Cortez et des Pizarre, ceux
plus récents d’autres Français, Francis Garnier et ses quelques
compagnons lors de la première conquête du Tonkin.


A côté des chefs et des combats les plus connus, que d’héroïsmes
obscurs, que de fatigues et de souffrances : le climat, les
fièvres, les privations, l’ennui des lointains exils, l’inaction
déprimante pendant les saisons mauvaises ! La douleur paraît
inséparable de tout enfantement humain ; ainsi se justifie une
fois encore le vers du poète :


... Tantæ mollis erat romanam condere
gentem.


De tous ces périls, les plus allègrement affrontés ont toujours
été ceux des combats. Il semble que la guerre possède une vertu
propre et singulière, au moins au point de vue esthétique et moral,
puisque des hommes que j’ai connus d’ailleurs assez ordinaires,
vulgaires parfois, nos simples soldats noirs eux-mêmes, lorsqu’ils
succombent les armes à la main, savent mourir en beauté, avec une
noblesse stoïque, une pureté d’attitude toutes classiques.


*

* *


Parmi ces soldats, beaucoup furent des organisateurs et des
administrateurs excellents. La Colonie se meut encore dans les
cadres administratifs tracés par les Généraux Archinard et de
Trentinian. Il serait injuste cependant d’oublier le Gouverneur
Grodet, dont les circulaires et instructions, en matière financière
surtout, n’ont rien perdu de leur valeur. Les polémiques,
aujourd’hui oubliées, auxquelles avait donné lieu son passage au
Gouvernement du Soudan ont fait trop négliger cette partie solide
et inattaquable de son œuvre.


De 1900 à 1908, mon prédécesseur immédiat, le Gouverneur Général
Ponty, a travaillé avec l’esprit le plus averti, le sens pratique
le plus juste, au développement de la jeune Colonie. De l’ensemble
de son œuvre deux faits se détachent avec un relief tout
particulier et perpétueront longtemps encore le
souvenir de son
Gouvernement : la libération des captifs et la création du
centre administratif de Koulouba.


Si tout le monde était d’accord pour la répression énergique de
la traite, la suppression immédiate de la captivité faisait hésiter
les meilleurs esprits. Toutes les sociétés indigènes dans toutes
les Colonies du groupe admettaient l’esclavage ; son existence
se trouvait ainsi intimement liée à la vie économique et sociale du
pays tout entier. La suppression brusque d’un rouage aussi
essentiel de l’existence de nos sujets païens ou musulmans pouvait
à bon droit passer pour un saut dans l’inconnu comportant les plus
fâcheuses conséquences pour la tranquillité et pour la prospérité
de nos Colonies. On pouvait se trouver d’autant plus encouragé à
procéder progressivement que la question d’humanité ne se posait
généralement pas comme on le croyait en France. C’était en effet
une grossière erreur que d’envisager la captivité africaine à
travers les souvenirs du roman de Mrs Beecher Stowe. Les malheurs
du vertueux oncle Tom n’avaient rien de commun avec la vie des
captifs africains en Afrique. Celle-ci n’était vraiment pas très
dure et leur condition n’était en général pas beaucoup plus pénible
que celle des hommes libres. La traite rigoureusement supprimée, il
paraissait plus sage de laisser agir le temps en procédant à des
libérations partielles toutes les fois qu’un incident quelconque
les aurait motivées.


Le Gouverneur Ponty eut le mérite de n’admettre aucun de ces
atermoiements. Dès que le Gouverneur Général Roume eut décidé la
suppression complète et absolue de l’esclavage, il y procéda
résolument. Et non seulement les troubles soulevés par cette
libération de plus de 300.000 captifs en moins de deux ans ont été
tout à fait insignifiants, mais encore la prospérité du pays s’en
est trouvée accrue. Les anciens maîtres, dépossédés de leurs
esclaves, se sont mis eux-mêmes au travail, et les captifs libérés
en ont fait autant de leur côté, et, sûrs de conserver désormais
tout le fruit de leur labeur, ils ont déployé une activité beaucoup
plus grande que par le passé. Ce succès d’une mesure si discutée et
si discutable fait le plus grand honneur à M. le Gouverneur Général
Ponty.


L’idée d’installer
le chef-lieu de la Colonie à Koulouba appartient à M. le Général de
Trentinian. Cet homme d’un esprit si vif et si clairvoyant a eu
assez souvent, pendant son passage au Gouvernement du Soudan, le
tort d’avoir raison quelques années trop tôt. Beaucoup de ses
projets repris par ses successeurs ont abouti ou sont en train
d’aboutir actuellement ; d’autres attendent encore une
réalisation qu’ils trouveront, sans doute, dans un avenir plus ou
moins rapproché.


Il était évident pour le Général de Trentinian et pour quiconque
voulait bien se donner la peine d’étudier une carte du Soudan
Français que Kayes, base d’opérations obligée lors de la conquête,
ville du transit et port de la Colonie sur le Sénégal, était
beaucoup trop excentrique pour en rester la capitale politique. La
température y est en outre particulièrement chaude et pénible
pendant presque toute l’année. Le haut Sénégal, dont Kayes et
Médine sont les villes principales, est de plus un assez pauvre
pays : des chaînes de collines rocheuses et stériles, des
plateaux de latérite ne laissent de terres vraiment fertiles que
dans les vallées assez étroites arrosées par les divers cours d’eau
qui forment le bassin supérieur du Sénégal. La population n’y est
ni très dense ni très riche. Enfin le décret du 17 octobre 1899 qui
rattachait à la Colonie du Sénégal le cercle de Bakel, à la Guinée
les cercles du Haut-Niger les plus rapprochés de Kayes, accentuait
encore la position excentrique de cette ville et reportait plus
évidemment sur le Niger moyen l’axe de la Colonie.


Le climat de la vallée du Niger beaucoup moins pénible pour les
Européens que celui du Haut-Sénégal, le fleuve lui-même, voie
d’accès naturelle vers Tombouctou et Niamey à laquelle venaient
aboutir toutes les routes terrestres de l’immense plateau encerclé
par la boucle du Niger, tout militait en faveur d’un transfert du
chef-lieu. Le Général de Trentinian ébaucha le mouvement en
installant sur les collines de Kati à 12 kilomètres de Bamako la
portion principale des troupes. Déjà il indiquait comme emplacement
de la capitale future le plateau de Koulouba (point
« F »), qui domine de 161 mètres la plaine où sont
construits le village et le poste de Bamako. Sur un
plateau voisin d’une
altitude un peu supérieure (point « G »), devait s’élever
l’hôpital central de la Colonie. Avant de quitter le Soudan, le
Général faisait bâtir à Koulouba une petite maison, modeste jalon
de la cité future.


En 1903, le Gouverneur Général Roume, se rendant à Tombouctou,
visitait le point F et le point G ; séduit par la vue
admirable que l’on avait du haut de ces plateaux rocheux,
véritables falaises qui dominent le fleuve et la vallée du Niger,
appréciant les avantages multiples qu’ils présentaient au point de
vue de l’aération et de la salubrité, il sanctionnait de sa haute
autorité les projets du Général de Trentinian. Libre d’agir, le
Gouverneur Ponty, secondé par le Commandant Digue et le capitaine
Lepoivre du corps du Génie, se mit immédiatement à l’œuvre. En
moins de cinq ans il faisait édifier à Koulouba la plus belle et la
plus réussie des capitales coloniales que l’on puisse trouver en
Afrique Occidentale, aussi bien dans les Colonies étrangères,
anglaises ou allemandes, que dans les Colonies françaises.


Arrivé à Kayes le 10 mai 1908 lorsque les travaux étaient à peu
près terminés, j’y transportais dix jours après le siège du
Gouvernement.


L’hôpital du point G est en construction depuis l’an dernier et
pourra sans doute fonctionner dès les premiers jours de 1912.


Des machines élévatoires et des conduites d’eau pourvoient sur
ces deux points à toutes les nécessités de l’hygiène et du confort
modernes ; Bamako-Koulouba et l’hôpital seront l’année
prochaine éclairés à la lumière électrique. A Koulouba s’élèvent le
Gouvernement, l’hôtel du Secrétaire Général, trois grands bâtiments
affectés au Trésor, aux Archives et aux divers bureaux. Toutes ces
constructions, d’un style hispano-mauresque un peu lourd mais
admirablement approprié au climat, constituent un ensemble qui ne
manque ni d’harmonie ni d’une certaine majesté. Vingt-cinq maisons,
plus petites mais toutes bien aérées et pourvues de larges
vérandahs, abritent l’imprimerie du Gouvernement et les
fonctionnaires employés à l’administration centrale de la Colonie.
C’est à Koulouba également que sont installés le chef du service
des Travaux Publics avec ses bureaux, le directeur de l’Agriculture et le
chef du Service Zootechnique.


A Bamako sont venus s’établir, dans les bâtiments construits
depuis 1909, la direction du chemin de fer de Kayes au Niger, une
justice de paix à compétence étendue, le service des Domaines, la
direction des Postes et Télégraphes. Les deux villes, distantes de
1.500 mètres à vol d’oiseau, de 5 kilomètres par la route
carrossable qui relie Bamako dans la plaine à Koulouba sur la
montagne, sont destinées à se réunir dans un avenir assez
rapproché, probablement lorsque le railway Thiès-Kayes achevé aura
donné au Haut-Sénégal-Niger le débouché sûr et permanent sur la mer
qui a manqué jusqu’à ce jour à son développement économique.


L’organisation centrale qui fonctionne à Koulouba depuis deux
ans est, ainsi que je l’ai dit, encore celle créée par les Généraux
Archinard et de Trentinian. L’arrêté local du 19 juin 1908 dont on
trouvera plus loin le texte a uniquement pour but de préciser et de
mettre au point les attributions de chacun.


Le Gouverneur, assisté de son Cabinet et de son bureau
militaire, a sous sa direction immédiate les quatre bureaux du
Gouvernement : Affaires Politiques, Affaires Economiques,
Finances et Matériel. Le Secrétaire Général a dans ses attributions
particulières le service de ces deux derniers bureaux ; c’est
lui qui présente leur travail à la signature du Gouverneur, tandis
que les chefs des premier et deuxième bureaux rapportent
directement les affaires qui leur sont confiées. C’est là le
travail quotidien. De plus les chefs des services techniques :
Chemin de fer de Kayes au Niger et Navigation, Travaux Publics,
Postes et Télégraphes, Agriculture etc., ont, chaque semaine, leur
jour de conférence avec le chef de la Colonie.


9.000 kilomètres de lignes télégraphiques mettent le chef-lieu
en communication avec les vingt-neuf cercles de la Colonie. Ce
sont : Kayes, Bafoulabé, Kita, Bamako, Nioro, Goumbou, Sokolo,
la résidence de Kiffa, Satadougou, Bougouni, Sikasso,
Bobo-Dioulasso, Gaoua, Ségou, Koutiala, San, Dienné, Mopti,
l’Issa-Ber ou Niafounké, Bandiagara, Ouahigouya, Koury, Ouagadougou
ou le Mossi, Dori, Fada-N’Gourma ; auxquels,
depuis le
1er janvier 1911, sont venus s’ajouter l’ancienne région
de Tombouctou et les pays de la rive droite du Niger détachés du
Territoire Militaire pour être placés sous les ordres directs du
Gouverneur, avec toutefois une organisation spéciale (arrêtés du 22
juin 1910) que comportent encore les circonstances et formant les
cercles de Tombouctou-sédentaires et de Tombouctou-nomades, du
Gourma et de Say.


Le Territoire Militaire, avec son budget spécial et son
autonomie relative, s’étend désormais du Niger au lac Tchad et
comprend une marche semi-saharienne longue d’environ 1.500
kilomètres et servant de trait d’union entre l’Afrique Equatoriale
et l’Afrique Occidentale françaises. A cette même date du
1er janvier 1911 le chef-lieu en a été transporté de
Niamey à Zinder, à peu près à son centre géographique, d’où le
Colonel Commandant le territoire peut exercer une action plus
efficace sur les sept cercles qui relèvent de son autorité :
Gao, Niamey, Madaoua, Zinder, N’Guigmi, Agadez, Bilma. Une ligne
télégraphique de 800 kilomètres relie déjà Niamey à Zinder et se
raccorde par Tombouctou-Gao et par Dori au réseau général de la
Colonie. En 1911 elle sera continuée jusqu’à N’Guigmi, et, après
entente avec le Gouverneur Général de l’Afrique Equatoriale
Française, prolongée jusqu’à Mao, le poste le plus voisin de la
Colonie congolaise.


De par sa situation semi-désertique, ses obligations militaires
de protection contre les nomades sahariens, les prix de transport
considérables qui grèvent son administration, le Territoire
Militaire du Niger ne peut vivre et s’organiser avec les 1.200.000
francs environ que lui rapportent ses taxes locales. Une subvention
variable (elle est de 300.000 francs en 1911), allouée par le
budget du Haut-Sénégal-Niger, vient chaque année suppléer à
l’insuffisance de ses ressources. Le Gouverneur de la Colonie
dirige et contrôle l’administration du Territoire Militaire et y
exerce son autorité par l’intermédiaire du Colonel Commandant.


Telle est dans son ensemble l’organisation qui permet, avec à
peine 500 officiers ou fonctionnaires français et une force armée
d’environ 4.500 noirs tout compris, troupes régulières, milices et gardes-cercles, de
faire régner l’ordre et la sécurité parmi 5.000.000 d’indigènes
épars sur un territoire qui, de la Falémé au Tchad, mesure plus de
2.800 kilomètres et qui, du Nord au Sud, en y comprenant la zone
saharienne dont la police nous incombe, en a rarement moins de
1.300. Nous y percevons, en additionnant les trois budgets qui
fonctionnent dans la Colonie, budget local, budget annexe du
Territoire Militaire, budget annexe du chemin de fer, près de 12
millions de revenus, sans parler des recettes douanières qui
appartiennent au budget général.


Nous assurons, en dehors du maintien de l’ordre, condition
nécessaire de tout progrès, l’exécution des travaux utiles au
développement économique du pays, l’assistance médicale aux
indigènes, la diffusion de l’instruction parmi les populations
primitives dont la tutelle nous est confiée.


On admettra, si l’on envisage l’étendue et la multiplicité de la
tâche, que nous n’abusons pas du fonctionnarisme ; encore
serait-il possible d’alléger sensiblement les effectifs employés au
chef-lieu, si les bureaux de Dakar et de Paris, conformant un peu
plus leurs actes aux beaux discours que l’on prononce
périodiquement en France sur la décentralisation, voulaient bien
faire leur tutelle moins étroite et exiger par suite un peu moins
de papiers qui ne sont pas tous d’une utilité évidente. Mon
expérience de Gouverneur Colonial n’est pas très vieille, mais elle
me permet de constater que le nombre de rapports, de pièces
comptables et de documents de toutes natures à fournir au
Gouvernement Général ou au Ministère a triplé depuis moins de dix
ans. Si le développement rapide de nos jeunes colonies d’Afrique
peut dans une certaine mesure justifier partie de cet
accroissement, il ne saurait être invoqué pour la totalité. Il est
à craindre même que cet excès de sollicitude ne paralyse à la
longue les progrès de nos possessions africaines ; il a déjà
pour résultat de retarder de une ou plusieurs années la solution de
nombre d’affaires, l’exécution de nombreux travaux, sans que les
avantages de ce contrôle inquiet apparaissent bien clairement dans
la plupart des cas. Mais ce n’est point ici la place d’étudier les
réformes à apporter à notre administration coloniale.


*

* *


La deuxième série de cette publication, consacrée à la situation
économique de la Colonie, démontrera, je l’espère, que l’héroïsme
de nos soldats, le labeur de nos fonctionnaires, l’effort de nos
commerçants, n’ont pas été prodigués à une œuvre vaine.


Le Soudan Français n’est certes point un Eldorado, s’il est
encore des Eldorado de par le monde. Là comme ailleurs, si nous
voulons récolter, il faut cultiver notre jardin. Mais si, en bien
des points de cette vaste Colonie, la terre d’Afrique se montre
hostile et ingrate, elle est déjà assez féconde pour nous permettre
d’augurer un florissant avenir.


Le nombre et la diversité des produits exploitables, conséquence
de l’étendue du pays et de la variété de ses aspects, assurent à
cette prospérité des bases solides. Je dis
« exploitables » et non « exploités » ;
jusqu’à ce jour, un seul, le caoutchouc, l’a été
sérieusement ; deux ou trois autres (arachides, laines, coton,
richesses minières, bétail) commencent à peine à l’être. Enfin nous
avons le Niger.


La vallée du Niger Moyen est, de tous les pays d’Afrique que je
connais, celui dont l’avenir agricole me paraît le plus vaste et le
plus certain. Lorsqu’il y a une quinzaine d’années, au lendemain de
la conquête de Tombouctou, de jeunes officiers enthousiastes ont
comparé le Niger au Nil, beaucoup, dont j’étais, ont souri de ce
qui leur paraissait une exagération excusable mais tout de même un
peu forte. Depuis j’ai vu et je crois, ou du moins je
comprends.


La vallée du Niger Moyen, de Sansanding à Tombouctou, avec ses
vastes inondations périodiques, ses bras multiples, ses lacs
formant réservoirs, est sans doute aussi fertile et certainement
beaucoup plus étendue que le Delta du Nil. Seulement c’est un Nil
tout neuf, auquel il manque 3.000 ou 4.000 ans de civilisation
antique sans parler des travaux modernes. Qu’elle puisse devenir un
des greniers du monde, c’est probable. Mais ce grenier est à 1.800 kilomètres du port
le plus proche et il n’en peut pas sortir grand chose parce que les
moyens de transport sont coûteux et encore bien imparfaits.


Cependant la civilisation moderne dispose de moyens mécaniques
qui manquaient au monde antique. Le chemin de fer de la Guinée est
aujourd’hui achevé, le Thiès-Kayes le sera dans peu d’années. Ce
jour-là, malgré l’élévation forcée des tarifs de nos railways
africains, bien des choses deviendront possibles qui ne le sont pas
aujourd’hui. Il ne faudra sans doute pas 3.000 ans à nos ingénieurs
pour étudier les crues du Niger, les canaliser, les diriger et leur
faire donner leur maximum de rendement utile. Mais les hommes ne
manqueront-ils pas à cette tâche ? Et par là j’entends les
indigènes formant le gros de la troupe industrielle et agricole
dont nous fournirons les cadres, troupe indispensable à la mise en
valeur de toutes ces richesses latentes. Au Soudan, sur les rives
du fleuve surtout, la population est sans doute moins clairsemée
que dans la plupart des autres régions de l’Afrique
intertropicale ; mais combien insuffisante encore. Ce n’est
pas impunément que ces pays ont traversé des siècles de guerres
intestines et de barbarie. Et par là nous sommes ramenés à la
question indigène qui domine toutes les autres. Je l’écrivais déjà
en 1902 : « On ne saurait trop redire que, dans l’Afrique
Occidentale Française, l’indigène est la base de toute prospérité,
le pivot de tout progrès. »


Au Soudan règne la paix française ; les guerres intestines,
les pillages, les massacres ont définitivement cessé, mais l’œuvre
d’assistance est à peine ébauchée ; nous faisons déjà plus de
100.000 vaccinations par an, mais c’est 500.000 que nous devons
faire pour lutter contre la variole. Et nous avons d’autres fléaux
à combattre pour conserver à nos races indigènes toute leur
vitalité et toute leur puissance d’accroissement. C’est là le
devoir prescrit à l’heure présente plus encore par notre intérêt
que par l’humanité. Les possibilités de richesses existent :
plus nous aurons d’hommes pour les mettre en valeur, plus nous
serons riches, et mieux nous aurons travaillé à la grandeur et à la
force de la France.


Koulouba, le 1er janvier 1911.


Clozel.








DOCUMENTS ANNEXES


I. — Arrêté du Lieutenant-Gouverneur fixant
la répartition et les attributions des différents bureaux et
services du Gouvernement du Haut-Sénégal-Niger.


Le Gouverneur des Colonies,
lieutenant-gouverneur du Haut-Sénégal-Niger, officier de la légion
d’honneur,



Vu le décret du 18 octobre 1904, portant réorganisation du
Gouvernement Général de l’Afrique occidentale française,


Arrête :


L’organisation des Services de Direction au Gouvernement du
Haut-Sénégal-Niger comprend sous l’autorité directe du
Gouverneur :


Le Cabinet du Gouverneur,


Le Bureau Militaire,


Le Bureau des Affaires Politiques (1er bureau),


Le Bureau des Affaires économiques (2e bureau),


Le Secrétariat Général du Gouvernement.


Il existe en outre un Secrétariat particulier auprès du
Gouverneur.


Attributions des différents bureaux.


Cabinet



Ouverture, enregistrement et répartition des dépêches et
télégrammes entre les différents bureaux du Gouvernement.


Enregistrement au départ des dépêches à destination du
Gouverneur Général et du contrôle financier.


Chiffre : établissement des chiffres, instructions
relatives à leur emploi.


Chiffrage et déchiffrage des télégrammes officiels.


Personnel, tenue des dossiers du personnel, nominations,
mutations.


Mise en route du personnel civil.


Bibliothèque,
souscriptions.


Archives. Classement et conservation des originaux des actes du
Gouverneur Général et du Gouverneur de la Colonie.


Classement et conservation de la correspondance avec le
Gouverneur Général et le Directeur du Contrôle financier.


Délivrance des états de service des anciens fonctionnaires et
agents.


Légalisation des actes établis dans la Colonie.


Conseil d’administration et Conseil du Contentieux.


Journal officiel de la Colonie.


Bureau militaire.



Administration du personnel hors cadres, désignations,
mutations, mise en route, relève.


Transmissions des rapports d’opérations militaires.


Justice militaire, conseils de guerre.


Officiers de réserve et réservistes européens.


Réservistes indigènes.


Administration des brigades de garde indigène et de la milice.
Recrutement, habillement, armement, administration.


Inspection des gardes.


Recrutement et inspections des goums.


Anciens tirailleurs et méharistes (masses, décorations,
pensions).


Service géographique, centralisation des rapports géographiques,
cartes, levers et itinéraires de la Colonie.


Etablissement des cartes d’ensemble de la Colonie.


Observations astronomiques.


Observations pluviométriques, étiage du Sénégal et du Niger.


Bureau des affaires politiques.



Affaires Politiques.


Justice.


Instruction publique.


Postes et Télégraphes, circulaires et notifications relatives
aux modifications des services maritimes postaux,
approvisionnements en figurines, cartes, lettres et enveloppes.
Communications avec le Bureau de Berne.


Missions, centralisation des documents politiques,
ethnographiques, etc. autres que les renseignements géographiques
ou d’ordre économique et financier.


Assistance médicale indigène et services d’hygiène.


Successions vacantes, administration de la curatelle aux
successions et biens vacants. Recherches dans l’intérêt des
familles.


Villages de refuge, secours aux indigents.


Conventions écrites passées entre indigènes.


Statistiques diverses autres que les statistiques douanières et
celles ressortissant aux affaires commerciales.


Bureau des affaires économiques.



Affaires d’ordre économique et commercial.


Affaires domaniales, application du régime foncier, concessions
urbaines et rurales.


Mines, questions d’ordre administratif et contentieux.


Législation commerciale.


Colonisation, main-d’œuvre, crédit.


Centralisation de tous les renseignements agricoles et de la
correspondance concernant le service de l’agriculture.


Autrucheries, bergeries.


Stations agronomiques et jardins d’essais, établissements
hippiques, missions agricoles et économiques diverses.


Relations avec l’Office Colonial. Participation aux
expositions.


Etudes avec le Secrétaire Général des questions
relatives :


1o Aux patentes, taxe de colportage, oussourou,
droits de marché et taxes imposées au commerce, droits de bac, taxe
des Decauville, etc.


2o Aux tarifs du chemin de fer et de la
navigation ;


3o Aux poids et mesures, monnaies ;


4o Aux relations avec les Chambres de
commerce ;


5o Aux questions douanières.


Secrétariat Général.



Le Secrétariat Général comprend, sous l’autorité directe du
Secrétaire Général, deux bureaux :


Bureau des finances ;


Bureau du matériel.


Attributions.


Bureau des finances.



Administration du budget local et du budget annexe du Territoire
Militaire du Niger.


Centralisation de tous les renseignements et de la
correspondance concernant la préparation, l’exécution et le
contrôle des deux budgets.


Contrôle de l’administration du chemin de fer de Kayes au
Niger ; centralisation de tous les renseignements et de la
correspondance concernant ce service.


Administration des fonds d’emprunt et du budget général.


Centralisation de tous les renseignements et de la
correspondance concernant les travaux effectués sur les deux
budgets.


Contrôle financier des services d’exploitation ;


Postes et Télégraphes ;


Service de navigation du Niger ;


Service de
navigation sur le Sénégal ;


Decauville de Kayes et Bamako ;


Imprimerie.


Centralisation des renseignements et de la correspondance
concernant ces services.


Contrôle des régies financières, Douanes, Enregistrement ;
questions relatives à l’organisation et au fonctionnement du
service du Trésor.


Comptabilité des dépenses engagées, relations avec le Directeur
du contrôle financier.


Bureau du matériel.



Réalisation des approvisionnements nécessaires aux différents
services et postes de la Colonie.


Préparation des marchés et commandes, recettes des
fournitures.


Comptabilité-matières, questions générales de
comptabilité-matières ; préparation des instructions qui s’y
rapportent, pour les différents postes et services.


Vérification et centralisation de la comptabilité des mouvements
des approvisionnements en magasin et de la comptabilité du matériel
en service.


Examen des procès-verbaux de recensement, de prise de service,
de condamnation, de perte et tous autres documents produits à la
charge ou à la décharge des gestionnaires et des dépositaires
comptables.


Etablissement des comptes généraux du matériel.


Mouvements du matériel, expédition et réexpédition entre les
différents postes et services, établissement des réquisitions,
comptabilité du matériel en cours de transport.


Liquidation des dépenses de fournitures, de transports (chemin
de fer, navigation Niger et Sénégal), des cessions diverses et des
baux.


Toutes les commandes, projets de marchés doivent être revêtues
du visa du bureau des Finances (comptabilité des dépenses
engagées).


Le Secrétaire Général, en outre de la Direction des bureaux des
Finances et du Matériel, est chargé de la présentation au Conseil
d’Administration des affaires de la Colonie. Le chef du bureau des
affaires économiques doit étudier avec lui les questions de
fiscalité et de tarification intéressant le commerce de la
Colonie.


La correspondance afférente à ces questions préparée par le
2e Bureau doit également porter le timbre du Secrétariat
Général.


Il peut être, par délégation du Gouverneur, chargé de
l’ordonnancement et de la signature des pièces comptables.


Inspections et services divers.



A. — L’Inspecteur des écoles est le conseil technique du
Gouverneur. Il peut être consulté sur toutes les questions
d’organisation du service de l’Enseignement, il donne son avis sur
les demandes et les rapports des Commandants de Cercle qui lui sont transmis,
et propose au Gouverneur toutes mesures qu’il juge utiles pour le
progrès de l’Enseignement dans la Colonie. Il procède, sur l’ordre
et d’après les instructions du Gouverneur, à des inspections dans
le but d’assurer le contrôle permanent du Gouvernement sur le
fonctionnement du service de l’Enseignement dans la Colonie.


B. — Le Chef du service de santé est le conseil technique du
Gouverneur en ce qui touche à l’organisation et au fonctionnement
de l’assistance médicale, du service des épidémies, de la vaccine,
du laboratoire bactériologique.


C. — Le Chef du service de l’Agriculture est le conseil
technique du Gouverneur ; il peut être consulté sur toutes les
questions d’organisation du service de l’Agriculture. Il donne son
avis sur les demandes et les rapports des commandants de cercle qui
lui sont transmis et propose au Gouverneur toutes mesures qu’il
juge utiles pour le développement de l’agriculture dans la Colonie.
Il procède, sur l’ordre et d’après les instructions du Gouverneur,
à des inspections des stations agronomiques, jardins d’essais,
bergeries, autrucheries, dans le but d’assurer le contrôle
permanent du Gouvernement sur le fonctionnement du service de
l’Agriculture dans la Colonie.


D. — Un vétérinaire hors cadres est chargé, dans les mêmes
conditions du Service Zootechnique de la Colonie.


E. — Le Chef du service des Travaux Publics est
chargé :


1o De l’étude et de la direction des travaux publics
entrepris sur les fonds du budget local. Il peut être appelé à
étudier et diriger l’exécution des travaux publics entrepris dans
la Colonie sur des ressources étrangères au budget local (budget
général ou fonds d’emprunt).


2o Du service des Mines (questions d’ordre
technique). Il est en même temps le conseil technique du Gouverneur
pour les différents services d’exploitation de la Colonie (Chemin
de fer, Navigation) et en ce qui concerne particulièrement les
approvisionnements et travaux.


La correspondance et les rapports concernant les Inspections et
Services divers sont centralisés par les Bureaux du
Gouvernement :


Inspection des Ecoles et Service de Santé : au
1er Bureau.


Service de l’Agriculture et Service Zootechnique : au
2e Bureau.


Service des Travaux Publics : au Secrétariat Général.


Bamako, le 19 juin 1908.


Signé : Clozel.


II.
— Circulaire relative à l’étude des coutumes indigènes


Le Gouverneur des Colonies,
Lieutenant-Gouverneur du Haut-Sénégal-Niger, à MM. les
Administrateurs et Commandants de Cercles du Haut-Sénégal-Niger et
à M. le Commandant du Territoire militaire du Niger.



Messieurs,


Le décret du 10 novembre 1903, portant réorganisation du Service
de la Justice dans les Colonies du Gouvernement général de
l’Afrique occidentale française, a eu pour but essentiel d’unifier
l’Administration de la Justice soumise autrefois à des régimes
variant avec les divisions administratives de notre grande
possession ouest-africaine et de garantir aux indigènes, sous notre
contrôle et notre direction, en tout ce qui n’est pas contraire à
nos principes essentiels d’humanité et de civilisation, le maintien
de leurs coutumes, fondement d’un droit privé approprié à leur
mentalité et à leur état social.


Dans ses instructions du 25 avril 1905, relatives à
l’application de l’article 75 de ce décret, qui synthétise en
quelques lignes l’objectif dominant du législateur, M. le
Gouverneur général Roume s’exprime ainsi qu’il suit :


« J’appelle tout particulièrement votre attention sur les
dispositions de l’article 75 aux termes desquelles la Justice
indigène appliquera en toute matière les coutumes locales en tout
ce qu’elles n’ont pas de contraire aux principes de la civilisation
française.


« Les tribunaux indigènes auront à juger soit suivant les
règles plus ou moins modifiées par l’usage de la loi coranique,
rite malékite, acceptée en fait dans une grande partie de nos
territoires, soit d’après les traditions locales dans les régions
qui n’ont point encore subi l’influence musulmane.


« Nous ne pouvons, en effet, imposer à nos sujets les
dispositions de notre droit français manifestement incompatibles
avec leur état social. Mais nous ne saurions davantage tolérer le
maintien, à l’abri de notre autorité, de certaines coutumes
contraires à nos principes d’humanité et au droit naturel.


« Dans les matières civiles, les coutumes ne sont pas les
mêmes dans toute l’étendue de nos territoires. Variables suivant
les régions, il arrive même qu’au sein de groupements indigènes,
unis cependant par une communauté d’origine ou de langage, les
coutumes changent de village à village. Il y aura donc lieu de
veiller à ce que, à l’abri de cette trop grande diversité,
quelquefois difficile à contrôler, les tribunaux indigènes ne se
livrent point à l’arbitraire.


« Notre ferme intention de respecter les coutumes ne
saurait nous créer l’obligation de les soustraire à l’action du
progrès, d’empêcher leur régularisation ou leur amélioration. Avec
le concours des tribunaux indigènes eux-mêmes, il sera possible
d’amener peu à peu une classification rationnelle, une généralisation des usages
compatible avec la condition sociale des habitants et de rendre ces
usages de plus en plus conformes, non point à nos doctrines
juridiques métropolitaines qui peuvent être opposées, mais aux
principes fondamentaux du droit naturel, source première de toutes
les législations.


« Vous devrez donc, dans l’exercice de vos attributions
judiciaires, étudier avec la plus grande attention les cas
d’application des coutumes indigènes.


« Dans ce but, vous comparerez entre eux les usages divers
qui, pour varier au premier coup d’œil dans leurs détails, n’en
doivent pas moins présenter à l’examen réfléchi des points communs
permettant de déterminer un caractère général.


« Vous vous attacherez, par conséquent, à les grouper
méthodiquement, à les formuler avec précision, à leur donner la
clarté qui leur manque trop souvent. Ces travaux serviront plus
tard à la rédaction d’un coutumier général qui deviendra la règle
des tribunaux indigènes pour les matières civiles.


« Un questionnaire détaillé vous sera ultérieurement
adressé pour faciliter le classement méthodique et rationnel de vos
observations. »


Vous avez eu tout le temps nécessaire, durant les cinq années
qui se sont écoulées depuis l’envoi de ces instructions, de vous
familiariser avec les dispositions les plus communes des divers
droits coutumiers dont l’application était soumise à votre
contrôle, d’en noter les particularités propres à chaque groupement
ethnique et de faire toutes remarques utiles de nature à vous
faciliter le travail de classification et de coordination qui vous
était demandé.


Le moment me paraît venu de profiter des connaissances que vous
avez pu ainsi acquérir et de l’expérience des questions indigènes
que la majorité d’entre vous possède, pour réaliser l’œuvre de
codification projetée par M. le Gouverneur général Roume et dont
l’intérêt capital, tant au point de vue de la tâche des magistrats
trop souvent inexpérimentés ou dépendants de certaines influences
locales, que des garanties qui en résulteront pour les
justiciables, ne saurait vous échapper.


En vue de mener à bien une œuvre aussi complexe que délicate,
j’ai décidé d’en confier la réalisation à une commission qui sera
chargée de centraliser vos travaux, de les coordonner et par
comparaison, rapprochement ou adaptation, d’élaborer pour chaque
groupe indigène de la Colonie le coutumier qui devra lui être
applicable.


Cette commission, dont je désignerai ultérieurement les membres,
se réunira aussitôt après la réception des rapports que vous aurez
à établir en vous conformant aux indications tracées par le
questionnaire que je joins à cette circulaire.


Ce questionnaire qui comprend deux parties : I. Droit
civil. — II. Droit criminel, vous indique les sujets
essentiels que vous devrez vous attacher à exposer et au besoin à
élucider.


Mais votre contribution à l’œuvre dont je poursuis
l’accomplissement n’est pas nécessairement limitée au développement
des questions soumises à votre examen attentif. Si, au point de vue
spécial qui va occuper votre activité, vous avez, en dehors des points
précisés par le canevas ci-joint, des communications intéressantes
à me faire sur les institutions et usages particuliers des
indigènes habitant vos cercles respectifs, je les accueillerai
volontiers.


Je n’ai pas besoin de vous dire, Messieurs, que je compte
entièrement sur le zèle et le dévouement qui vous sont habituels
pour mener à bien l’œuvre entreprise, dont la réussite ne peut
dépendre que du soin et de l’exactitude que vous aurez apportés
dans vos travaux.


J’ajoute, pour terminer, que je désire que vos rapports me
parviennent avant le 1er juin prochain et que je ne
manquerai pas, lors de l’établissement périodique des propositions
pour l’avancement et autres récompenses, de me souvenir de ceux
d’entre vous qui se seront le plus particulièrement distingués dans
l’œuvre de progrès et d’amélioration sociale à laquelle je vous
convie.


Bamako, le 12 janvier 1909.


CLOZEL.





QUESTIONNAIRE


PREMIÈRE PARTIE

DROIT CIVIL


SECTION I. —
DE LA FAMILLE


Organisation de la famille. — Cette organisation
est-elle basée sur les principes admis par les peuples
civilisés ? Définition de la parenté : s’établit-elle par
tige paternelle, par tige maternelle ou par les deux ? De
l’alliance. Des degrés de parenté et d’alliance au point de vue de
leurs effets, notamment en ce qui concerne : 1o les
droits de tutelle et en particulier les apports d’oncle à
neveu ; 2o les empêchements au mariage.


Note sur l’organisation de la tribu et sur ses rapports avec
l’institution analogue qu’on remarque, à l’origine des
civilisations (genos, gens, clan, horde, etc.). Eléments
constitutifs de la tribu. Droits et devoirs de ses membres.
Organisation politique et administrative des groupes indigènes
avant notre occupation. Etat actuel. Evolution en cours.
Modifications à apporter.


SECTION II. —
DU MARIAGE


Monogamie ou polygamie ? — La polygamie a-t-elle
le caractère légal qu’elle présente chez certains primitifs ?
Conséquences de la polygamie relativement à la condition de la femme. Des
fiançailles ou promesses de mariage : sont-elles réglementées
et sanctionnées ? Conditions requises chez l’homme et la femme
pour pouvoir contracter. La polyandrie existe-t-elle ?


Mariage. — La distinction, établie par l’ensemble des
législations positives, entre les empêchements absolus et les
empêchements relatifs, se remarque-t-elle dans la coutume
indigène ? Quid des empêchements résultant des différences de
tribu entre conjoints ? A quelle catégorie de nullités se
rattachent l’impuberté et le défaut de consentement de l’un des
époux ? Enumérer les divers cas d’empêchements absolus ou
relatifs.


Mode d’obtention de la femme. — Le mariage a-t-il lieu
par achat ou par enlèvement ? Dans quelles conditions ?
Est-ce l’homme ou la femme qui apporte la dot ? Quel en est le
montant ? Formalités de la célébration du mariage. Les
présents donnent-ils lieu à une réglementation spéciale ? Qui
prononce les unions ? Des droits et obligations nés du
mariage : dettes alimentaires, devoirs de fidélité, secours et
assistance. L’adultère de l’homme ou de la femme entraîne-t-il, en
règle générale, la rupture de l’union ou se résout-il par une peine
pécuniaire ? La pénalité infligée à l’adultère est-elle
uniforme ou varie-t-elle suivant la condition des époux et du
complice ? Dans le cas de peine pécuniaire, qui verse
l’amende, qui l’inflige et quel en est le montant ? Des
devoirs particuliers à chaque époux.


De la dissolution du mariage. — Divorce, ses causes et
ses effets. Juridiction qui le prononce. Quid du divorce par
consentement mutuel ? Restitution de la dot et des présents. A
qui sont confiés les enfants ?


SECTION III. —
DE LA FILIATION


Des diverses sortes de filiation. — La coutume indigène
consacre-t-elle la distinction de notre droit civil entre la
filiation légitime, naturelle simple, adultérine et
incestueuse ? Des effets du lien de parenté, en ce qui regarde
les droits et devoirs : 1o du père, 2o
de la mère, 3o des enfants. Des droits de garde, de
surveillance ou de correction. Le père ou la mère peut-il donner
ses enfants en gage, en faire des captifs temporaires ? Dans
quelles conditions et jusqu’à quel âge ? Déchéance de la
puissance paternelle : ses causes et ses effets.


Existe-t-il une parenté artificielle ? — De
l’adoption : ses conditions, ses formes et ses
conséquences.


SECTION IV. —
DE LA TUTELLE, DE L’ÉMANCIPATION ET DE
L’INTERDICTION


La législation française distingue quatre sortes de
tutelle : 1o la tutelle des survivants des père et
mère ; 2o la tutelle testamentaire, conférée par le
dernier mourant des père et mère ; 3o la tutelle
des ascendants attribuée à celui le plus proche ;
4o la tutelle dative déférée par le conseil de famille.
Ces divers modes se retrouvent-ils dans la coutume indigène ?
Des attributions du
tuteur quant à la personne et quant aux biens de l’enfant. De la
responsabilité civile du tuteur.


De l’émancipation et de l’interdiction étudiées dans leurs
causes et leurs résultats.


SECTION V. —
DE LA PROPRIÉTÉ


Théorie générale de la propriété chez les indigènes. —
De l’origine du droit de propriété. La propriété est-elle
collective ou privée, ou, à la fois, collective et privée selon la
nature des biens ? Est-elle domaine éminent du chef, du
souverain ? Y a-t-il une distinction entre les biens mobiliers
et les biens immobiliers ? Le droit de propriété comporte-t-il
les facultés d’user de la chose, d’en disposer, comme il les
confère dans l’ancienne Rome et dans les législations
actuelles ?


Des servitudes personnelles ou droits d’usufruit, d’usage et
d’habitation. — Comment et sur quels biens l’usufruit peut-il
être établi ? Des droits et obligations de l’usufruitier et du
nu-propriétaire. Comment l’usufruit prend fin ? De l’usage et
de l’habitation : droits et devoirs de l’usager.


Des servitudes réelles ou services fonciers. — Comment
elles s’établissent, droits qu’elles donnent, causes
d’extinction.


Note sur le domaine public. — Quelles sont les
conceptions des indigènes à cet égard ? Existe-t-il, chez eux,
des biens appartenant en commun au village, à la tribu ou à des
groupements plus importants ? Ces biens peuvent-ils être
aliénés ? Par qui et dans quelle forme ? Des diverses
dépendances du domaine public.


SECTION VI. —
DES SUCCESSIONS, DONATIONS ET
TESTAMENTS


De l’ouverture des successions et de la saisine ou
investiture des biens héréditaires au profit de l’héritier. —
Des qualités requises pour succéder. Des divers ordres de
succession. Qui hérite ? Sont-ce les enfants du défunt, ses
ascendants ou ses frères et sœurs utérins ? Les femmes
héritent-elles et, si oui, dans quelles conditions ? Quid des
neveux du défunt ? Quid du conjoint ? Des droits de la
collectivité, village ou tribu, sur les biens du défunt. Formes de
l’acceptation et de la répudiation des successions. Conséquences de
l’acceptation, notamment au point de vue des dettes. Conséquences
de la renonciation. Du partage des successions. Des rapports :
l’héritier peut-il cumuler sa part héréditaire avec le montant des
donations reçues du de cujus ?


Note détaillée sur les us et coutumes qui touchent aux
cérémonies accompagnant les décès (tams-tams, libations,
inhumations, sacrifices, etc.) et sur l’époque où se produit la
liquidation des successions. Du deuil.


Des donations entre-vifs et des testaments. — Capacité
de disposer ou de recevoir par donation ou par testament. La
matière de la quotité disponible est-elle réglementée ? Formes
et effets de la donation entre-vifs. Est-elle révocable ? Des
règles de forme des testaments. Legs universel, legs à titre universel et legs
particuliers. Des exécuteurs testamentaires. De la révocation et de
la caducité des testaments.


SECTION VII. —
DES CONTRATS


Quels sont ceux usités dans le pays ? — Comment
naissent les contrats ? Sont-ils l’objet de formes solennelles
spéciales ? Causes essentielles à leur validité. De l’effet
des obligations. Comment elles s’éteignent. Modes de preuves.


De la vente, de l’échange et du louage. — Nature et
forme de la vente. Qui peut acheter ou vendre ? Quelles choses
peuvent être vendues ? Des obligations du vendeur :
délivrance et garantie. Des obligations de l’acheteur.


La forme habituelle des transactions n’est-elle pas
l’échange ? L’usage de la monnaie, intermédiaire des échanges,
est-il connu ? Quelle est la monnaie usitée ?


La coutume indigène admet-elle le louage des personnes comme
celui des choses ? L’esclavage volontaire et l’esclavage pour
dettes existent-ils encore ? Moyens d’assurer progressivement
l’abandon de cette coutume ? Domestiques et diverses
catégories de salariés.


Des baux et, en particulier, du bail à cheptel.


Du contrat de prêt : du commodat ou prêt à usage, du prêt
de consommation ou simple prêt. Obligations respectives :
1o du commodant et du commodataire ; 2o
du prêteur et de l’emprunteur. Les indigènes pratiquent ils le prêt
à intérêt ? Si oui, quel en est le taux habituel ? Du
contrat de mandat : sa nature et sa forme. Obligations du
mandant. Obligations du mandataire. Comment finit le mandat.


Du dépôt et des objets livrés en garanties de dettes. Règles
générales et particulières régissant la matière.


Sanction des obligations. La contrainte par corps est-elle en
usage ? Quelles en sont la durée minima et la durée
maxima ?


SECTION VIII. —
DE LA PRESCRIPTION


Connaît-on la prescription ? Quelle en est la
durée ?





DEUXIÈME PARTIE

DROIT CRIMINEL


SECTION I. —
DE L’INFRACTION


Les indigènes font-ils un classement des
infractions ? — Admettent-ils des catégories analogues à
celles des crimes, délits et contraventions ? Règles présidant
aux distinctions qu’ils établissent.


Eléments
constitutifs de l’infraction. — La tentative est-elle punie
comme le délit consommé ? De la responsabilité civile et
criminelle : 1o des parents du délinquant ;
2o de son village ou de sa tribu. Le principe de
l’irresponsabilité pénale est il en vigueur devant les juridictions
répressives ? Quels sont les cas d’irresponsabilité et quels
en sont les effets au point de vue de l’application de la
coutume ? Quid des faits justificatifs, tels que la légitime
défense ?


Des principaux actes tombant sous l’application de la loi
pénale.


SECTION II. —
DES PEINES


Notions générales sur les peines. — Est-ce sur l’idée
du châtiment ou sur celle du dédommagement qu’elles sont
fondées ? Du rachat de l’infraction commise ou système
germanique des compositions pécuniaires. Principales peines
appliquées : corporelles, privatives de la liberté,
pécuniaires. Peines principales et peines accessoires. De
l’application des peines : la coutume traite-t-elle de la
matière des circonstances aggravantes et des circonstances
atténuantes ? Le principe de la substitution des peines, de
l’emprisonnement à la peine de mort ou de l’amende à
l’emprisonnement, par exemple, est-il admis ? De la
complicité : ses éléments constitutifs et les peines qu’elle
provoque. De la pluralité d’infractions : en ce cas, est-ce le
cumul ou le non cumul des peines qui est la règle ? L’état de
récidive donne-t-il sujet à l’application de peines ou de mesures
spéciales ?


SECTION III. —
RÉFORMES


Y a-t-il lieu de modifier certaines pénalités ? Faut-il
introduire dans la coutume certaines infractions prévues par notre
Code pénal ?


III. — Circulaire relative à la mise à jour des
monographies des cercles.


Le Gouverneur des Colonies,
Lieutenant-Gouverneur du Haut-Sénégal-Niger, à Messieurs les
Administrateurs et Commandants de Cercles du Haut-Sénégal-Niger et
à Monsieur le Commandant du Territoire militaire du Niger.



Messieurs,


Les monographies des cercles du Haut-Sénégal-Niger qui ont été
établies au commencement de l’année 1904, sur l’ordre et d’après un
plan tracé par M. le Gouverneur général p. i. Merlin,
constituent encore à l’heure actuelle, et malgré les imperfections
ou les lacunes de certaines d’entre elles, le recueil méthodique le
plus complet que nous possédions des notions acquises à l’époque sur
l’histoire, la géographie, l’ethnographie et la valeur économique
de notre Colonie.


Mais, depuis cinq ans, les études et travaux entrepris par
quelques-uns d’entre vous, les investigations auxquelles se sont
livrés certains officiers ou fonctionnaires chargés de mission, les
recensements de plus en plus minutieux qui ont pu être effectués
dans les cercles, ont singulièrement élargi le domaine de nos
connaissances sur l’évolution historique des populations placées
sous notre tutelle et notamment sur l’origine, la formation
politique, la distribution géographique et l’importance des
groupements ethniques qui constituent l’ensemble de ces
populations.


D’autre part, l’achèvement en 1905 du Chemin de fer de Kayes au
Niger a eu pour effet d’accroître considérablement la richesse
économique et les forces productives d’une grande partie des
territoires de la Colonie qui jusque-là étaient restés
improductifs.


Il convient donc, afin de ne pas perdre le fruit du précieux
labeur fourni en 1904 et de conserver une documentation complète et
précise, au courant de tous les progrès accomplis dans l’œuvre de
civilisation que nous poursuivons dans ces pays, de reprendre les
travaux de vos prédécesseurs et de les compléter pour chacun de vos
cercles respectifs par l’addition des renseignements de toute
nature recueillis et l’enregistrement des faits nouveaux qui se
sont produits pendant les cinq dernières années.


La présente circulaire a pour but de vous inviter à cette tâche
dont l’intérêt et l’utilité pratique ne peuvent vous échapper.


Afin de faciliter votre travail et de donner aux rapports que
vous aurez à établir et à m’adresser avant le 1er août
prochain, le caractère d’uniformité qui leur est indispensable pour
en rendre la lecture et la coordination plus aisées, j’ai fait
dresser le canevas ci-joint qui reproduit dans ses dispositions
essentielles le programme adopté primitivement pour l’établissement
des premières monographies, tout en laissant de côté un certain
nombre de questions ayant perdu leur raison d’être ou ne présentant
plus qu’un intérêt relatif au point de vue particulier qui nous
occupe.


Je crois n’avoir aucune recommandation spéciale à vous faire
touchant les matières qui doivent solliciter plus particulièrement
votre attention et comporter des développements plus ou moins longs
suivant l’importance qu’elles ont dans votre cercle. Il vous
appartient de traiter chacune d’elles suivant l’intérêt qu’elle
présente au point de vue local.


Je sais que je puis compter sur tout votre dévouement et je ne
doute pas que vous n’ayez à cœur d’apporter tous vos soins à
l’établissement et à la rédaction du travail que je vous
confie.


Je ne manquerai pas, d’ailleurs, de tenir compte à ceux d’entre
vous qui se seront particulièrement fait remarquer par la façon
dont ils se seront acquittés de leur tâche.


Bamako, le 15 janvier 1909.


Clozel.





QUESTIONS A TRAITER


PREMIÈRE SECTION


Formation historique et ethnique des provinces qui
constituent le cercle. — Nomenclature des groupes ; leur
origine ; leurs rapports ou leurs affinités avec les autres
groupes de la Colonie.


DEUXIÈME SECTION


Organisation politique, administrative et judiciaire indigène
qui a précédé l’exercice de notre autorité.


TROISIÈME SECTION


Renseignements géographiques. — Notes succintes sur les
nouvelles constatations ou remarques qui auraient pu être faites
depuis 1904 concernant le climat, la nature du sol, la végétation
(notamment les essences utiles) et la faune terrestre, aérienne ou
aquatique.


QUATRIÈME SECTION


Renseignements économiques :



a) Principales cultures d’exportation (arachides,
coton, indigo, riz, caoutchouc, sisal et autres textiles,
etc.).


b) Principales cultures indigènes ; leur avenir
économique.


c) Pâturages. Leur nature, leur superficie.


d) Elevage du bétail d’alimentation. Nature des
troupeaux, leur nombre, valeur des laines et peaux. Leur
production, leur avenir économique.


e) Elevage des bêtes de somme, chevaux, ânes, chameaux,
bœufs porteurs ; principaux centres d’élevage.


f) Carrières, mines, salines en exploitation.


g) Industries indigènes. Progrès accomplis depuis
1904.


h) Exploitations agricoles. Leur nombre, leur
importance. Jardins d’essais et pépinières, etc.


CINQUIÈME SECTION


Main-d’œuvre. — Son importance et sa nature. Taux des
salaires.


SIXIÈME SECTION


Commerce. — Indications générales sur la nature et
l’importance du
commerce. Chiffres globaux du mouvement commercial pendant les cinq
dernières années. Principaux marchés. Principales maisons de
commerce. Nature de leurs transactions. Colporteurs. Nature de leur
trafic. Moyens de transport. Caravaniers maures ou autres.


SEPTIÈME SECTION


Religion. — Progrès de l’islamisme et des sectes
religieuses. Marabouts principaux. Etablissements religieux :
leur nombre, leur importance.


HUITIÈME SECTION


Langues. — Dialectes parlés. Nombre d’individus parlant
chaque dialecte.


NEUVIÈME SECTION


Instruction publique. — Ecoles publiques laïques ;
écoles confessionnelles ; écoles coraniques. Leur nombre, leur
importance, leur fonctionnement ; population scolaire.


DOCUMENTS A JOINDRE


1o Carte au 1/200.000e indiquant les
divisions du cercle par provinces ou cantons et par races (indiquer
chaque race au moyen d’une combinaison de hachures séparées par de
larges intervalles de manière à conserver à la carte toute sa
clarté). Chef-lieu du cercle. Résidences. Principaux centres et
marchés indigènes. Lignes et bureaux télégraphiques. Principales
routes avec un tableau annexe pour leurs étapes ;


2o Un état numérique des villages groupés par
province ou par canton avec les noms des chefs de province ou de
canton ; chiffre global de la population de chaque
village ;


3o Un état numérique de la population par province ou
canton classée par race et religion ;


4o Un état numérique des troupeaux par catégorie de
bétail ;


5o Un état numérique des animaux de transport ou de
trait.












HAUT-SÉNÉGAL-NIGER

(Soudan Français)






PREMIÈRE SÉRIE







TOME 1

Les Pays — Les Peuples — Les
Langues



PAR


Maurice
DELAFOSSE

Administrateur de 1re classe des
Colonies









AVANT-PROPOS


Le travail dont m’avait chargé M. le
Gouverneur Clozel et qui a fourni la matière du présent volume et
du suivant n’a trait qu’à la partie de la colonie du
Haut-Sénégal-Niger administrée directement par le Gouverneur,
c’est-à-dire que je ne me suis pas occupé de la zone comprise entre
le Bas-Niger et le lac Tchad, laquelle zone constitue actuellement
le Territoire Militaire du Niger et forme l’objet de la troisième
série de cette publication, rédigée par M. Brévié.


J’ai divisé l’ouvrage en cinq parties.


La première — le pays — est une étude succincte de la
géographie du Haut-Sénégal-Niger ; je n’ai pas cru devoir me
livrer à des considérations de longue étendue sur un sujet qui sort
de ma compétence particulière et qui, d’ailleurs, va être traité de
façon remarquable par M. l’administrateur-adjoint Henry Hubert dans
un livre reproduisant les résultats de sa grande mission
géologique.


La deuxième partie — les peuples — renferme la
nomenclature, la classification et la répartition des divers
groupements ethniques qui composent la population indigène de la
colonie, avec un coup d’œil sur les origines et la formation
probables de chacun d’eux et une description de ses caractères
ethnographiques les plus saillants.


La troisième partie — les langues — est une tentative
de classification des nombreux idiomes parlés au Soudan Français,
doublée d’un aperçu rapide de la physionomie propre à chaque
famille de langues et d’une indication des principales publications
relatives à ces langues.


La quatrième
partie — l’histoire — est un essai de reconstitution de la
vie des Etats indigènes qui se sont succédé ou ont coexisté depuis
les temps les plus reculés jusqu’à la période contemporaine, essai
basé à la fois sur les quelques documents écrits que nous ont
légués les auteurs arabes et les voyageurs européens et sur les
traditions orales recueillies de nos jours dans les différents
cercles. J’y ai ajouté une sorte de tableau des explorations qui
nous ont fait connaître les pays du Haut-Sénégal-Niger, une
esquisse de l’occupation française depuis ses débuts jusqu’à
l’époque actuelle et enfin un résumé synthétique groupant les
principaux faits par ordre chronologique.


La cinquième partie — les civilisations — se compose
d’une étude des coutumes constituant en quelque sorte le code civil
indigène ; de l’organisation sociale et politique qui a
précédé notre occupation du pays et a survécu, dans ses bases
fondamentales, à cette occupation ; de l’organisation
judiciaire indigène, telle qu’elle existait avant le décret de 1903
et telle qu’elle fonctionne depuis l’application de ce
décret ; enfin des religions diverses que professent
actuellement nos sujets indigènes et parmi lesquelles l’islamisme,
bien que la mieux connue, est loin d’être la plus répandue.


Pour traiter ces différentes matières, j’ai tout naturellement
utilisé les monographies des cercles et les coutumiers établis en
1909 conformément aux instructions de M. le Gouverneur Clozel, en
groupant les indications qu’ils renferment et les coordonnant de
façon méthodique et, au besoin, en les rectifiant.


Mais je n’ai pas cru pouvoir borner ma documentation à ces
travaux : quelque excellents que soient certains d’entre eux,
quelque richesse d’information que la plupart renferment, ils ne
m’ont pas semblé constituer à eux seuls une base suffisamment
solide, principalement en ce qui concerne l’histoire des temps
passés. Aussi ai-je eu recours à un certain nombre d’ouvrages, dont
le dépouillement m’a permis plus d’une fois de compléter ou de
préciser des points seulement effleurés dans les notices des
commandants de cercle. Là aussi, j’ai cru ne pas devoir me borner à
une simple compilation : je me suis permis de faire œuvre de
critique, de rejeter certaines affirmations hasardées un peu à la légère, d’en
interpréter d’autres à la lumière d’une méthode nouvelle, de
comparer les documents écrits avec les traditions orales et de
tirer de cette comparaison tout le bénéfice qu’on peut en
attendre.








	Delafosse
	Planche II







[image: ]
Fig. 2. — M. le Général
Archinard.






[image: ]
Fig. 3. — M. le Général de
Trentinian.












[image: ]
Fig. 4. — M. le Gouverneur
Général Ponty.







Les relations historiques et géographiques des Arabes, notamment
celles des auteurs réputés à bon droit les plus consciencieux, tels
que Ibn Haoukal, Bekri, Ibn Saïd, Ibn Batouta, Ibn Khaldoun,
Yakout, sans oublier Sa’di et son Tarikh-es-Soudân, m’ont
été du plus grand secours. A vrai dire, leurs ouvrages avaient été
mis déjà plus d’une fois à contribution en ce qui concerne
l’histoire du Soudan, et il semblerait de prime abord que, après
les commentaires qu’en ont donnés Ralfs, Barth, Basset, Binger et
tant d’autres, il n’y eût plus beaucoup d’inédit à glaner dans
cette source d’informations. Cependant j’ai cru m’apercevoir que,
malgré la valeur incontestable des traductions que nous possédons
de la plupart de ces auteurs, il y avait un intérêt majeur à ne pas
s’en tenir uniquement à ces traductions et à recourir au texte
arabe lui-même, en particulier lorsqu’il s’agit de lire ou
d’identifier des noms de personnes ou de lieux étrangers à la
langue et au pays arabes : les meilleurs traducteurs, peu
familiarisés avec les langues et la géographie du Soudan et mal
aidés par le système de transcription, souvent défectueux, des
auteurs arabes, ont défiguré beaucoup de noms propres qu’il n’est
en général possible de lire correctement qu’en ayant recours au
texte original. De plus, quelques-uns de ces ouvrages relatifs à
l’Afrique du Nord et, incidemment, au Soudan, n’ont encore été
traduits dans aucune langue européenne, notamment le précieux
dictionnaire géographique de Yakout, et, pour ceux-là, force m’a
bien été de m’en tenir au texte arabe et de traduire moi-même les
passages à utiliser.


Enfin, il m’a paru nécessaire de tenir compte dans une certaine
mesure, surtout en ce qui concerne l’ethnographie, la sociologie et
la linguistique, de mes travaux personnels antérieurs et des notes
et de l’expérience que j’ai été à même d’accumuler durant mes seize
années de séjour en Afrique Occidentale, dont neuf ans passés dans
la région soudanaise. J’ai cru devoir aussi faire état de
renseignements qui m’ont été fournis gracieusement par des savants, des
missionnaires, des officiers et des fonctionnaires tels que MM.
Chudeau, Brun, Gaden, Figaret, Marc, Vidal, Henry Hubert, etc.,
auxquels leur compétence spéciale ou leurs études personnelles ont
permis de me documenter de façon très précieuse sur quelques points
de détail.


Malgré tout, mon rôle dans la rédaction du présent volume a été
surtout un rôle de compilateur, d’ordonnateur et de critique, et je
tiens à laisser à tous les auteurs anciens et modernes, défunts et
vivants, que j’ai mis à contribution, le mérite de leurs
travaux.


La bibliographie qu’on trouvera à la suite de la
cinquième partie mentionne d’ailleurs, — non pas la liste de tous
les livres, mémoires et brochures relatifs au Soudan Français, car
cette simple liste ferait presque un volume à elle seule, — mais le
titre, le nom de l’auteur et les date et lieu de publication de
chacun des ouvrages et documents que j’ai utilisés ou simplement
consultés, ainsi que toutes les monographies et tous les coutumiers
que M. le Gouverneur du Haut-Sénégal-Niger a mis à ma
disposition.


L’ouvrage se termine par un index alphabétique des noms
propres cités dans le texte et des sujets traités, avec renvoi aux
pages à consulter.


Pour faciliter la lecture de certains chapitres, je les ai
accompagnés de cartes hors texte et de croquis établis chacun
spécialement en vue des matières traitées dans le chapitre. Ces
cartes et croquis ont été exécutés, sur mes indications, par M.
Meunier, cartographe du Ministère des Colonies, lequel est
également l’auteur de la carte d’ensemble placée à la fin du
volume ; parmi les documents récents qui ont servi à
l’établissement de cette carte d’ensemble, je dois signaler les
cartes fournies en 1909 par les commandants de cercle en même temps
que les monographies de leurs circonscriptions respectives.



Paris, le 1er janvier 1911,

M. Delafosse,

Administrateur des Colonies.










PREMIÈRE
PARTIE

Le Pays






CHAPITRE PREMIER[1]


Limites


Etendue et population. — La colonie du
Haut-Sénégal-Niger, Territoire Militaire compris, a comme limites
politiques et administratives : au Nord, les territoires
sahariens relevant du Gouvernement Général de l’Algérie ; à
l’Est, le Territoire du Tchad, faisant partie du Gouvernement
Général de l’Afrique Equatoriale Française ; au Sud, et de
l’Est à l’Ouest, la colonie anglaise de la Northern Nigeria, la
colonie française du Dahomey, la colonie allemande du Togo, la
colonie anglaise de la Gold Coast, les colonies françaises de la
Côte d’Ivoire et de la Guinée ; à l’Ouest les colonie et
territoire français du Sénégal et de la Mauritanie.


L’ensemble représente une superficie approximative de 3 millions
de kilomètres carrés, peuplée de 5.600.000 habitants environ.


Mais une portion notable de cette superficie, environ 1.200.000
kilomètres carrés, se compose des terrains en partie arides et
désertiques qui forment le Territoire Militaire du Niger, peuplé de
800.000 habitants.


Le territoire
civil de la colonie, ou Haut-Sénégal-Niger proprement dit, a donc
une superficie de 1.800.000 kilomètres carrés environ, soit plus du
triple de la superficie de la France, et compte à peu près
4.800.000 habitants, c’est-à-dire une moyenne de 2 habitants et
demi (exactement 2,66) par kilomètre carré.


Ainsi réduite à la partie qui, seule, fait l’objet du présent
volume, la colonie du Haut-Sénégal-Niger correspond à peu près à
l’ensemble des territoires que, par suite d’une longue habitude, on
appelle encore communément le Soudan Français.


Ses limites géographiques restent imprécises du côté du
Nord-Ouest, du Nord et du Nord-Est, en raison de la nature
désertique de ces régions et de la vie plus ou moins nomade que
mènent leurs habitants ; on peut toutefois assigner à ses
marches sahariennes, comme confins extrêmes, les points de Tichit
au Nord-Ouest, de Taodéni au Nord et de Tessalit (en face et à
hauteur de Timiaouine) au Nord-Est : par le premier de ces
points, le Haut-Sénégal-Niger touche à la zone d’influence de la
Mauritanie, par le second à la zone de pénétration algérienne et
par le troisième à la zone d’action saharienne du Territoire
Militaire du Niger. Mais en réalité la zone d’administration
directe de la colonie ne dépasse guère à l’Ouest le 17° parallèle
de latitude nord, soit approximativement la ligne Kiffa-Oualata,
tandis qu’à l’Est elle s’étend un peu au Nord du 19° parallèle,
soit à la ligne Araouâne-Bou-Djebiha. Au Nord de cette ligne brisée
Kiffa-Oualata-Araouâne-Bou-Djebiha, nous exerçons surtout un rôle
de police et de surveillance et nous ne possédons pas de postes
fixes ni d’établissements permanents.


Limite avec la
Mauritanie. — La limite entre le Haut-Sénégal-Niger et la
Mauritanie, prise à hauteur de Tichit, est formée d’abord par
l’extrême pointe que pousse, entre Tichit et Tidjikja, la région
sablonneuse du Djouf, puis par une ligne suivant à peu près le bord
oriental des hauteurs qui encerclent le plateau du Tagant, pour
contourner ensuite vers l’Ouest la partie méridionale de ces
hauteurs jusqu’aux monts Assaba, point de départ de la vallée du
Gorgol-Noir.


De ce point, la
limite, tournant assez brusquement vers le Sud-Est, va rejoindre
vers Fété-Dioullé, au Sud-Ouest de Kiffa, la vallée connue sous les
noms de Tartafout, Bakhambora et Karakoro, et la suit depuis
Fété-Dioullé jusqu’à son confluent avec le Sénégal, près et en
amont du village de Kabou, entre Ambidédi et Bakel.


La limite avec la Mauritanie est ensuite constituée par le
Sénégal lui-même, depuis l’embouchure du Karakoro jusqu’à celle de
la Falémé ; à partir de ce dernier point, le Sénégal abandonne
complètement le Haut-Sénégal-Niger pour donner sa rive droite à la
Mauritanie et sa rive gauche à la colonie du Sénégal.


Limite avec le
Sénégal. — La limite entre le Sénégal et le
Haut-Sénégal-Niger est constituée par la Falémé[2],
depuis son embouchure dans le Sénégal, jusqu’au point, situé un peu
en amont de Satadougou, où cette rivière est formée par la réunion
de la Balinko et de la Koundako. A partir de ce point, c’est la
Guinée qui succède au Sénégal comme colonie limitrophe du
Haut-Sénégal-Niger.


Limite avec la
Guinée. — La limite entre la Guinée et le Haut-Sénégal-Niger
est constituée : d’abord par la Balinko ou haute Falémé
occidentale, puis par son affluent la Kassaya jusqu’aux collines
d’où sort cette dernière ; ensuite, se dirigeant d’une façon
générale vers l’Est, par les collines en question, puis par la
Dialako, qui en sort également, jusqu’à son confluent avec la
Koundako ou haute Falémé orientale. La limite descend alors le
cours de la Koundako jusqu’au point où cette rivière reçoit la
Kolounko, puis elle remonte le cours de la Kolounko depuis son
embouchure jusqu’au mont Sagou, où la Kolounko prend sa
source ; la frontière franchit alors le mont Sagou, descend le
ruisseau Koroko depuis le versant oriental de la
montagne jusqu’au
Bafing ou haut Sénégal occidental, descend le Bafing sur 26
kilomètres environ jusqu’au point où il reçoit la Fariko, puis
quitte ce fleuve pour se diriger approximativement vers l’Est en
décrivant une courbe infléchie vers le Sud qui sépare le cercle de
Kita (H.-S.-N.) des cercles de Dinguiray et de Siguiri (Guinée) et
qui aboutit au Bakhoy ou haut Sénégal oriental à peu près à hauteur
et à l’Ouest de Niagassola. La limite descend le Bakhoy vers le
Nord sur 30 à 40 kilomètres, puis le quitte pour se diriger vers
l’Est et ensuite vers le Sud, de façon à décrire une sorte d’arc de
cercle autour de Niagassola, pour se continuer dans une direction à
peu près Sud-Sud-Est jusqu’à ce qu’elle atteigne le Niger à une
cinquantaine de kilomètres en aval de Siguiri. La frontière
traverse alors le Niger et se dirige vers le Sud-Est jusqu’à la
rencontre de la Sankarani et remonte ensuite cet affluent du Niger,
en se dirigeant vers le Sud-Sud-Ouest, sur 60 kilomètres
environ ; puis elle quitte cette rivière pour se continuer par
une ligne en zigzags d’une direction générale Sud-Est
(Est-Nord-Est, puis Sud-Sud-Ouest, puis Sud-Est), jusqu’à ce
qu’elle atteigne, sur le cours supérieur de la rivière
Ouassouloubalé et à 15 kilomètres environ au Nord-Ouest de
Maninian, le point de jonction des trois cercles de Bougouni
(H.-S.-N.), Kankan (Guinée) et Touba (Côte d’Ivoire).


Limite avec la Côte
d’Ivoire. — La limite du Haut-Sénégal-Niger, partant du
point précédemment défini, se dirige d’abord vers le Nord-Est
jusqu’à la rencontre du Baoulé ou haut Bani occidental, le
traverse, continue dans la direction de l’Est jusqu’au Dékou ou
Dégou, franchit ce cours d’eau, se dirige vers le Sud-Est jusqu’à
la rencontre du Banigbê (appelé aussi Banifing), traverse cette
rivière, gagne vers l’Est le Bafing, descend vers le Nord le cours
du Bafing pendant 15 kilomètres environ, puis le quitte pour se
diriger sensiblement vers l’Est, en passant au Nord de Tengréla,
jusqu’au Bagoé ou mieux Bagbê ou haut Bani oriental. Ensuite elle
remonte le Bagbê vers le Sud pendant une quarantaine de kilomètres,
le quitte pour se diriger sensiblement vers l’Est-Nord-Est, en
passant au Nord de Tiorhotiéri et de Toungboro, jusqu’à la rencontre d’une
rivière appelée Bani dont elle descend le cours jusqu’à son
confluent avec la Léraba ou haute Comoé occidentale, puis descend
la Léraba elle-même pendant une centaine de kilomètres jusqu’au
parallèle 9° 25′ environ de latitude Nord, point le plus méridional
de la colonie. Elle se dirige ensuite vers le Nord-Est, puis vers
l’Est, jusqu’en un point situé entre Gagouli ou Galgouli au Nord et
Yologo au Sud, point d’où, par une direction générale Sud-Est, elle
gagne la Volta Noire entre Kpéré au Nord et Tantama au Sud, par 9°
30′ environ de latitude Nord.


Limite avec la Gold
Coast. — A partir de ce point, la frontière devient commune
au Haut-Sénégal-Niger et à la colonie anglaise de la Gold Coast.
Elle remonte d’abord le thalweg de la Volta Noire vers le Nord
jusqu’au 11° de latitude Nord, puis se dirige vers l’Est en suivant
à peu près ce parallèle jusqu’à la rencontre de la Volta
Rouge ; ensuite elle descend le thalweg de la Volta Rouge vers
le Sud-Sud-Est pendant une dizaine de kilomètres pour se diriger
après vers le Nord-Est jusqu’à la rencontre de la Volta
Blanche ; puis elle descend ce dernier fleuve pendant quelques
kilomètres pour remonter ensuite son affluent, la rivière de
Tenkodogo, jusqu’à hauteur de Badima, au Sud-Sud-Est de Bitou, se
diriger de là vers l’Est-Sud-Est sur une quinzaine de kilomètres et
rencontrer alors le point où la frontière de la Gold Coast fait
place à celle de la colonie allemande du Togo.


Limite avec le
Togo. — La limite entre le Haut-Sénégal-Niger et le Togo
suit une direction approximativement Est-Sud-Est, sur une longueur
de 125 kilomètres environ, et atteint le 11° de latitude Nord à 16
kilomètres au Nord-Est du point où le Pendjari, en se réunissant
avec le Pépiénou ou Yanga, forme l’Oti. De là, elle se dirige vers
le Sud-Sud-Ouest jusqu’à la rencontre du ruisseau Nambi-Kouna, par
10° 48′ environ de latitude Nord.


Limite avec le
Dahomey. — C’est le Dahomey qui, à partir de ce point, devient limitrophe
du Haut-Sénégal-Niger. La frontière se dirige d’abord vers le
Sud-Est jusqu’au sommet sud des monts Pangou, puis de là vers
l’Est-Nord-Est jusqu’au point où le ruisseau Bourpoudabonga sort du
massif de l’Atakora, par 10° 40′ environ de latitude Nord. Ensuite
elle longe ce très long massif presque rectiligne, dans une
direction générale Nord-Est, jusqu’à la rencontre de l’affluent du
Niger appelé Mékrou, qu’elle atteint par 11° 30′ environ de
latitude Nord et à proximité du méridien de Paris ; puis elle
descend le Mékrou, dans une direction générale Nord-Est, jusqu’à
son embouchure dans le Niger.


Limite avec le
Territoire Militaire du Niger. — A partir de l’embouchure du
Mékrou, qui se trouve à hauteur du village de Boumba, le Niger
constitue la limite entre le Territoire Militaire et la colonie
proprement dite du Haut-Sénégal-Niger, depuis le 1er
janvier 1911. Cette limite remonte le thalweg du fleuve jusqu’en un
point situé à peu près sur le 17° de latitude Nord et
approximativement à moitié chemin entre Bourem et Bamba. En ce
point, la limite quitte le Niger pour suivre une direction
sensiblement Nord-Nord-Est jusqu’au 18° de latitude Nord, puis
Nord-Est depuis ce parallèle jusqu’en un lieu sis entre Tessalit à
l’Ouest et Timiaouine à l’Est par 20° 40′ environ de latitude Nord,
de façon à laisser au Territoire Militaire la vallée du Tilemsi et
l’Adrar des Iforhass et à la colonie civile le territoire des
Kounta de Mabrouk.


Limite avec
l’Algérie. — A partir de la région de Tessalit-Timiaouine,
c’est l’Algérie qui devient limitrophe du Haut-Sénégal-Niger. La
limite, tout à fait approximative, passe entre le Tanezrouft au
Nord et l’Adrar Timetrhine au Sud, puis entre l’Erg-ech-Châche au
Nord et, au Sud, les hauteurs (Djebel-el-Haricha) qui dominent
Taodéni, laissant au Haut-Sénégal-Niger ce dernier point (22° 40′
19″ latitude Nord et 6° 12′ 49″ longitude Ouest), ainsi que
l’emplacement probable des anciennes mines de sel de Teghazza,
situé à 120 kilomètres environ au Nord-Nord-Ouest de Taodéni. La
limite se dirige ensuite vers le Nord-Ouest, dans la direction du Cap Noun, rencontrant
en un point imprécis du Djouf, connu sous le nom d’Erg Moughtir, la
limite de la zone d’extension de la Mauritanie.


Cercles
frontières. — Pour compléter cette description des limites
du Haut-Sénégal-Niger, il me reste à donner la liste des cercles
qui sont en bordure de cette vaste frontière. Ces cercles ou
circonscriptions sont, en partant de Tichit et en suivant la même
direction que ci-dessus : la résidence de Kiffa, limitrophe de
la Mauritanie (cercles du Tagant et du Gorgol) ; le cercle de
Kayes, limitrophe de la Mauritanie (cercle du Gorgol) et du Sénégal
(cercles de Bakel et de Kédougou ou de la Haute-Gambie) ; le
cercle de Bafoulabé, limitrophe du Sénégal (cercle de
Kédougou) ; le cercle de Satadougou, limitrophe du Sénégal
(cercle de Kédougou) et de la Guinée (cercles de Yambéring, Tougué
et Dinguiray) ; les cercles de Kita et de Bamako, limitrophes
de la Guinée (cercles de Dinguiray et de Siguiri) ; le cercle
de Bougouni, limitrophe de la Guinée (cercles de Siguiri et de
Kankan) et de la Côte d’Ivoire (cercles de Touba et de
Korhogo) ; le cercle de Bobo-Dioulasso, limitrophe de la Côte
d’Ivoire (cercles de Korhogo et de Kong) ; le cercle de Gaoua,
limitrophe de la Côte d’Ivoire (cercle de Bondoukou) et de la Gold
Coast ; le cercle de Ouagadougou, limitrophe de la Gold Coast
et du Togo ; le cercle de Fada-n-Gourma, limitrophe du Togo et
du Dahomey (cercles de Djougou-Kouandé et de Kandi) ; le
cercle de Say, limitrophe du Dahomey (cercle de Kandi) et du
Territoire Militaire (cercle de Niamey) ; les cercles de Dori,
de Hombori ou du Gourma et de Tombouctou-nomades, limitrophes du
Territoire Militaire (cercles de Niamey et de Gao) ; enfin les
cercles de Tombouctou-nomades, de Niafounké ou de l’Issa-Ber, de
Sokolo, de Goumbou et de Nioro ont vers le Nord une zone
d’influence, d’action ou d’extension qui va rejoindre la limite de
l’Algérie.


Sur les 29 cercles ou circonscriptions de la colonie, 10
seulement ne se trouvent pas en bordure des frontières :
Tombouctou-sédentaires[3], Mopti, Bandiagara, Dienné, Ouahigouya, Koury,
San, Ségou, Koutiala et Sikasso[4].




[1]Voir la carte 1, à la
fin du chapitre III.





[2]Sur une faible portion de son cours
inférieur, à hauteur de Sénoudébou et de Tamboura, la Falémé a ses
deux rives dans la colonie du Sénégal.





[3]Les deux cercles de Tombouctou-nomades et de
Tombouctou-sédentaires n’ont pas de limites respectives définies,
mais, par suite de la façon dont se trouve répartie la population,
Tombouctou-sédentaires se trouve de fait à peu près englobé dans
Tombouctou-nomades.





[4]Le cercle de Sikasso touche en réalité à la
frontière de la Côte d’Ivoire, mais par un point géométrique
seulement, point situé sur le Bagbê ou Bagoé et où se rencontrent
les cercles de Bougouni, Sikasso et Bobo-Dioulasso
(Haul-Sénégal-Niger) et celui de Korhogo (Côte d’Ivoire).












CHAPITRE II[5]


Hydrographie.


Hydrographie
rétrospective. — Avant de passer à l’étude du régime
hydrographique du Haut-Sénégal-Niger, il peut être intéressant de
voir ce que l’antiquité et le moyen-âge connaissaient ou croyaient
connaître des fleuves soudanais et comment, de ces notions fausses
ou imparfaites, on est arrivé — assez récemment — à une
appréciation satisfaisante de la réalité. Ce coup d’œil
rétrospectif aurait pu trouver sa place au chapitre de
l’exploration du Soudan Français, mais, en raison de l’importance
capitale, pour la connaissance géographique d’un pays, des données
que l’on possède sur le régime des eaux de ce pays, j’ai trouvé
préférable de placer ici cet aperçu.


Il est vraisemblable que l’embouchure du Sénégal fut découverte
dès le VIe siècle avant J.-C.,
vers 570, par le navigateur carthaginois Hannon, lorsque, ayant
franchi le détroit de Gibraltar, il fit voile vers le Sud et
s’avança jusqu’aux environs du Sierra-Leone actuel. Malheureusement
l’original de son récit de voyage, qui aurait été rédigé par lui en
langue punique et conservé à Carthage, ne nous est jamais
parvenu ; nous ne le connaissons que par une traduction
grecque qu’en auraient faite à Carthage des savants dont le nom ne
nous a pas été révélé. C’est ainsi que les renseignements fournis
par le plus ancien voyage accompli sur les côtes occidentales
d’Afrique n’ont commencé à être utilisés que deux siècles environ
après ce voyage
lui-même[6] et que leur authenticité demeure forcément
douteuse. Cependant, quelle que soit la limite extrême que l’on
assigne à l’exploration maritime de Hannon, il est fort probable,
si les documents utilisés par Ptolémée et les autres géographes
grecs n’étaient pas apocryphes, que l’amiral carthaginois fit
relâche à l’embouchure du Sénégal et que c’est ce fleuve auquel il
donna le nom de Chretes ou Khritis.


Un peu plus tard, vers 550 avant J.-C., des Phéniciens, sur
l’ordre du roi d’Egypte Néchao ou Néko II, s’embarquèrent sur la
Mer Rouge, firent route vers le Sud, et, trois ans après leur
départ, revinrent en Egypte par le détroit de Gibraltar et la
Méditerranée : si ce premier périple de l’Afrique, que nous a
fait connaître Hérodote, a été réellement exécuté, il est possible
que les Phéniciens qui l’ont accompli aient, eux aussi, reconnu
l’embouchure du Sénégal ; mais leur voyage en tout cas n’a pas
laissé de traces dans les connaissances géographiques de leurs
contemporains.


L’historien grec Hérodote, qui vécut de 484 à 410 environ avant
J.-C. et qui voyagea en Egypte, en Cyrénaïque et en Libye, nous
parle aussi d’un autre voyage dont il aurait été le contemporain,
puisqu’il aurait été exécuté sous Xerxès, lequel régna de 485 à 465
avant J.-C. Un parent de ce roi, nommé Sataspe, condamné à mort
pour avoir violé une jeune fille, aurait obtenu sa grâce par
l’intermédiaire de sa mère, sœur de Darius, à condition de faire le
tour de l’Afrique. Il partit d’Egypte sur un vaisseau, franchit les
colonnes d’Hercule (détroit de Gibraltar), puis fit route vers le
Sud pendant plusieurs mois, vit un pays dont les habitants se
vêtaient de feuilles de palmier et auxquels il enleva du bétail
pour se ravitailler, puis, effrayé de la longueur du chemin qui lui
restait à faire, il revint en Egypte par le même chemin qu’il avait
suivi à l’aller. Xerxès, estimant qu’il n’avait pas rempli les
conditions imposées, le fit crucifier[7]. La
circonstance des feuilles de palmier est de nature à nous faire
croire que ce Sataspe atteignit au moins le cap Vert, mais c’est là tout ce
qu’il est permis de conjecturer de ce voyage.


Hérodote d’ailleurs ne nous parle pas du Sénégal ; mais on
a prétendu qu’il avait, le premier, révélé l’existence du Niger. A
vrai dire, rien n’est plus douteux. Sans doute il est permis de
supposer à la rigueur que c’est du Niger qu’il entend parler
lorsqu’il décrit le Cinyps, « pays qui porte le même
nom que le fleuve dont il est arrosé » et qui « peut
entrer en parallèle avec les meilleures terres à blé : aussi —
continue Hérodote — ne ressemble-t-il en rien au reste de la Libye.
C’est une terre noire et arrosée de plusieurs sources : elle
n’a rien à craindre de la sécheresse et, les pluies excessives ne
faisant que l’abreuver, elle n’en souffre aucun dommage. Il pleut
en effet dans cette partie de la Libye »[8].
Cette description pourrait assurément s’appliquer à la vallée du
Niger, mais comme Hérodote ne nous donne aucune indication sur la
situation du Cinyps, sinon qu’il faisait partie de la
« Libye », et comme il donne ce nom de Libye à toute la
région située à l’Ouest de la Cyrénaïque, depuis la Méditerranée
jusqu’aux limites du monde alors connu, il est bien difficile
d’affirmer que son Cinyps doive être identifié avec notre
Niger.


Ailleurs[9] le même auteur raconte la fameuse équipée des
Nasamons dans des termes qui ont fait supposer parfois que le Niger
avait été le terme de ce singulier voyage. Voici cette histoire,
telle qu’Hérodote l’apprit de quelques Cyrénéens qui, eux-mêmes,
l’avaient entendu raconter par le roi Etéarque, lorsqu’ils étaient
allés dans son pays pour consulter l’oracle d’Ammon. Cinq jeunes
Nasamons[10] de bonne famille avaient fait le pari de
traverser les déserts de Libye ; partis avec des provisions
d’eau et de vivres, ils franchirent d’abord les pays habités de la
Libye septentrionale, puis une région remplie de bêtes féroces, et
ensuite, se dirigeant vers l’Ouest, des contrées désertes, sans eau
et très sablonneuses. Après avoir marché longtemps, ils arrivèrent à une plaine où se
trouvaient des arbres et apaisèrent leur faim et leur soif en
dévorant les fruits de ces arbres. Des hommes noirs, d’une taille
au-dessous de la moyenne, se montrèrent alors, se saisirent des
Nasamons et les emmenèrent, à travers un pays marécageux, jusqu’à
une ville dont tous les habitants étaient comme eux de couleur
noire et de faible stature et que bordait une grande rivière
coulant de l’Ouest à l’Est, infestée de crocodiles ; les Noirs
ne comprenaient pas la langue des Nasamons et réciproquement. Sans
doute ne se montrèrent-ils pas trop cruels pour les voyageurs
méditerranéens, car ceux-ci purent revenir dans leur pays et
raconter leurs aventures.


A mon avis (et à supposer que les cinq jeunes Nasamons n’aient
pas abusé de la crédulité de leurs compatriotes), la rivière dont
il est parlé ne saurait être identifiée avec le Niger. S’il
s’agissait de ce fleuve, les voyageurs l’auraient atteint au sommet
de sa boucle, puisqu’ils trouvèrent la « grande rivière »
immédiatement en sortant du désert, et il est peu vraisemblable
qu’un peuple de nains ait jamais existé dans la région de
Tombouctou à Gao. Il me paraîtrait plus logique d’adopter la
conclusion d’Hérodote lui-même, d’après laquelle le fleuve visité
par les Nasamons ne serait autre que le haut Nil ou tout au moins
l’une de ses branches : le Bahr-el-Ghazal par exemple, au
voisinage duquel la présence de marécages et de Noirs de petite
taille serait très explicable. Il resterait, il est vrai, à
démontrer comment les jeunes voyageurs auraient pu atteindre le
Bahr-el-Ghazal en marchant « vers l’Ouest » ; mais
il convient de se rappeler qu’Hérodote nous dit que les Nasamons
étaient en relations fréquentes avec Aoudjila, d’où l’on peut
déduire que les cinq jeunes gens, s’aventurant vers des pays
inconnus, commencèrent par se rendre à cette oasis et continuèrent
leur voyage dans la même direction, c’est-à-dire vers le Sud. Il ne
faut pas oublier en effet que le récit n’est arrivé aux oreilles
d’Hérodote que par une suite d’intermédiaires : les points
relatifs aux nains et à la rivière, qui sont les points saillants
de l’histoire, ont pu se transmettre sans altération, tandis qu’il
est fort possible que la direction générale du voyage
ait été modifiée par
la tradition. D’autre part il est juste d’observer qu’Hérodote,
supposant que le Nil traversait toute la Libye avant d’arroser
l’Egypte, identifiait implicitement son cours supérieur avec notre
Niger moyen.








	Delafosse
	Planche III






[image: ]
Fig. 5. — Koulouba, le
palais du Gouverneur (pendant la construction).






[image: ]
Fig. 6. — Vue générale
actuelle du palais du Gouverneur, à Koulouba.







Et c’est là surtout ce qui est intéressant au point de vue de
l’idée que pouvaient se faire les anciens du régime hydrographique
du Soudan : pour Hérodote, le Sud de la Libye était traversé
par un grand fleuve allant de l’Ouest à l’Est qui, arrivé en Nubie,
devenait le Nil. Et c’est cette idée, plus ou moins modifiée, qui
sera admise par tous les géographes, jusqu’à une époque
relativement récente.


Cependant le philosophe grec Aristote, qui vivait un siècle
après Hérodote (384 à 322 avant J.-C.), adopte une autre théorie
qui, elle aussi, aura plus tard de nombreux partisans, entre autres
Léon l’Africain : pour lui, d’une source commune située
quelque part au centre du Soudan, partaient deux grands
fleuves ; l’un, se dirigeant vers l’Est, puis vers le Nord,
pour se jeter dans la Méditerranée, était le Nil ; l’autre,
coulant de l’Est à l’Ouest, allait se jeter dans l’Océan
Atlantique, correspondant ainsi au Sénégal. Ce second fleuve est
appelé Krémétès par Aristote, et dans ce nom on pourrait à
la rigueur retrouver le Chrétès de Hannon. Du Niger ou
d’un fleuve correspondant au Niger, il n’est pas question dans
Aristote, qui le confondait par conséquent, soit avec le Nil, soit
plutôt, renversant son cours, avec le Krémétès ou
Sénégal.


L’historien grec Polybe exécuta vers 130 av. J.-C., sur l’ordre
de Scipion Emilien, une reconnaissance nautique le long de la côte
occidentale du Maghreb. Au-delà du fleuve Darat (Oued
Draa), il rencontra le cap Barce (sans doute le cap Juby),
puis plus au Sud le fleuve Palsus (peut-être la
Saguiet-el-Hamra) et, plus au sud encore, le fleuve
Bambotus, qui abondait en crocodiles et en hippopotames et
qu’on a cru pouvoir, à cause de cela, identifier avec le
Sénégal.


Vers 110 avant J.-C., un Grec, connu sous le nom d’Eudoxe de
Cyzique, équipa trois vaisseaux et partit de la Méditerranée par
Gadès et le détroit de Gibraltar, avec l’intention de renouveler,
en sens inverse, le périple accompli sous Néko II. Mais, à
quelque distance des
colonnes d’Hercule, il perdit l’un de ses bâtiments et, devant les
murmures de son équipage, dut revenir sur ses pas. Plus tard il
organisa une seconde expédition qui fut sans doute aussi
malheureuse mais dont, en tout cas, on a toujours ignoré le
résultat. Nous devons la mention de ces tentatives à Strabon, à
Pomponius Mela et à Pline l’Ancien.


En somme, après Aristote, il nous faut arriver au naturaliste
latin Pline l’Ancien (23 à 79 après J.-C.) pour trouver des
informations nouvelles sur les fleuves du Soudan. Ces informations
sont d’ailleurs peu explicites et assez confuses, mais elles sont
cependant intéressantes parce que c’est à elles que le Niger doit
son nom actuel. En effet, Pline situe dans le sud de la Libye un
fleuve qu’il appelle Nigris et qui, très probablement,
correspondait dans son esprit avec notre Niger. Ailleurs, en
racontant l’expédition de Suétonius Paullinus dans le sud marocain,
laquelle eut lieu en 41 après J.-C., Pline nous dit qu’à quelques
milles au Sud des monts Dyrin, c’est-à-dire de l’Atlas,
dans un désert de sable noir, le général romain découvrit une
rivière appelée Ger (prononcez « Guer ») :
cette rivière était très vraisemblablement le Guir de nos cartes,
lequel sort de la région de Bou-Denib et se dirige vers le Touat
sous les noms successifs de Saoura et Oued Messaoud ; mais
Pline crut pouvoir identifier le Ger découvert par
Suétonius Paullinus avec un fleuve qu’il connaissait d’après ce
qu’en avait dit peu avant lui le roi de Numidie Juba II, lequel
vécut de 25 avant J.-C. à 22 après J.-C. Les informateurs de Juba
appelaient ce fleuve Niger (prononcez
« Niguer ») ; ils le faisaient sortir d’un lac
appelé Nilis, situé non loin de l’Atlantique, d’où il
coulait vers l’Est, pour se perdre ensuite sous terre et
reparaître, très au delà, sortant d’une source appelée
Nigris ; ensuite, prenant le nom d’Astapus,
constituait l’une des branches du Nil.


Assurément, la rivière rencontrée par Suétonius Paullinus
n’était pas notre Niger, ni, très probablement, le Niger de Juba.
Mais la théorie de Pline devient facile à comprendre si l’on se
reporte à celle développée plus tard par Ptolémée et si l’on
conjecture que Pline identifiait le Ger de Suétonius
Paullinus avec un cours d’eau relativement voisin du Guir et de
cours analogue, au
moins à ses débuts, c’est-à-dire avec l’une des branches de l’Oued
Ziz : actuellement, après avoir arrosé le Tafilelt, cette
rivière semble aller se perdre au Sud de cette province, dans les
sables de l’Erg Iguidi, à hauteur du Gourara ; mais elle a pu,
autrefois, se continuer jusqu’à la dépression du Faguibine par une
série d’oueds temporaires dont on retrouve aujourd’hui les traces,
avec, il est vrai, de nombreuses solutions de continuité dues sans
doute à l’envahissement sablonneux de l’Iguidi, du Moughtir et du
Djouf. Il ne paraît pas absurde en tout cas de supposer qu’à une
époque lointaine le Niger possédait une branche saharienne, d’une
direction générale Nord-Sud, qui naissait dans l’Atlas au Nord du
Tafilelt, non loin des sources du Guir, passait à l’Ouest de
Taodéni et d’Araouâne et venait, aux environs de l’emplacement
actuel de Tombouctou, mais plutôt à l’Ouest de cet emplacement, se
joindre à la branche soudanaise venant des montagnes de
Guinée[11]. Il est fort possible que ce soit le cours
supérieur de cet hypothétique Niger saharien, quelque chose comme
l’Oued Ziz actuel, que Pline ait confondu avec le Ger de
Suétonius Paullinus et qu’il ait cherché à identifier d’autre part
avec le Niger du roi berbère Juba.


En ce qui concerne ce roi, il est permis de supposer que, par
ses compatriotes sahariens, il avait une certaine connaissance du
Niger proprement dit ou tout au moins de son existence ; les
renseignements qu’il a donnés et qu’a utilisés Pline s’accordent
avec les croyances anciennes sur le régime fluvial du Soudan :
son lac Nilis pouvait correspondre à la région lacustre
allant du Débo au Faguibine, à partir de laquelle en effet le Niger
coule vers l’Est ; le cours inférieur du fleuve étant sans
doute totalement inconnu des Numides, Juba supposait que, à
peu près vers le Gao
actuel, les eaux du Niger se perdaient sous terre, hypothèse que
justifiait la connaissance qu’il avait probablement de plusieurs
oueds sahariens à cours souterrain, tels que l’Oued Rirh ;
peut-être aussi avait-il une vague notion de l’existence du Tilemsi
et le prenait-il pour un épanchement des eaux du Niger dans les
terres. Son Nigris, point de réapparition superficielle du
fleuve, pouvait correspondre au Tchad, d’où, suivant la croyance
générale, il faisait sortir l’une des branches supérieures du Nil
sous le nom d’Astapus.


Ce qui en tout cas mérite d’être retenu des indications fournies
par Pline et ce qui en effet a été retenu, c’est le nom de
Niger donné à un fleuve important et quelque peu
mystérieux qui arrosait les terres inconnues situées au delà de la
Libye désertique. Ce nom est parvenu jusqu’à nous et nous
l’appliquons à un fleuve qui peut ne pas appartenir au bassin
entrevu par Suétonius Paullinus ni à celui soupçonné par Juba, mais
qui en tout cas est bien, par l’une au moins de ses parties, le
fleuve qu’avait deviné Pline.


Ce qu’il y a de plus remarquable dans toute cette affaire, c’est
que cette appellation de « Niger » pouvait s’appliquer
parfaitement à la rivière rencontrée près de l’Atlas par le général
romain et qu’elle s’applique mieux encore au fleuve aujourd’hui
bien connu qui passe près de Tombouctou et arrose Gao. En langue
berbère en effet, la syllabe gher ou ghir est un
radical exprimant l’idée d’« eau mouvante » et désignant
soit la mer soit un fleuve, comme en arabe le mot
bahr : c’est ainsi que, actuellement encore, le nom
de Ghir (Guir) est donné à la rivière d’Igli et que les
Oulmidden appellent le fleuve de Gao egheriou-n-igheriouan
ou gher-n-igheren, c’est-à-dire « le fleuve des
fleuves », expression qui peut très bien, de la part d’un
voyageur ignorant le berbère, être traduite par « le fleuve
Niger ». Et, quel que soit le degré d’exactitude des
informations recueillies par Pline, c’est bien là l’étymologie du
nom du Niger, qui n’a aucun rapport avec la couleur de peau de ses
riverains, de même que les dérivés Nigrites,
Nigritæ et Nigritia, qu’en ont tirés les Grecs et
les Latins, voulaient dire simplement « les gens du Niger, la
région du Niger » : ce n’est qu’à une époque récente (XVIe siècle) que l’ignorance de certains
cartographes a fait de « Nigritie » le synonyme de
« Soudan », c’est-à-dire de « pays des
Nègres », et que des ethnologues aussi mal informés ont
inventé une « race nigritique » opposable à la race
blanche ; en réalité les Nigrites des anciens étaient
des « Nigériens », comprenant des Berbères blancs aussi
bien que des Nègres, et « Nigritie » est l’équivalent
absolu du nom de Nigeria donné par les Anglais à leur
colonie riveraine du Niger[12].


Le mathématicien et géographe grec Ptolémée, qui vivait un
siècle après Pline l’Ancien et qui composa sa géographie vers 150
après J.-C., d’après des documents antérieurs et en particulier
d’après ceux de Pline et de Martin de Tyr, nous a donné une
description relativement étendue du cours du Niger. Il cite un
certain nombre de villes voisines ou riveraines de ce fleuve et
donne même la position astronomique de l’une d’elles, qu’il appelle
Thamondakana. Malheureusement les latitudes et les
longitudes de Ptolémée, obtenues à l’aide de l’évaluation des
distances par journées de marche, sont rarement exactes, surtout
lorsqu’il s’agit de pays éloignés de sa base d’opérations et sur
lesquels il ne possédait que peu de renseignements, et c’était le
cas des pays nigériens.


Ptolémée distingue nettement le Nigher ou
Nighir du Gher ou Ghir, mais il semble
bien que son Niger, au moins dans sa partie supérieure, était celui
de Pline interprétant à sa manière Suétonius Paullinus,
c’est-à-dire l’Oued Ziz : il fait en effet sortir l’une de ses
branches septentrionales du mont Sagapola, d’où il fait
naître également le Subus, c’est-à-dire le Sebou qui passe
à Fez, et l’autre du mont Usargala, près duquel il place
aussi la source du Ghir, lequel était sans doute le vrai
Ger de Suétonius Paullinus et très probablement notre Oued
Guir actuel[13].
Ces deux branches septentrionales correspondraient bien avec les
deux principales branches de l’Oued Ziz.


D’autre part, il faisait sortir la branche maîtresse de son
Niger du mont Mandros, qu’il donne également comme source
au Salathos qui représente probablement le Tensift ou
fleuve de Marrakech et au Massa (Masatat de
Pline) qui sans doute est le Sous actuel. Cela laisserait supposer
que le Niger de Ptolémée était formé par la réunion de l’Oued Ziz
avec le Dadès, ou branche supérieure du Dara ou Oued Draa, ce qui
est évidemment impossible. Mais il ne convient pas d’accorder une
trop grande confiance aux renseignements de Ptolémée, même pour ce
qui regarde la région voisine de la Méditerranée : ne fait-il
pas en effet sortir du même mont Usargala le
Nighir (admettons que ce Nighir soit l’Oued Ziz),
le Ghir et le Bagradas, alors que ce dernier
fleuve est sans doute le Bedjerda ou Medjerda, qui se jette dans le
golfe de Tunis et qui prend sa source dans l’Aurès à près de mille
kilomètres de l’Atlas Marocain ? Ne nous dit-il pas d’autre
part que le Dara ou Oued Draa de nos cartes, qu’il appelle
Daras ou Darados, sort d’un mont Kaphas
voisin de ses monts Sagapola et Usargala et situé
comme eux dans l’Atlas Marocain, ce qui est exact, et ailleurs que
le même fleuve est une émanation de son Nighir ?


Quoi qu’il en soit, ce Nighir ou Niger, une fois formé
par la réunion des trois branches sorties de l’Atlas Marocain, se
dirigeait vers le Sud, dans la direction d’un mont Thala
(?) et allait aboutir à un lac Nigritique qui pourrait
très bien correspondre à la région lacustre actuelle de Tombouctou
(le Nilis de Pline) ; de là, il coulait vers l’Est
pour aller former le lac Libyque (sans doute le
Nigris de Pline, c’est-à-dire probablement le lac Tchad).
Nous retrouvons encore ici la théorie faisant couler le Niger vers
le Tchad, et ensuite vers le Nil.


Quant aux villes de la vallée nigérienne citées par Ptolémée, il
semble bien, comme l’a soutenu Vivien de Saint-Martin[14],
qu’elles appartenaient pour la plupart, non pas au Soudan, mais au
Sahara ou en tout cas au pays berbère. Berlioux[15]
a voulu retrouver
dans les noms donnés par Ptolémée des noms actuels de villes ou de
pays soudanais, mais ses identifications me semblent bien
hasardées, par exemple celle de Velegia avec
« Oulmidden » et celle de Panagra avec
« Demâgherim » ! Tout au plus peut-on rapprocher le
Tagama de Ptolémée, qui d’après lui était une ville située
sur la rive nord du Niger, du nom des « Tagama » ou
« Teggama », tribu berbère citée par les auteurs arabes
et que nous retrouvons aujourd’hui, sous le double nom de
« Tagama » et de « Kel-Haoussa », sur la rive
gauche du Niger dans la région de Tombouctou.


Quant à son Thamondakana, la longitude et la latitude
qu’il en donne (17° de latitude nord et 23° de longitude est en
partant des Canaries) correspondraient à peu près à celles de
l’ancienne ville saharienne de Tadmekket ou Es-Souk, située au Nord
de Gao ; mais nous avons vu avec quelle méfiance il convenait
d’accepter les positions de Ptolémée. Qu’était sa Nighira
Metropolis, située comme Velegia et Tagama
sur la rive nord du Nighir ? Il serait bien difficile
de le déterminer, à moins qu’on veuille l’identifier avec l’antique
Ghâna, dont nous parlerons plus loin et qui se trouvait dans les
environs du Néma actuel, non loin de Oualata, et au Nord-Ouest de
la région lacustre du Débo et du Faguibine ou lac Nigritique de
Ptolémée.


En ce qui concerne sa ville de Panagra, qu’il place
aussi sur la rive nord du Nighir (alors qu’il place
Thamondakana sur la rive sud), peut-être serait-il permis
de la rapprocher du pays de Ouangara dont nous ont parlé
les auteurs arabes et qui représentait pour les plus anciens
d’entre eux, très vraisemblablement, les régions comprises entre la
Falémé et le Niger et dont les districts aurifères du Bambouk et du
Bouré ont fait la célébrité. Nous retrouvons encore ce nom, sous
les formes Gbangara, Gouangara, Gangara
et Gangaran, appliqué de nos jours à l’une des provinces
de ce pays. Vers la fin du Moyen-Age, le nom fut donné
indistinctement à tous les sujets de l’empire de Mali, lequel avait
pris possession de ces mines d’or d’ailleurs voisines de son
territoire primitif (le Manding actuel) ; plus tard encore, on
s’en servit plus spécialement pour désigner ceux des sujets de
l’empire qui habitaient son extrême nord, c’est-à-dire les Soninké, qui avaient plus de
contact que les autres avec les voyageurs venus du Maghreb. Il
n’est pas téméraire de supposer que Ptolémée avait eu connaissance
des mines d’or du Ouangara, puisque, vers 80 après J.-C., Julius
Maternus s’était avancé du Fezzan jusque dans l’Aïr, pour obéir à
l’ordre que lui avait donné l’empereur Domitien de rechercher les
mines d’or déjà fameuses du pays des Noirs. Il n’est pas
invraisemblable non plus de penser que Ptolémée situait ces mines
plus au nord qu’elles ne sont en réalité, les plaçant sur la rive
septentrionale du Sénégal au lieu de les mettre sur la rive
méridionale, et qu’il faisait du fleuve qui arrose le Ouangara (le
Sénégal) une simple dérivation du Niger : la même théorie a
été adoptée plus tard par les géographes arabes et européens. Mais
ce n’est là qu’une hypothèse.


L’ébauche rudimentaire de géographie soudanaise qu’avaient
esquissée les savants grecs et latins demeura durant huit siècles
en l’état où l’avait laissée Ptolémée, et il nous faut arriver aux
Arabes pour la voir se développer et se préciser, dans des limites
d’ailleurs restreintes. Au Xe
siècle après J.-C., Ibn-Haoukal accomplit un voyage à la frontière
septentrionale du pays des Noirs et vit une partie du cours moyen
du Niger, qu’il baptisa du nom de Nil, supposant qu’il
coulait vers l’Est jusqu’en Nubie et qu’il se confondait là avec le
fleuve d’Egypte, ainsi que l’avaient supposé Pline et Ptolémée.
Bekri, qui vivait au XIe siècle
et qui, grâce sans doute à l’excellence des documents qu’il put
utiliser, est certainement de tous les géographes arabes le
meilleur et le plus exact en ce qui concerne le nord du Soudan,
nous donne, le premier, des informations sur le cours du Sénégal et
complète celles d’Ibn-Haoukal relatives au Niger ;
malheureusement il confond ces deux fleuves sous le nom unique de
Nil, bien qu’il les distingue cependant implicitement en
faisant couler dans l’Atlantique le Nil de Tekrour et en faisant
couler vers l’Est le Nil de Ras-el-Ma. Edrissi, qui vivait au
siècle suivant, n’a guère fait que reproduire les indications de
Bekri, avec beaucoup moins d’exactitude et de précision ; dans
son ouvrage aussi il n’est question que du Nil, tantôt
coulant de l’Est à l’Ouest dans la région de Tekrour et se
jetant dans
l’Atlantique (Sénégal), tantôt coulant de l’Ouest à l’Est dans la
région de Gao (Niger), pour aller se confondre en Nubie avec le Nil
d’Egypte.


Le fameux géographe Yakout (XIIIe siècle) s’en tient également à
l’appellation de Nil pour le Sénégal, le Niger et le vrai
Nil ; mais il semble cependant avoir eu le pressentiment que
le Nil de Gao (Niger) n’était pas le même fleuve que le Nil
d’Egypte, qu’il fait sortir des « monts de la Lune ».
Ibn-Saïd, qui mourut en 1286, fait délibérément un même bassin
fluvial du Niger, du lac Tchad et du Nil, et englobe le tout sous
le sempiternel nom de Nil ; Aboulféda fait de même au
début du XIVe siècle : ces
deux géographes semblent avoir ignoré le Sénégal. Il en est de même
du célèbre voyageur Ibn-Batouta qui, vers 1352, visita une partie
du haut Niger un peu en amont de Ségou et décrivit le cours de ce
fleuve en aval jusqu’au Noupé : pour lui aussi, ce fleuve
était le Nil et, du Noupé, il le fait aller à Dongola.


A l’époque où Ibn-Batouta accomplissait son voyage, des
navigateurs normands, espagnols et italiens avaient commencé déjà à
longer la côte occidentale d’Afrique et avaient redécouvert,
environ deux mille ans après l’amiral carthaginois Hannon,
l’embouchure du Sénégal : ce sont eux qui donnèrent à ce
fleuve le nom qu’il porte encore. On dit communément que cette
appellation lui vient de ce que les Berbères Zenaga ou Sanaga
habitaient sa rive nord, mais il se pourrait fort bien que cette
étymologie soit inexacte et que le Sénégal ait reçu son nom du pays
que traverse son cours inférieur : ce pays est appelé
Senegana ou Sangana par Bekri, qui semble
appliquer ce terme à une région ou à une tribu occupant à peu près
le territoire que se partagent aujourd’hui les Maures Trarza et les
Ouolofs, c’est-à-dire à cheval sur le bas Sénégal. Ce nom de
Senegana n’a assurément rien à faire avec celui des
Zenaga : d’abord parce que l’orthographe adoptée par Bekri
pour les deux mots est complètement différente ; ensuite parce
que les Maures ont conservé de nos jours encore ce terme, sous la
forme Isongân, pour désigner la rive ouolove du bas
Sénégal, et qu’ils prononcent et écrivent de façon très distincte
ce dernier mot d’une
part et le nom des Zenaga de l’autre ; enfin parce qu’il est
plus que probable que, au temps de Bekri, les Zenaga venaient
seulement de se porter jusqu’au Sénégal, que les Noirs étaient
encore beaucoup plus nombreux que les Berbères sur la rive nord et
que les Senegana ou gens du Senegana étaient —
Bekri le dit explicitement — des Nègres et non pas des
Berbères.


Lors des voyages de navigation accomplis à hauteur du Cap Vert
dans la première moitié du XIVe
siècle, il est probable que les Zenaga étaient répandus déjà dans
le pays actuel des Trarza, mais il devait y avoir encore beaucoup
de Noirs au nord du Sénégal, et il n’est même pas invraisemblable
de supposer que ces Noirs possédaient le territoire et peut-être
exerçaient l’hégémonie politique. En tout cas le Senegana
ou Isongân devait comprendre alors les deux rives du bas
fleuve et c’est probablement le nom de ce pays qui fut donné par
les premiers navigateurs européens au fleuve qui le traversait.


Sur l’une des premières cartes que nous possédions de cette
région, le portulan des Médicis de 1351, le fleuve Sénégal figure
sous le nom de Senegany[16]. Les cartes postérieures
adoptèrent en général l’orthographe Senega,
Sanaga ou Çanaga ; ce n’est qu’au
XVIIIe siècle, semble-t-il, que
l’on commença à employer l’orthographe « Sénégal »[17].
Mais il est à remarquer que, jusqu’au XVIe siècle, presque toutes les cartes
portent deux orthographes différentes pour le nom des Zenaga et
celui du fleuve Sénégal : c’est ainsi que Denis Fernandez
(1446) appelle les premiers Assenages et le second
Sanaga, que Cadamosto (1455) appelle les premiers
Azanaghes et le second Senega et parle d’un
royaume de Senega qui était le Djolof, que la carte de
Thevet (1575) porte un royaume des Zanhaga à hauteur du
cap Blanc et plus au sud un royaume de Sénéga bordé au
nord par un fleuve Sénéga arrosant une ville de
même nom, que la
carte de Livio Sanuto (1588) indique les Zanhagæ
populi et le Çanaga fluvius. Marmol (fin du
XVIe siècle) nous dit bien que
l’on a appelé momentanément le fleuve arrosant le royaume de
Gualata (Oualata) « rivière des
Sénègues » (c’est-à-dire des Zenaga), mais il
entendait sans doute par là le Niger et non le Sénégal ; en
tout cas il nous apprend que le bas-fleuve — ici, c’est bien du
Sénégal qu’il s’agit — était appelé Senedec par les
Sénègues (Zenaga) et Senega par les Portugais
parce qu’un navigateur de cette nation — il s’agit de Lancelot du
Lac, qui visita le Sénégal en 1447 — avait donné au fleuve le nom
d’un royaume avec le prince duquel il avait trafiqué tout
d’abord[18] : les habitants de ce royaume, des Ouolofs
sans doute, appelaient eux-mêmes ce fleuve Ovidech. Marmol
ajoute que la langue des Ouolofs était le zungay et Moore,
dans ses Travels in Africa (1737), appelle les Ouolofs
Zanguay. Il semble permis de conclure de tout cela que le
nom du Sénégal vient, plutôt que de celui des Zenaga, du mot
Senegana ou Senegan, qui désignait autrefois les
Ouolofs et leur pays et qui désigne encore de nos jours, au moins
parmi les Maures, la partie de la vallée du Sénégal habitée par les
Ouolofs.


Cadamosto, qui visita en 1455 et 1457 la côte du Sénégal, fait
de ce fleuve, du Niger et du Nil un même cours d’eau sortant de
l’intérieur du continent et envoyant une branche vers l’Egypte et
une autre (le Niger) vers l’Atlantique, où elle se déversait par
deux canaux, le Sénégal et la Gambie. Le voyageur arabe
Hassan-ibn-Mohammed, plus connu sous le nom de Léon l’Africain, qui
écrivit son récit vers 1520, partage à peu près la même
opinion : il place la source du Niger dans un grand lac situé
dans le désert de Séou (probablement le Tchad, qui avoisine le pays des Arabes
Shoa) et le fait couler vers l’Ouest jusqu’à ce qu’il atteigne
l’Océan, le confondant ainsi avec le Sénégal ; il ajoute que
ce fleuve dérive d’un bras du Nil qui, après avoir passé sous
terre, est venu former le lac d’où sortirait le Niger. Ramusio
(1550) établit, d’après les indications fournies par Léon, une
carte sur laquelle le Niger, à hauteur de Tombouctou, commence à
former un delta dont les bras principaux sont le Sénégal, la Gambie
et le Rio-Grande. Joao de Barros (1552-53) continue la même
tradition, réduisant seulement le delta au Senega et à la
Gamber. Forlani de Vérone (1562) et Ortelius (1570)
adoptent à peu près le même système : la mappemonde d’Ortelius
fait déverser le Niger dans l’Océan par le Sénégal et le
Rio-Grande. Thevet (1575) reproduit sur sa Table d’Afrique
les indications de Ramusio et donne trois bouches au Niger :
le Sénégal, la Gambie et le Rio-Grande ; la principale
nouveauté de sa carte consiste dans la traduction naïve qu’il a
faite du mot « Niger » : il inscrit délibérément
Noir Fl. Quant à Marmol, qui s’inspire surtout de Barros
dans sa Descripcion general de Africa parue de 1573 à
1599, il en tient pour le delta formé du Sénégal et de la
Gambie ; il nous apprend d’autre part que son
« Niger-Sénégal » porte, de Tombouctou à l’Océan, les
noms successifs de Oued-Nichar (rivière Niger) chez les
Arabes, Yça ou Iza chez les gens de
« Tombut », Zimbala ou Zimbale chez les
gens habitant à l’Est du « Tocror », Colle chez
les « Saragoles », Maye chez les
« Turcorons » ou « Tucorons » ou
« Tucorols », Dengueh chez les
« lalofes » ou « Gelofes » et Senedec
chez les « Sénègues », l’appellation Senega
étant donnée par les Portugais à l’extrémité de son cours
inférieur ; il ajoute que le confluent du « fleuve
blanc » (Bakhoy) et du « fleuve rouge » (Baoulé) est
appelé Busitemba par les « Saragoles »[19].


Livio Sanuto
(1588) s’écarte de ses prédécesseurs en énumérant trois fleuves à
peu près parallèles coulant de l’Est à l’Ouest et se jetant dans
l’Atlantique, avec sources, cours et embouchures distincts ;
ces fleuves sont, du Nord au Sud : le Çanaga, qui
d’ailleurs représente à la fois le moyen Niger et le Sénégal, la
Gambia et enfin le Niger, qui en réalité
correspond au Rio-Grande.


A la fin du XVIIe siècle, le
géographe hollandais Dapper confondait encore en un seul fleuve le
Niger et le Sénégal et lui attribuait un cours Est-Ouest avec delta
multiple. Il identifie à la légère le Sanaga avec le
Daras de Ptolémée — lequel était le Dara ou Oued-Draa,
comme je l’ai dit plus haut — et reproduit les indications de
Marmol sur l’origine du nom donné au Sénégal par les Portugais,
ainsi que sur les différentes appellations de ce fleuve et du Niger
le long de leur parcours, ajoutant seulement que le mot
Zimbala est usité chez les Baganes, c’est-à-dire
sans doute les Mandé du Bagana ou Baghena.


Quatre ans après que l’ouvrage de Dapper avait été traduit en
français, en 1690, le sieur La Courbe, inspecteur général de la
Compagnie du Sénégal, poussait une reconnaissance jusqu’aux chûtes
du Félou (près et en amont de Médine) et affirmait, le premier, que
le Sénégal et le Niger ne pouvaient être un seul et même
fleuve.


Cependant les géographes furent quelque temps encore avant
d’admettre la vérité : Guillaume Delisle partagea d’abord
l’erreur ancienne et, dans ses cartes publiées de 1700 à 1707,
confondit, lui aussi, le Sénégal avec le Niger ; mais en 1722,
il attribua un bassin distinct à chacun des quatre fleuves auxquels
il donna les noms de Sénégal, Gambie, Rio-Grande et Niger. Enfin
d’Anville, dans la seconde moitié du XVIIIe siècle, revint à la théorie des
grands géographes arabes et fit couler le Niger vers l’Est,
réalisant d’ailleurs sur les arabes un réel progrès, puisqu’il
distinguait nettement son bassin de celui du
Sénégal ; mais
il ignorait encore le cours inférieur du Niger et le faisait se
terminer dans l’intérieur du Soudan.


Ce n’est qu’en 1830 que le problème de l’embouchure du Niger fut
définitivement résolu. Mungo-Park, lorsqu’il partit en 1795 pour
son premier voyage, était persuadé que le Niger allait se jeter
dans le Congo ; il ne put alors le descendre que jusqu’à
quelque distance en aval de Sansanding et fit en 1805 une nouvelle
tentative qui se termina, l’année suivante, par sa mort et celle de
ses derniers compagnons dans les rapides de Boussa, en sorte que le
bas Niger avait encore gardé son secret. D’autre part Mungo-Park,
en accréditant, sur la foi de renseignements erronés, la légende
des montagnes de Kong, contribua à perpétuer l’ignorance dans
laquelle on était de l’hydrographie de la Boucle du Niger et en
particulier du cours supérieur de la Volta, ignorance qui ne prit
fin qu’en 1889 avec l’exploration de M. Binger. Cependant en 1817
James Riby, devançant les découvertes ultérieures, affirmait que le
Niger, après avoir décrit l’arc de cercle que l’on connaissait
déjà, venait se jeter dans le golfe de Guinée. L’année suivante
Mollien, sans reconnaître précisément l’emplacement exact des
sources du Sénégal et de la Gambie, donnait de bonnes indications
sur la région d’où sortent les hauts affluents de ces deux fleuves
et détruisait définitivement la légende des communications de ces
fleuves entre eux ou de l’un d’eux avec le Niger. Quatre ans plus
tard (1822), Gordon Laing indiquait la place approximative des
sources du Niger. Peu après (1824), Denham, Clapperton et Oudney
démontraient que le Niger et le Tchad constituaient deux bassins
entièrement différents. Enfin, en 1830, Richard Lander, ancien
domestique de Clapperton, qui avait déjà atteint Boussa en 1826
avec son maître, peu avant la mort de ce dernier à Sokoto, gagnait
le fleuve à ce même point de Boussa qui avait été le terminus
malheureux du voyage de Mungo-Park, et le descendait en pirogue
jusqu’au golfe de Bénin : le cours entier du grand fleuve
soudanais, au moins dans ses grandes lignes, était définitivement
connu, dix-huit siècles après que Pline en avait parlé pour la
première fois. Il ne demeurait à déterminer que l’emplacement exact
de ses sources, dont l’une des principales — celle du Tembiko — fut découverte le 30
octobre 1879 par Zweifel et Moustier, agents de l’armateur C.-A.
Verminck de Marseille.


Restait la Volta, à laquelle, en raison de la croyance à la
fameuse chaîne des montagnes de Kong, on n’accordait qu’une étendue
fort restreinte. C’est seulement en 1889 que, revenant en France
après sa superbe exploration, M. Binger révélait l’inexistence de
cette chaîne et donnait, sur le cours supérieur et l’importance de
la Volta, des indications très précises que les voyageurs qui le
suivirent n’eurent qu’à compléter[20].


Bassin de la Comoé. — Les cours d’eau qui arrosent le
Haut-Sénégal-Niger appartiennent tous aux bassins de quatre
fleuves, d’importance très diverse, qui sont, par ordre de
longueur, le Niger, la Volta, le Sénégal
et la Comoé[21].


La Comoé n’a, en ce qui concerne sa branche principale, qu’une
longueur totale de 750 kilomètres environ ; ce
fleuve n’intéresse
que médiocrement le Haut-Sénégal-Niger, car il ne l’arrose que par
la partie supérieure de ses branches extrêmes, la Léraba
(fleuve de Léra) ou haute Comoé occidentale et la Komonoba
(fleuve des Komono) ou haute Comoé orientale, et quelques-uns de
leurs affluents ; ces branches ou affluents, souvent à sec ou
presque durant une partie de l’année, ne sont jamais navigables,
même pour des pirogues, et, loin de concourir à la fertilité du
pays qu’ils arrosent, ils le rendent au contraire en partie
inhabitable en raison des vastes marécages, inutilisables et
malsains, dont ils se trouvent bordés à la saison des hautes eaux.
On sait d’ailleurs que le cours inférieur de la Comoé est lui-même
impropre à la navigation, étant coupé fréquemment, jusqu’à 60
kilomètres environ en amont de son embouchure, par des rapides que
les plus petits vapeurs et souvent même les pirogues ne peuvent
franchir, et se trouvant privé d’accès du côté de la mer par suite
de la barre de Grand-Bassam.


Notons, à titre documentaire, que la Léraba et la Komonoba ou
Baoulé prennent toutes les deux leur source, à peu de distance
l’une de l’autre, dans le pays des Tagba ou Tagoua (cercle de
Bobo-Dioulasso), entre Sifarasso et Ouorodara, à peu près à hauteur
de Bobo-Dioulasso et à l’Ouest de cette ville.


Bassin du Sénégal. — Tout autre est le Sénégal :
non seulement ce fleuve, depuis la plus reculée de ses sources —
celle du Bafing — jusqu’à son embouchure, mesure environ 1.500
kilomètres de long, c’est-à-dire le double de la Comoé, mais sa
largeur, son débit d’eau, sa profondeur relative même aux plus
basses eaux dans la partie inférieure de son cours, ses rives
nettement délimitées qui se prêtent peu aux débordements, la
possibilité pour les navires — quoique non continue et souvent
malaisée — de franchir la barre de Saint-Louis et de passer
directement de l’Océan sur le fleuve, enfin et surtout les 700
kilomètres de Saint-Louis à Kayes navigables en toute saison pour
des chalands, cinq mois de l’année pour des vapeurs calant 1 m. 30
et deux à trois mois pour des navires de fort tonnage à 4 mètres de
tirant d’eau, font du Sénégal une précieuse voie de transport pour
la colonie du Haut-Sénégal-Niger. Bien que les irrégularités de la navigation
ne donnent pas entière satisfaction et que l’on se trouve forcé de
doubler, en quelque sorte, le Sénégal, par la voie ferrée en
construction de Kayes à Thiès-Dakar, il n’en est pas moins vrai que
le Sénégal a été jusqu’ici la seule voie d’accès vers le Soudan
Français et qu’il demeurera toujours, même après l’achèvement du
Thiès-Kayes, une excellente et économique voie de transport durant
une partie de l’année.


Le Sénégal proprement dit est formé à Bafoulabé (rencontre des
deux fleuves) par la réunion du Bafing (fleuve noir) et du
Bakhoy ou Badié ou encore Bagoué (fleuve blanc) ; ce
dernier lui-même doit son importance à son affluent le
Baoulé (fleuve rouge), qu’il reçoit entre Toukoto et
Badoumbé. Le Bafing prend sa source en Guinée, non loin de Timbo et
du col de Koumi, dans le même massif d’où sort le Tinkisso, l’une
des branches du haut Niger. Le Bakhoy naît également dans la
Guinée, à quelque distance au Nord-Ouest de Siguiri. Quant au
Baoulé, son bassin est tout entier compris dans le
Haut-Sénégal-Niger : il est formé à l’origine par plusieurs
ruisseaux qui prennent leur source dans les collines longeant le
Niger entre Kangaba et Bamako et dont l’un sort de Kati, à douze
kilomètres seulement du Niger, ce qui indique combien est étroite
la zone séparant le haut bassin du Sénégal de la haute vallée du
Niger.


Le Sénégal ne devient navigable qu’en aval de Kayes, après avoir
reçu sur sa rive droite un affluent assez important, le
Kolembiné (rivière noire), qui provient de la région des
mares avoisinant Nioro. Un peu au-delà d’Ambidédi, un autre
affluent vient aussi se jeter sur sa rive droite : c’est le
marigot de Karakoro, qui sert de limite entre le
Haut-Sénégal-Niger et la Mauritanie. Enfin, un peu avant d’arriver
à Bakel et au moment où il quitte le Haut-Sénégal-Niger, le Sénégal
reçoit, sur sa rive gauche cette fois, un très important affluent,
la Falémé, qui prend sa source sur la frontière de la
Guinée, non loin de la source de la Gambie, et sert de limite au
Haut-Sénégal-Niger depuis son cours supérieur jusqu’à son
embouchure, à l’exception d’une faible portion de son cours
inférieur, à hauteur de Tamboura et de Sénoudébou, où ses deux rives
appartiennent à la colonie du Sénégal.


Bassin de la Volta. — La Volta est un peu plus longue
que le Sénégal, puisqu’on compte plus de 1.600 kilomètres depuis la
source extrême de la Volta Noire jusqu’à l’embouchure du fleuve
dans le golfe de Guinée. Mais elle présente, en ce qui concerne le
Haut-Sénégal-Niger, un intérêt bien moindre que le Sénégal :
d’abord son embouchure est située dans une colonie anglaise
(Gold-Coast) et son cours inférieur est tout entier en pays
étranger, tantôt coulant à travers la colonie anglaise, tantôt
servant de limite entre celle-ci et la colonie allemande du
Togo ; ensuite son embouchure est à peu près dans la même
situation que celle de la Comoé, c’est-à-dire obstruée par une
barre infranchissable aux navires ; enfin le bief inférieur,
où des embarcations d’un certain tonnage peuvent circuler, ne
commence qu’après que le fleuve a pénétré en Gold-Coast, près du
confluent de la Volta Noire et de la Volta Blanche. A la vérité, on
peut utiliser une partie de la Volta Noire coulant en territoire
français, depuis Koury jusqu’au confluent du Bougouriba et même à
la rigueur jusqu’à la rencontre du 10° de latitude nord (environ
350 kilomètres), pour la navigation à l’aide de chalands plats de 2
à 5 tonnes ; mais ces transports, sans issue vers le Sud ni le
Nord, ne peuvent présenter qu’un intérêt purement local et ils ne
seraient appelés à quelque développement qu’au cas où la Volta
Noire serait réunie, soit au Bani par une voie ferrée de Koury à
San, soit au prolongement futur des chemins de fer de la Côte
d’Ivoire, de la Guinée ou du Haut-Sénégal-Niger. De plus, s’il est
en général aisé de descendre la Volta Noire en chaland, il est
parfois très dur d’en remonter le courant. Enfin le manque de
profondeur en amont de Koury, la fréquence des rapides en aval du
10° de latitude nord et la violence de ces rapides à partir du
point où la Volta pénètre dans la Côte d’Ivoire restreignent par
trop l’étendue de ce bief relativement navigable.


Les branches et gros affluents de la haute Volta, comme ceux de
la haute Comoé, ont des bords excessivement marécageux
et inhabitables en
général sur une largeur de 2 à 5 kilomètres sur chaque rive, tant à
cause de la présence des mouches tsétsé qu’en raison de la nature
argileuse du sol, qui se transforme en boue épaisse lors des
inondations et se durcit quand les eaux se retirent. Ces
inondations sont dues généralement, non pas au débordement des
rivières — la Volta Noire en particulier a des berges très élevées
—, mais au manque d’écoulement des eaux de pluie, qui s’accumulent
le long du fleuve dans une sorte de cuvette plus basse que la berge
et ne communiquant que de loin en loin avec la branche principale
par des affluents qui d’ailleurs présentent la même
disposition.


La Volta Noire ou occidentale est la plus longue et la
plus importante des deux branches principales dont la réunion, près
et à l’Ouest de Salaga, forme la Volta proprement dite. Elle prend
sa source à Sifarasso, au Sud et près de la route de Sikasso à
Bobo-Dioulasso, tout près des sources de la Comoé. Par suite d’un
phénomène assez particulier, la Volta a un cours à peu près
parallèle à celui du Niger, formant une boucle assurément beaucoup
plus modeste que celle de ce dernier fleuve mais de courbe et de
direction analogues : après avoir coulé vers le Nord-Est
jusqu’à Koury — comme le Niger jusqu’à Tombouctou — elle
s’infléchit ensuite vers l’Est, puis vers le Sud-Est, à peu près
comme le Niger se comporte entre Tombouctou et le 11° de latitude
Nord ; au delà du même parallèle, de même que le Niger se
dirige nettement au Sud jusqu’à Djebba, pour couler ensuite vers
l’Est-Sud-Est jusqu’au confluent de la Bénoué et reprendre enfin la
direction du Sud jusqu’à son embouchure, de même la Volta fait du
Sud pendant toute la partie de son cours qui sert de limite aux
possessions françaises et anglaises, puis de l’Est-Sud-Est jusqu’au
confluent de l’Oti et ensuite du Sud jusqu’à la mer.


Les principaux affluents de la Volta Noire, dans la partie de
son cours appartenant au Haut-Sénégal-Niger, sont : sur sa
rive droite, le Poni ou Bammasso qui arrose Gaoua et le
Bougouriba qui arrose Diébougou ; sur sa rive gauche,
le Sourou, qui naît non loin de Ouahigouya, décrit une
boucle de sens opposé à celle de la Volta Noire et vient finir à
Koury ; lorsque la crue se fait sentir dans la haute Volta Noire, les eaux de
ce fleuve s’engouffrent dans le Sourou, qui semble alors remonter
vers sa source ; lorsque le niveau baisse dans le Volta, les
eaux du Sourou reprennent leur cours normal et viennent à leur tour
alimenter le fleuve principal.


La Volta Blanche ou orientale naît, dans les cercles de
Ouahigouya et de Dori, par deux branches prenant leur source au
Sud-Ouest et à l’Est de Djibo ; elle a un cours sensiblement
Nord-Sud. Elle reçoit dans la Gold-Coast, sur sa rive droite, un
affluent de médiocre importance qu’on appelle la Volta Rouge et
dont le cours commence près et à l’Ouest de Ouagadougou.


La troisième branche de la Volta, l’Oti, est formée de
la réunion du Pépiénou, qui prend sa source entre Koupéla
et Fada-n-Gourma, et du Pendjari, qui naît au Dahomey et
traverse, en faisant d’immenses détours, le cercle de
Fada-n-Gourma.


Bassin du Niger. — Avec le Niger, nous arrivons à un
bassin hydrographique d’une bien autre importance. Depuis le
Tembi-Kounda (frontière de la Guinée et du Sierra-Leone) jusqu’à
Akassa (point central du delta du Niger), l’immense nappe d’eau n’a
pas moins de 3.800 kilomètres de long, soit presque exactement
l’ensemble des longueurs totalisées de la Volta, du Sénégal et de
la Comoé réunis.


Après s’être grossi du Milo à l’Est et du Tinkisso à l’Ouest, le
Niger pénètre dans le Haut-Sénégal-Niger en aval de Siguiri, reçoit
encore, sur sa rive droite, en face de Kangaba, le
Sankarani, puis coule jusqu’à Koulikoro dans une vallée
rocheuse souvent très resserrée, barrée de forts rapides entre
Bamako et Koulikoro : parmi ces rapides, il convient de citer
ceux de Sotuba, près de Bamako, où le bras le plus
important du fleuve n’a pas toujours trente mètres de large.


En aval de Koulikoro, la vallée s’élargit ; les collines
qui la forment s’abaissent et s’espacent peu à peu, les rochers
font place aux bancs de sable, les berges s’aplatissent et le lit
du fleuve se transforme petit à petit en une nappe dont la crue ou
la décrue réglera seule l’étendue. A partir de Ségou, le Niger
n’est plus un fleuve proprement dit, mais une vallée de
faible déclivité au
milieu de laquelle coule une grande masse d’eau. A hauteur de
Dienné et en aval, des communications s’établissent entre le Niger
et le Bâni.


Ce Bâni (petit fleuve, en langue mandé) ou
Mayèl-Balévèl (rivière noire, en langue peule) est en
somme le seul affluent important du Niger, mais il constitue à lui
seul un véritable fleuve dont la branche principale a plus de 900
kilomètres de long. Cette branche principale, appelée
Bâgbê ou Bagoé (fleuve blanc) dans son cours supérieur,
prend sa source à la Côte d’Ivoire, au Sud de la route d’Odienné à
Tombougou, pénètre dans le Haut-Sénégal-Niger entre Tengréla et
Ngorho, se grossit successivement du Bâfing (fleuve noir),
du Bânigbê (petit fleuve blanc) et du Baoulé
(fleuve rouge), qui tous les trois proviennent aussi de la Côte
d’Ivoire, puis du Bânifing (petit fleuve noir), devient le
Bâni, passe à San et à Dienné, et se confond avec le Niger à
Mopti.


Comme je le disais plus haut, des communications se sont déjà
établies entre le Niger et le Bâni, ou plutôt, comme ce n’est plus
assez de deux vallées pour charrier l’énorme quantité d’eau qui
arrive des deux côtés de Dienné, le Niger se transforme en un lacet
de canaux auquel vont bientôt s’entremêler des lacs et qui va
constituer un système excessivement curieux et intéressant depuis
Dienné jusqu’à Tombouctou. Reconnaître, en cette région, où se
trouve le lit propre du Niger est chose à peu près impossible.


A Diafarabé, à l’Ouest-Nord-Ouest de Dienné, le fleuve forme un
V dont l’un des bras se dirige vers Mopti (qui s’appelle en songaï
Issa-ka, c’est-à-dire « arrivée du fleuve ») et
l’autre, dit Dia ou Diaga, vers le lac Débo. En
aval de Mopti, nouvelle communication par un canal transversal
entre les deux canaux principaux, qui se réunissent dans le lac
Débo après avoir donné naissance à un troisième canal, le
Kolikoli, lequel se dirige vers Saraféré par le lac
Korienza. A la sortie du Débo, l’un des deux canaux
principaux, l’Issa-Ber (grand fleuve, en songaï), se
dirige vers Niafounké, tandis que l’autre, le Bara-Issa
(fleuve du Bara), va rejoindre à Saraféré le canal de Korienza. Les
deux branches maîtresses se réunissent ensuite près
d’El-Oualedji, à
l’endroit appelé Issa-feï (partage du fleuve), pour former
peu après, en se séparant encore une fois, l’île de Koura,
un peu en aval de Tombouctou.


Entre Niafounké et El-Oualedji, la branche occidentale dessert
plusieurs lacs, dont les principaux sont le lac Horo et le
lac Fati et ceux de moindre importance les lacs
Tenda, Kabara, Soumpi, Takadyi
et Gaouati ; entre El-Oualedji et Koura, elle dessert
encore les grands lacs de Goundam et de Ras-el-Ma ou
Hari-bongo ou encore Issa-bongo (mots qui veulent
dire, le premier en arabe et les deux autres en songaï, « tête
de l’eau » ou « tête du fleuve ») : lacs
Télé, Faguibine ou Fangabina,
Daouna-keïna et Daouna-ber, tandis que la branche
orientale dessert les lacs Haribongo, Garou,
Dô, Nangaï, Hagoundou, Koratou,
etc.


Toute cette partie de la vallée du moyen Niger, comprise, d’une
façon générale, entre Sansanding et Tombouctou, est une véritable
région lacustre, dont l’aspect se modifie étrangement selon les
saisons et où, indépendamment des bras et lacs principaux qui
viennent d’être énumérés, existent de nombreux canaux de dérivation
et lacs ou mares temporaires : cette région constitue la zone
d’inondation du Niger, zone qui, aux périodes de grande crue,
couvre en largeur une étendue de 150 à 200 kilomètres d’où
n’émergent plus que les mamelons où sont construits les
villages.


Il est facile de conclure de ce qui précède quelle est
l’importance du Niger au double point de vue de l’agriculture et
des facilités de transport. Les terres de la vallée nigérienne,
dont la nature argileuse est tempérée par une quantité suffisante
de sable, ne deviennent pas dures et cassantes, comme celles du
bassin de la Volta, lorsque les eaux d’inondation se
retirent : elles deviennent au contraire un sol
merveilleusement fécond et propice à la culture, comme à la
croissance d’herbes de pâturage, et il n’est pas téméraire de
penser que, maintenant que la sécurité assurée aux indigènes leur
permet de s’attacher davantage à leur sol, la région du moyen Niger
deviendra rapidement la plus riche de tout le Soudan.


D’autre part les produits qui y seront récoltés
trouveront dans le
Niger lui-même une voie de transport économique et relativement
constante : des vapeurs à faible tirant d’eau peuvent en effet
circuler durant six mois de l’année entre Koulikoro et Gao, et le
reste du temps des chalands peuvent être utilisés dans des
conditions satisfaisantes. Ces chalands peuvent même, en janvier et
février, continuer au-delà de Gao jusqu’à Niamey. La faible portion
du fleuve où les rapides s’opposent à la navigation, entre
Koulikoro et Bamako, a été doublée d’une voie ferrée : en
sorte que, grâce à l’utilisation successive des chemins de fer et
des fleuves, on a actuellement une voie de transport à peu près
satisfaisante depuis le port de Dakar jusqu’à Gao, voie qui sera
améliorée encore par l’achèvement de la ligne directe de Dakar à
Koulikoro par Thiès, Diourbel et Kayes.


Le bief supérieur du Niger est lui aussi navigable une bonne
partie de l’année, quoique dans des conditions moins bonnes, entre
Bamako et Kouroussa, où aboutit depuis quelques mois la voie ferrée
partant du port de Conakry. On peut également remonter en chaland
plusieurs des affluents du haut Niger et se rendre ainsi de Bamako
et Siguiri à Kankan par le Milo et de Bamako à 75 kilomètres
d’Odienné par le Sankarani et son affluent le Gouanhala, au moins à
l’époque des hautes eaux. Le Bâni permet d’assurer les transports
entre Mopti et la région de Sikasso par Dienné et San.


Tout cela constitue un réseau navigable assurément imparfait, en
raison de la différence des niveaux selon les saisons, mais qui a
déjà été perfectionné et pourra l’être encore par l’exécution de
quelques travaux et qui, tel qu’il existe, est fort appréciable en
un pays où les cours d’eau se prêtent si rarement à la navigation
et où les voies et moyens de transport sont en général
embryonnaires et coûteux.


En aval de Tombouctou, quoique parsemé d’îles et d’îlots, le
Niger forme un fleuve beaucoup plus régulier qu’en amont. Après
avoir traversé la région sablonneuse qui s’étend de Tombouctou à
Bourem, son lit redevient rocheux aux approches de Gao et il est
coupé çà et là de rapides dont les principaux sont ceux d’Ayorou et
de Labezenga, mais dont aucun ne constitue d’obstacle vraiment sérieux à la navigation,
au moins à la période des hautes eaux. C’est seulement après sa
sortie du territoire français que le Niger présente des seuils
infranchissables (région de Boussa), qui séparent nettement le long
bief moyen du bief maritime.


La rive droite du Niger, ou plus exactement toute la région
située sur la rive droite, entre le lac Débo et Say, porte en
songaï le nom de Gourma ou celui de Hari-banda
(que nous avons orthographié Aribinda) ; les pays de
la rive gauche sont compris sous la dénomination de
Haoussa ou Aoussa, aussi bien à hauteur du Débo
qu’à hauteur de Bamba, de Gao et de Say[22].
Ces appellations sont souvent employées comme termes d’orientation,
mais il est facile de voir qu’elles revêtent alors des acceptions
multiples et fort diverses, selon le lieu où l’on se trouve :
ainsi, du Débo à Tombouctou, Gourma désigne l’Est et Haoussa
l’Ouest ; de Tombouctou à Bourem, Gourma désigne le Sud et
Haoussa le Nord ; enfin, en aval de Bourem, Gourma voudra dire
l’Ouest et Haoussa l’Est. Il est également facile de comprendre
combien est peu exacte l’application que nous avons faite de
certains de ces termes à telle ou telle région localisée de la
Boucle du Niger, en appelant par exemple Gourma le cercle de
Hombori et celui de Fada-n-Gourma et Aribinda le pays situé au Sud
de Tombouctou et celui situé à l’Ouest de Dori : en réalité
tout l’intérieur de la Boucle du Niger mérite ces deux noms de
Gourma ou Aribinda.


Il n’est peut-être pas inutile de parler ici des ports de
Tombouctou. Le principal, en ce sens qu’il est le plus constant,
est Korioumé, situé sur le Niger même. Mais à Korioumé, un
canal se détache du Niger et vient atteindre Daï, à 10
kilomètres de Tombouctou, pour rejoindre le fleuve principal en
aval. De plus, un canal qu’on dit artificiel, dont on attribue la
création ou tout au moins l’aménagement à un roi de Gao et qui fut
élargi au début du XIXe siècle
par le roi du Massina Sékou Amadou, amène l’eau de Daï à
Kabara, à 7 kilomètres de Tombouctou. Enfin, lors des grandes crues, le courant
se fraie un passage, dans l’Est de Kabara, jusqu’à 300 mètres de la
ville même de Tombouctou[23].


Tombouctou possède donc en réalité quatre ports : Korioumé,
utilisable toute l’année et en tout temps ; Daï, qui ne l’est
guère que de septembre à avril ; Kabara, qui le devient de
novembre à avril ; et enfin l’un des faubourgs de Tombouctou,
mais l’accès de ce dernier port n’est possible que dans les années
de grande crue (tous les trois ans environ) et seulement au mois de
janvier.


Le plus ou moins d’abondance des pluies dans la région
soudanaise a en effet une influence considérable, non seulement sur
le plus ou moins d’extension de la zone inondée, mais aussi sur la
limite atteinte par les eaux dans les lacs, dépressions et canaux
issus du Niger. Tous ces lacs et canaux en effet ne sont que des
déversoirs : ils n’alimentent pas le Niger, mais sont
alimentés par lui. Lorsque la crue a été exceptionnellement forte
dans le haut fleuve, le Faguibine est rempli jusqu’à Ras-el-Ma, les
Daouna se transforment en lacs et l’eau reflue vers le Nord dans
les canaux de dérivation sahéliens et sahariens, qui sont eux aussi
des déversoirs plutôt que des affluents, comme le marigot de
Niamina, les parties basses des vallées du Tilemsi, de l’Azaouag,
etc., et les maigres rivières, telles que le Gorouol et la Sirba,
qui traversent la région de mares temporaires séparant, du côté de
Dori, le bassin de la Volta du bas Niger. Lorsqu’au contraire la
crue a été faible, l’eau ne se répand que peu en dehors du fleuve
lui-même et de ses bras principaux, les lacs ne sont plus que des
étangs et beaucoup de mares ou de vallées demeurent sèches pendant
une ou plusieurs années.


Dans une communication récente[24], le lieutenant
Salvy constate que,
au cours des quinze dernières années, il y a eu diminution
progressive du lac Faguibine et assèchement des Daouna :
l’eau, qui arrivait à Ras-el-Ma lors des crues de 1894, n’arrivait
plus l’an dernier qu’à une quarantaine de kilomètres à l’Est de ce
point. Il suppose que, indépendamment de causes climatériques
passagères, ce dessèchement serait dû à une cause générale et
constante qui affecterait tout le Nord du Soudan. Je ne crois pas
devoir partager son opinion : au XIe siècle, selon le témoignage de Bekri,
le point de Ras-el-Ma (tête de l’eau) méritait déjà son nom par sa
position à la limite extrême des crues ; il serait singulier
que, si une cause constante de dessèchement existait réellement, la
limite des crues fût demeurée identique pendant neuf siècles au
moins pour reculer brusquement ensuite. Il est beaucoup plus
probable que cette limite varie et a toujours varié selon les
années ou plutôt selon des périodes de plusieurs années chacune,
proportionnellement avec les quantités d’eau tombées, et que, si le
maximum a toujours été à Ras-el-Ma — au moins depuis les débuts de
la période historique —, le minimum a varié et variera encore
d’époque en époque ; il est vraisemblable qu’avant 1894 la
limite extrême des crues avait déjà reculé bien des fois jusqu’au
minimum constaté en 1910 et peut-être plus loin encore et que,
après une suite d’années pluvieuses, Ras-el-Ma redeviendra de
nouveau la « tête de l’eau ».






[image: ]
CARTE 1. — Limites, hydrographie et orographie.









[5]Voir la carte 1 à la fin
du chapitre III et la carte
d’ensemble à la fin de l’ouvrage.





[6]Il semble que c’est Aristote qui, le premier,
ait cité le voyage de Hannon, dont nous ont parlé ensuite
Eratosthène, Strabon, Pline et Ptolémée.





[7]Hérodote, livre IV, XLIII.





[8]Hérodote, livre IV, CXCVIII.





[9]Livre II, XXXII à XXXIV.





[10]Les Nasamons étaient des Berbères habitant
la province de la Cyrénaïque appelée aujourd’hui Barka, à l’Est de
la Tripolitaine.





[11]Une autre branche saharienne du Niger,
représentée aujourd’hui par l’Azaouag, qui sort des montagnes du
Sahara Central pour aboutir sur le bas Niger en aval de Niamey, a
été reconnue par les derniers explorateurs du Sahara, et notamment
par le capitaine Cortier. On y a trouvé des crocodiles, ce qui
tendrait à prouver que cet oued a eu autrefois une importance plus
considérable et des relations aquatiques avec le Niger plus réelles
que de nos jours.





[12]Pline dit expressément que les
Ethiopiens Nigrites sont appelés ainsi du nom du fleuve
qui arrose leur pays.





[13]Ptolémée supposait d’ailleurs que le
Ghir, coulant vers l’Est, passait au travers des
« gorges garamantiques » (montagnes du Fezzan) et, après
avoir disparu sous terre, réapparaissait dans le marais ou lac
Nuba, sans doute pour y former une branche supérieure du
Nil.





[14]Le Nord de l’Afrique dans l’antiquité
grecque et romaine, 1863.





[15]Doctrina Ptolemæi ab injuria recentiorum
vindicata, 1874.





[16]Cultru, Histoire du Sénégal, page
25.





[17]A titre d’information, il convient de noter
que le mot asenghêl, en berbère, signifie
« inondation ». Dans un manuscrit arabe encore inédit,
rapporté de Tombouctou par M. Bonnel de Mézières et datant,
semble-t-il, du XVIIe siècle,
le pays situé entre le Fouta et l’Atlantique est désigné sous le
nom de Sénékal ou Sénégal.





[18]Le moine franciscain Gaby, qui écrivit en
1689 une relation de son voyage au Sénégal (Relation de la
Nigritie), nie l’existence, au moins à cette époque, d’un
royaume du nom de Senega, royaume dont l’existence avait
été affirmée quelques années auparavant par Moreri dans son
dictionnaire (édition de Lyon, 1683). Il n’y a pas à tenir compte
de la documentation du Père Gaby, qui faisait sortir d’une même
source, située à quelque distance à l’est du Khasso, le Sénégal, le
Niger et le Joto (?), moins d’un an avant la reconnaissance de La
Courbe au Khasso et aux chûtes du Félou.





[19]Dans ces noms on retrouve, à peine déformés,
ceux par lesquels les peuples riverains du Niger et du Sénégal
traduisent le mot « fleuve » et désignent la rivière
principale, quelle qu’elle soit, traversant leur pays : en
songaï issa, en soninké ou sarakollé kollé ou
kholé, en peul ou toucouleur mâyo, en ouolof
dêkh ou dêh et au cas déterminé dêkh-gui
ou dêh gui (comparez l’Ovidech de Lancelot du Lac
et le Senedec des « Sénègues » de Marmol).
Zimbala n’est autre que le mot mandé dyimbala,
qui signifie « lieu de la grande eau » et qui est donné
de nos jours à une partie de la zone d’inondation du Niger. Quant à
Busitemba, on peut rapprocher ce terme de
Badoumbé, qui veut dire « fleuve rouge » en
soninké.





[20]La Volta doit son nom, soit aux sinuosités
de son cours inférieur, qui l’auraient fait appeler ainsi par les
Portugais, soit au nom que donnent les indigènes à son embouchure
et qui, d’après ce qu’on m’a affirmé, serait Folita. Comme
tous les grands fleuves africains, elle ne porte pas, dans les
langues locales, de nom spécial, et chaque tribu riveraine la
désigne par un mot qui, dans son idiome, ne signifie pas autre
chose que « le fleuve » (Mâné chez les Dagari,
Mîro chez les Lobi, Môrhe chez les Nounouma,
etc.). Il en est de même du Sénégal et du Niger, comme l’avaient
déjà observé Marmol et Dapper. Cependant les peuples de langue
mandé désignent souvent le Niger — en outre du mot bâ qui
veut dire simplement « fleuve » — par l’appellation plus
particulière de Bâba (le fleuve grand) ou celle de
Diêlibâ, orthographiée souvent à tort
« Dioliba », qui veut dire « le fleuve des
Diêli », c’est-à-dire des « griots » ou chanteurs et
musiciens professionnels ; de même les Haoussa l’appellent
tantôt Baba-n-goulbi (le grand fleuve), tantôt
Kouara, mot dont j’ignore l’étymologie.





[21]Contrairement aux indications données par
certaines cartes, le bassin du Bandama est entièrement en dehors du
Haut-Sénégal-Niger : les cours d’eau naissant près de Ngorho
(cercle de Bobo-Dioulasso) et donnés parfois comme des affluents
supérieurs du Bandama sont en réalité, les uns des affluents du
Bagbê (bassin du Niger), les autres des affluents de la Léraba
(bassin de la Comoé). Les reconnaissances exécutées dans le cercle
de Korhogo de 1904 à 1907, notamment celles de M. Terrasson de
Fougères, ont démontré que le Bandama prenait sa source au Sud de
la route de Korhogo à Tombougou, traversait cette route et
contournait Korhogo au Nord pour se diriger ensuite vers le
Sud.





[22]Peut-être y a-t-il quelque rapport entre ce
terme et le nom des Haoussa, dont le pays est en effet à l’Est de
la rive gauche du Niger au moins pour la partie du fleuve en aval
de Gao.





[23]On prétend qu’autrefois c’était à l’Ouest de
Kabara que l’eau se frayait un passage et que, comme elle venait
inonder de temps à autre un quartier de Tombouctou — le
Tarikh-es-Soudân relate plusieurs de ces inondations — les
habitants comblèrent ce passage à l’endroit où se trouve
aujourd’hui la dune Amadia, forçant ainsi les eaux à refluer vers
l’Est.





[24]Dans la Géographie, décembre
1910.












CHAPITRE III[25]


Orographie


A qui rechercherait les altitudes élevées, le système
orographique du Haut-Sénégal-Niger se présenterait comme plutôt
maigre : il ne semble pas en effet que l’on rencontre dans la
colonie des sommets dépassant mille mètres, et encore le nombre de
ceux qui atteignent cette altitude est-il fort restreint. On les
trouve dans la région de Hombori (boucle du Niger) et peut-être
dans le cercle de Satadougou, près des sources de la Falémé, au
point d’aboutissement vers le Nord du massif dit du
Fouta-Diallon.


Ce dernier massif s’étend en réalité depuis les sources du
Bandama et du Bâgbê (Côte d’Ivoire) jusqu’à celles de la Gambie
(Guinée), suivant une direction générale Sud-Est Nord-Ouest ;
il donne naissance d’une part à tous les petits fleuves côtiers qui
se jettent à la mer entre Grand-Lahou et Bathurst (Bandama,
Sassandra, Cavally, Nuon ou Cestos, Saint-Jean, Saint-Paul, Makona,
Sherbro, Roquelle, Grande et Petite Scarcies, Konkouré, Rio-Grande,
Gambie) et, d’autre part, aux branches principales du Niger et du
Sénégal (Bâgbê, Baoulé, Sankarani, Milo, Tembiko, Tinkisso pour le
Bâni et le Niger, Bafing et Falémé pour le Sénégal). Les plus hauts
sommets de ce massif sont situés dans la région où se touchent la
Guinée, le Libéria et la Côte d’Ivoire (Nimba ou Nuonfa 1.644 m.,
Momy 1.400 m., Dou 1.339 m., Soulou 1.121 m., Gouékouma 1.026 m.,
d’après les observations barométriques de M. Aug. Chevalier en
1909). Le massif semble s’abaisser en se dirigeant vers le
Nord-Ouest et ce sont ses derniers contreforts dans
cette direction qui,
seuls, touchent à la colonie du Haut-Sénégal-Niger dans les cercles
de Satadougou, de Kita et de Bamako.


Là ils se soudent, pour ainsi dire, à un autre système, beaucoup
moins important comme altitude et comme étendue, qui sépare la
haute vallée du Niger du bassin du Sénégal. Ce système est
constitué par une sorte de crête irrégulière tombant par pentes
abruptes et étagées du côté du Niger, à très peu de distance du
fleuve, parfois même bordant le fleuve lui-même, comme à Koulikoro,
d’une haute falaise rocheuse, et se prolongeant, sur le versant
d’où sortent le Bakhoy, le Baoulé et leurs affluents, en une série
de collines tantôt isolées et tantôt groupées ou ramifiées qui
s’étendent vers l’Ouest de façon à déterminer les vallées très
resserrées de ces branches du Sénégal et ensuite du Sénégal
lui-même jusqu’à Kayes.


Ce système prend fin vers le Nord à partir de l’endroit où le
Niger s’élargit et s’étale avant de pénétrer dans la région
lacustre, c’est-à-dire à hauteur de Ségou environ. On ne rencontre
plus ensuite qu’une succession de mamelons très peu élevés et de
plateaux bas, d’où émergent parfois quelques collines isolées qui,
en raison même de leur isolement, ont au premier abord des aspects
de montagne que leur altitude est loin de justifier.


Sur la rive droite du Niger, entre ce fleuve et le Bâni,
apparaît un troisième système qui se soude vers le Sud, du côté
d’Odienné (Côte d’Ivoire), avec les dernières ramifications
orientales du massif dit du Fouta-Diallon et qui suit la direction
du Niger, venant clore son étroite vallée du côté de l’Est à peu
près comme le système précédemment décrit la clot du côté de
l’Ouest, quoique avec un relief moins considérable. Comme il arrive
aussi pour la chaîne de la rive gauche, celle de la rive droite est
moins abrupte sur le versant qui ne regarde pas le fleuve et se
prolonge de ce côté par des ramifications qui déterminent les
vallées des hautes branches du Bâni (Baoulé et Bâgbê), pour mourir
peu à peu en arrivant près de la région des canaux et des
inondations.


Le quatrième système, plus original peut-être, commence au delà
du Bâni et enserre tout le bassin supérieur de la
Volta, qu’il sépare
du bassin du Niger : c’est ce système que l’on a appelé tantôt
le plateau central nigérien et tantôt le plateau de la Volta. Nous
avons vu que le cours de la branche principale de la Volta est
sensiblement parallèle au cours du Niger et forme une boucle
inscrite à l’intérieur de la boucle de ce dernier fleuve : il
résulte de ce phénomène que le système orographique qui nous occupe
en ce moment se présente, d’une façon générale, sous la forme d’un
arc de cercle parallèle lui aussi à la vallée du Niger, avec cette
restriction qu’il épouse plus volontiers les contours du bassin de
la Volta que ceux du Niger. Ce système a encore ceci d’analogue
avec les précédents que son versant le plus abrupt et le plus
accentué est en général celui qui regarde le Niger.


Il commence à la Côte d’Ivoire par les massifs de collines
séparant la haute Comoé du Bandama vers l’Ouest (monts du
Niarhafolo) et de la Volta vers l’Est (monts de Kinnta) : ces
deux branches initiales se soudent au Sud-Ouest de Bobo-Dioulasso,
entre Sikasso et Gaoua, pour former le massif d’où sortent la
Comoé, le Bougouriba, la Volta Noire et quelques affluents du
Bâni ; ce massif s’allonge ensuite pour suivre la rive gauche
de la haute Volta Noire, puis se redresse entre Koury et Bandiagara
pour former des sortes de falaises qui, par Douentza et Hombori,
ferment, depuis le Bâni jusqu’à ce dernier point, la vallée du
Niger[26], présentant vers Hombori leurs altitudes
culminantes et se dirigeant ensuite, par des courbes irrégulières,
vers le Sud-Sud-Est jusqu’à la route de Djibo à Dori. Cette sorte
de demi-cercle de falaises, qui d’ailleurs offre un certain nombre
de solutions de continuité, pousse vers le Sud des ramifications à
pentes plus douces qui s’insinuent entre les différentes branches
supérieures de la Volta et finissent par ne plus constituer que des
mamelons bas ou des pitons isolés. Entre Dori et le Dahomey, la
falaise regardant le Niger s’atténue d’abord et se ramifie, pour
contourner les quelques affluents du bas Niger qui traversent le
cercle de Fada-n-Gourma, puis se reforme pour constituer le long massif de l’Atakora,
qui court presque en ligne droite le long de la limite Sud-Est de
ce cercle, isolant le bassin du Pendjari (ou haut Oti) du bassin du
Niger et allant se souder vers le Sud au massif d’où sortira
l’Ouémé.


Ces quatre grands systèmes montagneux n’ont pas tous la même
structure géologique et chacun d’eux se présente sous des aspects
qui varient plus ou moins d’une région à une autre : en
général le granit domine dans le Sud, avec des traces variables de
quartz, tandis que le grès devient plus abondant dans le centre et
que le calcaire ne se montre que dans le nord, à partir de la
latitude de Koury. La latérite ferrugineuse domine à peu près
partout sur les plateaux et les mamelons ou crêtes de faible
hauteur. Aussi bien la géologie du Haut-Sénégal-Niger n’a été
étudiée d’une façon scientifique et rationnelle que tout récemment,
au Nord par M. Chudeau, au Sud par M. Henry Hubert, aux travaux
desquels je crois préférable de renvoyer directement le
lecteur.




[25]Voir la carte 1 à la
fin du présent chapitre.





[26]Cette ligne de falaises porte en songaï le
même nom (Hari-bongo « tête de l’eau ») que la
pointe occidentale du lac Faguibine.












CHAPITRE IV[27]


Régions naturelles


Au point de vue de l’aspect du pays, de la constitution du sol,
de la flore et de la faune, le Haut-Sénégal-Niger peut être divisé
en trois grandes régions naturelles. Ces régions ou zones ne sont
d’ailleurs pas nettement délimitées : elles se pénètrent l’une
l’autre en bien des points et les indications qui vont suivre ne
doivent être acceptées qu’à un point de vue tout à fait général et
approximatif.


Région soudanaise. — La partie
Sud du Haut-Sénégal-Niger appartient à la zone africaine que l’on
appelle communément la « région soudanaise », quelque
impropre que soit cette dénomination au point de vue étymologique,
le mot « Soudan » provenant de l’expression arabe
Blâd-es-Soudân, qui signifie « pays des Nègres »
et devant par suite s’appliquer logiquement à toute la partie du
continent africain située au Sud du Sahara.


Cette zone commence là où finissent les dernières ramifications
de la grande forêt dense du golfe de Guinée et s’étend au Nord,
très approximativement du reste, jusqu’un peu au delà du parallèle
de Bamako. Il convient d’y ranger, dans le bassin du Sénégal, les
pays situés sur la rive gauche de ce fleuve lui-même ou arrosés par
ses branches principales, le Bafing, le Bakhoy et le Baoulé, et,
dans les bassins du Niger et de la Volta, les pays situés au Sud
d’une ligne passant à peu près par Koulikoro, Ségou, San, Koury,
Ouahigouya et Fada-n-Gourma.


Cette région est, d’une façon générale, celle où le terrain
est le plus
mouvementé ; elle est arrosée, en dehors des fleuves
proprement dits qui la traversent et de leurs affluents principaux,
par de nombreux ruisseaux dont les uns ont une source permanente et
dont les autres ne sont alimentés que par les pluies et peuvent se
tarir complètement lors de la saison sèche. Bien que la forêt
dense, telle qu’elle se présente à la basse Côte d’Ivoire par
exemple, soit absente de cette région, il n’en faudrait pas
conclure qu’il ne s’y rencontre pas de forêts : il s’en
rencontre au contraire beaucoup et parfois d’assez étendues, tout
au moins là où la densité de la population n’a pas contraint les
habitants à les détruire pour se livrer sur leur emplacement à des
cultures vivrières. Ces forêts se présentent sous deux aspects
principaux : le long des rives de certains cours d’eau même
temporaires, on a une bande souvent très étroite mais généralement
très dense de végétation qui, tant par sa tenue que par les espèces
la composant (palmiers à huile, raphias, lianes diverses, etc.),
rappelle beaucoup la forêt dense de la Côte d’Ivoire ; en
dehors de cette circonstance spéciale, il existe un peu partout des
bois plus ou moins étendus, possédant de très beaux arbres et des
bosquets touffus, mais offrant cette caractéristique qu’il pousse
de l’herbe sous les arbres et entre les bosquets, chose absolument
inconnue dans la forêt dense du golfe de Guinée lorsqu’elle n’a pas
été modifiée par l’œuvre de l’homme. Les plateaux latéritiques,
bien que souvent la couche de terre qui les recouvre n’ait qu’une
épaisseur de quelques millimètres, ne sont pas les endroits les
plus pauvres en végétation arborescente : tout au contraire on
y rencontre de vraies forêts, dont les arbres vont puiser
l’humidité qui leur est nécessaire en insinuant leurs racines dans
les fissures des roches. Ces forêts à sol pierreux sont les plus
riches en lianes à caoutchouc.


Les terrains trop argileux ou trop sablonneux, et aussi beaucoup
de terrains dont le sol n’est pas mauvais pour la culture,
constituent des savanes où les hautes herbes forment la presque
totalité de la végétation, mais d’où émergent de place en place des
arbustes et même des arbres de très belle venue, tels que des
caïlcédras, des karités, des nérés, des fromagers, des baobabs, etc. Il convient de
dire que beaucoup de ces savanes étaient autrefois des forêts et
que, si la nature de la végétation s’y est transformée, cela est dû
non pas tant aux incendies de brousse qu’on accuse trop à la légère
d’un déboisement auquel ils sont à peu près étrangers, qu’à un
défrichement fait autrefois dans un but agricole : les arbres
ayant été abattus et leurs souches enlevées, lorsque le terrain est
rendu à lui-même, c’est de l’herbe qui les remplace.


Tels sont les aspects sous lesquels se présente le plus
communément la flore naturelle de la région dite soudanaise :
bien entendu, je ne parle que des parties où la nature est
abandonnée à elle-même et non de celles que le travail de l’homme a
métamorphosées.


La faune de cette région est assez riche, quoique le nombre des
individus — non des espèces — y soit beaucoup plus restreint qu’on
n’est souvent porté à le croire. On y rencontre comme mammifères
l’éléphant (très rare sauf dans les districts les plus
méridionaux), le buffle, de nombreuses espèces d’antilopes, la
panthère et d’autres félins de plus petite taille, l’hyène, le
phacochère et le potamochère, le fourmilier et le pangolin, le
lièvre et de nombreux rongeurs, le cynocéphale, le singe vert et
d’autres espèces de guenons, etc. Le lion est très rare. Je ne
parle pas ici de la faune aquatique qui, elle, est à peu près la
même sur toute l’étendue du Niger et comprend, comme mammifères,
l’hippopotame et le lamentin.


Région sahélienne. — Au nord de
la région communément appelée « soudanaise » est la
région dite « sahélienne ». Le mot sahel, qui en
arabe signifie « littoral »[28],
est appliqué par les Maures du Haut-Sénégal-Niger à la zone qui
borde au Sud le Sahara et qui forme comme le « rivage »
du désert. Il est appliqué également au rivage de l’Atlantique par
les Maures de l’Adrar
Mauritanien, en sorte que ce même terme désigne l’Ouest dans
l’Adrar, le Nord-Ouest ou le Nord-Est au Fouta, le Nord à Kayes et
le Sud à Tichit. Dans la pratique, les Européens appellent
communément Sahel la région comprenant l’ensemble des cercles de
Nioro, Goumbou et Sokolo ; mais, entendue comme désignation
géographique et climatologique, cette expression a un sens beaucoup
plus large. En réalité le Sahel commence à quelque distance de la
rive nord du Sénégal et du coude du Baoulé et, dans les bassins du
Niger et de la Volta, aux environs de la ligne citée plus haut.


Mais l’aspect du Sahel se modifie peu à peu à mesure que l’on
avance vers le Nord : d’abord peu différent du Soudan propre,
il accentue son caractère spécial à hauteur de Sokolo et de
Bandiagara pour s’identifier de plus en plus avec le désert jusqu’à
ce que l’on arrive au Sahara soudanais. La limite entre le Sahel et
le Sahara soudanais peut être représentée par une ligne passant à
une cinquantaine de kilomètres au Nord de Nioro et Goumbou,
s’avançant jusque près de Bassikounou, atteignant le Niger à Mopti,
gagnant de là Hombori en passant au Nord de Bandiagara et de
Douentza, descendant ensuite vers le Sud jusqu’aux environs de
Djibo, pour prendre alors une direction Est et rejoindre le Niger
vers Niamey par Dori.


Il ne serait pas exact de dire que le Sahel soit aride : la
végétation y est même parfois plus dense qu’au Soudan, mais en
général les arbres de belle venue y sont plus rares et surtout les
arbustes épineux s’y montrent en quantité beaucoup plus
considérable, dépassant les autres espèces en nombre à mesure qu’on
s’avance vers le Nord, jusqu’à devenir à peu près les seuls
représentants de la végétation arborescente lorsqu’on arrive au
Sahara Soudanais. Il existe aussi des savanes, mais les herbes y
sont plus maigres et de moins haute taille que dans les savanes du
Soudan et paraissent d’ailleurs constituer de bien meilleurs
pâturages.


En dehors du cours inférieur de la Kolembiné dans le bassin du
Sénégal et, dans le bassin du Niger, du fleuve lui-même et de ses
canaux, il n’existe à peu près aucun cours d’eau au Sahel
ressemblant à une rivière ou à un ruisseau : tout au plus
rencontre-t-on des
lits de dérivation où les eaux se déversent au moment des pluies et
qui constituent une sorte d’intermédiaire entre les oueds sahariens
et les cours d’eau temporaires de la région soudanaise. Mais en
général l’eau n’apparaît que sous forme de mares ou étangs plus ou
moins étendus qui se remplissent à la saison des pluies et dont
plusieurs du reste ne se tarissent jamais complètement. La plupart
des villages ne sont alimentés en eau que par ces mares ou par des
puits.


Quant aux roches qui constituent le terrain, elles se
différencient de celles de la région soudanaise particulièrement en
ceci que le calcaire se rencontre au Sahel, alors qu’il fait défaut
plus au Sud. Par contre, la latérite soudanaise abonde encore au
Sahel, tandis qu’elle fait défaut au Sahara. A ce point de vue
comme à beaucoup d’autres, le Sahel représente la zone de
transition entre la région soudanaise et le Sahara soudanais.


En ce qui concerne la faune, on rencontre au Sahel à peu près
les mêmes espèces qu’au Soudan, avec l’éléphant en moins, la girafe
et l’autruche en plus ; le lion y est aussi plus commun. Mais
surtout, probablement en raison des plus grands espaces inhabités
et aussi du nombre restreint des points d’eau, dont chacun devient
en quelque sorte un rendez-vous forcé pour les bêtes sauvages, on
voit beaucoup plus de gibier au Sahel qu’au Soudan et les chasses y
sont bien plus fructueuses.


Pour ce qui est des habitants humains, tandis qu’au Soudan les
autochtones sont, à l’exception des tribus commerçantes et des
castes d’artisans et de pêcheurs, presque exclusivement
agriculteurs et appartiennent uniquement à la race noire, on
rencontre au Sahel une très notable proportion de pasteurs
semi-nomades de race blanche plus ou moins métissée (Maures et
Peuls).


Sahara soudanais. — La troisième
région naturelle du Haut-Sénégal-Niger peut être dénommée
« Sahara soudanais » ; elle est appelée par les
indigènes Hodh ou Haoudh dans sa partie
occidentale, entre le Tagant et la région lacustre de Tombouctou,
et Azaouad dans sa partie orientale, c’est-à-dire à
l’intérieur de la Boucle du Niger entre Tombouctou et Tillabéry et
au Nord de la Boucle
jusqu’à Tessalit et Timiaouine environ[29].
Le Sahara soudanais est limité au Nord-Est par le Tanezrouft et au
Nord-Ouest par le Djouf, qui appartiennent l’un et l’autre au
Sahara proprement dit.


La différence d’aspect et de climat entre ces deux parties du
désert a été très nettement indiquée par MM. Gautier et
Chudeau : alors qu’à partir de la région de Timiaouine et
d’In-Ouzel, en allant vers le Nord, la végétation fait défaut en
dehors des vallées des oueds et des dépressions qu’a favorisées une
pluie occasionnelle d’ailleurs fort rare, le Sahara soudanais, où
il pleut à peu près partout régulièrement tous les ans, renferme,
sauf dans les régions particulièrement pierreuses, une végétation
assurément fort maigre mais cependant visible. Il convient tout
d’abord de mettre à part la zone d’inondation du Niger, entre Mopti
et Tombouctou, qui participe plutôt du Sahel que du Sahara. En
dehors de cette zone spécialement favorisée, on rencontre des
arbres — des gommiers et autres mimosées principalement — dans le
Hodh et l’Azaouad, à peu près jusqu’à hauteur de Bou-Djebiha, et
ensuite des steppes et de maigres pâturages jusqu’à Timiaouine. A
vrai dire, les arbres s’espacent et diminuent de hauteur à mesure
qu’on va vers le Nord et de même les pâturages s’atrophient à
mesure que l’on s’approche du Sahara proprement dit : mais il
n’en demeure pas moins vrai que l’aspect du Sahara soudanais, dans
son ensemble, est bien moins désolé que celui du Sahara algérien au
sud des Oasis.


Cette troisième région ne renferme des sédentaires proprement
dits que dans la zone d’inondation de Mopti à Tombouctou, sur les
rives mêmes du Niger en aval de Tombouctou, dans les rares villages
permanents du Hodh (Kiffa, Tichit, Oualata, Néma, Bassikounou,
etc.) et dans ceux plus rares encore et souvent insignifiants de
l’Azaouad Nord (Mabrouk, Bou-Djebiha, Araouâne, etc.), ainsi que
dans le centre salin de Taodéni. Cette population sédentaire se
compose de Noirs agriculteurs et pêcheurs dans la vallée du Niger,
de Noirs agriculteurs ou sauniers dans les villages du Hodh et à Taodéni, et de
quelques Arabes, Berbères ou métis d’Arabes et de Berbères,
commerçants ou religieux, dans les mêmes villages et dans ceux,
beaucoup moins populeux, de l’Azaouad Nord. Le reste du Sahara
soudanais, c’est-à-dire la presque totalité de cette région, est
habité ou parcouru par des nomades ou des semi-nomades, pasteurs de
moutons et de chameaux, commerçants, caravaniers, guides et
religieux. Les uns, dans le Hodh et l’Azaouad Nord, sont surtout
des Maures d’origine arabe plus ou moins métissée, accompagnés de
vassaux d’origine berbère et de Harrâtîn ou serfs
d’origine nègre : tous, en dehors bien entendu des quelques
habitants sédentaires des ksour ou villages, vivent sous
la tente et peuvent être considérés comme de véritables nomades,
transportant leurs campements, selon les années et les saisons, à
des distances souvent considérables. Les autres, sur les deux rives
du Niger et dans l’intérieur de la Boucle, sont principalement des
Touareg, avec quelques Peuls qui ne dépassent guère les abords
immédiats de la limite Nord du Sahel, accompagnés les uns et les
autres de serfs d’origine nègre (Bella chez les Touareg,
Rimaïbé chez les Peuls) : ceux-là vivent dans des
huttes plutôt que sous des tentes, Touareg aussi bien que Peuls, et
possèdent de véritables villages, temporaires il est vrai, mais ne
se déplaçant en général que dans une aire de rayon restreint.


Le Sahara soudanais renferme un nombre appréciable de puits,
créés et entretenus par les indigènes ; en dehors de ces
puits, du Niger et des lacs et mares alimentés par le fleuve, il
n’existe pas de points d’eau permanents. Quelques vallées médiocres
recueillent temporairement l’eau des pluies dans la partie située à
l’Ouest d’Araouâne, où devait se trouver probablement autrefois une
sorte de branche saharienne du Niger. Dans la partie montagneuse
située entre Bou-Djebiha et Timiaouine (Adrar Timetrhine), et qui
n’est que le prolongement occidental de l’Adrar des Iforhass[30],
des vallées plus
larges et plus profondes existent, qui se dirigent vers le
Tilemsi.


Si la région saharienne du Haut-Sénégal-Niger est pauvre en eau,
elle est par contre assez riche en sel : c’est elle surtout
qui a alimenté le pays des Noirs de ce précieux aliment jusqu’au
jour où le perfectionnement de nos moyens de transport nous a
permis d’amener sur les marchés du Soudan du sel des îles du Cap
Vert ou d’Europe en état de concurrencer le sel saharien. Ce
dernier provenait autrefois surtout des salines d’Aoulîl, situées
dans le Trarza actuel, près du rivage de l’Atlantique, au Nord de
Biakh, et des mines de Teghazza, ces dernières situées à 120
kilomètres environ au Nord-Nord-Ouest de Taodéni ; le sel
d’Aoulîl était apporté, moitié par bateaux remontant le cours du
Sénégal, moitié par des caravanes qui gagnaient le Sahel en
traversant le Tagant. De nos jours, le sel vient surtout au Soudan
des carrières de Taodéni, qui ont remplacé celles de Teghazza, par
la voie d’Araouâne, et des salines d’Idjil, situées au Nord de
l’Adrar Mauritanien, par la voie de Tichit ; on importe aussi,
mais en quantités bien moins considérables, du sel récolté dans un
certain nombre de mares du Hodh, dont l’une des plus importantes se
trouve près de Tichit même.


On a souvent prétendu que le Sahara soudanais était autrefois
mieux arrosé et par suite plus fertile qu’il ne l’est à l’heure
actuelle : cette hypothèse n’est pas invraisemblable, surtout
si l’on admet que le Niger de Pline et de Ptolémée tirait
réellement de l’Atlas marocain une partie appréciable de ses eaux,
ce qui d’ailleurs est loin d’être démontré. Mais il est fort
probable que depuis fort longtemps, depuis sans doute le
commencement de notre ère et peut-être beaucoup plus tôt, l’aspect
général du Sahara ne s’est pas modifié d’une façon sensible. Au
temps d’Hérodote, c’est-à-dire plus de quatre siècles avant J.-C.,
cette partie de l’Afrique brillait déjà par l’absence d’eau et de
végétation, puisque cet auteur nous dit qu’au Sud des côtes
maritimes de Libye « on rencontre la Libye peuplée de bêtes
féroces, au delà de laquelle est une élévation sablonneuse qui
s’étend depuis Thèbes en Egypte jusqu’aux colonnes d’Hercule. On
trouve dans ce pays sablonneux, environ de dix journées
en dix journées, de
gros quartiers de sel sur des collines[31] ; du haut de chacune de ces collines, on
voit jaillir, au milieu du sel, une eau fraîche et douce. Autour de
cette eau, on trouve des habitants, qui sont les derniers du côté
des déserts »[32]. Il convient de noter d’ailleurs qu’il ne
s’agit dans ce passage que du Nord du Sahara, puisque Hérodote y
place Aoudjila, Djerma (pays des Garamantes, Fezzan) et Ghadamès
(pays des Atarantes). Quant au Sahara proprement dit, voici ce
qu’en dit notre auteur : « Au dessus de cette élévation
sablonneuse, vers le midi et l’intérieur de la Libye, on ne trouve
qu’un affreux désert, où il n’y a ni eau, ni bois, ni bêtes
sauvages ; on n’y trouve aucune humidité »[33].


La description d’Hérodote pourrait s’appliquer parfaitement à la
partie du Sahara comprise entre les dernières oasis du Touat et
Timiaouine, telle qu’elle se présente aujourd’hui à nos
regards : si cette portion du désert n’a pas varié depuis plus
de 2.300 ans, il n’y a guère de chance pour que la portion
méridionale, celle que nous appelons le Sahara soudanais, ait varié
de façon appréciable durant le même laps de temps. Quelques vallées
ont pu être comblées par le sable, mais le régime des pluies doit
être tel aujourd’hui qu’il a toujours été, et il me semblerait bien
téméraire d’avancer que le Sahara soudanais possédait autrefois des
rivières proprement dites et des forêts que les feux de brousse
auraient fait disparaître.


Dans le Sahel même, la situation se présentait au temps de
Yakout, c’est-à-dire il y a 700 ans, exactement telle qu’elle se
présente aujourd’hui : cet auteur nous parle en effet de
déserts sans eau qui s’étendaient entre la latitude de
Oualata environ et les régions avoisinant le Sénégal où l’on allait
acheter la poudre d’or récoltée dans le Bambouk, désert où la
sécheresse était
telle que l’eau s’évaporait dans les outres et qu’on ne pouvait
vaincre la soif qu’en gavant de liquide, au départ, des chameaux
haut-le-pied que l’on abattait ensuite pour boire l’eau infecte
conservée dans leur estomac[34]. Je ferai même observer
que les géographes arabes du Moyen-Age — notamment Bekri
(XIe siècle) — nous signalent
la présence du chameau notablement plus au Sud qu’on ne le
rencontre de nos jours.


Que certaines régions du Sahara méridional, notamment dans le
Tagant et le Hodh, aient été autrefois abondamment peuplées de
Noirs sédentaires et agriculteurs qui avaient su, à force de
travail, mettre ces régions en valeur, tandis que leurs
successeurs, Berbères et Arabes, pasteurs ou pillards, les ont
laissées retomber en friche, cela paraît incontestable ; que
quelques provinces, à la suite d’une série d’années
particulièrement sèches, aient été abandonnées par leurs habitants,
cela est établi par de nombreuses traditions indigènes. Mais que la
physionomie générale du pays ait sensiblement changé, quant à la
rareté de l’eau et au peu d’exubérance de la végétation spontanée,
depuis le temps de Yakout et même depuis celui d’Hérodote, cela me
semble bien difficile à admettre.


Il est bien certain que des régions autrefois couvertes de
forêts sont aujourd’hui dénudées : ce changement s’est produit
en France, depuis le temps des Gaulois, et il continue à
s’accentuer de plus en plus ; les mêmes raisons qui l’ont
causé en France l’ont causé au Soudan. Ces raisons se ramènent à
deux qui sont d’ailleurs connexes : l’accroissement de la
population et le passage progressif de la vie sauvage des chasseurs
à la vie plus civilisée des agriculteurs ; chaque fois qu’une
fraction de population a dû, pour assurer sa subsistance, mettre en
valeur des terrains fertiles mais encore vierges, elle a détruit la
forêt. Les fameux incendies de brousse, qui ont été l’objet de tant
d’anathèmes malgré
leur utilité certaine, n’ont constitué à toutes les époques que
l’une des manifestations du défrichement et l’une des plus
inoffensives vis-à-vis de la végétation arborescente : la
hache et la houe, en procédant au dessouchement des racines et à la
mise à nu des roches et argiles improductives, ont eu un résultat
autrement appréciable, et cependant nous ne saurions
raisonnablement faire un crime aux Soudanais d’avoir transformé en
champs producteurs les forêts stériles où leurs ancêtres menaient
la vie sauvage et précaire des primitifs les plus lointains. Nous
serions d’ailleurs mal venus à reprocher aux indigènes d’avoir
déboisé pour vivre une partie du Soudan, nous qui, dans des
proportions bien plus considérables mais heureusement dans des
zones restreintes, avons déboisé en quelques années les rives du
Sénégal et du Niger pour chauffer nos bateaux à vapeur, ainsi que
le voisinage des voies ferrées et des villes créées par nous, pour
construire nos établissements, fabriquer nos meubles et entretenir
nos feux de cuisine.




[27]Voir la carte 2 à la
fin du chapitre VI.





[28]Il existe en arabe deux mots différents,
ayant chacun une orthographe spéciale, mais que l’on transcrit
vulgairement en français par la même forme sahel :
l’un signifie « littoral » et l’autre
« plaine » ; si nous nous reportons à la manière
dont les Maures orthographient le mot dont il est question ici,
nous voyons qu’il s’agit bien de sâhel signifiant
« littoral ».





[29]Pour la région au Nord d’Araouâne, voir la
carte no 1.





[30]Le mot adrar, pluriel
idraren, signifie « montagne » en berbère ;
ne pas le confondre avec le mot adrharh ou
adghagh, qui signifie « pierre », ni avec le mot
adar, qui veut dire « cuvette ».





[31]Ailleurs Hérodote parle de maisons
construites en blocs de sel ; M. Gautier, en signalant que,
dans les oasis du Touat, les murettes des jardins sont souvent
faites de blocs de sel, fait remarquer que ce mode de construction
serait incompatible avec un régime pluvieux (La conquête du
Sahara, page 227).





[32]Livre IV, CLXXXI.





[33]Livre IV, CLXXXV.





[34]Voir l’article et-tibr (la poudre
d’or) dans le Dictionnaire Géographique de Yakout. Cette
singulière méthode appliquée au transport de l’eau est encore en
usage de nos jours : « Il arrive qu’un chamelier mourant
de soif, abatte une bête pour lui prendre sa provision d’eau. Il y
faut, avec quelque cruauté, un réel courage ; le liquide est
verdâtre et nauséabond : mais le fait, souvent cité, n’est pas
légendaire ». (Gautier, Conquête du Sahara, page
90).












CHAPITRE V[35]


Climatologie


Régions climatériques. — Les régions climatériques du
Haut-Sénégal-Niger correspondent assez exactement aux régions
naturelles dont je viens de donner une description rapide et
approximative. Sans parler du Sahara pour le moment, il est
incontestable que le climat de la région sahélienne diffère assez
notablement de celui de la région soudanaise. D’une façon plus
générale, on pourrait dire que le climat du Haut-Sénégal-Niger
diffère à mesure qu’on s’éloigne davantage de l’équateur.


Dans le Sud de la colonie, les pluies sont plus nombreuses et
plus abondantes et la saison des pluies dure plus longtemps ;
comme conséquence de ce régime et du nombre plus grand des cours
d’eau, l’air est en général plus chargé d’humidité, même lorsqu’il
n’a pas plu depuis longtemps. D’autre part la température est plus
constante d’un bout de l’année à l’autre et les écarts du
thermomètre dans une même journée sont moins considérables. Les
sautes barométriques sont par contre plus fréquentes et la moyenne
des pressions est un peu plus faible ; les orages sont plus
nombreux et plus violents, de même que les tornades accompagnées de
pluie, tandis que les tornades sèches, ou ouragans de poussière,
sont plus rares et plus bénignes.


Dans la région sahélienne, la saison des pluies est plus courte,
les heures de pluie sont moins nombreuses et la quantité d’eau
tombée dans un temps donné est moindre en moyenne :
l’air est donc plus
sec, les glandes sudoripares fonctionnent plus facilement et la
chaleur se supporte plus aisément. Il y a plus d’écarts de
température, surtout durant la saison sèche, pendant laquelle le
thermomètre atteint des maxima et des minima inconnus ou tout au
moins exceptionnels dans le Sud ; d’autre part la moyenne
thermométrique est plus élevée durant la saison des pluies.


Au Sahara, même là où existent des pluies annuelles, la période
de pluie est d’une durée très faible — quelques jours seulement —,
et, quelle que soit la quantité d’eau tombée, on peut dire que la
sécheresse de l’air est extrême durant toute l’année. Les
températures estivales sont fort élevées, mais par contre il existe
un hiver appréciable et la pression barométrique est généralement
constante.


Saisons. — La division de l’année
en périodes climatériques est partout la même au Soudan et au
Sahel, en ce sens que les mêmes périodes se succèdent dans le même
ordre au Nord comme au Sud ; mais les dates auxquelles
commence et finit généralement chaque période ne sont pas
exactement les mêmes.


Ces périodes ou saisons sont au nombre de quatre : la
saison froide ou saison sèche proprement dite, la saison chaude, la
saison des pluies ou « hivernage » et la saison
intermédiaire entre les pluies et le froid.


La saison froide dure à peu près trois mois : dans la
région soudanaise, elle commence vers le 1er décembre
pour se terminer à la fin de février. Le nom de « saison
froide » appliqué à cette période n’est juste qu’en
partie : c’est en effet l’époque de l’année où le thermomètre
descend le plus bas (8°, 5° et même 2° centigrades au-dessus de
zéro, selon les années et les régions), mais, sans atteindre les
maxima de la saison suivante, il monte durant la saison dite
« froide », même dans l’extrême Sud de la colonie,
jusqu’à 30° et 35°. C’est pendant cette période que souffle
l’harmattan, vent du Nord-Est venant du Sahara, qui est par
excellence un vent desséchant, faisant jaunir et tomber les
feuilles, écaillant la peau et gerçant les lèvres. En
raison du rayonnement
considérable causé par ce vent durant la nuit, la température est
réellement froide le matin au lever du soleil ; mais elle
s’élève rapidement et il n’est pas rare de constater un écart d’une
trentaine de degrés centigrades entre 5 heures du matin et 2 heures
de l’après-midi. Il serait par suite plus exact d’appeler cette
période la « saison des nuits froides ».


La saison chaude qui la suit mérite complètement son nom :
c’est, en effet, l’époque de l’année où le thermomètre descend le
moins bas et où il monte le plus haut, en sorte que la moyenne de
la température est plus élevée durant cette saison que pendant tout
le reste de l’année. Il est rare que l’on constate moins de 18°
lors de cette période à Bamako et on y lit souvent à la même époque
des températures de 40° à 45°. Les maxima observés à Kayes et à
Ségou sont plus considérables encore. En général cette saison est
plus supportable dans l’extrême Sud du Soudan que dans la région
sahélienne, mais elle est désagréable partout. Elle commence à peu
près avec le mois de mars pour finir vers le 15 juin. Au début,
elle se rattache encore à la saison sèche, mais le vent est presque
nul et il ne se produit pour ainsi dire pas de rayonnement
nocturne ; la température ne commence à s’abaisser un peu que
vers minuit pour remonter dès 8 heures du matin et devenir
accablante dans l’après-midi. Parfois, alors que l’atmosphère est
la plus étouffante, le vent se met à souffler brusquement, venant
de l’Est avec une extrême rapidité et une grande violence et des
tourbillons de poussière rouge se précipitent en cyclone : ce
sont les tornades sèches. Vers la fin de la saison chaude, ces
tornades sèches sont en général suivies d’un violent orage et d’une
pluie diluvienne mais de peu de durée, après laquelle il semble
faire plus chaud encore qu’auparavant.


La saison des pluies ou « hivernage » commence en
général dans la région soudanaise vers la mi-juin pour durer
jusqu’à la fin d’octobre, avec une petite accalmie dans la seconde
quinzaine d’août ; mais au Sahel elle se précise un peu plus
tard et prend fin un peu plus tôt. Elle débute par des tornades
pluvieuses amenées par le vent d’Est comme durant la saison
précédente, mais qui
ne sont pas toujours précédées de tornades sèches et qui se
terminent par une pluie ordinaire, à la suite d’une saute de vent.
A partir de juillet, on a des pluies de durée plus longue, par vent
du Sud-Ouest, très souvent accompagnées de violents orages, surtout
du 15 juillet au 15 août. Les pluies de septembre et octobre sont
en général plus espacées, mais souvent plus fortes. C’est la saison
durant laquelle les écarts de température sont le moins
prononcés ; la moyenne thermométrique se tient en général aux
environs de 22° ou 23°, avec 15° comme minimum et 30° comme
maximum ; il arrive assez souvent que la température moyenne
est un peu moins élevée au Soudan qu’en France durant les mois de
juillet et août. Malgré cela, cette période est en général moins
appréciée des Européens que la saison des nuits froides, en raison
de l’état d’humidité de l’atmosphère, mais elle est certainement
moins désagréable que la saison chaude de mars-avril-mai. Les
indigènes au contraire redoutent la saison froide, pendant
laquelle, faute de savoir se prémunir contre la fraîcheur des
nuits, ils contractent fréquemment des affections de la gorge ou
des poumons ; il convient aussi de noter que c’est durant la
saison sèche que les maladies contagieuses, la variole
principalement, exercent surtout leurs ravages, par suite de la
plus grande facilité de propagation des germes morbides causée par
la siccité de l’atmosphère.


Malgré la virulence des pluies qui tombent de fin juin à fin
octobre, le Haut-Sénégal-Niger, même dans sa partie Sud, est loin
d’être un pays à chaleur humide comme beaucoup de pays
tropicaux : les pluies, en effet, durent rarement plus de
quelques heures et il ne pleut pas tous les jours, même au cœur de
l’hivernage. La chute d’eau annuelle oscille autour de 1 m. 50 à
Bamako, 0 m. 75 à Nioro et 0 m. 50 à Niafounké.


La quatrième saison, très courte, dure environ un mois :
novembre ; c’est une sorte de répit entre les dernières pluies
et l’époque où souffle l’harmattan. Elle présente à peu près les
mêmes inconvénients que la saison chaude : à vrai dire, la
température est moins élevée, mais le vent est généralement
faible ou absent,
l’air encore humide ne se dessèche que lentement et la pluie ne
vient plus rafraîchir l’atmosphère.


Au point de vue des aspects divers que revêt la nature selon les
saisons, on peut observer entre le Soudan et notre pays une
correspondance relative. Bien qu’on donne vulgairement le nom
d’« hivernage » à la saison des pluies, cette dernière
période n’a rien qui rappelle notre hiver ; au contraire la
saison froide, dont la durée correspond à peu près à notre hiver,
présente avec ce dernier de nombreuses analogies : arrêt de la
végétation, chûte des feuilles, durcissement de la croûte
terrestre, etc. Dès les premières tornades de la saison chaude se
manifestent, vers la même époque que chez nous, les phénomènes qui
caractérisent le printemps : les arbres se revêtent de
feuilles nouvelles, l’herbe repousse et possède une belle couleur
verte, les premières fleurs apparaissent. La saison des pluies est,
comme notre été, la période de la maturité des grains et des fruits
et celle des moissons, au moins pour une partie des céréales,
tandis que la saison intermédiaire de novembre, marquant
l’épuisement de la nature, correspond en partie avec notre
automne.


Conditions générales du climat. —
On a cru pendant longtemps que le climat soudanien devait être plus
agréable et plus sain aux altitudes élevées que dans les régions
basses ; il est possible en effet qu’il en soit ainsi en
théorie, mais dans la pratique, si les sommets — d’ailleurs
modestes — du Soudan sont dans de meilleures conditions d’aération,
il s’ensuit d’abord qu’ils sont plus exposés aux tornades, et il
arrive ensuite que ces sommets, toujours dénudés et composés de
rochers, constituent pour la plupart de véritables réservoirs de
chaleur, en sorte que les nuits y sont fréquemment moins fraîches
que dans les plaines environnantes[36]. De plus, lorsque ces
sommets sont formés
d’assises de latérite, comme c’est le cas général, l’eau de pluie
séjourne dans les anfractuosités, qui deviennent ainsi d’excellents
milieux de culture pour les larves de moustiques.


Somme toute, le climat du Haut-Sénégal-Niger dans son ensemble
est certainement parmi les plus sains de l’Afrique Occidentale et
les plus faciles à supporter pour des Européens. Assurément le
paludisme y règne, comme dans tous les pays tropicaux, mais il y
exerce beaucoup moins de ravages que dans les colonies côtières du
golfe de Guinée ; la fièvre bilieuse hémoglobinurique, si
fréquente dans ces dernières colonies, est rare au Soudan et à peu
près inconnue dans la région sahélienne.


Quant au Sahara soudanais, malgré les inconvénients multiples
que présente la vie en ce pays déshérité, il est, de l’aveu de tous
ceux qui l’ont parcouru ou y ont résidé, la plus saine de toutes
les régions du Haut-Sénégal-Niger pour les Européens.




[35]Voir la carte 2 à la
fin du chapitre VI.





[36]Le capitaine Cortier fit au cours de son
dernier voyage l’ascension du mont Tozat, situé au Sahara dans le
Tassili des Azguer ; cette montagne mesure 2.020 mètres
d’altitude d’après les calculs du même officier. Ce dernier, ayant
passé une nuit au sommet de la montagne, constata que le froid y
était notablement moins vif que dans la vallée.












CHAPITRE VI[37]


Répartition de la population


Nous avons vu plus haut que la densité moyenne de la population
était d’environ 2,66 habitants par kilomètre carré pour l’ensemble
de la colonie civile du Haut-Sénégal-Niger. Mais cette densité
varie énormément suivant les régions.


Cela tient à des causes diverses, dont la nature du sol et sa
fertilité relative ne sont que l’un des facteurs. Les
bouleversements amenés par les guerres qui se sont succédé pendant
un si long temps avant notre occupation du pays, les migrations qui
en ont été le résultat et les razzias qui en furent la rançon, ont
influé énormément sur la répartition actuelle de la population
indigène. Maintenant que la sécurité est rétablie partout, il est
fort probable que des régions, fertiles mais dépeuplées ou
abandonnées, se repeupleront au détriment d’autres moins
avantageuses et qui n’ont été occupées par leurs habitants actuels
ou leurs ancêtres que parce qu’ils ne pouvaient aller
ailleurs : nous en avons un exemple dans le cercle de Bougouni
qui, presque complètement désert au moment où nous y avons donné la
chasse aux bandes dévastatrices de Samori, occupe actuellement le
13e rang, parmi les 29 circonscriptions administratives
de la colonie, au point de vue de la densité de la population. Il
est fort possible d’autre part que telle contrée, quoique
déshéritée par la nature, devienne un jour populeuse parce qu’on y
aura créé une industrie nouvelle ou qu’une voie ferrée, en la
traversant, en aura modifié profondément les conditions
économiques.








	Delafosse
	Planche IV






[image: ]
Fig. 7. — L’Hôtel du
Secrétaire Général, à Koulouba.






[image: ]
Fig. 8. — Bamako et la
vallée du Niger, vue prise de Koulouba.







Nous ne pouvons
faire à ce sujet aucune prévision présentant quelques chances de
certitude et nous devons nous contenter de constater quelle est
actuellement la répartition de la population.


La région où la densité du peuplement est la plus considérable
est — avec les environs de la ville de San — le Mossi, ou plus
exactement le cercle de Ouagadougou, qui renferme à lui seul le
quart de la population totale de la colonie, bien qu’on n’y compte
aucune ville digne de ce nom et que les agglomérations importantes
n’y soient composées en général que d’un nombre plus ou moins grand
de hameaux dispersés au milieu des cultures. La densité de cette
population presque exclusivement agricole et paysanne peut être
évaluée à 16 habitants par kilomètre carré pour l’ensemble du
cercle et s’élève à 35 dans le Mossi propre.


Le reste du pays compris dans l’Ouest et le Sud de la Boucle du
Niger vient immédiatement après, avec le bassin de la Volta au
premier rang ; ici, on rencontre un certain nombre de villes,
habitées surtout par des commerçants et des artisans, au milieu
d’une population autochtone essentiellement agricole et paysanne et
dispersée comme celle du Mossi, avec parfois des solutions de
continuité assez considérables. La densité moyenne y varie de 13 à
7 habitants par kilomètre carré.


Les vallées du haut Niger et du Bâni ne viennent qu’en troisième
lieu, avec une population de cultivateurs moins dispersée que celle
du bassin de la Volta, une population citadine composée de
pêcheurs, de commerçants et d’artisans et une population errante de
pasteurs nomades ou plutôt semi-nomades. Densité moyenne : 8 à
4 habitants par kilomètre carré, avec une moyenne exceptionnelle de
17 habitants au kilomètre carré pour la circonscription de San.


Le bassin du Sénégal vient en quatrième ligne, avec de petits
villages de cultivateurs et de chasseurs séparés par de grandes
étendues inhabitées et une population citadine de formation récente
à peu près localisée d’ailleurs à la ville de Kayes. Densité
moyenne : 4 à 1,5 habitants par kilomètre carré.


En cinquième lieu viennent se ranger les cercles du Sahel,
à l’exception de ceux
qui se trouvent dans la zone des inondations du Niger et que j’ai
compris dans la troisième catégorie et en y ajoutant la partie du
Sahara soudanais située à l’intérieur de la Boucle du Niger ou
limitrophe de la rive nord de ce fleuve. Cette région ainsi définie
renferme des îlots de population agricole relativement dense,
disséminés au milieu de vastes étendues souvent inhabitées ou bien
habitées par des semi-nomades ou même seulement parcourues
temporairement par des nomades. Densité moyenne : 3,5 à 1
habitants par kilomètre carré.


Au Nord de cette cinquième région, la population sédentaire fait
presque complètement défaut et la densité du peuplement devient
infime : 0,16 habitant par kilomètre carré.


Les villes les plus peuplées de la colonie sont :
Bobo-Dioulasso 7.788 habitants, Bamako 6.539
habitants, Ségou 6.255 habitants, Kayes 5.932
habitants, Tombouctou 5.797 habitants, et Dienné
4.527 habitants, banlieues non comprises.


La population européenne, concentrée principalement à Kayes,
Bamako-Koulouba, Kati, Koulikoro, Mopti, Sikasso et Tombouctou, se
compose d’un millier de personnes environ.


Quant à la population indigène, qui est de 4.800.000 habitants,
elle se répartit ainsi entre les 29 circonscriptions
administratives de la colonie, la zone saharienne qui constitue
l’aire d’extension et de surveillance des cercles du Nord ayant été
comptée à part et formant une trentième circonscription de
peuplement[38] :




	1o
	Cercle de
	Ouagadougou
	1.457.326
	habitants.




	2o
	—
	Bobo-Dioulasso
	282.935
	—




	3o
	—
	Koury
	280.558
	—




	4o
	—
	Ouahigouya
	249.452
	—




	5o
	—
	Bamako
	191.936
	—




	6o
	—
	Fada-n-Gourma
	189.846
	—




	7o
	—
	Sikasso
	185.502
	—




	8o
	—
	Gaoua
	175.350
	—




	9o
	—
	Koutiala
	162.357
	—




	10o
	—
	Bougouni
	157.435
	—




	11o
	—
	Ségou
	155.406
	—




	12o
	—
	Bandiagara
	150.000
	—




	13o
	—
	Niafounké
	115.941
	—




	14o
	—
	Nioro
	113.236
	—




	15o
	Circonscription de San
	110.670
	—




	16o
	Cercle de Dori
	110.000
	—




	17o et 18o
Cercles réunis de Tombouctou-sédentaires et Tombouctou-nomades
	93.894
	—




	19o
	Cercle de
	Dienné
	82.857
	—




	20o
	—
	Kayes
	69.633
	—




	21o
	—
	Goumbou
	66.515
	—




	22o
	—
	Mopti
	60.000
	—




	23o
	—
	Bafoulabé
	59.570
	—




	24o
	—
	Kita
	58.493
	—




	25o
	—
	Satadougou
	38.835
	—




	26o
	—
	Sokolo
	36.306
	—




	27o
	—
	Hombori
	25.000
	—




	28o
	—
	Say
	25.000
	—




	29o
	Résidence de Kiffa
	20.000
	—




	30o
	Zone saharienne
	84.000
	—





Si maintenant nous rangeons les mêmes circonscriptions d’après
la densité moyenne respective de leur population, nous obtenons
l’ordre suivant :




	1o
	Circonscription de San
	17
	habitants par kilom. carré.




	2o
	Cercle de
	Ouagadougou
	16
	— —




	3o
	—
	Gaoua
	14
	— —




	4o
	—
	Ouahigouya
	13
	— —




	5o
	—
	Sikasso
	10
	— —




	6o
	—
	Koury
	8
	— —




	7o
	—
	Niafounké
	8
	— —




	8o
	—
	Dienné
	7 1/2
	— —




	9o
	—
	Koutiala
	7 1/2
	— —




	10o
	—
	Mopti
	7
	— —




	11o
	—
	Bobo-Dioulasso
	7
	— —




	12o
	—
	Bamako
	5 1/2
	— —




	13o
	—
	Bougouni
	4 1/2
	— —




	14o
	—
	Fada-n-Gourma
	4 1/2
	— —




	15o
	—
	Ségou
	4
	— —




	16o
	—
	Satadougou
	4
	— —




	17o
	—
	Bandiagara
	3 1/2
	— —




	18o
	—
	Kayes
	3 1/2
	— —




	19o
	—
	Bafoulabé
	2 1/2
	— —




	20o
	—
	Goumbou
	2 1/2
	— —




	21o
	—
	Nioro
	2 1/2
	— —




	22o
	—
	Kita
	1 1/2
	— —




	23o
	—
	Dori
	1 1/2
	— —




	24o et 25o
Cercles réunis de Tombouctou-sédentaires et Tombouctou-nomades
	1 1/2
	— —




	26o
	Cercle de
	Say
	1 1/2
	— —




	27o
	—
	Sokolo
	1
	— —




	28o
	—
	Hombori
	1
	— —




	29o
	Résidence de Kiffa
	1
	— —




	30o
	Zone saharienne
	0,16
	— —










[image: ]
Carte 2. — Régions naturelles, climatologie et
répartition de la population.









[37]Voir la carte 2 à la
fin du présent chapitre.





[38]Les chiffres mis à ma disposition sont ceux
du recensement de 1909. Comme ils étaient naturellement antérieurs
aux arrêtés du 22 juin 1910 qui ont créé les nouveaux cercles de
Mopti, de Hombori (Gourma) et de Say et agrandi le cercle de Dori,
au moyen de régions enlevées au cercle de Bandiagara et aux anciens
cercles militaires de Gao, de Tillabéry et du Djerma, je ne possède
que des renseignements approximatifs en ce qui concerne les cercles
actuels de Mopti, de Hombori, de Bandiagara et de Say. Il en est de
même, pour d’autres raisons, en ce qui regarde la résidence de
Kiffa et la zone d’influence saharienne. — Le total de la
population indigène de la colonie varie de 4.809.053 à 4.799.703
habitants selon les divers documents officiels mis à ma
disposition : l’écart entre ces deux extrêmes est négligeable
et doit tenir à une erreur de calcul.












CHAPITRE VII


Géographie administrative


J’ai déjà eu plusieurs fois l’occasion de citer les noms et la
situation des 29 circonscriptions administratives actuelles de la
colonie civile du Haut-Sénégal-Niger. Je les donne ci-après de
nouveau, avec l’indication des postes ou résidences secondaires
dépendant de chacune de celles qui en possèdent.


Je note pour mémoire que, pour plus de commodité, on a donné à
chaque cercle le nom de son chef-lieu ; cependant le cercle de
Niafounké est appelé souvent cercle de l’Issa-Ber, celui
de Gaoua cercle du Lobi, celui de Ouagadougou cercle du
Mossi, celui de Ouahigouya cercle du Yatenga,
celui de Hombori cercle du Gourma, nom qui est donné
parfois également au cercle de Fada-n-Gourma.


La liste qui suit est conçue dans l’ordre géographique, en
commençant par le Nord-Ouest (frontière de Mauritanie) pour aller
de l’Ouest à l’Est, revenir ensuite de l’Est à l’Ouest, retourner
de l’Ouest à l’Est et revenir une dernière fois de l’Est à
l’Ouest.


La mention PT indique un bureau de poste et une station
télégraphique, la mention F une station de chemin de fer, la
mention J une Justice de paix à compétence étendue.




	1o
	Résidence de Kiffa : sans poste
secondaire.




	2o
	Cercle de
	Nioro (PT) : poste à Yélimané.




	3o
	—
	Goumbou (PT) : sans poste secondaire.




	4o
	—
	Sokolo (PT) : sans poste secondaire.




	5o
	—
	Niafounké (PT) : poste à Saraféré.




	6o
	—
	Tombouctou-sédentaires (PT-J) : postes à
Goundam (PT) et Bamba (PT).




	7o
	—
	Tombouctou-nomades : postes à Ras-el-Ma
et Bou-Djebiha.




	8o
	—
	Hombori : sans poste secondaire.




	9o
	—
	Dori (PT) : poste à Djibo (PT).




	10o
	—
	Bandiagara (PT) : postes à Douentza et
Sangha.




	11o
	—
	Mopti (PT-J) : poste à Sofara (PT).




	12o
	—
	Dienné (PT) : sans poste secondaire.




	13o
	—
	Ségou (PT) : poste à Sansanding.




	14o
	—
	Bamako (PT-F-J) : postes à Kati (PT-F),
Koulikoro (PT-F) et Banamba. (Le cercle de Bamako
renferme en outre Koulouba (PT), le chef-lieu de la
colonie, sur la hauteur qui domine au Nord-Ouest la ville de
Bamako).




	15o
	—
	Kita (PT-F) : sans poste secondaire.




	16o
	—
	Bafoulabé (PT-F) : sans poste secondaire.




	17o
	—
	Kayes (PT-F-J) : poste à Médine
(PT-F).




	18o
	—
	Satadougou : sans poste secondaire.




	19o
	—
	Bougouni (PT) : sans poste secondaire.




	20o
	—
	Sikasso (PT) : sans poste secondaire.




	21o
	—
	Koutiala : sans poste secondaire.




	22o
	Circonscription de San (PT) : sans
poste secondaire.




	23o
	Cercle de
	Koury (PT) : poste à Boromo.




	24o
	—
	Ouahigouya : sans poste secondaire.




	25o
	—
	Ouagadougou (PT) : postes à Léo et
Tenkodogo.




	26o
	—
	Fada-n-Gourma (PT) : poste à Diapaga
(PT).




	27o
	—
	Say (PT) : sans poste secondaire.




	28o
	—
	Gaoua (PT) : poste à Diébougou
(PT).




	29o
	—
	Bobo-Dioulasso (PT) : poste à
Banfora.










[image: ]
Carte 3. — Circonscriptions administratives.













DEUXIÈME
PARTIE

Les peuples






CHAPITRE PREMIER[39]


Classification et répartition géographique actuelle
des divers groupements ethniques


Difficultés d’une bonne
classification. — Une classification précise et exacte des
divers groupements ethniques existant à l’heure actuelle dans le
Haut-Sénégal-Niger est chose fort difficile. Bien des bases peuvent
servir de point de départ à une classification des peuples, mais
aucune méthode n’est exempte d’inconvénients sérieux.


La méthode anthropologique, reposant sur l’étude comparative des
caractères physiques des individus et sur les mensurations des
vivants ou des squelettes, est malaisément applicable dans les pays
qui nous occupent ; en admettant qu’on puisse un jour réunir
un nombre suffisant d’observations et de mensurations pour avoir
des moyennes satisfaisantes — et ce jour n’est pas venu encore —,
la classification ainsi obtenue serait purement artificielle,
chacun des groupements étant composé d’éléments fort divers quant à
leur origine, en raison des migrations, des conquêtes, des unions
entre individus de peuples divers, du grand nombre d’esclaves
importés de pays lointains, etc. Si les résultats de la méthode
anthropologique présentent quelque intérêt en ce qui concerne les
populations des campagnes, chez lesquelles les mélanges sont moins
considérables, ils semblent à peu près nuls au point de vue
pratique en ce qui regarde la population des villes.


La méthode généalogique, s’appuyant sur les origines et
l’ascendance des familles actuelles, est d’une réalisation à peu
près
impossible : les mélanges de sang dûs aux causes mentionnées
plus haut rendraient vains les résultats des recherches les plus
scrupuleuses et, d’autre part, il y aurait lieu de tenir compte de
deux coefficients d’erreur bien difficiles à déterminer exactement,
à savoir l’ignorance de la plupart des indigènes en ce qui concerne
les générations qui ont précédé l’époque actuelle et la tendance de
tous les musulmans à s’attribuer une origine chérifienne ou tout au
moins arabe, tendance qui a été signalée de tout temps chez les
Berbères et que l’on retrouve même chez les peuples les plus
franchement nègres, tels que les Mandingues. Ajoutons à cela qu’un
individu interrogé sur les origines de son peuple ou de sa tribu
répond presque toujours en donnant ce qu’il croit ou veut faire
croire être sa propre généalogie à lui, l’ascendance de sa petite
famille, et non pas celle du groupe ethnique auquel appartient
cette famille.


La méthode ethnographique, basée sur les analogies et les
différences des civilisations matérielles et sociales, est
assurément bien meilleure et bien plus féconde que les deux
précédentes, mais elle ne suffit pas à elle seule à donner des
résultats entièrement satisfaisants : l’analogie de deux
civilisations peut en effet provenir d’une communauté d’origine
entre les deux peuples considérés, mais elle peut provenir aussi,
soit de ce que ces deux peuples ont été influencés par un milieu
identique, soit de ce que l’un d’eux, soumis au joug de l’autre ou
au contraire l’ayant conquis et s’étant laissé ensuite assimiler
par lui, a adopté les mœurs de cet autre peuple et les a
substituées aux siennes propres. On a signalé bien souvent déjà les
erreurs où l’on est destiné à tomber lorsqu’on prend comme base de
classification soit les tatouages par scarifications soit les
diamou ou noms de clan : telle tribu vivant au
contact d’une autre adopte le tatouage ethnique de cette
autre ; les esclaves prennent le diamou de leur
maître et les indigènes auxquels nous nous adressons dans une
langue qui n’est pas la leur traduisent leurs diamou dans
cette langue étrangère ; par exemple, nombre de Dioula portent
les scarifications de leurs voisins sénoufo, et un Sénoufo
Soroo, interrogé par l’intermédiaire d’un interprète
mandé, dira que son nom de clan est Kouloubali, etc.


La méthode
linguistique enfin, qui ne tient compte que du degré ou de
l’absence de parenté des langues parlées par les divers
groupements, a un avantage incontestable : celui d’être basée
sur des données actuellement exactes, faciles à contrôler et ne
laissant, une fois établies, place à aucune discussion. Bien que
l’inventaire linguistique du Haut-Sénégal-Niger soit loin d’être
achevé et qu’on ne l’ait pas fait en général d’une façon vraiment
scientifique ni suffisamment précise, la classification des peuples
de cette colonie d’après leurs idiomes est certainement celle qui
offre le plus de garanties et qui est la plus pratiquement
utilisable. Toutefois elle ne peut donner, au point de vue
ethnique, toute la satisfaction désirable : bien des peuples
en effet, pour des raisons diverses (conquête, contact
géographique, etc.), ont adopté la langue d’autres peuples dont
l’origine est fort différente de la leur, sans d’ailleurs adopter
leurs mœurs ni leur caractère, tandis que, par contre et pour des
raisons inverses, deux fractions d’un même peuple peuvent parler
deux idiomes complètement distincts. Les exemples de ce double
phénomène sont nombreux en Afrique Occidentale : je me
contenterai pour l’instant de citer, d’une part celui des Peuls
parlant la même langue que les Toucouleurs, et, d’autre part, celui
des Soninké ou Marka de la Boucle du Niger parlant en général, non
pas la langue de leurs congénères du Sénégal, mais celle des
Dioula, et celui des Soninké de Dienné parlant la langue des
Songaï.


Méthode de
classification adoptée. — Je n’ai aucunement la prétention
d’opposer un système nouveau aux méthodes scientifiques de
classification dont je viens d’exposer les difficultés et les
inconvénients ; j’ai tâché simplement de faire appel au
concours simultané de ces diverses méthodes et de classer les
groupements ethniques du Haut-Sénégal-Niger, tels qu’ils se
présentent actuellement à notre observation, en tenant compte à la
fois des données anthropologiques manifestement certaines, des
traditions les plus probables relatives à l’origine des différents
groupements, des analogies constatées dans les civilisations
matérielles, l’état social et le caractère intellectuel
et moral, et enfin,
dans une mesure raisonnée, des affinités linguistiques.


Cette méthode n’a peut-être pas une base scientifique bien
profonde, mais peut-être a-t-elle le mérite d’amener à un résultat
s’approchant le plus possible de la réalité pratique, étant donné
l’état de nos connaissances actuelles. J’ai d’ailleurs parfaitement
conscience des lacunes et des défauts de cette classification, que
je ne considère que comme provisoire et qui devra être sérieusement
remaniée, surtout en ce qui concerne les populations de la Boucle,
lorsque nous serons en possession d’une documentation plus précise
et plus abondante.


Je dois définir tout d’abord la valeur et la portée des termes
que j’emploie pour désigner chacune des catégories et des unités
envisagées.


Je réserve le nom de race aux grandes divisions de
l’espèce humaine, telles qu’on les entend communément, c’est-à-dire
qu’en l’espèce il ne s’agira que de deux races : la race
blanche et la race noire. Ce terme, appliqué à des catégories plus
restreintes, me paraît inadéquat à la signification qu’on voudrait
lui donner et il me semble tout à fait impropre de parler de
« race peule », de « race mandé », de
« race mossi », etc.


J’appellerai famille un ensemble de peuples procédant,
d’une façon générale, de la même origine, présentant les mêmes
grands caractères anthropologiques et ethnographiques et parlant
tous, sauf exceptions, des langues qui se rattachent à la même
famille linguistique.


Une famille ainsi comprise peut se subdiviser en plusieurs
fractions auxquelles je donne le nom de groupes et dont
chacune est caractérisée par une modalité spéciale de l’ensemble
des caractères communs à tous les groupes de la famille.


La division venant immédiatement après le groupe est le
peuple : j’appellerai « peuple » un
groupement ethnique caractérisé par des origines et une histoire
communes et parlant — le plus généralement — un idiome commun qui
se différencie suffisamment des idiomes voisins pour mériter le nom
de « langue ». Il peut arriver qu’un peuple constitue à
lui seul un groupe ou tout au moins qu’un groupe donné ne soit
représenté dans la
région qui nous occupe que par un peuple unique. De même une
famille peut ne renfermer qu’un seul groupe.








	Delafosse
	Planche V






[image: ]
Cliché Froment



Fig. 9. — Sur les bords du
Sénégal.






[image: ]
Cliché Froment



Fig. 10. — La Volta Noire, à
Koury.







Chaque peuple à son tour se subdivise le plus souvent en
tribus, dont chacune présente des caractères secondaires
spéciaux et parle en général un « dialecte » spécial de
la langue commune à tout le peuple, ou bien s’est simplement
différenciée par suite de l’écart de sa position géographique.


Enfin une tribu peut comprendre plusieurs sous-tribus,
sans parler des subdivisions sociales telles que les castes, les
classes, les clans, dont il ne convient pas de tenir compte dans
une classification purement ethnique mais qu’il y a lieu cependant
de mentionner lorsqu’elles nous sont connues.


Le système adopté ici ayant été ainsi exposé, je puis maintenant
passer à la nomenclature des divers groupements ethniques,
nomenclature qui — on s’en apercevra — ne correspond pas absolument
au tableau de classement des langues qui sera donné plus loin dans
la troisième partie de cet ouvrage.


Nomenclature des familles, groupes et peuples du
Haut-Sénégal-Niger. — Les peuples habitant actuellement les
territoires d’administration civile du Haut-Sénégal-Niger sont au
nombre de quarante, sans tenir compte des quelques colonies
d’étrangers établies parmi eux (Ouolofs et Haoussa principalement).
Ils appartiennent à deux races (race blanche et race noire) et se
répartissent en sept familles, dont deux de race blanche
plus ou moins mélangée (la famille sémitique et la famille
hamitique ou chamitique) et cinq de race noire (les
familles tekrourienne ou toucouleure, songaï,
mandé, sénoufo et voltaïque).


Quatre peuples seulement, sur les quarante précités, sont à
ranger dans les deux familles de race blanche, sous cette
réserve d’ailleurs que chacun d’eux renferme en son sein des
éléments plus ou moins nombreux appartenant à la race noire. Ces
peuples sont :


1o Les Maures de l’Azaouad, de famille
sémitique (groupe arabe) à peu près pure[40],
comprenant deux tribus, les Bérabich et les
Kounta ;


2o
Les Maures du Hodh, appartenant aux deux familles
sémitique (groupe arabe) et hamitique (groupe berbère) tantôt
mélangées et tantôt simplement juxtaposées, et comprenant, en ce
qui concerne le Haut-Sénégal-Niger, sept tribus principales ;
les Regueïbât, les Idao-Aïch (vulgairement
Douaïch), les Ahl-Tichit, les Oulad-Mbarek (ou
Gassouch), les Oulad Nasser (ou Mozara ou Asrach), les
Mejdouf et les Oulad-Delim, plus des
Chorfa ;


3o Les Touareg, de famille hamitique (groupe
berbère), se partageant en trois grandes tribus (en ce qui concerne
les territoires civils du Haut-Sénégal-Niger), celle des
Iguellad, celle des Kel-Tadmekket et celle des
Oulmidden ou Ioulmidden (sing. Aoulmid) : la première
de ces tribus se rattache à la même origine que les Zenaga du Hodh
et de la Mauritanie (Goddala et Lemtouna) ; la seconde et la
troisième se rattachent à une origine commune (Lemta) ;


4o Les Foulbé ou Peuls proprement
dits, appartenant probablement au groupe judéo-syrien de la famille
sémitique, avec un mélange très prononcé d’éléments hamitiques
(berbères) et d’éléments nègres divers, et comprenant, en ce qui
concerne le Haut-Sénégal-Niger, quatre fractions principales qui
sont des subdivisions géographiques plutôt que des tribus
proprement dites : les Peuls du Sahel, les Peuls du Massina
(Massinankobé ou Massinanké), les Peuls du Gourma et les Peuls de
la Volta.


Les trente-six autres peuples se répartissent comme il suit
entre les cinq familles de race noire :


I. — Famille tekrourienne : un
seul peuple, celui des Toucouleurs ou Foutanké.


II. — Famille songaï : un seul
peuple, celui des Songaï, comprenant deux fractions
géographiques plutôt que deux tribus, les Songaï du Nord-Ouest et
les Songaï du Sud-Est ou Djerma, qui comprennent les
Dendi ; parmi les Songaï se trouve la caste des
Sorko ou Kourteï.


III. — Famille mandé (trois
groupes).


1o Groupe du Nord : trois peuples, les
Bozo, les Soninké (ou Sarakolé ou Marka, comprenant la caste ou
le clan des Diawara) et les Dioula[41] ;


2o Groupe du Centre : cinq peuples, les
Kâgoro, les Banmana (ou Bambara, comprenant la
caste des Somono), les Khassonkè, les Malinké (ou
Mandingues) et les Foulanké ;


3o Groupe du Sud : quatre peuples (en
ce qui concerne le Haut-Sénégal-Niger), les Diallonké, les
Samo, les Samorho et les Sia (ou
Bobo-Dioula), plus quatre petites tribus de classification douteuse
(les Blé, les Natioro, les Ouara et les
Sembla)[42].


IV. — Famille sènoufo : un seul
peuple, celui des Sénoufo, comprenant dans le
Haut-Sénégal-Niger dix tribus, les Bamâna (ou Minianka),
les Siénérhè, les Tagba (ou Tagoua), les
Mbouin (ou Gouin), les Karaboro[43],
les Komono, les Nanergué, les Folo (ou
Foro ou Pomporon), les Tourka et les Sémou.


V. — Famille voltaïque (sept
groupes).


1o Groupe tombo : trois peuples, les
Tombo (ou Habé), les Dogom et les
Déforo ;


2o Groupe mossi : six peuples (en ce
qui concerne le Haut-Sénégal-Niger), les Mossi, les
Yansi, les Nankana, les Gourmantché (ou
Bimba), les Dagari et les Birifo (ou
Bérifon) ;


3o Groupe gourounsi : quatre peuples
(en ce qui concerne le Haut-Sénégal-Niger), les Nioniossé
(ou Lilsé), les Nounouma[44], les Sissala et
les Boussansé ;


4o Groupe bobo : un seul peuple, celui
des Bobo, comprenant quatre tribus, les Kian (ou
Bobo-Gbê), les Tara (ou Bobo-Oulé), les Boua (ou
Bobo-Fing) et les Niénigué ;


5o Groupe lobi : quatre peuples, les
Lobi, les Pougouli (ou Bougouri), les
Dian (ou Dian-né) et les Gan (ou
Gan-né) ;


6o Groupe koulango : un seul peuple,
celui des Koulango (ou Pakhalla), représenté au
Haut-Sénégal-Niger par la tribu des Lorho ;


7o Groupe Bariba : deux peuples (en ce
qui concerne le Haut-Sénégal-Niger), les Bariba et les
Soumba (tribu des Takamba).


A cette nomenclature, il convient d’ajouter une tribu du cercle
de Gaoua et quatre tribus du cercle de Bobo-Dioulasso que l’état
actuel de nos connaissances ne permet pas de rattacher de façon
définitive à l’une des familles énumérées ci-dessus, mais qui
appartiennent très probablement soit à la famille voltaïque soit à
la famille sénoufo. Ces cinq tribus sont celles des
Padorho, des Dorhossié, des Tiéfo, des
Toussia et des Vigué.


Enfin, comme je le disais plus haut, on rencontre dans quelques
gros centres des colonies d’étrangers venus surtout du Sénégal
(Ouolofs) ou de la Nigeria (Haoussa) et qui ne
rentrent dans aucune des sept familles précitées, à moins que l’on
veuille rattacher les Ouolofs à la famille tekrourienne, ce qui ne
pourrait se faire qu’avec quelque témérité.


Différentes appellations données aux peuples du
Haut-Sénégal-Niger. — Les familles et groupes ethniques de
l’Afrique Occidentale ne se connaissent pas de noms génériques et
souvent les divers peuples qui composent chaque famille ne se
doutent même pas des liens de parenté qui les unissent. La plupart
des peuples se désignent eux-mêmes chacun par un nom spécial ;
il arrive cependant que certains peuples (les Sénoufo par exemple)
ne font pas usage d’un terme correspondant à l’ensemble du peuple
et que, seules, les tribus se désignent chacune par un terme
distinct. D’autre part il n’est pas rare qu’un peuple étranger use
d’un terme spécial pour désigner toute une famille ou tout un
groupe qui, en ce qui le concerne, ne possède pas dans sa langue le
mot correspondant. Enfin les divers groupements ethniques nous sont
connus sous des appellations très différentes selon que nous avons été mis en relation
avec eux par tel ou tel autre groupement. Aussi il m’a paru
nécessaire d’indiquer et au besoin d’expliquer les appellations
diverses qui sont données à chacun des groupements.


Les termes de sémitique et hamitique,
empruntés à la terminologie biblique des enfants de Noé, sont
suffisamment connus, ainsi que les expressions de « groupe
arabe » et de « groupe berbère » — ou libyco-berbère
—, pour que je n’aie pas à m’étendre à leur sujet.


Le nom de Maures, que nous donnons aux populations
arabes et arabo-berbères de l’Azaouad et du Hodh, a été emprunté
par nous aux Latins, qui le tenaient eux-mêmes des Grecs, lesquels
l’avaient formé du mot punique Mahourim (ou Maouharîn) qui
signifie « les Occidentaux » et est l’équivalent exact de
l’arabe Maghrebiyyîn, en sorte que
« Mauritanie » est tout simplement synonyme de
« Maghreb ». Les Maures se désignent entre eux par les
noms de leurs différentes tribus ; cependant les Maures du
Hodh qui revendiquent une origine arabe se donnent à eux-mêmes
l’appellation générique de Beni-Hassân ou simplement
Hassân (au singulier Hassâni), tandis qu’ils
désignent ceux d’entre eux dont l’origine berbère est incontestable
par le terme de Zenaga (sing. Zenagui, en berbère
Iznaguen sing. Aznag, en peul Sénagabé
sing. Tiénagadio) ; il convient d’ajouter que le mot
Zenaga, dans la bouche d’un Hassâni, renferme une signification
quelque peu méprisante et est presque devenu synonyme de
« tributaires », bien qu’étant le nom de l’une des plus
glorieuses fractions de l’ancienne nation berbère, de celle qui
donna naissance à plusieurs empires fameux et notamment à celui des
Almoravides. Les Berabich (sing. Berbouchi) et
les Kounta ou Kenata (sing. Kounti) ne
se connaissent pas d’autre appellation générique que celle de
chacune de ces deux tribus. Les Maures, dans leur ensemble, sont
appelés par les Peuls et les Toucouleurs Safalbé (sing.
Tiapado ou Tiapato), par les Songaï
Sourkou ou Sourgou et par les Mandé
Soura-ka, Soula-ka, Soulaa-ka,
Soularha-ka ou Soularha. Les Maures ont auprès
d’eux des serfs nègres qu’ils appellent
Harrâtîn
(sing. Hartâni) et que les Ouolofs désignent par
l’expression de Pourogne.


Les Touareg doivent ce nom, par lequel nous les
désignons d’ordinaire, à l’appellation que leur donnent les
Arabes : Taouâreg (sing. Targui) ; les
Arabes, grands amateurs d’étymologies compliquées et tirées
toujours de leur propre langue, ont attribué à ce mot la
signification de « renégats » (du verbe arabe
taraka « abandonner »), sous prétexte que les
Touareg auraient renié douze fois la religion musulmane avant de
l’embrasser définitivement ; certains auteurs européens ont
voulu traduire Touareg par « voleurs de grand chemin » ou
plus simplement « chemineaux » (du mot arabe
tharîq « chemin »), étymologie qui d’ailleurs ne
concorderait pas avec l’orthographe usitée par les Arabes pour
écrire le nom des Touareg : mais il est beaucoup plus
vraisemblable de supposer que Targui (dont on a fait le
pluriel Taouâreg) est tout uniment la forme du singulier
de l’ethnique Targa, nom donné autrefois à l’une des
tribus du Sahara, peut-être celle des Hoggar ou celle des
Oulmidden, et ensuite, par extension, à tous les représentants du
même peuple[45]. Les Touareg ne se désignent eux-mêmes que par
les noms de leurs diverses tribus ou sous-tribus, mais, dans chaque
tribu, ils se distinguent en deux classes, celles des
Imocharhen (sing. Amocharh) ou
« nobles » et celle des Imraden (sing.
Amrad) ou « vassaux ». Les Songaï nomment les
Touareg Sourkou ou Sourgou, comme les Maures,
désignant plus spécialement les Imocharhen par le terme de
Bourdâm ou Berdâm[46] et les Imraden par celui
de Daga. — Les Touareg ont auprès d’eux des serfs nègres
désignés généralement sous le nom de Bella et qui
correspondent aux Harrâtîn des Maures.


Les Peuls se dénomment eux-mêmes Foulbé (sing.
Poullo), mot qui, dans leur langue, signifierait
« les dispersés, les éparpillés », d’après M. le
commandant Gaden. C’est le radical de ce mot, prononcé
Peul par les Ouolofs, que nous avons adopté le plus
généralement en France pour désigner ce peuple. Il est appelé Foullânia ou
Foullâniyîn (sing. Foullâni) par les Maures,
Ifoulân ou Ifellân (sing. Afouli) par
les Touareg, Foulani ou Foulaoua (sing.
Bafilatché) par les Haoussa, Fellata ou
Filata par les Kanouri du Mounio et du Bornou, et enfin
par les Mandé Foula ou Fila ou encore
Foulanka, bien que ce dernier terme s’applique plus
spécialement aux Mandé d’origine peule parlant le malinké et que
nous appelons communément Foulanké. Les Mossi désignent les Peuls
par le nom de Silmissé (sing. Silmiga). Parmi les
Peuls existent des castes spéciales, notamment celles des
Diawambé (sing. Diawando) et des Laobé
(sing. Labbo), auxquelles les Peuls propres n’étendent pas
l’appellation générique de « Foulbé ». De plus, ils ont
auprès d’eux, comme les Maures et les Touareg, des serfs nègres
qu’ils appellent Rimaïbë (sing. Dimadio) :
ce mot signifie à peu près « ceux qui vont devenir
libres », par allusion à la coutume d’après laquelle les
descendants d’esclaves, qui à l’origine ont constitué les Rimaïbé,
devenaient libres au bout de quelques générations ; ces
Rimaïbé sont appelés Komongallou par les Soninké.


Les Toucouleurs se désignent entre eux par le terme de
Halpoularen (sing. Halpoular), « ceux qui
parlent le poular »[47], ou par celui de
Foutankobé ou Foutanké (sing. Foutanko
ou Foutankédio), c’est-à-dire « ceux du Fouta »,
ou encore par les noms de leurs différentes tribus ou fractions.
Les Maures les appellent Tekarir (sing. Tekrouri)
et les Zenaga parlant berbère Itkariren (sing.
Etkarir), tous mots dérivant du nom de l’ancienne ville ou
de l’ancien pays de Tekrour, pays qui correspondait à peu
près au Fouta sénégalais actuel et où se constitua le peuple
toucouleur. Cette dernière appellation, que les Français
ont adoptée, vient tout simplement de la façon dont les Ouolofs
prononcent le nom du Tekrour et de ses habitants :
Tokoror, Tokorogne ou Tokolor. Les Mandé
donnent aux Toucouleurs l’appellation de Foutanka (gens du
Fouta).


Les Songaï se dénomment eux-mêmes Songaï,
Sonrhaï ou
Songoï. Ils se divisent en plusieurs classes dont la plus
noble, celle des Arma (appelés aussi Darbout et
Haïdara), prétend descendre des soldats marocains
(Berbères, Arabes et surtout renégats andalous) qui, de 1590 à 1650
environ, participèrent à la conquête de la ville de Tombouctou et
de l’empire de Gao ; ces Arma font venir leur nom du mot arabe
râmi « lanceur de projectiles » et expliquent
cette étymologie en disant que leurs ancêtres marocains auraient
été les premiers à se servir de fusils dans la région du
Niger[48]. Les Arma donnent à la classe inférieure,
ouvrière et surtout agricole, qui constitue du reste l’immense
majorité du peuple songaï, le nom de Gabibi qui signifie
« corps noir », c’est-à-dire « nègres »,
voulant marquer par là que les gens de cette classe ne peuvent
prétendre à une ascendance blanche. Une partie de la population
songaï, composée principalement de pêcheurs et de bateliers, est
désignée sous les termes spéciaux de Sorko et de
Kourteï. Les Touareg appellent les Songaï Ihattân
(sing. Ahatti) et les Peuls Diermabé (sing.
Diermadio) ; c’est ce dernier mot que nous appliquons
principalement, sous la forme Djerma, aux Songaï de la
région de Dosso et Niamey, sur la rive gauche du Niger, région
qu’on appelle également Saberma ou Zaberma,
tandis qu’on appelle Dendi la région correspondante sur la
rive droite du fleuve et les Songaï qui l’habitent.


Le nom de Mandé que nous donnons, faute
d’appellation
indigène, à l’ensemble de la famille ethnique comprenant, entre
autres peuples, les Soninké, les Malinké et les Diallonké, n’est
pas autre chose que le nom de la mère-patrie de l’un de ces
peuples, celui des Malinké ou Mandingues, et de ce peuple lui-même.
A proprement parler, ce nom de Mandé ne convient pas plus aux
Soninké, aux Diallonké et même aux Dioula et Banmana, que le nom
d’Anglais ne convient aux Ecossais et aux Irlandais ; mais,
puisqu’il faut bien donner un nom à chaque famille ethnique, il n’y
a en somme aucun inconvénient à se conformer à un usage aujourd’hui
admis.


Le pays d’origine des Malinké a en effet porté de tout temps le
nom qu’il porte encore actuellement : Mandé ou
Mandeng, Mandi ou Manding, selon que les
prononciations dialectales ferment moins ou plus la voyelle finale
et selon qu’elles en éludent ou en exagèrent la nasalisation. Ce
nom est prononcé souvent Mané ou Mani par les
gens du Ouassoulou, Malé ou Mali par les Soninké,
Mallé ou Malli, Mellé ou Melli
par les Peuls : cette dernière prononciation a été adoptée par
plusieurs auteurs arabes et par des auteurs européens qui les ont
mis à contribution, tandis que d’autres adoptaient l’orthographe
Mali ou l’orthographe Mandé ou Manding ; mais toutes ces
formes ne sont que des variantes d’un même mot, variantes
parfaitement conformes aux lois de la phonétique soudanaise. On a
voulu trouver à ce mot une étymologie totémique et on a traduit
Mali par « hippopotame » et Mandé par
« petit lamentin » : ces deux étymologies sont
rejetées par les indigènes du pays, c’est-à-dire les Malinké, qui
déclarent que Mandé ou Mali est simplement le nom
de leur patrie et qu’ils n’en connaissent pas la
signification[49] et qui, au surplus, n’ont aucun totem de
peuple, pas plus le lamentin que l’hippopotame : un de leurs
clans seulement a
pour tana ou « tabou » l’hippopotame et il n’en
porte pas le nom (clan des Keïta).


Soninké est l’appellation par laquelle le peuple des
Soninké se désigne lui-même. On a prétendu que ce mot voulait dire
« les gens ou les partisans du Sonni » et avait
été appliqué à ceux qui, lors de la conquête de l’empire de Gao par
Ali Kolon, fondateur de la dynastie des Sonni (en 1331), auraient
embrassé le parti de ce dernier ; cette étymologie me paraît
inacceptable pour plusieurs raisons : d’abord les Soninké
existaient comme peuple et avaient même joué un rôle très
considérable dans l’histoire du Soudan bien avant le début de la
dynastie des Sonni ; de plus, ils semblent n’avoir eu que peu
de relations avec l’empire de Gao, au moins avant les dernières
années de la dynastie des Sonni, et il serait étrange que le peuple
entier dût son nom au fait — d’ailleurs hypothétique — que
quelques-uns de ses membres auraient pris parti pour le fondateur
de cette dynastie. Il est probable d’ailleurs que ce mot — dont
j’avoue ignorer complètement l’étymologie — n’est pas formé d’un
élément sonni ou soni suivi du suffixe
ké qui, en peul du reste plutôt qu’en mandé[50],
est le suffixe de nationalité : au contraire de ce qui existe
dans les mots Malinké, Foulanké, etc., la syllabe ké fait
sans doute, dans Soninké, partie du radical du mot ; j’en
trouve une preuve dans le fait que le k a été conservé par
les Maures Bérabich dans la forme qu’ils ont donnée à ce nom :
Assouanik. On a voulu aussi[51]
identifier le nom des Soninké avec celui des Zenaga, écrit
Sanhadja par les auteurs arabes ; cette
identification me semble bien malaisée à établir : d’abord il
serait assez étonnant que, si les deux noms étaient identiques, les
Maures eussent conservé la forme Zenaga pour désigner les
Berbères vivant à côté d’eux et adopté une autre forme —
Assouanik — pour désigner les Soninké ; ensuite il y
a, entre les deux noms, des différences phonétiques réelles,
particulièrement en ce qui concerne leur première
voyelle, laquelle a
toujours été écrite a et prononcée a ou
e par les Arabes dans le nom des Zenaga (Sanhadja, Sanaga,
Zenaga) tandis qu’elle est nettement prononcée o ou
ou dans le nom des Soninké ; enfin il est bien
difficile de supposer que les Soninké, nègres parfois métissés,
mais incontestablement nègres, soient issus d’une fraction des
Berbères Zenaga. Ce qui avait conduit M. Ch. Monteil à cette
identification est un passage du Tarikh-es-Soudân où Sa’di
donne le nom de « Sanhadja » aux « Nono porteurs de
tresses », lesquels étaient presque indubitablement une
fraction du peuple soninké : à mon avis, il y a eu là, de la
part de Sa’di, soit une erreur d’information lui ayant fait prendre
ces Nono pour des Berbères, soit plutôt une erreur orthographique
inconsciente lui ayant fait transcrire par la forme
« Sanhadja », bien connue de lui, une forme
« Soninké » qu’il pouvait avoir mal entendue, qui, en
tout cas, ne lui était pas familière et qui a, du reste, une
certaine analogie avec la forme « Sanhadja » prononcée
« Senaga ».


Quoi qu’il en soit de l’origine du mot Soninké, c’est,
de l’aveu des Soninké eux-mêmes, leur véritable nom. Comme je le
disais plus haut, les Bérabich ont transformé ce mot en
Assouanik (sing. Souananki)[52].
Les Maures donnent aussi aux Soninké le nom d’Azer ou
Adjer. Les Ouolofs les appellent Sarakhoullé ou
Séréwoullé, mot qui a été adopté sous la forme
Sarakolé par les premiers voyageurs européens pour
désigner le peuple qui nous occupe actuellement. Les Peuls les
appellent Sébé (sing. Tiédo), ou parfois Nononkobé
(sing. Nononko), Sillabé (sing.
Silladio), Sossobé ou Sossébé (sing.
Tiotiodo ou Tiotiédo) ou encore
Ouangarbé (sing. Gangardo) ; le premier de
ces termes s’applique à l’ensemble du peuple soninké ; celui
de Nononkobé ne s’applique en réalité qu’à la tribu qui
fonda la ville de Dienné[53], celui de Sillabé à la
tribu ou plutôt au clan des Silla, celui de Sossobé ou
Sossébé aux Soninké du Sénégal et de la Gambie et
particulièrement à ceux demeurés païens et mélangés de
Malinké[54] ; enfin le terme de Ouangarbé est
usité principalement dans la Boucle du Niger pour désigner à la
fois les Soninké et les Dioula, c’est-à-dire les Mandé musulmans
d’une façon générale. Les Songaï usent aussi, pour désigner non
seulement les Soninké, mais également les Dioula, de l’expression
Ouankoreï ou Ouankoré qui, comme Ouangarbé,
provient de Ouangara, nom donné par les Soudanais du Nord
et par les géographes et voyageurs anciens aux régions aurifères du
bassin du Sénégal et à l’ensemble de la famille mandé[55].
Les Haoussa se servent, avec la même acception, du mot
Ouangaraoua. Les Foulanké appellent les Soninké
Diaganka (les gens du Diagha ou Diaka, terme analogue au
« diamou » soninké Diaghaté, Diakaté ou Niakaté). Enfin
les Malinké, les Banmana et les Dioula les appellent
Marka, Maraka, Malarhaka ou simplement
Malarha et les Mossi Marassé (sing.
Maraga).


Le mot Dioula — forme universellement adoptée
aujourd’hui par les Français — est prononcé plutôt par les Dioula
eux-mêmes Giula (par g dur et u
français) ou Diula, tandis que les Banmana le prononcent
Diôra et les Malinké Dioula ou
Dioulanka, dont les Peuls ont fait Dioulankobé ou
Dioulanké (sing. Dioulanko ou
Dioulankédio). On a dit souvent que ce mot n’était pas un
nom de peuple ni de tribu et qu’il signifiait
« commerçant » et surtout « commerçant ambulant,
colporteur » : c’est assurément inexact ;
« commerçant » se dit en mandé diagolila ou
diaolila ou de plusieurs autres manières qui toutes sont
des dérivés du verbe diago ou diao
« commercer », mais le mot dioula ne possède le
sens de « commerçant » ou « colporteur » dans
aucun dialecte mandé. Seulement, comme les Dioula exercent surtout,
et plus que les autres peuples, le métier de colporteur, leur nom
est devenu synonyme de « commerçant ambulant » dans la
majeure partie de l’Afrique Occidentale, absolument de la même
façon que le nom des Auvergnats a été longtemps chez nous synonyme
de « porteur d’eau » et celui des Savoyards synonyme de
« ramoneur », et sans plus d’exactitude. D’ailleurs les
Dioula eux-mêmes sont très affirmatifs sur ce point et revendiquent
ce mot de Diula ou Dioula comme l’appellation
propre de leur peuple ou tribu, ajoutant qu’il signifie « du
fond, de la souche », c’est-à-dire « ceux qui sont de
noble origine, qui n’ont pas été altérés par des immixtions de sang
étranger ». Les Dioula et les Soninké se confondant souvent
ensemble dans la Boucle du Niger par la religion (les uns et les
autres sont en majorité musulmans), par le métier (commerçants,
tisserands, teinturiers) et par l’emploi de la même langue (le
dialecte dioula), on les confond souvent aussi sous les mêmes
appellations de Ouangarbé chez les Peuls,
Ouangaraoua chez les Haoussa, Ouankoreï chez les
Songaï, Yarhsé (sing. Yarhga) chez les Mossi de
Ouagadougou, Kambossé (sing. Kamboga) chez les
Mossi du Yatenga, Sahersé (sing. Saherga) chez
les Nankana, Yourou chez les Samo, Sorho chez les
Koulango, Tiorho chez les Sénoufo, Nzoko chez les
Agni, etc. Les Dioula eux-mêmes donnent souvent le nom de
Dafing[56] à ceux d’entre eux et aux Soninké qui
habitent dans la région de Koury ou Dafina (chez les
Dafing).


Les Banmana sont communément appelés Bambara,
non seulement par les Européens, mais encore par la plupart des
peuples du Soudan qui les environnent et c’est sous cette dernière
forme que leur nom se trouve orthographié dans le
Tarikh-es-Soudân ; il est fort possible que
Bambara ne soit pas autre chose qu’une altération de la
prononciation indigène Banmana, il est possible aussi que
le mot ait une autre origine ; quoi qu’il en soit, il est
absolument certain que, pour les musulmans du Soudan en général et
de la Boucle du Niger en particulier, le mot Bambara
désigne, non pas un peuple déterminé ni une tribu spéciale, mais
l’ensemble de tous les Soudanais vivant au milieu ou à côté de
musulmans et étant demeurés fidèles à la religion indigène :
c’est ainsi que les Dioula de Sikasso et de la région de Kong
appellent « Bambara » les Sénoufo, que les Dioula et
Soninké d’Odienné appellent « Bambara » les Malinké
non-musulmans qui les entourent, que les Dioula des pays de la
Volta appellent « Bambara » les Gbanian et les Dagari,
etc. ; c’est ainsi encore qu’à Sikasso l’expression
bambara-kan signifie, non pas la langue mandé ni le
dialecte mandé des Banmana, mais bien la langue sénoufo. Par suite,
l’emploi du mot Bambara, fait sans discernement, a amené
des résultats fâcheux ; il a conduit par exemple à faire
croire que les Bambara-Minianka du cercle de Koutiala formaient un
même peuple avec les Bambara de Ségou et de Bamako, alors que les
premiers sont des Sénoufo et les seconds des Mandé. Aussi je
préfère m’abstenir complètement de cette expression à valeur
amphibologique et je désignerai toujours le peuple de Ségou, du
Bélédougou, etc. comme il se désigne lui-même, c’est-à-dire par le
mot Banmana[57].


Les Khassonkè, comme ils se dénomment eux-mêmes, ou
Kassonké, comme prononcent les Peuls, tirent leur nom de
celui de leur pays d’origine, le Khasso ou Khasson (région de
Kayes). Ils partagent souvent avec les Soninké mêlés de Malinké du
Sénégal et de la Gambie l’appellation de Sossé.


Les
Malinké se dénomment eux-mêmes Mandenka,
Mandenga, Mandinga ou Maninga selon les
prononciations régionales ; les Dioula disent plutôt
Manenga ou Mandenga et les Banmana
Maninka ; les Peuls les appellent Mandinké,
Malinké, Mellinké, ou Mellenké (sing.
Mandinkédio, Malinkédio, etc.) ou encore
Mandinkobé, Malinkobé, etc. (sing.
Mandinko, Malinko, etc.), et les Touareg
Imalan (sing. Amali) : toutes ces
expressions ont la même valeur, celle de « gens du Mandé,
Manding, Mali, Melli, etc. », c’est-à-dire du pays qui est
porté sur nos cartes sous le nom de « Manding », au Sud
de Kita et au Sud-Ouest de Bamako, et qui fut en effet le pays
d’origine de ceux que nous appelons nous-mêmes Mandingues
ou Malinké. Les géographes arabes leur ont souvent donné
le nom de Ouangara qui, aujourd’hui, est surtout appliqué
aux Soninké et aux Dioula, ainsi que je l’ai mentionné tout à
l’heure.


Le mot Foulanké (en peul) ou Foulanka (en
mandé), parfois employé pour désigner les Peuls ou les Toucouleurs,
s’applique en réalité à des populations qu’on peut considérer
actuellement comme incorporées à la famille mandé et qui ne parlent
que le mandé (dialecte malinké), bien qu’elles soient certainement
d’origine peule, en partie tout au moins ; on les rencontre
dans plusieurs provinces, toutes appelées en mandé Fouladougou ou
Fouladou (pays du Foula ou des Foulanka).


Les Diallonké ou Diallonka sont, comme leur
nom l’indique, les autochtones du Diallon ou Fouta-Diallon et des
régions avoisinantes ; ils revendiquent eux-mêmes le nom de
Soussou, que nous donnons de préférence à ceux d’entre eux
qui se sont avancés vers l’Atlantique.


Les Sia sont appelés communément Bobo-Dioula,
bien que l’expression soit doublement impropre puisqu’ils ne sont
ni Bobo ni Dioula ; elle vient de ce que certaines de leurs
coutumes se rapprochent de celles des Bobo, tandis que leur façon
de s’habiller les fait ressembler aux Dioula, dont ils ont en
partie d’ailleurs adopté le dialecte, tout en conservant leur
langue propre.


Je ne vois pas d’observations à faire sur le nom des autres
peuples ou tribus de la famille mandé (Bozo, Kâgoro,
Samo, Samorho,
etc.), sinon qu’il y a de fortes présomptions pour que Samo et
Samorho ne soient qu’un seul et même vocable, la première forme
représentant la prononciation banmana et la seconde la
prononciation dioula.


Les Sénoufo ne se désignent la plupart du temps que par
les noms de leurs diverses tribus (Bamâna que les Mandé
appellent Minianka et qu’il convient de ne pas confondre
avec les Banmana, Siénérhè, Tagba, etc.).
Cependant ils possèdent un terme pour désigner leur peuple tout
entier, bien qu’ils en fassent très rarement usage et qu’il ne soit
pas connu de toutes les tribus : ce terme est Siéné
ou Siéna[58] (au pluriel Siénamana). Par
contre les Malinké et les Banmana, qui connaissent ce mot, s’en
servent pour les désigner, sous les formes Siénéfo,
Sénéfo, Sénofo, Sénoufo, « (ceux
qui) parlent siéné », et c’est la dernière de ces
formes que les Européens emploient le plus souvent. Les Dioula
appellent couramment les Sénoufo Bambara (voir plus haut)
et parfois Nafana (du nom d’une de leurs tribus de la Côte
d’Ivoire) ou encore Pomporon (terme qui semble être un
surnom donné surtout à la tribu des Folo et à quelques fractions
des Siénérhè). Les Samorho les appellent Sopi ; les
Koulango les appellent Gan[59], et les Agni
Kanga, mot qui dans leur langue est devenu presque
synonyme d’« esclave » ; les Abron et Assanti ou
Achanti les nomment Pantara ou Ouandara.


J’ai donné le nom de voltaïque à la très importante
famille ethnique dont les membres forment presque la moitié de la
population totale du Haut-Sénégal-Niger ; ce nom m’a paru
justifié par le fait que le domaine de cette famille est
sensiblement localisé au bassin de la Volta. Pour faciliter la
nomenclature, j’ai attribué à chacun de ses sept groupes le nom du
peuple principal ou du peuple le plus connu de ce groupe, sans
prétendre faire par là de ce peuple celui dont les autres seraient
issus.


Les trois
peuples du groupe tombo (Tombo proprement dits,
Dogom et Déforo) sont communément désignés par
les Français du Soudan sous le terme générique de Habé ou
Habbé ou encore par celui de Kado ou
Kaddo : ces deux termes ne sont pas autre chose que
le pluriel et le singulier d’un mot peul qui s’applique à toutes
les populations qui ne sont ni arabes, ni berbères ni peules,
c’est-à-dire à tous les Nègres ; c’est ainsi que les Peuls de
la Nigeria appellent les Haoussa Habé comme les Peuls du
Massina appellent Habé les montagnards de la falaise de
Bandiagara. Ce terme (Habé ou Kado) est donc
encore plus vague et plus impropre que le terme Bambara et doit
être rejeté. Il semble bien — sans que je puisse l’affirmer
cependant — que les montagnards dont je viens de parler se
désignent eux-mêmes par le mot Tombo, tandis que les deux
autres peuples du même groupe se dénomment l’un Dogom ou
Dom et l’autre Déforo. Les Peuls appellent
Houmbébé ou Hombobé (sing. Koumbédio ou
Kombodo)[60] les Tombo et une partie au moins des
Dogom, et Déforobé les Déforo. Les Mossi appelleraient
Kibsé (sing. Kibga) les Tombo proprement dits et
donneraient le nom de Suida à l’ensemble du groupe tombo,
mais je n’ose me prononcer à cet égard.


Les Mossi s’appellent eux mêmes Mô-sé ou plus
rarement Mô-si (sing. Mô-rha ou Mô-ga)
et appellent leur pays Mô-rho et leur langue
Mô-rhé. Tous les noms de peuples ou de tribus terminés par
le suffixe sé ou si au pluriel et rha ou
ga au singulier sont empruntés à la langue des Mossi ou à
une langue du même groupe. — Les Yansi (sing.
Yanga), ainsi appelés par les Mossi, se dénommeraient
eux-mêmes Kôssé, mais je n’affirme rien à cet égard[61].
— Les Gourmantché (sing. Gourmanga), c’est-à-dire
« ceux du Gourma, de la rive droite du Niger »,
s’appelleraient eux-mêmes Bimba.


Par le terme un peu méprisant de Gourounsi ou
Gouressi (sing. Gourounga ou Gouréga),
qui voudrait dire « incirconcis », les Mossi — et les Européens d’après eux
— désignent un ensemble de peuples qui ne se connaissent pas
eux-mêmes d’appellation générique et qui constituent une notable
partie d’un groupe que j’appelle, pour cette raison, « groupe
gourounsi ». Deux de ces peuples nous sont connus par leur
véritable nom — au moins je le pense — : les Nounouma
ou Nourouma et les Sissala, ces derniers
comprenant les Kiâlo de Léo. Les Boussansé (sing.
Boussanga) ont reçu ce nom des Mossi. Quant aux
Nioniossé (sing. Nioniorha), ils sont appelés
ainsi par les Mossi du Yatenga ; les Mossi de Ouagadougou les
appelleraient Kassomsé (sing. Kassomga) ;
dans d’autres régions de langue mossi ou de langue parente du
mossi, on les appelle des noms divers de Foulsé,
Youlsé, Lilsé, Nimsé, Kipirsi,
etc., sans que je puisse dire si ces différents noms s’appliquent à
l’ensemble du peuple ou seulement à certaines de ses tribus ;
enfin les Peuls les appellent Kouroumankobé (ceux du
Kourouma)[62] : j’ignore quel est leur nom
véritable.


Le nom de Bobo (« bègue » en mandé) est un
terme de mépris appliqué par les Dioula et les Banmana à quatre
tribus qui forment un seul peuple mais ne se connaissent pas, je
crois, d’appellation générique en dehors de leurs noms de
tribus : Kian ou Tian, Tara,
Boua et Niénigué. Les Dioula distinguent les
trois premières tribus par des épithètes différentes, appelant les
Kian Bobo-Gbê (Bobo blancs), les Tara Bobo-Oulé
(Bobo rouges) et les Boua Bobo-Fing (Bobo noirs), sans que
ces épithètes soient motivées par la couleur de peau de ceux qui
les ont reçues, pas plus que par la couleur de leurs vêtements,
lesquels brillent du reste en général par leur absence. Les Mossi
distinguent aussi ces trois mêmes tribus par les noms de
Tiansé (Kian), Talessé ou Talassé (Tara)
et Boulsé (Boua).


Koulango est le nom indigène du peuple formant le
sixième groupe de la famille voltaïque, mais nos cartes portent
souvent ce peuple sous le nom de Pakhalla, qui est une
orthographe
défectueuse de l’appellation que lui donnent les Dioula :
Kparhala ou Kpagala[63].


Les Soumba sont appelés également
Taberma ; les musulmans qui les avoisinent les
nomment Kafiri (païens).


Je n’ai pas, pour l’instant, d’observations à faire sur les
appellations des autres peuples de la famille voltaïque représentés
au Haut-Sénégal-Niger (Nankana, Dagari, Birifo ou Bérifon ;
Lobi, Pougouli ou Bougouri, Dian ou Dian-né, Gan ou Gan-né ;
Bariba), non plus que sur celles des tribus dont le rattachement ne
peut être encore prononcé (Padorho, Dorhossié, Tiéfo, Toussia,
Vigué).


Composition de chaque peuple.



1o Maures de
l’Azaouad. — J’ai dit plus haut que les Maures de l’Azaouad se
divisaient en deux tribus : Bérabich et
Kounta.


A la première de ces tribus se rattachent les
Oulad-Slimân, les Oulad-Abderrahmân et les
Oulad-Ameur et, au moins au point de vue ethnique, les
sous-tribus des Tormoz (ou Tourmous), des Ousra,
des Borrada, des Oulad-Noumou, des
Oulad-el-hadj-el-Hassân, des Idao-Yata (ou
Doyata), etc.


Parmi les Kounta, on range les Regaguida du Nord de
Bamba, les Ahl-cheikh-sidi-el-Mokhtar ou Bekkaï
de la région de Tombouctou et les Oulad-el-Ouafi de la
région de Mabrouk, ainsi que des Chorfa (sing.
Cherif), descendants ou prétendus tels de la famille du
Prophète, plus des vassaux d’origine berbère (les
Zakhoura).


De plus, il
convient de ne pas oublier que, quelque illogique que cela puisse
paraître lorsqu’il s’agit d’une classification ethnique, il nous
est impossible de séparer des Maures les Harrâtîn
d’origines nègres diverses qui leur sont pour ainsi dire
incorporés ; en sorte que, indépendamment d’individus chez
lesquels le sang sémitique a été profondément altéré par un long
atavisme d’alliances avec des Berbères et des Nègres, il existe
chez les Maures de l’Azaouad de véritables Nègres de pure race
noire.


2o Maures du Hodh. — Les Maures du Hodh
comprennent, je l’ai dit déjà, deux éléments ethniques bien
différents, qui sont juxtaposés le plus souvent mais parfois aussi
mélangés : un élément arabe représenté par les
Beni-Hassân et un élément berbère, très vraisemblablement
plus considérable que le premier, représenté par les
Zenaga et par des familles qui se disent hassânides mais
qui sont cependant d’origine berbère ; il convient de noter
que les familles maraboutiques, qui se désignent elles-mêmes sous
le nom générique de Zaouiya (les gens vivant en
zaouïa ou couvents), sont pour la plupart d’origine
berbère ou tout au moins issues d’un mélange de Zenaga et de
Beni-Hassân, mélange auquel n’ont pas échappé d’ailleurs beaucoup
de Beni-Hassân parmi ceux qui se prétendent de pure origine
sémitique.


Chacune des sept grandes tribus énumérées plus haut comprend
plusieurs sous-tribus dont les unes sont considérées comme nobles
et se composent principalement de Beni-Hassân, dont les autres sont
regardées comme vassales et se composent surtout de Zenaga et dont
d’autres enfin renferment les familles maraboutiques. On a ainsi
des divisions politiques et sociales qui ne sont pas toujours des
groupements ethniques. Les sous-tribus les plus importantes du Hodh
sont :


Chez les Idao-Aïch ou Douaïch, celles des
Ahl-Amar (Arabes et Berbères, séparés en Abakak
et en Chrattit), des Tadjakant (Arabes et
Berbères), des Ligouatit et des Louata
(Berbères), des Laghlal (Arabes), des Ahl-Mokhtar
et des Ahl-Soueïd (Arabes et Berbères), des
Idao-Ali (marabouts) et des Ahl-sidi-Mahmoud ou
Oulad-sidi-Mahmoud (marabouts, se rattachant aux Idao-el-hadj ou
Darmankor de l’Adrar Mauritanien) ;


Chez les
Oulad-Mbarek ou Gassouch, celles des
Ahl-ould-Amar ou Loudamar des anciens voyageurs (Arabes),
des Askeur (Arabes), des Oulad-Mahmoud ou Ladoum
(Berbères et Arabes) et des Tanoazit (Berbères) ;


Chez les Mejdouf, celles des Ahl-Sidi, des
Choamât et des Hammounât (Arabes), des
Tâleb-Mokhtar ou Oulad-cheikh-el-Adrami (marabouts) et des
Nimadi[64] ;


Chez les Oulad-Delim, celles des Oulad-Daoud
et des Deïlouba (Arabes) et des Allouch ou
Oulad-Allouch (Arabes mélangés de Berbères et de Peuls).


Je ne possède pas de renseignements précis sur les sous-tribus
des Regueïbât, des Ahl-Tichit et des
Oulad-Nasser.


Aux éléments arabes et berbères, il faut signaler un élément
nègre, introduit chez les Maures du Hodh comme chez ceux de
l’Azaouad par des unions avec des Noirs et par la présence de
nombreux Harrâtîn[65].


De plus, certains Maures du Hodh sont issus d’un mélange très
ancien de Berbères avec des Peuls ou Proto-Peuls : on les
appelle Massîn ou Ahl-Massina ou encore
Guirganké et on les divise au Sahel en « Guirganké
blancs » et en « Guirganké noirs », sans que cette
distinction soit plus justifiable que celle des Bobo en blancs,
rouges et noirs.


3o Touareg. — Les Touareg des familles
nobles (Imocharhen) sont, semble-t-il, de sang berbère à
peu près pur, tandis que beaucoup de ceux des familles vassales
(Imraden) sont plus ou moins métissés par suite d’unions
avec des Nègres ou des Peuls. Chez les Touareg comme chez les
Maures du Hodh, il existe des familles maraboutiques qui se sont
alliées souvent avec des Arabes. Enfin, comme chez les Maures aussi,
il faut noter la présence de nombreux serfs nègres (les
Bella), qui sont si bien incorporés aujourd’hui avec leurs
maîtres qu’il est difficile de les en séparer, même dans une
classification ethnique.


Chaque tribu touareg comprend plusieurs sous-tribus, les unes
nobles, les autres vassales, les autres maraboutiques. Les
principales de ces sous-tribus, dans les territoires civils du
Haut-Sénégal-Niger, sont :


Chez les Iguellad, celles des Tagama ou
Kel-Haoussa (nobles), des Kel-Antassar[66],
Kel-Nkounder et Kel-Ncheria (marabouts), des
Kel-Tounboukouri, Inataben,
Kel-Taberint, Kel-Dokoré, Kel-Rezzaf,
Kel-Tinakaouat, Kel-Ouorodjel,
Kel-Teguiaït et Kel-Tountoun (vassaux) ;


Chez les Kel-Tadmekket, celles des
Tenguéréguif, des Igouadaren, des
Kel-Temoulaï et des Irréganaten (nobles), des
Chorfiga ou Icherifen, des Zimmaten, des
Ahl-sidi-Ali et des Kel-es-souk (marabouts), des
Imededrhen et des Idnân (vassaux) ;


Chez les Oulmidden, celles des Kel-Gheress,
des Oudalen et des Tenguéréguédech (nobles), des
Kel-Oulli et Kel-Gossi (vassaux).


Il convient d’ajouter à cette liste les sous-tribus vassales
suivantes, dont le rattachement à telle ou telle tribu ne m’est pas
connu : Kel-Guerisouân, Kel-Tigouelt,
Imakelkellen, Ibourliten, Imetchas,
Kel-Rila, Déguésellen, Chemenama,
Damossân et Missiguender.


4o Peuls ou Foulbé. — Nous verrons
plus loin combien d’éléments divers entrent dans la composition du
peuple peul actuel, éléments parmi lesquels la race noire tient une
place indéniable. En outre, nous sommes obligés de considérer comme
faisant partie de ce peuple les castes spéciales des Laobé
(sing. Labbo, artisans en bois et bûcherons), des
Abarbé (sing. Gabardo, bijoutiers et
cordonniers), des Ouaïloubé (sing. Baïlo,
forgerons et potiers), des Mabbé (sing. Mabo,
griots et tisserands), des Ouambabé (sing.
Bambado, musiciens et griots), des Ouaouloubé
(sing. Gaoulo, mendiants), des Soubalbé (sing.
Tiouballo, pêcheurs et bateliers), des Diawambé
(sing. Diawando, courtiers et tisserands) ; il nous
faut aussi ranger parmi les Peuls certaines fractions fort
mélangées, telles que celle des Silmimossi, issus
d’alliances entre Peuls et Mossi, et même des groupements d’origine
nègre pure mais incorporés aux Peuls : les Rimaïbé,
qui correspondent aux Harrâtîn des Maures et aux Bella des
Touareg.


Les Peuls, en dehors de leur répartition en tribus ou fractions
géographiques, se divisent encore en un certain nombre de clans,
dont chacun peut être représenté dans plusieurs tribus à la fois,
et dont les plus répandus au Haut-Sénégal-Niger sont ceux des
Ourourbé (sing. Bourourdo ou Bolardo ou
Boli), des Tôrobé (sing. Tôrodo)[67],
des Dialloubé (sing. Diallo), des Yalabé
ou Alaïbé (sing. Galadio), des Irlabé
(sing. Guerladio), des Oualarbé (sing.
Balardo), des Salsalbé (sing.
Tialtiallo), des Fitobe (sing. Pitodo),
des Daébé (sing. Daédio), des Férèbé ou
Férobé (sing. Pérèdio), des Sitigabé
(sing. Tyitigadio), etc. D’autres noms de clan, empruntés
aux Toucouleurs ou aux Mandé, revêtent la même forme aux deux
nombres ; tels sont Bâ ou Diakité (même clan
que les Ourourbé), Soumontara (même clan que les
Dialloubé), Bari ou Sangaré (même clan que les
Daébé), Sô ou Sidibé (même clan que les Férobé),
etc. Enfin il convient de noter que beaucoup d’individus portent,
comme nom de clan, le nom même du peuple peul (Poullo) ou
celui de la caste à laquelle ils appartiennent (Labbo,
Diawando, etc.).


5o Toucouleurs. — Les Toucouleurs ou
Foutanké, peu nombreux du reste dans le Haut-Sénégal-Niger, se
répartissent en quatre fractions selon qu’ils sont originaires du
Dimar (ouest du Toro), du Toro (province de
Podor, les Toronké ou Toronâbé), du
Fouta proprement dit (province de Saldé, les
Foutanké propres, comprenant les Foutanké du Lao, les
Foutanké Irlâbé, les Bosséâbé, les Ebiâbé et les Koliâbé) ou du
Damga (province de Matam, comprenant les Dénianké, les
Toucouleurs du Ganar et les Aéranké).


En outre, comme les Peuls, ils se divisent en un certain nombre
de clans dont les principaux sont ceux des Ba ou
Boli, des Ka, des Si ou Bari,
des Sô[68], des Li, des Fal, des
Tal, des Sal, des Diao, des
Kane, des Diko, etc.[69].


6o Songaï. — Le peuple songaï, tel qu’il se
présente aujourd’hui, comprend les Arma, les
Gabibi et les Sorko ou Kourteï, classes
ou castes dont nous avons vu plus haut la composition. J’ai dit
également qu’il convenait d’y rattacher les fractions du Sud-Est
connues sous les noms de Dendi, Djerma et
Zaberma. A Tombouctou, on range habituellement parmi les
Songaï la classe des alfa ou docteurs musulmans
(alfa serait l’abréviation de l’arabe al-faqih
« le jurisconsulte ») : en réalité ces alfa
sont d’origines multiples et se composent de gens appartenant à des
peuples très divers.


Les Songaï se divisent en clans, comme les Peuls, les
Toucouleurs et tous les peuples du Soudan (Maures et Touareg
exceptés), mais je ne possède que fort peu d’informations sur leurs
noms de clan ; je sais seulement qu’on rencontre chez eux les
clans des Meïga et des Haïdara, ce dernier
comprenant les Arma qui revendiquent une origine chérifienne, et
que la caste des Sorko se répartit entre deux grands clans, celui
des Faran ou Faram et celui des
Fono.


7o
Bozo. — On a parfois identifié les Bozo avec les Sorko
d’une part et les Somono de l’autre : c’est une erreur au
point de vue ethnique. Il existe bien à la vérité un trait commun
entre ces trois groupements : tous les trois se livrent à la
pêche et à la navigation. Mais les Sorko et les Somono ne se
livrent qu’à ce double métier, ou plutôt ce métier est, en quelque
sorte, le privilège de leur caste : ils forment, les premiers
chez les Songaï, les seconds chez les Banmana, une caste analogue à
celle des Soubalbé chez les Peuls, caste de pêcheurs et de
bateliers. Les Bozo, au contraire, ne constituent pas une caste, au
moins à l’heure actuelle, et ne sont pas exclusivement pêcheurs et
bateliers ; certains habitent des villages assez éloignés du
fleuve et s’y livrent à l’agriculture. Les Sorko sont des Songaï,
les Somono sont des Banmana ; les Bozo forment un peuple à
part. Je n’ai pas de renseignements sur les noms de clan portés par
les Bozo, sauf sur ceux des clans Diennépo, Sétao
et Karapata, cités par M. Ch. Monteil.


8o Soninké. — Je range dans le peuple
soninké, au moins au point de vue ethnique, la tribu des
Nono et ceux de ses représentants actuels qu’on appelle
communément les Diennenké parce qu’ils constituent la
presque totalité de la population de Dienné. J’y range aussi les
Diawara (Sagoné ou Sahonéra et
Dabo), groupement hybride participant à la fois de la
tribu, de la caste et du clan, et qui paraît correspondre chez les
Soninké au groupement des Diawambé chez les Peuls.


Les clans proprement dits sont nombreux chez les Soninké. Les
plus répandus dans le Haut-Sénégal-Niger sont ceux des
Diakaté, Diakhaté, Diaghaté ou
Niakaté, des Sissé, des Silla, des
Diâbi ou Diâbira, des Sakho, des
Tounkara[70], des Daramé, des
Kamara, des Sissokho, Soussokho ou
Sossé, des Niarè, des Touré (dont font
partie les Daraoué), des Doukouré, des
Diarisso ou Diaressi, des Koromakha ou
Koromaga, des Soumaré, des Souaré, des
Sibi, des Bakili ou Simbara ou
Sempré, des Gourseï, des Kounaté ou
Kounaré, des Taraoré, des Diabouraga,
des Gaoudéra, des Kanndé ou Kannté, des
Koumma ou Koumba, des Kaba, des Fofana, des
Ouagui, des Dikéné, des Bérété, des
Diagouraga, des Soma, des Koné, des
Séméga, des Maréga, des Mokhossiré, des
Tiléra, des Gakou, des Sarambounou, des
Yatéra ou Yaté, des Timéra ou
Timété, des Fadé, des Nambounou, des
Goundiémou, des Galadyi, des Baradyi,
des Soudouré, des Kalé, des Mana, des
Koussata, des Samoura, des Mangara, etc.
Les Soninké qui se prétendent d’origine chérifienne se donnent le
nom de Sirifé ou, dans la région de Dienné-Tombouctou,
celui de Haïdara.


Au point de vue ethnique, je considère comme Soninké tous les
Marka de la Boucle du Niger et des pays banmana et
malinké, bien que la plupart ne fassent plus usage de leur langue
et aient adopté le parler des Dioula, celui des Banmana ou celui
des Malinké selon les régions, comme les Soninké de Dienné ont
adopté la langue songaï. On donne souvent comme Marka, c’est-à-dire
Soninké, les Dafing ou musulmans du Dafina : en
réalité les Dafing se composent, au point de vue de leur origine,
en partie de Soninké et en partie de Dioula.


9o Dioula. — Les Dioula ne se répartissent
pas en tribus ; peut-être même serait-il plus exact de les
considérer comme une tribu que comme un peuple, au moins au point
de vue linguistique. Mais ils se divisent en clans, dont les
principaux sont ceux des Ouatara, des Konaté ou
Kounaté, des Sissé, des Konndé ou
Koné, des Kouloubali ou Kouroubari, des
Sarhandorho ou Sarhanorho, des Kamara ou
Kamaya, des Sinngaré ou Sinnari, des
Diâbi, des Fofana, des Touré, des
Dao, des Dagnorho, des Dosso, des
Barho, des Timété, des Kangoté, des
Garamvoté, des Tondossama ou Samatondo,
des Siya, des Nanaya, des Dérébo, des
Daramé, des Karidioula, des Sissouma,
des Bérété, des Sorhoba, des Dembélé,
des Koïta, des Somarha, des Koro, des
Taraoré, des Bamba, des Kérou, des
Sarha, des Sânou, etc. On rencontre aussi des
Sirifé, qui se prétendent d’origine chérifienne.


J’ai cru devoir rattacher aux Dioula la petite tribu des
Boron ou Bolon, qui a des représentants dans les
cercles de Bobo-Dioulasso (8.000) et de Koury (450).


10o
Kâgoro. — Le peuple — ou la tribu si l’on préfère — des
Kâgoro a comme clans principaux ceux des Kâgorota, des
Fofana, des Kané, des Tounkara, des
Magaza ou Makassa, des Konaté, des
Touré.


11o Banmana. — Les Banmana, comme les
Dioula, les Kâgoro, les Khassonké, les Malinké et les Foulanké,
pourraient être considérés, surtout au point de vue linguistique,
comme ne formant qu’une tribu, plutôt qu’un peuple. Ils se divisent
en plusieurs fractions politiques et géographiques (Kaartanka,
Bélédougouka, Ségouka, Baninkoka, etc.). Leurs clans principaux
sont ceux des Kouloubali (dont font partie les
Massassi)[71], des Taraoré ou Travélé
(dont font partie les Dembélé ou Dambélé), des
Doumouya ou Doumbouya (dont font partie les
Kourouma), des Diara (dont font partie les
Konnté ou Koné et les Sinngaré), des
Fofana, des Konaté ou Kounari, des
Koussata, des Tangara, des Kanté ou
Kané, des Niarè, des Touré, des
Dansira[72], des Mariko, des
Sanorho, des Sissé, des Samakè, des
Kamara, des Bouaré, etc.


Ainsi que je l’ai dit plus haut, je rattache aux Banmana la
caste des Somono (pêcheurs et bateliers). D’autres castes
existent encore chez les Banmana : celles des Noumou
(forgerons et potiers), des Lorho (bijoutiers en cuivre),
des Koulè (artisans en bois), des Diêli (griots),
des Founè ou Founérhè (griots religieux et
magiciens), des Donso ou Lonzo (chasseurs) ;
ces différentes castes ne sont pas spéciales au peuple
banmana : on les retrouve sous les mêmes noms chez les autres
peuples mandé et, sous d’autres noms, chez la plupart des peuples
du Soudan. Dans chaque peuple donné, les membres de ces castes ne
sont pas désignés par les indigènes sous le nom du peuple, mais
sous le nom de leurs castes respectives ; cependant, au point
de vue ethnique, il convient de les incorporer dans l’ensemble du
peuple.


12o
Khassonkè. — Les Khassonkè, fort peu nombreux, renferment
les clans des Sissokho ou Soussokho ou
Sossé, des Séga, des Sambala, des
Diala, des Fali, des Diakité ou
Diakhaté, des Sangaré, des Sidibé, des
Diallo, etc.


13o Malinké ou Mandingues. — Le peuple — ou
la tribu — mandingue se divise en plusieurs sous-tribus qui sont
surtout des fractions géographiques et qui, en ce qui concerne le
Haut-Sénégal-Niger, sont celles du Manding proprement dit,
du Bambougou ou Bambouk, du Gangaran, du
Ouassoulou, etc.


Les clans principaux sont ceux des Keïta (dont font
partie les Mansaré[73], les Kanessi et
les Batassi), des Diara (dont font partie les
Konnté ou Koné), des Kouloubali (dont
font partie les Bamba), des Taraoré (dont font
partie les Dembélé), des Doumouya (dont font
partie les Kourouma), des Diarassouba, des
Kamissorho, des Sissé, des Sarhanorho,
des Kamara ou Kamaaté, des Diabaaté ou
Diawaté, des Konaté ou Koyaté, des
Kannté, des Tounkara, des Fané ou
Fani, des Samakè, des Fofana, des
Diomansi ou Diomandé, des Sissoko
(comprenant les Maga et les Koromaga), des
Barhayorho, des Mariko, des Doukouré,
des Béré ou Béréya ou Bérété, des
Mété ou Mérité, des Souko, des
Demba, des Sakiliba[74],
etc. Il faut y ajouter quelques Sirifé de prétendue
origine chérifienne.


14o Foulanké. — Les Foulanké sont, comme je
l’ai dit plus haut, des descendants de Peuls très fortement
métissés de sang mandingue et qui, par leurs mœurs et leur langage,
ne se distinguent guère aujourd’hui des Malinké proprement dits. On
les reconnaît surtout grâce à leurs noms de clan, qui sont presque
exclusivement Diakité, Sankaré ou
Sangaré, Sidibé et Diallo.


15o Diallonké. — Les clans principaux des
Diallonké du Haut-Sénégal-Niger sont ceux des Monékata,
des Kessékho, des Dagnokho, des Dao, des
Kontaga, des Touré, des Diatara, des
Dansoko, des Bamba ou Bambaya, des
Siré ou Siréya, des Kelléma, etc.


16o,
17o et 18o Samo, Samorho et
Sia. — Je ne possède pas de renseignements suffisamment
certains sur les clans de ces trois peuples, pas plus que sur ceux
des tribus de classification douteuse qui les avoisinent
(Blé, Natioro, Ouara et
Sembla). La plupart des individus appartenant à ces
peuples ou tribus, lorsqu’on les interroge sur leur clan, répondent
par un diamou (nom de clan) dioula (ou mossi s’il s’agit
des Samo), mais il est fort probable que ce diamou dioula
ou mossi n’est qu’une sorte de traduction de leur diamou
national.


19o Sénoufo. — J’ai donné plus haut la liste
de dix tribus sénoufo dont la présence a été constatée dans le
Haut-Sénégal-Niger. Je dois ajouter qu’à la tribu des
Siénérhè se rattache la sous-tribu des Niéné, qui
a des représentants dans le cercle de Bougouni. Je ne connais que
cinq clans sénoufo, ceux des Soroo, des Yéo, des
Siluè, des Tuô et des Sékongo, mais il
en existe probablement d’autres : c’est ainsi qu’on signale,
chez les Sénoufo du cercle de Koutiala, les clans des
Malé, des Péné et des Ounogo. Comme les
Samorho et les Sia, les Sénoufo s’attribuent fréquemment des noms
de clan dioula, banmana ou malinké (Kouloubali, Ouatara, Koné,
Diarassouba, Touré, Dagnorho, Kamara, Sânou, Dembélé, Fofana,
etc.).


Les mêmes castes existent chez les Sénoufo que chez les Mandé et
les Peuls ; je ne connais pas les noms que revêtent ces castes
chez les Sénoufo, sauf celui de la caste des Sono ou
Sonon, qui correspond à peu près à celle des Founè chez
les Mandé (griots religieux et magiciens).


20o à 40o Famille voltaïque. —
Nous ne possédons encore que des renseignements fort incomplets sur
la composition des 21 peuples de famille voltaïque que l’on
rencontre dans le Haut-Sénégal-Niger, en ce qui concerne leurs
tribus, sous-tribus, castes et clans.


Je puis dire seulement que les Dagari se divisent en
deux grandes tribus : celle des Dagari proprement
dits, appelés par les Dioula Dagari-Fing (Dagari noirs),
et celle des Oulé ou Oulé-Oulé, appelés par les
Dioula Dagari-Oulé (Dagari rouges). La première comprend
de nombreuses sous-tribus, dont les principales portent, en territoire
français, les noms de Dakpélé ou Dafiélé,
Gban-né, Zéghè, Gbolé, etc.


Je sais aussi que tous les peuples de la famille voltaïque se
répartissent en clans, mais nous ne connaissons la plupart du temps
que l’équivalent mandé de leurs diamou ou sondré
nationaux. Toutefois, le capitaine Dominé nous a révélé les
principaux noms de clan des Lobi : ce sont
Da, Héna, Noufi, Kambou ou
Kambiri, Dioloumpo, Pala, Somé.
J’ajouterai que, chez les Mossi, l’un des clans les plus répandus
est, d’après le Père Brun, celui des Pima[75].


Répartition numérique des peuples du Haut-Sénégal-Niger par
races, familles et religions. — La race blanche, en
y comprenant — quelque illogique que ce soit — non seulement les
Maures, les Touareg et les Peuls les plus métissés de sang nègre,
mais encore les Nègres purs qui vivent avec eux (Harrâtîn, Bella et
Rimaïbé), renferme, dans les territoires civils actuels du
Haut-Sénégal-Niger, 566.175 représentants, tous musulmans à
l’exception de 35.646 Peuls animistes[76].
La répartition de ces 566.175 indigènes entre les deux familles
sémitique et hamitique serait fort malaisée.


Le reste des 4.800.000 habitants de la colonie[77],
soit 4.233.528 — l’immense majorité en un mot —, appartient à la
race noire et renferme 608.642 musulmans seulement, au
grand maximum, contre 3.624.886 animistes. La répartition des
indigènes de race noire entre les cinq familles est la
suivante :




	famille
	voltaïque
	2.292.088
	indigènes,
	dont
	26.209
	musulmans ;




	—
	mandé
	1.435.001
	 — ,
	dont
	440.851
	 — ;




	—
	sénoufo
	343.470
	 — ,
	dont
	0
	 — ;




	—
	songaï
	101.582
	 — ,
	dont
	101.582
	 — ;

(totalité)




	—
	tekrourienne
	38.256
	 — ,
	dont
	36.706
	 — ;




	tribus non classées
	19.035
	 — ,
	dont
	0
	 — ;




	étrangers divers
	4.096
	 — ,
	dont
	3.294
	 — ;




	

	Total:
	4.233.528
	 — ,
	dont
	608.642
	 — .





La famille voltaïque renferme à elle seule, comme on le voit,
plus de la moitié de la population de race noire et près de la
moitié de la population totale de la colonie, et la famille mandé
renferme à peu près le tiers de la population de race noire et le
quart de la population totale.


Les musulmans ne forment que le septième de la population de
race noire et un peu moins du quart de la population totale.


Répartition numérique
par subdivisions ethniques et par zones géographiques et
administratives.



1o Maures de l’Azaouad (y compris les
Harrâtîn).




	Zone saharienne
	26.000
	





	Cercles de Tombouctou
	5.715
	





	Cercle de Niafounké
	300
	





	Total
	32.015
	(tous musulmans).





Les Bérabich habitent principalement la région
d’Araouân et sont maîtres de la route conduisant de Tombouctou à
Taodéni. Leurs sous-tribus se rencontrent : les
Tormoz, entre Bassikounou et Ras-el-Ma ; les
Ousra et les Borrada, entre Ras-el-Ma et
Araouân ; les Oulad-Noumou,
Oulad-el-hadj-el-Hassân et Idao-Yata (ces
derniers sédentaires), dans la vallée du Niger en aval de
Niafounké.


Les Kounta du Haut-Sénégal-Niger habitent près et au
Nord-Est de Tombouctou, à Araouân, dans la région de Mabrouk et au
Sud du Niger, répandus parmi les Touareg. Les Chorfa de Tombouctou
se rattachent aux Kounta. Il convient de noter qu’on rencontre
aussi dans le Hodh quelques familles de Kounta (Oulad-sidi-Boubakar, Oulad-Bousseïf
et Oulad-sidi-Haïballah) que j’ai comptées avec les Maures du
Hodh.


2o Maures du Hodh (y
compris les Zenaga, les Guirganké et les Harrâtîn).




	Zone saharienne
	40.000
	





	Résidence de Kiffa
	20.000
	





	Cercle de
	Goumbou
	4.557
	





	—
	Kayes
	4.260
	





	—
	Sokolo
	1.830
	





	—
	Nioro
	1.776
	





	

	Total
	72.423
	(tous musulmans).





Les Regueïbât habitent principalement dans la résidence
de Kiffa ; les Idao-Aïch dans cette même résidence,
dans le cercle de Nioro (Bakounou-sud) et dans le cercle de Kayes
(Ahl-sidi-Mahmoud), ainsi qu’entre Kiffa et Tichit et au Nord-Est
du cercle de Nioro (Laghlal) ; les Ahl-Tichit se
rencontrent dans la région de Tichit et dans les cercles de Nioro
(Kingui) et de Goumbou (Mourdia) ; les Oulad-Mbarek
se trouvent surtout dans la province de Nioro (Kingui), dans le
cercle de Goumbou et au Nord de ce cercle, ainsi que dans le cercle
de Kayes et dans l’Est de Kiffa (Askeur et Tanoazit) et au Nord de
Goumbou et de Sokolo (Oulad-Mahmoud) ; les Mejdouf,
avec les Tâleb-Mokhtar, habitent entre Goumbou et Oualata et entre
Sokolo et Ras-el-Ma ; les Oulad-Delim (Oulad-Daoud,
Deïlouba et Allouch) se rencontrent dans la région comprise entre
Bassikounou, Soumpi et Ras-el-Ma, les Oulad-Daoud proprement dits
étant surtout sédentaires ; les Oulad-Nasser habitent
au Sud-Ouest de Oualata, au Nord des Oulad-Mbarek ; les
Chorfa, très mélangés de Soninké, habitent principalement
les villes de Tichit, Oualata et Néma, où ils se livrent au
commerce et au travail des cuirs, tout en s’occupant de
religion ; enfin les Guirganké, Maures
demi-sédentaires métissés de Peuls, se trouvent surtout dans le
cercle de Goumbou (Bakounou-Nord, Kolon, Ouagadou, Ouaharo), et
(sous le nom de Massîn ou Ahl-Massina) dans les
villes de Tichit, Néma, Oualata, etc.


3o Touareg (y compris
les Bella).




	Zone saharienne
	8.000
	





	Cercles de Tombouctou
	28.019
	





	Cercle de
	Dori
	12.000
	





	—
	Hombori
	8.000
	





	—
	Niafounké
	1.000
	





	

	Total
	57.019
	(tous musulmans).





Les habitats respectifs des Iguellad et des
Kel-Tadmekket sont aujourd’hui assez mêlés, quoique, d’une
façon générale, les premiers se rencontrent surtout dans la région
de Tombouctou et les seconds dans l’Est de la Boucle du Niger.


Les Iguellad sont principalement nombreux du côté de
Ras-el-Ma, de Goundam et de Tombouctou ; les Tagama se
rencontrent près du lac Fati et dans l’Est de Tombouctou, les
Kel-Nkounder et Kel-Ncheria dans la province de Goundam, les
Kel-Antassar près des lacs de la rive gauche et au Nord-Est de
Tombouctou.


Les Kel-Tadmekket sont dispersés de Tombouctou à Gao, à
l’intérieur de la Boucle du Niger, mais possèdent aussi des
fractions sur la rive gauche du fleuve : les Tenguéréguif se
rencontrent dans la région des lacs, les Igouadaren du côté de
Bamba (rive Nord et rive Sud), les Kel-Temoulaï sur la rive droite
du Niger à l’Est de Tombouctou, les Irréganaten au Sud-Ouest de
Bamba, les Chorfiga près du lac Fati, dans le Kili et le Kissou et
dans le cercle de Hombori, les Kel-es-souk dans l’Est du cercle de
Hombori, les Imededrhen dans l’Azaouad-Nord, les Idnân à l’Est de
Mabrouk.


Les Oulmidden, qui forment la plus nombreuse des
grandes tribus touareg, habitent surtout dans le Territoire
Militaire, à l’Est et au Nord-Est de Gao ; cependant on en
rencontre aussi sur la rive droite du Niger à hauteur de Gao ainsi
qu’en plusieurs points du fleuve (Kel-Oulli), autour des mares de
Gossi et dans le cercle de Hombori (Kel-Gossi), au Sud de Bamba et
de Bourem (Kel-Gheress), à cheval sur les cercles de Hombori et de
Dori (Oudalen) et dans le cercle de Dori (Tenguéréguédech).


Quant aux sous-tribus de rattachement incertain, on les trouve
dans le district de Bamba (Kel-Guerisouân,
Kel-Tigouelt,
Imakelkellen, Ibourliten, Imetchas, Kel-Rila), dans le cercle de
Hombori (Déguésellen et Chemenama) et dans le cercle de Dori
(Damossân et Missiguender).


4o Peuls (y compris
les Silmimossi et les Rimaïbé).




	Cercle de
	Niafounké
	74.832
	(dont 14.832 animistes).




	—
	Ouagadougou
	48.753
	(tous musulmans).




	—
	Dori
	42.791
	—




	—
	Dienné
	38.944
	—




	—
	Mopti
	35.278
	—




	—
	Ouahigouya
	27.435
	(dont 10.549 animistes).




	—
	Koury
	27.179
	(tous musulmans).




	—
	Ségou
	20.968
	(dont 1.230 animistes).




	—
	Nioro
	19.753
	(tous musulmans).




	—
	Bandiagara
	15.231
	(dont 3.068 animistes).




	—
	Goumbou
	12.697
	(tous musulmans)[78].




	—
	Fada-n-Gourma
	9.752
	—




	Circonscription de San
	9.243
	(dont 3.800 animistes).




	Cercle de
	Sokolo
	6.230
	(tous musulmans).




	—
	Say
	5.000
	—




	—
	Hombori
	3.937
	—




	—
	Bobo-Dioulasso
	2.130
	(dont 1.930 animistes).




	—
	Koutiala
	1.750
	(tous musulmans).




	—
	Satadougou
	1.078
	—




	—
	Bafoulabé
	1.000
	—




	—
	Bamako
	737
	(dont 237 animistes).




	

	Total
	404.718
	(dont 35.646 animistes et 369.072 musulmans).





On voit par ce tableau que les Peuls se rencontrent dans 21 des
29 circonscriptions administratives de la colonie : seuls, les
districts purement sahariens (Kiffa et les deux cercles de
Tombouctou), le cercle de Kayes et quatre cercles du Sud (Kita,
Bougouni, Sikasso, Gaoua) en sont totalement dépourvus. Mais on
remarquera aussi que les Peuls sont surtout nombreux le long de la lisière sud du
Sahara, particulièrement dans la partie qui avoisine la zone des
inondations (Massina) et au Sud de l’Azaouad ; ils diminuent à
mesure que l’on s’avance vers le Sud de la colonie.


5o Toucouleurs.




	Cercle de
	Nioro
	18.706
	(tous musulmans)




	—
	Ségou
	7.000
	—




	—
	Kayes
	5.050
	(dont 1.550 animistes).




	—
	Satadougou
	3.000
	(tous musulmans).




	—
	Bandiagara
	1.500
	—




	—
	Bafoulabé
	1.000
	—




	—
	Say
	1.000
	—




	—
	Kita
	500
	—




	—
	Mopti
	500
	—




	

	Total
	38.256
	(dont 1.550 animistes et 36.706 musulmans).





Les Toucouleurs ne sont en somme représentés dans le
Haut-Sénégal-Niger que par quelques colonies peu nombreuses, dont
les plus importantes — celles des cercles de Nioro et de Ségou —
proviennent des immigrations qui se produisirent à l’occasion des
conquêtes d’El-hadj-Omar. Le gros de la population toucouleure
habite la colonie du Sénégal.


6o Songaï.




	Cercles de Tombouctou
	60.058
	





	Cercle de
	Hombori
	12.063
	





	—
	Niafounké
	10.809
	





	—
	Say
	10.000
	





	—
	Dori
	3.029
	





	—
	Mopti
	2.317
	





	—
	Ouahigouya
	2.206
	





	—
	Bandiagara
	1.000
	





	—
	Dienné
	100
	





	

	Total
	101.582
	(tous musulmans).





Les Songaï ne forment pas un peuple bien nombreux et
les territoires
civils du Haut-Sénégal-Niger n’en renferment qu’une partie, le
reste habitant la rive gauche du Niger de Bourem à Niamey ainsi que
la région de Dosso. Ceux de la colonie civile sont répandus surtout
le long des deux rives du Niger depuis Mopti jusqu’à Bamba et
ensuite le long de la rive droite ; on en rencontre très peu
lorsqu’on s’éloigne du fleuve ou de ses lacs et canaux. Ils
disparaissent vers Mopti, lorsqu’on remonte le Niger : Dienné,
qui passe bien à tort pour être une ville songaï, ne renferme que
trois familles ayant des ascendants songaï, et l’immense majorité
de ses habitants est d’origine soninké ; il est vrai que ces
Soninké parlent aujourd’hui le songaï, mais c’est là un phénomène
dû à des raisons politiques et économiques dont nous parlerons plus
loin, et qui n’a rien à voir avec l’origine des Diennenké. Lors
donc que l’on s’est appuyé sur les caractères physiques des gens de
Dienné pour démontrer la soi-disant origine égyptienne ou libyque
des Songaï[79], on a commis la même erreur de principe qu’en
s’appuyant, pour prouver la même origine, sur le type architectural
des maisons de Dienné, lequel type ne représente en rien
l’architecture songaï et est d’ailleurs d’importation marocaine et
non pas égyptienne.


7o Famille mandé
(1.435.001 représentants).




	

	

	Groupe

du Nord
	

	Groupe

du Centre
	

	Groupe

du Sud
	

	Totaux

par cercles
	





	

	

	 
	

	 
	

	 
	

	 
	





	Cercle de
	Bamako
	10.070
	

	180.272
	

	»
	

	190.342
	





	—
	Bougouni
	4.645
	

	148.701
	

	»
	

	153.346
	





	—
	Ségou
	17.680
	

	109.758
	

	»
	

	127.438
	





	—
	Koury
	73.527
	

	»
	

	43.470
	

	116.997
	





	—
	Sikasso
	27.302
	

	59.878
	

	20.705
	

	107.885
	





	—
	Ouagadougou
	84.869
	

	»
	

	»
	

	84.869
	





	—
	Nioro
	58.893
	

	13.054
	

	»
	

	71.947
	





	—
	Bobo-Dioulasso
	40.815
	

	»
	

	27.780
	

	68.595
	





	—
	Kayes
	24.100
	

	34.897
	

	»
	

	58.997
	





	—
	Kita
	»
	

	54.926
	

	3.067
	

	57.993
	





	—
	Goumbou
	25.819
	

	24.442
	

	»
	

	49.261
	





	—
	Bafoulabé
	»
	

	47.870
	

	»
	

	47.870
	





	—
	Dienné
	24.947
	

	17.247
	

	»
	

	43.194
	





	—
	Ouahigouya
	19.764
	

	»
	

	21.939
	

	41.703
	





	—
	Koutiala
	11.380
	

	30.055
	

	»
	

	41.435
	





	Circonscription de San
	20.860
	

	20.103
	

	»
	

	40.963
	





	Cercle de
	Satadougou
	»
	

	28.000
	

	6.757
	

	34.757
	





	—
	Niafounké
	13.000
	

	16.000
	

	»
	

	29.000
	





	—
	Sokolo
	8.250
	

	19.996
	

	»
	

	28.246
	





	—
	Mopti
	7.930
	

	7.277
	

	»
	

	15.207
	





	—
	Bandiagara
	2.405
	

	928
	

	9.823
	

	13.156
	





	Zone saharienne
	10.000
	

	»
	

	»
	

	10.000
	





	Cercle de Gaoua
	1.800
	

	»
	

	»
	

	1.800
	





	

	Totaux
	488.056
	[80]

	813.404
	[81]

	133.541
	[82]

	1.435.001
	[83]






A. — Groupe du Nord (488.056
représentants).




	

	Bozo
	

	Soninké
	

	Dioula
	

	Totaux par

cercles




	

	 
	

	 
	

	 
	

	 




	Cercles de
	

	

	

	

	

	

	





	Ouagadougou
	»
	

	425
	

	84.444
	

	84.869




	Koury
	»
	

	30.000
	(dont 5.000 an.)
	43.527
	(dont 18.037 an.)[84]
	73.527




	Nioro
	»
	

	58.893
	[85]

	»
	

	58.893




	Bobo-Dioulasso
	»
	

	1.600
	

	39.215
	(dont 34.965 an.)[86]
	40.815




	Sikasso
	»
	

	»
	

	27.302
	(dont 24.556 an.)
	27.302




	Dienné
	12.079
	

	13.868
	[87]

	»
	

	25.947




	Goumbou
	»
	

	24.819
	

	»
	

	24.819




	Kayes
	»
	

	24.100
	(dont 6.100 an.)
	»
	

	24.100




	Circonscription de San
	312
	

	16.112
	

	4.436
	

	20.860




	Cercles de
	

	

	

	

	

	

	





	Ouahigouya
	»
	

	»
	

	19.764
	

	19.764




	Ségou
	»
	

	17.680
	

	»
	

	17.680




	Niafounké
	»
	

	13.000
	

	»
	

	13.000




	Koutiala
	»
	

	7.098
	

	4.282
	(dont 1.838 an.)
	11.380




	Bamako
	»
	

	10.070
	(dont 2.380 an.)
	»
	

	10.070




	Zone saharienne
	»
	

	10.000
	

	»
	

	10.000




	Cercles de
	

	

	

	

	

	

	





	Sokolo
	»
	

	8.250
	

	»
	

	8.250




	Mopti
	1.826
	

	6.104
	

	»
	

	7.930




	Bougouni
	»
	

	2.145
	(dont 1.110 an.)
	2.500
	(dont 88 an.)
	4.645




	Bandiagara
	1.177
	

	1.228
	(dont 324 an.)
	»
	

	2.405




	Gaoua
	»
	

	»
	

	1.800
	

	1.800




	Totaux
	15.394
	

	245.392
	

	227.270
	

	488.056




	(tous musulmans)
	(dont 13.814 an.)
	(dont 79.484 an.)
	






On voit par le
tableau qui précède que les Bozo (15.394, tous musulmans)
sont localisés dans les cercles de Dienné, Mopti et Bandiagara,
avec quelques représentants à San ; que les Soninké (245.392,
dont 231.578 musulmans et 13.814 animistes) sont représentés
surtout dans le Sahel (cercles de Kayes, Nioro, Goumbou, Sokolo,
Niafounké, Mopti, Dienné) et dans la partie de la région soudanaise
qui touche au Sahel (Nord du cercle de Bamako, Nord du cercle de
Ségou, circonscription de San, Nord du cercle de Koury), avec
quelques colonies dans les villes sahariennes (Tichit, Taodéni,
Oualata, Néma, etc.), le reste du Haut-Sénégal-Niger n’en
renfermant qu’un nombre infime ; qu’enfin les Dioula
(227.270 dont 147.786 musulmans et 79.484 animistes) se trouvent
tous dans le Sud et le Sud-Ouest de la Boucle du Niger (cercles de
Ouagadougou, de Ouahigouya, de Koury, de Bobo-Dioulasso, de
Sikasso, principalement). Comme nous le verrons plus loin, presque
tous les Soninké habitant la Boucle du Niger ont abandonné leur
langue pour adopter le parler des Dioula.


B. — Groupe du Centre (813.404
représentants).




	

	

	Kâgoro
	

	Banmana
	

	Khassonkè
	

	Malinké
	

	Foulanké
	

	Totaux par

cercles




	

	

	 
	

	 
	

	 
	

	 
	

	 
	

	 




	Cercle de
	Bamako
	1.850
	

	146.966
	

	»
	

	31.456
	

	»
	

	180.272




	—
	Bougouni
	»
	

	104.216
	

	»
	

	3.297
	

	41.188
	

	148.701




	—
	Ségou
	»
	

	109.758
	

	»
	

	»
	

	»
	

	109.758




	—
	Sikasso
	»
	

	30.000
	

	»
	

	»
	

	29.878
	

	59.878




	—
	Kita
	6.368
	

	2.339
	

	»
	

	26.219
	

	20.000
	

	54.926




	—
	Bafoulabé
	»
	

	2.100
	

	»
	

	30.770
	

	15.000
	

	47.870




	—
	Kayes
	»
	

	»
	

	7.906
	

	26.991
	

	»
	

	34.897




	—
	Koutiala
	»
	

	30.055
	

	»
	

	»
	

	»
	

	30.055




	—
	Satadougou
	»
	

	»
	

	»
	

	28.000
	

	»
	

	28.000




	—
	Goumbou
	2.332
	

	22.110
	

	»
	

	»
	

	»
	

	24.442




	Circonscription de San
	»
	

	20.103
	

	»
	

	»
	

	»
	

	20.103




	Cercle de
	Sokolo
	»
	

	19.996
	

	»
	

	»
	

	»
	

	19.996




	—
	Dienné
	»
	

	17.247
	

	»
	

	»
	

	»
	

	17.247




	—
	Niafounké
	»
	

	16.000
	

	»
	

	»
	

	»
	

	16.000




	—
	Nioro
	414
	

	9.355
	

	3.285
	

	»
	

	»
	

	13.054




	—
	Mopti
	»
	

	7.277
	

	»
	

	»
	

	»
	

	7.277




	—
	Bandiagara
	»
	

	928
	

	»
	

	»
	

	»
	

	928




	

	Totaux
	10.964
	

	538.450
	

	11.191
	

	146.733
	

	106.066
	

	813.404





Sur les 813.404 représentants du groupe des Mandé du Centre dans
le Haut-Sénégal-Niger, on compte 767.511 animistes et seulement
45.893 musulmans, qui se répartissent en 29.639 Banmana (dont les Somono
forment le plus grand nombre), 4.285 Khassonkè, 3.380 Malinké et
8.589 Foulanké. Les Kâgoro sont tous animistes.


Les Kâgoro ne forment que de petits groupes disséminés
pour la plupart dans le Sud du Sahel occidental. Les
Banmana, qui constituent l’un des peuples les plus
nombreux du Haut-Sénégal-Niger et forment à eux seuls les deux
tiers environ des Mandé du Centre et près de la moitié de tous les
Mandé des trois groupes réunis, se présentent sous l’aspect d’une
masse compacte à cheval sur le Niger (cercles de Bamako, Ségou et
Bougouni) avec des colonies fort importantes dans le Sahel d’une
part et à l’Est du Bani d’autre part. Les Khassonkè, fort
peu nombreux, peuplent le Khasso et ses dépendances (cercle de
Kayes) et une portion du Sanga (cercle de Nioro). Les
Malinké sont, de tous les Mandé du Haut-Sénégal-Niger,
ceux dont l’habitat est le plus compact et présente le moins de
solutions de continuité ; d’une façon générale, cet habitat
s’étend au Sud du Sénégal de la Falémé au Bakhoy (Bambouk et
Gangaran), puis au Sud du chemin de fer du Bakhoy au Niger
(Manding), enfin, à l’Est du Niger, au Sud du pays banmana
(Ouassoulou oriental)[88]. Les Foulanké, au contraire, se
trouvent éparpillés dans le Ganadougou (cercle de Sikasso), dans le
Birgo (cercle de Kita) et dans les divers Fouladougou (cercles de
Bougouni, Kita et Bafoulabé).


C. — Groupe du Sud (133.541
représentants).




	

	Diallonké
	

	Samo
	

	Samorho
	

	Sia
	

	Tribus

diverses
	

	Totaux

par cercles




	

	 
	

	 
	

	 
	

	 
	

	 
	

	 




	Cercles de :
	

	

	

	

	

	

	

	

	

	

	





	Koury
	»
	

	43.470
	

	»
	

	»
	

	»
	

	43.470




	Bobo-Dioulasso
	»
	

	»
	

	3.000
	

	6.000
	

	18.780
	

	27.780




	Ouahigouya
	»
	

	21.939
	

	»
	

	»
	

	»
	

	21.939




	Sikasso
	»
	

	»
	

	20.705
	

	»
	

	»
	

	20.705




	Bandiagara
	»
	

	9.823
	

	»
	

	»
	

	»
	

	9.823




	Satadougou
	6.757
	

	»
	

	»
	

	»
	

	»
	

	6.757




	Kita
	3.067
	

	»
	

	»
	

	»
	

	»
	

	3.067




	Totaux
	9.824
	

	75.232
	

	23.705
	

	6.000
	

	18.780
	

	133.541





Sur les 133.541
Mandé du Sud, on ne compte que 200 musulmans, lesquels sont des
Sia de Bobo-Dioulasso. — Les 18.780 indigènes de tribus
diverses se répartissent en 8.000 Sembla, 7.000
Ouara, 2.745 Natioro et 1.035 Blé, tous
habitant dans le cercle de Bobo-Dioulasso. — Les Diallonké
du Haut-Sénégal-Niger habitent l’extrême Sud des cercles de
Satadougou et de Kita. — Les Samo sont surtout répandus
dans le triangle Koury-Ouahigouya-Bandiagara. — Les
Samorho habitent le Nord du cercle de Sikasso et entre
cette ville et Bobo-Dioulasso.


8o Sénoufo.




	Cercle de
	Bobo-Dioulasso
	132.885
	





	—
	Koutiala
	108.427
	





	—
	Sikasso
	77.184
	





	Circonscription de San
	20.885
	





	Cercle de Bougouni
	4.089
	





	

	Total
	343.470
	(tous animistes).





Ce total se décompose comme suit entre les dix tribus sénoufo
représentées dans le Haut-Sénégal-Niger :


Bamâna ou Minianka 129.312 (dont 108.427 dans
le cercle de Koutiala et 20.885 dans la circonscription de
San) ;


Siénérhè 81.273 (dont 77.184 dans le cercle de Sikasso
et 4.089 dans le Niénédougou, cercle de Bougouni) ;


Les représentants des huit autres tribus se trouvent tous dans
le cercle de Bobo-Dioulasso : Mbouin 31.875,
Folo 23.790, Tourka 21.205, Karaboro
18.535, Tagba 17.170, Nanergué 11.260,
Komono 5.605 et Sémou 3.445.


On remarquera que la famille sénoufo est groupée dans un
territoire assez nettement délimité par le Bani puis le Bagbê à
l’Ouest et le bassin supérieur de la Volta Noire à l’Est. Ce
territoire se prolonge à la Côte d’Ivoire dans les bassins
supérieurs du Bandama et de la Comoé.


9o Famille voltaïque
(2.292.088 représentants).




	

	Gr.

Tombo
	

	Gr.

Mossi
	

	Gr.

Gourounsi
	

	Gr.

Bobo
	

	Gr.

Lobi
	

	Gr.

Koulango
	

	Gr.

Bariba
	

	Totaux

par

cercles




	

	 
	

	 
	

	 
	

	 
	

	 
	

	 
	

	 
	

	 




	Cercles de :
	

	

	

	

	

	

	

	

	

	

	

	

	

	

	





	Ouagadougou
	»
	

	1.116.504
	

	205.499
	

	1.612
	

	»
	

	»
	

	»
	

	1.323.615




	Fada-n-Gourma
	»
	

	175.057
	

	»
	

	»
	

	»
	

	»
	

	5.037
	

	180.094




	Ouahigouya
	2.684
	

	141.999
	

	33.425
	

	»
	

	»
	

	»
	

	»
	

	178.108




	Gaoua
	»
	

	93.600
	

	»
	

	1.600
	

	74.650
	

	4.000
	

	»
	

	173.850




	Koury
	500
	

	2.600
	

	25.465
	

	107.817
	

	»
	

	»
	

	»
	

	136.382




	Bandiagara
	117.744
	

	»
	

	»
	

	1.369
	

	»
	

	»
	

	»
	

	119.113




	Bobo-Dioulasso.
	»
	

	»
	

	»
	

	61.105
	

	»
	

	»
	

	»
	

	61.105




	Dori
	12.000
	

	40.180
	

	»
	

	»
	

	»
	

	»
	

	»
	

	52.180




	Circonscription de San
	1.587
	

	»
	

	»
	

	37.992
	

	»
	

	»
	

	»
	

	39.579




	Cercles de :
	

	

	

	

	

	

	

	

	

	

	

	

	

	

	





	Koutiala
	»
	

	»
	

	»
	

	10.745
	

	»
	

	»
	

	»
	

	10.745




	Say
	»
	

	9.000
	

	»
	

	»
	

	»
	

	»
	

	»
	

	9.000




	Mopti
	2.020
	

	»
	

	»
	

	4.678
	

	»
	

	»
	

	»
	

	6.698




	Hombori
	1.000
	

	»
	

	»
	

	»
	

	»
	

	»
	

	»
	

	1.000




	Dienné
	»
	

	»
	

	»
	

	619
	

	»
	

	»
	

	»
	

	619




	Totaux
	137.535
	

	1.578.940
	

	264.389
	

	227.537
	

	74.650
	

	4.000
	

	5.037
	

	2.292.088





Le groupe mossi compte 25.209 musulmans (24.209 Mossi et 1.000
Dagari) et le groupe lobi en compte 1.000 (des Dian) ; les
autres groupes sont entièrement animistes : soit 26.209
musulmans seulement pour toute la famille voltaïque, contre
2.265.879 animistes.


Le tableau qui précède montre que la famille voltaïque est
nettement groupée sur le bassin de la Volta et les hauteurs qui le
circonscrivent ; son territoire n’est occupé que par elle
seule, à l’exception d’un certain nombre de Peuls disséminés çà et
là et de colonies principalement urbaines peuplées de Mandé du Nord
(Soninké et Dioula). Ce territoire s’étend au Sud sur une notable
partie de la Côte d’Ivoire, de la Gold Coast, du Togo et du
Dahomey.


A. — Groupe tombo (137.535
représentants).




	

	

	Tombo
	

	Dogom
	

	Déforo
	

	Totaux

par cercles




	

	

	 
	

	 
	

	 
	

	 




	Cercle de
	Bandiagara
	115.208
	

	2.536
	

	»
	

	117.744




	—
	Dori
	»
	

	»
	

	12.000
	

	12.000




	—
	Ouahigouya
	»
	

	2.684
	

	»
	

	2.684




	—
	Mopti
	2.020
	

	»
	

	»
	

	2.020




	Circonscription de San
	1.587
	

	»
	

	»
	

	1.587




	Cercle de
	Hombori
	500
	

	500
	

	»
	

	1.000




	—
	Koury
	500
	

	»
	

	»
	

	500




	

	Totaux
	119.815
	

	5.720
	

	12.000
	

	137.535




	

	

	

	

	

	

	(tous animistes.)





Les Tombo habitent de préférence les sommets ou les
flancs des falaises dites de Bandiagara, de Douentza, de Hombori,
etc. Les Dogom se rencontrent à peu près dans les mêmes
régions, mais ils vivent plutôt dans la plaine ou sur la lisière
des montagnes. Quant aux Déforo, ils sont répandus surtout
dans la région d’Aribinda (entre Djibo et Dori).


B. — Groupe mossi (1.578.940
représentants).




	

	Mossi
	

	Yansi
	

	Nankana
	

	Gourmantché
	

	Dagari
	

	Birifo
	

	Totaux

par cercle
	





	

	 
	

	 
	

	 
	

	 
	

	 
	

	 
	

	 
	





	Cercles de :
	

	

	

	

	

	

	

	

	

	

	

	

	

	





	Ouagadougou
	1.076.434
	[89]

	13.214
	

	19.836
	

	»
	

	7.020
	[90]

	»
	

	1.116.504
	





	Fada-n-Gourma
	21.014
	

	25.493
	

	»
	

	128.550
	

	»
	

	»
	

	175.057
	





	Ouahigouya
	141.999
	[91]

	»
	

	»
	

	»
	

	»
	

	»
	

	141.999
	





	Gaoua
	»
	

	»
	

	»
	

	»
	

	53.239
	[92]

	40.361
	

	93.600
	





	Dori
	20.180
	

	10.000
	

	»
	

	10.000
	

	»
	

	»
	

	40.180
	





	Say
	»
	

	»
	

	»
	

	9.000
	

	»
	

	»
	

	9.000
	





	Koury
	2.600
	[93]

	»
	

	»
	

	»
	

	»
	

	»
	

	2.600
	





	Totaux
	1.262.227
	[94]

	48.707
	

	19.836
	

	147.550
	

	60.259
	[95]

	40.361
	

	1.578.940
	[96]






Les Mossi habitent principalement les provinces du
Yatenga (cercle de Ouahigouya), celles de Yâko, Boussouma,
Béloussa, Koupéla, Ouagadougou, etc. (cercle de Ouagadougou), et
poussent des pointes à l’Ouest vers Koury, au Nord-Est vers Djibo
et Dori et à l’Est vers le Nord du cercle de Fada-n-Gourma. Les
Yansi se rencontrent surtout au Nord-Est du territoire
des Mossi. Les
Nankana vivent près de la Volta Rouge, à cheval sur la
frontière franco-anglaise. Les Gourmantché remplissent la
plus grande partie du cercle de Fada-n-Gourma, ainsi que l’extrême
Sud du cercle de Dori et la pointe du cercle de Say s’avançant
entre les deux cercles précités. Les Dagari et les
Birifo sont, à l’exception d’une fraction dagari située au
Nord de la frontière anglaise entre la Volta Noire et Léo,
localisés dans le cercle de Gaoua, surtout le long de la Volta,
bien que les Birifo s’avancent un peu plus loin du fleuve vers
l’Ouest que les Dagari.


C. — Groupe gourounsi (264.389
représentants).




	

	Nioniossé
	

	Nounouma
	

	Sissala
	

	Boussansé
	

	Totaux

par cercles
	





	

	 
	

	 
	

	 
	

	 
	

	 
	





	Cercles de :
	

	

	

	

	

	

	

	

	

	





	Ouagadougou
	34.626
	

	58.277
	

	7.283
	

	105.313
	

	205.499
	





	Ouahigouya
	33.425
	

	»
	

	»
	

	»
	

	33.425
	





	Koury
	10.335
	

	15.130
	

	»
	

	»
	

	25.465
	





	Totaux
	78.386
	

	73.407
	

	7.283
	

	105.313
	

	264.389
	[97]






Les Nioniossé se rencontrent, à côté ou au milieu des
Mossi, dans les régions du Yatenga, de Yâko et de Ouagadougou, et
en groupes plus compacts dans le Kipirsi (triangle
Koury-Boromo-Yâko). Les Nounouma habitent à l’Ouest de la
Volta Noire à hauteur de Boromo (au Nord des Oulé) et à l’Est du
même fleuve au Sud des Nionossé et au Nord des Dagari propres. Les
Sissala vivent à l’Est des Nounouma et à l’Ouest des
Nankana, le point de jonction des Nounouma et des Sissala
coïncidant avec la ville de Léo. Les Boussansé se trouvent
entre la Volta Blanche et le cercle de Fada-n-Gourma, à partir de
Tenkodogo en allant vers le Sud.


D. — Groupe ou peuple bobo (227.537
représentants).




	

	

	Kian
	

	Tara
	

	Boua
	

	Niénigué
	

	Totaux

par cercles
	





	

	

	 
	

	 
	

	 
	

	 
	

	 
	





	Cercle de Koury
	»
	

	96.227
	

	11.590
	

	»
	

	107.817
	





	Cercle de Bobo-Dioulasso
	»
	

	»
	

	39.500
	

	21.605
	

	61.105
	





	Circonscription de San
	30.000
	

	6.530
	

	1.462
	

	»
	

	37.992
	





	Cercle de
	Koutiala
	»
	

	»
	

	10.745
	

	»
	

	10.745
	





	—
	Mopti
	4.678
	

	»
	

	»
	

	»
	

	4.678
	





	—
	Ouagadougou
	»
	

	»
	

	»
	

	1.612
	

	1.612
	





	—
	Gaoua
	»
	

	»
	

	»
	

	1.600
	

	1.600
	





	—
	Bandiagara
	1.369
	

	»
	

	»
	

	»
	

	1.369
	





	—
	Dienné
	619
	

	»
	

	»
	

	»
	

	619
	





	

	Totaux
	36.666
	

	102.757
	

	63.297
	

	24.817
	

	227.537
	[98]






Les
Kian sont les plus occidentaux des Bobo et se trouvent
répandus non loin de la rive droite du Bani, entre Mopti et San,
mais sont surtout nombreux aux environs de cette dernière ville.
Les Tara leur font suite vers l’Est, entre San et Koury.
Les Boua habitent au Sud des Kian et des Tara. Les
Niénigué se rencontrent à l’Est des Boua, entre ceux-ci
d’une part et les Dagari-Oulé et Nounouma d’autre part.


E. — Groube lobi (74.650 représentants).


Ce groupe est localisé dans le cercle de Gaoua, au moins en ce
qui concerne le Haut-Sénégal-Niger, car il a quelques représentants
à la Côte d’Ivoire (district de Bouna). Il comprend, dans le
Haut-Sénégal-Niger : 62.050 Lobi proprement dits,
habitant surtout la région de Gaoua et l’Ouest de ce poste ;
5.950 Dian, formant la majeure partie de la population de
Diébougou et de ses environs ; 5.550 Pougouli,
répandus principalement le long du Pougouliba ou Bougouriba — qui
leur doit son nom — en amont de Diébougou ; enfin 1.100
Gan, vivant à Lorhosso dans le Sud-Ouest du cercle.



Tous sont animistes, à l’exception de 1.000 Dian musulmans de la
ville de Diébougou.


F. — Groupe koulango (4.000 représentants).


Ce groupe, assez nombreux à la Côte d’Ivoire, ne renferme au
Haut-Sénégal-Niger que 4.000 individus de la tribu des
Lorho, tous animistes, habitant à côté des Gan dans la
région de Lorhosso, à laquelle ils ont autrefois donné leur nom
(cercle de Gaoua)[99].


G. — Groupe bariba (5.037 représentants).


Ce groupe, fort important au Dahomey, n’est représenté dans le
Haut-Sénégal-Niger que par 4.497 Bariba proprement dits et
540 Soumba de la tribu des Takamba, tous animistes, et
habitant le Sud du cercle de Fada-n-Gourma, dans l’Atakora.


10o Tribus de
classification douteuse (19.035 représentants).


Ces tribus, qui,
sans doute, se rattachent soit à la famille sénoufo soit à la
famille voltaïque, forment un total de 19.035 indigènes, tous
animistes, dont 500 appartiennent au cercle de Gaoua
(Padorho) et 18.535 au cercle de Bobo-Dioulasso (à savoir
10.045 Toussia, 3.700 Dorhossié, 2.790
Vigué et 2.000 Tiéfo).


11o Etrangers divers
(4.096 représentants).


Les principales colonies étrangères sont composées de
Ouolofs (3.205, tous musulmans sauf quelques chrétiens,
dont 1.116 dans le cercle de Kayes, 1.054 dans le cercle de Nioro,
500 dans le cercle de Bamako, 433 dans le cercle de Sikasso et 102
à Tombouctou). On compte aussi 802 étrangers non-musulmans
d’origines diverses (445 à Kayes et 357 à Bamako) et 89
Haoussa musulmans dans le cercle de Ouagadougou ; en
réalité le nombre des Haoussa établis dans les territoires civils
du Haut-Sénégal-Niger et particulièrement dans le Mossi et l’Est de
la Boucle du Niger est certainement plus considérable, mais la
plupart ont été englobés, lors des recensements, avec les Soninké
ou les Dioula, à cause de la similitude de leurs occupations et de
leur religion.


Composition de la population de chacune des circonscriptions
administratives.



1o Zone saharienne.




	Maures de l’Azaouad
	26.000
	

	familles sémitique et hamitique : 74.000




	 —  du Hodh
	40.000
	





	Touareg
	8.000
	





	Soninké
	10.000
	

	(famille mandé)




	Total
	84.000
	

	(environ), tous musulmans.





Les Maures de l’Azaouad de la zone saharienne sont les Bérabich
et les Kounta des régions de Taodéni, Araouân et Mabrouk ; les
Maures du Hodh de la même zone sont ceux qui sont répandus au Nord
de la région d’administration directe de la résidence de Kiffa et
des cercles de Nioro, Goumbou et Sokolo (Regueïbât, Idao-Aïch,
Ahl-Tichit, Oulad-Mbarek, Oulad-Nasser, Mejdouf,
Oulad-Delim) ; les Touareg appartiennent aux quelques
fractions (Imededrhen et Idnân principalement) répandues dans les
environs de l’Adrar Timetrhine ; les Soninké sont les Azer de
Tichit, Oualata, Néma, Araouân, Taodéni, etc.


2o Résidence de
Kiffa.


Maures du Hodh : 20.000 (familles sémitique et hamitique,
tous musulmans).


3o Cercle de
Nioro.




	Maures du Hodh
	1.776
	

	familles sémitique et hamitique : 21.529 (tous
musulmans).




	Peuls
	19.753
	





	Toucouleurs
	18.706
	

	(famille tekrourienne, tous musulmans).




	Soninké
	58.893
	

	famille mandé : 71.947 (dont 4.031
animistes).




	Kâgoro
	414
	





	Banmana
	9.355
	





	Khassonkè
	3.285
	





	Etrangers
	1.054
	

	(Ouolofs, tous musulmans).




	

	

	

	





	Total
	113.236
	

	(dont 4.031 animistes : 414 Kâgoro et 3.617 Banmana).





Les Maures se rencontrent dans le Kingui et le Bakounou-Sud. —
Les Peuls sont surtout nombreux dans le Kingui, le Sanga ou
Lankamané, le Digna ou Ouossébougou. — Les Toucouleurs habitent
dans le Kéniarémé et le Kingui. — Les Soninké sont répandus dans le
Diafounou, le Kéniarémé, le Guidioumé, une partie du Kingui, du
Sanga, du Diangounté, du Dianghirté ou Komintara, du Bakounou-Sud
et du Digna. — Les Kâgoro se trouvent dans le Kingui, le Sanga, le
Diangounté, le Digna. — Les Banmana habitent dans le Kingui, le
Diangounté, le Dianghirté et le Digna. — Les Khassonkè sont à peu
près localisés au Sanga.


4o Cercle de
Goumbou.




	Maures du Hodh
	4.557
	

	familles sémitique et hamitique : 17.254 (tous
musulmans)[100].




	Peuls
	12.697
	





	

	

	

	





	Soninké
	24.819
	

	famille mandé : 49.261 (dont 24.442
animistes).




	Kâgoro
	2.332
	





	Banmana
	22.110
	





	

	

	

	





	Total
	66.515
	

	(dont 2.332 Kâgoro et 22.110 Banmana animistes).





Les Maures sont
répandus dans le Bakounou-Nord, le Kolon, le Ouagadou, le Kaniaga
(Ouaharo) et le Niamala (Mourdia) ; les Peuls dans le Kolon et
le Kaniaga (Damfa) ; les Soninké dans le Bakounou-Nord, le
Kolon, le Ouagadou, le Niamala et le Kaniaga (Damfa) ; les
Kâgoro dans le Bakounou et le Kaniaga ; les Banmana dans le
Kolon, le Niamala et le Kaniaga.


5o Cercle de
Sokolo.




	Maures du Hodh
	1.830
	

	familles sémitique et hamitique : 8.060 (tous
musulmans).




	Peuls
	6.230
	





	

	

	

	





	Soninké
	8.250
	

	famille mandé : 28.246 (dont 19.996
animistes)




	Banmana
	19.996
	





	

	

	

	





	Total
	36.306
	

	(dont 19.996 Banmana animistes).





Les Maures se rencontrent dans les cantons d’Akor, Sokolo,
Nampala, Néré ; les Peuls dans ceux d’Akor, Sokolo, Nampala et
Dia ; les Soninké dans ceux d’Akor, Sokolo et Dia ; les
Banmana dans ceux de Ségala, Sokolo et Monempé.


6o Cercle de
Niafounké.




	Maures de l’Azaouad
	300
	

	familles sémitique et hamitique : 76.132 (dont
14.832 Peuls animistes).




	Touareg
	1.000
	





	Peuls
	74.832
	





	Songaï
	10.809
	

	(famille songaï, tous musulm.)




	Soninké
	13.000
	

	famille mandé : 29.000 (dont 8.000 Banmana
animistes).




	Banmana
	16.000
	





	

	

	

	





	Total
	115.941
	

	(dont 22.832 animistes).





Les Maures se rencontrent entre Soumpi et le lac Horo ; les
Touareg entre le lac Horo et le lac Nangaï ; les Peuls dans le
Farimaké, la région de Soumpi, le Guimbala ou Djimbala et le
Fitouka ; les Songaï dans le Dirma (Tendirma à Saraféré), le
Fitouka, le Bara et le Guimbala, les Sorko étant disséminés partout
où il y a de l’eau à partir du lac Débo en allant vers le Nord. Les
Soninké sont répandus sur les deux rives de l’Issa-Ber, ainsi que
les Banmana, qu’on rencontre aussi dans le Farimaké.


7o et 8o Cercles
de Tombouctou.




	Maures de l’Azaouad
	5.715
	

	familles sémitique et hamitique : 33.734




	Touareg
	28.019
	





	Songaï
	60.058
	

	(famille songaï).




	Etrangers
	102
	

	





	Total
	93.894
	

	(tous musulmans).





Sur ce total, on compte 19.612 indigènes pour l’ancien secteur
de Goundam et 22.051 pour l’ancien cercle de Bamba.


Les Touareg sont : dans le district de Goundam, des
Imededrhen, des Kel-Nkounder, des Kel-Ncheria, des Tagama, des
Chorfiga ; dans le district de Ras-el-Ma, des Kel-Antassar et
des Zimmaten ; dans le district de Tombouctou, des
Tenguéréguif, des Kel-Temoulaï, des Igouadaren, des Irréganaten,
des Kel-Nkounder, des Kel-Ncheria, des Imededrhen, des
Ahl-sidi-Ali ; dans le district de Bamba, des Kel-Antassar,
des Kel-Oulli, des Idnân, des Kel-Guerisouân, des Kel-Tigouelt, des
Imakelkellen, des Iguellad, des Igouadaren, des Imededrhen, des
Kel-es-souk, des Kel-Gossi, des Chorfiga, des Ibourliten, des
Imetchas, des Kel-Rila, des Kel-Gheress.


Les Songaï sont concentrés près du fleuve et des lacs.


9o Cercle de
Hombori.




	Touareg
	8.000
	

	familles hamitique et sémitique : 11.937 (tous
musulmans).




	Peuls
	3.937
	





	Songaï
	12.063
	

	(famille songaï, tous musulmans).




	Tombo
	500
	

	famille voltaïque (groupe tombo) : 1.000 (tous
animistes).




	Dogom
	500
	





	

	

	

	





	Total
	25.000
	

	(dont 1.000 Tombo et Dogom animistes).





Les Touareg du Cercle sont surtout des Kel-es-Souk, des
Kel-Gossi, des Déguisellen, des Kel-Gheress, des Chorfiga, des
Chemenama, des Imededrhen, des Irréganaten et des Oudalen. Les
Peuls sont surtout nombreux dans l’Ouest du Cercle, au pied des
falaises de Hombori. Les Songaï sont surtout riverains du Niger.
Les Tombo habitent la falaise et les Dogom le pied de la falaise de
Hombori.








	Delafosse
	Planche VI






[image: ]
Cliché Froment



Fig. 11. — Le Niger près de
Ségou.






[image: ]
Cliché Froment



Fig. 12. — Sur le Niger, à
hauteur de Tillabéry.







10o Cercle de Dori.




	Touareg
	12.000
	

	familles hamitique et sémitique : 54.791 (tous
musulmans).




	Peuls
	42.791
	





	Songaï
	3.029
	

	(famille songaï, tous musulmans).




	Déforo
	12.000
	

	famille voltaïque : 52.180 (tous animistes)
(dont 12.000 (Déforo) du groupe tombo et 40.180 (Mossi, Yansi et
Gourmantché) du groupe mossi).




	Mossi
	20.180
	





	Yansi
	10.000
	





	Gourmantché
	10.000
	





	

	

	

	





	Total
	110.000
	

	(dont 57.820 musulmans).





Les Touareg du Cercle sont surtout des Oudalen, des Damossân,
des Missiguender et des Tenguéréguédech. Les Peuls sont répandus
surtout dans les régions de Djibo et de Dori, les Songaï près du
Niger, les Déforo dans la province d’Aribinda (entre Djibo et
Dori), les Mossi dans le Sud-Ouest du cercle, les Yansi et les
Gourmantché dans le Sud.


11o Cercle de
Bandiagara.




	Peuls
	15.231
	

	(dont 3.068 animistes).




	Toucouleurs
	1.500
	

	(tous musulmans).




	Songaï
	1.000
	

	—




	Bozo
	1.177
	

	famille mandé : 13.156 (dont 11.075
animistes : 324 Soninké, 928 Banmana et 9.823 Samo).




	Soninké
	1.228
	





	Banmana
	928
	





	Samo
	9.823
	





	

	

	

	





	Tombo
	115.208
	

	famille voltaïque : 119.113 (tous animistes)
(dont 117.744 (Tombo et Dogom) du groupe tombo et 1.369 (Kian) du
groupe bobo).




	Dogom
	2.536
	





	Kian
	1.369
	





	

	

	

	





	Total
	150.000
	

	(dont 17.744 musulmans).





Les Peuls sont dispersés un peu partout, surtout dans l’Est du
cercle ; les Toucouleurs se trouvent à Bandiagara et aux
environs ; les Songaï dans la région des lacs ; les Bozo
dans l’Ouest du cercle ; les Soninké et les Banmana dans le
Sud ; les Samo près du haut Sourou (région de Louta) ;
les Tombo dans toute la région montagneuse (Sangha, Bankassi,
Bandiagara,
Douentza, etc.) ; les Dogom dans la plaine à l’Est des
falaises ; les Kian ou Bobo-Gbê dans le Sud du Cercle.


12o Cercle de
Mopti.




	Peuls
	35.278
	

	(tous musulmans).




	Toucouleurs
	500
	

	—




	Songaï
	2.317
	

	—




	Bozo
	1.826
	

	famille mandé : 15.207 (dont 4.529 Banmana
animistes)




	Soninké
	6.104
	





	Banmana
	7.277
	





	

	

	

	





	Tombo
	2.020
	

	famille voltaïque : 6.698 (tous
animistes).




	Kian (Bobo-Gbê)
	4.678
	





	

	

	

	





	Total
	60.000
	

	(dont 48.773 musulmans).





Les Peuls se rencontrent un peu partout, surtout dans le Kounari
et le Pignari ; les Songaï (Sorko surtout) le long du Bani en
aval de Mopti ; les Bozo à Mopti et en amont ; les
Soninké à Mopti et dans le district de Sofara ; les Banmana
surtout dans le sud du cercle ; les Tombo dans l’Est et les
Kian dans le Sud-Est.


13o Cercle de
Dienné.




	Peuls
	38.944
	

	(tous musulmans).




	Songaï
	100
	

	—




	Bozo
	12.079
	

	famille mandé : 43.194 (dont 12.220 Banmana
animistes).




	Soninké
	13.868
	





	Banmana
	17.247
	





	Kian
	619
	

	(famille voltaïque, groupe bobo, tous animistes).




	Total
	82.857
	

	(dont 70.018 musulmans).





Les Peuls habitent la partie du cercle qui forme le Massina
proprement dit (contrée à l’Ouest du marigot de Diaka et pays
compris entre ce marigot et le Niger), ainsi que le Diennéri et le
Sébéra. Les Songaï ne comprennent guère que quelques familles sorko
de la pointe Sud du lac Débo. Les Bozo sont répandus le long du
Niger, du Bani et du marigot de Diaka. Les Soninké peuplent le
Sébéra, le Diennéri (pays de Dienné) et le Pondori. Les Banmana
sont surtout nombreux entre le Niger et le Bani (Kaladougou, Say, Saro, Séladougou).
On trouve des Bobo-Gbê dans le Sud-Est du Séladougou.


14o Cercle de
Ségou.




	Peuls
	20.968
	

	(dont 1.230 animistes).




	Toucouleurs
	7.000
	

	(tous musulmans).




	Soninké
	17.680
	

	famille mandé : 127.438 (dont 104.500 Banmana
animistes).




	Banmana
	109.758
	





	

	

	

	





	Total
	155.406
	

	(dont 49.636 musulmans).





Les Peuls sont répandus surtout au Nord et au Nord-Ouest de
Sansanding et entre le Niger et le Bani ; les Toucouleurs se
rencontrent principalement à Ségou et aux environs ; les
Soninké à Sansanding, à Ségou et le long du Niger. Les Banmana
peuplent l’immense majorité des cantons du cercle.


15o Cercle de
Bamako.




	Peuls
	737
	

	(dont 237 animistes).




	Soninké
	10.070
	

	famille mandé : 190.342 (dont 180.757
animistes, comprenant 2.380 Soninké, 1.850 Kâgoro, 145.621 Banmana
et 30.906 Malinké).




	Kâgoro
	1.850
	





	Banmana
	146.966
	





	Malinké
	31.456
	





	Etrangers
	857
	

	(dont 357 animistes).




	Total
	191.936
	

	(dont 10.585 musulmans).





Les Peuls sont bergers au service des Banmana ; les Soninké
habitent surtout les cinq villes de Banamba, Touba, Kiba, Kérouané
et Niamina ; les Kâgoro se rencontrent dans le Nord-Ouest du
cercle ; les Banmana peuplent le Fadougou, le Bélédougou, le
Messékélé, le Méguétana, le Djitoumou, etc. ; les Malinké les
cantons du Manding sur la rive gauche du Niger et le canton de
Samaya sur la rive droite.


16o Cercle de
Kita.




	Toucouleurs
	500
	

	(tous musulmans).




	Kâgoro
	6.368
	

	famille mandé : 57.993 (tous animistes sauf
130 malinké musulmans).




	Banmana
	2.339
	





	Malinké
	26.219
	





	Foulanké
	20.000
	





	Diallonké
	3.067
	





	

	

	

	





	Total
	58.493
	

	(dont 630 musulmans).





Les Toucouleurs
sont fixés à Kita et aux environs ; les Kâgoro et les Banmana
se rencontrent au Kaarta ; les Malinké habitent la région de
Kita et les pays entre le Bakhoy et le Bafing (Gangaran,
Baniakadougou, Gadougou) ; les Foulanké peuplent les deux
Fouladougou de la boucle du Baoulé (Saboula et Arbala) et le Birgo
(Mourgoula) ; les Diallonké se trouvent dans le Sud du cercle
(Kolou, Boké, Kankoumakania).


17o Cercle de
Bafoulabé.




	Peuls
	1.000
	

	(tous musulmans).




	Toucouleurs
	1.000
	

	—




	Soninké
	9.700
	

	famille mandé : 57.570 (tous animistes sauf
les 9.700 Soninké).




	Banmana
	2.100
	





	Malinké
	30.770
	





	Foulanké
	15.000
	





	

	

	

	





	Total
	59.570
	

	(dont 11.700 musulmans).





Les Peuls et Soninké sont surtout répandus dans l’extrême Nord
du cercle ; les Toucouleurs et les Banmana ne forment que de
petites colonies dispersées ; les Malinké habitent surtout le
Bambougou ou Bambouk (Ouest du Bafing, y compris Koundian), le
Gangaran (entre le Sénégal et le Bafing) et le Kontella (rive Nord
du Sénégal) ; les Foulanké peuplent le Fouladougou, au Nord du
Kontella.


18o Cercle de
Kayes.




	Maures du Hodh
	4.260
	

	(tous musulmans).




	Toucouleurs
	5.050
	

	(dont 1.550 animistes).




	Soninké
	24.100
	

	famille mandé : 58.997 (dont 39.997 animistes,
comprenant 6.100 Soninké, 6.906 Khassonkè et 26.491 Malinké).




	Khassonkè
	7.906
	





	Malinké
	26.991
	





	Etrangers
	1.561
	

	(dont 1.116 Ouolofs musulmans et 445 non-musulmans).




	Total
	69.868
	

	(dont 27.876 musulmans).





Les Maures se trouvent dans le Guidimakha, le Séro et le Nord du
Cercle (Ahl-sidi-Mahmoud et Askeur). Les Toucouleurs se rencontrent dans le Diomboko,
le Khasso et le Séro ; les Soninké habitent le Kaméra ou
province orientale du Gadiaga ou Galam (rive Sud du Sénégal), le
Guidimakha (au Nord du Sénégal) et une partie du Bambouk ; les
Khassonkè peuplent le Logo, le Natiaga et une partie du Khasso et
du Diomboko ; les Malinké se trouvent dans le Bambouk
(Tambaoura, Niagala et Kamana) ; les étrangers sont établis à
Kayes et à Médine.


19o Cercle de
Satadougou.




	Peuls
	1.078
	

	(tous musulmans).




	Toucouleurs
	3.000
	

	—




	Malinké
	28.000
	

	famille mandé : 34.757 (tous animistes, sauf
2.000 Malinké musulmans).




	Diallonké
	6.757
	





	

	

	

	





	Total
	38.835
	

	(dont 6.078 musulmans).





Les Peuls sont répandus un peu partout. Les Toucouleurs sont
surtout nombreux dans la province de Satadougou. Les Malinké
habitent la majeure partie de cette province, le Konkodougou, le
Sintédougou et une partie du Mérétembaya. Les Diallonké peuplent le
reste de ce dernier canton et le Fontofa.


20o Cercle de
Bougouni.




	Soninké
	2.145
	

	famille mandé : 153.346 (dont 13.710 musulmans
seulement, à savoir 1.035 Soninké, 2.412 Dioula, 1.474 Banmana, 200
Malinké et 8.589 Foulanké).




	Dioula
	2.500
	





	Banmana
	104.216
	





	Malinké
	3.297
	





	Foulanké
	41.188
	





	Sénoufo
	4.089
	

	(tous animistes).




	Total
	157.435
	

	(dont 13.710 musulmans).





Les Soninké et les Dioula forment des colonies éparses. Les
Banmana occupent la majeure partie du cercle. Les Malinké habitent
les cantons du Baya et du Siankadougou ; les Foulanké ceux du
Gouanan, du Gouandiaka, etc. (Fouladougou). Enfin les Sénoufo
(sous-tribu des Niéné) se rencontrent dans le Niénédougou.


21o Cercle de
Sikasso.




	Dioula
	27.302
	

	famille mandé : 107.885 (tous animistes sauf
2.746 Dioula musulmans).




	Banmana
	30.000
	





	Foulanké
	29.878
	





	Samorho
	20.705
	





	Sénoufo
	77.184
	

	(tribu des Siénérhè, tous animistes).




	Etrangers
	433
	

	(Ouolofs, tous musulmans).




	Total
	185.502
	

	(dont 3.179 musulmans).





Les Dioula occupent l’Est du Cercle (Sonondougou, Bougoula et
Kaboïla) et forment une bonne partie de la population de la ville
de Sikasso. Les Banmana se rencontrent surtout dans le Nord
(Dolindougou, Diédougou, Ntolondougou, Ganadougou-Nord). Les
Foulanké du cercle, appelés souvent Gana, habitent les
deux Ganadougou (Nord et Sud). Les Samorho se trouvent dans les
cantons de Bougoula, Kaboïla et Fourou. Les Sénoufo peuplent le
Centre et le Sud du cercle (Kapolondougou, Fama, Sonondougou,
Natiè, Bougoula, Kaboïla, Fourou, Nienguélédougou, Molasso, Kouoro
et Sikasso).


22o Cercle de
Koutiala.




	Peuls
	1.750
	

	(tous musulmans).




	Soninké
	7.098
	

	famille mandé : 41.435 (dont 9.631 musulmans,
à savoir les 7.098 Soninké, 2.444 Dioula et 89 Banmana).




	Dioula
	4.282
	





	Banmana
	30.055
	





	Sénoufo
	108.427
	

	(tribu des Bamâna ou Minianka, tous animistes).




	Boua
	10.745
	

	(famille voltaïque, groupe bobo ; tous animistes).




	Total
	162.357
	

	(dont 11.381 musulmans).





Les Peuls sont disséminés dans le Nord du Cercle. Les Soninké
habitent surtout dans le Nord-Est, les Dioula dans le Sud. Les
Banmana se rencontrent principalement sur la rive droite du Bani,
dans le Nord-Ouest du cercle (Dionkadougou, Fadougou, Sadougou).
Les Sénoufo occupent le centre et le Sud. On trouve les Boua ou
Bobo-Fing dans l’Est.


23o Circonscription de
San.




	Peuls
	9.243
	

	(dont 3.800 animistes).




	Bozo
	312
	

	famille mandé : 40.963 (dont 20.103 Banmana
animistes).




	Soninké
	16.112
	





	Dioula
	4.436
	





	Banmana
	20.103
	





	Sénoufo
	20.885
	

	(tribu des Bamâna ou Minianka, tous animistes).




	Tombo
	1.587
	

	famille voltaïque : 39.579, tous animistes
(dont 1.587 du groupe tombo et 37.992 du groupe bobo).




	Kian (Bobo-Gbê)
	30.000
	





	Tara (Bobo-Oulé)
	6.530
	





	Boua (Bobo-Fing)
	1.462
	





	

	

	

	





	Total
	110.670
	

	(dont 26.303 musulmans).





Les Peuls sont éparpillés un peu partout ; les Bozo se
trouvent près du Bani ; les Soninké et les Dioula sont surtout
nombreux à San et dans la province de San ; les Banmana
occupent principalement le Bendougou ; les Sénoufo se
rencontrent dans le Sud de la circonscription, les Tombo dans le
Nord-Est, les Bobo dans la direction de San à Koury et dans le
Sud-Est de la circonscription.


24o Cercle de
Koury.




	Peuls
	27.179
	

	(tous musulmans).




	Soninké
	30.000
	

	famille mandé : 116.997 (dont 66.507
animistes, savoir 5.000 Soninké, 18.037 Dioula et les 43.470
Samo).




	Dioula
	43.527
	





	Samo
	43.470
	





	

	

	

	





	Tombo
	500
	

	famille voltaïque : 136.382, tous animistes
sauf les 2.600 mossi (dont 500 du groupe tombo, 2.600 du groupe
mossi, 25.465 du groupe gourounsi (Nioniossé et Nounouma) et
107.817 du groupe bobo (Tara et Boua).




	Mossi
	2.600
	





	Nioniossé
	10.335
	





	Nounouma
	15.130
	





	Tara (Bobo-Oulé)
	96.277
	





	Boua (Bobo-Fing)
	11.590
	





	

	

	

	





	Total
	280.558
	

	(dont 80.269 musulmans).





Les Peuls sont
dispersés dans toute l’étendue du cercle (Barani, Dokuy, Koury,
Tissé, Boromo, Tchériba, Safané). Les Soninké habitent surtout le
Kombori et le Dafina (cantons de Koury, Safané, Tounou, Ouahabou),
ainsi que les Dioula ; les Samo se rencontrent entre Koury et
Ouahigouya. Les Tombo sont localisés dans le Kombori, les Mossi du
côté de Yaba. Les Nioniossé sont surtout nombreux dans le canton
d’Ouri ; les Nounouma dans les cantons de Boromo, Tissé et
Tchériba ; les Bobo-Oulé dans l’Ouest du cercle (Barani,
Dokuy, etc.) et les Bobo-Fing dans les cantons de Ouarkoy, Ouakara
et Ouahabou. Les Dafing sont répartis entre Soninké et
Dioula ; parmi ces derniers sont compris les Boron.


25o Cercle de
Ouahigouya.




	Peuls
	27.435
	

	(dont 10.549 animistes).




	Songaï
	2.206
	

	(tous musulmans).




	Dioula
	19.764
	

	famille mandé : 41.703 (dont 21.939 Samo
animistes).




	Samo
	21.939
	





	

	

	

	





	Dogom
	2.684
	

	famille voltaïque : 178.108 (tous animistes
sauf 552 mossi musulmans) ; détail : 2.684 du groupe
tombo (Dogom), 141.999 du groupe mossi et 33.425 du groupe
gourounsi (Nioniossé).




	Mossi
	141.999
	





	Nioniossé
	33.425
	





	

	

	

	





	Total
	249.452
	

	(dont 39.408 musulmans).





Les Peuls sont répandus surtout dans le Nord du cercle (région
de Bané) et dans le Nord-Est, les Silmimossi se trouvant mêlés aux
Mossi. Les Songaï sont fixés en quelques points du Yatenga et les
Dioula surtout en pays samo, c’est-à-dire dans le Sud-Ouest du
Yatenga. Les Dogom se rencontrent dans le Nord du cercle, les Mossi
dans tout le Yatenga, les Nioniossé dans la majeure partie du
Yatenga au milieu des Mossi.


26o Cercle de
Ouagadougou.




	Peuls
	48.753
	

	(tous musulmans).
	

	





	Soninké
	425
	

	famille mandé : 84.869 (tous
musulmans).




	Dioula
	84.444
	





	

	

	

	

	

	





	Mossi
	1.076.434
	

	groupe mossi : 1.116.504 (tous animistes, sauf
21.057 Mossi et 1.000 Dagari)
	

	famille voltaïque : 1.323.615




	Yansi
	13.214
	

	





	Nankana
	19.836
	

	





	Dagari
	7.020
	

	





	

	

	

	

	





	Nioniossé
	34.626
	

	groupe gourounsi : 205.499 (tous
animistes)
	





	Nounouma
	58.277
	

	





	Sissala
	7.283
	

	





	Boussansé
	105.313
	

	





	Niénigué
	1.612
	

	(gr. bobo, tous animistes)
	





	Etrangers
	89
	

	(Haoussa, tous musulmans).
	

	





	Total
	1.457.326
	

	(dont 155.768 musulmans).
	

	






Les Peuls et les Dioula sont répandus à peu près sur toute
l’étendue du cercle. Les Mossi peuplent le Nord, le Centre et l’Est
(Yâko, Baloum, Lallé, Ouagadougou, Mani, Boussouma, Béloussa,
Koupéla, etc.) ; les Yansi sont répandus surtout dans le
Nord-Est (Ponsa, Béloussa), les Nankana près de la Volta Rouge le
long de la frontière anglaise, les Dagari près de la jonction de la
Volta Noire avec cette frontière, les Nioniossé dans le Kipirsi,
les Nounouma entre la Volta Noire et Léo, les Sissala entre Léo et
les Nankana, les Boussansé au Sud de Tenkodogo (Bitou), les
Niénigué près de la Volta Noire.


27o Cercle de
Fada-n-Gourma.




	Peuls
	9.752
	

	(tous musulmans).
	





	Mossi
	21.014
	

	groupe mossi : 175.057
	

	famille voltaïque : 180.094 (tous
animistes)




	Yansi
	25.493
	

	





	Gourmantché
	128.550
	

	





	

	

	

	

	





	Bariba
	4.497
	

	groupe bariba : 5.037
	





	Soumba
	540
	

	





	

	

	

	

	

	





	Total
	189.846
	

	(dont 9.752 musulmans).
	






Les Peuls sont
surtout nombreux dans le Nord du Cercle, les Mossi dans l’Ouest,
les Yansi dans le Nord-Ouest ; les Gourmantché en habitent la
majeure partie ; les Bariba et les Soumba (tribu des Takamba)
se rencontrent dans la région montagneuse du Sud (Atakora).


28o Cercle de Say.




	Peuls
	5.000
	(tous musulmans).




	Toucouleurs
	1.000
	—




	Songaï
	10.000
	—




	Gourmantché
	9.000
	(famille voltaïque, groupe mossi ; tous animistes).




	Total
	25.000
	(dont 16.000 musulmans).





Les Peuls sont surtout répandus dans le Torodi, les Toucouleurs
à Say, les Songaï tout le long du Niger, les Gourmantché dans le
Torodi et la province de Botou.


29o Cercle de
Gaoua.




	Dioula
	1.800
	

	(famille mandé, tous musulmans).




	Dagari
	53.239
	

	groupe mossi : 93.600
	

	famille voltaïque : 173.850 (tous animistes
sauf 1.000 Dian musulmans).




	Birifo
	40.361
	

	





	Niénigué
	1.600
	

	(gr. bobo : 1.600)
	





	Lobi
	62.050
	

	groupe lobi : 74.650
	





	Dian
	5.950
	

	





	Pougouli
	5.550
	

	





	Gan
	1.100
	

	





	Lorho
	4.000
	

	(gr. koulango : 4.000)
	





	Padorho
	500
	

	(tribu non classée, tous animistes).




	Total
	176.150
	

	(dont 2.800 musulmans).





Les Dioula habitent à Diébougou et à Lorhosso. Les Dagari
propres (32.654) sont répandus le long de la Volta Noire depuis
Dioumbalé jusqu’au 11° de latitude Nord ; les Oulé
(20.585) leur font
suite dans la direction du Nord ; les Birifo se rencontrent au
Sud et à l’Ouest des Dagari ; les Niénigué ne font
qu’effleurer le Nord du cercle ; les Lobi se sont infiltrés au
milieu des Birifo et habitent surtout l’Ouest de Gaoua ; les
Dian peuplent Diébougou et ses environs, et les Pougouli les bords
du Bougouriba en amont de Diébougou ; les Gan sont à Lorhosso,
les Lorho dans la province de Lorhosso et les Padorho dans l’Ouest
du Cercle.


30o Cercle de
Bobo-Dioulasso.




	Peuls
	2.130
	

	(dont 1.930 animistes).




	Soninké
	1.600
	

	famille mandé : 68.595 (dont 6.050 musulmans,
savoir : les 1.600 Soninké, 4.250 Dioula et 200 Sia).




	Dioula
	39.215
	





	Samorho
	3.000
	





	Sia (Bobo-Dioula)
	6.000
	





	Tribus diverses
	18.780
	





	Sénoufo
	132.885
	

	(tous animistes).




	Boua (Bobo-Fing)
	39.500
	

	famille voltaïque, groupe bobo : 61.105 (tous
animistes).




	Niénigué
	21.605
	





	Tribus non classées
	18.535
	

	(tous animistes).




	Total
	282.250
	

	(dont 6.250 musulmans).





Les Boron sont comptés avec les Dioula. — Les tribus
diverses de famille mandé (groupe du Sud), de rattachement
d’ailleurs incertain, sont celles des Blé 1.035, des
Natioro 2.745, des Ouara 7.000 et des
Sembla 8.000. — Les Sénoufo se partagent en 31.875
Mbouin, 23.790 Folo, 21.205 Tourka,
18.535 Karaboro, 17.170 Tagba, 11.260
Nanergué, 5.605 Komono et 3.445 Sémou. —
Les tribus non classées sont celles des Toussia (10.045),
des Dorhossié (3.700), des Vigué (2.790) et des
Tiéfo (2.000).


Les Peuls sont disséminés dans le Nord-Est du cercle. Les
Soninké se rencontrent surtout dans le pays des Niénigué ; les
Dioula sont installés à Bobo-Dioulasso et aux environs ; les
Boron chez les Nanergué ; les Samorho entre Bobo-Dioulasso
et Sikasso ;
les Sia à Bobo-Dioulasso ; les Sénoufo dans le Nord du cercle
(Tagba), dans le Centre et dans le Sud ; les Bobo dans le Nord
et la plupart des tribus non classées dans la circonscription de
Banfora.







[image: ]
Carte 4. — Répartition des groupements
ethniques.









[39]Voir la carte 4 à la
fin du présent chapitre.





[40]Cependant quelques Berbères Zenaga vivent,
en qualité de vassaux, auprès des Kounta : on les appelle
Zakhoura.





[41]En réalité les Dioula devraient, au double
point de vue géographique et linguistique, être rattachés plutôt au
groupe du centre. C’est à cause de leurs origines (voir au Chap. II) et de leur caractère que je les range dans
le groupe du Nord.





[42]Le rattachement de ces divers peuples ou
tribus — les Diallonké exceptés — au groupe mandé du Sud et, plus
généralement parlant, à la famille mandé n’est pas encore bien
démontré et je ne l’indique qu’à titre provisoire. Il est possible
d’autre part que les Samo et les Samorho ne forment qu’un même
peuple.





[43]Il n’est pas absolument certain que les
Karaboro soient des Sénoufo ; il se pourrait qu’on dût les
rattacher à la famille voltaïque.





[44]Peut-être pourrait-on faire un seul peuple
des Nioniossé et des Nounouma, peuple qui comprendrait plusieurs
tribus (Nioniossé ou Kassomsé, Lilsé ou Youlsé, Nounouma proprement
dits, etc).





[45]Voir notamment Léon l’Africain.





[46]On retrouve le mot Berdâm chez les
géographes arabes sous la forme Berdâma.





[47]Le poular est la langue des
Toucouleurs, adoptée par les Peuls comme je tâcherai de l’expliquer
plus loin.





[48]Cette étymologie peut à bon droit paraître
douteuse, aussi bien d’ailleurs que l’origine exclusivement
marocaine des Arma. Le mot arabe râmi ne désigne pas
nécessairement un « fusilier », il désigne même plutôt un
« archer » : or les archers formaient précisément le
gros, non pas de l’armée marocaine, mais de l’armée indigène qui
chercha à repousser les Marocains. Quant aux Arma eux mêmes, ils
méritent, actuellement au moins, le nom de « nègres »
aussi bien que les Gabibi et ne se distinguent de ces derniers ni
par la couleur ni surtout par la langue. Il est probable qu’ils
descendent surtout des nobles songaï qui, bien avant la conquête
marocaine, détenaient le pouvoir et constituaient l’aristocratie
indigène ; plus tard lorsque, la domination marocaine
s’affaiblissant, ils reprirent leur rang de maîtres, ils voulurent
sans doute, pour justifier leur substitution aux caïds marocains,
se constituer une généalogie qui les fît descendre des
conquérants ; il est fort vraisemblable d’ailleurs que leur
prétention était en partie justifiée, car c’est assurément dans les
familles nobles que les Marocains prirent femme le plus
volontiers.





[49]Si d’ailleurs la forme mali peut
signifier « hippopotame » dans certains dialectes, ce
sens ne peut en aucune façon s’appliquer à la forme
mandé ; par contre, si l’on peut traduire
mandé, mané, mani, etc., par
« petit lamentin », il serait bien difficile de donner la
même traduction aux formes mali, mallé,
etc. ; on pourrait encore proposer l’étymologie de « fils
de maître », mais elle serait également fort douteuse.





[50]La prononciation mandé du suffixe de
nationalité est ka, parfois kè, mais non
ké.





[51]Ch. Monteil, dans sa remarquable
Monographie de Djenné.





[52]D’après M. Binger, qui donne à Soninké la
signification de « partisans du Sonni », Assouanik ne
viendrait pas du mot Soninké mais de Assouanka (gens de
l’Assoua, en mandé) et Assoua serait le nom d’un pays
situé au Sud-Ouest de Tombouctou : je n’ai pu retrouver de
pays de ce nom, à moins qu’il ne s’agisse de l’Aoussa ou
du Haoussa, c’est-à-dire de tous les pays de la rive
gauche du Niger, selon le terme employé pour les désigner dans la
région de Tombouctou-Gao ; mais alors la forme
Assouanik serait incorrecte, et de plus il serait étrange
que des Maures eussent emprunté un mot à désinence mandé — mot
d’ailleurs inusité et dont le radical serait étranger au mandé —
pour désigner un peuple qui n’a jamais habité du reste qu’une très
faible portion du Haoussa, à savoir, au Sud et surtout au Sud-Ouest
du Débo la province de Dia ou Diaka ou Diagha, pays d’origine des
Soninké, province qui se trouve précisément en dehors de la zone à
laquelle les Songaï donnent le nom de Haoussa.





[53]Les Songaï appellent Dakouraré les
Soninké Nono ou Nononkobé, lesquels aujourd’hui parlent songaï et
non plus soninké.





[54]On se sert également chez les Maures du mot
Sossé pour désigner les Mandé en général et surtout les
Soninké. (Voir notamment un mandement de Saad Bouh à Ma
el-Aïnîn, dans le no de novembre 1909 des
Renseignements coloniaux du Comité de l’Afrique
Française).





[55]Voir Ire partie, ch. II, p. 55.





[56]C’est-à-dire « bouche noire » ou
plutôt « bouche bleue », à cause de l’habitude qu’ont les
indigènes de cette fraction de se bleuir les lèvres.





[57]Certains font dériver Bambara du
mot mandé bamba ou bamma « crocodile »
et donnent à ce terme la signification de « (ceux) du
crocodile », par allusion au fait que le crocodile est un
emblème religieux fort répandu chez tous les peuples que les
musulmans englobent sous le sobriquet de « Bambara ».
Quant au mot Banmana, il signifierait, d’après les Banmana
eux-mêmes, « refus au maître » (ban-ma-na), par
allusion à la légende d’après laquelle les Banmana auraient quitté
leur pays d’origine (Ouassoulou) pour échapper au joug de
conquérants Malinké.





[58]Ce mot se retrouve dans le nom de tribu des
Siénérhè.





[59]Ne pas confondre avec les Gan de
famille voltaïque ni avec les Ngan du groupe mandé-sud qui
habitent dans le Diammala et le Mango (Côte d’Ivoire).





[60]De là les mots Kombori (Nord-Ouest du cercle
de Koury) et Hombori, qui en peul signifient l’un et autre
« pays des Tombo ».





[61]Il se pourrait que ce terme de Kôssé dût
s’appliquer plutôt à une fraction des Nioniossé ou à une fraction
des Bobo.





[62]Je ne suis pas certain que le nom de
Kouroumankobé, qui a peut-être la même origine que
Gourmantché (ceux du Gourma, c’est-à-dire de l’intérieur
de la Boucle du Niger), s’applique exclusivement aux Nioniossé.





[63]Ne pas confondre les Kparhala ou
Koulango avec les Kpalarha, Pallaka ou
Pala du cercle de Korhogo (Côte d’Ivoire), qui sont des
Sénoufo. Il convient également de ne pas confondre les Gan
ou Gan-né de Lorhosso (groupe lobi de la famille
voltaïque) avec les Ngan ou Ngan-né du Diammala
et du Mango (Côte d’Ivoire), qui sont des Mandé du Sud ; ni
les Sia ou Bobo-Dioula de Bobo-Dioulasso (groupe mandé du
Sud) avec les Sia du cercle de Mankono (Côte d’Ivoire),
qui sont un mélange de Mandé du Centre et de Mandé du Sud ; ni
les Dioula de la Boucle du Niger (groupe mandé du Nord)
avec les Dan ou Mêbé, dits « Dioula
anthropophages », du cercle du Haut-Cavally (Côte d’Ivoire),
qui sont des Mandé du Sud, ou avec les Diola de la
Casamance, qui appartiennent à une famille ethnique spéciale
(famille côtière), n’ayant aucun représentant dans la colonie du
Haut-Sénégal-Niger.





[64]Les Nimadi seraient, dit-on, d’origine juive
et ne professeraient pas l’islamisme ; on en rencontre dans la
région de Oualata.





[65]D’après M. Gautier (La conquête du
Sahara), le mot Harrâtîn signifierait « laboureurs »
(du verbe haratsa, bien que l’orthographe usuelle comporte
un tha et non un tsa) et ne désignerait pas
nécessairement des Nègres ni même des gens de condition servile.
Mais dans la pratique ce mot s’applique aux Nègres qui descendent
d’anciens esclaves et qui sont devenus les serfs des Maures ;
il ne s’applique pas aux Nègres des villes sahariennes dont les
ancêtres occupaient le pays avant la domination berbère,
c’est-à-dire aux Azer ou Soninké de Tichit, Oualata, etc.





[66]On a voulu rattacher le nom des Kel-Antassar
à celui des Ansâr ou premiers partisans de Mahomet, mais
l’orthographe donnée par les meilleurs auteurs arabes au nom des
Kel-Antassar (par un sin et non par un sad) doit
faire rejeter cette étymologie.





[67]Le mot Tôrobé ne signifie pas,
comme on le croit généralement, « les gens originaires du
Toro », expression qui se dit en peul Toronké ou
Toronkobé ou encore Toronâbé (sing.
Toronkédio, Toronko ou Toronâdio) ;
d’après M. le commandant Gaden, Tôrobé ou mieux
Tôrodbê ou Tôrobbé (sing. Tôrodo) veut
dire « ceux qui supplient ensemble » : c’est le nom
d’un clan qui pourrait aussi bien être considéré comme une caste.
Ce clan a d’ailleurs de nombreux représentants au Toro, mais pas
plus là qu’ailleurs, et il ne paraît pas qu’il y ait plus de
rapports entre le Toro et le clan des Tôrobé qu’entre le Diallon ou
Fouta-Diallon et le clan des Dialloubé.





[68]Barth dit que le nom de l’ensemble des gens
de langue peule lui a paru être So : peut-être a-t-il
fait confusion avec le clan toucouleur des Sô, fort
répandu chez les familles princières de l’empire de Sokoto au
moment de son voyage.





[69]Beaucoup de Toucouleurs portent aussi des
noms de clan à singulier et à pluriel, identiques à ceux des
Peuls ; le clan des Tôrobé en particulier compte de nombreux
représentants chez les Toucouleurs. Enfin on rencontre chez ces
derniers les mêmes castes que chez les Peuls, avec les mêmes
noms.





[70]Les Tounkara se donnent comme étant
de souche royale et font venir leur nom de tounka
« roi ».





[71]Les Massassi (de massa
« roi » et si « descendance ») sont
les Kouloubali de la branche aînée.





[72]D’après le Père Brun, le nom de
Dansira serait donné aux femmes du clan des Dembélé ;
sans vouloir contredire ce missionnaire très bien informé, je dois
dire que j’ai connu des hommes portant ce nom et le donnant comme
celui d’un clan spécial.





[73]Mansaré veut dire, comme
Massassi, « de souche royale ».





[74]D’après le Père Brun, Souko serait
le nom donné aux femmes du clan des Keïta, Demba celui
donné aux femmes du clan des Sissoko et Sakiliba celui
donné aux femmes du clan des Doumouya.





[75]Pour compléter cette nomenclature,
d’ailleurs très imparfaite, des noms de clan du Haut-Sénégal-Niger,
je donne ci-après les diamou ou santa les plus
fréquemment portés par les Ouolofs installés dans cette
colonie : Ndiaye, Diop, Diouf,
Tiam, Diang, Sar, Tièp,
Niang, Ngom, Diao, Boye,
etc.





[76]J’appelle animisme l’ensemble des
croyances communes à toutes les populations non-musulmanes de
l’Afrique Occidentale, croyances qui comportent un mélange de
monothéisme, de dynamisme et d’animisme proprement dit, mais qui se
manifestent par un culte presque exclusivement animiste.
J’expliquerai plus loin (Ve
partie) pourquoi j’ai adopté ce terme et pourquoi j’ai rejeté
les expressions tout à fait impropres — quoique usuellement
employées — de « paganisme » et de
« fétichisme ».





[77]4.809.053 ou 4.799.703, selon les divers
tableaux de recensement qui m’ont été fournis.





[78]D’après certaines informations, un nombre
assez considérable de Peuls non-musulmans existerait dans le cercle
de Goumbou.





[79]Dans Tombouctou la mystérieuse, par
Félix Dubois.





[80]Dont 93.298 animistes.





[81]Dont 767.511 animistes.





[82]Tous animistes.





[83]Dont 994.140 animistes.





[84]Y compris 450 Boron ou Bolon.





[85]Dont 19.170 Diawara.





[86]Y compris 8.000 Boron ou Bolon.





[87]Dont 3.000 Diennenké ou habitants de la
ville de Dienné.





[88]Il est à remarquer que le Haut-Sénégal-Niger
ne renferme qu’une assez faible fraction du peuple malinké, lequel
est répandu dans une notable partie de la Côte d’Ivoire, de la
Guinée et du Sénégal, ainsi que dans le Libéria, le Sierra-Leone,
la Guinée portugaise et la Gambie. Dans leur ensemble, les Malinké
sont certainement plus nombreux que les Banmana et forment
l’élément le plus fort de toute la famille mandé : il est donc
assez juste qu’ils aient donné à cette famille leur nom ou tout au
moins celui de leur pays d’origine.





[89]Dont 21.057 musulmans.





[90]Dont 1.000 musulmans.





[91]Dont 552 musulmans.





[92]Dont 20.585 Oulé.





[93]Passant tous pour musulmans.





[94]Dont 24.209 musulmans au total contre
1.238.018 animistes.





[95]Dont 1.000 musulmans seulement.





[96]Dont 25.209 musulmans au total contre
1.628.963 animistes.





[97]Tous animistes.





[98]Tous animistes.





[99]Beaucoup de ces Lorho sont bijoutiers en
cuivre : il est probable qu’ils constituent chez les Koulango
une caste analogue à celle qu’on appelle Lorho chez les Mandé et
que ce sont ces derniers qui leur ont, en raison de ce fait, donné
le nom sous lequel nous les connaissons.





[100]D’après le commandant de Lartigue, un grand
nombre des Peuls Ourourbé dits Sambourou ne professeraient pas
l’islamisme.












CHAPITRE II[101]


Origines et formation des groupements ethniques
actuels


Généralités. — Si la nomenclature et
la classification des groupements ethniques actuels présente de
nombreuses difficultés, il est plus malaisé encore de fixer leurs
origines et d’expliquer leur formation. Il ne suffit plus en effet
de se documenter sur des faits qui tombent sous le sens de
l’observateur ; il devient nécessaire de démêler les écheveaux
toujours embrouillés d’un passé nuageux que les quelques historiens
du Soudan ont souvent embrumé plus qu’ils ne l’ont éclairci.


Nos sources d’information sont maigres et leur valeur est
fréquemment médiocre.


J’ai dit plus haut combien étaient précaires les données que
nous peuvent fournir, dans l’état actuel de nos connaissances,
l’anthropologie, l’ethnographie et la linguistique. L’histoire
n’est pas plus féconde en ce qui concerne l’objet de ce chapitre.
Les auteurs arabes du Moyen-Age ne nous ont guère renseignés que
sur l’origine des peuples avec lesquels ils se trouvaient en
contact immédiat, c’est-à-dire — en ce qui a trait à notre sujet —
sur l’origine des Berbères, et leurs contradictions comme leurs
fantaisies imaginatives laissent perplexe le lecteur qui les
consulte. Il est rare qu’ils nous aient transmis des faits précis
concernant les origines des peuples plus éloignés et, lorsqu’ils
l’ont fait, ils ne tenaient leurs renseignements en général que de
deuxième ou troisième main ; le problème d’ailleurs
est encore
compliqué par la difficulté que nous éprouvons à identifier les
noms des peuples soudanais cités par les Arabes.


Les dires des indigènes, recueillis sur place par les voyageurs
anciens et modernes, sont rarement nets et explicites. La plupart
du temps, ainsi que je le faisais observer plus haut, le Noir que
l’on interroge sur les origines de son peuple répond en donnant
simplement l’origine de sa famille ou de son village, ou celle de
la famille régnante[102], et encore ne la donne-t-il avec quelque
précision qu’en ce qui concerne les deux ou trois générations qui
l’ont précédé lui-même. Pour les temps plus reculés et pour
l’origine des groupements de quelque importance, il n’existe en
réalité qu’une source d’information : je veux parler des
légendes historiques et épiques qui constituent l’une des formes
les plus curieuses de la littérature populaire au Soudan, légendes
que l’on se transmet oralement de père en fils et qui sont ainsi
parvenues jusqu’à nous.


Malheureusement, comme toutes les légendes, ces traditions
purement orales sont sujettes à des remaniements et à des
interpolations que les conteurs successifs ne se font pas faute
d’introduire dans le récit qui leur a été légué. Il faut de plus
tenir compte du côté merveilleux de nombre de ces histoires, non
pas pour le rejeter comme un hors d’œuvre inutile, mais pour en
extraire le symbole qu’il renferme le plus souvent et le traduire
de façon rationnelle. Il convient d’autre part de se montrer très
circonspect chaque fois que la légende tend à donner au peuple
qu’elle concerne une origine particulièrement noble et à attribuer
sa naissance à une migration venue d’Asie ou d’Egypte : il
n’est pas, je crois, une seule tribu soudanaise quelque peu frottée
d’islamisme, même parmi les plus manifestement nègres, qui ne
prétende descendre d’Abraham ou de Himyar et qui ne s’attribue
comme berceau le Hidjaz ou le Yémen, à moins que ce ne soit
l’Egypte, la Tunisie ou le Maroc ; le Yémen est l’objet d’une
préférence marquée, préférence qui se traduit par le nombre considérable de
localités appelées Yamina ou Niamina,
prononciation soudanaise du nom du Yémen.








	Delafosse
	Planche VII






[image: ]
Cliché Paulin



Fig. 13. — Chameaux au
pâturage, auprès de Tombouctou.






[image: ]
Cliché Paulin



Fig. 14. — Maures nomades et
leurs chameaux, aux environs de Tombouctou.







Là encore cependant, sans prendre les légendes au pied de la
lettre, on peut y découvrir un symbole qu’il suffit d’interpréter
avec bon sens. Tout le monde sait qu’au Soudan — comme en beaucoup
d’autres contrées du reste — on use fréquemment de noms de pays
pour exprimer les points cardinaux ; c’est ainsi que, du côté
de Bamako, le Sud est appelé Ouorodougou, du nom donné par
les Mandé à la région d’où viennent les colas, région qui se trouve
effectivement dans le midi par rapport à Bamako ;
Sourakadougou (pays des Maures) y est employé de même pour
désigner le Nord, Bâkô (l’au-delà du fleuve) pour désigner
l’Est ; j’ai dit plus haut que Sahel,
Haoussa, Gourma, mots qui représentent en réalité
des pays — le Sahel étant la lisière Sud du Sahara, le Haoussa la
rive gauche du Moyen-Niger et le Gourma sa rive droite —, servent
couramment à exprimer des directions d’orientation. Tout me porte à
croire qu’il en est de même du Yémen pour les musulmans du
Soudan et qu’en traduisant ce mot par « Est » dans les
légendes qui l’indiquent comme pays d’origine d’une tribu ou d’un
fondateur d’empire, on a de grandes chances de ne pas commettre
d’erreur[103].


De tout ce qui précède il résulte que, si nous ne manquons pas
totalement de documents en ce qui concerne les origines des peuples
soudanais, si nous possédons en plus quelques données d’histoire
qui jettent une certaine lueur sur les phases principales de leur
formation, nous ne pouvons pas en déduire des affirmations
positives : tout au plus avons-nous le droit d’en bâtir des
hypothèses vraisemblables, en n’opérant d’ailleurs qu’avec la plus
grande circonspection et en nous gardant de l’esprit de système et de
généralisation. C’est ce que j’ai tenté de faire dans les pages
suivantes, non pas avec la prétention d’exposer des vérités, mais
seulement avec l’espoir de signaler des probabilités qui pourront
peut-être servir de base aux recherches futures.


Parmi ces probabilités, il en est une qu’il convient de noter
dès maintenant, avant de passer à l’étude de chacun des peuples
dont nous avons à parler. Des sept familles ethniques représentées
actuellement dans le Haut-Sénégal-Niger, quatre semblent être
venues du dehors, par des immigrations successives dont certaines
remontent d’ailleurs à une haute antiquité : ce sont les
familles sémitique, hamitique,
tekrourienne et songaï.


La chose est indubitable en ce qui concerne la famille
sémitique. Pour ce qui regarde les familles hamitique et songaï, il
est possible que, dès les temps les plus reculés, des tribus
appartenant à chacune de ces deux familles aient été domiciliées
sur une petite portion des territoires qui forment aujourd’hui la
colonie civile du Haut-Sénégal-Niger, mais elles ne pouvaient
l’être en tout cas que sur les extrêmes confins de ces territoires,
tandis que maintenant ces deux familles sont implantées au cœur
même de la colonie : on peut par suite les considérer comme
immigrées. Quant à la famille tekrourienne, il est possible au
contraire que son domaine primitif se soit étendu plus à l’Est — de
même qu’il est à peu près certain qu’il s’étendait bien au Nord de
son domaine actuel, — et que, en conséquence, une fraction tout au
moins de cette famille ait été autochtone d’une partie du
Haut-Sénégal-Niger actuel ; mais, comme nous ne possédons à ce
sujet aucun indice certain et que, aussi loin que s’étend notre
documentation, le domaine de la famille tekrourienne nous apparaît
localisé au delà des frontières de la colonie, nous devons
considérer aussi comme des immigrés les représentants de cette
famille que nous rencontrons aujourd’hui dans les bassins du
Haut-Sénégal et du Niger.


Les trois autres familles ethniques — mandé,
sénoufo et voltaïque — sont au contraire
autochtones, mais à des titres divers. Il paraît bien certain que
le groupe septentrional de la famille mandé a eu son berceau dans
le Massina occidental ou Diagha (ou Diaga),en plein Centre de la
colonie ; le principal des peuples du groupe central, le
peuple mandingue, semble bien être également originaire du
Haut-Sénégal-Niger, son pays d’origine correspondant au Mandé ou
Manding actuel ; quant à l’autre des deux grands peuples du
même groupe, le peuple banmana, il est peut-être originaire d’une
province de la Côte d’Ivoire (le Toron), mais, cette province étant
située sur la lisière même du Haut-Sénégal-Niger, on peut aussi
regarder ce peuple comme autochtone ; le groupe méridional,
lui, a eu vraisemblablement son berceau au Fouta-Diallon, dont
l’une des provinces extrêmes seulement appartient au
Haut-Sénégal-Niger (Sud du cercle de Satadougou et Sud-Ouest du
cercle de Kita). Quoi qu’il en soit, la famille mandé, dans son
ensemble, peut être dite autochtone dans la colonie ; mais il
s’en faut de beaucoup qu’elle le soit dans une grande partie des
contrées du Haut-Sénégal-Niger où elle est représentée
actuellement : il serait inexact de parler d’immigration
mandé, mais il nous faudra parler assez longuement des
« migrations » mandé, qui furent considérables et fort
importantes au point de vue historique. De ces trois petits pays —
Diaga, Mandé, Toron — les Mandé se sont répandus à travers le
Nord-Ouest, l’Ouest, le Centre et le Sud-Ouest de la colonie,
entamant même l’Est et le Sud-Est, sans parler de leurs poussées
dans les colonies du Sénégal, de la Guinée et de la Côte
d’Ivoire.


La famille sénoufo semble avoir occupé de tout temps les
territoires qu’elle occupe encore actuellement : j’ignore si
son berceau primitif doit être placé à la Côte d’Ivoire ou au
Haut-Sénégal-Niger, mais en tout cas son domaine ne paraît pas
avoir jamais subi de modifications bien sensibles et, si elle a
effectué des migrations, nous n’en pouvons découvrir aucune trace
sérieuse.


La famille voltaïque enfin est vraisemblablement autochtone
aussi dans son territoire actuel : tout au plus peut-on
supposer que ce territoire s’étendait autrefois davantage vers le
Nord et le Nord-Ouest, qu’il a subi des reculs dans ces deux
directions sous la poussée des Berbères, des Songaï et des Mandé et
que, par contre, il a gagné un peu de terrain vers le Sud-Ouest
aux dépens des
Sénoufo. D’autre part, plusieurs des peuples qui composent cette
famille n’ont pas occupé de tout temps les régions où on les trouve
aujourd’hui ; l’origine des Mossi en particulier remonte à une
migration importante du Sud vers le Nord et le Nord-Ouest :
mais cette migration et d’autres moins considérables n’ont pas
dépassé les limites du territoire de la famille, en sorte que,
comme les Sénoufo, les Voltaïques sont strictement autochtones.


Bien entendu, lorsque je parle de familles autochtones, je ne
remonte pas au delà de la période historique. Comment le Soudan
était-il peuplé avant cette période ? je laisse à de plus
savants le soin de le déterminer. Qu’une certaine école prétende
trouver dans l’Inde ou dans l’Océanie le berceau de la race nègre,
c’est son droit. Je préfère, quant à moi, prendre comme point de
départ une époque à laquelle les Nègres se trouvaient déjà
indubitablement là où ils se trouvent actuellement, au moins d’une
façon générale, et je crois que, si je pouvais retracer seulement
jusqu’au début de notre ère les origines probables des peuples du
Haut-Sénégal-Niger, j’en aurais fait assez pour ma part.


I.
Maures de l’Azaouad.



1o Bérabich. — Les Bérabich ont dû faire
leur première apparition du côté de Taodéni et d’Araouân vers la
fin du VIIIe siècle de notre
ère. Ils venaient du Dara ou Draa, province méridionale du
Maroc située entre le Tafilelt et le Noul ou Noun et qui a donné
son nom à l’oued Dara ou Draa qui l’arrose. Ces Bérabich étaient,
croit-on, des Arabes originaires du Yémen, venus d’Arabie dans le
Maghreb sous le règne du troisième tobba ou roi himyarite
du Yémen, Ifrîkos ou Africus, vers l’époque de la naissance de
J.-C., c’est-à-dire bien avant Mahomet[104]. Au moment de leur départ pour le Sahara
Soudanais, ils occupaient le Dara depuis plusieurs siècles et y
voisinaient avec des Berbères de tribus diverses (Messoufa et
Lemta entre autres). Il est probable qu’ils s’étaient plus ou moins
« berbérisés » au contact de ces derniers ; on peut
néanmoins leur reconnaître une origine arabe.


Ce furent sans doute les premières expéditions musulmanes dans
le Sud marocain ou les bouleversements amenés par la fondation de
la dynastie des Idrissides (788) qui incitèrent les Bérabich à
aller chercher plus au Sud des territoires où ils pussent conserver
leur indépendance. Ils quittèrent le Dara en deux groupes conduits
l’un par Inis-ben-Yaïs et l’autre par Yaïch ; plus tard ils
furent rejoints par deux autres familles arabes du Dara, les
Oulad-Abderrahmân et les Oulad-Ameur. Ils n’étaient pas encore
musulmans à cette époque, selon toute vraisemblance, et ne furent
convertis que vers le début du XVIIe siècle par des marabouts Kounta,
après la prise de Tombouctou par les Marocains.


L’attrait des profits qu’ils pouvaient retirer de l’exploitation
des mines de sel de Teghazza ne fut pas étranger probablement à
leur exode et de fait ils se rendirent maîtres de ces mines,
possédées auparavant par des Berbères Messoufa et, tout en en
abandonnant l’exploitation proprement dite aux Soninké qui y
étaient établis déjà et dont ils firent leurs vassaux, ils
s’instituèrent guides et convoyeurs des caravanes du Soudan qui
venaient chercher le sel à Teghazza ainsi que des caravanes
marocaines qui, passant par ce même point, allaient dans la région
de Oualata-Tombouctou chercher des esclaves et de la poudre d’or.
C’est ainsi que leurs terrains de parcours s’étendirent peu à peu
jusqu’au Niger et à Ras-el-ma ; Araouân, qui n’aurait pris
toute son importance que vers 1690, devint à partir du XVIIIe siècle leur centre géographique et
leur principal point d’attache. Lorsque Taodéni remplaça Teghazza
en 1596, les Bérabich conservèrent leur monopole et ils l’ont gardé
jusqu’à nos jours.


Lors de leur arrivée dans le Sahara Soudanais, ils y avaient
trouvé — comme je viens de le mentionner — des Berbères Messoufa et
des Nègres Soninké ; il semble bien certain que des unions se
formèrent entre ces deux éléments et les Bérabich et que les produits de ces
unions durent altérer singulièrement le type arabe déjà mitigé des
envahisseurs. Nombreux sont actuellement les Bérabich métissés de
sang noir et, si les métissages de sang berbère sont plus
difficiles à constater, ils n’en sont pas moins infiniment
probables. Toutefois, par la langue, les mœurs et les traditions,
les Bérabich sont demeurés surtout arabes.


Les sous-tribus connues sous les noms d’Ousra et de
Tormoz se sont séparées politiquement du reste de la tribu
vers 1875 et se sont écartées de la ligne Taodéni-Tombouctou pour
émigrer vers le Sud-Ouest, dans la direction de Ras-el-ma et de
Bassikounou, faisant cause commune avec les Maures Oulad-Delim
contre le gros des Bérabich. Toutefois, au point de vue de
l’origine, les Ousra et les Tormoz ne sont, semble-t-il, qu’une
simple fraction des Bérabich.


2o Kounta. — Les Kounta eux aussi sont
d’origine sémitique. Ils font remonter la généalogie de leur tribu
— ou tout au moins des familles nobles de leur tribu — au
conquérant Okba-ben-Nafi qui, nommé en 670 gouverneur de l’Ifrikia
(Tripolitaine et Tunisie) par le premier khalife omeyyade Moaouiya
(661-680), guerroya en Tunisie contre les Romains et les Berbères,
construisit Kaïrouân, pénétra au Maroc et jusqu’au Dara et fut tué
près de Biskra en 681 par des partisans du chef berbère Kosseïla.
Les compagnons et les descendants de Okba, musulmans naturellement,
s’essaimèrent de la Tunisie au Touat, et ce serait l’un d’eux[105] qui, vers le XVe siècle, serait venu du Touat s’établir
avec sa famille dans la région de Mabrouk[106], au Nord-Est d’Araouân, au moment où le chef
touareg Akil régnait sur Tombouctou. Il y aurait été rejoint par
des parents et des amis de même descendance arabe que lui-même et
aussi, très probablement, par des membres de la colonie juive
jusque là toute puissante au Touat, mais qui venait d’être persécutée et pourchassée
en 1492 par le réformateur musulman El-Merhili.


C’est du mélange de ces Arabes descendants de Okba et de ces
Juifs du Touat, islamisés par la suite, que serait sortie la tribu
des Kounta. A ces deux éléments sémitiques primitifs, il convient
cependant d’en ajouter deux autres : l’un, hamitique,
provenant de quelques tribus berbères de l’Azaouad qui acceptèrent
la domination des Kounta et s’incorporèrent à eux — les
Zakhoura en particulier — et aussi d’unions fréquentes
avec les tribus maraboutiques touareg[107] ; l’autre, nègre, provenant d’unions avec
des Songaï ou des Soninké et avec des esclaves ou des serfs
également d’origine noire.


Ces mélanges devinrent surtout fréquents lorsque, ayant quitté
en partie leur foyer primitif de Mabrouk pour se répandre dans la
région de Tombouctou sur les deux rives du Niger et pour se rendre,
à travers le Hodh, dans le Tagant et l’Adrar mauritanien, les
Kounta multiplièrent les occasions de contact avec des Berbères et
des Nègres. Néanmoins, comme chez les Bérabich, c’est le type et le
sang arabes — ou tout au moins sémitiques — qui semblent, encore
aujourd’hui, dominer chez les Kounta.


II. Maures du Hodh.



1o Elément berbère. — Il paraît difficile de
savoir si le Hodh était peuplé par des Nègres avant que les
Berbères y eussent fait leur première apparition. Il est certain
que les Soninké y possédaient des colonies bien avant le mouvement
almoravide, c’est-à-dire bien avant le XIe siècle de notre ère, mais il n’est pas
moins certain qu’avant cette date les Berbères de l’Adrar et du
Tagant et particulièrement ceux de l’empire lemtouna d’Aoudaghost —
dont nous parlerons dans la partie historique de cet ouvrage —
s’étaient déjà répandus jusque dans la région où se trouve
aujourd’hui Oualata et y avaient exercé au moins à un moment donné une sorte
d’hégémonie politique. Il est probable même qu’à une époque plus
reculée, lorsque se produisit — sans doute durant les deux premiers
siècles de l’ère chrétienne — l’immigration judéo-syrienne dont il
sera question à propos des origines du peuple peul, des Berbères se
trouvaient déjà dans la région, en même temps que des Soninké.
J’inclinerais toutefois à penser que ces derniers furent les
premiers colonisateurs du Hodh et qu’ils avaient fondé déjà Néma et
Ghana — ou d’autres villes que celles-ci remplacèrent par la suite
— avant l’apparition des premiers Berbères : si l’exactitude
de cette hypothèse vient à être démontrée, il faudrait placer la
première immigration berbère dans le Haut-Sénégal-Niger — en
l’espèce dans le Hodh — quelques siècles avant J.-C., mais
postérieurement au grand mouvement de migration soninké que je
tenterai de retracer plus loin.


Quoi qu’il en soit, ces Berbères — cela paraît bien établi —
appartenaient à la grande fraction des Zenaga, notamment
aux tribus Goddala, Lemtouna et
Messoufa, et venaient de l’Adrar mauritanien par le Tagant
(Goddala et Lemtouna), ainsi que du Sud marocain par Taodéni
(Lemtouna et Messoufa). Depuis fort longtemps sans doute les
Lemtouna occupaient l’Adrar, ayant les Goddala entre eux et l’Océan
et les Messoufa au Nord et au Nord-Est. Ils s’étaient installés là
en venant du Maroc. Rechercher plus loin leur point de départ
primitif serait fort malaisé : cela reviendrait à trancher la
question de l’origine des Berbères, qui a été résolue, il est vrai,
mais de diverses manières souvent contradictoires.


Ce groupe de la famille hamitique est-il autochtone dans
l’Afrique du Nord ou y est il venu de la péninsule arabique ?
je ne vois pas la nécessité de répondre ici à cette question, qui
dépasse les limites de ma faible compétence et nous entraînerait
trop loin de notre sujet. Qu’il me suffise de rappeler que la
présence des Libyens, manifestement identiques aux Berbères, dans
la Cyrénaïque, la Tunisie actuelle et le Maghreb a été signalée dès
le Ve siècle avant J.-C. par
Hérodote, qui semblait les considérer comme les plus anciens et les
seuls habitants de la presque totalité de ces contrées. Les
Berbères ne sont autres en effet que les Libyens, les Gétules et
les Numides de l’antiquité classique, auxquels les Latins
donnèrent, parce qu’ils se montraient rebelles à la civilisation
romaine, le surnom de Barbari (du grec Barbaroï
« étrangers, barbares »), que les Arabes ont transformé
en Berber tout en le faisant dériver d’un mot arabe
signifiant « murmurer, parler d’une façon
incompréhensible », selon leur habitude de trouver à tous les
noms de lieux et de peuples une étymologie dans la langue de
Mahomet[108].


Nous savons que
les Berbères étaient partagés autrefois en plusieurs grandes
fractions dont les deux plus importantes étaient appelées
Zenata et Zenaga. Les Zenata sont en général
demeurés dans l’Afrique du Nord, tandis que les Zenaga, tout en
laissant au Maghreb de très nombreux représentants, essaimèrent,
dès une époque fort lointaine, quelques-unes de leurs sous-tribus
dans le Sahara et la Mauritanie actuelle : les
Messoufa, les Djedala ou Goddala, les
Lemtouna, les Maddassa et les Ouareth
furent les principales de ces sous-tribus zenaga du désert ;
les Hoouara, les Lemta et les Guezoula,
apparentés de près aux Zenaga, sinon Zenaga eux-mêmes,
participèrent au même mouvement. Tous se distinguèrent de bonne
heure de leurs frères demeurés dans le bassin méditerranéen en
adoptant le voile qui leur valut plus tard le surnom arabe de
Molettsemîn (les voilés) et qui, aujourd’hui, n’est plus
porté que par ceux d’entre eux qui ont échappé à la conquête arabe
et sont devenus les Touareg.


Les Lemta et les Hoouara se portèrent principalement dans le
Sahara central, où on les retrouve sous les noms à peine
transformés d’Oulmidden (Lemta) et de Hoggar ou
Ihaggaren
(Hoouara). Les Messoufa restèrent longtemps cantonnés au Sud du
Maroc dans la région de Tindouf, puis s’avancèrent du côté de
Taodéni et de l’Azaouad. Les Maddassa se dirigèrent également vers
le cours septentrional du Niger. Quant aux Lemtouna et aux Goddala,
accompagnés de quelques familles des Guezoula et des Ouareth, ils
allèrent s’installer dans l’Adrar mauritanien et dans le Tirs ou
Tiris, puis dans le Tagant, vivant généralement côte à côte,
quoique les Goddala se soient plus tard portés davantage vers le
Sud-Ouest et le cours du bas Sénégal.


Il est probable, comme je le disais plus haut, que, depuis les
derniers siècles qui ont précédé notre ère jusqu’au VIIe siècle environ après Jésus-Christ, des
Lemtouna de l’Adrar, traversant le Tagant, firent des randonnées
dans le Hodh, allant sans doute demander ou prendre aux
cultivateurs soninké et ensuite aux pasteurs judéo-syriens les
vivres qui leur manquaient. A partir du VIIIe siècle, ils commencèrent à se
répandre en nombre plus considérable dans les pays dépendant
aujourd’hui du Haut-Sénégal-Niger et y eurent même peut-être, aux
IXe et Xe siècles, leur capitale
Aoudaghost, qui devait se trouver non loin de Kiffa et qui
tout au moins était située dans la partie du Tagant oriental
avoisinant Kiffa, probablement un peu au Nord de cette dernière
localité[109]. Tantôt suzerains des Noirs du pays, tantôt
leur payant tribut, les Berbères durent, dès cette époque, se
métisser assez fortement de sang nègre, surtout les
sédentaires.


Selon toute vraisemblance, ils étaient chrétiens[110] au moment où prit naissance parmi eux la secte
des Almoravides (1052), ou tout au moins ils l’étaient en majorité,
puisque le but principal de la fondation de cette secte fut la
conversion des
Lemtouna et Goddala infidèles ou mauvais musulmans. Beaucoup
d’entre eux n’acceptèrent la religion de Mahomet que contraints et
forcés, et après avoir été vaincus par les sectateurs
d’Abdallah-ben-Yassîn ; beaucoup aussi, trouvant exagérés le
puritanisme et l’autoritarisme du réformateur, émigrèrent vers
l’Est et vinrent s’établir dans l’Azaouad auprès des Messoufa et
des Maddassa.


D’une façon générale, les Lemtouna demeurèrent dans le Hodh et
ce sont eux qui, plus ou moins métissés de sang noir, ont donné
naissance à l’élément berbère qui, aujourd’hui encore, entre en
majorité dans la composition des familles zénaga et même de
beaucoup de familles prétendues arabes des diverses tribus des
Maures du Hodh. Parmi les Goddala, les uns se fixèrent également
dans le Hodh, mais les autres, plus nombreux, poussèrent jusque sur
le Niger et au delà ; rejoints dans la région lacustre de
Tombouctou par quelques familles lemtouna, ils donnèrent naissance
à la tribu touareg des Iguellad ou tout au moins contribuèrent
puissamment à sa formation, comme nous le verrons plus loin en
parlant des Touareg. Il me faut ajouter que, parmi les Maures du
Hodh oriental (Mejdouf et Allouch), on retrouve des traces de
l’immigration Messoufa dont j’ai dit un mot déjà et dont je
reparlerai à propos de la formation des Touareg.


2o Elément arabe. — L’élément arabe, en ce
qui concerne les Maures du Hodh, a été fourni à peu près
exclusivement par les Beni-Hassân : son introduction
est relativement récente.


Les Beni Hassân, qui se disent descendants de la famille de
Koreïch, à laquelle appartenait Mahomet, proviennent de la plus
importante des immigrations arabes qui se soient accomplies dans
l’Afrique du Nord, celle que l’on appelle l’invasion hilalienne.
Les Arabes Hilaliens, descendants d’Adnân et rangés par
Ibn-Khaldoun dans les Arabes « barbarisants »,
c’est-à-dire mélangés, passèrent en Afrique vers le début du
XIe siècle ; c’étaient
surtout des nomades. En réalité les Beni-Hassân (alias
Idao-Hassân ou Doui-Hassân) n’étaient pas des Hilaliens ; ils
appartenaient à un groupe issu de Makil, lequel prétendait
descendre de Djâfer, fils d’Abou-Taleb, fils de Hachem,
bisaïeul de
Mahomet, mais, d’après Ibn Khaldoun, descendait plutôt des Arabes
du Yémen issus de Kodâa, petit-fils de Himyar.


Quoi qu’il en soit, les Beni-Hassân suivirent les Hilaliens dans
leur migration et, après avoir traversé toute l’Afrique du Nord,
s’établirent avec eux dans le Sous, le Noul ou Noun et le Dara ou
Draa, entre l’Atlantique et le Tafilelt, vers la fin du
XIIIe siècle, envoyant paître
leurs troupeaux jusqu’aux régions sahariennes habitées par les
Messoufa, les Lemtouna et les Goddala.


Ils comprenaient plusieurs fractions : celle des
Beni-Hassân proprement dits ou descendants de Hassân fils
de Mokhtar fils de Mohammed fils de Makil ; celle des
Chebanât ou descendants de Chebana, frère de Hassân
(comprenant les Beni-Tâbet ou Idao-Aïch, descendants de
Aïch-ben-Talha, et les Ahl-Ali ou Idao-Ali) ; enfin celle très
importante des Oulad-Delim qui, en réalité, formait une
sous-tribu distincte des Beni-Hassân proprement dits.


Dès le XIVe siècle, selon le
témoignage d’Ibn-Khaldoun, le territoire des Beni-Hassân s’étendait
depuis le Sous jusqu’à la frontière du pays des Noirs, c’est-à-dire
jusqu’à l’Adrar mauritanien tout au moins. Vers la fin du
XVIe siècle, un grand nombre de
Beni-Hassân, après avoir conquis définitivement l’Adrar, se
répandirent de là sur les bords du Sénégal, puis dans le Tagant et
enfin dans le Hodh[111], subjuguant les Berbères, les
convertissant définitivement à l’islamisme et en faisant leurs
vassaux. Les Beni-Hassân proprement dits et les Chebanât
constituèrent l’élément arabe et en même temps guerrier chez les
Regueïbât, les Idao-Aïch, les Ahl-Tichit, les Oulad-Mbarek, les
Oulad-Nasser et les Mejdouf ; les Oulad-Delim, poussant
davantage vers l’Est, contribuèrent à former les sous-tribus des
Oulad-Daoud, des Oulad-Allouch, etc.


Les Maures actuels du Hodh sont donc, en somme, des Berbères
arabisés plutôt que des Arabes. Il est bien certain en tout cas que
l’élément arabe fut, dans leur formation, très
inférieur en nombre
à l’élément berbère. Tout d’abord il importe de considérer que,
lors de leur départ du Maroc pour la Mauritanie, les Beni-Hassân
n’étaient plus des Arabes bien purs : Ibn-Khaldoun nous
apprend en effet que, lors de leur premier établissement entre la
Moulouya et le Tafilelt, les Beni-Makil (Beni-Hassân et
Beni-Soleïm) s’étaient unis aux Berbères Zenata, installés avant
eux dans cette région, et que, lorsqu’ils se portèrent vers le Sud
après la conquête de Maghreb central par les Zenata, les
Beni-Hassân soumirent les Berbères Guezoula de Taroudant et les
Berbères Masmouda, Zenaga et Lemta du Sous, du Dara et du Tafilelt,
et se les incorporèrent au moins en partie. Ensuite, il convient de
remarquer que certaines sous-tribus actuelles du Hodh ne renferment
que des gens d’origine berbère et ont gardé le qualificatif
ethnique de Zenaga. D’autres, qui se prétendent d’origine arabe,
sont beaucoup plus berbères qu’arabes : c’est en particulier
le cas chez nombre d’Idao-Aïch. Enfin les familles maraboutiques se
trouvent être presque toujours — quelles que soient les généalogies
qu’elles se sont fabriquées après coup — ou uniquement berbères ou
du moins surtout berbères quant à leur origine.


Si l’on ajoute à cela les infiltrations de sang noir qui se sont
produites constamment chez les Berbères d’abord et chez les
Beni-Hassân ensuite et les mélanges parfois considérables dûs à des
unions avec des Peuls (chez les Guirganké[112] notamment et chez les Allouch), on comprendra
combien il serait inexact de dire que les Maures du Hodh sont
d’origine arabe.


D’autre part, s’ils ne sont d’origine arabe qu’à un degré
infime, ils méritent cependant, dans leur ensemble, le qualificatif
d’Arabes au même titre que les soi-disant Arabes de l’Algérie et du
Maroc. Si en effet l’on en excepte les rares familles qui ont
conservé l’usage de
la langue berbère[113], les Maures du Hodh ont presque tout
pris aux Arabes : la langue, la religion et même le
costume ; c’est en effet depuis l’immigration des Beni-Hassân
que les Berbères de la Mauritanie et du Hodh ont cessé de porter le
voile, tandis que leurs congénères non arabisés de l’Azaouad et du
Sahara central l’ont conservé. Tout au plus, dans certaines des
coutumes des Maures du Hodh, peut-on retrouver des survivances
berbères encore très nettes, ainsi que dans la désignation des noms
de lieux et dans les termes géographiques en usage[114].


III. Touareg.



Les Touareg des territoires civils du Haut-Sénégal-Niger se
répartissent aujourd’hui, comme nous l’avons vu, en trois grandes
tribus ou fractions. Dans l’ensemble, ils ont été formés par cinq
grands courants d’immigration berbère, auxquels il faut ajouter
quelques mélanges d’origine arabe, peul et songaï. Les cinq grandes
immigrations berbères qui ont contribué à leur formation sont, par
ordre probable de dates, celles des Lemta et Hoouara de
Tripolitaine, des Messoufa, des Saghmâra ou Kel-Tadmekket, des
Goddala et Lemtouna et des Oulmidden. D’une façon générale, de la
première et de la dernière sont issues les sous-tribus oulmidden
actuelles, de la troisième la tribu des Kel-Tadmekket et de la
deuxième et de la quatrième la tribu des Iguellad et les
sous-tribus qui s’y rattachent.


1o
Immigration lemta et hoouara. — Ainsi que je le disais
plus haut, lors de l’époque reculée où les Berbères commencèrent à
s’enfoncer dans le Sahara, les Lemta allèrent s’établir à l’Ouest
de l’Aïr, où nous les retrouvons encore de nos jours sous le nom
d’Oulmidden qui semble bien provenir du même radical que le mot
Lemta employé par les auteurs arabes. Ces Lemta
provenaient au moins en partie de la Tripolitaine actuelle, où ils
avaient laissé nombre de leurs compatriotes ainsi qu’au Touat et
dans le Sud marocain. Une fraction des Lemta demeurés dans le Nord,
de religion chrétienne très probablement, fuyant la première
conquête arabe de l’Ifrîkia, quitta vers 670 la Tripolitaine avec
un grand nombre de Hoouara (autre tribu berbère à demi
christianisée et établie alors dans les mêmes parages). Les Hoouara
s’installèrent principalement dans la région montagneuse du Sahara
central et devinrent les Hoggar. Quant aux Lemta, accompagnés sans
doute de quelques familles hoouara, ils allèrent rejoindre les
membres de leur tribu déjà installés plus au Sud.


Ceux-ci, qui très probablement étaient demeurés fidèles à
l’ancienne religion libyenne, regardèrent d’un assez mauvais œil
ces nouveaux arrivants chrétiens, craignant surtout d’ailleurs de
se voir disputer par eux la maigre chère qu’ils arrivaient
péniblement à se procurer. Les derniers immigrés, ainsi mal reçus
par leurs compatriotes, continuèrent leur mouvement plus avant et
arrivèrent enfin, dans un état assez misérable, sur les rives du
Niger, dans le lieu où s’élevait alors le village songaï de
Gounguia ou Koukia, peuplé surtout de Sorko
pêcheurs. Ce village — je le crois du moins — devait être situé
dans l’île aujourd’hui connue sous le nom de Bentia, entre Gao et
Tillabéry[115].


Mieux accueillis par les Sorko qu’ils ne l’avaient été par leurs
propres compatriotes, les Lemta de Tripolitaine
parvinrent même à
s’imposer aux indigènes riverains du Niger et — non sans luttes,
comme nous le verrons plus loin — à fonder, vers la fin du
VIIe siècle, un empire qui
devait plus tard devenir puissant et dont ils demeurèrent les
maîtres jusque vers la fin du XVe siècle[116]. Tout naturellement, ils
ne demeurèrent pas fixés à Koukia et, tout en y maintenant au moins
provisoirement la capitale de leur empire, ils se répandirent dans
l’Est de la Boucle du Niger, où ils demeurèrent lorsque la
suprématie leur fut enlevée par les Noirs (Songaï dirigés par des
Soninké) en 1493 et que, de suzerains de ces derniers, ils
devinrent leurs vassaux. Encore chrétiens au moment de leur arrivée
à Koukia, ils commencèrent à embrasser l’islamisme vers l’an 1009
de notre ère, sous le règne de leur quinzième empereur, Dia
Kossoï.


2o Immigration messoufa. — Vers le début du
VIIIe siècle, à la suite sans
doute des premières conquêtes arabes dans le Maghreb, des Messoufa
établis au Sud du Maroc dans la région de Tindouf se portèrent vers
le midi et s’emparèrent des mines de sel de Teghazza. Dépossédés
vers le IXe siècle par les
Bérabich, comme nous l’avons vu précédemment, ils devinrent les
vassaux de ces derniers ; les uns demeurèrent à Teghazza,
d’autres accompagnèrent les Bérabich dans leurs randonnées à
travers le désert ou se firent comme eux convoyeurs de caravanes.
Il est possible que les Messoufa n’aient pas attendu la venue des
Bérabich pour pousser jusque dans la région de Tombouctou ; en
tout cas, les Berbères Maddassa, signalés au XIe siècle par Bekri comme habitant la rive
Nord du lac Faguibine et du Niger, et qui étaient déjà musulmans à
cette époque, étaient très vraisemblablement une fraction des
Messoufa.


3o Immigration saghmâra ou des
Kel-Tadmekket. — Dans la vallée du Tilemsi, à 300 kilomètres
environ au Nord-Nord-Est de Gao, les Berbères émigrés les premiers
dans le Sahara avaient fondé, sans doute avant la naissance de
J.-C., une ville
qu’ils appelaient Tadmekket[117] et que, bien plus tard, les Arabes dénommèrent
Es-souk (le marché) parce qu’elle était le seul centre
commercial de tout le Sahara central et le rendez-vous des
caravanes allant de la Tripolitaine et du Touat vers les pays
nigériens. Ce point semble avoir été florissant, si toutefois une
telle épithète a jamais pu s’appliquer à une ville
saharienne ; mais tout est relatif et ce qui serait une
vulgaire bourgade en un pays fertile et peuplé revêt facilement au
désert les allures d’une brillante métropole. Il est possible
d’ailleurs que les premiers colons berbères du Tilemsi aient su
mettre à profit les terres de cette vallée et que Tadmekket ait été
autrefois une oasis prospère.


Quoi qu’il en soit, elle eut un grand renom et, dès les premiers
siècles de l’hégire, elle attira des musulmans de l’Ifrîkia[118], berbères sans doute comme ses fondateurs, qui
vinrent y prêcher l’islam et constituèrent la fraction maraboutique
connue aujourd’hui sous le nom d’Iforhass, tandis que
l’ensemble des populations berbères gravitant autour de Tadmekket
portait le nom de Saghmâra.


Les Oulmidden nomades, qui plantaient leurs tentes entre
Tadmekket et l’Aïr et qui devaient avoir la même origine première
que les Saghmâra — les uns et les autres étaient vraisemblablement
des Lemta, au moins en majorité —, attaquèrent à maintes reprises
les populations de Tadmekket, pour des raisons qui ne nous
apparaissent pas très clairement, mais dont la principale fut sans
doute la cupidité. Dès le Xe
siècle au moins, ils avaient contraint une partie des familles
maraboutiques à se retrancher dans la région de collines pierreuses
que nous appelons l’Adrar des Iforhass et une partie
des Saghmâra à
descendre la vallée du Tilemsi, avec l’espoir de retrouver sur les
bords du Niger d’autres terres favorables. Les Saghmâra, se
heurtant du côté de Bourem aux Oulmidden de la région de Gao,
obliquèrent vers l’Ouest, atteignirent le fleuve près de Bamba et
se répandirent sur ses deux rives, occupant surtout la rive droite
depuis la hauteur de Bamba jusqu’aux lacs situés au Sud de
Tombouctou. Les Touareg Iguellad, quand ils vinrent se fixer dans
cette région, leur donnèrent le nom de Kel-Tadmekket (gens
de Tadmekket) en raison de leur origine ; on les appela aussi
Kel-es-souk, ce qui revient au même, mais on réserva de
préférence cette dernière appellation à la fraction maraboutique
qui avait suivi l’exode des Saghmâra au lieu de s’établir avec les
autres familles religieuses dans l’Adrar des Iforhass.


Bekri signale au XIe siècle
la présence de Kel-Tadmekket (sous le nom de Saghmâra) sur la rive
droite du Niger, en face de Gao : leur exode fut donc bien
antérieur à la destruction de la ville de Tadmekket par les
Oulmidden, destruction qui aurait eu lieu vers 1640. Mais il semble
établi d’autre part que la ruine finale de Tadmekket eut comme
conséquence une nouvelle immigration saghmâra sur les rives du
Niger, vers le milieu du XVIIe
siècle.


4o Immigration goddala et
lemtouna. — J’ai dit tout à l’heure, en retraçant les origines
des Maures du Hodh, comment, vers le XIe siècle, un certain nombre de Lemtouna
et surtout de Goddala, venant de l’Adrar Mauritanien, s’étaient
avancés jusque vers Tombouctou. Ils échappèrent là à la conquête
arabe des Beni-Hassân qui, vers la fin du XVIe siècle, subjugua leurs compatriotes
demeurés dans le Hodh. Ils furent bien rejoints à la fin du
XIe siècle par l’immigration
arabe des Bérabich et au XVe
par celle des Kounta et il y eut alors entre eux et les Arabes des
mélanges dont le résultat est sensible encore, dans la tribu
maraboutique des Kel-Antassar[119] principalement.
Mais il n’y eut pas
là, comme dans le Hodh, conquête de la part des Arabes ; les
Goddala et les Lemtouna des lacs et de l’Azaouad, devenus les
Iguellad, ne furent pas arabisés et conservèrent leur langue et
leur voile, adoptant seulement la religion musulmane que leur
prêchèrent les Kel-Tadmekket et plus tard les Kounta.


5o Immigration
oulmidden. — C’est aux Lemta établis au Sahara avant l’arrivée
de ceux qui, après les avoir rejoints, poussèrent jusqu’à Koukia
que je donne de préférence ici, pour les distinguer de ces
derniers, le nom d’Oulmidden.


On peut supposer que, lorsqu’ils eurent constaté le degré de
prospérité des Lemta de Gounguia ou Koukia, les Oulmidden demeurés
au Sahara cherchèrent à renouer avec eux des relations. Les rôles
étaient changés : d’hôtes encombrants et de bouches inutiles,
les anciens immigrés de Tripolitaine étaient devenus des puissants
dont la force était à craindre et l’alliance à rechercher. Aussi
les Oulmidden ne se firent-ils pas faute sans doute d’aller les
saluer et même de reconnaître leur suzeraineté, moyennant quoi ils
obtinrent le droit de prélever leur part des moissons que faisaient
pousser les Songaï le long du Niger. Mais il ne semble pas qu’ils
aient franchi le fleuve ni pénétré dans les territoires relevant
actuellement de la colonie civile du Haut-Sénégal-Niger durant
l’époque de l’hégémonie berbère en pays songaï.


C’est seulement à la fin du XVe siècle, lorsque l’empire lemta de
Gounguia puis de Gao fut remplacé par l’empire soninké-songaï de
Gao et que cette dernière ville fut devenue à la fois un grand
marché et un centre musulman important, que les Oulmidden, attirés
davantage encore vers le Niger, commencèrent à franchir le fleuve
et à se fixer en partie à l’intérieur de la Boucle, dans la
direction de Gao à Hombori, auprès des familles venues précédemment
de Gounguia. C’est à cette époque également que les Oulmidden de la
région de Gao durent embrasser l’islamisme, déjà professé par les
autres Touareg de la vallée nigérienne.


6o Eléments divers. —
Tels sont les éléments principaux, tous berbères, qui contribuèrent à former
la partie du peuple touareg occupant de nos jours le Nord de la
Boucle du Niger et la rive gauche de ce fleuve dans la région
comprise entre Ras-el-ma et Bourem. En outre existent quelques
éléments secondaires, dont l’importance du reste ne paraît pas très
considérable et qui n’ont pas modifié profondément le type berbère
initial.


Tout d’abord il semble probable que le pays actuel des Touareg
du Haut-Sénégal-Niger, si l’on en excepte les rives mêmes du
fleuve, était à peu près inhabité lorsque s’y montrèrent les
premières immigrations berbères. Même sur le Niger, les Songaï ne
devaient pas alors s’avancer bien en amont de Gao ; peut-être
ne dépassaient-ils pas Bourem ; cependant il est hors de doute
que, vassaux des Lemta d’abord, suzerains ensuite de tous les
Touareg nigériens, ils ont dû se mêler à eux dans d’assez fortes
proportions. Plus tard, les Peuls qui vinrent se fixer dans les
régions de Hombori et de Dori apportèrent, au moins sur la lisière
de leurs établissements, un élément de métissage qu’on aurait tort
de négliger. Dans la région de Tombouctou, des unions eurent lieu
certainement entre Arabes et Touareg, mais, les Arabes étant les
moins nombreux, ce sont eux qui durent être le plus influencés par
ces unions. Quant aux Marocains qui conquirent Tombouctou à la fin
du XVIe siècle, c’est surtout
sur les Songaï que leur influence se fit sentir, comme nous le
verrons dans un instant[120].


IV.
Peuls.



1o Le problème de l’origine des Peuls.


La question de l’origine des Peuls a fourni matière à d’amples
discussions et cependant elle est loin d’être résolue. Il y a là un
problème à plusieurs faces qui demande, pour être traité avec
quelque précision, d’être examiné à la fois sous ses divers
aspects. Personne ne conteste qu’une bonne partie tout au moins du
peuple peul actuel n’appartient pas originairement à la race
noire : il suffit pour en être convaincu d’observer les Peuls
pasteurs que l’on rencontre un peu partout dans le Soudan et chez
lesquels, à côté d’individus manifestement métissés de sang nègre,
on remarque des gens dont la couleur et le facies rappellent
absolument la couleur et le facies des Bédouins de l’Egypte et
surtout de la Palestine. A côté de cela, la langue peule est parlée
par un nombre considérable d’individus qui sont, tout aussi
incontestablement, des Nègres bien caractérisés.


De là les deux théories dont l’une fait des Peuls un peuple de
métis, tandis que l’autre en fait un ensemble de gens, les uns de
race blanche, les autres de race noire, n’ayant de commun que la
langue. Mais ici encore, il y a divergence d’opinion : les uns
veulent que la langue peule ait été la langue originelle de
l’élément de race blanche, les autres pensent que ce dernier l’a au
contraire empruntée à l’élément de race noire.


Je dirai tout de suite que mon opinion, motivée par de longues
et patientes recherches, penche vers la dernière hypothèse : à
mon avis, la langue dite peule est une langue nègre, parlée à
l’origine par un peuple nègre complètement différent des Peuls,
peuple dont les représentants actuels ne sont autres que les
Toucouleurs, et cette langue a été adoptée, à la suite de
circonstances que je vais retracer, par un peuple de
race blanche et
d’origine judéo-syrienne dont les représentants actuels sont les
Foulbé ou Peuls proprement dits.


Pour être complet, il me faut ajouter qu’une longue cohabitation
a produit entre les Toucouleurs et les Peuls des mélanges
facilement perceptibles, de même que l’éparpillement des Peuls à
travers d’immenses territoires peuplés de Nègres divers a
profondément altéré le type sémitique originel des Foulbé. Enfin il
ne faut pas oublier que ces derniers ont auprès d’eux de nombreux
serfs nègres, les Rimaïbé, qui parlent comme leurs maîtres peuls la
langue des Toucouleurs, sans être pour cela ni des Toucouleurs ni
des Peuls.


Avant d’exposer les faits qui rendent mon hypothèse
vraisemblable, il me paraît opportun de résumer et de discuter
brièvement les principales des nombreuses théories émises par mes
devanciers.


2o Théories diverses
relatives à l’origine des Peuls.


Si l’on identifie les Peuls avec la tribu de Fouth ou
Foudh mentionnée dans le Pentateuque et dans les écrits de
plusieurs prophètes bibliques (Ezéchiel, Jérémie, Isaïe, Nahoum),
tribu dont le nom est d’ailleurs écrit Foul par Isaïe
[121], on doit reconnaître que ce peuple a été
mentionné dès la plus haute antiquité. Je ne prétends pas que cette
identification puisse être présentée comme une certitude, mais en
tout cas elle n’est pas absurde. Si on l’admet, cela conduirait,
semble-t-il, à attribuer aux Peuls une origine hamitique, puisque
Fouth ou Foudh est donné comme l’un des fils de
Ham, avec Chous (père des Ethiopiens Kouchites), Mesraïm (père des
Egyptiens) et Chanaan (père des Libyens ou Berbères)[122] ; mais il n’y a pas à s’appesantir sur
cette indication, la Bible — comme les auteurs arabes — confondant
souvent les descendants de Ham avec ceux de Sem[123].


Quoi qu’il en soit, les Prophètes Bibliques représentent
constamment la tribu de Fouth, Foudh ou Foul comme voisinant avec
les Ethiopiens, les Egyptiens et les Berbères. Ezéchiel dit que des
Loudim (fraction issue des Mesraïm ou Egyptiens) et des Fouth
servaient dans l’armée de Tyr (XXVII, 10) ; que la ruine de
l’Egypte par Nabuchodonosor, roi de Babylone (588 av. J.-C.),
entraînera celle de l’Ethiopie, du Fouth, du Loud, etc. (XXX,
5) ; que l’armée de « Gog » — sans doute Alexandre —
renferme des Ethiopiens et des Fouth (XXXVIII, 5). Jérémie, parlant
aussi de la défaite du pharaon Néchao (Néko I) par Nabuchodonosor,
signale parmi les troupes égyptiennes des Ethiopiens, des Fouth
armés de boucliers et des archers Loudim (XLVI, 9). Isaïe mentionne
le peuple des Foul parmi les nations éloignées du côté du Sud et de
l’Occident (LXVI, 19). Enfin Nahoum, dans sa prophétie contre
Ninive (III, 9), demande à cette ville si elle se croit plus forte
qu’Alexandrie, que n’a pas réussi à protéger l’appui des
Ethiopiens, des Egyptiens, des Fouth et des Loubim (Libyens).


On pourrait conclure de là, sans trop de témérité, que les
Hébreux considéraient les Fouth, Foudh ou Foul comme un peuple
originaire de la Mésopotamie, de la Syrie ou de la Palestine, mais
qui, après un long contact avec les Egyptiens et les Ethiopiens,
avait élu domicile en Afrique vers le VIe siècle au moins avant J.-C., dans le
voisinage de l’Egypte et non loin de la mer — puisqu’il fournissait
des contingents aux armées de Tyr et à celle d’Alexandre —,
probablement dans la Cyrénaïque.


Si maintenant nous recherchons la trace des Peuls sous leur nom
actuel (Foulbé, Foulâni, etc.), nous ne la
trouvons — je le
crois du moins — qu’à partir du XIVe siècle de notre ère. Makrizi
(1364-1442) parle d’une ambassade envoyée vers l’an 1300 par
l’empereur de Mali à celui du Bornou et qui comprenait deux
personnages parlant le peul (foulânia). Un peu plus tard,
vers le milieu du XVe siècle,
Cadamosto mentionne la présence d’un roi des Peuls (rey dos
Fullos) sur le Sénégal. Au siècle suivant, Joao de Barros nous
parle également des Peuls, mais pas plus que Makrizi ni Cadamosto,
il ne nous renseigne sur leur origine.


Le premier ouvrage qui parle un peu longuement des Peuls et dise
au moins quelques mots de leur origine est, il me semble, le
Tarikh-es-Soudân, qui fut écrit durant la première moitié
du XVIIe siècle ; son
auteur, Abderrahmân-es-Sa’di ou Saïdi, avait lui-même un peu de
sang peul dans son ascendance, puisqu’il nous dit que son
arrière-grand’mère s’appelait Aïchat-el-Foulânia et appartenait au
clan peul des Sonfontir, qui doit vraisemblablement être
identifié avec celui des Soumontara ou Dialloubé[124]. Il ne s’étend guère sur l’histoire des Peuls,
sauf en ce qui concerne la famille régnante du Massina, qu’il fait
venir du Sénégal, mais il semble les apparenter aux Ouolofs, disant
que ces derniers sont bien supérieurs, par leur caractère et leurs
mœurs, « aux autres Foulâni ». Sans doute il faut
entendre simplement par là qu’il considérait les Ouolofs et les
Peuls comme formant une seule nation, parce qu’il savait que les
Peuls du Massina venaient du Fouta et que le Fouta touchait au pays
des Ouolofs et avait fait partie de l’empire du Diolof.


Dans les premières années du XIXe siècle, Grey Jackson, consul anglais à
Modagor, apprit des Marocains du Sous qu’une tribu d’Israélites
habitait dans le Melli ou pays des Mandé. Bien que Jackson ne
mentionne pas le nom de cette tribu, il semble bien que ses
informateurs entendaient parler des Peuls[125].


Le sultan de Sokoto Mohammed-Bello-ben-Osmân, dans
le manuscrit qu’il
remit en 1824 à l’explorateur Clapperton et dont il était
l’auteur[126], signale les Peuls comme répandus dans le
Songaï et le Mali et dit que le Toro et le Fouta sont peuplés
d’autochtones (Toucouleurs) et de Sarankoli (Sarakolé, Soninké).
D’après lui, les Peuls — ou tout au moins ceux du clan Tôrodo,
auquel il appartenait lui-même, — descendent des Juifs, bien que
certains les rattachent aux Chrétiens et d’autres aux Bambara. A
mon avis, il conviendrait de traduire ici « Bambara » par
« païens » : sans doute Bello a voulu dire que les
Peuls descendent soit des Juifs, soit tout au moins d’une
population étrangère au domaine de l’islam.


G. d’Eichthal[127] avait pensé trouver dans la Malaisie ou
la Polynésie le berceau des Peuls, en se basant sur des affinités
qu’il avait cru découvrir entre leur langue et le malais. Si je ne
me trompe pas en supposant que la langue parlée aujourd’hui par les
Peuls existait au Soudan avant qu’ils y aient fait leur première
apparition, comme j’essaierai de le démontrer plus loin, la théorie
de d’Eichthal ne prouverait plus rien quant à l’origine des Foulbé,
en admettant même que des affinités existassent réellement entre la
langue actuelle des Peuls et le malais : elle prouverait
seulement l’origine océanienne de certaines langues nègres. Mais
ces affinités elles-mêmes ne sont qu’apparentes : d’Eichthal
s’est contenté de comparer quelques vocables, qu’il a souvent mal
analysés, prenant des radicaux pour des affixes et vice
versa. Si l’on étudie méthodiquement les mots peuls qu’il cite, on n’en trouvera
pas vingt dont la racine se rapproche réellement d’une racine
malaise ou polynésienne correspondante ; la morphologie et la
syntaxe des deux langues étant par ailleurs complètement
différentes, on peut hardiment avancer qu’il s’agit là de pures
coïncidences phonétiques, telles qu’on en pourrait trouver entre
deux langues quelconques, prises au hasard parmi les plus
dissemblables.


Barth semble supposer que les Peuls seraient venus du Sud
marocain et du Touat vers Ghana et de là se seraient répandus au
Soudan. Sa théorie se trouve à première vue confirmée par une
légende recueillie en 1857 par C.-J. Reichardt et d’après laquelle
les Peuls du Fouta-Diallon proviendraient de familles arabes venues
de Fez[128] dans le Diaka ou Diaga (Massina), sous la
conduite de deux chefs nommés Sidi et Séri ; ceux-ci auraient
été accueillis dans le Diaka par un saint personnage nommé El-hadj
Salihou Souaré, chef d’une tribu mandingue (ou plus exactement
soninké, d’après son nom de clan : Souaré), lequel les aurait
dirigés vers le Fouta-Diallon, où ils devinrent les ancêtres des
deux familles des Sidianké et des Sérianké. Tout n’est pas à
rejeter dans cette légende : l’arrivée des ancêtres des Peuls
dans le Diaga déjà occupé par des Soninké, puis leur migration vers
le Fouta Sénégalais et de là vers le Fouta-Diallon et ailleurs,
sont des faits qui me paraissent bien près d’être historiquement
établis. Mais en ce qui concerne l’origine marocaine et surtout
l’origine arabe de ces ancêtres des Peuls, je ne puis que la
considérer comme fort douteuse ; il n’est pas impossible que
quelques familles dont sont issus des Peuls soient venues à Ghana
du Maroc et il semble bien prouvé qu’il en est venu du Touat ;
mais, à mon avis, ces familles n’étaient pas arabes et le Touat ne
fut que l’une des étapes intermédiaires où s’arrêta momentanément
une fraction détachée du grand mouvement d’immigration, lequel eut
très probablement son point de départ en Syrie ou en
Palestine[129].


Parmi les
théories sur l’origine des Peuls citées par le Dr
Bérenger-Féraud, il me faut rappeler celle les faisant descendre
des anciens Egyptiens, non pas tant à cause d’affinités
anthropologiques qui restent d’ailleurs à démontrer, qu’à cause de
la ressemblance de leur nom (Foulbé, Foulani, Foula, Fellata, etc.,
selon les idiomes) avec celui des Fellah de la moderne
Egypte ; on sait que fellah en arabe veut dire
« laboureur » et que ce terme est appliqué, par les
citadins, dans tous les pays de langue arabe — mais pas plus en
Egypte qu’en Algérie ou en Arabie —, aux gens que nous appellerions
en français des « paysans »[130] : je n’ai pas besoin de souligner
l’absurdité du rapprochement d’un nom de peuple soudanais avec le
nom arabe d’une profession qui n’a rien de particulièrement
égyptien et qui n’est aucunement une appellation ethnique, mais il
me faut bien avouer que ce calembour inconscient a plus fait pour
asseoir la théorie de l’origine égyptienne des Peuls que les
travaux des anthropologistes.


Il faut ranger dans la même catégorie — la catégorie gaie —
l’étymologie donnée par Bérenger-Féraud du mot Toucouleur,
qu’il fait dériver sans hésitation de l’anglais two
colours, sous prétexte que les Foutanké seraient issus d’un
mélange de peuples de deux couleurs, de Blancs et de Noirs[131].


Bérenger-Féraud
cite encore — sans la partager d’ailleurs — l’opinion du
Dr Thaly, d’après lequel les Peuls seraient des
Indo-Européens ayant la même origine que nos Bohémiens ou Gipsies
et qui, chassés de leur pays au XVe siècle par les Mongols, auraient pris
la route de l’Egypte par la Syrie pour s’enfoncer plus tard dans le
centre de l’Afrique : malheureusement pour cette théorie, la
présence des Peuls au Soudan dès le début du XIVe siècle nous est affirmée par Makrizi
et, dès le milieu du XVe,
Cadamosto les a rencontrés solidement et depuis longtemps établis
dans le bassin du Sénégal. Je crois pour ma part qu’il y avait déjà
des Peuls sur le bas Sénégal vers le XIe siècle de notre ère au moins et
peut-être auparavant ; en tout cas la langue qu’ils parlent
actuellement, et que le Dr Thaly rapproche de la langue
des Romanichels, était déjà parlée au Sénégal, par les Toucouleurs
tout au moins, dès le XIe
siècle, ainsi que le prouve un passage de Bekri nous décrivant les
hippopotames de la région de Bakel sous le nom de gabou,
donné, dit-il, à ces animaux par les indigènes du pays[132].


Le général Faidherbe s’est prononcé pour la théorie faisant
venir les Peuls de l’Orient et amenant avec eux en Afrique le bœuf
à bosse d’origine asiatique, mais en même temps il a signalé les
affinités que présente leur langue avec plusieurs idiomes de
l’extrême Ouest-africain et en particulier avec le sérère. Je crois
que là, comme en beaucoup d’autres occasions, le général Faidherbe
avait vu juste, et, s’il avait eu le temps ou les moyens
d’approfondir davantage la question, il l’aurait sans doute résolue
de la bonne manière. Sa théorie, si elle est incomplète, me paraît
exacte, les Peuls provenant d’une immigration asiatique qui, parvenue au Fouta
Sénégalais, y prit la langue des Toucouleurs autochtones et la
transporta ensuite, lors de sa contre-migration de l’Ouest vers
l’Est, depuis le bas Sénégal jusqu’au bassin du haut Nil.


Grimal de Guiraudon s’est rendu ridicule par sa prétention, ses
bizarreries et la grossièreté avec laquelle il a traité ses
devanciers, même les plus illustres ; mais, sous ces dehors un
peu fantasques, il n’en a pas moins été le premier qui ait vu clair
dans la langue peule : son système est parfois mal étayé, il
est incomplet, il renferme des inexactitudes, mais nous devons
reconnaître toutefois que de Guiraudon a eu, à l’établir, un mérite
incontestable. En ce qui concerne l’origine des Peuls, et bien
qu’il se soit fondé sur des faits dont plusieurs sont erronés, il
me paraît actuellement[133] avoir donné la bonne
solution en penchant pour leur rattachement au peuple juif et leur
immigration de la Palestine au Soudan par l’Egypte, et surtout en
affirmant que les gens de langue peule ne forment pas un peuple de
métis mais sont constitués par deux groupements ethniques bien
distincts, l’un de race blanche (les Peuls proprement dits) et
l’autre de race noire (les Toucouleurs).


Le professeur Verneau a attribué aux Peuls une origine sémitique
ou hamito-sémitique ; sa conviction provient de la comparaison
de quelques crânes peuls — dont l’origine d’ailleurs n’était que
médiocrement sûre, au point de vue de l’ascendance de leurs
propriétaires — avec des crânes éthiopiens.


Le Dr Lasnet, lui aussi, est partisan de l’origine
sémitique des Peuls, et de même M. E.-D. Morel[134], qui combat la théorie les rattachant aux Berbères ; il
les fait descendre des Hyksos, cette nation de pasteurs venue
d’Asie en Egypte et fortement « judaïsée », si elle
n’était elle-même de souche israélite.


Pour compléter cette sorte de résumé des théories relatives à
l’origine des Peuls, je dois dire un mot de l’opinion émise par
divers auteurs — Barth entre autres —, d’après laquelle les Peuls
seraient les Leucæthiopes ou Ethiopiens Blancs de Pline et
de Ptolémée. Ce dernier les place, d’après Hannon, auprès du fleuve
Stachir, qu’on a voulu identifier avec la Gambie, comme on
a voulu identifier le Darados avec le Sénégal ; on a été
conduit ainsi à supposer que, dès le VIe siècle avant J.-C. (époque probable du
périple de Hannon), des Peuls de couleur claire — ou tout au moins
des ancêtres des Peuls — se trouvaient déjà à proximité des régions
du Ferlo, où ils sont encore nombreux de nos jours. Mais il
convient de remarquer que, de même que le Darados de Ptolémée
correspond vraisemblablement au Dara ou Draa et non au Sénégal, le
Stachir doit correspondre à la Saguiet-el-Hamra ou à quelque
rivière voisine du cap Bojador bien plutôt qu’à la Gambie. C’est
d’ailleurs en plein Sahara, entre les Libyo-Egyptiens et les
Ethiopiens Nigrites riverains du Nigris ou Niger, que Pline situe
les Leucæthiopes ; le même auteur place à l’Ouest des
Gétules Darates ou Gétules du Dara des tribus qu’il
appelle Pharusii et Perorsi (peut-être les
Phetrusim de la Genèse, ancêtres des Philistins), qu’il
donne aussi comme « Ethiopiens » et qui étaient
évidemment des Berbères et non des Peuls. Les anciens donnaient le
nom d’Ethiopiens à tous les habitants du Sud de la Libye, aux
nomades du Sahara méridional aussi bien qu’aux Nègres :
seulement ils distinguaient les premiers des seconds par les
épithètes de « blancs » et de « noirs ».


3o Les immigrations
judéo-syriennes en Afrique.


A différentes époques, et depuis une antiquité fort reculée, il
s’est produit de très importants mouvements d’émigration provenant
de la Syrie et de la Palestine vers l’Egypte et les contrées
africaines voisines. Les populations sémitiques qui se sont ainsi transportées de
l’Asie antérieure vers l’Afrique du Nord étaient en majorité de
descendance israélite, mais non pas en totalité ; les
Israélites eux-mêmes, si nous en croyons les traditions rapportées
par le Pentateuque, étaient primitivement originaires de la partie
de la Syrie voisine de l’Euphrate, patrie d’Abraham, de Rébecca
mère d’Israël et des épouses de ce dernier, et ce ne serait qu’au
retour de l’Egypte que les Hébreux se seraient définitivement
établis dans la Palestine, après en avoir vaincu et chassé les
premiers occupants ou Philistins, peuple hamitique issu de Chanaan
dont les descendants émigrés au Maghreb seraient devenus les
Libyens ou Berbères. C’est pour ces raisons que je préfère donner à
ces diverses immigrations sémitiques, antérieures aux immigrations
et invasions arabes du Yémen et du Hidjaz, l’épithète de
« judéo-syriennes » plutôt que celle de
« juives », laquelle serait de signification trop
restreinte.


La première de ces immigrations judéo-syriennes dont le souvenir
nous ait été transmis semble s’être accomplie durant le troisième
millénaire avant Jésus-Christ. Certains égyptologues la placent aux
environs de l’an 3000, d’autres la croient beaucoup plus récente et
la placent seulement vers l’an 2000 avant Jésus-Christ. Cette
dernière estimation est la plus généralement adoptée.


La Genèse nous apprend que Joseph, l’un des fils d’Israël ou
Jacob, ayant été vendu par ses frères à des marchands arabes, fut
emmené par ceux-ci en Egypte[135] et revendu à Putiphar,
qui commandait l’armée du pharaon. Devenu par la suite le confident
et le ministre tout puissant du roi d’Egypte, Joseph fit venir
auprès de lui son père, qui se rendit en Egypte avec ses autres
fils, « toute sa race »[136] et tous ses troupeaux.
Au bout de quelques générations, les Israélites émigrés en
Egypte étaient
devenus fort nombreux ; une nouvelle dynastie ayant remplacé
sur le trône des pharaons celle qui s’était montrée favorable à
Joseph et à sa famille, les Egyptiens persécutèrent les Hébreux
qui, sous la conduite de Moïse et 430 ans après la venue
d’Israël[137] — soit vers 2570 ou 1570 selon la date que
l’on adopte pour l’histoire de Joseph —, passèrent dans le Sinaï au
nombre de plus de 600.000[138] sans compter les enfants
ni le menu peuple et avec de nombreux troupeaux[139], et, de là, se rendirent en Palestine. La
Bible ne mentionne pas que d’autres immigrés hébreux aient pris une
autre direction ou soient demeurés en Egypte, mais il est
vraisemblable que, si tel était leur nombre, Moïse ne dut pas
pouvoir emmener avec lui tous les Israélites ; l’Exode
l’insinue d’ailleurs en insistant sur les précautions qu’il dut
prendre pour empêcher nombre d’Hébreux de demeurer ou de retourner
en Egypte ; enfin on connaît la tradition relative aux
« tribus égarées » d’Israël.


Quelle que soit la part de vérité que l’on doive accorder aux
récits quelque peu merveilleux et légendaires de la Genèse et de
l’Exode, il semble bien certain qu’il y eut à une époque fort
ancienne une très considérable immigration judéo-syrienne en
Egypte, que les Judéo-Syriens firent en ce pays un séjour prolongé,
y acquirent une grande influence et finalement en furent expulsés à
la faveur d’un réveil du sentiment nationaliste. Mais il semble
difficile d’admettre que tous aient repris le chemin par lequel
étaient venus leurs ancêtres et il est au contraire vraisemblable
qu’un nombre appréciable d’entre eux se dispersa soit vers le Sud,
du côté de l’Ethiopie, soit vers l’Ouest, du côté de la Cyrénaïque.
Ces Judéo-Syriens demeurés en Afrique, n’ayant pas reçu les
enseignements de Moïse, devaient pratiquer la religion d’Abraham,
fortement imprégnée sans doute de croyances et de rites empruntés à
la religion égyptienne.


Telles sont les indications que nous pouvons raisonnablement
déduire des traditions juives. Les traditions égyptiennes
nous en fournissent
d’autres dont le parallélisme étroit avec les premières ne fait que
confirmer celles-ci : je veux parler des renseignements
relatifs aux Hyksos. Presque tous les savants qui se sont occupés
de la question des Hyksos penchent pour l’identification de leur
invasion en Egypte avec l’immigration israélite, ou tout au moins
pensent que cette dernière s’est produite à la faveur de l’arrivée
au pouvoir des Hyksos, venus eux aussi de la Mésopotamie, de la
Syrie et de la Palestine ; en sorte que l’immigration
israélite et l’exode de Moïse ne seraient que des épisodes de
l’invasion des Hyksos et de leur dispersion.


Les Hyksos envahirent l’Egypte vers la fin de la XIVe
dynastie, c’est-à-dire vers la fin du premier empire thébain.
S’étant emparés du pouvoir, ils formèrent les XVe,
XVIe et XVIIe dynasties, et furent expulsés
par la XVIIIe dynastie, qui constitua le second empire
thébain. Lepsius donne comme dates probables de leur arrivée et de
leur départ 2136 et 1626 avant Jésus-Christ ; d’autres
reportent ces dates de mille ans en arrière : de toutes
façons, ces dates correspondent singulièrement avec celles données
par les commentateurs de la Bible pour l’arrivée d’Israël et le
départ de Moïse (2000 et 1570 selon les uns, 3000 et 2570 selon les
autres).


D’après l’historien égyptien Manéthon, les Hyksos — qui étaient,
comme les Israélites, des pasteurs — seraient retournés en Asie,
leur pays d’origine, lors de leur départ de l’Egypte. Mais, de même
qu’il est permis de supposer qu’une partie des Israélites ne suivit
pas Moïse, il est loisible également de penser que les Hyksos,
d’abord persécutés par leurs vainqueurs thébains, puis laissés
libres d’effectuer paisiblement leur retraite — d’après le
témoignage de Manéthon —, ne prirent pas tous la même route, et que
beaucoup se dispersèrent du côté de la Cyrénaïque ou de la haute
Egypte.


Plus tard des Juifs de religion mosaïque auraient émigré au
Yémen et de là en Abyssinie, sous le règne de Salomon (Xe siècle av. J.-C.) et auraient été les
ancêtres des Falacha. Mais il ne semble pas que cette immigration
se soit répandue à l’Ouest du Nil et elle n’offre que peu d’intérêt
pour la question qui nous occupe. Il en est de même des
immigrations phéniciennes qui se produisirent dans l’Afrique du Nord à
partir du XIIe siècle avant
J.-C. et qui donnèrent naissance aux colonies puniques de la
Tunisie (Sousse, Utique, Tunis, Carthage, Bizerte).


Mais vers 320 avant J.-C., à la suite de la prise de Jérusalem
par Ptolémée Soter, de nombreux Juifs furent déportés en
Cyrénaïque. Sans doute ils y trouvèrent, plus ou moins mélangés
d’éléments berbères, les descendants, devenus nombreux et
puissants, des fractions israélites ou hyksos venues d’Egypte
longtemps auparavant, et il se forma là une population fort
importante, d’origine judéo-syrienne dans son ensemble et
pratiquant des religions diverses qui, toutes, devaient dériver
plus ou moins du culte des Hébreux primitifs ou culte
d’Abraham.


C’est à cette population que je crois pouvoir faire remonter
l’origine ethnique des Peuls ou du moins de celles de leurs
fractions qui n’ont pas été trop transformées par des unions avec
des Noirs.


Avant de rechercher comment les Judéo-Syriens de la Cyrénaïque
ont pu devenir les Peuls, je voudrais rapporter quelques traditions
légendaires qui ont cours chez les Peuls eux-mêmes et qui viennent
en partie légitimer mon hypothèse.


D’après toutes les traditions recueillies à diverses époques
chez les Peuls des différentes régions du Soudan, les tribus foulbé
échelonnées depuis le bas Sénégal et le Fouta-Diallon à l’Ouest
jusqu’aux pays entre Tchad et Nil à l’Est déclarent à l’unanimité
être venues du Fouta Sénégalais ou du Mali, c’est-à-dire des
contrées situées entre l’Atlantique et le Haut-Niger. Mais toutes
aussi prétendent que leurs ancêtres de l’Ouest provenaient
eux-mêmes d’ancêtres antérieurs venus du Nord ou de l’Est et
surtout du Nord-Est. L’immense majorité de ces traditions assigne à
ces ancêtres primitifs, comme patrie d’origine, le pays de
Sâm ou Châm, c’est-à-dire la Syrie considérée
dans son acception la plus large[140]. De là, toujours d’après
les traditions
indigènes, ils seraient venus d’abord dans le pays de Tôr
(presqu’île du Sinaï)[141], puis du pays de Tôr
dans celui de Missira (Egypte) et de l’Egypte dans le pays
de Soritou (sans doute Sort ou Syrte, Cyrénaïque), d’où
ils auraient, longtemps après, gagné le pays de Diaka,
Diaga ou Dia (Massina occidental), où nous les retrouverons un peu
plus loin.


Ceux des Peuls qui ont été profondément islamisés ont amalgamé à
leurs traditions nationales des souvenirs provenant de l’histoire
de l’islamisme. C’est ainsi que beaucoup prétendent que leurs
premiers ancêtres se trouvaient encore au Sinaï après la mort de
Mahomet lorsque, en 639, le khalife Omar-ben-el-Khattâb (634-644)
envoya du Hidjaz, par la mer Rouge, une armée commandée par
Amrou-ben-el-Assi, dans le but de convertir les Juifs et les
infidèles du Sinaï et de l’Egypte. Amrou aurait débarqué au pays de
Tôr (Sinaï) une partie de ses troupes, dirigée par un nommé
Okba-ben-Yâsser ; ce dernier aurait converti à l’islamisme la
majeure partie des Juifs du Sinaï, tandis que ceux qui refusèrent
d’abjurer le mosaïsme auraient été massacrés. Lorsque Amrou, en
revenant de son expédition en Egypte, s’arrêta au Sinaï pour se
rendre compte des résultats obtenus par Okba, le roi de Tôr pria le
général arabe de laisser dans le pays quelqu’un capable de
compléter l’instruction religieuse des nouveaux convertis ;
Amrou laissa donc Okba au Sinaï et reprit sa route vers Médine, où
résidait le khalife Omar. Okba, demeuré ainsi dans le Sinaï, y
épousa Tadiouma, fille du roi de Tôr, qui lui donna quatre
enfants : trois filles (Daa ou Daadou, Ouoï et Noussou) et un
garçon (Raabou ou Raarabou). De Daa serait issu le clan des
Dialloubé, de Ouoï celui des Bari ou Daébé, de Noussou celui des Sô
ou Férobé et de Raabou celui des Ba ou Ourourbé. C’est ainsi que,
d’après les traditions islamisées, les quatre principaux clans
peuls descendraient d’une juive du Sinaï et de Okba fils de Yâsser
fils de Maadj fils de Maghits fils d’un Foulâni (c’est-à-dire d’un
Peul ou Proto-peul) fils de Selîm fils de Saïd fils de Maad fils de
Adnân, lequel était issu d’Abraham par Ismaël et qui, par un autre
de ses petits-fils (Nizar, frère de Saïd), fut l’ancêtre de Koreïch
et de Mahomet[142].


L’interpolation d’origine islamique est visible : les Peuls
musulmans ont voulu à toute force rattacher la généalogie
de leurs ancêtres à
la famille du Prophète et il a fallu pour cela supposer que ces
ancêtres étaient encore au Sinaï postérieurement à l’hégire et
qu’une de leurs filles y épousa un Arabe dans l’ascendance duquel
on a d’ailleurs introduit un Foulâni, afin sans doute de
rendre plus certaine la parenté des Peuls avec les Koreïchites.
Mais il est bien probable que, lors de l’expédition de Amrou, les
ancêtres Judéo-Syriens des Peuls étaient déjà bien loin du Sinaï et
devaient être sur le point d’arriver au Fouta Sénégalais, où dut
effectivement se produire, un peu plus tard, la naissance des
tribus, clans et castes qui existent encore aujourd’hui.


Mais, chez ceux des Peuls qui n’ont été que peu touchés par
l’influence islamique et surtout chez ceux qui lui ont totalement
échappé, la légende nationale se présente sous un autre aspect et
doit s’éloigner moins de la vérité. En voici un échantillon, qui
résume diverses traditions recueillies auprès de Peuls du
Sahel.


Les premiers ancêtres des Peuls auraient été Yakouba
(Jacob), fils d’Issiraïla (Israël)[143] fils d’Issihaka (Isaac) fils
d’Ibrahima (Abraham), et un nommé Souleïman. Le
premier, parti du pays de Kénana (Chanaan), serait venu
par le Tôr (Sinaï) dans le pays de Missira
(Egypte), où régnait alors son fils Youssoufou
(Joseph) ; celui-ci, venu précédemment en Egypte, avait épousé
la fille du roi du pays et lui avait succédé sur le trône. Le
second ancêtre, Souleïmân, était venu du pays de Sâm
(Syrie) en même temps que Joseph et s’était établi auprès de
lui.


Les enfants de Jacob, ainsi que ceux de Souleïmân, auraient
formé la souche d’où devait sortir plus tard le peuple peul. On
confondit les uns et les autres sous le nom de
Banissiraïla (Béni-Israël, Israélites). Après la mort de
Joseph[144], les Egyptiens voulurent secouer le joug des
Banissiraïla et confièrent le sceptre à un homme du pays
nommé Firaouma (Pharaon). Ce dernier, jaloux du nombre, de la
puissance et de la richesse en troupeaux des Banissiraïla,
les accabla d’impôts de toutes sortes ; les Israélites — ou
plutôt les Judéo-Syriens — s’enfuirent alors de l’Egypte. Une
partie d’entre eux regagna le Kénana (Chanaan, Palestine) et le Sâm
(Syrie) sous la conduite d’un chef nommé Moussa (Moïse). Les autres
franchirent le Nil sous la conduite d’un descendant de Joseph et
d’un descendant de Souleïmân, se dirigeant vers le soleil couchant.
Firaouma les poursuivit, mais, comme il traversait le Nil, la
pirogue qui le portait chavira et il se noya ; ses guerriers
abandonnèrent alors la poursuite des Judéo-Syriens qui, avec leurs
troupeaux, vinrent se fixer dans le pays de Soritou
(Cyrénaïque)[145] et prirent dès ce moment, « en souvenir
de leur fuite », le nom de Foudh ou
Fouth[146].


Plus tard, une fraction d’entre eux, prenant la route du
Sud-Ouest, se rendit au Touat ; mais une autre
fraction se dirigea vers le Sud et gagna le Bornou (ou
plutôt l’Aïr, comme nous le verrons plus loin), sous la conduite de
deux chefs nommés Gadia et Gaye, descendant le
premier d’Israël et le second de Souleïmân. Kara ou
Karaké, fils et successeur de Gadia, et Gama,
fils et successeur de Gaye, menèrent leurs compatriotes du Bornou
au Diaga ou Massina, où ils furent accueillis
favorablement par les Sébé (Soninké)[147].


4o Formation du peuple
peul.


Nous avons vu comment des colonies judéo-syriennes fort
importantes s’étaient formées en Cyrénaïque, tant lors de la
période de Moïse et des Hyksos — les Foudh, parlant
vraisemblablement la langue égyptienne ou tout au moins une langue
sémitique fortement imprégnée d’égyptien[148] — que vers la fin du IVe siècle avant J.-C. Cette population
professait sans doute en partie la religion d’Abraham et en partie
la foi mosaïque.


L’an 40 de notre ère, saint Marc, qui était lui-même un Juif de
Cyrénaïque, vint évangéliser sa patrie et fut le premier à prêcher
le christianisme en Afrique. Il fit un certain nombre de prosélytes
parmi ses compatriotes ; mais par contre, au contact de la
nouvelle doctrine, la ferveur religieuse redoubla chez les Juifs
demeurés fidèles à la religion de leurs ancêtres et de vieilles
haines, jusque-là assoupies, se réveillèrent entre pré-mosaïstes,
mosaïstes et orthodoxes. Des prêtres juifs imaginèrent d’unifier
les différents cultes et prêchèrent une sorte de réforme du
judaïsme, cherchant à le ramener à sa pureté primitive. Des guerres
intestines s’ensuivirent ; Rome, que le christianisme
n’effrayait pas encore, prit ombrage des Juifs réformés et, tant en
raison des persécutions dont ils eurent à souffrir de la part des
autorités impériales que de l’espèce de réprobation dont ils furent
l’objet de la part de leurs compatriotes, ces partisans d’un retour
aux anciennes doctrines — qui n’étaient autres sans doute que les Foudh
pré-mosaïstes venus d’Egypte lors de la dispersion des Hyksos —
commencèrent vers l’an 80 à émigrer vers le Sud.


A cette époque, un officier romain, Julius Maternus, sur l’ordre
de l’empereur Domitien, partait à la recherche des fameuses mines
d’or du Soudan ; guidé par des Berbères du Djerma ou Fezzân
(Garamantes), que Cornélius Balbus avait soumis soixante ans
auparavant, il s’enfonça au Sud de la Tripolitaine ; après un
voyage fort long et fort pénible, et sans avoir rien rencontré qui
ressemblât à une mine d’or, il atteignit un pays où il vit des
rhinocéros et dont le nom nous a été transmis par les historiens
latins sous la forme Agisymba, puis il revint à la côte.
On a pensé, non sans raison, que ce pays devait être l’Aïr et
qu’Agisymba correspondait à Asben ou à Agadès.


Selon toute vraisemblance, c’est cette route que suivirent les
Foudh ou Judéo-Syriens pré-mosaïstes, soit que leur exode
ait devancé de quelques mois l’expédition de Julius Maternus et que
ce dernier ait marché sur leurs traces, soit que, l’ayant
rencontrée dans la Phazanie, ils aient profité de l’appareil
guerrier de cette expédition pour accomplir leur migration en toute
sécurité. Quoi qu’il en soit, ils atteignirent sûrement l’Aïr, mais
il est peu probable qu’ils aient poussé plus au Sud, et c’est sans
doute l’Aïr qui est désigné sous le nom de Bornou dans la légende
que j’ai rapportée plus haut[149]. Dans l’Aïr, où ils
durent séjourner un certain temps, ils recueillirent sur
l’emplacement des fameuses mines d’or du Soudan, ou tout au moins
sur les pays où en parvenait le produit, des renseignements plus
précis que ceux que possédait Julius Maternus, et continuant,
peut-être inconsciemment, la route que celui-ci n’avait fait
qu’ébaucher, ils arrivèrent, par Takedda et Tadmekket, aux bords du
Niger, dans la région comprise entre Tombouctou — qui n’existait
pas encore — et Dia ou Diaga — qui existait déjà au moins en tant
que province.


Sans doute ils
étaient demeurés par dessus tout les pasteurs par excellence
qu’avaient été leurs ancêtres Israélites et traînaient avec eux des
troupeaux ; après avoir traversé le Sahara, ils ne pouvaient
manquer d’être frappés de l’abondance des pâturages du Massina et,
considérant cette région comme la terre éternellement promise à
leur mysticisme traditionaliste, ils s’y installèrent. Le pays
était habité par des agriculteurs soninké et des pêcheurs bozo,
mais le bétail devait y être rare, et les autochtones durent, au
moins tout d’abord, faire bon visage à ces pasteurs blancs,
d’origine mystérieuse, qui vivaient surtout de laitage, ne
semblaient pas nourrir des desseins de conquête et apportaient avec
eux un élément de richesse considérable.


L’histoire de Joseph en Egypte recommença sur les bords du
Niger, dans de moindres proportions il est vrai. Au bout de peu de
temps, les Judéo-Syriens devinrent les conseillers, puis les
maîtres des Soninké du Massina, jusqu’à ce que ces derniers,
fatigués d’une tutelle qui, à la longue, leur semblait lourde,
voulurent prendre leur revanche en dépossédant ces étrangers
devenus plus riches que les autochtones, sans s’apercevoir qu’en
faisant cela ils tuaient la poule aux œufs d’or. Ce qui était
arrivé au temps de Moïse arriva de nouveau : les
Judéo-Syriens, qui n’en étaient pas à un exode près, s’éloignèrent
des bords du Niger, protégés dans leur migration par un patriarche
soninké qui est devenu, dans les légendes modernisées, le religieux
musulman El-hadj Salihou Souaré. Gagnant des régions plus désertes
mais qui leur devaient être par cela même moins inhospitalières,
ils se dirigèrent vers l’extrémité septentrionale du Bagana, du
côté de Néma, où sans doute des Soninké avaient fait depuis
longtemps déjà des essais clairsemés de colonisation, et
s’établirent dans l’Aoukar, vers le milieu du IIe siècle de notre ère. Des Berbères
devaient nomadiser dès cette époque dans la région, mais sans doute
leur point d’attache était plus à l’Ouest — au Nord-Ouest plutôt —,
dans l’Adrar Mauritanien.


Les Foudh devaient être rejoints bientôt dans le Nord
du Bagana par un autre groupe de Judéo-Syriens de la Cyrénaïque,
venu par une route différente. Le départ des pré-mosaïstes n’avait
pas en effet apporté une solution suffisante à la
question
religieuse ; si le christianisme ne faisait encore que des
progrès assez lents en Cyrénaïque et ne se montrait pas hostile aux
pouvoirs établis, il n’en était pas de même des différentes sectes
judaïques. Celles-ci finirent par mettre un terme à leurs querelles
intestines et à s’unir dans une commune haine des Romains. En l’an
115 une révolte générale de toutes les communautés judéo-syriennes
menaça gravement l’autorité romaine en Cyrénaïque ; les
représentants de l’empereur durent mobiliser toutes leurs troupes
et faire appel aux populations berbères pour combattre la
rébellion, qui dura deux années entières. Enfin en 117 les
Judéo-Syriens, définitivement vaincus par les Romains, émigrèrent
en masse, cette fois, au nombre de plusieurs milliers.


Parvenus dans le Sud de la Tripolitaine, ils ne prirent pas
comme leurs devanciers la route de l’Aïr, mais, longeant la lisière
nord du Sahara, ils se portèrent vers les oasis du Touat. Un grand
nombre d’entre eux y demeura[150]. D’autres poussèrent
plus loin vers l’Ouest et allèrent fonder, dans le Sud du Maroc,
des colonies qui subsistent encore de nos jours. D’autres enfin, et
non des moins nombreux, s’en furent rejoindre dans l’Aoukar leurs
compatriotes venus là par l’Aïr et le Massina. Ceux-ci oublièrent
facilement les querelles religieuses de jadis dans la joie de voir
leur arriver ce nouvel élément de force et de richesse ; les
nouveaux-venus s’incorporèrent à la fraction déjà installée et tous
ensemble formèrent une communauté unique.


Et c’est ainsi, je crois, que, vers la fin du IIe siècle de notre ère, se constitua dans l’Aoukar, au Nord
du Bagana, une colonie surtout pastorale de Foudh ou
Judéo-Syriens, de religion hébraïque au sens large du mot, d’où
devait sortir, un siècle plus tard environ, l’empire de Ghana.


Vers la fin du VIIIe siècle,
les Soninké du Diaga ou Massina, attirés par la prospérité
qu’avaient acquises leurs colonies de l’Aoukar et notamment Ghana,
sous la suzeraineté des Judéo-Syriens, s’y portèrent en masse et
dépossédèrent ces derniers de la suprématie politique. Ce fut pour
les Foudh le signal d’une nouvelle dispersion et d’un
nouvel exode.


Certains d’entre eux, cependant, acceptèrent la domination
soninké et demeurèrent dans le pays ; ceux-ci appartenaient
surtout à des familles provenant de la première immigration ;
ils s’étaient unis à des Soninké durant leur séjour dans le Massina
et aussi depuis leur installation dans l’Aoukar et il était assez
naturel qu’ils tinssent à demeurer auprès de leurs parents par
alliance. Ce sont les descendants de ces Judéo-Syriens, plus ou
moins métissés de Soninké, que l’on appela les Massîn ou
Ahl-Massina, en souvenir de leur séjour au Massina avant
leur arrivée à Ghana ; on les rencontre encore aujourd’hui à
Oualata et à Néma ; ils ont adopté la langue arabe et, à cause
de cela, on les rattache aux Maures.


Quelques familles de Judéo-Syriens Massîn, accompagnées
de Soninké de Ghana, se portèrent vers l’Ouest et allèrent fonder
Chétou, dont le nom fut transformé plus tard en
Tichit par les Berbères. La tradition rapporte que leur
chef était un vieillard aveugle ; Dieu lui avait promis en
songe de le conduire dans un pays qu’il lui destinait comme
nouvelle patrie et que le vieillard reconnaîtrait à une odeur
spéciale émanant du sol ; tous les jours, en arrivant à
l’étape, l’aveugle se faisait apporter une poignée de sable et
l’approchait de ses narines ; enfin, arrivé à l’endroit où se
trouve aujourd’hui Tichit, il reconnut le parfum indicateur et
choisit ce lieu pour y installer sa résidence et celle de ses
compagnons. Plus tard, des Massîn de Tichit émigrèrent dans le
Tagant ; attaqués là par des Berbères, ils furent en partie
massacrés ; les survivants se réfugièrent à Diara, près de
Nioro, et enfin à Akor, près de Goumbou, et devinrent les Guirganké
actuels, qui ont adopté la langue arabe — comme d’ailleurs les
Massîn demeurés à Tichit — et qu’on range pour cela parmi les
Maures.


Quant aux Judéo-Syriens qui s’étaient conservés à peu près purs
de tout mélange avec les Soninké, ils ne consentirent pas à
accepter le joug de ces derniers. Les uns émigrèrent vers l’Ouest
et, devançant sans doute la fondation de Tichit par leurs cousins
les Massîn, se portèrent dans le Tagant et dans l’Adrar
Mauritanien[151]. D’autres demeurèrent dans l’Aoukar, mais sans
se mêler aux Soninké, et constituèrent une petite peuplade
indépendante que Bekri nous a signalée au XIe siècle sous le nom de Honeïhîn
ou Nehîn ou Honimîn[152] et qui se rencontre encore dans la région de
Oualata et en quelques autres points sous le nom de
Nimadi[153].


Enfin le plus grand nombre des Judéo-Syriens de Ghana, emmenant
avec eux leurs troupeaux de bœufs à bosse, de moutons et de
chèvres, se portèrent sur la rive Nord du Sénégal, dans la province
de Mauritanie qui constitue aujourd’hui le cercle du Gorgol et qui
alors — fin du VIIIe siècle —
formait une
dépendance de l’empire toucouleur de Tekrour. Cette importante
migration n’eut pas lieu sans doute d’un seul coup et l’exode des
Judéo-Syriens dut s’accomplir selon plusieurs itinéraires :
certaines familles paraissent être arrivées au Gorgol en passant
par le Tagant, d’autres s’y rendirent par le Bakounou[154], le Diafounou, le Diomboko et le
Guidimaka[155].


Ce second groupe, arrivé dans le Diomboko ou sur la lisière du
Diomboko et du Guidimaka (au Nord et non loin de Kayes), s’arrêta
et demeura là un certain temps. Mais il y fut attaqué par l’armée
d’un chef mandingue qui voulait s’emparer des troupeaux des
émigrants ; un grand nombre de ceux-ci périrent dans la
bataille et le chef de l’émigration fut parmi les morts. Lorsque
les Mandingues se furent retirés avec leur butin, les Judéo-Syriens
ne purent s’entendre pour l’élection d’un nouveau chef et se
séparèrent en deux fractions. L’une d’elles demeura dans le
Diomboko. L’autre fraction, commandée par un chef que la tradition
appelle Mahmoud, traversa le Guidimaka et alla dans le
Gorgol se mettre sous la protection du groupe principal
d’émigrants, à la tête duquel se trouvait un chef nommé
Ismaïl[156].


Celui-ci avait
su gagner les bonnes grâces de l’empereur de Tekrour, qui résidait
alors à Guédé, sur le marigot de Doué, un peu au Sud-Est
de Podor, dans le Fouta Toro. Cet empereur appartenait au clan
toucouleur des Sal.


Il invita Ismaïl et Mahmoud à venir s’installer auprès de lui,
sur la rive Sud du Sénégal, avec leurs compagnons et leurs
troupeaux. Cette arrivée des Judéo-Syriens au Fouta Toro dut
s’accomplir vers le début du IXe siècle ou la fin du VIIIe.


Une fois de plus, nous allons voir se dérouler au Fouta, sous
une forme et avec des conséquences nouvelles, l’éternelle histoire
des Juifs d’Egypte. Ismaïl, devenu le confident et le ministre de
l’empereur de Tekrour, épousa sa fille Diouma Sal[157] et, à la mort de son beau-père, il fut choisi
comme souverain par les Toucouleurs. A sa mort, il fut remplacé par
Mahmoud, et le trône du Tekrour fut ainsi occupé désormais par des
membres des deux principales familles judéo-syriennes. Au bout de
quelques générations, les immigrants sémites venus de Ghana
s’étaient multipliés, sans cependant égaler en nombre les
Toucouleurs autochtones, avec lesquels sans doute ils avaient
contracté de fréquentes et fécondes unions. Aussi ne tardèrent-ils
pas à abandonner leur langue — qui sans doute était, comme nous
l’avons vu, soit l’égyptien soit plutôt un mélange d’égyptien et
d’araméen ou de quelque dialecte hébraïco-syriaque soit encore le
berbère — pour adopter la langue du Fouta, le poular[158]. Peut-être aussi leur religion se
modifia-t-elle assez profondément, bien que ce soit moins sûr.
D’autre part, ils restèrent fidèles à leurs mœurs et surtout à leur
vie pastorale. Cependant, au contact et à l’imitation des
Toucouleurs, ils
adoptèrent certaines institutions sociales de ces derniers, en
particulier celle des clans et celle des castes ; et c’est
vraisemblablement au Fouta Toro, alors qu’ils parlaient déjà la
langue poular, qu’apparurent pour la première fois, chez
les descendants des Judéo-Syriens de Cyrénaïque, ces quatre clans
principaux dont la légende islamisée[159] place l’origine dans le Sinaï, au temps des
premiers khalifes arabes. Ces clans furent calqués sur les clans
toucouleurs qui avaient alors la prééminence : Sal — clan
royal — devint Diallo, Ba devint Boli ou Bourouro (ou Bourourdo),
Sô devint Pérédio, Bari devint Daédio[160]. Les artisans d’origine judéo-syrienne se
partagèrent en castes à l’imitation des artisans toucouleurs et
prirent les mêmes appellations : Laobé, Diawambé, etc.[161].


Les pasteurs venus de Ghana durent conserver le pouvoir au
Tekrour jusque vers le début du XIe siècle, c’est-à-dire pendant 200 ans
environ. Depuis longtemps, les Toucouleurs commençaient à supporter
de mauvaise grâce la suzeraineté de ces étrangers et il dut y avoir
plus d’une tentative de complot dirigée contre le souverain. La
tradition nous rapporte comment les choses finirent par se gâter
complètement.







	Delafosse
	Planche VIII






[image: ]
Cliché Fortier



Fig. 15. — Une famille
Peule.






[image: ]
Cliché Froment



Fig. 16. — Groupe de femmes
Peules et Silmimossi.







Le trône était occupé, vers le début du XIe siècle, par un descendant du Mahmoud
venu au Fouta avec Ismaïl, descendant qui portait le même nom que son
ancêtre ; ce Mahmoud II, ayant découvert un complot tramé par
des Toucouleurs contre sa vie, convoqua les chefs de toutes les
familles indigènes du Toro et exigea que chacun lui remit en otage
un de ses enfants mâles. Puis il confia ces enfants à la garde de
l’un de ses frères, qui se trouvait être son héritier présomptif.
Un devin dit à ce dernier que, si Mahmoud, touché par les plaintes
des parents, leur rendait un jour les otages, lui, son frère, ne
monterait jamais sur le trône. Pour empêcher Mahmoud de rendre les
enfants à leurs parents, son frère usa d’un procédé aussi radical
que barbare : il les fit tuer tous durant la nuit. Lorsque le
jour parut, les pères des otages — ignorant encore ce qui s’était
passé — allèrent trouver Mahmoud et le supplièrent de leur rendre
leurs enfants, jurant que sa mansuétude lui porterait
bonheur ; Mahmoud, se laissant apitoyer, envoya un messager à
son frère pour lui réclamer les otages. Son frère lui fit répondre
qu’il venait de les mettre à mort. Lorsque la nouvelle fut connue
des chefs toucouleurs, ceux-ci la répandirent aussitôt dans le
pays, en réclamant une vengeance sanglante : tous les
indigènes du Fouta prirent les armes et coururent sus aux pasteurs
judéo-syriens dispersés parmi eux, massacrant ceux qu’ils pouvaient
atteindre et mettant les autres en fuite. Un Toucouleur nommé
Ouâr Diabi, Ouâr Diâdié ou Ouâr Ndiaye
s’empara du pouvoir. Mahmoud et tous les membres de sa famille
furent tués. Ses serviteurs tentèrent de s’emparer du sabre qu’il
portait et qui était l’insigne du commandement des souverains du
Tekrour ; mais la famille de Ouar Diâbi le leur arracha et eut
ainsi désormais le privilège de fournir l’empereur : ce fut le
clan toucouleur des Koliabé. Quant au fourreau, il resta
entre les mains d’un autre clan toucouleur qui devait plus tard
s’emparer du pouvoir, celui des Dénianké.


Quant aux Judéo-Syriens qui échappèrent au massacre — et qui
d’ailleurs étaient certainement très nombreux —, ils furent obligés
de quitter le Toro et, ne pouvant s’entendre pour le choix d’un
chef unique en remplacement de Mahmoud, ils s’éparpillèrent dans
toutes les provinces du Tekrour, sous la conduite de divers
ardo ou chefs de migration. Leur ancien nom de Foudh, soumis aux
règles de la langue poular qu’ils avaient adoptée, devint
— selon les lois phonétiques et morphologiques de cette langue —
Poullo au singulier et Foulbé au pluriel et prit
la signification d’« éparpillés », son étymologie
première étant inconnue des Toucouleurs ; le poular
parlé par les Foulbé devint, conformément aux mêmes lois, le
foulfouldé.


Les Judéo-Syriens étaient devenus les Peuls.


La fin de leur suprématie au Fouta et leur éparpillement durent
avoir lieu vers le début du XIe
siècle, puisque Bekri nous apprend que Ouâr Diâbi mourut en 1040.
Un peu plus tard se fondait, non loin du Toro, sur le bas Sénégal,
la secte berbère des Almoravides. Tout en admettant comme
vraisemblable le récit légendaire que je viens de rapporter, je ne
serais pas éloigné de croire que la conversion des Toucouleurs à
l’islamisme, commencée par Ouâr Diâbi — d’après Bekri — et achevée
par les Almoravides, ne fut pas étrangère au revers de fortune des
Peuls : ceux-ci durent en effet se montrer dès lors rebelles à
l’islamisation puisque, de nos jours encore, un nombre appréciable
d’entre eux sont encore infidèles — au sens musulman du mot —, même
parmi les fractions demeurées dans le voisinage du Fouta (au Ferlo
notamment) et principalement parmi les familles chez lesquelles le
type sémitique original est demeuré le plus pur et qui sont les
moins métissées de sang nègre.


5o Les migrations
peules.


Dès les premières années qui suivirent la mort de Mahmoud II,
l’immense majorité des Peuls du Fouta Toro se porta
vraisemblablement vers le Sud, dans la région alors inhabitée mais
favorable à l’élevage qui est connue aujourd’hui sous le nom de
Ferlo et qui devait alors dépendre, plus ou moins théoriquement, de
l’empire de Tekrour. Un parti assez considérable continua ensuite
son exode vers l’Est, s’établissant non loin de la rive gauche du
Sénégal, entre Bakel et Kayes, dans le Nord du Boundou et du
Bambouk, c’est-à-dire dans le pays de Galam ou Gadiaga, à cheval
sur la basse Falémé. Ce pays était alors (deuxième moitié du
XIe siècle) une dépendance
du Tekrour, d’après
le témoignage de Bekri, et les Soninké qui y possédaient déjà des
colonies devaient être vassaux des Toucouleurs. Quelques familles
peules durent, dès cette époque, passer sur la rive droite du
Sénégal aux environs de Kayes et rejoindre dans le Diomboko les
descendants des Judéo-Syriens qui y étaient demeurés en venant de
Ghana.


C’est cette colonie peule du Galam, du Khasso et du Diomboko
que, très probablement, Bekri nous signale sous le nom
d’Al-Fâmân — on pourrait lire à la rigueur
Al-Fellân sur l’un des manuscrits — et qu’il localise au
Sud-Est du pays des Toronka (Toucouleurs du Toro), dans la
région de Silla[162], ajoutant que ces
Al-Fâmân appartiennent à la même race que les Honeïhîn de Ghana.
Certaines familles de cette colonie s’unirent plus tard à des Mandé
(Soninké et Kâgoro principalement) et donnèrent naissance aux
Khassonkè actuels.


D’après les traditions indigènes, cette colonie peule du Galam
se choisit dans le clan Diallo un roi dont le titre nous a été
transmis sous les formes diverses de saltigué,
silatigui, fondokoï et ardo[163]. Lorsque les Soninké de Ghana, vaincus et
pourchassés par les Berbères Lemtouna à la faveur du mouvement
almoravide, commencèrent à venir s’établir en nombre dans le
Guidimaka et le Gadiaga ou Galam (fin du XIe siècle), les Peuls, sous la conduite de
leur ardo, quittèrent en majorité ces régions et
s’avancèrent vers l’Est à travers le Diomboko et le Kaarta,
laissant à chacune de leurs étapes des familles qui, en
s’unissant à des
Mandingues, donnèrent naissance aux Foulanké des cercles
de Bafoulabé et de Kita.


Arrivé au Kaniaga[164], province méridionale du
Bagana, le gros de la migration y demeura plus longtemps que dans
ses lieux d’arrêt précédents. Il semble que, partis du Galam vers
la fin du XIe siècle ou le
commencement du XIIe, les Peuls
n’avaient pas sensiblement dépassé le Kaniaga à la fin du
XIVe ; sans doute les
efforts des Soninké Sossé ou Sosso pour conquérir Ghana sur les
Sissé, ensuite leurs luttes avec les Mandingues et les razzias qui
suivirent la victoire finale de ces derniers, avaient entretenu le
long de la rive gauche du haut Niger un état d’insécurité qui ne
favorisait pas les migrations vers l’Est. Au début du XIVe siècle pourtant, des Peuls Diawambé
s’étaient portés dans le Kingui et avaient fondé Nioro.


Mais, au début du XVe
siècle, l’exode des Peuls reprit son essor d’une manière décisive,
à la suite de circonstances que les traditions indigènes relatent
de la manière suivante. Un silatigui ou ardo
nommé Yogo, fils de Sadio ou Sadia Diallo, résidant à
Kouma ou Toï dans le Kaniaga, mourut vers 1400 en laissant une
veuve et deux frères, dont l’aîné s’appelait Diâdié et le
plus jeune Maga (ou Maghan) ou Atiba. Diâdié voulut
épouser la veuve de Yogo, mais celle-ci refusa ses avances ;
Maga se rendit auprès d’elle pour l’engager à accepter la main de
son frère : cependant la femme persista dans son refus, et des
ennemis de Maga présentèrent à Diâdié la démarche de son frère sous
un mauvais jour, prétendant que c’était Maga qui avait poussé la
veuve de Yogo à rejeter les propositions de Diâdié dans le but de
l’épouser lui-même. Une querelle s’ensuivit entre les deux frères
qui, après avoir échangé des paroles blessantes, se séparèrent.


Maga Diallo (ou Maga Sal) quitta le Kaniaga avec ses
partisans, marchant
droit devant lui dans la direction du Nord. Parvenu dans le centre
du Bagana, du côté de Kala (Sokolo), il rencontra un troupeau de
bœufs égarés et, le poussant devant lui dans la direction de l’Est,
il parvint dans le Diaga ou Massina, auprès d’une mare qui
avoisinait un village de Soninké Nono. Maga leur demanda
l’hospitalité et établit son campement près de leur village ;
il alla ensuite saluer le fonctionnaire qui gouvernait le Bagana au
nom de l’empereur de Mali et reçut de lui l’investiture officielle
de chef (ardo) des familles peules qui l’avaient suivi,
avec l’autorisation de résider dans le Massina. Plus tard, d’autres
Peuls du Kaniaga, appartenant au clan Daédio ou Bari, vinrent
rejoindre Maga, ainsi que des gens appartenant aux castes des Mabbé
ou Maboubé et des Diawambé ; des serfs Rimaïbé[165], issus d’esclaves noirs acquis par les Peuls
durant leur traversée du bassin du Sénégal, vinrent encore grossir
ce noyau, qui donna naissance au très important groupe des Peuls du
Massina et aux fractions secondaires qui en sont issues par la
suite.


Quant aux partisans de Diâdié, certains se mêlèrent aux Foulanké
du Nord de Kita et de Bafoulabé et aux Khassonkè de la région de
Kayes, adoptant peu à peu la langue mandé et transformant leurs
noms de clan : Ourourbé en Diakaté ou
Diakité (les gens originaires du Diaka ou Diaga), Daébé en
Sangaré, Férôbé en Sidibé ; seul, le clan
des Dialloubé conserva son nom sous la forme du singulier
(Diallo).


Diâdié lui-même s’était dirigé vers le Nord-Ouest et était allé
se fixer dans le Bakounou, entre Goumbou et Nioro, avec plusieurs
familles appartenant aux clans des Irlâbé, des
Yalâbé (ou Alaïbé), des Oualarbé, des
Férôbé et des Ourourbé (ou Boli)[166].


Du Massina, les
Peuls ne tardèrent pas à se répandre a travers la Boucle du Niger
et au delà, bien que le gros de leur nation soit encore aujourd’hui
établi dans la région dont le marigot de Dia ou Diaka forme comme
le centre. Dès le XVe siècle,
des Oualarbé, des Ourourbé, des Salsalbé et des Tôrobé se portèrent
vers le Nord, dans le cercle actuel de Niafounké, avec un grand
nombre de Diawambé. D’autres franchirent le Niger et le Bani et,
s’infiltrant au travers des Tombo et des Mossi, gagnèrent le
Liptako (région de Dori), où ils fondèrent une colonie prospère qui
put presque rivaliser avec celle du Massina. Ici encore, nous avons
de nombreuses traditions indigènes relatives aux différents exodes
dont l’ensemble constitua cette importante migration.


Le clan peul des Tôrobé — car il y a des Tôrobé peuls
et des Tôrobé toucouleurs —, à la suite de la grande migration du
Fouta vers le Massina, s’était installé surtout au Nord du lac
Débo, entre Niafounké et Saraféré. La légende dit que l’exode des
Tôrobé avait été dirigé par trois frères nommés Sambo, Paté et
Yoro. Une partie d’entre eux, quittant la région de Saraféré, s’en
alla camper à Gorou, au Nord de Douentza. Là, ils furent rejoints
par quatre membres de leur clan (Hamadi, Dembo, Dello et Diobo),
tous les quatre descendants d’un nommé Siré qui aurait été le père
de Sambo, Paté et Yoro et qui serait demeuré au Fouta avec une
partie de sa famille lors de l’exode de ces trois derniers. Les
quatre émissaires venaient du Fouta dans le but d’engager leurs compatriotes à
retourner au Sénégal. Non seulement ils échouèrent dans leur
mission, mais ils demeurèrent avec les Tôrobé de Gorou et devinrent
eux-mêmes des chefs de migration : Dello, avec Dembo et ses
fils, conduisit une partie de la tribu au Liptako ; Dembo
s’arrêta dans le Djilgodi (région de Djibo), d’où ses descendants
pénétrèrent dans le Nord-Est du Mossi (canton de Boussouma) ;
la plupart des fils de Dembo demeurèrent au Liptako, mais Dello,
allant coloniser le Torodi (pays des Tôrobé) et traversant le Niger
près de Say, poussa jusqu’à Sokoto ; Hamadi, lui, conduisit
dans le Yatenga une autre bande dont le chef actuel, Abdoullahi,
prétend descendre de Sambo et de son père Siré, le premier ancêtre
des Peuls Tôrobé. Enfin Diobo, qui avait accompagné Hamadi au
Yatenga, alla ensuite au Djilgodi rejoindre Dembo, y laissa son
fils Pélouna, traversa le Liptako et le Torodi, gagna Sokoto et se
porta de là dans l’Adamaoua.


Ila Galâdio, ancêtre du clan des Yalâbé ou Alaïbé,
aurait fait partie de la migration qui demeura longtemps du côté de
Kayes et qui aurait, en partie, donné naissance aux Khassonkè.
Beaucoup de ses descendants cependant avaient suivi le grand
mouvement vers le Kaniaga et le Massina, et s’étaient établis, sous
la conduite d’un nommé Dama ou Demba, dans le Sébéra, entre Dienné
et Sofara. Gao, fils de Dama, poussa vers le Nord jusqu’à
Gouméouel, dans le Fitouka, entre Niafounké et Saraféré. La
fraction des Yalâbé qui s’établit là aurait pris le nom de
Fitôbé ou Fitoubé (du nom du Fitouka). Plus tard,
Diâdié, fils de Gao, conduisit les Fitôbé à Sari, sur la route de
Bandiagara à Dori, au Nord de Ouahigouya. Moussa, fils de Diâdié,
qui vivait vers le milieu du XVIIIe siècle[167], aurait conclu une alliance avec les Tombo de
la région pour chasser de Bané (entre Sari et Ouahigouya) les
Nioniossé et les Soninké de langue songaï qui s’y trouvaient alors
et s’installer à leur place, poussant ainsi vers le Sud. Goré, l’un des
compagnons de Moussa, se fixa plus au Sud encore, à Sittiga, dans
le Yatenga. Demba, le chef actuel des Fitôbé du Yatenga, dit
descendre de Moussa par les nommés Hamadou, Sidiki, Tana et
Hamat.


Ce dernier — Hamat —, fils et successeur de Moussa, vivait aux
environs de 1780. Un Peul de sa tribu, nommé Paté, se transporta
avec ses troupeaux à Téma, dans le Mossi, et y épousa une nommée
Siboudou, fille du chef mossi de Téma. Il en eut cinq fils (Mali,
Koumbassé, Faéni, Garba et Sambo) et une fille (Sadia). Cette
dernière demeura à Téma et s’y maria avec un Mossi ; les cinq
fils vinrent s’établir à Kalsaka, dans le Yatenga, et s’y marièrent
avec des femmes mossi : ce sont les descendants de ces unions
de Peuls avec des Mossi qui sont appelés par les Mossi
Silmimossi, tandis que les Peuls purs sont appelés
Silmissi. Ces Silmimossi sont rattachés aux Peuls plutôt qu’aux
Mossi, mais en réalité ils participent des deux peuples : ils
parlent en même temps le peul et le mossi et sont à la fois
pasteurs et agriculteurs ; mais ce sont les hommes, chez eux,
qui traient les vaches, et non pas les femmes comme chez les vrais
Peuls.


Les Dialloubé ont également fourni un assez fort
contingent aux migrations peules qui se sont répandues dans la
Boucle du Niger. Un de leurs chefs, Hamân, partit du Massina au
XVIIe siècle et vint s’établir
à Gomboro, dans l’Ouest du Yatenga, en pays samo. Guibril, chef
actuel des Dialloubé du Yatenga, serait le quatorzième successeur
de Hamân, dont le sépareraient neuf générations.


Revenons maintenant au Ferlo, qui avait été, comme nous l’avons
vu, le refuge de la majorité des Peuls chassés du Fouta Toro par
les Toucouleurs. Tandis que s’organisaient les grands exodes qui,
du Ferlo, devaient aboutir au Massina et au Torodi, une autre
migration moins importante prenait la route du Sud et, laissant
plusieurs colonies dans le Boundou, allait se fixer dans le Fouta
Diallon. Cette migration eut lieu aussi, vraisemblablement, du
XIe au XIVe siècles, bien avant la conquête
du Fouta Diallon
par les Toucouleurs Dénianké, que l’on place généralement vers
1720[168].


Lorsque précisément les Toucouleurs arrivèrent au Fouta Diallon
et surtout lorsqu’ils voulurent convertir à l’islamisme les
Diallonké et les Peuls, le plus grand nombre de ces derniers
émigrèrent vers l’Est, se portant dans le Sangaran et le
Ouassoulou, où ils s’unirent à des Mandingues et grossirent le
nombre des Foulanké ; d’autres, demeurés à peu près purs,
poussèrent plus loin encore et arrivèrent près de la haute Volta
Noire, dans le quadrilatère compris entre Sikasso, Koutiala, Koury
et Bobo-Dioulasso, s’avançant même jusqu’à Barani, entre Koury et
San. Beaucoup de ceux-là, bien qu’ayant conservé l’usage de la
langue peule, avaient adopté, durant leur passage dans le
Ouassoulou, la forme foulanké des noms de clan (Diallo, Sangaré,
Diakité, Sidibé). L’un d’eux, Ouidi Sidibé, fonda à Barani une
sorte de royaume éphémère d’où sont parties quelques petites
migrations récentes (XIXe
siècle), telles que celle de Daba Sangaré du côté de Koutiala,
celle d’Ali-Bouri du côté de San, etc. D’autres migrations,
anonymes celles-là, traversant vers la fin du XVIIIe siècle le Dafina, le Mossi et une
partie du Gourma, rejoignirent au Torodi le grand courant venu du
Massina par le Liptako et suivirent la route qu’il
avait tracée déjà
vers les pays haoussa, l’Adamaoua, le Baguirmi et le Ouadaï.


6o Conclusions. —
Résumons en quelques lignes les conclusions à tirer de tout ce qui
précède, au sujet des origines et de la formation du peuple
peul.


A une époque fort ancienne, nous trouvons une population
sémitique, d’origine judéo-syrienne, de langue égypto-araméenne ou
bien berbère, de religion pré-mosaïque ou mosaïque, qui, venue de
la Cyrénaïque par l’Aïr et par le Touat, s’établit à l’Ouest de
Tombouctou, puis émigre en grande partie dans le Fouta Sénégalais.
Elle trouve là une population nègre, parlant une langue nègre que
nous appelons aujourd’hui le peul, et, sans se mélanger intimement
avec cette population nègre, elle en subit cependant l’influence,
en adopte la langue à la suite d’un long contact et devient le
peuple peul primitif. Par suite de circonstances diverses, ce
peuple quitte en majorité le Fouta pour se diriger vers l’Est, avec
l’intention, dit la légende, de regagner l’Asie, son pays
d’origine ; mais, pour de multiples raisons, il ne va pas
aussi loin et se contente de pousser jusqu’au Darfour, faisant
donner par les auteurs arabes le nom de Tekrour, par suite d’une
extension de sens facile à comprendre, à toute cette vaste région
où il avait introduit avec lui la langue tekrourienne. Tout le long
de cet immense itinéraire, des groupes de Peuls s’établissent comme
bergers au milieu des Noirs ; certains perdent complètement
leur type primitif pour devenir des Nègres, tandis que d’autres,
s’étant installés dans des pays peu habités, conservent plus pur
leur type sémitique original tout en continuant à parler la langue
nègre qu’ils tiennent des Toucouleurs. Parfois dominateurs et
puissants, ils acceptent le plus souvent la loi des pays qui
veulent bien les accueillir et vivent à l’état de demi-vassaux,
quelquefois à l’état de parias, au milieu des Noirs. Il semble que
leur conversion à l’islamisme est assez récente et ne remonte
guère, pour la plupart d’entre eux, au delà des conquêtes
toucouleures des XVIIIe et
XIXe siècles ; beaucoup
d’ailleurs, surtout parmi ceux qui ont conservé le plus purement
les caractéristiques de la race blanche, pratiquent aujourd’hui encore une
religion qui ne semble pas s’éloigner énormément de ce qui dut être
la religion de leurs ancêtres primitifs et conservent pieusement
des traditions qui ont une étonnante analogie avec les plus
vieilles traditions juives.


V.
Toucouleurs.



L’ampleur que j’ai cru devoir donner à la question de l’origine
des Peuls me permettra d’être bref en ce qui concerne celle des
Toucouleurs, puisque j’ai déjà exposé que ces derniers, bien que
parlant la même langue que les Peuls, ne peuvent à aucun titre leur
être rattachés.


Si les Peuls sont incontestablement issus d’une population de
race blanche, les Toucouleurs appartiennent tout aussi
incontestablement à la race noire. A mon avis, ils sont autochtones
de la région qu’ils habitent encore de nos jours — le Fouta
Sénégalais, — mais leur pays primitif, lorsqu’il portait encore le
nom de Tekrour[169], devait chevaucher sur
les deux rives du Sénégal[170] et renfermer, non
seulement les ancêtres des Toucouleurs actuels, mais aussi ceux des Sérères. La
poussée des Berbères vers le Sud dut contraindre les Sérères, du
XIe au XIVe siècles, à s’enfoncer dans le pays des
Ouolofs d’abord et ensuite dans le Sine, au Sud de ces
derniers ; mais la langue qu’ils parlent encore est une preuve
vivante de leur très ancien et très intime contact avec les
Toucouleurs.


L’arrivée des Berbères sur la rive droite du Sénégal contraignit
également les Toucouleurs à se localiser sur la rive gauche ;
les conquêtes des Ouolofs à l’Ouest, celles des Soninké à l’Est,
restreignirent encore l’ancien territoire du Tekrour. Mais il
semble bien que, si leur domaine diminua petit à petit depuis le
XIe siècle environ jusqu’au
XVIe, ils ne commencèrent à en
sortir pour se répandre au dehors qu’à partir du XVIIIe siècle, durant lequel la conquête
les porta au Fouta-Diallon et au Boundou. Au début du XIXe siècle, ils secondèrent puissamment la
révolte des Peuls du Gober contre les Haoussa et fournirent,
semble-t-il, un contingent fort appréciable au conquérant
Osmân-dan-Fodio, fondateur de l’empire de Sokoto. Enfin, dans la
seconde moitié du même siècle, sous la conduite d’El-Hadj-Omar, ils
se répandirent, toujours par la conquête à main armée, dans les
quelques régions du Haut-Sénégal-Niger où l’on en trouve
aujourd’hui.


Mais, s’ils constituèrent de tout temps une nation forte et
puissante, s’ils sont devenus à une époque récente des conquérants
remarquables, ils n’ont jamais été un peuple migrateur et ils n’ont
pas eu d’influence sensible sur la formation des groupements
ethniques de l’Afrique Occidentale.


N’oublions pas d’autre part que leur influence linguistique et
religieuse fut la plus considérable qu’il nous soit permis
d’enregistrer dans l’histoire du Soudan Français, puisque d’une
part ils ont réussi à faire adopter leur langue par un peuple — le
peuple peul — qui l’a répandue ensuite de l’Atlantique jusqu’au
delà du Tchad et que, d’autre part, convertis à l’islamisme dès le
XIe siècle, avant les autres
peuples noirs, avant une bonne partie des Berbères et bien avant
les Peuls, ils ont contribué plus que toute autre nation africaine
à l’islamisation des Ouolofs, de certaines fractions mandingues,
des Soussou, des
Peuls, des Haoussa, etc., les Soninké ayant fait le reste sous ce
rapport.


Si les Toucouleurs ne sont pas des Peuls, il est infiniment
probable néanmoins que, après le départ de ces derniers du Fouta
Sénégalais, des relations subsistèrent entre les uns et les autres.
Lorsque, beaucoup plus tard, les Toucouleurs commencèrent leurs
conquêtes, il est remarquable qu’ils se portèrent toujours vers des
contrées où ils savaient trouver des Peuls, pensant sans doute
rencontrer en ces derniers, qui parlaient leur langue et sortaient
de leur pays, des alliés naturels : les faits du reste ne
justifièrent pas toujours leur espérance, notamment au Massina, où
les Toucouleurs n’eurent pas d’ennemis plus acharnés que les
Peuls.


Le type primitif des Toucouleurs a été certainement très altéré
par des mélanges successifs, d’abord et surtout avec les
Judéo-Syriens ou Proto-Peuls lors de leur installation au Tekrour,
ensuite avec les Peuls proprement dits venus au XVIe siècle sous la conduite de Koli, bien
que le résultat des mélanges ait dû être plus sensible chez les
Peuls qu’il ne l’a été chez les Toucouleurs.


Un autre élément d’altération, peut-être plus considérable, fut
apporté par les Soninké Sossé et par les Ouolofs : non
seulement ces derniers ont conquis et gouverné le Tekrour durant
une assez longue période, mais ils y ont laissé un grand nombre de
familles dont les descendants portent encore aujourd’hui des noms
de clan ouolofs (Ndiaye entre autres). Du côté de l’Est, il s’est
produit parmi les Toucouleurs des infiltrations soninké qui ne sont
pas négligeables ; le contact avec les Berbères et les Arabes
de la rive droite du fleuve n’est pas sans avoir exercé également
une influence sérieuse. Enfin, les étrangers venus se faire
instruire par les marabouts du Fouta — et ils furent nombreux de
tout temps — ont été, par le fait même de leur séjour au Fouta et
de l’instruction religieuse qu’ils y avaient reçue, naturalisés
Tôrobé, en sorte que ce clan renferme une grande quantité de
familles qui n’ont avec les Toucouleurs que des liens de parenté
tout à fait artificiels.


VI.
— Songaï.



Jusque vers la fin du siècle dernier, on avait toujours
considéré les Songaï comme des nègres authentiques. Mais un ouvrage
qui eut un certain retentissement[171], tant en raison du
moment où il parut que de la valeur littéraire de son auteur et de
l’agrément de son style, vint modifier les idées de plusieurs
ethnologues de bonne volonté ; on alla chercher en Egypte, ou
tout au moins en Nubie, le berceau des Songaï et il fut beaucoup
question de l’empire songaï, de l’époque songaï, de la civilisation
songaï, etc. C’était, je crois, faire un peu trop d’honneur à cette
population de paysans et de pêcheurs que de lui chercher un passé
si éloigné et si glorieux : les malheureux Songaï ont
certainement fourni plus d’esclaves que de princes, leur influence
sur le développement du Soudan a toujours été de second ordre et
leur civilisation n’a eu de relativement brillant que ce qui lui a
été apporté de l’extérieur par les Berbères d’abord, les Mandé
ensuite et les Marocains en dernier lieu. Quant à l’apport de
l’Egypte, il paraît avoir été à peu près nul, au moins en tant
qu’apport direct.


Sur quoi s’est-on basé pour attribuer aux Songaï une origine
égyptienne ? sur leur type physique affiné, leur degré de
culture et le style architectural de leurs constructions. Or, chose
au moins singulière, aucun de ces caractères ne se rencontre chez
les Songaï, sauf chez ceux de la classe supérieure, et cette classe
précisément n’est songaï qu’à moitié. Aucun de ces caractères, de
plus, n’est attribuable à une origine ni à une influence
égyptiennes, mais bien à une influence maghrébine et surtout
marocaine, ainsi que l’histoire et un examen impartial des faits
nous le démontrent surabondamment.


D’où vient donc l’erreur commise ? simplement de ce que M.
Félix Dubois, d’une part a attribué gratuitement à l’Egypte des
influences qui proviennent d’ailleurs et que, d’autre part, il a
pris comme champ d’observation la ville de Dienné, laquelle
précisément ne renferme pas de Songaï ou en renferme si peu qu’il
est en tout cas aussi inexact de la considérer comme un produit de la civilisation
songaï qu’il serait inexact de prendre la colonie peule du Liptako
comme type de la civilisation toucouleure. M. Ch. Monteil[172] a parfaitement démontré qu’il n’existait à
Dienné, au temps où il y résidait, c’est-à-dire il y a environ huit
ans, que trois familles ayant, parmi leurs ascendants, quelques
individualités d’origine songaï. La langue de Dienné est la langue
songaï, il est vrai, comme la langue du Liptako est la langue
toucouleure, comme la langue des Marka ou Soninké de Banamba est le
banmana : mais c’est là un phénomène dû à des raisons
politiques et économiques, et qui n’a rien à voir avec l’origine
ethnique des Diennéens.


La population songaï, dans son ensemble, est manifestement une
population de race nègre, à laquelle des éléments berbères d’abord,
arabes, juifs et peuls ensuite et enfin et surtout marocains sont
venus se surajouter, en modifiant assez profondément le type d’un
certain nombre de familles ; ces familles d’ailleurs, si leur
influence politique et sociale a été et est encore considérable, ne
constituent au point de vue numérique qu’une fraction infime de la
population ; le peuple, dans son ensemble, est demeuré
franchement nègre.


Tout me porte à croire que les Songaï primitifs étaient des
autochtones de la basse vallée nigérienne. Je placerais volontiers
le berceau de leur peuple sur la rive gauche du bas Niger, dans les
régions généralement désignées sous les noms de Kebbi, de Maouri et
de Zaberma, entre le Goulbi-n-Kebbi ou Goulbi-n-Sokoto au Sud et le
Dallol-Dosso au Nord, le Dallol-Maouri et la frontière
franco-anglaise formant à peu près le centre de ce domaine.


L’avancée des Haoussa de Katséna dans le Kebbi[173] dut, dès une époque reculée, inciter une
partie des Songaï à traverser le Niger et à s’installer dans le
Dendi, sur la limite actuelle de la colonie du Dahomey et du cercle
de Say, tandis que d’autres se portaient vers le Nord et
occupaient, à l’Est de Niamey et de Tillabéry, la contrée connue sous le
nom de Djerma-ganda (pays des Djerma ou Songaï).


Il est probable que, avant le VIIe siècle de notre ère, les Songaï ne
dépassaient pas au Nord la latitude approximative de Tillabéry et
n’avaient pas encore pénétré sur la rive droite du Niger, sauf
toutefois dans le Dendi. Le long du fleuve lui-même, ils avaient dû
remonter un peu plus haut, sans doute jusqu’à Bentia. Une partie de
la population se consacrait presque exclusivement à la pêche et
occupait les rives du fleuve et surtout les îles : c’étaient
les Sorko ou Kourteï, appelés actuellement
Kourtibé par les Peuls. Grâce à la facilité de
communications que leur donnaient leurs pirogues, ils avaient
acquis une sorte de prééminence politique dont ils usaient au
détriment des Songaï agriculteurs, les Gabibi de nos
jours. Ne cultivant pas la terre eux-mêmes, ils allaient, après la
récolte, surprendre les villages voisins du Niger, pillaient les
greniers et rapportaient les grains volés dans leurs repaires des
îles, s’approvisionnant ainsi à peu de frais. Les paisibles
agriculteurs les détestaient et les redoutaient, mais ne pouvaient
rien contre eux.


Lorsque les Lemta venus de la Tripolitaine firent leur première
apparition vers Gounguia ou Koukia, qui devait se
trouver, comme je l’ai dit plus haut, dans l’île de Bentia[174], les Songaï agriculteurs les accueillirent
avec joie. Leur attribuant une origine quasi-divine, que les
nouveaux arrivants firent tout pour accréditer, ils pensaient
trouver en eux des alliés qui les protégeraient contre les rapines
des Sorko.


Le chef de l’immigration lemta en effet, connu sous le nom de
Dia Aliamen, livra bataille aux Sorko de l’île de
Gounguia, les chassa de la contrée et s’installa à leur place, à
Gounguia, avec ses
compagnons (fin du VIIe siècle
environ). Les Songaï agriculteurs des bords du Niger, en
reconnaissance, firent de Dia Aliamen leur roi et lui prêtèrent
serment d’obéissance, et bientôt son autorité s’étendit sur tous
les Songaï habitant depuis Bentia jusqu’au Kebbi.








	Delafosse
	Planche IX







[image: ]
Cliché Fortier



Fig. 17. — Jeune fille
Peule.






[image: ]
Cliché Fortier



Fig. 18. — Femme
Malinké.









Une légende rapportée par Sa’di raconte que, lors
de l’arrivée de Dia Aliamen à Koukia, les indigènes subissaient le
joug d’un poisson qui, un anneau passé dans les narines,
apparaissait au dessus des eaux du fleuve à certaines époques de
l’année et dictait au peuple des ordres et des défenses ; Dia
Aliamen aurait tué ce poisson d’un coup de harpon et délivré ainsi
les habitants de cette tyrannie bizarre. L’auteur du
Tarikh essaie d’expliquer cette légende en disant que sans
doute Dia Aliamen était musulman et que sa foi religieuse le
conduisit à détruire l’idole personnifiée dans cet étrange
poisson ; mais il a senti la faiblesse de son explication et a
dû émettre la conjecture que, postérieurement, les successeurs de
Dia Aliamen auraient abjuré l’islamisme. En réalité, Dia Aliamen et
ses compagnons devaient être, non pas musulmans, mais chrétiens, et
on pourrait supposer qu’un motif religieux les porta en effet à
détruire l’idole des indigènes. Mais il me paraît plus rationnel de
penser que la légende a simplement symbolisé, sous la forme d’un
poisson tyran, la caste pillarde des pêcheurs Sorko, qui pouvaient
très bien porter un anneau dans le nez — coutume fréquente chez les
peuples de la vallée nigérienne — et qui en effet apparaissaient en
maîtres à l’époque de la moisson, ainsi que je le disais plus
haut.


Quoiqu’il en soit, une importante fraction des Sorko remonta
vers cette époque le Niger et alla fonder Gao, où un
pêcheur nommé Faram-Ber (Faran-le-Grand) créa une sorte de
royaume indépendant. Cette fraction des Sorko comprenait deux clans
principaux : celui des Faran, qui avait la
prééminence et qui s’installa à Gao, et celui des Fono,
qui alla s’établir du côté de Bamba, portant ainsi le peuple songaï
en amont du coude de Bourem.


Les successeurs de Faram-Ber furent presque continuellement en
lutte avec les Lemta de Gounguia ; l’un d’eux,
Kobé-Taka,
trouva la mort dans une bataille qu’il leur livra sur la rive
droite du Niger. Faran-Nabo ou Nabonké, son fils
et successeur, voulut aller venger la mort de son père, mais, après
quelques victoires heureuses sur les Lemta, — victoires qui
étendirent momentanément son autorité au Sud de Gao, — il fut
repoussé et vaincu et dut quitter Gao, cédant la place aux
successeurs de Dia Aliamen (IXe
ou Xe siècle probablement).
C’est alors que les Songaï agriculteurs, fidèles sujets des Lemta,
s’avancèrent jusqu’à Gao : un peu plus tard, sans doute au
début du XIe siècle, sous le
règne de Dia Kossoï, la capitale de l’Empire lemta-songaï fut
transférée de Gounguia à Gao[175].


Cependant les Sorko, continuant à tracer en éclaireurs le
mouvement d’avancée des Songaï le long du Niger, ne tardèrent pas à
atteindre le lac Débo.


Les Faran chassés de Gao arrivèrent à Bamba et, en leur qualité
de clan royal, s’attribuèrent les meilleurs emplacements de pêche
au détriment des Fono. Ceux-ci ne voulurent pas se laisser
déposséder ainsi et livrèrent bataille aux Faran ; vaincus,
ils remontèrent le fleuve et parvinrent dans la région des lacs, où
les Soninké et les Bozo formaient alors le fond de la population.
Les Fono furent autorisés par les chefs du pays à s’établir dans
l’île de Koura, un peu en amont de Tombouctou, ainsi qu’à Gourao,
sur la rive nord du lac Débo.


Ils furent rejoints dans cette région par un autre clan songaï,
celui des Goou ou Gow, composé principalement de
chasseurs, et qui avait dû émigrer du Djerma-ganda à la suite de
difficultés avec les Lemta. Ces Goou s’installèrent dans le Bara,
sur la rive droite du Bara-Issa, à mi-chemin à peu près entre le
Débo et Niafounké.


Cependant les Bozo, jusqu’alors maîtres de la navigation sur le
Débo et les canaux du Niger, ne voyaient pas d’un œil favorable la
concurrence que commençaient à leur faire les Sorko Fono. Ceux-ci ayant créé un
service de transports entre Mopti et Koura par Gourao, les Bozo
cherchèrent à ruiner l’entreprise et construisirent près de Kouna,
entre Mopti et le Débo, avec les herbes aquatiques connues sous le
nom de borgou, des sortes de barrages qui arrêtaient les
embarcations des Fono[176]. Ces derniers, unis aux
marchands soninké de Mopti, organisèrent contre les Bozo une
expédition qui demeura infructueuse. Ils songèrent alors à appeler
à leur aide leurs cousins les Faran, demeurés à Bamba, et leur
envoyèrent par eau des messagers pour réclamer leur concours.


A cette époque (fin du XIIe
siècle ou commencement du XIIIe), l’autorité des empereurs de Gao
s’était notablement accrue et leur territoire, gagnant du terrain
vers le Nord, avait atteint Bamba. Les Sorko Faran,
irréconciliables ennemis des Lemta, supportaient malaisément le
voisinage de ces derniers et ils saisirent avec empressement
l’occasion qui s’offrait à eux d’émigrer vers de nouvelles
contrées. Ils répondirent donc à l’appel des Fono et partirent tous
pour la région des lacs, formant une véritable flottille de
pirogues. Lorsqu’ils arrivèrent à proximité du confluent de
l’Issa-Ber et du Bara-Issa, en amont de Koura, ils se heurtèrent à
une troupe armée composée surtout de Soninké[177], qui voulut s’opposer à leur passage. Les
Faran triomphèrent facilement de cet obstacle et ne tardèrent pas à
être les maîtres du fleuve. Ils fondèrent leur principal
établissement près du pays des Goou, au confluent du Bara-Issa et
du Koli, et y construisirent un village qu’ils appelèrent en songaï
Faran-Koïra (village des Faran). Les Peuls ont traduit
cette expression par Saré-Faran, qui a dans leur langue la
même signification et dont nous avons fait à notre tout
Saraféré[178].


Une fois
solidement établi à Saraféré, le chef des Faran réunit sous son
autorité tous les Songaï de la région des lacs, c’est-à-dire les
Fono de Koura et de Gourao et les Goou du Bara, et il organisa avec
eux une expédition contre les Bozo du lac Débo. Il n’obtint d’abord
qu’un succès contestable, mais, au cours d’une deuxième expédition,
il défit complètement les Bozo, qu’il obligea à se retirer au Sud
du Débo et à respecter la liberté de la navigation sur le Bani.


Donc, vers la fin du XIIIe
siècle, au moment où avait commencé l’apogée de l’empire mandingue
de Mali au détriment de l’empire soninké des Sossé, d’abord, et de
l’empire lemta-songaï de Gao ensuite, la situation des Songaï était
la suivante : dans l’Est, sous la domination des Berbères
Lemta, ils étaient répandus tout le long du Niger depuis le
Dallol-Maouri environ jusqu’à Bamba et occupaient, sur la rive
gauche du fleuve, le Zaberma et le Djerma-ganda, et, sur la rive
droite, le Dendi ; à l’Ouest, à peu près indépendants mais
placés sous la suzeraineté au moins nominale de l’empereur de Mali,
ils s’étaient échelonnés le long du Niger et de ses bras principaux
depuis Tombouctou jusqu’au lac Débo. La première fraction
comprenait des agriculteurs et des pêcheurs (Gabibi et
Kourteï) ; la seconde se composait presque exclusivement de
pêcheurs (Sorko), avec un petit groupe de chasseurs (Goou).


Vers 1325, Kankan-Moussa, empereur de Mali, établissait sa
suzeraineté sur Gao, Tombouctou, le Massina, et englobait par
conséquent sous son autorité tous les Songaï. Près d’un siècle et
demi plus tard, Sonni Ali-Ber (Ali-le-Grand), l’avant-dernier
prince lemta de Gao, s’affranchissait de la tutelle des Mandingues
et, poussant les limites de son empire bien au-delà de Bamba,
s’emparait de Tombouctou, du Bara et de Dienné (1465 à 1492). Un an
après sa mort, un Soninké du clan-tribu des Silla, nommé Mohammed,
fils de Aboubakari Touré, arrivait à se faire proclamer empereur de Gao,
substituait une dynastie nègre — celle des askia — à la
deuxième dynastie berbère des Lemta — celle des sonni, qui
avait succédé vers 1335 à celle des dia — et donnait une
extension plus considérable encore à l’empire de Gao.


C’est assurément à partir de Sonni Ali-Ber et d’Askia Mohammed
Ier, c’est-à-dire à partir des dernières années du
XVe siècle, que les Songaï
commencèrent à se répandre en plus grand nombre dans la région de
Tombouctou et des lacs. Bien que ne formant qu’une minorité dans
l’ensemble des peuples soumis à l’empereur de Gao, bien que cet
empereur lui-même et ses principaux ministres et officiers ne
fussent pas des Songaï en général, ces derniers durent fournir un
contingent notable aux armées de Sonni Ali-Ber et des askia. Sa’di
nous apprend que, lors d’une expédition que fit Mohammed
Ier contre les Bariba, un grand nombre de Songaï du
Zaberbanda[179] trouvèrent la mort et que parmi eux étaient
les meilleurs soldats de l’armée impériale ; nous savons
d’autre part, grâce au même auteur, que l’un des principaux
éléments de la puissance des askia fut leur flottille, dont les
équipages étaient assurément composés en majorité de Sorko.


Cependant, si l’influence politique de l’empire de Gao fut
considérable et si, à la faveur de sa puissance et de son
extension, la langue songaï — qui était pour ainsi dire la langue
officielle de l’empire, même du temps des Lemta — arriva à se
répandre jusqu’à Dienné et à détrôner, là comme en beaucoup
d’autres points, les langues indigènes, les Songaï eux-mêmes ne
durent pas constituer, en dehors des rives mêmes du Niger, des
colonies numériquement importantes ; en tout cas ces colonies
ne dépassèrent pas le Débo en remontant le fleuve. Les seules
régions où l’immigration songaï en amont de Bamba ait laissé des
traces considérables sont celles de Tombouctou, de Koura, du Kissou[180], de Goundam, du Dirma (ou de Tendirma), de
Niafounké, du Bara et de Gourao.


Presque exactement un siècle après l’avènement du premier askia,
le 30 mars 1591, l’armée marocaine du pacha Djouder, expédiée par
le sultan saadien Moulaï Ahmed-ed-Dehebi et comprenant trois mille
guerriers, atteignait le Niger à Karabara, un peu à l’Ouest de
Bamba. Le 12 avril suivant, l’armée de l’askia Issihak II, forte de
42.500 hommes, était mise en déroute en un clin d’œil, grâce aux
mousquets des Marocains, près de Tondibi (la pierre noire), à 50
kilomètres en amont de Gao, sur la rive gauche du fleuve. La
domination marocaine sur l’ancien empire de Gao — à l’exception du
Dendi qui demeura indépendant — devait durer jusque vers la fin du
XVIIe siècle, époque à laquelle
les derniers pachas de Tombouctou virent le peu d’autorité qui leur
restait passer aux mains des Touareg dans l’Est et le Nord et aux
mains des Peuls et des Banmana dans l’Ouest[181]. Mais, dès 1612, c’est-à-dire vingt ans
environ après la victoire de Djouder sur Issihak II, le
gouvernement marocain avait cessé de désigner les pachas et n’avait
plus exercé aucune action directe sur les pays soudanais[182]. A partir de cette date, les pachas de
Tombouctou et leurs caïds furent recrutés sur place, parmi les
officiers venus du Maroc avec Djouder et ses premiers successeurs,
tant qu’il en resta, puis parmi les descendants de ces officiers.
Ces descendants n’étaient plus des Marocains à proprement
parler : les caïds et les soldats venus de Fez et de Marrakech
avaient pris femme sur les bords du Niger, les uns parmi les
Maures, les Touareg
ou les Peuls, les autres parmi les Songaï, les Soninké et d’autres
populations noires. A mesure que l’on s’éloignait de la date
d’arrivée des premiers Marocains, l’élément nègre devenait
prépondérant chez ces métis, qui avaient d’ailleurs adopté la
langue songaï et qui constituèrent peu à peu la classe noble et
dirigeante du peuple songaï, celle des Arma : c’est
ainsi que cette classe vint se surajouter au fond primitif purement
nègre, constitué par les Gabibi, les Sorko et les Goou.


D’après Ahmed Baba, qui le tenait de Moulaï Zidân, fils du
sultan Ahmed-ed-Dehebi, il fut expédié du Maroc au Soudan, depuis
le pacha Djouder jusqu’au pacha Slimân, c’est-à-dire de 1590 à
1600, vingt-trois mille soldats, dont la plupart périrent de
blessures et surtout de maladies. Parmi les survivants, 500
revinrent à Marrakech et les autres se fixèrent au Soudan. Mahmoud
Lonko, qui succéda à Slimân et fut le dernier pacha envoyé du Maroc
à Tombouctou, avait amené 300 soldats avec lui : ce furent les
derniers renforts expédiés du Maroc.


Cependant un nouvel élément de population marocaine serait
arrivé à Tombouctou vers la fin du XVIIe siècle. Vers 1670, Er-Rachid, le
premier sultan filalien ou hassanide de Fez, au cours d’une
expédition dans le Sous, mit le siège devant la zaouïa d’un
religieux musulman nommé Ali-ben-Haïdar, lequel s’enfuit
au Soudan et alla se mettre sous la protection de l’empereur
banmana de Ségou, Biton Kouloubali, dont l’autorité commençait à
s’étendre jusqu’à Tombouctou. Ali offrit à Biton deux belles
captives d’origine espagnole ou portugaise qu’il avait amenées avec
lui ; le prince banmana, amadoué par ce présent, autorisa Ali
à s’établir à Tombouctou avec sa famille et ses disciples et lui
promit son assistance. En effet, le sultan Er-Rachid, parti à la
poursuite de Ali, se heurta entre Tombouctou et Dienné, dans le
Nord du Massina, à l’armée de Ségou et, devant le refus bien net de
Biton de lui livrer le fugitif, s’en retourna au Maroc.


Ali-ben-Haïdar résida plusieurs mois à Tombouctou ; il y
aurait laissé des descendants, qui seraient les ancêtres du clan
arma des Haïdara. La tradition raconte qu’il quitta
Tombouctou pour
regagner le Sous à la tête d’une armée de plusieurs milliers de
Noirs, à l’aide de laquelle il voulait tirer vengeance du sultan
Er-Rachid. Mais, lorsqu’il arriva au Maroc, ce dernier venait de
mourir à Marrakech (1672). En apprenant cette nouvelle, Ali renvoya
sa troupe devenue inutile. Mais le nouveau sultan Ismaïl, frère et
successeur d’Er-Rachid, la fit rassembler et en fit le noyau de la
fameuse armée noire qui fut le principal soutien de la dynastie
hassanide à ses débuts[183].


Dans le dessein d’augmenter l’effectif de cette armée, Ismaïl
envoya son neveu Ahmed au Soudan pour y recruter d’autres
guerriers. Ahmed se rendit donc à Tombouctou, qu’il occupa au nom
du sultan de Fez, à la grande joie — dit-on — des habitants :
ceux-ci en effet espéraient que le prince marocain pourrait, mieux
que l’empereur de Ségou, les défendre contre les déprédations et
les exigences des Bérabich. Après un séjour de plusieurs années à
Tombouctou, Ahmed retourna au Maroc. Dès qu’il fut parti,
Tombouctou cessa de reconnaître la suzeraineté — bien éphémère — du
sultan de Fez et la garnison laissée par Ahmed se dispersa parmi
les indigènes et se mélangea avec eux[184].


Tout compte fait, le nombre des Marocains qui se
fixèrent dans la
région de Tombouctou aux XVIe
et XVIIe siècles et qui y
firent souche ne dut pas être très considérable, car Sa’di insiste
à plusieurs reprises sur la mortalité excessive qui décima, avant
même qu’ils fussent parvenus au Niger, les contingents amenés par
les premiers pachas. Comme d’autre part les Songaï eux-mêmes
n’étaient pas fort nombreux dans cette région, il est certain que
leur type primitif a dû être assez profondément modifié par leur
mélange avec les Marocains. Mais cette modification n’atteignit
guère que les familles nobles et dans les villes seulement : à
Gao, Bamba, Koura, Tendirma, Kouna, et surtout à Tombouctou. Les
familles soninké de Dienné subirent d’ailleurs, et par le fait d’un
mélange analogue, des modifications identiques. Ce sont les
résultats de cette infusion de sang blanc, très visibles encore,
qui ont pu faire naître chez quelques voyageurs l’idée d’attribuer
aux Arma une origine égyptienne.


Mais d’abord beaucoup de ces métis de Blancs et de Nègres ne
sont pas rattachables aux Songaï, et c’est en particulier le cas de
ceux de Dienné. Ensuite il ne faut pas oublier que, chez les
Songaï, les Arma ne forment qu’une partie infime de la
population, quelque importance politique et sociale qu’ils puissent
détenir dans les villes où on les rencontre : la masse du
peuple, composée des Gabibi et des Sorko de la région des lacs et
surtout de l’ensemble des habitants du Djerma, du Zaberma et du
Dendi, est demeurée nègre, les influences berbères et peules mises
à part. Enfin, comme nous l’avons vu, l’élément blanc qui a affecté
quelques familles songaï et a produit les Arma venait, non pas de
l’Egypte, mais du Maghreb ; il est d’importation récente et
postérieur à la période durant laquelle la soi-disant civilisation
songaï a atteint son apogée[185].


Il en est de
l’architecture comme du métissage : le style dit « de
Dienné » n’est en rien spécial aux Songaï et il est
d’importation maghrébine et relativement récente. Nous savons par
Ibn-Khaldoun et par le Tarikh-es-Soudân que les premières
constructions de ce type furent bâties à Gao (une mosquée) et à
Tombouctou (un palais et une mosquée) vers 1325, sous le règne et
sur l’ordre de l’empereur mandingue Kankan-Moussa, par un poète de
Grenade qui s’improvisa architecte, Abou-Ishak-es-Sahéli, lequel
mourut à Tombouctou et y fut enterré. Avant cette époque, il n’y
avait au Soudan que des huttes cylindriques couvertes en paille ou
des abris rappelant les gourbis des Bédouins ou ceux des
Touareg ; les « palais » même des empereurs
n’étaient pas plus confortables ni plus remarquables que les
« cases » de leurs sujets ; peut-être même les
maisons à terrasse du type le plus primitif étaient-elles
inconnues, car les auteurs arabes antérieurs au XIVe siècle (Ibn-Haoukal — qui avait voyagé
au Soudan, — Bekri, Edrissi, Yakout) ne mentionnent pas d’autres
habitations que les huttes à toit conique des Malinké et des Mossi
d’aujourd’hui.


Ce fut vraisemblablement l’espagnol Abou-Ishak qui fut le
premier inspirateur au Soudan occidental de ces maisons à portiques
trapézoïdaux et de ces mosquées coiffées de pyramides dont l’aspect
fait songer, en effet, mais d’assez loin, à des monuments de
l’ancienne Egypte, mais que l’on rencontre partout, de l’Algérie et
du Maroc à travers tout le Sahara, jusqu’à la lisière de la forêt
tropicale. Cette architecture, motivée par les nécessités du climat
et la rareté de certains matériaux ou l’ignorance de certaines
techniques, est essentiellement maghrébine et non pas
égyptienne[186]. Elle fut propagée au Soudan, non pas par les Songaï, — qui sont
loin de l’avoir tous adoptée et qui habitent souvent des abris
hémisphériques en nattes copiés sur ceux des Touareg, — mais bien
par les Marocains de Tombouctou d’une part et d’autre part par les
Soninké de Dienné et leurs cousins-germains les Dioula. Les
Diennéens sont passés maîtres en l’art de l’architecture
soudanaise, cela n’est pas niable : mais ils ont été initiés à
cet art par des Marocains et non par des Songaï et ils n’ont pas
été chercher leurs modèles en Egypte.


La conclusion de ce qui précède peut se résumer ainsi : les
Songaï actuels — surtout ceux des territoires civils du
Haut-Sénégal-Niger — forment un peuple très mélangé, dont le fond
primitif et l’élément principal sont constitués par une population
nègre originaire sans doute de la région de Tillabéry-Niamey-Dosso,
sur la rive gauche du bas Niger ; ils comprennent une caste de
pêcheurs — les Sorko —, une caste de chasseurs — les Goou — et une
classe ouvrière et paysanne — les Gabibi — qui, toutes les trois,
sont demeurées à peu près vierges de tout élément de race blanche,
mais dans lesquelles le type primitif a été plus ou moins modifié,
chez les Sorko par des mélanges avec les Bozo, chez les Goou par
des mélanges avec les Banmana et chez les Gabibi par des mélanges
avec les Haoussa, les Gourmantché, les Mossi, les Tombo, les
Soninké et les Banmana, selon les régions ; il y a lieu
également, en ce qui concerne les Gabibi, de tenir compte de
mélanges avec les Touareg et avec les Peuls qui ont parfois altéré
le type nègre primitif ; ils comprennent enfin une classe
noble — les Arma — dans la composition de laquelle l’élément de
race blanche entre pour une part assez considérable : cet
élément a été fourni principalement par des Européens de la
péninsule ibérique et des Arabo-berbères du Maroc et, dans une
proportion moindre, par des Touareg, des Maures et des Peuls. Quant
à la classe des lettrés musulmans — les Alfa —, elle se recrute
parmi tous les peuples du Soudan et du Sahara, mais les Songaï y sont en
infime minorité[187].


Je n’ai parlé, dans les pages qui précèdent, que des grands
mouvements de migration ou de conquête qui ont porté les Songaï
jusqu’au lac Débo. Il s’est produit en outre un certain nombre de
mouvements secondaires en sens divers, dûs à différentes
causes : c’est ainsi qu’après la prise de Gao par les
Oulmidden en 1770, un certain nombre de Songaï émigrèrent de la
région de Gao au Djerma-Ganda et du côté de Niamey (tradition
recueillie par M. le Commandant Gaden) ; c’est ainsi encore
que, d’après Barth, beaucoup de Songaï de la région de Bourem
émigrèrent vers 1843 du côté de Goundam. D’autre part les Songaï
ont fourni de tout temps un très fort contingent aux
approvisionnements en esclaves du Sahara et du Maghreb : une
bonne partie des Bella des Touareg et des Harrâtîn des Maures
Kounta et Bérabich sont d’origine songaï ; on trouve des
descendants d’esclaves de même provenance en beaucoup de points du
Sud algérien et du Sud marocain : le lieutenant Cancel, ayant
étudié récemment le langage des Balbali ou habitants de Tebalbalet,
a découvert que ce langage est un dialecte à la fois songaï, arabe
et berbère, mais avec prédominance marquée de mots songaï dans le
vocabulaire et avec introduction des principales règles de la
syntaxe songaï (Revue africaine, 1908).


VII. Mandé du Nord.



Il semble bien que la famille mandé, dans son ensemble, est
autochtone du Soudan Occidental. Son domaine primitif devait
s’étendre le long du Niger, et principalement sur la rive gauche,
depuis le lac Débo environ au Nord jusque vers les sources du
Tinkisso au Sud. Le Diagha, Diaga ou Diaka[188] (du Débo à Sansanding) fut le berceau des Mandé du
Nord, le Mandé ou Manding ou Mali (haut Niger à hauteur de
Bamako et haut Bakhoy) fut celui des Mandé du Centre et le
Diallon ou Fouta-Diallon (du haut Tinkisso à la haute
Falémé) fut celui des Mandé du Sud.


Bien avant le début de notre ère, la famille mandé devait être
répandue dans toutes ces régions et en former la population à peu
près exclusive.


1o Bozo.


Les Bozo devaient, au début, constituer chez les Mandé du Nord
une caste de pêcheurs et de navigateurs absolument analogue à celle
des Sorko chez les Songaï et à celle des Somono chez les Mandé du
Centre. Ils habitaient principalement le lac Débo et le bras du
Niger connu sous le nom de marigot de Dia ou Diaka. Ils durent à un
moment donné se répandre un peu plus loin vers le Nord et vers le
Sud et atteindre le Bani vers l’Est du côté de Mopti et de Dienné.
Mais la poussée des Sorko par le Nord du XIIe au XIIIe siècles et celle des Somono par le
Sud vers la même époque amenèrent la concentration des Bozo dans la
région de leur berceau primitif, dont ils ne sont jamais sortis
depuis qu’isolément et où ils sont encore considérés de nos jours
comme propriétaires du sol et des eaux.


Tandis qu’ils demeuraient ainsi fixés dans leur patrie
d’origine, les populations agricoles de même famille qui les
entouraient se dispersaient au contraire dans tout le Soudan, sous
le nom de Soninké,
et arrivaient, par suite de cette dispersion et de leur mélange
avec des peuples très divers, à se différencier assez notablement
de leurs congénères pêcheurs que leur métier avait attachés aux
rives du fleuve. C’est ainsi qu’aujourd’hui, par le type, les mœurs
et la langue, les Soninké se distinguent des Bozo, quoique
d’ailleurs les ressemblances entre les deux peuples soient
également considérables. Mais leur communauté d’origine ne semble
pas douteuse.


Ajoutons à cela que des unions se sont produites depuis des
siècles entre les Bozo primitifs et des familles appartenant aux
castes de pêcheurs d’autres nationalités, telles que la caste
songaï des Sorko, la caste banmana des Somono et la caste peule des
Soubalbé. Ces unions eurent comme résultat d’altérer quelque peu le
type initial des Bozo et de modifier considérablement sans doute
leur parler primitif.


Les Bozo sont actuellement tous musulmans : ils le sont
probablement depuis le XIVe
siècle, ayant dû se convertir à la même époque que les gens de
Dienné.


2o Soninké.


Ainsi que je viens de le dire, les Soninké ont eu, comme les
Bozo, pour habitat primitif le Diaga ou Massina[189] et, comme les Bozo aussi, ils formaient à
l’origine une population exclusivement nègre et bien plus
rapprochée des Mandé du Centre qu’elle ne l’est actuellement[190].


Dès une époque
fort ancienne, vers 200 avant J.-C. au plus tard, des Soninké
partis du Diaga s’avancèrent vers le Nord-Ouest et allèrent fonder
des colonies agricoles dans les régions où se trouvent aujourd’hui
Bassikounou, Néma et Oualata. Peut-être même la fondation de
Néma remonte-t-elle à cette période lointaine, ainsi que
celle de Ghana, qui devait être très voisine de Néma et de
l’emplacement où s’éleva plus tard[191] Birou ou Oualata.


Lorsque, au début du IIe
siècle de notre ère, les Judéo-Syriens venant de la Cyrénaïque par
l’Aïr s’installèrent au Diaga, les Soninké subirent quelque peu
leur ascendant et, dès ce moment, des éléments de race blanche
commencèrent à s’introduire parmi eux. Nous avons vu comment, vers
le milieu du même siècle, ils obligèrent les Judéo-Syriens à
quitter le Diaga et comment ces derniers, suivant la même voie
qu’avaient tracée les Soninké longtemps auparavant, allèrent se
fixer dans l’Aoukar, à côté des colonies soninké de Néma et de
Ghana. Quelque cinquante ans plus tard, les Judéo-Syriens du Touat
venaient les y rejoindre et vers la fin du IIIe siècle se constituait à Ghana un état
assez puissant dont les maîtres étaient ces Judéo-Syriens ou
Proto-Peuls.


A ce moment, un certain nombre de Soninké de l’Aoukar, fuyant le
joug de ces étrangers, continuèrent leur migration vers le
Nord-Ouest et se portèrent jusque dans le Tagant et dans l’Adrar
mauritanien, que les Berbères n’occupaient encore
qu’incomplètement. Les Azer actuels de Oualata[192], de Tichit, de Chinguetti[193], etc. ne sont que les descendants,
sans doute métissés
de Berbères, de ces Soninké des premières migrations. Un nouvel
élément de même souche leur fut apporté d’ailleurs vers la fin du
VIIIe siècle par les Soninké
accompagnant les Ahl-Massina d’origine judéo-syrienne qui, venant
de Ghana, fondèrent Tichit et gagnèrent l’Adrar.


Cependant le gros de la population soninké était demeuré au
Diaga. Vers la fin du VIIe
siècle, pour des raisons ignorées, un groupe assez considérable
quitta ce pays, tenta un premier essai de colonisation du côté de
Dienné[194], puis, rebroussant chemin vers l’Ouest, se
porta par le Kaniaga jusqu’au Kingui et au
Diafounou, laissant probablement des fractions
colonisatrices le long de son itinéraire. Vers 750, la majeure
partie des émigrants, quittant le Kingui pour retourner presque sur
leurs pas, arrivèrent au Ouagadou, où ils fondèrent, sous
la direction de Maghan-Diabé Sissé, le premier état
soninké sur lequel les traditions nous aient quelque peu
renseignés.


Une légende, encore très vivante chez tous les Soninké du Sahel
et rapportée plus d’une fois déjà par des Européens[195], raconte, en l’agrémentant de détails qui
tiennent du merveilleux, le récit de cette migration du Diaga au
Ouagadou par le Kaniaga et le Kingui. D’après cette légende, le
chef de la migration aurait été un nommé Digna ou
Dinga, fils de Kiridion-Tagamanké fils de Yougou-Doumbessé
(lequel descendait de Job fils de Salomon fils de
David !) ; ce Digna, ancêtre du clan royal soninké des
Sempré, Soumpara ou Simbara, avait quitté le Diaga avec une bande de 300
hommes armés, accompagné de prêtres, devins et sorciers dont le
chef s’appelait Garabara-Diané ou Diadiané et
aurait été l’ancêtre du clan des Soudouré. Digna s’arrêta d’abord
dans la contrée de Dienné et y épousa une femme nommée Satakoullé
Dafé ; étant demeuré là 17 ans[196] sans que cette femme lui eût donné de
postérité, il la répudia, quitta le pays de Dienné et revint au
Diaga, où il épousa Assakoullé Soudouré. Celle-ci enfanta trois
jumeaux, dont l’un mourut à sa naissance ; le second,
Dia-Founè, ancêtre du clan des Dikéné ou Dyikéné, alla
s’établir dans le pays qui fut appelé à cause de lui
Diafounou et le colonisa ; le troisième,
Diagabâ-Founè[197], père du clan des
Souaré, demeura dans le Diaga.


Lorsque ses deux fils furent devenus des hommes, Digna, — dont
la longévité est comparable à celle des patriarches bibliques, —
poussa jusqu’au Kingui (province de Nioro) et se fixa à Daraga,
près de la mare de Dioka (sur la route de Nioro à Kayes). Arrivé
là, il envoya des gens puiser de l’eau ; ces gens aperçurent
un génie assis au bord du puits et revinrent en toute hâte prévenir
Digna. Celui-ci se rendit au puits et, grâce aux sortilèges dont
disposaient ses prêtres, rendit le génie aveugle, sourd et
paralytique, ce qui n’empêcha pas toutefois le génie d’en faire
autant à Digna. Alors intervint Garabara, le chef des sorciers,
dont les procédés magiques rendirent à Digna l’usage de ses sens,
tandis que le génie demeurait privé de la vue, de l’ouïe et du
mouvement. Sans doute il avait conservé la faculté de parler, car
il offrit à Digna, si ce dernier le guérissait, de devenir son
allié et de lui donner ses trois filles en mariage ; Digna
accepta et rendit au génie le libre usage de ses sens et de ses
mouvements. Après quoi il épousa les trois filles du génie.


De la première, nommée Diangana Boro, il eut cinq fils et un
serpent, lequel fut appelé Ouagadou Bida et s’enfuit dès
qu’il fut sorti du
sein de sa mère, sans que l’on sût où il était allé. Nous le
retrouverons tout à l’heure. Les cinq fils furent : Téré-Kiné,
père des Soma ou Sokhona ; Téré-Kalé, père des Kalé[198] ; Lampakhé-Boundayoré, père des
Bérété ; Kara-Guidé, père des Séméga, et Toungamari-Kabida,
père des Diâbi ou Diâbira. De la deuxième fille du génie, nommée
Katana Boro, il eut aussi cinq fils, pères du clan des
Sissé, issu lui-même, comme on le voit, de celui des
Sempré : Maghan-Diabé, qui fut le premier roi du
Ouagadou ainsi que nous l’allons voir, Maghan-Tané,
Maghan-Tané-Fankanté, Maghan-Mamari et Maghan-Kaya[199], qui devait être plus tard le fondateur de
l’empire soninké de Ghana. Enfin, de la troisième fille du génie,
nommée Sinanguillé Gounékousso, il eut quatre fils : Mamari,
père des Touré et des Diabéra ; Fassiré, père des Koumma ou
Koumba ; Matam, qui n’eut pas de descendants, et Douissé ou
Dowissé, que la légende donne comme ancêtre aux Harrâtîn soninké
qui vivent avec les Idao-Aïch de la sous-tribu des Ahl-Soueïd.


Cependant Digna, parvenu à un âge très avancé, était devenu
aveugle. Un jour, il dit à Téré-Kiné, l’aîné de ses fils présents
au Kingui, d’aller lui tuer du gibier, lui promettant, s’il lui en
rapportait, de lui conférer l’insigne du pouvoir royal.
Garabara-Diané, chef des sorciers, avait eu à se plaindre de
Téré-Kiné et avait au contraire une grande affection pour
Maghan-Diabé, l’aîné des enfants de la seconde femme de Digna. Or
Téré-Kiné était particulièrement velu. Garabara prit donc une peau
de bélier, en revêtit Maghan-Diabé, mit une chèvre entre les mains
de ce dernier et l’amena auprès du vieillard, disant :
« Voici Téré-Kiné qui revient de la chasse et t’apporte une
antilope. » Digna demanda à Maghan-Diabé : « Est-ce
bien toi Téré-Kiné ? — C’est bien moi », répondit
Maghan-Diabé. L’aveugle passa sa main sur la toison du bélier et
dit : « Mon fils, ta voix ressemble à celle de
Maghan-Diabé, mais ta peau velue est bien celle de Téré-Kiné. D’ailleurs n’êtes-vous
pas tous mes enfants ? » Puis il remit à Maghan-Diabé la
chaîne qui était l’insigne de son pouvoir[200].


Sur ces entrefaites, Téré-Kiné revint de la chasse avec un
buffle qu’il avait tué et, apprenant la supercherie dont avait usé
son frère, il entra dans une violente colère et voulut tuer
Maghan-Diabé. Digna l’apaisa en lui donnant un talisman qui
assurait à Téré-Kiné et à ses descendants la faculté de faire
tomber la pluie à volonté, pouvoir qui est encore attribué de nos
jours aux membres du clan des Sokhona.


Peu après, Digna mourut. Garabara, ayant consulté les présages,
prédit à Maghan-Diabé qu’il régnerait un jour en un endroit du
Sahel appelé Koumbi et situé dans l’Est. En conséquence,
laissant au Kingui Téré-Kiné et tous les enfants de la première et
de la troisième femme de son père, Maghan-Diabé quitta Daraga avec
ses propres frères utérins (les Sissé), Garabara et
quarante cavaliers. La petite troupe, marchant vers l’Est, arriva
en un pays habité par des hyènes dont le chef s’appelait
Tourougoulé Fadiga ; Maghan-Diabé demanda à ce dernier de lui
indiquer le chemin de Koumbi : le chef des hyènes lui dit de
continuer vers l’Est. Un peu plus loin, la troupe arriva au pays
des vautours dont le chef, Douga, exigea quarante cadavres de
chevaux pour montrer la route de Koumbi. Maghan-Diabé sacrifia donc
ses quarante montures, dont les vautours se régalèrent. Puis Douga
se mit à voler en avant de la troupe, pour lui montrer le chemin,
et, s’arrêtant enfin sur un arbre, près de l’endroit où se trouve
aujourd’hui Goumbou, dit : « C’est ici Koumbi. »


Maghan-Diabé fit abattre cet arbre. L’arbre, en tombant à terre,
découvrit l’orifice d’un puits au-dessus duquel il avait poussé et
de ce puits sortit un serpent qui dit à Maghan-Diabé :
« Je suis Ouagadou Bida, ton frère et le frère de Téré-Kiné
dont tu as usurpé le rang ; en sortant du ventre de ma mère,
je suis venu résider dans ce puits, et la terre qui entoure ce
puits, et qui s’appelle Ouagadou à cause de moi, est ma
terre. Je ne veux
pas que tu viennes m’y déranger. » Cependant, Maghan-Diabé
ayant proposé une transaction au serpent, celui-ci déclara qu’il
consentait à laisser son frère s’établir dans le pays et à demeurer
lui-même dans son puits sans en jamais sortir, à condition qu’on
lui donnât en pâture cent vierges par an. Maghan trouva cette
exigence inacceptable et offrit de lui donner seulement, chaque
fois qu’aurait lieu la fête annuelle des cultures, la plus jolie
fille qui se trouverait à ce moment là dans le pays. Le serpent
accepta cet arrangement et rentra dans son puits[201].


De l’arbre qui avait été abattu sortit alors un tambour qui se
mit à jouer tout seul ; à l’appel de ce tambour magique, des
hommes accoururent, venant de toutes les directions : ils
étaient 9.999, tous montés sur des chevaux bais, et divisés en
quatre compagnies dont chacune avait un chef. Ces chefs
étaient : Ouagané Sakho, père du clan des
Sakho ; Diaméra Sogona, père des Diagouraga
(fraction des Diawara) ; Makhan Doumbé, père des
Silla, et Goumaté Fadé, père des Yaressi (ou
Diaressi ou Diarisso).


Lorsque toute cette foule fut réunie, sur le conseil de
Garabara, on décida d’élire comme roi celui dont le bras aurait
exactement la même longueur que le tambour[202]. Tous les chefs enfoncèrent successivement
leur bras à l’intérieur du tambour, mais seul Maghan-Diabé put le
remplir exactement avec son bras et, en conséquence, il fut reconnu
roi par toute l’assemblée.


Devenu ainsi le souverain du Ouagadou, Maghan-Diabé s’installa à
Koumbi et partagea son royaume en cinq provinces, gardant pour lui
le Ouagadou proprement dit, et donnant le commandement des quatre
autres aux quatre chefs de cavaliers accourus à l’appel du tambour
magique : Ouagané Sakho reçut le Nord-Ouest et se fixa à Diara
(près et au Nord-Est de Nioro) ; Diaméra Sogona eut l’Est et
se fixa à Guesséné dans le Sud du Kaniaga (tout près de
Sosso) ; Makhan Doumbé eut le Sud-Ouest et se fixa à
Kamatingué (entre Goumbou et Nioro), d’où il se rendit
ensuite dans le Kaarta ; enfin Goumaté Fadé reçut le
Sud-Est en partage et alla demeurer au Bélédougou (vers
l’an 750 environ).


Chaque année, à la fête des cultures qui se célèbre lors des
premières pluies, les quatre chefs de province venaient saluer le
roi du Ouagadou à Koumbi et une vierge était sacrifiée au
serpent.


Lorsque Maghan-Diabé mourut, son frère Maghan-Tané lui
succéda ; ensuite régna Maghan-Tané-Fankanté, puis
Maghan-Mamari et enfin Maghan-Kaya ou Kaya-Maghan Sissé,
le dernier des cinq fils de Katana Boro, sous le règne duquel eut
lieu la ruine du Ouagadou et la dispersion de ses habitants (fin du
VIIIe siècle).


Voici comment la tradition rapporte le motif et les
circonstances de cet événement mémorable. Un nommé Mamari-Sité
Dorhoté, originaire du Kaniaga, sorte de magicien remarquable par
son caractère silencieux — il ne parlait que deux fois par an —,
était venu résider à Diara auprès de Ouagané Sakho, au clan duquel
il s’était affilié, changeant son nom primitif en celui de Mamari
Sakho. Il était amoureux d’une jeune fille nommée Sia Yatébari qui,
cette année-là, fut choisie en raison de sa beauté pour être
offerte au serpent. Lorsque le jour du sacrifice fut arrivé, Mamari
Sakho se rendit à Koumbi, armé d’un sabre soigneusement aiguisé,
et, se glissant parmi la foule, se plaça près du puits sacré. Le
serpent, selon la coutume, sortit deux fois sa tête pour regarder
la vierge qu’on lui destinait ; au moment où il la dressait
une troisième fois et se préparait à s’emparer de Sia, Mamari se
précipita sur lui et lui frappa sept fois le cou avec son
sabre : au septième coup, la tête du serpent se détacha, mais,
au lieu de tomber, elle s’éleva dans les airs en disant :
« Mamari Sakho, tu as détruit le Ouagadou ; pendant sept
ans, il ne pleuvra plus dans ce pays, car la pluie que je faisais
tomber sera désormais transformée en or et le Ouagadou n’en profitera plus. » Et
en effet la tête du serpent s’en alla tomber au Sud du Mandé, dans
le Bouré, qui devint la contrée du Soudan la plus riche en or.


Les assistants voulurent faire un mauvais parti à Mamari, mais
ce dernier, sautant sur son cheval, réussit à s’enfuir ;
Ouagané Sakho le rejoignit, mais, parce qu’il appartenait au même
clan que lui, il n’osa pas le tuer et le laissa aller.


Cependant les menaces du serpent se réalisèrent ; pas une
goutte d’eau ne tomba au Ouagadou durant sept années
consécutives ; une grande disette s’ensuivit et les Soninké
quittèrent ce pays maudit pour se disperser de tous côtés, à la
recherche de régions plus fertiles.


Les uns, sous la conduite d’Alikassa Sempré, fils de
Maghan Diabé, se portèrent vers le Tekrour, au Guidimaka et au
Galam qu’ils appelèrent Gadiaga ; ils fondèrent là les
premières colonies soninké, celles de Yaressi et de
Silla, ainsi nommées des clans issus de Goumaté Fadé et de
Makhan Doumbé qui les créèrent ; les membres du clan royal des
Sempré qui faisaient partie de la même migration fondèrent
Galambou[203]. Une tradition recueillie par Mage
raconte qu’Alikassa, s’étant baigné un jour dans un affluent de la
Falémé appelé Bakili que les autochtones considéraient
comme un cours d’eau sacré, et n’ayant éprouvé aucune conséquence
fâcheuse de son imprudence, fut regardé comme un grand sorcier par
les indigènes et devint roi du Galam. En souvenir de cette
circonstance, ses descendants changèrent leur nom de Sempré en
Bakili. Le royaume du Galam ou Gadiaga eut pour capitale
Galambou, appelée aussi Kounguel ; il comprenait le Goye, le
Kaméra et le Guidimaka.


D’autres s’arrêtèrent dans le Bakounou, le Kingui, le
Guidioumé et le
Diafounou, où ils possédaient déjà des compatriotes. D’autres
émigrèrent du côté de Kala (Sokolo) ou retournèrent au Kaniaga et
se mêlèrent aux compagnons de Goumaté Fadé établis dans le Nord du
Bélédougou, donnant ainsi naissance à ce qui fut plus tard l’empire
soninké des Sossé ou du Kaniaga.


D’autres encore, du clan des Kounaté ou Konaté
(originaires de Kouna ou Kona, dans l’Est du Massina, au Sud et
près du Débo), rebroussèrent chemin jusqu’au Diaga, traversèrent le
Niger et allèrent, vers l’an 800, fonder Dienné, ou tout
au moins fonder une colonie soninké à l’endroit où devait s’élever
plus tard la ville de Dienné proprement dite. D’après la
tradition[204], des Bobo étaient alors installés à Kanafa,
sur le plateau où se trouve aujourd’hui la ville, et des Bozo
demeuraient au Sud du même plateau, en un lieu appelé Dioboro, près
du village actuel de Pérou. Les Soninké, commandés par un nommé
Adyini Kounaté, se seraient fixés auprès des Bozo de Dioboro et les
Bobo, gênés par ce voisinage, auraient peu après émigré du côté de
Bandiagara.


Mais le plus grand nombre des Soninké du Ouagadou, sous le
commandement de Kaya-Maghan ou Maghan-Kaya, qui régnait au
moment de la dispersion, se porta vers le Nord et alla rejoindre
les premiers colons soninké de la région de Ghana, dont la
prospérité et la richesse attirait les affamés du Ouagadou en
excitant leur convoitise. Beaucoup de Soninké demeurés au Diaga
lors de la migration de Digna étaient venus depuis directement dans
l’Aoukar, en sorte que le nombre total des Soninké répandus à Ghana
et dans les environs devait être considérable à la fin du
VIIIe siècle. Kaya-Maghan en
profita pour renverser la dynastie des Judéo-Syriens, s’emparer du
pouvoir et établir la suprématie soninké sur l’empire de
Ghana : ce fut, comme nous l’avons vu, le signal de l’exode
des Proto-Peuls vers le Fouta-Toro[205].


L’Aoukar et sa
capitale Ghana durent constituer le centre principal des Soninké,
au moins au point de vue politique, depuis les premières années du
IXe siècle jusque vers la fin
du XIe. Tour à tour rivaux et
suzerains des Berbères Lemtouna d’Aoudaghost, les Soninké de Ghana
établirent à la fin du Xe
siècle leur suprématie sur tout le Hodh et une partie au moins du
Tagant, sur le Massina et le Bagana et sur tous les pays compris
entre le Niger et le Tekrour où leurs compatriotes avaient fondé
déjà des colonies. Ce fut le moment brillant de leur histoire. Ce
fut aussi celui où s’acheva leur formation ethnique, par des
mélanges nombreux et répétés avec des Berbères dans le Nord et avec
des Toucouleurs dans le Sud-Ouest, mélanges venant s’ajouter à ceux
déjà subis du fait du contact avec les Judéo-Syriens dans le Diaga
et l’Aoukar : c’est à ces mélanges, où l’élément de race
blanche entra pour une part fort appréciable, que les Soninké
doivent leurs caractères physiques et moraux actuels, et que leur
langue doit également les particularités qui la distinguent
nettement des dialectes mandé du Centre.


Mais les migrations et contre-migrations des Soninké étaient
loin d’avoir pris fin et leur dispersion à travers tout le Soudan
Occidental n’en était encore qu’à ses débuts. En 1076 les Lemtouna,
entraînés à la guerre sainte par Abdallah-ben-Yassine, s’emparaient de Ghana,
pillaient la ville, massacraient une partie des habitants et
convertissaient à l’islamisme ceux qui préférèrent la religion
nouvelle à la mort ou à la fuite. Beaucoup de Soninké demeurèrent
dans l’Aoukar où, devenus musulmans, ils subirent jusque vers 1090
le joug des Berbères, puis recouvrèrent leur indépendance. Mais
beaucoup aussi émigrèrent de Ghana vers le Sud, le Sud-Ouest et le
Sud-Est à la fin du XIe siècle,
achevant de constituer les états soninké déjà ébauchés dans le
Kaniaga, le Bakounou, le Kingui, le Galam, et ramenant au Diaga un
nouveau flot de population.


D’après une tradition, les familles soninké qui s’enfuirent de
Ghana lors de la conquête almoravide descendaient principalement
des premiers colons demeurés dans l’Aoukar au temps de la
domination judéo-syrienne et appartenaient surtout aux clans
suivants : les Doukouré, descendants d’un nommé
Bentigui, qui était au service d’un ministre du dernier empereur
judéo-syrien de Ghana et dont le fils aurait assassiné cet
empereur, sans doute au moment de l’arrivée de Kaya-Maghan Sissé
dans l’Aoukar ; les Soumaré, descendants d’un autre
familier du même ministre ; les Diakaté ou
Niakaté et les Diarisso, ainsi que les
Mangara, les Samoura et les Koussata,
descendants de vassaux des empereurs judéo-syriens eux-mêmes ;
enfin les Tounkara qui, eux, se composaient des derniers
débris de la famille impériale soninké des Sissé, c’est-à-dire des
descendants de Kaya-Maghan.


Les Diarisso fondèrent un royaume au Kaniaga, où ils
retrouvèrent des gens de leur clan en la personne des descendants
de Goumaté-Fadé : ce fut l’origine du fameux empire de
Sosso ou des Sossé, qui devait devenir célèbre
quelque cent ans plus tard avec la dynastie des
Kannté.


Les Doukouré fondèrent au Bakounou d’abord, puis à
Goumbou, un royaume qui, en quelque sorte, correspondait à l’ancien
royaume du Ouagadou. Leur chef Maré-Diago Doukouré, en quittant
Ghana, se porta d’abord dans le Guimbala, sur la rive nord du Débo,
alla de là à Dienné, puis à Diongoï dans le Sud du Bakounou, où il
se fixa et mourut. Ouari Doukouré, son successeur, transporta sa
résidence à Tanganaga, près et à l’Ouest-Nord-Ouest de Goumbou, tandis qu’un de
ses frères allait s’installer dans le Diafounou. Toumané Doukouré
ayant succédé à Ouari, un berger lui signala un emplacement bien
préférable à Tanganaga : c’était Goumbou. Toumané et
son frère cadet Boubou, accompagnés de tous les notables du
royaume, partirent à cheval pour aller reconnaître l’endroit ;
mais un devin avait prédit que le premier des deux frères qui
mettrait pied à terre mourrait aussitôt ; aussi, lorsqu’on fut
arrivé à Goumbou, Toumané invita Boubou à descendre de cheval le
premier. Boubou, pour ne pas désobéir à son aîné, accepta de faire
le sacrifice de sa vie ; mais, avant de mettre pied à terre,
il fit disposer d’un côté le trésor de la famille royale et fit
ranger d’un autre côté les notables du pays, puis il dit à
Toumané : « Choisis entre ces deux trésors, les biens ou
les hommes ; mes enfants, après ma mort, auront ce que tu
auras dédaigné. » Toumané choisit les biens. Boubou, ayant
recommandé ses enfants aux notables, descendit alors de cheval et
mourut incontinent. Les notables déclarèrent à Toumané que,
puisqu’il leur avait préféré la richesse, ils ne dépendaient plus
de lui désormais, mais bien du fils aîné de Boubou,
Bouyagui-Toumbéli, qui n’était encore qu’un enfant mais
auquel échut néanmoins le commandement du royaume. Un vieillard,
Diéroumfa Doukouré, fut nommé tuteur du jeune roi ; au bout de
sept ans, Bouyagui-Toumbéli Doukouré prit en mains les rênes de
l’Etat (fin du XIIe siècle ou
commencement du XIIIe). Depuis
cette époque jusqu’à présent, les descendants de Boubou Doukouré
ont conservé le commandement politique à Goumbou[206], tandis que ceux de Toumané n’ont pas cessé
d’être considérés comme les maîtres du sol.


Les Niakaté ou Diakaté s’établirent à Diara,
dans le Kingui, et y fondèrent, à la fin du XIe ou au commencement du XIIe siècle, un royaume qui dura environ un
siècle et demi et fut renversé par les Diawara vers 1270. Les légendes que
j’ai eues à ma disposition ne racontent rien des débuts de ce
modeste Etat : seul, son dernier roi, qui vécut probablement
entre 1200 et 1250, est mentionné. Ce roi s’appelait
Mana-Maghan ; il s’enrichit par le commerce qu’il
faisait avec le Tekrour d’une part et le Tagant de l’autre et,
grâce à sa fortune, put équiper des bandes nombreuses de guerriers
et devenir un chef redoutable[207]. Les Peuls Diawambé
alors répandus au Kaarta étaient constamment pillés et rançonnés
par les bandes des premiers empereurs mandingues[208] ; ils firent appel à Mana-Maghan Niakaté,
qui alla attaquer les Mandingues dans le Kaarta mais qui, trop
faible pour s’y maintenir, dut revenir au Kingui, ramenant avec lui
un grand nombre de Diawambé qu’il installa auprès de Diara et qui,
un peu plus tard, devaient fonder Nioro. Mana-Maghan et sa famille
eurent une destinée tragique : lui disparut dans des
circonstances mystérieuses que je relaterai un peu plus loin, en
parlant des Diawara ; de ses deux fils, l’un, Bemba, fut tué
par des Peuls dont il cherchait à dérober le troupeau et l’autre,
Mana, se noya dans le Niger — ou dans le Sénégal — au cours d’une
razzia dirigée également contre des Peuls. Après la disparition de
Mana-Maghan et l’installation des Diawara à Diara (1270), les
Niakaté émigrèrent en grand nombre dans le Guidioumé, où ils sont
encore.


Parmi les autres familles soninké qui avaient fui Ghana en 1076,
les unes allèrent s’installer dans le Guidimaka et le Galam auprès
des Yaressi, des Silla et des Bakili, les autres se fixèrent dans
le Diaga, leur ancienne patrie. Ces dernières, comprenant
principalement des Sissé-Tounkara, des Koussata, des Koumma ou
Koumba, des Bérété, des Diâbi et des Koné, passèrent par
Bassikounou et Dioura et vinrent s’établir dans la province
méridionale du Diaga connue sous le nom de Mîma ou Méma,
à Dia, à Diakolo et
surtout à Nono, ce qui leur valut le surnom de
Soninké-Nono ou, chez les Peuls, de Nononkobé[209].


Passons maintenant aux premières années du XIIIe siècle : en 1203,
Soumangourou (ou Soumahoro) Kannté, alors souverain de
l’empire soninké des Sossé qui avait sa capitale à Sosso[210] dans le Kaniaga, fait la conquête de Ghana et
étend son autorité sur tout le Bagana, sur le Diaga, sur Ségou et
sur une partie au moins du Bélédougou et du Kaarta. Onze ans après
la prise de Ghana par Soumangourou, en 1224, des Soninké de cette
ville, qui sans doute avaient pris parti contre les Sossé et
avaient dû fuir la colère du vainqueur, fondèrent dans la même
région un modeste village qu’ils appelèrent Birou (les
tentes) et qui devait devenir célèbre sous son nom berbère de
Oualata ou Ioualaten lorsque, quelque vingt ans plus tard,
il allait succéder comme métropole de l’Aoukar à Ghana détruite par
Soundiata.


Ce Soundiata était empereur des Mandingues lorsque la
puissance des Sossé avait atteint son apogée. En 1235, il réussit à
vaincre Soumangourou entre Koulikoro et Niamina[211] et à s’emparer de tous ses Etats. Un grand
nombre de Sossé émigrèrent alors vers le Tekrour, le bas Sénégal et la
Gambie, où on retrouve encore de nos jours leurs descendants, plus
ou moins mélangés aux Toucouleurs, aux Ouolofs, aux Sérères et aux
Malinké.


En 1240, Soundiata détruisait définitivement Ghana, établissait
sa résidence près de Niamina, fondait là une ville à laquelle on
donna le nom de son pays d’origine (Mandé ou Mali) et devenait le
maître de tout le haut Niger, depuis ses sources jusqu’à la région
des lacs. Les Soninké du Diaga acceptèrent assez malaisément la
domination mandingue et ceux de Nono en particulier cherchèrent à
s’y soustraire par l’émigration. Certains descendirent la rive
gauche du Niger et allèrent fonder, entre Niafounké et Bassikounou,
une colonie qui prit aussi le nom de Nono (ou Nounou) et qui a
subsisté jusqu’à nos jours ; cette colonie est citée par le
Tarikh-es-Soudân, qui y fait régner une femme nommée
Bikoun-Kabi et qui parle de la conquête de ce pays par Sonni
Ali-Ber vers 1473 ; aujourd’hui, les descendants de ces
Soninké-Nono — que Sa’di appelle par erreur « Sanhadja
Nono » — parlent songaï et sont appelés
Dakouraré ; ils habitent Nounou (près de Niafounké,
au Sud du lac Gaouati) et quelques villages voisins de Soumpi aux
environs de la route de Niafounké à Bassikounou.


D’autres Soninké du Diaga (les Komma ou Koumba) remontèrent la
rive gauche du fleuve et allèrent fonder Sansanding.


Mais le plus grand nombre des Soninké-Nono, traversant le Niger
à Diafarabé, occupèrent entre ce fleuve et le Bani le pays compris,
d’une façon générale, de Diafarabé à Mopti et à San et choisirent
comme centre de leur nouvelle colonie le point de Dienné,
où des Soninké s’étaient établis déjà depuis le début du
IXe siècle, mais dont la
fondation véritable peut être placée à cette époque (1250 environ).
Les nouveaux arrivants — qui appartenaient aux clans des Mana, des
Sissé, des Touré et des Diâbi — s’établirent d’abord auprès des
Kounaté, dans le village bozo de Dioboro ; mais ils étaient
nombreux et il devint bientôt manifeste que l’emplacement était
trop étroit pour contenir tout le monde. Les Soninké-Nono
demandèrent donc aux Bozo, les plus anciens occupants du pays, de leur
désigner un autre emplacement, et les Bozo leur indiquèrent le
plateau de Kanafa, qu’avaient habité autrefois des Bobo. Les
Soninké-Nono s’y transportèrent, comblèrent les mares qui s’y
trouvaient et construisirent un village auquel ils donnèrent le nom
de Dienné[212]. Les génies du lieu exigèrent, pour assurer la
prospérité future du nouveau village, qu’on leur sacrifiât une
vierge en holocauste ; une jeune fille fut donc procurée par
les Bozo de Dioboro au patriarche des Mana, chef des Soninké-Nono,
qui la fit murer vive dans l’enceinte en construction, près de la
porte dite aujourd’hui porte de Kanafa. Avant que la jeune fille
eut rendu le dernier soupir, on l’entendit, à travers l’argile
encore molle dont on venait de la recouvrir, recommander aux
Soninké de se souvenir toujours que c’était aux Bozo qu’ils
devraient la prospérité de leur ville[213]. Les Soninké de Dienné furent surtout des
commerçants : leurs rapports continuels avec Tombouctou et
leurs voyages sur le fleuve en aval de Mopti leur firent adopter la
langue songaï, à partir du XVIe
siècle probablement, au détriment de leur langue propre. Leurs
descendants actuels parlent tous le songaï, mais ceux qui habitent
le Pondori, entre Dienné et Diafarabé, et qui se livrent surtout à
l’agriculture, ont conservé l’usage de la langue soninké. Peu après
l’établissement définitif des Soninké à Dienné, vers 1300, Koumboro
Mana, vingt-sixième chef de la colonie depuis sa fondation première
par les Kounaté, se convertit à l’islamisme ; à partir de
cette époque, les Diennenké furent toujours de fervents
musulmans.


Vers 1270, c’est-à-dire une trentaine d’années après la
construction de
Dienné sur son emplacement actuel, une nouvelle fraction du peuple
soninké se constituait au Kingui, celle des Diawara, qui
prenait à Diara la place de la dynastie Niakaté. L’ancêtre des
Diawara aurait été un chasseur d’origine inconnue,
Daman-Guilé, fils d’un certain Modi-Moussa Moumini et venu
de la direction du Hidjaz — c’est-à-dire du Nord-Est — dans le
Manding, en compagnie des nommés Ségui-Khèri, Dimbané et
Niagué-Maghan, ce dernier ancêtre du clan des Kamara. Daman-Guilé
serait arrivé au Manding à l’époque où régnait Soundiata Keïta,
c’est-à-dire dans le deuxième quart du XIIIe siècle. Un homme de la caste des
Garankè (cordonniers), nommé Kaké-Kanédyi[214], qui vivait auprès de Soundiata, étant allé
dans la brousse afin de chercher de l’écorce de mimosa pour tanner
ses cuirs, rencontra Daman et ses compagnons. Il leur demanda qui
ils étaient et d’où ils venaient. Daman se contenta de
répondre : « Nous sommes des chasseurs venus de
l’Est », et pria Kaké d’aller avertir l’empereur de leur
arrivée. Soundiata, averti par Kaké, convoqua Daman-Guilé et ses
compagnons ; comme il leur demandait quel était leur
diamou (nom de clan), Daman répondit : « Dia
wara », ce qui, dans la langue de son pays — rapporte la
légende —, voulait dire : « Il n’y a pas de clans chez
nous »[215]. Mais on prit cette réponse pour l’énonciation
de leur nom de clan, et on les appela Diawara, nom qui leur resta. Comme ils
avaient été présentés à l’empereur par un cordonnier, on prétendit
plus tard que les Diawara étaient des esclaves de cordonniers.


Soundiata autorisa Daman et les siens à résider avec Kaké dans
le quartier des cordonniers. Daman se livrait à la chasse ;
chaque fois qu’il rapportait du gibier, il en offrait à l’empereur,
dont il gagna ainsi l’amitié.


Un jour que Daman était à l’affût, embusqué dans une cachette,
un marabout passa, se dirigeant vers l’Est, et vint se reposer près
de lui sans le voir. Lorsque cet homme se leva pour reprendre sa
route, il oublia à terre un sachet rempli de poudre d’or. Daman,
étant sorti de sa cachette, vit ce sachet, le ramassa et le plaça
dans le creux d’un arbre dont il boucha avec soin l’ouverture.
L’année suivante, le propriétaire de l’or étant repassé dans le
pays, Daman le mena à l’arbre, en sortit le sachet d’or et le
rendit au marabout, qui lui demanda ce qu’il pouvait faire qui lui
fût agréable. Daman lui dit : « Quand tu iras à La Mecque
en pèlerinage, demande au grand chérif qu’il te donne pour moi un
sabre avec lequel je puisse trancher la tête aux buffles que je
rencontrerai à la chasse. » Le marabout alla en effet à La
Mecque ; il allait quitter la ville sainte en oubliant la
commission dont l’avait chargé Daman — ce marabout avait le
caractère oublieux —, lorsque le grand chérif, qui devinait les
choses cachées, le fit appeler et lui dit : « Quelqu’un
ne t’avait-il pas donné une commission pour moi ? » Le
marabout se rappela alors la recommandation de Daman et raconta
l’histoire au chérif, qui lui remit pour le chasseur un sabre court
doué de vertus merveilleuses. Lorsque le pèlerin fut de retour au
Manding, les courtisans de Soundiata lui représentèrent que ce
sabre était trop précieux pour un simple esclave de cordonnier et,
se laissant faire, il donna l’arme magique à l’empereur, comme un
présent du grand chérif de La Mecque.


Quelque temps après, Soundiata voulut récompenser Daman du zèle
qu’apportait ce dernier à le fournir de gibier et lui demanda ce
qu’il désirait : « Un sabre, répondit Daman, avec lequel
je puisse trancher le cou des buffles. » Soundiata dit alors à
l’une de ses femmes, nommée Niagalé-Messéni, d’aller prendre un sabre dans son
armurerie et de le lui apporter ; la femme alla et revint avec
le sabre du grand chérif : « Pas celui-là ! s’écria
l’empereur, remporte-le et apportes-en un autre. » Niagalé
retourna au magasin d’armes, replaça le sabre du chérif et voulut
en prendre un autre, mais, malgré elle, sa main alla se poser de
nouveau sur le glaive magique, et il en fut ainsi par trois fois.
Soundiata dit alors à Daman : « C’est Dieu qui l’a
voulu : prends ce sabre qui t’appartient, mais sors de mes
Etats, car le possesseur de cette arme sera un roi puissant que je
ne désire pas avoir pour voisin. »


Daman-Guilé, devenu ainsi maître du sabre merveilleux qui devait
devenir l’insigne du pouvoir royal chez les Diawara[216], rassembla donc ses compagnons et se rendit
près de Ségou, à Nionko, où il se livra de nouveau à son métier de
chasseur ; il y eut un fils qu’il appela
Diara-Mamadi. Dans ce temps-là, le pays de Ségou était
gouverné par un lieutenant de Soundiata nommé Silla-Makamba Keïta,
qui résidait sur la rive droite du Niger, en aval de Ségou, à
l’endroit où est aujourd’hui le village de Markadougouba. Daman lui
apportait constamment du gibier, en sorte que le gouverneur de
Ségou prit le chasseur en affection et qu’un jour il lui dit :
« J’ai une fille, nommé Koria Keïta, que je ne veux donner en
mariage à aucun de mes sujets, parce que des devins m’ont prédit
qu’elle enfanterait un grand roi plus puissant que moi ; je te
la donne pour que tu l’épouses : mais tu quitteras le pays
sans que personne le sache, car beaucoup de gens ici briguent la
main de ma fille dans l’espoir d’enfanter un roi. »


Daman accepta et quitta le pays de Ségou à l’insu de tout le
monde avec sa femme Koria. Guidé par Dieu, il arriva dans le
Kingui, nourrissant les siens tout le long du voyage à l’aide des
produits de sa chasse ; en route, il avait laissé au Kaniaga
son fils Diara-Mamadi, qui, devenu grand, fonda Mourdia, au Sud de
Goumbou, dans le Niamala.


Le roi du Kingui était alors Mana-Maghan Niakaté, qui résidait à
Diara. Daman alla le saluer et obtint de lui
l’autorisation de
s’installer à Toundoungoumé ou Touroungoumbé, tout près et à l’Est
de Diara. Comme au Manding et à Ségou, Daman approvisionna le roi
de gibier et devint son ami, si bien que Mana-Maghan lui donna en
mariage sa fille Assakandé Niakaté. Daman en eut un fils qu’il
appela Niagué-Maghan Diawara ; le jour même de la
naissance de cet enfant, Koria Keïta lui donnait également un fils
qui fut appelé Fié-Mamoudou Diawara.


Lorsque ce dernier fut devenu un garçonnet, il allait souvent à
Diara et jouait avec un fils du roi nommé Bemba Niakaté, qui avait
à peu près le même âge. Bemba était d’un caractère violent et
cherchait constamment dispute à Fié-Mamoudou ; au cours d’une
querelle, celui-ci frappa Bemba si violemment sur la mâchoire qu’il
lui cassa une dent. Lorsque le roi en fut informé, il envoya dire à
Daman que son fils, s’étant mal conduit, devait quitter le pays.
Daman fit donc partir Fié-Mamoudou ; il le confia à la garde
de trois hommes, appelés Fadé Kanédyi, Hamadi et Bougari
Kamissokho, qui le conduisirent dans le Nord jusqu’à un endroit
appelé Diagouraga[217], où ils demeurèrent avec lui.


Cependant Daman avait conservé la confiance de Mana-Maghan et
était même devenu son ministre de la guerre. Il leva une colonne
dont il confia le commandement à son autre fils Niagué-Maghan et
l’envoya piller Dienné ; une autre colonne fut dirigée par lui
sur Sansanding et une autre encore sur Ségou : toutes furent
couronnées de succès et rapportèrent à Mana-Maghan un immense
butin[218]. Après la troisième colonne, Daman mourut.


On alla prévenir Fié-Mamoudou, qui était devenu un homme, et
qui, apprenant le décès de son père, revint à Toundoungoumé pour
recueillir la succession. Un homme de Diara, nommé Fassakoré
Bagaka, s’entremit alors pour faire obtenir le pouvoir royal à
Fié-Mamoudou, auquel l’unissaient les liens de gratitude qu’il
avait contractés envers Daman. Ce Fassakoré en effet, avait été, plusieurs années
auparavant, blessé d’une flèche empoisonnée par Bemba Niakaté et
était tombé gravement malade ; son père l’avait fait soigner
par Daman, qui l’avait complètement guéri. Lorsque Daman fut mort
et que Fié-Mamoudou fut revenu à Toundoungoumé, Fassakoré alla
trouver ce dernier et lui dit : « Nous ne pouvons plus
supporter les Niakaté, qui abusent de leur autorité et maltraitent
leurs sujets ; Bemba, le fils du roi, ouvre le ventre des
femmes enceintes sous prétexte de constater le sexe de l’enfant
qu’elles portent et il met le feu aux meules de mil sous prétexte
de se chauffer. Nous ne voulons plus de cette famille à notre tête.
Or je sais un talisman qui peut atteindre la puissance des hommes,
et je vais t’en indiquer la composition : on l’obtient en
mélangeant des larmes humaines avec les os pilés d’un crâne de
cheval ; qu’un homme robuste étende cette mixture sur sa paume
droite et vienne saluer Mana-Maghan en lui serrant la main, et le
pouvoir des Niakaté sera anéanti. »


Une fois muni de ces précieuses indications, Fié-Mamoudou en fit
part à son frère Niagué-Maghan et tous deux se pressèrent les yeux
jusqu’à en faire sortir des larmes, qu’ils recueillirent dans une
calebasse ; puis Niagué-Maghan alla dérober un cheval à Diara,
dans les écuries du roi : ils tuèrent ce cheval, exposèrent sa
tête au soleil jusqu’à ce qu’elle fût complètement desséchée,
broyèrent les os et préparèrent le talisman. Fassakoré ayant
demandé : « Où est la main de l’homme
robuste ? », Fié-Mamoudou présenta sa propre main, et,
Fassakoré lui ayant enduit la paume avec la pâte magique, il s’en
fut à Diara, se prosterna devant le roi pour le saluer, prit la
main de Mana-Maghan dans les siennes et s’en retourna. Aussitôt le
roi sortit de chez lui comme un fou, sella sa jument, partit au
galop et ne reparut plus : personne n’a jamais su ce qu’il
était devenu. Tous les membres de sa famille se sauvèrent et
disparurent également, à l’exception d’un nommé Sodoga qui dormait
à ce moment-là et qui devint plus tard l’ancêtre des griots du clan
des Daramé, qu’on appela à cause de lui Sodogalé.


Fié-Mamoudou prit alors le commandement du Kingui et fonda à Diara la dynastie des
Diawara (1270), dans des circonstances qui seront relatées plus
loin[219].


Ces Diawara, dont l’ancêtre, d’origine inconnue, était peut-être
un Peul, étaient en tout cas formés d’éléments très divers ;
mais il semble que, depuis leur installation au Kingui, c’est
l’élément soninké qui a dominé dans leur composition définitive et
aujourd’hui, quoique regardés par les Soninké propres comme formant
un groupe à part — pour des raisons sans doute purement historiques
—, les Diawara doivent être considérés comme une fraction du peuple
soninké.


A la fin du XIIIe siècle,
les Soninké étaient donc déjà dispersés et établis dans la plupart
des provinces du Soudan Occidental où on les trouve
aujourd’hui : cependant ce peuple essentiellement mobile,
voyageur, migrateur et insinuant, n’avait pas encore terminé ses
mouvements secondaires, qu’il n’a d’ailleurs probablement pas
terminés complètement à notre époque. Mais, comme il était arrivé à
Dienné, presque toutes les colonies soninké qui allèrent s’établir
à l’Est du Diaga ou au Sud du Kaniaga et du Gadiaga perdirent peu à
peu une partie de leur nationalité et abandonnèrent leur langue
pour adopter celles des peuples ou des pays au sein desquels elles
se constituèrent : le songaï dans le Diennéri, le dioula dans
la Boucle du Niger, le banmana du côté de Ségou et de Bamako, le
malinké dans le Ouassoulou, etc.


C’est ainsi que, du XIVe au
XIXe siècles, des Soninké venus
du Diaga, de Dienné et de Sansanding se répandirent à San et dans
les environs, puis de là au Yatenga d’une part et au Dafina de
l’autre, essaimant des colonies éparses jusque du côté de Gao et de
Say vers l’Est et dans la haute Côte d’Ivoire (Samatiguila et
Odienné notamment) vers le Sud[220]. C’est d’une de ces
colonies, composée de Silla et de Touré, que devait sortir à la
fin du XVe siècle la dynastie des askia
de Gao. Au XVIIe siècle, sous
le règne de Nabasséré, souverain du Yatenga, trois Soninké de
langue songaï, nommés Sana, Sidiki et Marhan, vinrent de Saraféré à
Bissigué, près de Ouahigouya, pour s’y livrer à la culture de
l’indigo ; leurs descendants s’installèrent en différents
points du Yatenga et du Mossi, où ils sont teinturiers et
commerçants et sont aujourd’hui considérés comme des Songaï. Dans
le Dafina, les Soninké acquirent, vers la fin du XVIIIe et le commencement du XIXe siècles, une importance politique
assez considérable, qui favorisa leur rayonnement dans la Boucle de
la Volta Noire, et particulièrement dans le pays des Bobo-Niénigué.
Tous ces Soninké de la Boucle du Niger sont plus généralement
désignés aujourd’hui sous le nom de Marka (Marassé chez
les Mossi).


A l’Ouest du haut Niger, une famille soninké du Galam,
appartenant au clan royal des Sempré (Soumpara ou Simbara), quitta
les rives du Sénégal vers le milieu du XVe siècle pour retourner au Bagana et,
s’étant installée à mi-chemin entre Ségala et Bassikounou, y fonda
le village de Kala, qui fut plus tard appelé Sokolo. Environ quatre
siècles plus tard — vers 1832 d’après Tautain — un certain nombre
de Soninké de Sokolo vinrent dans le Nord du Bélédougou, s’y
installèrent avec l’autorisation du chef banmana de Toubakoro, qui
dépendait lui-même du chef banmana de Gana (près Banamba), et
fondèrent là les colonies marka de Touba-koura ou Touba, de
Banamba, de Kiba, de Kérouané, de Médina ; quelques-uns
allèrent jusqu’au bord même du Niger, à Niamina, où ils se mêlèrent
à des Soninké Koumba venus de Sansanding, qui avaient déjà fondé
cette ville de Niamina depuis un certain temps, près du lieu où se
trouvait autrefois la capitale du Mali.


D’autres familles soninké du Galam (Sakho et Silla notamment)
avaient quitté aussi le Sénégal vers le milieu du XVIe siècle (1534 d’après Barros), à la
suite d’une guerre avec les Toucouleurs du Fouta dans laquelle ces
derniers, sous le commandement de l’empereur de la dynastie peule
fondée par Koli Galadio, firent de grands massacres de Soninké et
de Mandingues dans le Gadiaga et le Boundou. Ces familles
s’enfoncèrent dans
le Sud du Boundou et du Bambouk et gagnèrent la haute Gambie, le
Fouta-Diallon et le Ouassoulou.


Si nous jetons maintenant un coup d’œil rétrospectif sur les
circonstances — un peu embrouillées parfois — qui motivèrent ou
accompagnèrent les différentes migrations et la formation du peuple
soninké, nous nous apercevrons que ce peuple, dans son état actuel,
est l’un des plus mélangés du Soudan Français. Sans doute fort peu
différents au début de leurs congénères les Mandé du Centre, ils
s’en distinguent aujourd’hui de façon notable par le caractère
moral, par le physique et par la langue. Leur long et intime
contact avec les Judéo-Syriens, les Berbères, les Peuls et — plus
récemment — les Maures Beni-Hassân, a eu suffisamment d’influence
sur eux — au moins sur la fraction de leur peuple demeurée au Sahel
— pour que Léon l’Africain ait pu les considérer comme se
rattachant aux Libyens et pour que Sa’di ait pu confondre certaines
de leurs tribus avec les Zenaga. D’autre part, ceux qui ont subi,
dans le Diennéri et la région des lacs, l’influence songaï, ont pu
être pris pour des Songaï, de même qu’il est assez difficile à
première vue de distinguer les Marka de la Boucle des Dioula, ceux
du haut Niger des Banmana, ceux du Ouassoulou des Malinké ou des
Foulanké. Cependant, même là où ils ont abandonné leur langue, ils
forment encore une unité ethnique distincte, où domine le type
mandé primitif, mais où l’élément de race blanche (et
particulièrement l’élément sémitique) a laissé une trace fortement
marquée au moral peut-être plus qu’au physique[221].


3o Dioula.


Les Dioula proviennent assurément de la même souche que les
Soninké, mais ils se sont séparés d’eux avant que ces derniers
aient été modifiés par leur contact dans le Nord du Sahel avec les
Judéo-Syriens et les Maures, et c’est pour cela qu’ils ont mieux
conservé le type mandé primitif et que leur langue ne se
différencie que très peu de celle des Malinké et est en tout cas
beaucoup plus voisine des dialectes mandé du centre qu’elle ne
l’est du soninké. Ils l’affirment eux-mêmes implicitement en disant
que leur nom, Dioula, signifie « du fond, de la
souche primitive ». Mais, au point de vue de leur origine,
c’est aux Mandé du Nord qu’il convient de les rattacher, ainsi que
l’a très bien démontré celui qui les a étudiés le premier et qui
les connaît le mieux, M. Binger.


Sans doute la formation du peuple dioula doit remonter aux
premières migrations soninké qui se portèrent vers le Diennéri
avant même la fondation de l’éphémère royaume du Ouagadou,
migrations dont nous avons relevé la trace dans la légende de
Digna, au début du VIIIe
siècle. Les Kounaté qui se fixèrent à Dioboro vers la fin du même
siècle ou le début du IXe,
après la dispersion du Ouagadou, fournirent sans doute un deuxième
élément aux origines des Dioula. En tout cas ces derniers, que
toutes leurs traditions font venir de Dienné, étaient déjà répandus
dans toute la Boucle du Niger et jusque sur la basse Volta avant la
fondation définitive de Dienné par les Soninké-Nono en 1240,
puisque nous les trouvons fortement installés à Bégho[222], près du coude Sud de la Volta Noire et de la
lisière
septentrionale de la grande forêt, dès le XIe siècle ; ils étaient même déjà en
partie musulmans à cette époque, d’après la tradition, alors que
les Berbères soudanais ne l’étaient encore qu’en minorité et que
les Soninké de Dienné et du Diaga ne devaient se convertir en masse
que vers le début du XIVe
siècle.


Grands voyageurs et habiles commerçants plus encore que leurs
cousins soninké, les Dioula sont peut-être, de tous les Mandé, ceux
qui ont fourni le plus grand nombre de pèlerins ayant visité La
Mecque : ce fait peut expliquer leur islamisation ancienne et
rapide, islamisation qui s’est ralentie d’ailleurs durant les
derniers siècles. Il faut tenir compte aussi d’un autre
phénomène : à part de rares exceptions, les Dioula n’ont
jamais habité que des villes, isolées au milieu de populations
autochtones agricoles et de religion animiste ; cela leur a
permis de se sentir davantage les coudes et d’organiser des foyers
religieux et économiques qui sont devenus d’autant plus forts
qu’ils étaient plus isolés et ne pouvaient se maintenir que par le
prestige moral qu’exerçaient les Dioula sur les indigènes les
entourant.


A une époque plus récente — à partir des XVe et XVIe siècles sans doute et jusqu’à nos
jours — des Soninké de Sansanding, de San et de Ségou vinrent
grossir les colonies dioula de la Boucle, qui étaient nombreuses
déjà dans le Mossi, le Dafina, les pays bobo et sénoufo et le Nord
de la Côte d’Ivoire (Mankono, Kadioha, Bong, Kong, etc.). La
plupart des Dioula du pays samo y seraient venus de Ségou vers
1760, sous le règne du nâba Kango ; le chef de cette
migration, nommé Mamourou, serait parti de Toubara (cercle actuel
de Ségou) pour aller à Louta (cercle actuel de Bandiagara), où il
serait mort. Ses quatre fils (Mohammadou, Abdoulkadari, Bakari et
Kiba) émigrèrent de Louta à Gomboro (cercle actuel de Ouahigouya),
où ils se livrèrent au commerce et vécurent en bonne intelligence
avec les
Samo ; ceux-ci les protégèrent même contre l’empereur de Ségou
Ngolo Diara qui, vers 1780, fit une expédition au Yatenga dans le
but de ramener les Dioula à Ségou, but qui ne fut pas atteint.


Vers la fin du XIXe siècle,
Kong était une ville de plus de 15.000 âmes, devenue le centre
principal des Dioula et la capitale d’un véritable Etat fédéral
habité par des populations fort diverses mais dont les Dioula
détenaient le gouvernement. La destruction complète de cette ville
par Samori en avril 1895 détermina l’exode de la plupart des
Dioula, sous la conduite de leurs chefs du clan Ouatara, vers
Bobo-Dioulasso, qui était une dépendance de Kong depuis Farama-Oulé
(1860) ; ils fondèrent près de Bobo-Dioulasso plusieurs gros
villages, entre autres celui de Dassalami ou Dar-es-salam, qui
devinrent rapidement florissants. Après l’occupation de la région
de Kong par les Français en 1898 et la pacification du pays,
quelques familles dioula revinrent s’établir sur les ruines de leur
ancienne capitale avec Yamoriba Ouatara, mais la plupart
demeurèrent autour de Bobo-Dioulasso avec Pinntièba Ouatara.


Malgré la cohésion de leurs petits groupements et de leurs
agglomérations urbaines, les Dioula ne purent manquer d’introduire
parmi eux nombre d’étrangers, surtout lorsque, devenus riches, ils
acquirent beaucoup d’esclaves. Aussi actuellement les Dioula
sont-ils fortement mélangés d’éléments voltaïques au Mossi et
d’éléments sénoufo dans les régions de Bobo-Dioulasso et de
Sikasso. Cependant certaines familles semblent s’être conservées à
peu près pures : ce sont en général celles qui sont
entièrement musulmanes et qui n’ont pas adopté la coutume des
scarifications du visage ; les autres, plus ou moins métissées
d’autochtones, d’un islamisme assez tiède et souvent même
professant la religion locale, sont désignées par les Dioula purs
sous le nom de Sonongui ou Sorongui, que les
interprètes traduisent souvent par « musulmans buveurs de
dolo »[223] mais dont l’étymologie
exacte ne m’est pas connue.


Les Boron, Bolon ou Blon, qu’on
rencontre en certaines régions du Sud-Ouest de la Boucle et qu’on
apparente aux Dioula, seraient des descendants d’une caste de
chasseurs qui aurait accompagné la plus ancienne migration dioula.
Ils n’ont pas en général embrassé l’islamisme et n’ont pas atteint
le degré de civilisation auquel sont parvenus les autres
Dioula.


VIII. Mandé du Centre.



1o Kâgoro. — Dans les
temps primitifs, les Kâgoro devaient être les autochtones du
Bagana : il est fort probable que les sauvages
Bagama[224] signalés par Bekri au Sud-Ouest de Ghana
et les Baganes des premiers voyageurs portugais n’étaient
autres que des Kâgoro. Leur domaine devait s’étendre à l’Ouest et
au Sud-Ouest du Diagha ou Diaga, séparant le berceau des Soninké de
celui des Malinké. Leur pays fut envahi à de nombreuses reprises
par les migrations soninké, il fut le théâtre des luttes que se
livrèrent les Soninké Sossé et les Malinké, enfin il devint l’un
des centres les plus actifs de la colonisation banmana : tout
cela expliquerait pourquoi les Kâgoro actuels, tout en ayant
fidèlement conservé le type physique et moral des agriculteurs
mandé primitifs et ressemblant par là étroitement aux Banmana,
parlent un dialecte qui présente des affinités indéniables avec la
langue soninké.


Le plus grand nombre des Kâgoro primitifs s’est d’ailleurs fondu
dans le sein des Soninké, des Banmana, des Malinké et des Foulanké,
et ceux qui ont gardé leur individualité ethnique ne constituent
qu’un groupe fort restreint, éparpillé aujourd’hui dans le
Bakounou, le Kaniaga, le Kaarta et le Bélédougou. Mais, précisément
parce qu’il a pu conserver son type original et se constituer un
dialecte spécial, ce petit groupe n’en est que plus
intéressant.


Les légendes racontent qu’à une époque fort reculée, sans doute
au moment de la première colonisation du Kaniaga par des Soninké (VIIIe siècle), un grand nombre de Kâgoro
avaient émigré au Fouta-Diallon : ce serait leur présence dans
ce pays qui aurait, en modifiant le parler des Diallonké, donné à
ce dernier et à la langue soussou actuelle les affinités qui s’y
rencontrent — principalement au point de vue phonétique — avec les
dialectes mandé du Nord et particulièrement le Soninké.


Au XIIIe siècle, Alidiou
Makassa ou Magassa, chef des Kâgoro du Fouta-Diallon, eut des
démêlés avec Soundiata, empereur du Manding, et lui déclara la
guerre ; vaincu et obligé de céder la place aux bandes de son
vainqueur, Alidiou Makassa voulut regagner la patrie de ses
ancêtres et s’établit dans le Kaarta ; il y fonda un petit
Etat qui fut gouverné après sa mort par son fils Maka Makassa, puis
par Fioté fils de Maka et par Fodé fils de Fioté. Fodé mourut au
commencement du XIVe siècle,
laissant deux fils dont l’un, Kossa, demeura au Kaarta, tandis que
l’autre, Amadi, émigrait à Ouaharo (Kaniaga). Un descendant de
Kossa, nommé Séguéba Makassa, aurait réuni les deux fractions sous
son commandement au XVIIIe
siècle. Le chef actuel des Kâgoro du cercle de Goumbou, Diara
Makassa, serait le neuvième successeur de ce Séguéba[225].


2o Banmana. — Une
tradition maintes fois rapportée fait venir les Banmana du
Toron, province orientale du Ouassoulou située dans la
colonie actuelle de la Côte d’Ivoire, sur la route d’Odienné à
Sikasso et non loin de la première de ces deux villes. Il semble en
effet que l’habitat primitif des Banmana devait former l’extrême
Sud-Est du berceau de la famille mandé et devait s’étendre de la
rive droite du haut Niger, à hauteur de Siguiri environ, jusqu’à la
rive gauche du haut Bagbê ou Bagoé, où il confinait au territoire
des Sénoufo. Les premières conquêtes des empereurs du Manding, dès le
début du XIIIe siècle, en
installant les Malinké sur la rive droite du haut Niger, durent
forcer les Banmana à se cantonner entre le haut Baoulé et le haut
Bagbê, là où se trouve précisément le Toron. Leur caractère très
marqué d’indépendance en effet et leur attachement à la religion
ancestrale ne les disposaient pas à accepter le joug des
Mandingues, dont l’empereur et les grands chefs professaient alors
l’islamisme, et ce serait à cette circonstance qu’ils devraient
leur nom, comme je l’ai dit déjà (ban-ma-na, refus au
maître).


Quelques-uns cependant se portèrent sans doute dès le
XIIIe siècle le long de la rive
droite du Niger jusqu’à Ségou, car les légendes relatives à
Soundiata nous parlent de Banmana habitant déjà les bords du fleuve
du côté de Koulikoro entre 1225 et 1250. Très probablement ces
précurseurs des grandes migrations banmana devaient appartenir à la
caste des pêcheurs Somono, qui n’aurait pu, dans le Toron,
trouver suffisamment l’emploi de ses aptitudes spéciales et qui
préféra accepter le joug des Malinké et embrasser l’islamisme.


La fraction agricole du peuple banmana ne devait pas tarder
d’ailleurs à se diriger aussi vers le Nord : elle était déjà
fort nombreuse en effet et ne tarda pas à se trouver à l’étroit
dans le Toron. On place généralement au XVIIe siècle la migration d’où devait
sortir l’empire des Kouloubali, mais cette migration avait en
réalité commencé bien auparavant et l’installation de Kaladian
Kouloubali près de Ségou en 1600 ne constitue que l’aboutissement
de l’un de ses épisodes les plus récents. En fait, depuis la fin du
XIIIe siècle au moins et,
semble-t-il, sans discontinuité, un flot toujours grossissant de
Banmana descendit les vallées du haut Bani, s’avançant
progressivement depuis le Toron jusqu’aux environs de Dienné, en
peuplant successivement la région de Bougouni, la contrée située
entre le Baoulé[226] et Bamako, le Bendougou (sur la rive
droite du Bani) et tout le territoire compris entre Dienné et Ségou
de la rive gauche du Bani à la rive droite du Niger.


Comme je le
disais à l’instant, ce n’est qu’à partir du XVIIe siècle que les légendes se précisent
relativement à la poussée des migrations banmana, lesquelles vers
cette époque vont prendre une nouvelle direction et, traversant le
Niger, se diriger vers l’Ouest et le Nord-Ouest, pour atteindre
enfin Nioro en 1754.


Voyons maintenant le détail des principales de ces légendes.


A une époque fort reculée et très vraisemblablement bien
antérieure au XVIIe siècle,
deux frères banmana nommés l’un Niangolo et l’autre
Baramangolo, formant sans doute une fraction égarée d’une
grosse migration, arrivèrent sur la rive droite du Baoulé, au Sud
de Barouéli (près du confluent du Baoulé avec le Bagbê), fuyant des
ennemis qui les poursuivaient en les chassant vers le Nord-Ouest.
Ils voulurent traverser la rivière pour échapper à ces ennemis,
mais ne purent trouver de pirogues : c’est en souvenir de ce
fait que leurs descendants prirent le nom de Kouloubali,
mot qui en banmana signifie en effet « sans pirogue »
(koulou pirogue, bali suffixe privatif). Un
poisson à grosse tête aplatie, de l’espèce appelée mpolio
en banmana, eut pitié de leur embarras et leur offrit de leur faire
traverser le Baoulé sur son dos ; il passa d’abord le cadet,
Baramangolo, qui lui déconseilla de rendre le même service à son
frère aîné Niangolo, ce dernier étant ingrat et cruel. Néanmoins le
mpolio retourna sur la rive droite, prit Niangolo sur son
dos, lui fit passer le fleuve et le déposa sur la rive gauche à
côté de son frère. Aussitôt Niangolo saisit le mpolio, le
tua et, le coupant en deux tronçons, offrit l’un d’eux à
Baramangolo ; mais ce dernier refusa de manger la viande d’un
animal qui lui avait sauvé la vie et prononça l’anathème contre
tous ceux de ses descendants qui toucheraient à la chair d’un
mpolio[227].


Cependant les deux frères s’établirent dans le pays compris
entre le Bani et le Niger et ils y eurent des enfants : telle
serait l’origine du
clan banmana des Kouloubali. L’un des descendants de Baramangolo,
nommé Kaladian Kouloubali, s’était installé vers 1600
environ sur la rive droite du Niger, un peu en aval de Ségou, à
Markadougouba, village où des lieutenants des empereurs du Mali
avaient résidé jusque vers la fin du XVe siècle et qui, depuis, avait été placé
sous la suzeraineté au moins nominale de l’empereur de Gao d’abord,
du caïd marocain de Dienné ensuite. Son fils Danfassari,
quittant Markadougouba où Notémé, autre fils de Kaladian, avait
succédé à son père, alla vers 1620 se fixer plus en amont, dans un
village qui avait été fondé précédemment par un musulman, soninké
probablement, qu’on nommait Siékou ou Sékou (le
cheikh) : ce village avait été appelé Ségou du nom de
son fondateur[228]. Nous verrons dans la quatrième partie
de cet ouvrage comment le petit-fils de Danfassari, Fotigué dit
Biton, construisit là une forteresse et en fit vers 1670
le siège de l’empire banmana de Ségou, empire qui ne devait pas
tarder à étendre sa suprématie sur tout le cours du Niger de Bamako
à Tombouctou inclus et à favoriser ainsi le mouvement de migration
des Banmana vers le Nord ainsi que sur la rive droite du Bani.


Cependant des mésintelligences avaient éclaté entre les
Kouloubali issus de Baramangolo, auxquels appartenaient Kaladian et
ses descendants, et ceux issus de son aîné Niangolo : ces
derniers, qui avaient pris l’épithète de Massassi
(descendance de roi) parce qu’ils représentaient la branche aînée,
s’étaient vus écarter du pouvoir par la branche cadette et
supportaient malaisément cette déchéance. Traités plus durement
encore par l’empereur Biton que par ses prédécesseurs, ils
franchirent le Niger vers 1670 — c’est-à-dire peu après l’avènement
de Biton — sous la conduite de Zié Kouloubali-Massassi ou,
selon d’autres traditions, sous celle de Sounsa ou
Sarhaba son frère, et allèrent s’installer dans le
Bélédougou et le Kaarta, fondant, à Sountian près de
Mourdia (Kaarta), un second empire banmana qui fut en continuelle
rivalité avec l’empire de Ségou.


De nombreuses
familles banmana appartenant à d’autres clans (Taraoré, Diara,
etc.) quittèrent également la rive droite du Niger sous le règne de
Biton, fuyant le joug de ce despote et allant chercher des pays
encore inhabités pour s’y livrer à la chasse et y satisfaire leur
besoin d’indépendance. C’est ainsi que le Nord du Bélédougou, alors
désert, fut colonisé vers le début du XVIIIe siècle par un chasseur nommé
Bakoro Taraoré qui avait fui la cour de l’empereur
Biton ; ce Bakoro se fixa à quelques kilomètres au Sud-Est du
poste actuel de Banamba, dans une forêt inhabitée qu’il fut le
premier à défricher et où il fonda le petit village de
Gana. Plus tard, d’autres émigrants banmana, venus aussi
de la rive droite du Niger, fondèrent dans la même région le
village de Touba (la grande forêt)[229], avec l’autorisation de Bakoro Taraoré auquel
ses droits de premier occupant conféraient la propriété du sol.
Monson ou Mosson Diara, qui régna à Ségou de 1792 à 1808[230], vint razzier ces villages, captura un grand
nombre de leurs habitants et les emmena à Ségou. Cependant les
colonies banmana de Gana et de Touba parvinrent à se reconstituer
et contribuèrent, durant toute la première moitié du XIXe siècle, au peuplement du nord du
Bélédougou. Lors des guerres d’El-Hadj Omar (1860), beaucoup de
Banmana de la région de Merkoya et de Gana émigrèrent dans le Sud,
vers Sanankoro[231], pour revenir ensuite chez eux à partir
de 1885 et reconstruire leurs foyers détruits[232].


Dans la région
comprise entre le Niger et le Bani, région dont ils semblent avoir
été presque les seuls occupants depuis leur première installation,
les Banmana se sont conservés à peu près purs de tout
mélange ; il n’en est pas de même sur la rive droite du Bani,
où ils ont accru leur domaine aux dépens de celui des Bobo et des
Sénoufo, ni sur la rive gauche du Niger ainsi que dans le Sahel et
le Massina, où ils ont cohabité avec des Malinké, des Kâgoro, des
Soninké, des Bozo et des Peuls. Assurément, même dans ces dernières
régions, les Banmana des petits villages campagnards doivent être
encore très rapprochés du type primitif de leurs ancêtres, mais il
n’en est pas de même de ceux qui habitent les villes. Beaucoup de
ces derniers ne sont banmana que par la langue qu’ils parlent et
par des coutumes qu’ils n’ont adoptées — en les modifiant
d’ailleurs — qu’à une date assez récente.


J’en prendrai comme exemple les habitants de Banamba et les
Banmana de Bamako. Les premiers sont encore considérés aujourd’hui
comme Soninké, mais il est fort possible que, dans une cinquantaine
d’années, on les range parmi les Banmana, attendu que pas un d’eux
alors ne parlera le soninké, qui n’est plus compris déjà que par
quelques vieillards : et cependant leur établissement en pays
banmana ne date que de 1832[233] ! Quant aux
principales familles banmana de Bamako, celle des Niarè, à laquelle
appartient le chef actuel de la ville, et celle des Touré, à
laquelle appartiennent les musulmans non Somono, voici leur
histoire. A une époque relativement récente et qui, en tout cas, ne
peut remonter au delà de la seconde moitié du XVIIe siècle, puisque les Massassi
régnaient au Kaarta, un Soninké musulman originaire de Diara près
Nioro et nommé Sériba Niarè[234], ayant quitté sa ville natale à la suite d’une
querelle de famille, demanda à l’empereur massassi du
Kaarta un terrain
pour s’y établir ; le souverain le fit conduire vers le Niger,
à Moribadougou, à 10 kilomètres environ en aval de Bamako, où
habitait alors la famille d’un autre Soninké nommé Bamba ou Bamma
Sakho. Sériba s’installa auprès de Bamba, épousa une de ses filles
et en eut un fils, Dia-Moussa, qui devint un grand
chasseur ; ce Dia-Moussa acquit un renom extraordinaire
d’agilité et de souplesse : il sautait le Niger à pieds-joints
par dessus les rapides de Sotuba. Un jour, en allant à la chasse,
il visita l’emplacement actuel de Bamako, alors désert, le trouva à
sa convenance et y fit venir ses parents. Il épousa, ainsi que son
père, des femmes banmana de la rive droite, et ils en eurent des
descendants qui, ayant adopté la langue, la religion et les
coutumes des Banmana, sont devenus les Niarè actuels de
Bamako[235]. Quant aux Touré, qui n’arrivèrent à
Bamako qu’au début du XIXe
siècle, ils proviendraient de la fusion de deux familles :
l’une, celle des Touêté, descendrait d’un forgeron juif
originaire du Touat, venu se fixer à Bamako, où il se serait marié
à des femmes de la caste des forgerons (Noumou) et de celle des
pêcheurs (Somono) ; l’autre, celle des Daraoué,
descendrait d’un Arabe musulman originaire du Dara (sud marocain)
et marié à Bamako à une femme soninké.







	Delafosse
	Planche X






[image: ]
Cliché Fortier



Fig. 19. — Femmes et enfants
Malinké.






[image: ]
Cliché Fortier



Fig. 20. — Femme Somono des
bords du Niger.







3o Khassonkè.


Nous avons vu, en parlant des migrations peules, comment le
peuple khassonkè avait pris naissance, vers la fin du XIe siècle, par suite du mélange de
certaines fractions peules avec des autochtones du haut Sénégal.
Ces autochtones étaient vraisemblablement des Kâgoro, sur la rive
Nord du fleuve, et des Malinké, sur la rive Sud ; les Soninké
du Guidimaka et du Galam durent aussi fournir un élément
appréciable à la formation des Khassonkè, ainsi que, plus tard, les
Maures du Sahel.


D’après les
traditions qui ont cours à Kayes, les ancêtres des Khassonkè
auraient été un berger peul nommé Amadou Haoua et une femme banmana
appartenant à une famille dont Amadou Haoua gardait les troupeaux.
Comme l’origine des Khassonkè remonte vraisemblablement au
XIe ou XIIe siècle et qu’à cette époque les
Banmana ne devaient pas avoir atteint encore la région de Kayes, je
remplacerais assez volontiers dans cette légende le mot
« banmana » par le mot « kâgoro » ; on
arriverait ainsi à une explication s’approchant beaucoup de la
vérité, ainsi que le prouve l’examen du dialecte parlé actuellement
par les Khassonkè : c’est un dialecte mandé se rapprochant du
kâgoro au point de vue phonétique et renfermant un assez grand
nombre de radicaux peuls dans son vocabulaire.


Sega Déoua, l’un des descendants d’Amadou Haoua, alla s’établir
dans le Diomboko et y bâtit Koniakari ; l’un de ses frères se
fixa à Séro, au Nord de Koniakari, et y fonda un petit royaume
rival dont le souverain portait le titre de sila-tigui
comme l’empereur du Tekrour. Vers la fin du XVIIIe siècle, un conflit éclata entre le
silatigui de Séro et le roi de Koniakari, qui s’appelait alors
Demba Séga ; après une série de luttes sans grande portée, le
silatigui, aidé par les Banmana Massassi du Kingui, eut le dessus
et, vers 1810, força Demba Séga à évacuer le Diomboko et à se
réfugier dans le Logo, entre Kayes et Bafoulabé. Après une fugue du
côté du Boundou, Demba Séga s’établit définitivement près et en
amont de Kayes, à Médine, qui devint la capitale des Khassonkè du
Sud et de la province du Khasso ou Khasson, dont l’ancêtre Amadou
Haoua était d’ailleurs originaire.


L’élément peul qui, au début, contribua à la formation des
Khassonkè s’est tellement atténué qu’on peut, sans aucun
inconvénient, rattacher aujourd’hui ces derniers à la famille
mandé.


4o Malinké ou
Mandingues.


Les Malinké, Mandenga ou Mandingues (gens du Mali ou Mandé) ont
eu, très vraisemblablement, comme berceau primitif le pays encore
appelé de nos jours Mandé ou Manding par
eux-mêmes, Mali par les Soninké et Melli ou
Mellé par les Peuls du Massina, c’est-à-dire la région
comprenant le haut bassin du Bakhoy et le district situé entre le
haut Bakhoy et le Niger, au Sud de Kita et au Sud-Ouest de Bamako.
Leur première capitale dut être Kangaba, village situé à
peu de distance de la rive gauche du Niger, en amont de Bamako, à
une cinquantaine de kilomètres du point où la frontière du
Haut-Sénégal-Niger traverse le fleuve.


On place généralement en 1213 la fondation de l’empire de Mali
ou des Malinké ou Mandingues. En réalité cette date a été conservée
par les traditions musulmanes comme étant celle d’un pèlerinage
accompli à La Mecque par l’empereur Allakoï Keïta, mais il
est bien probable que de nombreux souverains musulmans et infidèles
s’étaient succédé déjà avant Allakoï sur le trône du Mandé. En tout
cas il semble que, au début du XIIIe siècle, les Malinké étaient déjà
répandus, en dehors du Manding proprement dit, dans le Bouré, le
Sangaran et le Gangaran, qu’ils formaient la population totale de
ces diverses provinces et qu’ils avaient déjà fondé quelques
colonies sur la rive droite du haut Niger (dans le Ouassoulou
actuel), ainsi que dans le Nord du Fouta-Diallon, le Bambouk, la
région de Kita et la partie de la vallée nigérienne comprise entre
Bamako et Ségou. C’est l’ensemble de ce domaine primitif des
Mandingues qui était connu dans le Nord du Soudan sous le nom de
Gangara ou Ouangara et qui était universellement
célèbre en raison des mines d’or qu’il renfermait, dans le Bouré et
le Bambouk principalement.


Mais c’est à partir de 1230 environ que les conquêtes des
Mandingues commencèrent à reculer considérablement les limites de
leur territoire vers le Sud, l’Ouest et le Nord et à faire du
modeste royaume de Kangaba le point de départ d’un empire
véritable. Le fameux Soundiata Keïta, connu des auteurs
arabes sous le nom de Mari-Diata[236], soit directement soit par l’intermédiaire de ses fils et de
ses lieutenants, étendait vers cette époque son autorité sur les
petits royaumes mandingues avoisinant le sien : le Bouré, le
Sangaran, le Labé (Fouta Diallon), le Bélédougou. Accompagné d’un
Soninké nommé Diouna, originaire du Ouagadou, il passait le Niger
vers Siguiri et, repoussant les Banmana au delà du Baoulé dans le
Toron, établissait des colonies malinké dans les cantons du Baya et
du Siankadougou (cercle actuel de Bougouni). De retour à Kangaba,
il récompensa les services que lui avait rendus Diouna en
lui donnant le gouvernement des cantons mandingues de la région de
Kita ; Diouna se fixa près de la montagne de Kita, où il fonda
les deux villages de Sédioussaba (le Kita actuel) et de Linguékoto
(le Tounkaréla actuel) et épousa la fille de Siéma Toulaba, chef de
la colonie malinké du pays, qui résidait à Tatafing (le Boudofo
actuel). Deux fils de Soundiata, Makan et Siétigui, s’établirent
dans la même région, le premier à Kayaba et le second à Boko près
de Kouroukoto ; Siétigui épousa également une fille de Siéma
Toulaba et en eut trois fils : Dando, qui alla prendre le
commandement du Birgo (canton de Mourgoula, entre Kita et le
Manding propre) ; Massiré et Kouakourou, qui furent se fixer
au Nord-Est de Kita, vers la rive gauche du haut Baoulé, dans la
région qu’on appela plus tard le Fouladougou-Arbala.


Un des principaux lieutenants de Soundiata, nommé
Amari-Sonko, annexait le Gangaran à l’empire de son
maître, en laissait le commandement à l’un de ses serviteurs nommé
Sané-Nianga Taraoré, s’emparait des mines d’or du Bambouk et
poussait ses conquêtes, doublées d’une forte immigration mandingue,
à travers le Boundou jusqu’au Niani-Ouli (vallée de la Gambie).


Un peu plus tard, Soundiata battait à Kirina l’empereur sossé
Soumangourou (1235), s’emparait du Kaniaga, du Diaga et de tout le
Bagana, s’avançait jusque dans la région de Oualata où il prenait
et détruisait Ghana (1240) et, trouvant la position de Kangaba trop
excentrique par rapport à ses nouvelles conquêtes, venait fonder
non loin de Niamina sa nouvelle capitale, à laquelle on donna le
nom de Mali ou Mandé, en souvenir du pays
d’origine de son fondateur.


A la mort de
Soundiata, c’est-à-dire vers le milieu du XIIIe siècle, un de ses meilleurs généraux,
Moussa-Son-Koroma Sissoko, venait s’établir à l’Ouest du
Bafing, à Koundian (Sud-Est du Bambouk), avec un grand nombre de
guerriers et de partisans, et fondait le royaume malinké du
Bambougou ou Bambouk qui, d’abord vassal de l’empereur de
Mali, se rendit plus tard indépendant.


Vers la même époque, un autre ancien général de Soundiata et
parent de l’empereur lui-même, Siriman Keïta, passant au
Sud de Koundian, alla se fixer à Dékou, dans les montagnes du
Konkodougou. Ce pays était encore occupé alors par les Diallonké,
mais il s’y trouvait aussi des colonies mandingues originaires du
Bouré et du Sangaran, composées surtout de chercheurs d’or
qu’avaient amenés des chefs de migration nommés Kilia-Moussa
Sissoko, Tira-Makan Taraoré et Sori Doumbouya, et qui avaient fondé
les villages de Dindéra et de Sintédougou. Avec l’aide de ces
colonies mandingues, Siriman Keïta conquit le Konkodougou
sur les Diallonké et en fit un royaume qui fut, lui aussi, vassal
de l’empire de Mali.


C’est au XIVe siècle, avec
l’empereur Kankan-Moussa, que l’empire mandingue atteignit
son apogée ; monté sur le trône en 1307, Kankan-Moussa
s’emparait en 1325 de Gao et de Tombouctou et étendait son autorité
jusqu’aux confins de l’Algérie actuelle. Ses successeurs entraient
en relations amicales avec les sultans du Maroc et avec les rois du
Portugal (XIVe et XVe siècles). Jamais empire indigène en
Afrique Occidentale n’obtint pareil renom ni pareille
puissance.


Cette fortune singulière devait être d’assez faible durée :
dès 1468, l’empereur de Gao Ali-Ber affranchissait la majeure
partie de ses états de la suzeraineté mandingue, et l’autorité des
empereurs de Mali, déjà amoindrie, devait être réduite à néant vers
la fin du XVIIe siècle par les
conquêtes des Banmana et la révolte des royaumes vassaux. Il n’en
est pas moins vrai que, pendant près de cinq cents ans, les Malinké
firent la loi dans la majeure partie des pays situés entre le haut
Niger et l’Atlantique.


Nous ne devons donc pas nous étonner de voir qu’ils
ont réussi à former
l’un des peuples les plus nombreux et les plus fortement
caractérisés de toute l’Afrique Occidentale et que ce peuple s’est
assimilé quantité de tribus diverses d’une manière si profonde
qu’il n’est pas possible aujourd’hui de discerner leurs origines
premières ; l’empreinte qu’il a marquée sur nombre de
descendants de Peuls a été si forte qu’on ne saurait à l’heure
actuelle considérer les Foulanké autrement que comme des
Mandingues ; enfin nous constatons que l’ancienne petite tribu
du Mandé peuple aujourd’hui, en dehors des pays du
Haut-Sénégal-Niger où nous avons signalé sa présence, de vastes
régions dans la Côte d’Ivoire (cercles de Touba et de Mankono),
dans la Guinée Française (cercles de Siguiri, Dinguiray, Kouroussa,
Kankan, Beyla, Farana, Kindia, Timbo, Labé, Kadé), dans le Sénégal
(cercles de Bakel, de Kédougou, du Niani-Ouli, du Sine-Saloum, de
la Casamance) et enfin dans le Libéria, le Sierra-Leone, la Guinée
Portugaise et la Gambie Anglaise.


5o Foulanké.


J’ai suffisamment relaté, en parlant des migrations peules,
comment s’étaient formés les divers groupements foulanké pour me
permettre d’être bref à leur sujet. Je viens de dire également
qu’il était impossible aujourd’hui de ne pas considérer les
Foulanké comme des Mandé, bien que l’importance de l’élément peul
qui a contribué à leur formation ait été considérable et se fasse
sentir de nos jours encore dans leurs diamou spéciaux
comme aussi dans certains caractères secondaires de leur type
physique et de leurs mœurs.


On attribue aux Foulanké qui habitent le Ganadougou,
dans le cercle de Sikasso, une origine un peu spéciale qui
remonterait à une date assez éloignée : on prétend que,
lorsque les Soninké, avec Kaya-Maghan, s’emparèrent du pouvoir à
Ghana (fin du VIIIe siècle),
quelques familles judéo-syriennes, se séparant du mouvement qui
entraîna leurs congénères vers le Fouta, auraient gagné le Massina,
refaisant en sens inverse la route qui les avait amenées à Ghana
six siècles auparavant ; sans s’arrêter bien longtemps au
Massina, elles auraient franchi le Niger, puis remonté la rive droite du Bani jusque
dans la région où se trouve aujourd’hui Sikasso ; des
Soninké-Nono et des Dioula y auraient rejoint leurs descendants du
XIe au XIVe siècles. Plus tard, au début du
XVIIe siècle, des Peuls du
Massina conduits par Ménédian Diallo seraient venus se fixer
d’abord à Ntina (cercle de Bougouni), puis, franchissant le Bagbê,
auraient chassé de Kobougoula les Sénoufo, commandés par Mamourou
Diarassouba, et se seraient installés à leur place, se mélangeant
aux descendants des Judéo-Syriens, des Soninké et des Dioula,
adoptant comme eux la langue mandingue et se livrant surtout à
l’élevage. Ce serait du mélange de ces trois immigrations que
seraient sortis les Foulanké actuels du cercle de Sikasso, qu’on
appelle encore Ganaka (gens de Gana), en souvenir de
Ghana, ancienne patrie des premiers venus d’entre eux.


Si nous laissons de côté ces derniers, nous voyons que, parmi
les autres Foulanké du Haut-Sénégal-Niger, les premiers en date
furent ceux des cercles actuels de Bafoulabé et de Kita, dont
l’origine remonte à la fin du XIe siècle ou au début du XIIe, tandis que ceux du Ouassoulou, que
l’on rencontre dans le cercle de Bougouni, sont de formation
beaucoup plus récente (XVIIIe
siècle). Cependant le mouvement d’émigration des Peuls du
Fouta-Diallon, qui donna naissance aux Foulanké du Ouassoulou,
amena un très fort regain d’activité dans les colonies foulanké de
la région de Kita et détermina leur constitution définitive. Les
traditions recueillies en ce dernier point nous apprennent en effet
qu’un nommé Sandoufing Diakité, originaire du Fouta-Diallon,
s’étant établi dans le Fouladougou du cercle de Bougouni et ayant
conquis cette province sur les Banmana, laissa onze fils dont deux,
se dirigeant vers le Nord-Ouest, traversèrent le Manding et vinrent
se fixer au Nord de Kita, auprès des Foulanké issus des premières
migrations peules. L’un d’eux, nommé Sabou, s’établit dans l’Ouest
de la boucle du Baoulé et donna son nom au
Fouladougou-Saboula ; l’autre, nommé Ouaraba, s’établit dans
l’Est de la même boucle et donna son nom au Fouladougou-Ouarabala
ou Arbala. Sabou et Ouaraba soumirent à leur autorité les cantons
mandingues voisins (Gadougou, Gangaran, Kita et Baniakadougou) et
essayèrent même de conquérir le Kaarta sur les Banmana, mais sans pouvoir y parvenir.
Un de leurs descendants, Yoro-Dian, vint fonder Kitaba au pied de
la montagne de Kita.


Un peu plus tard, une bande de Peuls du Fouta-Diallon, conduite
par un nommé Koli Sangaré, traversa le Bouré, passa sur la rive
droite du Niger dans le Sendougou (extrême Sud-Est du cercle de
Bamako), mit en fuite Tiamakan Taraoré, chef mandingue du
Sendougou, puis franchit de nouveau le Niger en sens inverse,
traversa le Manding et s’établit au Sud de Kita dans le Birgo,
donnant ainsi naissance aux Foulanké du Birgo.


IX. Mandé du Sud.



1o Diallonké.


Ainsi que je l’ai dit déjà, le Fouta-Diallon ou plutôt le
Diallon[237] semble bien avoir été le berceau
primitif des Mandé du Sud. Mais, alors que les Diallonké
constituaient l’unique population de ce pays, il s’étendait sans
doute bien davantage vers le Nord et englobait probablement toute
la région comprise entre le bas Bafing, le Sénégal et la Falémé,
touchant à l’Est au territoire propre des Mandingues et au Nord à
celui des Kâgoro.


Le premier établissement des Soninké dans le Gadiaga vers la fin
du VIIIe siècle et l’invasion
du Khasso par les Peuls au XIe
siècle déterminèrent un recul des Diallonké vers le Sud. Mais c’est
surtout au XIIIe siècle, à la
suite de la conquête du Gangaran, du Bambouk, du Konkodougou et du
Labé par les Mandingues, que se dessina le gros mouvement de
migration des Diallonké : ce mouvement les porta dès cette
époque jusque sur les bords de l’Atlantique, du côté de Conakry, au
travers des populations côtières (Baga, Landouman, etc.) qu’ils
commencèrent à absorber en partie, devenant les Soussou de la basse
Guinée. Mais il s’en faut de beaucoup que tous les Diallonké ou
Soussou primitifs aient été refoulés par les Malinké au Sud-Ouest
du Fouta-Diallon : s’ils évacuèrent à peu près complètement le Gangaran, le
Bambouk et le Nord du Konkodougou ou du moins y perdirent leur
nationalité pour devenir des Malinké, si beaucoup de familles
s’avancèrent du côté de la mer, le gros du peuple demeura dans le
centre du Fouta-Diallon jusqu’à la conquête toucouleure du
XVIIIe siècle et même certains
cantons du Nord ont conservé jusqu’à nos jours leur population
diallonké, que nous retrouvons dans le Kolou, le Boké et le
Kankoumakania (cercle de Kita), dans le Fontofa et le Mérétembaya
(cercle de Satadougou).


D’autre part, les conquêtes des Malinké et notamment celles de
Soundiata et de ses lieutenants déterminèrent un grand nombre de
Diallonké des régions de Labé et Timbo à émigrer directement vers
le Sud et à s’infiltrer entre les Mandingues du haut Niger et les
populations forestières de la Côte : ceux-là étaient surtout
des cultivateurs de cola et, obligés de quitter leur pays, ils
recherchèrent tout naturellement une région où ils pussent
continuer à se livrer à leur industrie. C’est ainsi, à mon avis,
que se dessina cette très curieuse migration qui a porté les Mandé
méridionaux du Fouta-Diallon jusque dans le centre de la colonie
actuelle de la Côte d’Ivoire, tout le long de la limite Nord de la
forêt dense ; au cours de cette migration, qui dut s’accomplir
du XIIIe au XVe siècles environ, les Diallonké
perdirent en grande partie leur caractère national en se mêlant aux
autochtones de la forêt qui leur donnèrent asile, et ainsi se
constituèrent sans doute les peuplades des Mendé, des Toma, des
Guerzé, des Dan, des Toura, des Lo ou Gouro, des Mona, des Ngan,
etc., qui sont toutes caractérisées par ce fait qu’elles se livrent
à la culture des colatiers et par cet autre que leurs langues,
malgré la diversité des vocabulaires, se rattachent
grammaticalement à la famille des langues mandé.


Après avoir fait du Sud d’abord, puis de l’Est sur une longueur
considérable, ce courant migrateur refit ensuite du Nord, et donna
naissance aux groupements isolés dans le Sud-Ouest de la Boucle du
Niger que nous allons retrouver tout à l’heure.


2o Samo.


D’après les traditions recueillies à Ouahigouya et ailleurs,
les Samo seraient
d’origine mandé et auraient été formés par le mélange de plusieurs
éléments, dont l’un appartenait au groupe des Mandé du Centre et un
autre au groupe des Mandé du Sud.


Le premier aurait été fourni principalement par des Banmana de
la région de Ségou ; ceux-ci auraient été chassés de leur pays
par les Malinké, très vraisemblablement au XIVe siècle, après l’arrivée des premières
migrations banmana entre Bani et Niger, mais avant la constitution
de l’empire de Ségou ; sous la conduite d’un chef nommé Diyé,
ils franchirent le Bani et s’installèrent sur la rive droite de ce
cours d’eau, à Ninkiessa, entre San et Dienné. De là, sous les
ordres de Diougouri, fils de Diyé, ils gagnèrent Toéré, entre Koury
et Ouahigouya, où ils furent rejoints vers le XVIe siècle par des Samorho provenant du
courant de migration mandé-sud originaire du Fouta-Diallon ;
ces Samorho s’étaient mélangés d’ailleurs à des Sénoufo et à des
Bobo en se rendant de la région de Sikasso dans celle de Koury. Du
mélange des Banmana et des Samorho seraient sortis les
Samo.


Une partie d’entre eux demeura dans le voisinage du coude nord
de la Volta Noire (Samo du cercle de Koury) ; les autres
gagnèrent le Sud-Ouest du Yatenga, où ils furent rejoints, sous le
règne du nâba Kango (vers 1770), par quelques familles
d’origine banmana qui, lors de la migration de Diyé, avaient poussé
jusqu’à Kaka, près de Sofara, et y étaient restées.


Depuis cette époque les Samo ont été assez profondément
influencés par le voisinage des Mossi et des Bobo et, bien qu’ils
aient toujours vécu à peu près indépendants, la trace de leurs
origines mandé n’est plus très perceptible. Quant à leur langue
actuelle, autant que les très médiocres renseignements que nous
possédons nous permettent d’en juger, il semble qu’elle appartient,
au moins en partie, à la famille des langues voltaïques.


3o Samorho.


Lorsque, vers le XVIe
siècle, le courant de migration des Mandé du Sud arriva près de la
haute Volta, il s’y heurta contre des autochtones sénoufo et bobo
et aussi contre des Dioula et Soninké venus du Nord : le
résultat de ce contact multiple aurait donné naissance aux Samorho, qui
reçurent ce nom des Dioula en raison de leurs aptitudes
agricoles[238].


Une partie d’entre eux s’établit à demeure au Nord de la route
de Bobo-Dioulasso à Sikasso ; d’autres poussèrent plus au Nord
et allèrent se fixer entre Koutiala et Koury : une fraction de
ces derniers, en se mélangeant à des Banmana, donna naissance aux
Samo, comme nous venons de le voir ; le reste, ayant eu des
difficultés avec les Peuls, retourna dans la région de Sikasso.


Actuellement les Samorho ont adopté la religion et la plupart
des coutumes des Sénoufo, mais ils parlent une langue que l’on
s’accorde à apparenter aux langues mandé.


4o Sia et tribus
diverses.


Les Mandé du Sud, venant de la région de Kong après avoir donné
naissance aux Lo du Bandama vers l’Ouest et aux Ngan de la Comoé
vers l’Est, se dirigèrent vers le Nord et atteignirent la région de
Diébougou. Repoussés par les Bobo, ils se seraient rabattus ensuite
vers le Sud jusqu’à Lorhosso, pour se porter enfin vers le
Nord-Ouest et atteindre l’emplacement actuel de Bobo-Dioulasso
(XVIe siècle
vraisemblablement). Tandis que certains d’entre eux continuaient
vers l’Ouest et contribuaient à la formation des Samorho, les
autres, se fixant à Bobo-Dioulasso — ou plutôt à Sia, qui
est le vrai nom de cette ville — et, s’y mêlant à des Bobo,
donnèrent naissance aux Sia. D’abord indépendants, ceux-ci
ne tardèrent pas à être islamisés et conquis par les Dioula de
Kong, dont ils adoptèrent en partie le costume et les mœurs, tout
en conservant l’usage d’un dialecte spécial qui, malgré des
influences diverses et notamment bobo, semble bien devoir être
rattaché à la famille mandé. De là vient le surnom de
Bobo-Dioula qui a été donné aux Sia, comme celui de
Bobo-Dioulasso (village des Bobo-Dioula) donné à leur centre
principal.


Les Sia ont laissé peu de vestiges de leur passage au travers du
cercle actuel de Gahoua, sauf peut-être à Diébougou et à
Lorhosso ; mais, une fois installés à Bobo-Dioulasso, ils
avaient conservé
des relations avec ces deux dernières villes ; aussi les
Dioula de Kong, lorsqu’ils eurent assis leur domination sur
Bobo-Dioulasso, s’occupèrent des affaires intéressant les familles
d’origine sia demeurées à Lorhosso et à Diébougou et s’emparèrent
de l’autorité sur les Gan et les Dian, fondant parmi eux des
colonies musulmanes mélangées de Sia et de Dioula auxquelles on a
donné le surnom de Bobo-Dioula comme aux Sia musulmans de
Bobo-Dioulasso.


Il est probable que les Blé, les Natioro, les
Ouara et les Sembla du cercle de Bobo-Dioulasso,
sur lesquels nous n’avons aucun renseignement précis mais qui
parleraient des dialectes apparentés à la famille mandé, doivent
avoir une origine analogue à celle des Sia.


X.
Sénoufo.



Les Sénoufo semblent bien être autochtones dans tous les pays où
on les rencontre aujourd’hui, tant au Haut-Sénégal-Niger qu’à la
Côte d’Ivoire : toutes les traditions recueillies s’accordent
pour faire d’eux les plus anciens habitants connus de leur
territoire actuel.


Tout au plus est-il permis de supposer que ce territoire
s’étendait davantage autrefois dans la direction de l’Ouest et que
l’invasion des Banmana de la rive droite du haut Niger dans le
Toron et les pays entre Baoulé et Bagbê, sous la poussée des
premières conquêtes mandingues, a forcé les Sénoufo qui habitaient
alors ces régions à émigrer sur la rive droite du Bagbê et à
rejoindre ceux de leurs compatriotes qui s’y trouvaient déjà. Une
tradition s’est conservée à Sikasso relatant que des Sénoufo, pour
la plupart chasseurs d’éléphants, auraient habité autrefois la
province de Massigui, dans le cercle actuel de Bougouni, et, en
ayant été chassés par la surpopulation due à l’invasion banmana, se
seraient transportés, en quête de nouveaux territoires de chasse,
les uns vers Sikasso, les autres vers Tengréla et le Nord de la
Côte d’Ivoire. D’autres furent plus ou moins absorbés par les
Banmana, tels ceux qui peuplaient autrefois le Sud-Est du cercle de
Bougouni et dont, seuls, quelques habitants du
Niénédougou ont
conservé les mœurs spéciales, l’aspect et la langue du peuple
Sénoufo.


Dans le cercle de Koutiala et la circonscription de San au
contraire, malgré la forte proportion des immigrants banmana, les
Sénoufo appelés Minianka[239] par ces derniers ont
conservé très nettement leur type primitif, et c’est seulement
l’appellation de Bambara que leur donnent les musulmans et
celle de Bamâna qu’ils se donnent eux-mêmes qui ont pu
conduire certains voyageurs à les confondre avec les Banmana.


Les Sénoufo passent, auprès des populations mandé qui les
avoisinent, pour avoir été anthropophages dans les temps passés ou
tout au moins pour avoir pratiqué une sorte de cannibalisme
rituel : on prétend qu’ils sacrifiaient leurs prisonniers de
guerre dans les bois sacrés et se repaissaient de leur chair ;
aujourd’hui des sacrifices analogues ont lieu, suivis également de
la manducation des victimes, mais celles-ci sont simplement des
chiens. Je ne sais quel crédit il convient d’accorder à ces
accusations rétrospectives d’anthropophagie, qui sont fréquentes en
Afrique Occidentale de la part des peuples de civilisation
supérieure vis-à-vis de leurs voisins plus arriérés ; il se
peut fort bien d’ailleurs qu’elles soient fondées en ce qui
concerne les Sénoufo[240], mais je ne serais pas
éloigné d’admettre qu’elles le seraient aussi bien en ce qui
regarde les Banmana, les Diallonké et les Bobo et Gourounsi du
temps jadis : cela expliquerait pourquoi tous les auteurs
arabes du moyen Age s’accordent pour taxer d’anthropophagie les
populations vivant de leur temps dans le Sud du Ouangara et du
Mossi, c’est-à-dire, d’une façon générale, toutes celles habitant la partie
méridionale du Haut-Sénégal-Niger ; les mêmes auteurs
englobaient tous ces cannibales ou soi-disant tels sous
l’appellation générique de Lemlem ou Demdem, sans
distinction de province ni de nationalité, et les représentaient
comme constituant une mine vivante où s’approvisionnaient
d’esclaves les populations du Nord. Il semble bien que les Sénoufo
ont été l’une des fractions de ces Lemlem, mais ils devaient
partager cette qualité avec les ancêtres des Diallonké et des
Banmana actuels, peut-être même avec ceux des Kâgoro, d’une partie
des Malinké, des Bobo, des Gourounsi et d’autres peuplades
encore[241].


XI. Peuples voltaïques.



Comme les Sénoufo, les peuples dont l’ensemble constitue la
famille voltaïque paraissent être, dans leur ensemble, les plus
anciens habitants connus du vaste territoire qu’ils occupent
actuellement et qui comprend, d’une manière générale, toutes les
régions appartenant au bassin de la Volta, depuis les montagnes de
Hombori au Nord jusqu’aux approches de la zone forestière au
Sud.


Mais il ne serait pas exact de dire que chacun de ces peuples a
toujours habité le pays qu’il habite aujourd’hui : certains
semblent n’avoir pas sensiblement changé de place depuis les temps
les plus reculés, comme les Tombo et les Bobo ; d’autres au
contraire, quoique ayant pris naissance dans le territoire actuel
de la famille voltaïque, doivent leur formation à des migrations
parfois prolongées et à des mélanges quelquefois multipliés,
comme les Mossi par
exemple. Nous allons donc passer en revue les peuples principaux de
cette famille, en relatant ce que la tradition nous apprend sur
chacun d’eux.


1o Groupe tombo (Tombo,
Dogom et Déforo).


Les Tombo et les Dogom semblent avoir habité de tout temps leur
pays actuel, que les auteurs arabes appellent tantôt
El-hadjar (le pays des pierres, en arabe) et tantôt
Tombola (le pays des Tombo, en mandé) ou encore
Hombori (qui a la même signification en peul). Ils ne
paraissent pas d’autre part avoir subi de grandes modifications
depuis leur origine première, en raison de la nature spéciale de
leur habitat géographique, qui les a défendus, mieux encore que
leur valeur guerrière, contre les invasions des peuples étrangers
et les tentatives de conquête des souverains de Mali, de Gao, du
Yatenga, de Ouagadougou, du Massina, et des pachas de Tombouctou.
Tout au plus est-il permis de penser que les Dogom de la plaine ont
été, dans certaines régions, plus ou moins absorbés par les
populations envahissantes et que ceux qui habitaient autrefois dans
une partie du Yatenga et du Mossi ont dû se replier vers le Nord
sous la poussée de la conquête mossi.


Certaines traditions semblent attribuer aux Tombo une origine
mandé ou tout au moins semblent dire que les Tombo — ou une partie
d’entre eux — seraient venus des pays mandé et se seraient réfugiés
dans les falaises de la Boucle. Je crois que ces traditions ne
concernent qu’une faible fraction des Tombo actuels, celle qui
habite du côté de Bandiagara et de San entre la montagne et le
Bani, et qu’il faut les interpréter en disant que cette fraction
est issue d’un mélange de Tombo proprement dits, autochtones de la
montagne, avec des Bozo venus, eux, du pays mandé. Une légende
rapporte en effet que les Tombo de la falaise de Bandiagara, ayant
eu à souffrir de la disette, envoyèrent aux Bozo de Mopti une
députation pour implorer leur secours ; les Bozo partirent
tous à la pêche, hommes et femmes, dans le but de fournir de
poisson les Tombo, laissant leurs enfants à la garde des envoyés de
ces derniers. Pendant l’absence des Bozo, un de leurs enfants se
plaignit de la faim ; les envoyés tombo n’ayant absolument aucun aliment à
leur disposition, leur chef se coupa un morceau de chair et le
donna à l’enfant, mais il mourut victime de son dévouement. A la
suite de cet événement, les Bozo décidèrent qu’eux-mêmes et les
Tombo seraient désormais considérés comme des frères et que, comme
conséquence de cette fraternité, ils ne se marieraient pas entre
eux. Il est difficile de savoir si cette interdiction de mariages
entre Tombo et Bozo fut scrupuleusement observée, mais il semble
bien certain que des rapports amicaux s’établirent entre les deux
peuples, qu’un certain nombre de Bozo, s’éloignant des rives du
fleuve, cohabitèrent avec des Tombo descendus de la montagne et
qu’il se forma ainsi une population spéciale, notablement
différente des Tombo propres et dont le dialecte actuel semble
résulter d’un mélange de la langue tombo avec la langue bozo,
mélange accru de l’introduction d’un grand nombre de vocables
soninké et banmana. Mais s’il est permis par suite d’attribuer — au
moins en partie — une origine mandé aux Tombo et aux Dogom qui
avoisinent le Bani, il semble bien difficile d’en faire autant pour
l’immense majorité de la population tombo et dogom.


Un manuscrit arabe récolté à Sokoto par Clapperton en 1827, au
cours de son second voyage, dit que le « pays des
pierres » qui avoisine le Djilgodi est habité dans les vallées
par des Peuls et dans les montagnes par des Beni-Ham de la
tribu des Sokaï. Plus loin le même manuscrit dit que le
chef de Hombori, qu’il appelle Nouhou Galou et auquel il
donne le titre de fama (« roi » en mandé) est un
Sokaï. Enfin, parlant à nouveau des Beni-Ham, il dit que
ces derniers habitent, non seulement les montagnes de la Boucle,
mais aussi la rive gauche du Niger du côté de Gao, auprès des
Touareg. Il semble bien évident que, par « Beni-Ham » —
c’est-à-dire « Hamites » —, l’auteur du manuscrit
entendait tout simplement les Nègres, par opposition aux Peuls, aux
Arabes et aux Touareg auxquels il attribuait collectivement une
origine sémitique : ses Beni-Ham des montagnes de la Boucle
étaient évidemment des Tombo, tandis que ses Beni-Ham de la rive
gauche étaient des Songaï. Quant au mot que Salame, dans sa
traduction, a transcrit par Sokaï, l’absence du texte arabe
rend difficile son identification ; peut-être résulte-t-il
d’une confusion des Tombo avec les Songaï, ce qui paraît
invraisemblable, vu que le nom de ces derniers est écrit
différemment dans la traduction du même texte ; peut-être
s’agit-il d’un terme usité à Sokoto pour désigner plus spécialement
les Tombo.








	Delafosse
	Planche XI






[image: ]
Fig. 21. — Groupe de
Ouolofs, à Kayes.






[image: ]
Cliché Delafosse



Fig. 22. — Groupe de Haoussa
de la boucle du Niger.







Quant aux Déforo, on a voulu parfois les rattacher aux
Gourmantché[242] : si j’en juge d’après le court
vocabulaire de leur langue que je dois à l’obligeance de M. le
lieutenant Marc, ce rattachement me paraît bien improbable, au
moins au point de vue linguistique. Mais il serait possible que les
Déforo actuels dussent leur origine à des Dogom répandus autrefois
dans le Nord, non seulement du pays Gourmantché, mais aussi du
Mossi propre et du Yatenga ; ces Dogom, qui peut-être sont les
mêmes que les Suida dont parlent les traditions
historiques de Ouagadougou, repoussés vers le Nord par l’invasion
mossi, auraient émigré du côté d’Aribinda, entre le Liptako et le
Djilgodi, et y seraient devenus les Déforo.


2o Groupe mossi (Mossi,
Yansi, Nankana, Gourmantché, Dagari et Birifo).


Le groupe que j’ai appelé mossi renferme un certain nombre de
peuples qui ont entre eux des affinités très étroites au point de
vue du type physique et de la langue, mais dont les civilisations
respectives offrent des différences assez notables selon qu’elles
ont subi plus ou moins l’influence politique de l’empire de
Ouagadougou ou qu’elles y ont totalement échappé. Je n’ai mentionné
dans la nomenclature des peuples de ce groupe que ceux qui habitent
le Haut-Sénégal-Niger en totalité (Mossi, Yansi, Gourmantché et
Birifo) ou en partie (Nankana et Dagari) ; mais le groupe
mossi renferme encore quatre autres peuples dont l’habitat
appartient à la colonie anglaise de la Gold Coast : les
Gbanian ou Gondja ou Nta (région de Bôlé), les
Dagomba ou Dagboma (région de Salaga), les Boura ou
Frafra et les Mampoursi (région de Gambaga), ces deux
derniers peuples se rattachant d’ailleurs de très près aux
Nankana.


C’est le territoire de cette fraction du groupe mossi cantonnée
dans la Gold Coast, semble-t-il, — c’est-à-dire le bassin central
de la Volta et principalement la vallée de la basse Volta Blanche —
qui a dû constituer le berceau primitif du groupe tout
entier ; celui-ci ne devait pas s’étendre anciennement bien au
Nord du 11e parallèle, les Nankana devaient représenter
sa fraction la plus septentrionale, et, entre lui et le groupe
tombo, un peu plus avancé vers le Sud qu’il ne l’est aujourd’hui,
devait s’intercaler un groupe gourounsi plus étendu, plus compact
et plus continu qu’il ne l’est de nos jours.


Si cette hypothèse paraît un peu osée, il est en tout cas à peu
près certain que le pays des Dagomba et des Mampoursi fut le point
de départ d’invasions qui se portèrent vers le Nord-Est, le Nord,
le Nord-Ouest et l’Ouest, constituant des états puissants à
Fada-n-Gourma, Ouagadougou et Ouahigouya, et qui, grâce à leurs
conquêtes, favorisèrent grandement l’extension du groupe mossi dans
la Boucle du Niger et la formation du peuple mossi proprement dit
et des peuples gourmantché, yansi, dagari et birifo.


D’après plusieurs traditions recueillies à Ouahigouya, à
Ouagadougou et à Tenkodogo, traditions qui présentent entre elles
des concordances très remarquables, la plus ancienne invasion dont
le souvenir ait été conservé se serait produite au début du
XIe siècle de notre ère ;
ces traditions en effet comptent toutes 22 générations[243] depuis cette invasion jusqu’à l’époque
actuelle : en estimant à quarante ans la durée moyenne de
chaque génération, on obtient la date de 1030 pour le premier
événement mentionné. Je ne m’illusionne aucunement sur ce que cette
supputation peut
avoir de chimérique, mais je la tiens néanmoins pour
vraisemblable[244].


Donc, tout au début du XIe
siècle probablement, régnait à Gambaga un chef dagomba nommé
Nédéga, qui avait réuni sous son sceptre les Dagomba, les
Mampoursi et les Nankana. L’une de ses filles, appelée par les uns
Yennenga et Poko par les autres, était une
guerrière remarquable et conduisait au pillage les soldats de son
père. Ce dernier, la considérant comme un homme plutôt que comme
une femme et estimant d’ailleurs que, si elle devenait mère, elle
ne pourrait plus marcher à la tête des armées, ne voulait pas la
marier, ce qui ne faisait pas l’affaire de la jeune fille. Un jour
que celle-ci avait opéré une razzia chez les Boussansé, entre Bitou
et Tenkodogo, son cheval s’emballa et l’emporta loin de ses
troupes ; ayant pénétré dans une forêt épaisse, l’animal fut
obligé de modérer son allure et finit par s’arrêter devant une
hutte de chasseur qui se trouvait là. Cette hutte était habitée par
un nommé Riâlé ou Riâré, fils d’un chef malinké, dit la
légende ; frustré par son frère de la succession paternelle,
ce Riâlé se serait jeté tout seul dans la brousse, à la recherche
des éléphants, et, marchant toujours vers l’Est, serait arrivé dans
les environs de Bitou, où il s’était fixé provisoirement. Attiré
par le galop et les hennissements du cheval de Yennenga, il sortit
de sa hutte, maintint l’animal, aida la princesse à mettre pied à
terre et lui offrit l’hospitalité dans sa cabane. Yennenga s’éprit
des charmes du chasseur, se donna à lui et ne voulut plus le
quitter.


Ils eurent un fils ; en souvenir de l’aventure hippique à
laquelle elle était redevable de sa maternité, Yennenga appela son
enfant Ouidiraogo, c’est-à-dire, en dagomba et en mossi,
« cheval mâle ». Lorsque Ouidiraogo fut devenu un jeune
homme, Yennenga dépêcha un messager à Gambaga pour aviser Nédéga
qu’il était devenu grand-père. Nédéga, en entendant cette
nouvelle et en
apprenant en même temps que sa fille préférée, qu’il avait
vainement fait chercher depuis de longues années et qu’il croyait
morte, était encore vivante, pardonna sa fugue à Yennenga et lui
fit dire de venir lui présenter son mari et son fils. Yennenga s’en
fut donc à Gambaga avec Riâlé et Ouidiraogo ; Nédéga reçut
fort bien sa fille, son gendre et son petit-fils et voulut les
garder auprès de lui, mais Riâlé refusa, disant qu’il mourrait s’il
vivait ailleurs que dans la forêt. Nédéga le laissa partir à
regret, avec Yennenga et Ouidiraogo, tout en lui faisant cadeau de
quatre chevaux et de cinquante bœufs et en confiant au jeune
Ouidiraogo une nombreuse armée de soldats dagomba pour qu’il pût
marcher dignement sur les traces de sa mère et de son
grand-père.


Riâlé s’en retourna dans la forêt voisine de Bitou, où il
continua à partager sa vie entre la chasse à l’éléphant et les
plaisirs conjugaux. Après de longues années, Yennenga mourut :
son corps fut transporté à Gambaga, où on l’enterra. Sa tombe
devint l’objet d’une grande vénération et fut un but de pèlerinage
pour les souverains du Mossi jusqu’à une époque récente ; au
décès de chaque nâba de Ouagadougou, on envoyait à Gambaga
un de ses chevaux et une de ses femmes pour être sacrifiés aux
mânes de Yennenga[245].


Quant à Ouidiraogo, à la tête de son armée, il s’empara du pays
sur les Boussansé et établit sa résidence en un lieu qu’il appela
Tankourou et qui est devenu le Tenkodogo actuel.
Des Dagomba, attirés par sa jeune renommée, venaient sans cesse
grossir le nombre de ses partisans et accroître la force de ses
troupes ; les populations autochtones, peu denses et très
divisées, reconnurent bientôt son autorité. Il eut plusieurs fils,
dont trois nous sont connus : Zoungourana,
Raoua et Diaba. Il confia à chacun d’eux le
commandement de l’une des provinces de son empire naissant :
Zoungourana reçut le gouvernement de l’Ouest, Raoua celui du Nord
et Diaba celui de l’Est, et ce fut là l’origine des trois états de Ouagadougou, de
Ouahigouya et de Fada-n-Gourma.


Toutes ces régions, beaucoup moins peuplées qu’aujourd’hui,
étaient occupées surtout par des Gourounsi (Boussansé dans la
région de Tenkodogo, Nounouma et Nioniossé du côté de Ouagadougou,
Nioniossé du côté de Ouahigouya), des Dogom (régions de Ouahigouya,
Ponsa et Fada-n-Gourma) et quelques Bariba dans le Sud-Est du
cercle actuel de Fada-n-Gourma. Toutes ces populations vivaient à
l’état anarchique, séparées en villages ou petits cantons qui se
faisaient continuellement la guerre les uns aux autres.


Le chef d’un canton nioniossé situé non loin de Ouagadougou
(canton actuel d’Oubritenga), ayant maille à partir avec un chef
voisin, envoya une députation à Ouidiraogo pour lui offrir une de
ses filles en mariage, afin de gagner son alliance. Ouidiraogo
agréa la jeune fille, non pour lui-même, mais pour son fils
Zoungourana qui, de cette femme, eut lui-même un fils nommé
Oubri. Lors de la naissance d’Oubri, le chef nioniossé
allié de Ouidiraogo vint faire hommage de son pays à ce dernier, en
l’invitant à venir l’aider dans sa lutte contre son voisin.
Ouidiraogo partit dans cette intention, mais mourut à Larabtenga,
au cours du voyage, vers l’année 1050.


Zoungourana lui succéda à Tenkodogo et confia à son fils Oubri,
encore tout jeune, le commandement des provinces de l’Ouest. Oubri
alla s’installer dans le pays du chef nioniossé son beau-père, dans
un village qui reçut de lui le nom d’Oubritenga[246]. Devenu homme, il commença une série de
conquêtes dont il sera question dans la IVe partie de
cet ouvrage, à propos de l’empire de Ouagadougou. Qu’il me suffise
de dire ici que les Nounouma et les Nioniossé qui refusèrent
d’accepter son autorité durent émigrer sur la Volta Noire et dans
le Kipirsi, là où nous les retrouvons actuellement ; les
autres furent absorbés par le flot envahisseur venu du Dagomba,
adoptèrent la langue des conquérants, et, s’identifiant peu à peu
avec ces derniers,
formèrent avec eux un seul peuple, celui des Mossi[247].


Pareille chose se passa du côté de Ouahigouya : Raoua,
second fils de Ouidiraogo, s’était avancé dans la direction du
Nord-Ouest jusqu’à Zandoma, où il avait fixé sa résidence. Il s’y
tailla un royaume aux dépens des Nioniossé et des Dogom : les
premiers acceptèrent sa domination, comme ils acceptèrent plus tard
celle de Ya-Diga, petit-fils d’Oubri et fondateur de
l’empire du Yatenga ; les uns conservèrent jusqu’à nos jours
leur nationalité et leur langue sous le joug des envahisseurs, les
autres furent absorbés par ceux-ci et, de leur mélange avec les
conquérants dagomba, naquirent les Mossi du cercle actuel de
Ouahigouya. Quant aux Dogom, lors des conquêtes de Raoua, ils se
réfugièrent les uns du côté de Bandiagara, les autres du côté du
Djilgodi, sous la protection de leurs cousins, les Tombo des
montagnes. Un peu plus tard, Ouamtanango, petit-fils
d’Oubri, les poursuivit jusque dans la région des falaises :
la légende rapporte même qu’une montagne gênant son passage, il la
fit scier en deux par des forgerons nioniossé qui accompagnaient
son armée et formaient un corps de sapeurs ; ce Ouamtanango
fut d’ailleurs assassiné au cours de cette expédition à Bankasso
(cercle actuel de Bandiagara).


Cependant, comme nous l’avons vu, Zoungourana, fils aîné de
Ouidiraogo, était demeuré à Tenkodogo, qui fut au début le siège
d’un empire dont les provinces d’Oubritenga, de Zandoma et de
Fada-n-Gourma formaient les royaumes vassaux : au bout de
quelque temps, la province d’Oubritenga devint l’empire
mossi de
Ouagadougou et se rendit indépendante ; un petit-fils d’Oubri,
Ya-Diga, fonda au Yatenga, comme je viens de le dire, un autre
empire mossi indépendant qui ne tarda pas à absorber Zandoma ;
enfin Fada-n-Gourma devint la capitale d’un troisième empire, celui
des Gourmantché, comme nous l’allons voir dans un instant. Séré,
fils de Zoungourana, ses successeurs et leurs guerriers dagomba
durent se contenter du pays des Boussansé et même quitter Tenkodogo
pour aller s’établir à Boussouma sous la protection des
nâba de Ouagadougou : en se mélangeant avec les
Boussansé, ils avaient donné naissance au peuple des Yansi
qui, d’une façon générale, suivit la fortune politique de l’empire
de Ouagadougou et s’identifia presque avec les Mossi, tandis que
les Boussansé habitant au Sud de Tenkodogo, échappant assez vite à
la tutelle des conquérants dagomba dont le plus grand nombre
s’était porté au Nord-Ouest, au Nord et à l’Est, purent conserver
leur nationalité et leur langue jusqu’à l’époque actuelle.


Revenons à Diaba, le troisième fils de Ouidiraogo, que son père
avait installé à Fada-n-Gourma ou plutôt à Youngou ou
Younga, car ce sont les Haoussa qui donnèrent plus tard à
ce village le nom de Fada-n-Gourma, c’est-à-dire dans leur
langue « capitale du Gourma ». Des traditions ayant cours
chez les Gourmantché prétendent que Diaba, dit Diaba
Lompo, descendit du ciel à une époque où la croûte terrestre
n’était pas encore solidifiée et que, vêtu de blanc, il prit terre
sur un bloc de grès situé près de Tambarga, avec sa femme : on
montre même sur ce rocher les empreintes des pieds de Diaba et de
sa femme, qui ne sont autres que ces sortes de cavités oblongues
creusées par l’eau des pluies dans les roches en état de
formation ; Diaba Lompo eut ensuite des enfants, répartit
entre eux la terre et la leur fit cultiver. Cette légende, dans
laquelle on reconnaît aisément celle du déluge, répandue chez la
plupart des populations africaines, n’est pas inconciliable avec la
tradition faisant naître Diaba du fils de la princesse dagomba
Yennenga : Bantchandé, souverain actuel de Fada-n-Gourma,
prétend être le 23e successeur de Diaba Lompo et ce
nombre de 22 souverains entre Diaba et Bantchandé s’accorde
exactement avec les
22 générations que la tradition mossi place entre Yennenga et
l’époque actuelle ; il en faut donc conclure que l’époque de
Diaba Lompo correspond à celle de l’invasion dagomba, c’est-à-dire
au XIe siècle. Seulement, comme
le nom de ce héros légendaire est le plus ancien qu’ait conservé la
tradition, on en a fait tout naturellement celui du premier homme
qui soit apparu sur la terre habitable.


Lorsque Diaba prit possession de la province de Fada-n-Gourma,
elle était vraisemblablement très peu habitée : cependant des
Dogom devaient être répandus dans le Nord et des Bariba dans l’Est
et le Sud-Est ; les premiers furent chassés en grande partie
du côté d’Aribinda et devinrent les Déforo, comme nous l’avons vu
précédemment ; les autres furent en partie repoussés vers le
Sud mais en partie aussi absorbés par les envahisseurs dagomba et
de leur mélange avec ces derniers sortit le peuple des Bimba ou
Gourmantché.


Le peuple des Nankana, qui formait la pointe avancée du
groupe antérieurement à l’invasion dagomba, ne semble pas avoir
changé considérablement de physionomie depuis les temps
anciens.


Quant aux Birifo et aux Dagari, ils sont le
produit d’une autre poussée des Dagomba, mais dans la direction de
l’Ouest cette fois-ci, poussée sans doute bien postérieure à celle
dont sortirent les Mossi, les Yansi et les Gourmantché :
d’après les traditions recueillies dans le cercle de Gaoua, ce
serait seulement au début du XIXe siècle que les Birifo et les Dagari
auraient achevé d’occuper leur territoire actuel.


Les Birifo seraient issus du mélange d’une invasion
dagomba avec les Lobi, ce qui expliquerait qu’ils se rapprochent
étroitement de ces derniers au point de vue du caractère et des
mœurs tandis qu’ils parlent une langue presque identique à la
langue dagomba et très différente de la langue lobi. Cette invasion
dagomba aurait eu sans doute son point de départ sur les bords de
la Volta Blanche, dans le Nord de la Gold Coast : arrivant sur
la Volta Noire et l’ayant traversée — peut-être vers la fin du
XVIIe siècle —, elle s’infiltra
au travers des Pougouli et des Dian, dépossédant ces derniers d’une
partie de leurs
domaines, s’attaquant même aux Dioula installés à Loto (province de
Diébougou), et ensuite se dirigea vers le Sud à travers le pays des
Lobi et s’établit principalement entre ceux-ci et la rive
occidentale de la Volta Noire, poussant une pointe dans le Sud
jusque près de Bouna (limite du Haut-Sénégal-Niger et de la Côte
d’Ivoire). Des Birifo issus de cette invasion dagomba étaient
demeurés sur la rive orientale de la Volta Noire, où on les
retrouve encore, mélangés de Dagari : les Anglais les
appellent, assez improprement, Lobi-Dagarti.


Les Dagari n’apparurent qu’après les Birifo à l’Ouest
de la Volta Noire, mais ils devaient exister depuis longtemps déjà
à l’Est du même fleuve et provenaient sans doute d’une migration
gbanian plutôt que dagomba, migration due précisément aux conquêtes
effectuées par les Dagomba dans l’Est du territoire gbanian.
L’invasion dagari en effet ne présenta pas le caractère guerrier et
conquérant des diverses invasions dagomba auxquelles nous devons
les Mossi, les Yansi, les Gourmantché et les Birifo, et le type
actuel des Dagari est remarquablement voisin du type gbanian ;
quant à leur langue, elle se distingue à peine du gbanian qui
d’ailleurs est lui-même très analogue au dagomba. Quoiqu’il en
soit, l’immigration dagari à l’Ouest de la Volta Noire fut
pacifique et lente, mais irrésistible ; elle commença sans
doute au XVIIIe siècle et elle
continue encore de nos jours : se faufilant au travers des
Birifo, les Dagari s’établirent partout où ils trouvèrent une place
libre, sans cependant s’éloigner beaucoup de la Volta, à l’Est de
laquelle est demeuré le gros de leur peuple. Mais une de leurs
fractions, celle des Oulé, de caractère plus guerrier que
les autres, s’avança à l’Ouest jusque dans la circonscription de
Diébougou, repoussant les Pougouli vers le Nord-Ouest, et pénétra
même dans les cercles de Koury et de Ouagadougou jusqu’à la
rencontre des Nounouma et des Soninké du Dafina. Plus récemment,
vers 1850, quelques familles oulé appelées par des Dagari du Sud
pour les soutenir contre les Birifo, ont poussé une pointe au Sud
le long de la Volta, s’établissant à Goumparé (à hauteur de Gaoua)
et dans les environs.


3o Groupe gourounsi
(Nioniossé, Nounouma, Sissala et Boussansé).


Ainsi que nous l’avons vu tout à l’heure, il semble que,
antérieurement au XIe siècle,
les peuples formant le groupe gourounsi occupaient à peu près tout
le territoire compris entre celui des Tombo et Dogom au Nord et
celui du groupe dagomba (futur groupe mossi) au Sud ; les
invasions guerrières venues du Dagomba et la constitution des
peuples mossi, yansi et gourmantché, qui en fut la conséquence,
restreignirent singulièrement l’étendue du groupe gourounsi et le
morcelèrent. Ce morcellement, comme l’absorption par les
envahisseurs d’un grand nombre de fractions gourounsi, fut d’autant
plus facile que les peuples gourounsi manquaient de cohésion,
vivaient en petites tribus dispersées et livrées à l’anarchie et ne
présentaient par suite aucune force de résistance.


Les Nioniossé (ou Lilsé, Youlsé, Nimsé, etc.)
habitaient le Nord du cercle actuel de Ouagadougou et la majeure
partie du cercle actuel de Ouahigouya, ayant comme voisins au Nord
les Dogom et au Sud les Nounouma, les Sissala et les Boussansé,
trois peuples très voisins du leur. Ils semblent avoir été les
premiers habitants du triangle compris entre Koury, Ouagadougou et
Ouahigouya. Dès une époque très reculée, ils s’avancèrent en dehors
de ce triangle (ancien Kipirsi) vers le Nord-Est : bien avant
le XIe siècle, quelques
familles nioniossé, sous la conduite d’un chef nommé
Ouéto, étaient allées se fixer dans le Djilgodi à Loroum
(près Pobé) ; elles n’y demeurèrent pas longtemps et Ouéto
vint bientôt s’installer à Bougouré (cercle actuel de Ouahigouya),
tandis que son frère Ziguiri s’installait à Gambo et l’un de ses
fils à Rounga ou Ronga (au Nord-Est et à l’Est de Ouahigouya). Ces
familles, qui étaient les plus septentrionales du peuple nioniossé,
s’établirent pacifiquement auprès des Dogom, qui leur donnèrent des
terrains et vécurent avec elles en bonne intelligence. C’est ainsi
que, peu à peu, les Nioniossé occupèrent la majeure partie du pays
que l’on appela plus tard le Yatenga. Nous avons vu que, lors de la
constitution des empires mossi, certaines fractions des Nioniossé
acceptèrent la domination des envahisseurs tout en conservant leur
langue et leur
nationalité, que d’autres se mélangèrent avec eux jusqu’à devenir
des Mossi et que d’autres enfin, ayant voulu leur résister, furent
refoulées dans le Kipirsi actuel, c’est-à-dire dans la partie la
plus méridionale de leur domaine. C’est ainsi qu’aujourd’hui on
rencontre des Nioniossé éparpillés au milieu des Mossi depuis le
Yatenga jusqu’au Kipirsi.


Les Nounouma, avant l’invasion dagomba, s’avançaient
probablement plus vers le Nord et vers l’Est que de nos
jours : un grand nombre d’entre eux furent absorbés par les
conquérants et fournirent leur contingent à la constitution du
peuple mossi ; les autres, refoulés ou maintenus dans leur
pays actuel, sur les bords de la Volta Noire en aval de Koury, se
sont conservés à peu près intacts.


Les Sissala, petit peuple sans grande importance,
devaient autrefois rejoindre les Boussansé vers l’Est : une
poussée des Nankana vers le Nord, consécutive à l’extension des
Dagomba, les a séparés des Boussansé et a restreint leur territoire
à une toute petite province.


Enfin les Boussansé, nous l’avons vu, se laissèrent
conquérir et assimiler par les envahisseurs dagomba au Nord de
Tenkodogo (régions de Koupéla, Béloussa, Boussouma, etc.) pour
former les Yansi, tandis qu’au Sud du même point ils réussirent à
conserver leur nationalité.


Mais beaucoup de familles nioniossé ou nounouma ne voulurent ni
accepter la suzeraineté des Mossi ni se cantonner dans le petit
territoire du Kipirsi, qui était trop étroit sans doute pour
contenir tous les émigrés venus du Nord : aussi se
produisit-il des exodes dont les plus importants donnèrent
naissance, comme nous le verrons dans un instant, au groupe lobi et
au peuple koulango et dont d’autres, moins considérables, amenèrent
la formation de petites tribus isolées, d’origine gourounsi, qu’on
rencontre à la Côte d’Ivoire : celle des Siti, entre
Bouna et la Volta Noire, et celle des Dégha (ou Mô ou
Diammou), entre Bondoukou et la frontière anglaise.


4o Groupe ou peuple
bobo.


Les Bobo ont occupé de tout temps, semble-t-il, leur
territoire actuel,
mais ils s’avançaient autrefois davantage vers le Nord-Ouest,
puisque la tradition rapporte qu’ils occupaient avant les Bozo
l’emplacement actuel de Dienné. Les immigrations soninké et banmana
les éloignèrent peu à peu des rives du Bani et restreignirent leur
domaine, mais sans modifier sensiblement leur type primitif et sans
les entamer sérieusement. D’autre part, les Bobo-Niénigué, vers le
XVIe siècle, auraient agrandi
leur territoire du côté du Sud, ce qui aurait contribué à diriger
l’immigration sia de Diébougou vers Lorhosso d’abord, puis vers
Bobo-Dioulasso.


5o Groupe lobi (Pougouli,
Dian, Gan et Lobi).


Les Pougouli disent être venus du Kipirsi. Leurs
traditions rapportent qu’ils appartenaient primitivement au même
groupe que les Nounouma, c’est-à-dire au groupe gourounsi, et
qu’ils auraient émigré du Kipirsi lorsque ce refuge des Gourounsi
indépendants devint trop étroit pour les contenir tous, mais
postérieurement à l’émigration qui donna naissance aux Koulango
(voir plus loin), c’est à dire au plus tôt vers la fin du
XIIe siècle. Traversant la
Volta Noire près du confluent du Manouan-mâné (fleuve de Manouan),
qui fut appelé à cause d’eux par les Dioula Pougouliba ou
Bougouriba, ils s’établirent le long des rives de ce cours d’eau.
Au XVIIIe siècle, sous la
poussée des Dagari et surtout des Oulé, ils remontèrent plus haut
et s’éloignèrent de la Volta.


Les Dian, qu’on ne rencontre plus guère aujourd’hui
qu’à Diébougou et aux environs de cette ville, vinrent du Kipirsi
comme les Pougouli mais postérieurement à ces derniers, sans doute
vers la fin du XIIIe siècle.
Ils se seraient établis d’abord dans la région de Djifango, puis,
sous la conduite d’un chef nommé Konkouné, dans la région de Loto,
qu’ils occupent encore ; ils en auraient chassé les
Padorho, dont on ne rencontre plus aujourd’hui que
quelques représentants dans l’Ouest du cercle de Gaoua et qui
étaient peut-être les autochtones du pays[248]. Inquiétés au XVIIIe siècle par l’invasion des Oulé, les
Dian firent appel aux Dioula de Bobo-Dioulasso qui leur envoyèrent
une petite armée commandée par Bé-Bakari Ouatara ; ce dernier
occupa Loto ; des Dioula y demeurèrent, firent souche et
introduisirent l’islamisme parmi les Dian ; mais leur
suzeraineté ne fut effective dans la région que lorsqu’une colonne
venait de Bobo-Dioulasso pour razzier le pays. Vers 1820, une
famille dian qui était demeurée sur la rive gauche de la Volta, à
Lorha, eut à se plaindre des Dagari et vint se réfugier auprès de
ses compatriotes de Loto : c’est cette famille qui fonda le
Diébougou actuel.


Les Gan auraient fait partie de la même migration que
les Dian et se seraient établis au Sud des Pougouli, dans le centre
du cercle actuel de Gaoua. L’un de leurs villages principaux était
précisément Gaoua, que les indigènes appellent encore aujourd’hui
Gan-oura, ce qui signifierait « les Gan sont
ici ». Ils furent supplantés dans cette région par les Lobi, à
une date qu’il est difficile de préciser, mais qui est certainement
postérieure au XIIIe siècle
(date probable de l’immigration dian et gan) et antérieure à la
formation du peuple birifo (XVIIe siècle) ; ainsi repoussés vers
le Sud par les Lobi, les Gan se portèrent vers Lorhosso, qu’ils
occupèrent sur les Lorho, ancêtres des Koulango. Ces événements
durent se passer au XIVe
siècle : cette date concorderait avec les traditions que M.
l’administrateur Benquey et moi-même avons recueillies à Bondoukou
(Côte d’Ivoire) sur la fondation d’un quartier de cette ville par
des Lorho fuyant les Gan, antérieurement à l’arrivée des Dioula de
Bégho, laquelle se produisit au XVe siècle. Actuellement le territoire des
Gan se réduit à peu près à la ville et au canton de Lorhosso et
leur type primitif a été fortement altéré, comme celui des Dian,
par des mélanges avec les Dioula de Bobo-Dioulasso.


Les Lobi, comme je viens de le dire, firent sans doute
au XIVe siècle leur première
apparition dans leur pays actuel, venant, eux aussi, du Kipirsi.
D’un caractère plus guerrier que les Pougouli, les Dian et les Gan,
c’est à main armée qu’ils occupèrent les régions montagneuses et
aurifères qui avoisinent Gaoua. De là, toujours en conquérants, ils
se portèrent vers l’Ouest et vers le Sud, débordant jusque dans le
Nord de la Côte d’Ivoire à l’Ouest de Bouna. Une fois maîtres de
leur territoire, ils s’y sont fortement maintenus, résistant
victorieusement aux tentatives dirigées par les Dioula de
Bobo-Dioulasso et, plus récemment, aux bandes de Samori.


6o Groupe ou peuple
koulango.


C’est la première des migrations gourounsi venues du Kipirsi
qui, vers la fin de XIe siècle,
donna naissance aux Lorho et par suite au peuple koulango
ou pakhalla. Traversant le cercle actuel de Gaoua, les Lorho se
seraient dirigés vers le Sud-Ouest de ce cercle et se seraient
établis en un point qui reçut d’eux le nom de Lorhosso.
Lorsque l’invasion lobi repoussa les Gan vers ce point au
XIVe siècle, la plupart des
Lorho émigrèrent au Sud et allèrent fonder Bouna et Bondoukou, se
répandant dans le Nord-Est de la Côte d’Ivoire depuis la Volta
Noire jusqu’à Kong et au Sud jusqu’à la lisière de la forêt dense,
s’enfonçant même en certains endroits dans la forêt et constituant
le peuple des Koulango. Quelques Lorho cependant sont
demeurés dans le Haut-Sénégal-Niger, notamment à Lorhopéni, près et
à l’Est de Lorhosso.


7o Groupe bariba.


Ce groupe, qui intéresse surtout le Dahomey, possède cependant
quelques représentants dans le cercle de Fada-n-Gourma,
représentants qui appartiennent à deux peuples différents :
les Bariba proprement dits et les Soumba ;
ces derniers sont d’ailleurs fort peu nombreux dans le
Haut-Sénégal-Niger.


Il semble que les Bariba étaient les anciens autochtones, non
seulement de leur pays actuel, mais aussi d’une bonne partie du
cercle actuel de Fada-n-Gourma : beaucoup se sont fondus avec
les envahisseurs dagomba pour former le peuple gourmantché ;
les autres se sont reportés plus au Sud et ont conservé à peu près
leur type primitif, bien que l’influence du groupe mossi sur leur
civilisation soit assez perceptible.


Les Soumba au contraire semblent n’avoir été touchés
par aucune
influence étrangère : aussi, bien qu’appartenant
vraisemblablement au même groupe ethnique que les Bariba, ils se
distinguent nettement de ceux-ci à l’heure actuelle.


Tableau chronologique



donnant les dates approximatives des principaux
événements relatifs aux origines et aux migrations des peuples du
Haut-Sénégal-Niger.



? 200 av. J.-C. — Fondation de Néma et Ghana par
des Soninké du Diagha.


? 100 av. J.-C. — Premières immigrations berbères
dans le Hodh.


80 à 90 après J.-C. — Départ de Cyrénaïque de la
première migration judéo-syrienne (vers l’Aïr et le Massina).


117. — Départ de la deuxième migration
judéo-syrienne (vers le Touat).


? 150. — Arrivée à Ghana des Judéo-Syriens du
Massina.


? 200. — Arrivée à Ghana des Judéo-Syriens du
Touat.


? 300. — Fondation de l’empire judéo-syrien de
Ghana.


? 600. — Installation des Songaï à Gounguia ou
Koukia.


670. — Départ des Lemta et Hoouara de la
Tripolitaine vers le Niger.


? 690. — Fondation de l’empire lemta à Gounguia
(dynastie des Dia). — Les Songaï (Sorko) à Gao. — Premières
migrations des Soninké du Diagha vers Dienné et vers le Diafounou
et le Kingui.


? 700. — Arrivée des Messoufa à Teghazza. —
Nouvelles immigrations berbères dans le Hodh.


? 750. — Maghan-Diabé Sissé fonde le royaume
soninké du Ouagadou.


? 790 à 800. — Arrivée des Bérabich à Teghazza. —
Dispersion des Soninké du Ouagadou : Kaya-Maghan Sissé fonde
l’empire soninké de Ghana. — Fondation de Tichit. — Arrivée des
Judéo-Syriens au Gorgol. — Les Soninké au Galam.


?
800. — Les Bérabich maîtres de Teghazza. — Installation des Soninké
dans la région de Dienné. — Arrivée des Judéo-Syriens au
Fouta-Toro. — Les Lemtouna à Aoudaghost.


? 890. — Les Lemta à Gao ; les Songaï (Sorko)
à Bamba.


? 900. — Les Saghmara (Kel-Tadmekket) au
Niger.


930. — Les Lemtouna luttent avec les Soninké de
Ghana.


? 990. — Les Soninké de Ghana suzerains des
Lemtouna d’Aoudaghost.


? 1000. — Formation des Peuls dans le Fouta et
leur dispersion. — Ouâr Diâbi fonde l’empire toucouleur du Tekrour
et islamise les Toucouleurs. — Les Peuls au Ferlo. — Les Dioula
dans la Boucle du Niger.


1009. — Dia Kossoï se convertit à l’islamisme et
transporte la capitale des Lemta de Gounguia à Gao.


? 1030. — Début des invasions dagomba et de la
formation des empires mossi et gourmantché.


1042. — Début de l’organisation de la secte
berbère des Almoravides.


? 1060. — Les Peuls au Galam.


1076. — Prise de Ghana par les Almoravides et
dispersion des Soninké de Ghana. — Première islamisation des
Berbères du Hodh. — Arrivée des Goddala dans la région de
Tombouctou. — Fondation de l’empire soninké des Sossé au Kaniaga,
du royaume soninké des Niakaté au Kingui et du royaume soninké des
Doukouré au Bakounou. — Arrivée des Soninké à Nono.


? 1090. — Migration des Peuls du Galam vers le
Kaniaga et des Peuls du Ferlo vers le Fouta-Diallon. — Première
migration gourounsi du Kipirsi vers la région de Gaoua (Lorho ou
Koulango). — Les Soninké de Ghana reconquièrent leur
indépendance.


? 1100. — Les Peuls au Kaniaga. — Premières
habitations construites sur l’emplacement de Tombouctou.


? 1190. — Les Songaï (Sorko) à Gourao. —
Bouyagui-Toumbéli roi de Goumbou. — Formation des Pougouli.


? 1200. — Les Lemta à Bamba. — Les Songaï (Faran)
à Saraféré.


1203. — Prise de Ghana sur les Sissé par les
Soninké Sossé.


1213. — Fondation de l’empire mandingue par
Allakoï Keïta.


? 1220. — Les Banmana se concentrent dans le
Toron.


1224. — Fondation de Oualata. — Les Somono dans la
région de Bamako-Ségou.


1235. — Soundiata Keïta bat Soumangourou Kannté à
Kirina et renverse l’empire sossé du Kaniaga.


1240. — Soundiata prend et détruit Ghana et
transporte la capitale de l’empire mandingue de Kangaba à Mali.


1250. — Les Soninké-Nono fondent la ville de
Dienné. — Commencement de la migration des Mandé du Sud du
Fouta-Diallon vers la Côte d’Ivoire. — Les Sossé s’emparent du
Tekrour sur les Toucouleurs.


1270. — Mamoudou Diawara renverse la dynastie des
Niakaté et fonde celle des Diawara au Kingui.


? 1290. — Formation des Dian et des Gan.


? 1300. — Développement de Tombouctou et de
Dienné. — Fondation de Nioro par des Diawambé. — Conversion de
Dienné à l’islamisme.


1307. — Avènement de Kankan-Moussa à Mali.


1325. — Kankan-Moussa s’empare de Gao et de
Tombouctou. — Construction des premières maisons à terrasse à Gao,
Tombouctou et Dienné.


1333. — Les Mossi prennent et pillent
Tombouctou.


1335. — Ali-Kolen fonde la deuxième dynastie des
Lemta à Gao (dynastie des Sonni).


? 1350. — Les Ouolofs s’emparent du Tekrour. —
Arrivée des Berbères sur la rive Nord du Sénégal ; migration
des Sérères dans le Sine. — Invasion des Lobi à Gaoua ; les
Gan à Lorhosso ; les Koulango fondent Bouna et se portent à
Bondoukou. — Formation première des Samo.


? 1400. — Migrations des Peuls du Kaniaga au
Massina et au Bakounou.


1433. — Les Touareg s’emparent de Tombouctou sur
les Mandingues.


1450. — Arrivée des Kounta dans l’Azaouad. —
Luttes des Sagoné contre les Dabo au Kingui. — Fondation de
Sokolo.


1464-65. — Avènement de Sonni Ali-Ber.


1468 à 1473. — Ali-Ber conquiert Tombouctou
et Dienné et affranchit l’empire de Gao de la suzeraineté
mandingue.


1480. — Pillage de Oualata par les Mossi.


1492. — Mort de Sonni Ali-Ber. — Expulsion des
Juifs du Touat.


1493. — Le Soninké Mohammed Touré fonde à Gao la
dynastie des Askia. — Arrivée des Oulmidden à Gao et dans la
Boucle ; leur conversion à l’islamisme.


? 1495. — Commencement des migrations peules dans
la Boucle du Niger.


1512. — Mort de Tindo Galadio au Kingui. Son fils
Koli va au Fouta-Toro, qu’il affranchit de la suzeraineté des
Ouolofs et où il fonde une dynastie peule.


1534. — Victoires des Peuls et Toucouleurs du
Fouta sur les Soninké du Galam et les Mandingues du Boundou.


1585. — Fondation de Taodéni.


1591. — Prise de Gao et de Tombouctou par le pacha
marocain Djouder.


1596. — Taodéni remplace Teghazza. — Conquête du
Hodh par les Beni-Hassân et islamisation définitive des Berbères du
Hodh. — Formation des Sia et des Samorho. — Formation définitive
des Samo.


? 1600. — Islamisation des Bérabich par les
Kounta. — Formation des Foulanké du Ganadougou. — Installation des
Banmana de Kaladian Kouloubali dans la région de Ségou.


1612. — Les pachas de Tombouctou cessent d’être
désignés par le sultan du Maroc.


1620. — Danfassari Kouloubali s’installe à
Ségou-koro.


1640. — Destruction de Tadmekket par les
Oulmidden. — Deuxième immigration des Kel-Tadmekket sur le
Niger.


1660. — On cesse à Tombouctou de dire le prône au
nom du sultan du Maroc.


1670. — Biton Kouloubali fonde l’empire banmana de
Ségou et étend sa domination jusqu’à Tombouctou. — Zié et Sounsa
fondent l’empire banmana du Kaarta.


1671. — Expédition du sultan Er-Rachid au
Soudan.


1672. — Expédition du marocain Ahmed à
Tombouctou.


1680. — Prise de Gao par les Touareg.


?
1690. — Invasion des Birifo dans la région de Gaoua.


? 1700. — Les Peuls sont répandus dans toute la
Boucle du Niger et au-delà. — Islamisation des Peuls. — Arrivée des
Dagari sur la rive droite de la Volta. — Prise de Lorhosso et de
Loto par les Dioula de Bobo-Dioulasso.


1720. — Conquête du Fouta-Diallon par les
Toucouleurs. — Migration des Peuls du Fouta-Diallon au Ouassoulou
et vers la Boucle du Niger. — Formation définitive des
Foulanké.


1754. — Avènement de Ngolo Diara à Ségou et de
Sébé Kouloubali à Nioro.


1802. — Conquête du Haoussa par les Peuls.


1810. — Les Peuls du Massina se rendent
indépendants de Ségou.


1820. — Fondation de Diébougou.


1826. — Prise de Tombouctou par les Peuls du
Massina.


1832. — Les Soninké à Banamba.


1861. — Prise de Ségou par El-hadj-Omar.










[image: ]
Carte 5. — Migrations ethniques.









[101]Voir la carte 5 à la
fin du chapitre.





[102]Ainsi, au cas où les successeurs d’El-hadj
Omar se seraient maintenus à Ségou, on nous dirait très
probablement aujourd’hui que les gens de Ségou viennent du Fouta
Sénégalais.





[103]Le mot yemen en arabe signifie
proprement « la droite ». Comme beaucoup d’Orientaux et
comme aussi la plupart des Nègres, les Arabes s’orientent en
faisant face au soleil levant : par suite « droite »
devient pour eux synonyme de « Sud » et c’est ainsi que
les gens du Hidjaz ont donné le nom de Yémen au pays situé au Sud
du leur. De même que Gourma désigne le Sud à Bamba et l’Est à
Niafounké, de même Yémen — devenu nom de pays après avoir été un
simple nom de direction — désigne le Sud à La Mecque et l’Est ou le
Nord-Est au Soudan.





[104]L’immigration arabe dont ils faisaient
partie comprenait surtout des Oulad-Slimân, qui forment
encore la fraction principale des Bérabich ; une partie de ces
Oulad-Slimân s’établit dans la Tripolitaine et, de là, se répandit
plus tard vers le Tchad.





[105]Sidi Mohammed-el-Kounti (père du premier
El-Bekkaï) d’après les uns, mais plutôt Yahia-ben-Osmân-ben-Yassen
(grand père de Mohammed-el-Kounti) d’après de plus nombreux
témoignages.





[106]Le village même de Mabrouk serait beaucoup
plus récent et n’aurait été fondé qu’en 1808 par la sous-tribu
kounta des Oulad-el-Ouafi.





[107]Voir à ce sujet le tableau généalogique des
Bekkaï dans Littérature arabe saharienne par Ismaël Hamet
(Revue du monde musulman, octobre 1910).





[108]On retrouve chez les auteurs grecs et
latins des noms de tribus berbères qui subsistent encore de nos
jours : c’est ainsi qu’on a pu identifier les Libyens
proprement dits (Loubim de la Bible, Lebataï de
Procope) avec les Lewwata ou Louata, les
Gétules avec les Goddala ou Djedala ou
avec les Guezoula, les Serangaï de Ptolémée
(placés par lui dans le Sous) avec les Zenaga, les
Maxyes d’Hérodote (Mazikes, Masices,
Mazices et Mazax de Lucrèce, Suétone, Ptolémée,
Ammien Marcellin, Corippus et Cassien) avec les Imazirhen
ou Imocharhen, c’est-à-dire avec les Berbères de souche
noble. — Voici maintenant un résumé des principales théories arabes
concernant l’origine des Berbères. Yakout (XIIe-XIIIe siècles) nous dit que Berber
est le nom de nombreuses tribus habitant les montagnes du Maghreb
depuis Barka jusqu’à l’Atlantique et s’étendant au Sud jusqu’au
pays des Noirs ; il ajoute que les Berbères font en général
remonter leur origine à Sem et prétendent que leurs ancêtres
auraient émigré d’Arabie en Afrique ; leur langue primitive —
qui aurait été une langue sémitique — se serait corrompue au
contact de la langue des autochtones du Maghreb — (qui étaient ces
autochtones ? Yakout ne nous le dit pas) — et serait devenue
le berbère. Certains, précise Yakout, disent que le roi himyarite
Ifrîkos, étant venu du Yémen faire une expédition en Ifrîkia
(Tunisie), aurait fondé là un établissement de Yéménites dont les
descendants seraient les Berbères. Dans sa nomenclature des
principales tribus berbères, Yakout en cite plusieurs dont les noms
sont portés encore par des sous-tribus maures du Hodh et de
l’Azaouad (par exemple les Louata, qu’on rencontre chez les
Idao-Aïch, et les Sakhoura, sans doute les mêmes que les Zakhoura
vassaux des Kounta). D’après Ibn-Khaldoun (XIVe siècle), qui paraît mieux informé que
Yakout et qui surtout est doué d’un véritable esprit critique
manquant au précédent, les Berbères descendraient de Ham ou Cham
par Chanaan, Mazigh (d’où le nom d’Imazirhen porté de nos jours
encore par les familles nobles) et un nommé Berr, dont l’un des
fils, Madghis, serait l’ancêtre des Zenata et de leurs cousins les
Louata, les Zouaoua, les Maghraoua, etc., et dont l’autre fils,
Bernès, serait l’ancêtre des Zenaga (enfants de Zenag, fils de
Bernès, comprenant les Messoufa, les Goddala, les Lemtouna, les
Maddassa, les Ouareth, etc.) et de leurs cousins les Lemta, les
Hoouara, les Guezoula, les Masmouda, les Ketama, les Mesrata, etc.
Il ajoute d’ailleurs que beaucoup, principalement parmi les
Berbères eux-mêmes, attribuent à cette nation une origine
sémitique, dans le but évident de la rattacher à la même souche que
les Arabes : c’est ainsi que les uns les font descendre d’un
fils d’Abraham nommé Yaksân, d’autres des Amalécites issus d’Esaü,
d’autres des Syriens et Yéménites venus en Afrique avec Ifrîkos,
d’autres des Egyptiens, etc. Après avoir dit que l’opinion la plus
répandue en fait des Hamites ayant vécu longtemps au contact des
Sémites (des Israélites surtout), puis ayant été chassés d’Asie par
les Juifs et ayant passé en Egypte et de là en Ifrîkia et au
Maghreb, à une époque fort reculée et certainement bien avant
Ifrîkos, Ibn-Khaldoun conclut fort sagement : « Une
nation comme celle des Berbères, formée d’une foule de peuples et
remplissant une partie considérable de la terre, n’a pas pu y être
transportée d’un autre endroit et surtout d’une région très bornée.
Depuis une longue suite de siècles avant l’islamisme, les Berbères
ont été connus comme habitants du pays et des régions qui leur
appartiennent de nos jours. » (Histoire des Berbères,
traduction de Slane, 1er vol., page 183). Procope
(VIe siècle) avait soutenu déjà
la théorie faisant remonter les Berbères aux Hamites issus de
Chanaan qui furent chassés de Palestine par les Hébreux, lorsque
ces derniers s’y installèrent en revenant d’Egypte.





[109]Le géographe arabe Ibn-Saïd (XIIIe siècle) place Aoudaghost par 17° de
latitude Nord et à une dizaine de degrés de longitude planimétrique
à l’Est de l’embouchure du Sénégal, ce qui correspondrait
approximativement à 13° de longitude Ouest de Paris et situerait
Aoudaghost à une soixantaine de kilomètres au Nord-Est de
Kiffa.





[110]Cela résulte tout au moins du témoignage de
l’écrivain arabe Zohri (XIIe
siècle), d’après lequel les Berbères du Soudan n’auraient abjuré le
christianisme et embrassé l’islamisme que vers l’année 1075.





[111]Le chef de la conquête s’appelait, dit la
légende, Osmân-ould-Barkani ould Maghfar : son fils Terrouz
aurait donné son nom aux Trarza, son frère Haroun ould-Barkani le
nom de son père aux Brakna et son autre frère Mbarek son propre nom
aux Oulad-Mbarek.





[112]Les ancêtres sémitiques des Guirganké
seraient des Judéo-Syriens ou Proto-Peuls, métissés de Soninké, qui
auraient fondé Tichit, auraient émigré ensuite dans le Tagant et
plus tard, à la suite de luttes sanglantes avec les Zénaga, se
seraient refugiés à Diara, non loin de Nioro, auprès des
Oulad-Mbarek et se seraient alliés là à des Beni-Hassân. Nous en
reparlerons lorsqu’il sera question de la formation des Peuls. Au
moment de la conquête de Nioro par El-hadj-Omar, la plupart des
Guirganké se réfugièrent dans la région d’Akor, du côté de
Goumbou.





[113]Relativement nombreux en Mauritanie, les
Maures parlant le zenaga sont excessivement rares dans le Hodh.





[114]En outre des Beni-Hassân, quelques autres
familles arabes ont contribué à renforcer l’élément sémitique dans
le Hodh : c’est ainsi que des Kounta venus de l’Azaouad
s’établirent en plusieurs endroits de cette contrée et notamment à
Tichit, lors de leur mouvement vers le Tagant et l’Adrar ; à
différentes époques, des Arabes ou Berbères arabisés vinrent du
Maroc dans les mêmes régions : c’est le cas des Taleb-Mokhtar,
dont les ancêtres, chassés du Sud-marocain à la suite d’événements
obscurs, seraient venus s’établir au Massina, d’où, fuyant devant
la conquête d’El-hadj-Omar, ils auraient, conduits par
Mohammed-Fadel, émigré vers Goumbou et Oualata auprès des Mejdouf,
tandis que d’autres fractions de leur famille poussaient jusqu’en
Mauritanie avec Saad-Bou et plus tard dans la Saguiet-el-hamra avec
Mâ-el-Aïnîn.





[115]On a cru parfois pouvoir identifier Koukia
avec Gao, mais, comme nous le verrons dans la IVe partie
de cet ouvrage en traitant de l’histoire de l’empire de Gao, une
telle identification est matériellement impossible. Je ferai
observer que goungui signifie « île » en
songaï ; dans la même langue goungui-yo signifierait
« les îles », goungui yé « les sept
îles » et goungui yaha « les huit
îles ».





[116]Voir IVe partie. Je tiens à
faire observer que cette théorie de l’origine berbère des
fondateurs de l’empire dit « songaï », rejetée par M.
René Basset, avait été soutenue par Barth.





[117]Les géographes arabes, amoureux
d’étymologies savantes, traduisent Tadmekket par « qui
ressemble à La Mecque » et disent que ce nom, qui pourtant
semble bien être antérieur à l’islam, aurait été donné à la ville
parce qu’elle était, comme La Mecque, située entre deux
collines.





[118]On sait que les Arabes ont donné le nom
d’Ifrîkia à la région correspondant à peu près à
l’ancienne province d’Afrique des Romains, région
constituée principalement par la Tunisie actuelle, tout en faisant
venir ce nom de la soi-disant colonie fondée dans ces parages par
le fameux roi himyarite Ifrîkos.





[119]Les Kel-Antassar sont déjà signalés au
XIe siècle par Bekri sous le
nom de Beni-Intasser ; mais ils habitaient alors
entre le Tagant et Oualata, c’est-à-dire dans le Hodh, et n’avaient
pas encore gagné leur pays actuel.





[120]A titre purement documentaire, je crois bon
de donner ici la théorie de l’auteur du Houlel el-mouwachia fi
dikr el-akhbâr el-marrâkochiya sur l’origine des Touareg. Ils
seraient, d’après lui, des Messoufa apparentés aux Zenaga issus de
Himyar ; ils ne descendraient des Berbères que par les femmes
et seraient originaires du Yémen. Un roi de ce pays (sans doute
Harits-er-Raïch, le premier tobba ou roi himyarite, qui vivait un
peu avant notre ère) avait eu, à la suite d’enseignements reçus
d’un rabbin, la divination de la venue d’un Messie (soit Mahomet,
soit plutôt Jésus-Christ) et il invita ses sujets à adopter ses
croyances. Après sa mort, ceux qui avaient partagé sa foi furent
persécutés et chassés ; ils se voilèrent le visage pour ne pas
être reconnus de leurs ennemis et (sans doute sous le règne
d’Ifrîkos, le troisième tobba, vers le début de notre ère), ils
quittèrent le Yémen et gagnèrent le pays des Berbères, où ils se
marièrent et s’installèrent comme dans une nouvelle patrie. Leur
voile les ayant protégés contre leurs persécuteurs, ils le
conservèrent pieusement sans jamais s’en séparer. Ils oublièrent
leur langue (l’arabe) par suite de leur incorporation aux Berbères
et adoptèrent celle de ces derniers. Les Touareg seraient les
descendants de ces Zenaga voilés, qui auraient été chassés dans le
désert par une fraction d’entre eux, celle des Almoravides. Il est
à remarquer que la plupart des auteurs arabes attribuent cette
origine mi-yéménite mi-berbère à tous les Zenaga et à quelques
tribus qui leur sont apparentées de près, les Lemta entre
autres.





[121]Le mot Fouth, dans les rédactions
de la Bible en langues sémitiques, se termine par un t
emphatique ou th (thav des Hébreux,
tha des Arabes), lettre qui se rend en peul par un d
spécial ou dh se changeant fréquemment en l, en
sorte que le Fouth de la Bible peut parfaitement être
considéré comme provenant d’une racine identique à celle de la
syllabe foul, qui est le radical du nom des Peuls. Au
contraire le nom du Fouta s’écrit en arabe par un
t ordinaire et semble provenir d’un radical différent. —
Ce terme de Fouth ou Foul, dans les traductions européennes de la
Bible, a été remplacé souvent par « Afrique » ou par
« Libye », mais sans aucune raison.





[122]Genèse, X, 6. L’auteur de la Genèse indique
la descendance des trois autres fils de Ham, mais ne donne pas
celle de Fouth.





[123]C’est ainsi que les Sabéens ou Yéménites
sont donnés tantôt comme descendant de Sem par Heber et Yektân et
tantôt comme descendant de Ham par Chous.





[124]Cette femme avait été capturée au cours
d’une razzia par Sonni Ali (1464-1492) et donnée par ce prince en
mariage à Abdallah-el-Balbali, arrière-grand-père de Sa’di.





[125]An account of the empire of
Marocco, 1810, page 212.





[126]Ce manuscrit renfermait un court extrait
d’un ouvrage intitulé El-enfak el-maïsour fi tarikh belad
et-Tekrour (exposé facilitant l’étude de l’histoire du pays de
Tekrour). Clapperton n’en a pas publié le texte et n’en a donné
qu’une traduction de A. Salame, qui figure à l’appendice de sa
relation de voyage (appendix no XII, pages 158-167, dans
l’édition anglaise) ; une carte, dessinée par le sultan Bello,
est reproduite dans la IIe partie du volume, face à la
page 109. — Par Tekrour, Bello comprend tout le Soudan, depuis le
Darfour jusqu’au Fouta ; sa carte place ce dernier pays à
l’extrême Ouest. — D’autres manuscrits remis à Clapperton lors de
son second voyage à Sokoto (1827) et rapportés par Lander sont plus
explicites et accordent aux Peuls une origine nettement
judéo-syrienne. (Voir l’appendice de Clapperton’s journal of a
second expedition into the interior of Africa, 1829).





[127]Histoire et origine des Foulahs ou
Fellans, 1841.





[128]Et non du Fezzan, comme l’écrit de
Guiraudon, qui a reproduit cette légende en introduisant dans le
texte original un certain nombre de rectifications pour la plupart
malheureuses.





[129]D’ailleurs la légende recueillie par
Reichardt renferme des inexactitudes flagrantes : Sidi et Séri
étaient, non pas les chefs de l’immigration peule au Massina, mais
les chefs de la conquête du Fouta-Diallon par les Toucouleurs du
Fouta Sénégalais.





[130]Il est à remarquer de plus que le
h final de fellah fait partie de la racine du
mot, alors que cette lettre — en dépit de l’orthographe anglaise
Fulah adoptée par beaucoup de Français — est totalement
absente de la racine foul, d’où vient le nom des
Peuls.





[131]La manie étymologique, forme d’aspect
savant du calembour par à peu près, a trouvé d’ailleurs ample
matière à s’exercer aux dépens des Peuls. Le capitaine Figeac ne
les fait il pas descendre d’Apollon par l’intermédiaire des
Pélasges, parce qu’il a constaté que les trois noms provenaient
d’une racine phonétiquement identique ? Et le général Frey,
qui rattache les Peuls aux Annamites, tout en les apparentant aux
Bretons et en attribuant à leur nom une origine provençale, ne nous
a-t-il pas révélé que le Canada était une colonie peule
fondée par des Foulbé de Gana ou Ghana ? (Je
n’invente rien : voir page 81 de l’Annamite mère des
langues, Paris, 1892, in-8). Passons sous silence les
élucubrations d’un disciple des deux auteurs précités, qui a trouvé
le moyen de surpasser ses maîtres.





[132]En réalité Bekri écrit
gafou : mais, comme il substitue plus d’une fois
f à b dans la transcription des mots soudanais
(mettant par exemple safongo pour sa-bongo ou
issa-bongo, l’équivalent songaï de Ras-el-ma), on peut
sans hésitation reconnaître dans son gafou le mot peul ou
toucouleur gabou. Aucune des autres langues du Sénégal ou
du Soudan ne possède de mot analogue pour désigner
l’hippopotame : cet animal est appelé zamouli par les
Maures Beni-Hassân, neberh par les Berbères Zenaga,
lébeur par les Ouolofs, langbâr par les Sérères,
ékav par les Diola, khoungamé par les Soninké,
mèri ou mali par les Mandé, banga par
les Songaï, dorina par les Haoussa, etc.





[133]Je dis « actuellement », car j’ai
combattu, il y a huit ans environ, les conclusions de Grimal de
Guiraudon ; je croyais alors que les Peuls avaient apporté
avec eux en Afrique la langue qu’ils parlent actuellement :
constatant l’impossibilité matérielle de rattacher cette langue aux
idiomes sémitiques ou hamitiques, je leur cherchais — bien
vainement d’ailleurs — une origine hindoue. Une étude plus
approfondie de la langue actuelle des Peuls et des autres langues
de l’Ouest africain m’a fait revenir de mon erreur première. Je la
confesse ici en toute sincérité, invitant à me lapider ceux qui
n’ont jamais erré en matière d’ethnologie et de linguistique
africaines.





[134]Affairs of West Africa, chap. XV à
XVII.





[135]Avant la venue de Joseph en Egypte, il y
avait eu déjà des relations entre ses ancêtres et les Egyptiens,
puisque Abraham aurait accompli un voyage en Egypte entre ses deux
séjours au pays des Chananéens (Genèse, XII).





[136]Genèse, XLVI, 6.





[137]Exode, XII, 40.





[138]603.550 sans compter les Lévites (Nombres,
I, 46 et 47).





[139]Exode, XII, 37 et 38.





[140]Un manuscrit arabe encore inédit, recueilli
au Sénégal par M. le chef de bataillon Gaden qui me l’a communiqué,
localise la patrie de l’ancêtre des Peuls à Akka,
c’est-à-dire à Saint-Jean-d’Acre, sur la côte de Galilée, au Sud de
Tyr et non loin de Nazareth, au point de jonction de la Palestine,
de la Phénicie ou Syrie occidentale (Sour) et de la Syrie orientale
(Châm). — Une tradition écrite recueillie à Sokoto en 1827 par
Clapperton fait venir les Peuls de la Mésopotamie dans le pays des
Juifs, puis de là dans le Sinaï (Tôr) et dans l’Egypte
(Missira).





[141]C’est en souvenir de ce passage à travers
le Tôr, disent les légendes peules, que le nom de Toro aurait été
donné à la province du Fouta où se termina le mouvement d’avancée
vers le Sud-Ouest des Judéo-Syriens. Bien entendu cette étymologie
ne saurait être acceptée que sous les plus expresses réserves.





[142]Cf. les légendes sur l’origine des Peuls
recueillies au Fouta-Diallon par M. Guebhard (Revue des études
ethnographiques et sociologiques, avril-juin 1909), dans
l’Adamaoua par C. Vicars Boyle (Journal of the African
Society, octobre 1910), au Caire, auprès d’un cheikh du
Baguirmi, par le comte d’Escayrac de Lauture (Mémoire sur le
Soudan, Paris, 1855-56, pages 60 à 62) et à Sokoto par
Clapperton (Journal of a second expedition, etc., 1829,
pages 399 et suivantes). Le premier de ces travaux renferme deux
documents en langue arabe dont le texte, pourtant fort clair, a été
complètement déformé par l’interprétation incomplète et souvent
erronée qui fut fournie à M. Guebhard : les noms propres en
particulier ont été fort mal lus par le traducteur, qui a confondu
le Tôr ou Sinaï avec le Fouta Toro, a pris des mots arabes pour des
noms de pays soudanais et a commis de nombreuses omissions. Dans la
légende recueillie par C. Vicars Boyle, le nom de Okba est devenu
Oukouba ; dans le récit de l’informateur du comte de
Lauture, il s’est transformé en Yakoub — ce qui pourrait
expliquer comment l’ancêtre hébreu Jacob a pu devenir, dans les
légendes islamisées, l’ancêtre arabe Okba-ben-Yâsser — et Tadiouma,
fille du roi de Tôr, est devenue une femelle de caméléon
(dioundougal). Dans une des légendes écrites remises à
Clapperton, Okba est appelé Okba-ben-Amir, la fille du roi
de Tôr est nommée Gadiouma et les quatre enfants qu’elle
eut de Okba portent les noms de Dita, Ouaya,
Nasser et Rarabi : la concordance est tout
au moins remarquable entre ces traditions recueillies, l’une à
Sokoto et l’autre au Fouta-Diallon, à près d’un siècle
d’intervalle. Dans une autre légende recueillie par
l’administrateur Logeay auprès des Peuls du cercle de Goumbou. Okba
est appelé Ougoubata et le Tôr ou Sinaï a été confondu
avec le Fouta Toro, comme dans la traduction donnée par M.
Guebhard. Dans d’autres légendes enfin, Okba est donné comme le
neveu de Amrou et porte le nom de Okba-ben-Amir, qui est
en effet le nom de l’un des lieutenants de Amrou, mais on le
confond avec Okba-ben-Nafi et on le fait aller, sur l’ordre du
khalife Moaouiya, non seulement en Egypte et au Sous, mais jusqu’au
Tekrour et à Ghana.





[143]Jacob et Israël, dans la Bible, ne forment
qu’un seul et même personnage.





[144]Sans doute plusieurs générations après
cette mort.





[145]Une légende dit « dans le pays de
Barga », ce qui revient au même (Barga = Barka).





[146]La racine foudh, avec le sens de
« s’enfuir », se retrouve en égyptien démotique sous la
forme pout (avec un t prononcé d) et en
copte sous la forme fôt (avec un t prononcé
d au Sud du Delta). Dans les langues sémitiques, on ne
rencontre aucune racine analogue ayant le sens de
« s’enfuir ». Cela laisserait croire que, durant leur
séjour en Egypte, les Judéo-Syriens auraient adopté la langue
égyptienne ou tout au moins que leur langue primitive — l’araméen
probablement — aurait été fortement influencée par l’égyptien, ce
qui n’a rien d’invraisemblable. De même, plus tard, ils devaient,
durant leur séjour au Fouta, adopter la langue des Toucouleurs.
Quant aux Hébreux qui suivirent Moïse, ils pouvaient très bien
aussi parler l’égyptien lors de leur sortie de l’Égypte, mais,
revenus en pays sémitique, ils durent reprendre assez vite la
langue de leurs ancêtres.





[147]Je ne continue pas plus loin la légende,
car, à partir de l’arrivée des Judéo-Syriens au Massina, nous
entrons presque dans le domaine de l’histoire ; nous verrons
dans la IVe partie de cet ouvrage ce qu’il advint de
Kara et de Gama. Je dois faire observer que les Soninké du Sahel se
sont approprié cette tradition et la donnent comme expliquant leur
propre origine ; ils y ont même introduit des noms de clan à
eux, pour rendre la chose plus vraisemblable. Mais, à mon avis, la
légende est bien une tradition peule et les Soninké ne peuvent la
revendiquer que comme donnant l’origine partielle de celles de
leurs familles qui sont issues du mélange des immigrants
judéo-syriens avec les autochtones primitifs du Massina.





[148]Bekri, parlant des gens de Sort en
Cyrénaïque tels qu’ils étaient de son temps (XIe siècle), dit qu’ils parlent « une
espèce de jargon qui n’est ni arabe, ni persan, ni berbère, ni
copte, et que personne ne peut comprendre en dehors
d’eux-mêmes ». Il serait intéressant de savoir quel était ce
« jargon » ; cela pourrait peut-être jeter une lueur
nouvelle sur la question traitée ici.





[149]L’Aïr fut à un moment donné une dépendance
politique du Bornou, ou tout au moins du Kânem au temps où ce
dernier empire englobait le Bornou.





[150]La colonie juive du Touat fut longtemps
florissante. En 1492, elle se démembra à la suite des persécutions
du réformateur musulman El-Merhili ; un grand nombre de Juifs
furent alors massacrés, d’autres se dispersèrent en plusieurs
points de l’Algérie, d’autres se réfugièrent auprès des Kounta, du
côté de Tombouctou et de Gao. On a trouvé au Touat des inscriptions
en caractères hébraïques, dont une datant de 1329. Nous savons par
Ibn-Meriem que, vers 1502, El-Merhili se rendit du Touat à Gao, par
l’Aïr, Takedda, Kano et Katséna, et chercha à déterminer l’empereur
ou askia El-Hadj Mohammed à ordonner le massacre des Juifs
réfugiés à Gao ; il semble d’ailleurs que ses conseils
demeurèrent sans effet.





[151]D’après les traditions locales, les juifs
étaient nombreux dans l’Adrar au XIe siècle ; convertis à l’islamisme
par les Almoravides, il se seraient en partie mêlés à ces
derniers.





[152]L’orthographe varie selon les manuscrits.
Bekri dit que cette peuplade a le teint blanc et une belle figure,
qu’elle professait de son temps (XIe siècle) la même religion que les Noirs
de Ghana — lesquels n’étaient pas musulmans —, mais ne contractait
jamais de mariage avec eux. Il suppose qu’elle a pour ancêtres les
soldats « que les Oméïades envoyèrent contre Ghana dans les
premiers temps de l’islam », faisant évidemment allusion aux
expéditions de Okba-ben-Nafi dans le Maghreb de 570 à 681 ;
mais, quoi qu’on en ait dit, les armées de Okba ne dépassèrent
jamais l’extrême limite septentrionale du Sahara et il n’est guère
admissible qu’une fraction de cette armée ait pu donner naissance à
la tribu dont a parlé Bekri. Peut-être ce dernier, ayant entendu
conter la légende relative à Okba-ben-Yâsser que j’ai rapportée
plus haut, a-t-il fait une confusion entre les deux généraux :
cette hypothèse du reste me paraît peu probable, car je crois la
légende de Okba-ben-Yâsser bien postérieure à Bekri, étant donné
qu’elle n’a pu prendre naissance chez les Peuls qu’après leur
islamisation, qui est récente, comme nous le verrons plus loin.





[153]Les Nimadi passent pour être des sauvages
vêtus de peaux de bêtes, ayant la chasse comme principal moyen de
subsistance et professant une religion qui aurait des rapports avec
le judaïsme pré-mosaïque.





[154]On a souvent confondu le Bakounou avec le
Bagana : c’est à tort, selon moi. Le Bakounou, qui d’ailleurs
a dû faire partie à un moment donné du Bagana, politiquement
parlant, est une petite province située entre Nioro et
Goumbou ; le Bagana, beaucoup plus vaste, se trouve entre
Goumbou et Sokolo, et s’étend depuis le Nord du Kaarta et du
Bélédougou jusqu’à la région de Oualata. On y a même parfois
compris le Diaga.





[155]La tradition rapportée par M. Guebhard les
fait, en parlant de Ghana, passer par le pays des Diawara, le
Kaarta et le Manding ; cet itinéraire ne diffère pas
sensiblement de celui que je rapporte ici : les Diawara
occupent actuellement un pays contigu à l’Ouest du Bakounou, le
Kaarta est limité au Nord-Ouest et à l’Ouest par le Bakounou, le
Diafounou et le Diomboko, et ce dernier pays fut longtemps une
dépendance politique de l’empire mandingue, qui n’en était séparé
géographiquement que par le Sénégal.





[156]Cet Ismaïl, dans les légendes islamisées,
est devenu le sultan hassanide du Maroc Moulaï Ismaïl, qui
cependant ne vécut que huit siècles plus tard, puisqu’il régna de
1672 à 1727. Ces légendes n’hésitent pas à dire que Mahmoud se
rendit à Marrakech pour demander aide et protection à Moulai Ismaïl
et que ce dernier lui confia une armée à l’aide de laquelle Mahmoud
s’empara du Fouta.





[157]Cf. Tadiouma ou Gadiouma,
fille du roi de Tôr, dans les légendes islamisées.





[158]Voir dans la IIIe partie de cet ouvrage comment il
est, sinon certain, du moins très probable que la langue parlée
aujourd’hui par les Peuls et les Toucouleurs n’est chez les
premiers qu’une langue d’emprunt tandis qu’elle est la langue
nationale des seconds. Dans la légende recueillie par Clapperton en
1827, il est dit que les enfants de Okba et de Gadiouma parlèrent
une langue différente de celle de leur père, qui était l’arabe, et
aussi de celle de leur mère, qui était la langue
ouangara.





[159]Voir page 212 et
page 213.





[160]Je n’entends pas dire que Diallo soit la
traduction de Sal, ni Boli celle de Ba, etc., ni que les termes de
la seconde série soient dérivés des termes de la première ; il
s’agit de mots différents, d’origines assurément distinctes,
appartenant d’ailleurs à une même langue, mais dont les uns sont
surtout employés par les Toucouleurs et les autres par les
Peuls.





[161]D’après une légende, Diouma Sal aurait eu
d’Ismaïl quatre enfants qui auraient été les ancêtres des quatre
principaux clans peuls (Dialloubé, Ourourbé, Férôbé et Daébé) —
comme les enfants de Tadiouma et de Okba dans la légende islamisée
— et, après la mort de son mari, elle aurait eu, d’un esclave de ce
dernier, un cinquième enfant qui aurait été l’ancêtre des Diawambé.
D’après une autre légende, rapportée par le Dr Lasnet,
l’ancêtre des Peuls eut trois fils : l’un hérita du troupeau,
ce fut le père des Foulbé ou Peuls propres ; le second inventa
la calebasse servant à traire le lait, ce fut le père des
Laobé ; le troisième réjouit ses deux frères en fabriquant une
guitare à l’aide de la calebasse et de poils pris à la queue d’une
vache, ce fut le père des Ouambâbé (musiciens).





[162]Silla, d’après les géographes arabes du
Moyen Age, se trouvait sur le Sénégal, entre Tekrour — qui devait
correspondre approximativement à Podor — et Galambou
(chef-lieu du Galam), qui devait être situé à peu près au confluent
de la Falémé et du Sénégal : Silla était beaucoup plus près de
Galambou que de Tekrour, puisque Bekri nous dit qu’il n’y avait
qu’une journée de marche (ou de navigation) entre Silla et
Galambou, en sorte que cette ville (Silla) devait se trouver très
près de notre poste actuel de Bakel.





[163]Il s’agit bien d’un titre et non pas d’un
nom : en ouolof et en sérère, saltigué désigne un
chef de bande ; silatigui, en mandé, veut dire un
guide ou un chef de migration (le maître de la route) : c’est
le correspondant de fondokoï en songaï et — au moins pour
le sens — de ardo en peul (qui veut dire
« conducteur »). Les anciens voyageurs européens
désignent tous l’empereur de Tekrour par le titre de
silatigui, siratiki ou siratique.





[164]Kaniaga est le même mot que
Gadiaga ; il n’y a entre les deux vocables qu’une
différence locale de prononciation identique à celle existant entre
Diakaté et Niakaté. Il est probable que ces deux pays tirent leur
nom de celui du Diaga, origine première des colons du Gadiaga comme
de ceux du Kaniaga.





[165]Les familles mabbé furent appelées
Dyiba par les Soninké et les familles diawambé
Bokoum. Quant aux Rimaïbé, les Soninké les appelèrent
Komongallou ; ils comprenaient surtout des gens
d’origine kâgoro ou banmana, qui formèrent, les premiers, le clan
des Kelli et, les seconds, le clan des Tammoura
ou Tamboura.





[166]Environ un siècle plus tard, vers 1510, un
descendant de Diâdié nommé Tindo-Galâdio, chef des Yalâbé,
prêcha la révolte au Bakounou contre l’empereur de Gao El-Hadj
Mohammed (le premier askia), qui était devenu maître de la majeure
partie des anciennes dépendances du Mali. El-Hadj Mohammed
entreprit en 1511-1512 une expédition contre Tindo, qu’il défit et
tua à Diara, près et au Nord-Est de Nioro. Koli, fils de
Tindo, prit alors le commandement des Peuls du Bakounou
réfractaires au souverain de Gao et, accompagné de Goro ou Gara,
chef des Oualarbé, de Diko, chef des Férôbé, et de Nima, chef des
Ourourbé, il émigra au Fouta Toro qui, ainsi que tout l’ancien
Tekrour, obéissait alors à l’empereur du Diolof. Ce Koli, aidé par
les Sérères et par le clan toucouleur des Dénianké, aurait réussi à
tuer l’empereur du Diolof, à affranchir les Toucouleurs de la
suzeraineté des Ouolofs et à fonder au Tekrour un nouvel empire
indépendant dont il fut le premier souverain. Ses descendants
régnaient encore au Fouta vers le milieu du XVIIe siècle, d’après le témoignage de
Sa’di.





[167]Il ne faut pas toujours prendre au pied de
la lettre le mot « fils » dans toutes ces légendes :
la plupart du temps, il y a plutôt la signification de
« descendant » : il est fort probable qu’il s’est
écoulé plus de deux générations entre celle de Dama — qui vivait
vraisemblablement au XVe ou
XVIe siècle — et celle de
Moussa.





[168]Les Dénianké étaient ces Toucouleurs qui
avaient aidé le Peul Koli Galadio à s’emparer du Tekrour au début
du XVIe siècle (voir plus haut,
page 229, note [166]).
Leur clan était demeuré virtuellement au pouvoir sous les
descendants de Koli, et, comme ce dernier, ils étaient restés
rebelles à l’islamisme. Au début du XVIIIe siècle, un marabout toucouleur nommé
Abdoulkader Tôrodo prêcha la guerre sainte contre les infidèles et
renversa la dynastie peule des descendants de Koli ; le
pouvoir passa ainsi aux Tôrobé, tous musulmans ; les Dénianké,
bien que s’étant alors convertis à l’islamisme, perdirent toute
influence au Fouta Toro et ils émigrèrent en partie pour aller,
sous la conduite de deux chefs nommés Sidi et Séri (ancêtres des
Sidianké et des Sérianké), s’établir au Fouta Diallon auprès des
Peuls qui s’y trouvaient depuis plusieurs siècles. Un de leurs
marabouts nommé Sori commença peu après, sous prétexte de guerre
sainte, la conquête du pays aux dépens des Soussou ou Diallonké
autochtones. Actuellement encore, on distingue les Peuls des
Toucouleurs au Fouta-Diallon en donnant aux premiers — très peu
nombreux — le nom de Poulli et aux seconds — qui sont
fortement mélangés de Mandé — le nom de Foula.





[169]Ce nom, qui pourrait bien être d’origine
berbère, était donné à la fois à l’empire des Toucouleurs et à sa
capitale, laquelle, comme je l’ai avancé plus haut, devait
correspondre à peu près à l’emplacement actuel de Podor. Ibn-Saïd
(XIIIe siècle) place la ville
de Tekrour sur le Sénégal (Nil) par 5° de longitude planimétrique à
l’Ouest d’Aoudaghost, ce qui répond très exactement à la position
de Podor. Pour Mohammed Bello, Tekrour désigne l’ensemble du Soudan
musulman et plus particulièrement les pays soumis à des rois de
langue tekrouria (c’est-à-dire de langue
peule-toucouleure) ; il y englobe le Darfour, le Ouadaï, le
Baguirmi, le Haoussa, etc. Cette acception du mot Tekrour est
fréquente chez les Arabes qui ne se sont pas occupés spécialement
de l’Afrique occidentale. Le lieutenant Desplagnes a cru pouvoir
identifier Tekrour avec une île du marigot de Dia (Massina) qu’il
appelle Tekrour-Rundee mais que les cartes désignent en général
sous le nom de Togoro-Koumbé : son hypothèse n’est appuyée que
sur une vague ressemblance phonétique.





[170]Aboulféda (mort en 1331) nous dit que la
plus grande partie du Tekrour se trouve au Nord du Sénégal (Nil),
la partie au Sud du fleuve étant bien moins étendue (trad. Reinaud
et de Slane, tome II, page 220). Le même auteur avait parfaitement
saisi la différence entre les Toucouleurs et les Peuls, puisqu’il
divise les peuples du Tekrour en deux fractions : l’une
sédentaire et l’autre nomade (Ibid., p. 208).





[171]Tombouctou la mystérieuse, par
Félix Dubois, Paris, 1897.





[172]Monographie de Djenné, Tulle
1903.





[173]D’après Mohamed Bello, les habitants
actuels du Kebbi descendraient d’une mère haoussa (de Katséna) et
d’un père songaï.





[174]Sa’di fait remonter la fondation de
Gounguia à une époque très reculée et prétend même que c’est de là
que le pharaon contemporain de Moïse fit venir les magiciens à
l’aide desquels il chercha à confondre le législateur des Hébreux.
Bien entendu, je lui laisse la responsabilité de cette
légende ; le fait qu’elle avait cours à Tombouctou au
XVIIe siècle prouverait tout au
moins que Gounguia existait alors depuis fort longtemps.





[175]Au temps de Bekri (2e moitié du
XIe siècle), l’empereur
résidait à Gao : il était musulman, mais ses sujets ne
l’étaient pas encore, à l’exception d’étrangers qui habitaient un
quartier spécial. D’après le même auteur, les Arabes donnaient aux
habitants de Gao le nom de Bezerkâni ou
Bediergâni.





[176]Cf. la légende des Faran,
recueillie par M. Dupuis-Yakouba, dans l’ouvrage du lieutenant
Desplagnes intitulé « le Plateau central nigérien »,
Paris 1907. Cette légende a symbolisé les Bozo et leurs barrages
mobiles sous la forme d’une « anguille »
(gondo).





[177]Les Soninké venaient à ce moment de perdre
leur hégémonie dans le Sahel, après avoir été vaincus par les
Malinké.





[178]La légende recueillie par M. Dupuis
attribue à Faran-Nabo la fondation de Saraféré ; en réalité,
Faran-Nabo était mort depuis longtemps à cette époque, mais on a dû
lui faire honneur de tous les actes mémorables accomplis par ses
descendants. Il se peut aussi que nabo ou nabonké
soit une sorte de titre et que Faran-Nabo signifie
simplement « le chef des Faran », sans désigner un
individu en particulier.





[179]Sans doute le Zaberma, à moins que ce ne
soit le Haribanda ou Aribinda : zaberma signifie
« le pays proche du grand fleuve », zaberbanda
« le pays au-delà du grand fleuve » et haribanda
« le pays au-delà de l’eau ».





[180]La langue songaï est encore appelée de nos
jours kouria (langue de Koura) par les Arabes du Touat.
René Caillié nous a parlé de cet idiome sous le nom de
kissour, sans doute pour Kissouri, nom peul du
« pays du Kissou ».





[181]En réalité Tombouctou continua à avoir des
pachas soi-disant marocains jusque dans la seconde moitié du
XVIIIe siècle, mais leur
autorité purement nominale et éphémère ne dépassait plus guère
alors les environs immédiats de la ville.





[182]Le pacha Ammar fut bien envoyé de Marrakech
à Tombouctou — pour la deuxième fois — en 1618, mais sans
troupes ; il retourna d’ailleurs au Maroc moins de trois mois
après son arrivée au Soudan.





[183]Par la suite, cette armée noire fit et
défit les sultans du Maroc et entretint un état d’anarchie qui ne
prit fin que vers le milieu du XVIIIe siècle.





[184]Cf. An account of the empire of
Marocco, par Jackson, déjà cité. Cette expédition à Tombouctou
d’Ahmed, neveu du sultan Ismaïl, est à rapprocher de la légende
attribuant au même sultan une intervention armée en faveur de
l’établissement des Judéo-Syriens au Fouta et explique la confusion
faite par les auteurs de cette légende (voir page 222, note
[156]). Le
Tedzkiret-en-Nisiân rapporte que, le 16 septembre 1671,
arriva à Tombouctou un envoyé du sultan Er-Rachid et que les
troupes du pacha lui prêtèrent serment de fidélité : sans
doute cet envoyé venait de la part de son maître engager
Ali-ben-Haïdar à retourner au Maroc, à moins que ce ne soit Ali
lui-même dont le Tedzkiret ait voulu parler. En tout cas
cet ouvrage ne mentionne pas le nom de Ali-ben-Haïdar et est muet
sur l’arrivée et le séjour à Tombouctou de la troupe envoyée par le
sultan Ismaïl, sauf que (page 119 de la traduction) il signale — de
façon très sommaire d’ailleurs — la présence à Tombouctou en 1741
des restes de cette troupe ; il dit même qu’ils furent
attaqués, sans succès du reste, par des Peuls du Massina.





[185]Sa’di et l’auteur du
Tedzkiret-en-Nisiân nous fournissent des renseignements
curieux sur l’origine ethnique des « Marocains » que les
Arma peuvent revendiquer comme leurs ancêtres : les
éléments arabe et berbère n’y apparaissent que comme
secondaires ; la plupart des soldats « marocains »
qui résistèrent à la traversée du Sahara et au climat du Soudan,
comme aussi la plupart des pachas qui se distinguèrent par leurs
capacités militaires et administratives, étaient des renégats,
originaires d’Espagne en majorité, c’est-à-dire des Européens
capturés par les pirates barbaresques, islamisés par leurs maîtres
marocains et passés ensuite au service du sultan de Marrakech. Le
pacha Djouder lui-même, le conquérant de Gao et de Tombouctou,
« petit homme aux yeux bleus », était un chrétien
converti.





[186]Il est possible d’ailleurs que l’art
égyptien n’ait pas été sans influencer l’art maghrébin et que
Abou-Ishak lui-même ait puisé quelques inspirations en Egypte,
lorsqu’il la traversa en revenant de La Mecque avec Kankan-Moussa.
Mais, au point de vue qui nous occupe, cela n’aurait absolument
aucune importance. Si une influence égyptienne existe, ce qui n’est
pas prouvé, c’est par le Maroc ou plus généralement par le Maghreb
qu’elle est parvenue au Niger.





[187]Dans la liste des docteurs de Tombouctou
cités par le Tarikh, on trouve des Berbères, des Arabes,
des Mandé, des Peuls, mais pas un seul Songaï.





[188]Ce mot figure sur nos cartes sous les
formes Diaka (bras du Niger allant de Diafarabé au Débo)
et Dia (village situé sur ce bras entre Diafarabé et
Ténenkou) : Diafarabé signifie en banmana « la
rencontre du partage de Dia », c’est-à-dire l’endroit où le
Niger se divise pour donner naissance au Dia ou marigot de Diaka.
Les prononciations Diarha, Diagha,
Diaga, Diaka, Diakha, Dia et
Niarha, Niagha, Niaga, Niaka,
Niakha, Nia ne représentent qu’un seul et même
mot, dont elles ne sont que les variantes dialectales ; la
prononciation la plus répandue au Soudan est Diaga, avec
un g légèrement grasseyé ; les Songaï prononcent
souvent Zaga, surtout ceux du Sud-Est, et c’est cette
orthographe qui a été adoptée par la plupart des écrivains arabes.
Beaucoup de noms de pays, de villages ou de clans dérivent du nom
de cette contrée célèbre entre toutes dans le Soudan
Occidental : tels sont les noms du Kaniaga (Sud du
Bagana) et du Gadiaga ou Galam (entre Bakel et Kayes) —
noms qui viendraient de la phrase an kâ niaga fo ou an
gâ diaga fo « appelons-le Diaga » —, du village de
Diara (près de Nioro), des clans Diara,
Diakaté ou Niakaté, Diakité, etc. (ceux
du Dia ou Diaga, originaires du Diaga).





[189]On donne souvent le nom de Massina
à la région de Bandiagara, mais c’est par erreur ou plutôt cette
région n’est que l’extrême limite orientale du Massina ; à
l’origine ce nom ne s’appliquait qu’au Diaga proprement dit,
c’est-à-dire à la rive gauche du marigot de Dia (Massina occidental
ou vrai Massina) ; plus tard le nom a été étendu aussi au pays
compris entre le marigot de Dia d’une part et Mopti et Dienné
d’autre part (Massina central) ; plus tard encore, on a
englobé dans le Massina la région située entre Mopti et Bandiagara
(Massina oriental).





[190]Dans les manuscrits rapportés de Sokoto par
Clapperton, les Soninké (appelés Sarankoli ou
Sarakolé) sont donnés comme d’anciens
« Persans » : sans doute il faut entendre par là
qu’ils pratiquaient autrefois une religion quelque peu analogue à
celle des anciens Persans ou magisme ; les auteurs arabes
traitent souvent de madjous les Noirs non musulmans.





[191]Vers 1224 d’après un manuscrit inédit du
cheikh Saad Bou.





[192]Marmol appelle Benay les Noirs de
Oualata et dit qu’ils parlent le zungay ; j’ignore
d’où vient cette appellation de Benay, qui est peut-être d’origine
arabe ; quant à zungay, on peut supposer que c’est
une altération de « soninké », mais on peut aussi
identifier ce mot avec songaï, les relations entre
Tombouctou et Oualata ayant certainement introduit dans cette
dernière ville l’usage de la langue songaï au moins dès le début du
XVIe siècle. En tout cas nous
savons par Barth et par des informateurs plus récents que les Noirs
indigènes de Oualata sont des Soninké et parlent le soninké, ainsi
que ceux de Tichit.





[193]Sa’di rapporte que Chinguetti fut fondée
par des Adjer (assurément les Azer de Barth), Tichit par
des Ahl-Massina et Birou (Oualata) par des Ahl-Tafrasset ou
Taghrasset ; nous avons vu que les Ahl-Massina étaient des
Judéo-Syriens mélangés de Soninké ; je ne sais ce qu’il faut
entendre par Tafrasset : le mot est évidemment
berbère, mais rien n’empêche de supposer que les Soninké fondateurs
de Oualata soient venus d’un lieu connu en berbère sous le nom de
Tafrasset.





[194]La ville proprement dite de Dienné ne
devait cependant être fondée qu’un siècle plus tard, vers 800
environ.





[195]Bérenger-Féraud, Tautain, Adam, etc. M.
Chartier, administrateur-adjoint des colonies, m’a communiqué un
texte en langue banmana de la même légende, recueilli par lui à
Nioro de la bouche des indigènes, en même temps que d’autres
traditions relatives à l’empereur du Mali Soundiata, aux Sossé et
aux Diawara. J’ai utilisé ces textes, qui sont généralement plus
complets et plus précis que les légendes traduites par les
interprètes.





[196]D’autres légendes disent 27 ans.





[197]Ces noms ont évidemment un rapport avec
celui du Dia ou Diaga : le premier signifie « Founè de
Dia » et le second « Founè du fleuve de Diaga ».





[198]D’autres légendes disent que Téré-Kalé
n’eut pas de descendants.





[199]Certaines traditions renversent l’ordre de
tous ces noms, mettant Maghan en second lieu : c’est ainsi que
le dernier est donné souvent sous la forme Kaya-Maghan,
qu’a adoptée Sa’di dans le Tarikh-es-Soudân.





[200]Cf. la légende biblique de Jacob et
d’Esaü.





[201]La légende ajoute qu’une fois ce pacte
conclu, une pluie d’or tomba durant quinze jours : chacun put
en ramasser autant qu’il voulut.





[202]Ou dont la grosseur correspondrait
exactement au calibre du tambour, selon les traducteurs. Il s’agit
de l’un de ces tambours longs, creusés dans un tronc d’arbre, dont
l’une des extrémités seulement est revêtue d’une peau.





[203]Ces trois villes de Silla, Galambou et
Yaressi sont mentionnées par Bekri (XIe siècle) sur le Sénégal, dans la région
comprise entre Matam et Kayes : Silla devait se trouver dans
le Goye, un peu à l’Ouest de l’emplacement actuel de Bakel,
Galambou dans le Kaméra, très près de l’embouchure de la Falémé, et
Yaressi — dont le nom est écrit Barissa dans certains manuscrits —
devait être située dans le Guidimaka, sur la rive Nord du Sénégal,
à peu près en face d’Ambidédi.





[204]Cf. la Monographie de Djenné, par
Ch. Monteil.





[205]C’est pourquoi les traditions soninké, en
racontant cet événement, disent que ce fut un roi du Ouagadou qui,
le premier des Nègres, remporta une victoire sur des Blancs. Je
dois faire remarquer que beaucoup de traditions placent la
dispersion des Soninké du Ouagadou au XIVe siècle seulement : cela vient de
ce que la plupart des légendes transmises oralement ne conservent
le souvenir que des événements principaux et les placent tous les
uns à la suite des autres, dans un ordre chronologique exact, mais
sans se préoccuper des périodes dépourvues d’histoire — quoique
souvent très longues — qui se sont déroulées entre deux faits
retenus par la tradition. C’est ainsi que, de la ruine du Ouagadou
— qu’il faut assurément placer dès la fin du VIIIe siècle puisqu’elle précéda la
conquête de Ghana par les Soninké et en fut l’occasion —, les
légendes passent directement aux conquêtes de Soundiata
(XIIIe siècle) et à la
fondation de Nioro par des Peuls Diawambé (commencement du
XIVe). — Le Dr
Tautain, en relatant la légende du serpent, a cru pouvoir
identifier le Ouagadou avec Ghana, sans d’ailleurs en donner les
raisons : en réalité, l’histoire du serpent du Ouagadou fut
simplement le point de départ de la main-mise des Soninké sur
Ghana.





[206]Moussa-Mohamadou Doukouré, chef actuel de
Goumbou, serait le 28e successeur de Bouyagui-Toumbéli
et le 31e successeur de Maré-Diago : si l’on fait
émigrer ce dernier de Ghana en 1076, cela ferait une durée moyenne
de 26 ans pour chacun des règnes, ce qui peut paraître
excessif ; mais il est fort possible que plusieurs rois aient
été oubliés, surtout parmi les premiers.





[207]Une légende recueillie à Nioro dit qu’il
avait armé ses bandes de fusils achetés au Sénégal ; je n’ai
pas besoin de faire observer l’anachronisme un peu trop audacieux
de ce détail concernant un personnage qui vivait au XIIIe siècle.





[208]La fondation de l’empire du Mandé ou des
Mandingues date de 1213 environ.





[209]Il s’agit ici du village de Nono situé près
et à l’Ouest de Dia et non d’un autre village du même nom mais
appelé aussi Nounou et situé à 15 kilomètres à l’Ouest de
Niafounké : ce dernier village fut fondé probablement par des
Soninké venant de Nono près Dia, après la destruction de l’empire
sossé (vers 1240).





[210]De là le nom de Sosso que donne
Ibn-Khaldoun aux sujets de Soumangourou et qui, pendant trop
longtemps, a conduit nombre d’auteurs à faire intervenir les
Soussou du Fouta-Diallon et de la basse Guinée dans des
événements auxquels ils demeurèrent très probablement étrangers. En
réalité les sujets de Soumangourou, ou tout au moins ceux de ses
sujets qui appartenaient à sa famille et comprenaient ses
principaux chefs de bande, étaient des Soninké des clans Diarisso
et Kannté qui, par suite des relations de quelqu’un de leurs
ancêtres avec des Toucouleurs ou des Peuls du clan des Sô,
avaient pris le nom de Sôssé (postérité des Sô) et avaient
donné à leur ville principale celui de Sôsso (village des
Sô) ; les Peuls les ont appelés Sossobé et leurs
descendants sont encore connus sous le nom de Sossé au
Sénégal et dans la Gambie et la Casamance ; le clan actuel des
Soussokho ou Sissokho, chez les Soninké, semble se rattacher aux
Sossé du XIIIe siècle.





[211]D’autres disent près et au Nord de
Goumbou.





[212]D’après M. Ch. Monteil, le nom primitif de
la ville aurait été Diané (le petit Dia) : ce ne
serait que plus tard, lors de l’avancée des Songaï, que le nom se
serait corrompu en Dienné et que les musulmans auraient
inventé l’étymologie arabe djenna « paradis ».
On pourrait également supposer que ce nom ait pu venir de Adyini ou
Dyiné Kounaté, qui s’établit vers 800 à Dioboro, comme nous l’avons
vu précédemment.





[213]La famille bozo à laquelle appartenait la
jeune fille porte encore, en souvenir de cet événement, le nom de
Diennépo, ce qui veut dire en bozo « cadavre de
Dienné » : c’est également en mémoire de ce fait qu’on
donna le nom de Dioboro ou Zoboro à l’un des quartiers de Dienné
(Ch. Monteil, op. cit.).





[214]Une légende fait de ce Kaké-Kanédyi un
Soninké, ancêtre du clan des Kanédyi ou Kannté : je ferai
seulement observer que ce clan était déjà représenté, à la même
époque, par la famille régnante de Sosso, dans le Kaniaga.





[215]Dia ou mieux dian veut
dire en mandé — entre autres significations — « compagnie,
association, clan » et wala en peul est le verbe
négatif : on pourrait donc à la rigueur supposer que Daman
s’exprimait en peul et disait « il n’y a pas de
dia » ; de dia wala, les Mandingues
auraient fait diawara, ce qui n’a rien d’impossible.
Quelle que soit la valeur de cette étymologie, il y a lieu de
remarquer que les noms Diawara en mandé et
Diawambé en peul semblent procéder d’un radical identique
qui serait diawa ou diaw, et que les Diawara
forment, chez les Soninké, un groupe tenant à la fois de la tribu,
de la caste et du clan, très analogue à celui que forment les
Diawambé chez les Peuls. Il ne serait donc pas absurde de supposer
que les uns et les autres ont, sinon au point de vue ethnique, au
moins au point de vue social, une origine identique.





[216]Ce sabre reçut le nom de ouali,
c’est-à-dire en arabe « protecteur ».





[217]Le Diougouraguiet de nos cartes, au
Nord-Est de Nioro, sur la route conduisant de cette ville à
Oualata.





[218]Il s’agit vraisemblablement de simples
razzias, qui n’atteignirent très probablement pas les points
éloignés cités par la légende.





[219]Voir IVe partie : royaume
de Diara.





[220]Des Soninké musulmans se transportèrent
même, dans la seconde moitié du XIVe siècle, jusqu’au cœur du pays haoussa
et fondèrent à l’Est de Kano une colonie qui subsiste encore sous
le nom de Ouangara, mais dont les habitants actuels parlent la
langue haoussa (Migeod, Languages of West Africa, page
33).





[221]Rien absolument n’autorise à identifier les
Soninké avec les Songaï, comme avait cru pouvoir le faire le
Dr Quintin : ce dernier se basait sur le simple
argument du mot soninké, qu’il faisait dériver de
sonni et prétendait avoir été donné comme appellation aux
Songaï partisans de Sonni Ali-Ber qui, après l’avènement du premier
askia, auraient été chassés vers l’Ouest par les partisans
de ce dernier. Nous avons vu précédemment que : 1o
le mot soninké semble être bien antérieur à la dynastie
des Sonni et n’avoir rien de commun avec le titre de ceux-ci ;
2o les Soninké étaient établis à l’Ouest du Niger et y
avaient joué un rôle très considérable bien avant l’époque des
Sonni de Gao ; 3o toutes les traditions leur
donnent le Massina comme pays d’origine ; 4o
Ali-Ber, comme les autres Sonni, était d’origine berbère et non
songaï ; 5o enfin le fondateur de la dynastie des
Askia était précisément un Soninké et les Songaï n’ont joué en
somme qu’un rôle passif dans toute cette période de leur
histoire.





[222]Bégho, dont on montre encore les ruines ou
tout au moins l’emplacement entre Banda et Fougoula, dans la
colonie anglaise actuelle de la Gold Coast, était situé à
l’Est-Nord-Est de Bondoukou, près de la rive Sud de la Volta Noire,
en amont de Kintampo ; cette ville aurait été détruite à la
suite d’une guerre civile vers la fin du XIVe siècle et les Dioula qui l’habitaient
seraient allés fonder définitivement Bondoukou (ou Gottogo) et
Kong, au début du XVe siècle. A
Kong on prétend que les familles Ouatara, Dao, Barho, Kérou et
Touré seraient venues directement de Dienné, tandis que les Sissé,
Sarha, Kamara ou Kamaya, Dagnorho, Kouroubari, Timité et Taraoré
seraient venus plus tard de Bégho ; on donne souvent à cette
dernière ville le nom de Ouorodougou (pays des colas), parce
qu’elle était située en effet au seuil de l’une des principales
régions productrices de cola, mais il faut se garder de la
confondre avec le Ouorodougou de Mankono et Séguéla (Ouest de la
Côte d’Ivoire).





[223]Le dolo est une boisson fermentée
fabriquée avec du mil ou du maïs.





[224]Ne pas confondre ces Bagama,
nègres sauvages, avec les Berbères Beggama mentionnés par
plusieurs géographes arabes dans l’Azaouad et qui étaient, eux, des
Touareg.





[225]D’après une tradition recueillie à Kita,
les Kâgoro seraient issus du mélange qui se produisit entre les
Malinké et les Soninké, à l’époque où les premiers conquirent le
Kaarta et le Kaniaga sur les Soninké Sossé (1235) ; cette
tradition, qui s’accorderait malaisément avec celles recueillies
auprès des Kâgoro eux-mêmes et des Soninké du cercle de Goumbou, me
semble fort sujette à caution.





[226]J’entends naturellement le Baoulé qui forme
la branche occidentale du haut Bani et non le Baoulé affluent du
Sénégal.





[227]C’est ainsi que le mpolio est
aujourd’hui encore le téné ou tana (animal sacré
et prohibé) des Kouloubali qui descendent de Baramangolo, tandis
que les Kouloubali qui descendent de Niangolo ont un téné
différent (lion ou hippopotame).





[228]Ce village n’était pas le chef-lieu du
cercle actuel de Ségou (Ségou-Sikoro), mais bien
Ségou-koro (le vieux Ségou), situé un peu en amont.





[229]Il s’agit de Touba-koro (le vieux
Touba) ; en 1832, des Soninké venus de Sokolo fondèrent à côté
Touba-koura (le nouveau Touba), qui est devenu beaucoup
plus important et que l’on appelle aujourd’hui Touba tout
court.





[230]Mosson Diara régnait au moment des deux
voyages de Mungo-Park.





[231]Ce Sanankoro (ou Sananko) est situé au Nord
de la ligne du chemin de fer, entre cette ligne et Daba (cercle de
Bamako).





[232]C’est ainsi que Niamando Taraoré,
descendant de Bakoro Taraoré et chef actuel de Gana, revenant en
1886 sur l’emplacement de son village détruit par El-Hadj Omar, le
reconstruisit à quelques centaines de mètres plus loin ; c’est
dans les restes modestes et récents de l’ancien hameau de Gana —
hameau fondé dans le nord du Bélédougou au début du XVIIIe siècle et détruit en 1860 — que le
lieutenant Desplagnes avait cru reconnaître les ruines de l’antique
Ghana, fondée dans l’Aoukar peut-être avant le début de notre ère
et détruite par Soundiata vers 1240, c’est-à-dire près de cinq
siècles avant la fondation du Gana du Bélédougou.





[233]Ceci est un exemple frappant de la facilité
avec laquelle les fractions isolées d’un peuple oublient leur
langue maternelle pour adopter celle qui se parle dans le pays où
ces fractions s’établissent ; c’est également un exemple du
danger qu’il y a à se baser sur la langue parlée par une peuplade
pour décider de son rattachement ethnique.





[234]Il descendait de l’ancienne famille royale
des Niakaté.





[235]Le nom de Bamako (Bammako) fut donné au
village fondé par Dia-Moussa soit en souvenir de Bamma Sakho
(Bamma-ko, derrière Bamma, au delà du village de Bamma)
soit à cause de la coutume du lieu consistant à offrir chaque
année, au début de la saison des pluies, une victime aux caïmans du
Niger (bamma-ko, l’affaire du caïman). L’étymologie
bamma-ko « rivière du caïman », quelquefois
proposée, doit être rejetée en raison de la prononciation très
fermée de l’o final de Bamako (presque ou),
tandis que l’o de ko signifiant
« rivière » est au contraire très ouvert.





[236]Il se pourrait que la syllabe
soun, placée devant le nom du célèbre empereur malinké,
fût un titre analogue à celui de sonni, soun,
sin ou tchin donné plus tard aux empereurs de Gao
de la deuxième dynastie ; on retrouve cette syllabe dans le
nom de Sounsa Kouloubali — alias Sarhaba ou Sa-Massa
Kouloubali —, fondateur de l’empire banmana du Kaarta.





[237]L’expression « Fouta-Diallon »
est récente ; elle a été imaginée par les Toucouleurs venus du
Fouta Sénégalais qui, en souvenir de leur patrie, ont donné au
Diallon cette appellation de « Fouta du Diallon » par
opposition au « Fouta du Toro » ou vrai Fouta.





[238]Samorho ou mieux
San-morho veut dire en effet « hommes du ciel, de la
pluie, cultivateurs », et non pas « hommes du
serpent » comme on l’a prétendu à tort.





[239]On prétend que ce mot signifierait
« les gens du python (minian) », à cause de la
fréquence, chez les Sénoufo de cette région, d’un emblème religieux
représentant un gros serpent roulé sur lui-même. Sans nier cette
étymologie, je me permets d’observer que le suffixe de nationalité
ka s’ajoute plutôt à un nom de pays qu’à un mot désignant
un animal ou un objet.





[240]Les Sénoufo de notre époque ne sont nulle
part anthropophages, mais on rencontre des cannibales dont le
territoire est très voisin de celui des Sénoufo du Sud-Ouest :
je veux parler des Ouobé et des Dan du haut Sassandra et du haut
Cavally, dont les premiers appartiennent à la famille des Kroomen
et les seconds au groupe des Mandé du Sud.





[241]Bekri (deuxième moitié du XIe siècle) dit que, si l’on part du pays
de Gao en suivant le « bord occidental du fleuve » —
c’est-à-dire la rive droite du Niger — et en s’éloignant ensuite
vers l’intérieur des terres, « on arrive au royaume appelé le
Demdem, dont les habitants mangent tous ceux qui leur
tombent entre les mains ; ils ont un grand roi, qui a des
vice-rois sous ses ordres ; on voit dans leur pays une énorme
forteresse sur laquelle est placée une idole ayant la forme d’une
femme ; les Demdem adorent cette idole et vont la visiter en
pèlerinage ». On a pensé que ces Demdem de Bekri pouvaient
être les Tombo de Hombori, mais peut-être étaient-ils plutôt les
Mossi, dont l’empire venait de débuter à cette époque à Tenkodogo
et qui rapportent leur origine à une princesse fameuse, enterrée à
Gambaga : la tombe de cette femme fut longtemps un but de
pèlerinage (voir plus loin).





[242]Cette théorie provient peut-être de
l’appellation de Kourouman kobé que les Peuls de la Boucle, selon
les régions, appliquent tantôt aux Nioniossé, tantôt aux Dogom,
tantôt aux Gourmantché et tantôt aux Déforo.





[243]On compte 33 souverains qui se seraient
succédé sur le trône du Mossi depuis Oubri, fondateur de la
dynastie et arrière-petit-fils de la princesse dagomba dont cette
dynastie descend ; mais, si l’on tient compte de ce que
plusieurs empereurs étaient frères les uns des autres, on obtient
le chiffre de 22 générations depuis cette princesse jusqu’au
nâba actuel de Ouagadougou.





[244]Il semble bien certain en tout cas que
l’empire du Mossi était déjà assez fortement constitué au
XIVe siècle puisqu’il fut alors
de taille à résister à l’empire de Mali parvenu à son apogée et à
envoyer une armée piller Tombouctou en 1333, huit ans seulement
après la conquête de cette ville par Kankan Moussa.





[245]Si c’est à cette coutume qu’a fait allusion
Bekri dans le passage cité plus haut (page 302, note [241]), il est bien évident
qu’il faut nécessairement placer l’époque de Yennenga et la
fondation de l’empire de Ouagadougou au plus tard au début du
XIe siècle.





[246]C’est-à-dire « terre
d’Oubri » : tenga est l’équivalent mossi du
dougou mandé, qui signifie proprement « terre,
sol » et, par spécialisation de sens, « pays » ou
« village ».





[247]Le lieutenant Marc semble vouloir attribuer
aux Mossi une origine orientale ; à l’appui de son hypothèse,
il dit que l’organisation de la cour des Morho-nâba
(empereurs du Mossi) est unique en Afrique Occidentale tandis
qu’elle a des équivalents au Haoussa, au Bornou, etc. Je me
permettrai de faire observer que cet argument a peu de valeur,
précisément parce que, contrairement à ce qu’avance le lieutenant
Marc, on retrouve dans tous les anciens états de l’Afrique
Occidentale (Ghana, Mali, Tekrour, Gao, Ségou, Dahomey, Bénin etc.)
une organisation absolument analogue à celle de la cour du Mossi.
(Voir la IVe partie de cet ouvrage et se reporter aux
récits des géographes arabes et des vieux voyageurs européens).





[248]L’identification des Padorho n’a pu être
faite encore : on les rattache généralement aux
Dorhossié ; certains en font des Sénoufo, d’autres les
considèrent comme des Bobo.












CHAPITRE III


Ethnographie descriptive.


Je me propose, dans ce chapitre, de traiter sommairement des
principaux caractères extérieurs et moraux des divers peuples du
Haut-Sénégal-Niger, sans avoir aucunement l’intention ni d’épuiser
la question ni même d’entrer dans les détails, ce qui demanderait
pour chaque peuple une longue monographie. Je voudrais seulement
tâcher d’esquisser à grands traits la physionomie spéciale à chaque
peuple et les aspects communs à plusieurs, au triple point de vue
de l’apparence physique, de l’habitation et du costume et enfin de
la mentalité et du genre de vie. Je ne parlerai pas ici des
coutumes, qui font l’objet de la cinquième partie de cet
ouvrage : « les civilisations ».


I. — Caractères
physiques.


1o La coloration de la peau. — La couleur de
peau des indigènes du Haut-Sénégal-Niger est excessivement
variable, même dans un peuple donné, et ne peut guère fournir
d’indications utiles quant au rattachement ethnique des individus.
Assurément la coloration blanche ou soi-disant telle ne se
rencontre que chez les peuples de race blanche, c’est-à-dire chez
les Maures de l’Azaouad et du Hodh, les Touareg et les Peuls, mais
il est rare, même chez les individus purs de tout croisement avec
des Nègres, que cette coloration présente le même aspect que chez
les Européens, ou au moins que chez les Européens du Nord et même
du Centre : à part quelques familles maraboutiques qui vivent à l’état sédentaire
et habitent des maisons dont elles sortent rarement, les Maures et
les Touareg de pure origine arabe ou berbère sont tous plus ou
moins basanés, pas plus pourtant que beaucoup de paysans des pays
méditerranéens ; mais il est à remarquer que la teinte
relativement foncée de leur peau est due surtout à l’action du
soleil et du grand air, car les parties de leur corps
habituellement recouvertes par des vêtements sont notablement plus
claires que celles généralement découvertes. Chez les Peuls que
leur pauvreté a empêchés de se procurer des esclaves noires et a
préservés ainsi du métissage, la teinte est un peu plus foncée
peut-être que chez les Maures et les Touareg de race pure, mais
cependant cette teinte ne diffère pas sensiblement de celle de
beaucoup d’Italiens du Sud.


Mais le nombre des métis est naturellement considérable chez ces
divers peuples, surtout chez les Maures et chez les Peuls, sans
parler des Harrâtîn, Bella et Rimaïbé d’origine purement nègre qui
vivent au milieu d’eux, en sorte que toutes les colorations se
rencontrent, depuis les plus claires jusqu’aux plus foncées, et que
beaucoup de Maures, Touareg, Peuls ou soi-disant tels sont aussi
noirs que des Banmana ou des Mossi.


Chez les peuples de race nègre, les albinos mis à part comme
représentant un cas purement pathologique, la coloration de la peau
est également fort variée. Tout d’abord il convient, chez eux comme
chez les peuples de race blanche, de tenir compte du
métissage : certains Arma de Tombouctou, certains Soninké et
Toucouleurs doivent à des ascendants marocains, maures ou peuls une
teinte relativement claire qui leur fait donner le même nom
d’« hommes rouges » que les indigènes du Soudan
appliquent en général aux Maures et même aux Européens. Mais, en
dehors de cette circonstance spéciale, la coloration des
groupements purement nègres est loin d’être homogène. D’une façon
générale, les Nègres du Sahel et de la zone soudanaise, lorsqu’ils
n’ont pas été influencés par des populations blanches, sont d’un
teint notablement plus foncé que ceux de la zone forestière ;
il ne serait pas impossible que cette différence fût due à l’action
du soleil, qui doit naturellement se faire plus sentir dans les régions
découvertes que sous les ombrages de la forêt dense. Je dois
ajouter que, dans la même tribu et souvent dans la même famille, on
rencontre des hommes dont la couleur diffère tellement que les
épithètes de « blanc », de « rouge » et de
« noir » sont couramment employées par les indigènes de
l’Afrique Occidentale pour donner le signalement des individus.


Les peuples du Haut-Sénégal-Niger dont la coloration est la plus
foncée, les exceptions individuelles et celles dues au métissage
mises à part, sont les Songaï demeurés purs, les Kâgoro, les
Banmana, les Tombo, les Birifo, la plupart des peuples du groupe
gourounsi et ceux du groupe lobi ; on rencontre aussi des
pigmentations très accentuées chez les Toucouleurs, les Soninké,
les Bozo et les Dioula. Mais il est rare que le degré de coloration
atteigne le noir presque pur que l’on constate chez les Ouolofs et
l’expression de « brun foncé » est celle qui conviendrait
le mieux pour caractériser la teinte la plus répandue chez les
peuples que je viens d’énumérer.


Chez les autres, la couleur varie du brun foncé au brun
clair : certains Malinké, certains Sénoufo, certains
Gourmantché, en général ceux des districts les plus méridionaux,
ont parfois le teint simplement bronzé que l’on remarque chez
beaucoup de populations du golfe de Guinée et notamment chez les
Kroomen de Sassandra.


2o Le facies. — Les
Maures, les Touareg et les Peuls proprement dits sont franchement
orthognates ; tous ont le nez droit, mais les narines sont
souvent plus ouvertes chez les Maures que chez les Touareg et
surtout que chez les Peuls ; ces derniers ont aussi les lèvres
plus minces que la plupart des Maures. D’une façon générale le
facies diffère peu du facies méditerranéen chez les individus de
ces trois peuples qui ne sont pas métissés de sang nègre.


Quant aux peuples de race noire, ils ont tous les narines
largement ouvertes et les lèvres épaisses qui caractérisent leur
race, mais à des degrés très divers. Il en est de même du
prognatisme qui, très accentué chez certains (Kâgoro,
Banmana, Tombo,
Gourmantché, Dagari), est bien moins sensible chez les autres. Il
ne semble pas y avoir de relation appréciable entre la coloration
de la peau et le degré de prognatisme et, là encore, les
différences individuelles sont souvent plus marquées que les
différences nationales.


3o Les cheveux. — Les
Maures, les Touareg et les Peuls non métissés ont les cheveux
lisses, les autres peuples du Haut-Sénégal-Niger ont tous les
cheveux crépus : ici la distinction entre populations de race
blanche et populations de race noire est très nette, beaucoup plus
nette que celle résultant de la pigmentation ou du facies. Je crois
que, si l’on rencontre un Noir dont les cheveux sont lisses ou
presque lisses, on peut affirmer à coup sûr qu’il a eu des
ascendants de race blanche, et qu’inversement tout Blanc ayant les
cheveux quelque peu crépus a eu des ascendants de race noire.


C’est surtout dans la façon de porter les cheveux que l’on peut
noter des différences, non plus naturelles, mais acquises, entre
les divers peuples ou groupements ethniques. En ce qui concerne les
hommes, on trouve en général les cheveux rasés ou portés courts
chez les Maures de l’Azaouad, les Touareg, les Toucouleurs, les
Songaï, les Bozo, les Soninké, les Khassonkè, les Mossi, les
Yansi ; les Maures du Hodh — sauf dans quelques familles
maraboutiques — portent les cheveux longs et touffus ; les
Peuls se nattent en général la chevelure, ainsi que les Malinké et
les Foulanké ; parmi les autres peuples du Haut-Sénégal-Niger,
les uns (Dioula, Kâgoro, Banmana, Diallonké, Samo, Samorho, Sia) se
rasent habituellement le crâne mais souvent aussi portent les
cheveux nattés, les autres (Sénoufo, Tombo, Dogom, Déforo, Bobo)
tantôt se rasent et tantôt portent les cheveux longs soit libres
soit nattés ou tressés en cimier, d’autres encore se les rasent en
conservant une touffe au sommet de la tête (Nankana, Gourmantché,
Dagari) ou bien se les nattent en tresses minces ou en sillons
parallèles adhérents au crâne (Birifo, Gourounsi, Lobi).


Les femmes portent le plus souvent les cheveux longs chez les
Maures et les Touareg ; elles se les nattent ou les
coiffent en cimier
(tantôt allant d’une oreille à l’autre, tantôt et le plus souvent
allant de la nuque au front) chez les Peuls, les Songaï, les
Dioula, les Malinké, les Foulanké, les Tombo ; elles adoptent
presque exclusivement le cimier chez les Toucouleurs, les Bozo, les
Soninké, et l’agrémentent de cadenettes ou nattes retombant sur les
oreilles chez les Banmana et les Khassonkè ; elles portent en
général les cheveux courts chez les Sénoufo, les Mossi, les
Gourmantché, les Birifo, les Dagari, les Gourounsi, les Bobo, les
Lobi, etc., conservant souvent une touffe plus épaisse et plus
longue au sommet de la tête.


Il s’en faut d’ailleurs que la même mode soit observée par tous
les individus d’un peuple donné : une grande diversité règne
en particulier dans les villes et le long des frontières communes à
plusieurs groupements.


4o Mutilations. —
L’excision du clytoris chez les femmes est, je crois,
absolument universelle dans toutes les populations blanches et
noires du Haut-Sénégal-Niger, sauf peut-être chez les Touareg, sur
lesquels je ne possède pas de renseignements précis à cet égard, et
aussi chez quelques rares fractions peules. L’époque à laquelle
elle est pratiquée varie selon les peuples : les filles sont
opérées chez les Maures le septième jour après leur naissance,
elles le sont vers l’âge de trois ans chez les Peuls et les
Soninké, un peu plus tard (vers quatre ans) chez les Toucouleurs et
généralement au moment de la puberté (vers dix ou douze ans), ou
même seulement au moment de leur mariage, chez les autres
peuples.


La circoncision des garçons, quoique très largement
répandue, n’est pas universelle comme l’excision des filles ;
elle se pratique chez les Maures et les Touareg vers 7 ans ;
chez les Peuls, les Soninké, les Toucouleurs, les Songaï, les Bozo,
les Dioula, les Kâgoro, les Banmana, les Khassonkè, les Malinké,
les Foulanké, les Diallonké, les Samo, les Samorho, les Sia, les
Tombo, les Dogom, les Déforo, les Mossi, les Yansi, les
Gourmantché, on la pratique entre 8 et 12 ans, à peu près à
l’époque de la puberté. Chez les Sénoufo, les Nankana, les Dagari,
les Bariba et les Soumba, la circoncision existe mais n’est
pas pratiquée dans
toutes les tribus ; elle n’est pas du tout en usage chez les
Birifo ni chez les peuples des groupes gourounsi, bobo et lobi, à
de rares exceptions près concernant les Dian qui professent
l’islamisme.


Les tatouages de la face par scarifications sont d’une
pratique très répandue au Haut-Sénégal-Niger mais ne se rencontrent
pas partout. Certains peuples rejettent complètement ces
mutilations : les Maures, les Touareg, les Peuls, les
Toucouleurs, les Bozo, les Malinké, les Foulanké, les Birifo, les
Lobi, les Pougouli. Chez d’autres, les scarifications n’existent
que dans une partie de la population ou dans certaines
familles : ainsi, bien que les Songaï en général ne soient pas
tatoués, certains portent trois longues cicatrices verticales sur
chaque tempe ou bien sur le front une longue incision verticale
entourée d’une ligne de points à droite et à gauche ; les
Soninké ne sont pas tatoués, à l’exception des Diawara, qui portent
trois petites incisions entre les deux sourcils ; les Dioula
de pure origine mandé ne sont pas tatoués, mais ceux qui se sont
alliés aux Sénoufo portent en général sur chaque joue trois larges
cicatrices en éventail partant de la commissure des lèvres ;
chez les Kâgoro, la majorité des individus ne porte aucune
scarification, mais certains ont adopté le tatouage banmana (trois
cicatrices verticales parallèles allant de la tempe au
menton) ; les Dagari, ou bien ne sont pas tatoués, ou bien
portent sur chaque joue un double éventail de dessin varié ;
les Dian et les Gan ont parfois adopté des tatouages bobo ou
sénoufo. Les indigènes appartenant aux autres populations du
Haut-Sénégal-Niger portent presque tous des scarifications
ethniques dont suit le détail ; mais je dois faire observer
qu’il n’est pas rare cependant, même chez ces dernières
populations, de rencontrer des individus non tatoués et de plus que
la marque d’un peuple ou d’une tribu a souvent été adoptée par des
membres d’un autre peuple ou d’une autre tribu, ou imposée à des
esclaves d’origine étrangère, en sorte que le tatouage d’un
individu n’est pas une indication absolument certaine du groupe
ethnique auquel il appartient.


Banmana : trois longues cicatrices verticales ou obliques
sur chaque côté de la figure ; — Khassonkè : trois
petites incisions
entre les deux sourcils et sur chaque tempe ; —
Diallonké : trois petites incisions au dessous de chaque
œil ; — Samorho : trois ou quatre cicatrices verticales
sur chaque tempe ; — Samo : deux incisions partant des
deux côtés du nez pour se réunir sous la lèvre inférieure par une
série de petits points ; — Sia : trois cicatrices formant
éventail sur chaque joue ; — Sénoufo : tatouages variés,
dont les plus fréquents sont trois cicatrices en éventail ou bien
trois longues incisions verticales ou même les deux systèmes
réunis, et souvent en plus des entailles de chaque côté du nez ou
des yeux ; — Tombo et Dogom : trois petites incisions
colorées en bleu entre les deux sourcils, répétées sur chaque
tempe ; — Déforo : tatouages divers ; — Mossi et
Yansi : trois ou quatre longues cicatrices verticales sur
chaque joue, souvent barrées par une incision oblique ; —
Nankana : une cicatrice verticale allant du front jusqu’au
milieu du nez et une incision oblique commençant au dessous de
chaque œil pour se terminer sur la pommette ; —
Gourmantché : quatre longues cicatrices verticales sur chaque
joue ; — Nioniossé : une, deux ou trois incisions allant
de la commissure des lèvres au dessous de chaque pommette,
augmentées souvent d’une cicatrice oblique partant de l’angle
supérieur du nez ; — Nounouma : trois cicatrices
horizontales ou verticales sur chaque joue, plus une virgule sous
chaque œil ; — Sissala : deux cicatrices horizontales,
barrées par une incision verticale, sur chaque joue ; —
Boussansé : tatouages divers, comportant presque toujours une
incision oblique sous chaque œil ; — Bobo : cicatrices
horizontales, obliques et verticales disposées de manières diverses
et couvrant souvent tout le visage ; — Lorho : une
virgule sous chaque œil et, chez les femmes, deux cercles
concentriques sur chaque joue ; — Bariba : cicatrices
linéaires multiples, de dispositions variées ; — Soumba :
hachures obliques très serrées sur chaque joue.


II. — Habitation, vêtement,
parure et armement.


1o Habitation. — Les divers aspects sous
lesquels se présente l’habitation indigène dans le
Haut-Sénégal-Niger peuvent se ramener à sept types principaux, que
j’appellerai : la tente, la hutte hémisphérique, la hutte
cylindrique à toit conique, la hutte bicylindrique à toit ovoïde,
la maison rectangulaire à toit plat, la maison ordinaire à terrasse
et le château-fort.


La tente, en laine ou en cotonnade, parfois en peaux,
est utilisée seulement par les Maures et parfois par les Touareg,
mais ces derniers ne l’emploient guère que lorsqu’ils voyagent,
comme gîte d’étape.


La hutte hémisphérique, qui n’est qu’un intermédiaire
entre la tente et la maison proprement dite, se rencontre chez les
Touareg, les Peuls et les Songaï. Chez les premiers, elle est
construite à l’aide de peaux ou de nattes reposant sur une armature
en branchages ; chez les seconds, elle est faite d’herbes ou
de nattes maintenues aussi par des branchages ; chez les
troisièmes, elle est faite surtout de nattes, parfois recouvertes
de paille à la partie supérieure. Les Peuls tout à fait sédentaires
font également usage de huttes cylindriques à toit conique, ainsi
que certains Songaï ; la classe noble des villes, chez ces
derniers, habite généralement des maisons à terrasse. Il convient
d’observer également que la hutte hémisphérique en paille, souvent
en forme de ruche, est employée par toutes les populations du
Soudan pour construire les villages provisoires édifiés au milieu
des plantations lors de la saison des cultures, ainsi que pour
servir d’abri aux chasseurs, charbonniers, passeurs, etc. Elle a
partout le caractère d’une habitation provisoire. Dans les pays où
se trouvent des roniers, la paille est souvent remplacée par des
palmes.


La hutte cylindrique, bâtie en argile soit brute soit
façonnée en briquettes grossières et coiffée d’une toiture conique
en paille à armature de bois, de bambou ou de nervures de raphia,
est certainement le type d’habitation le plus répandu dans tout le
Soudan Occidental. Elle est adoptée, de façon à peu près exclusive,
par les Toucouleurs, les Kâgoro, les Khassonkè, les Malinké, les
Foulanké, les Diallonké, les Mossi, les Yansi, les Gourmantché, les
Dian, les Gan, les Lorho, et on la rencontre aussi très
fréquemment, à côté d’autres modes de construction, chez les Peuls
sédentaires, chez certains Songaï, chez beaucoup de Bozo, de Soninké, de Dioula
et de Banmana, chez une partie des Samo, des Samorho, des Sia, des
Sénoufo, des Nankana, des Bobo. Presque partout où existe la hutte
cylindrique, les diverses huttes appartenant à la même famille sont
réunies entre elles par des barrières en bois ou en nattes ou par
de petits murs en pisé, de façon à former un enclos circulaire à
l’intérieur duquel s’ouvrent les portes des huttes.


La hutte bicylindrique à toit ovoïde, composée en
réalité de deux huttes cylindriques accolées par leur milieu, ne se
rencontre, je crois, que chez les Sénoufo : très fréquente
dans la partie de ce peuple qui habite la Côte d’Ivoire, elle est
plus rare chez les Sénoufo du Haut-Sénégal-Niger, qui lui préfèrent
en général soit la hutte cylindrique ordinaire, soit la maison à
terrasse ou la maison rectangulaire à toit plat.


La maison rectangulaire à toit plat se distingue de la
maison à terrasse en ce que sa toiture, très souvent légèrement
bombée, n’est pas destinée à servir de lieu de résidence même
momentanée, quoiqu’elle se compose parfois d’une véritable terrasse
supportée par une armature de rondins de bois. Ce type d’habitation
varie d’ailleurs énormément selon les lieux et les peuples. On
rencontre cette maison chez les Tombo des montagnes, où elle est
généralement construite en pierres sèches, supporte souvent un
étage, s’orne de portes et fenêtres sculptées et utilise
fréquemment une grotte naturelle ou un pan de falaise pour
constituer une ou plusieurs de ses faces et parfois sa toiture,
ainsi que la chose se pratique chez nous dans certaines régions de
la Touraine ; on la rencontre aussi : chez les Dogom,
avec des murs faits surtout de briques rectangulaires ; chez
les Déforo, dont les villages sont perchés sur des rochers ou des
monticules, avec une toiture légèrement bombée ; chez les Bobo
et une partie des Sénoufo, avec une toiture composée d’une couche
de bois, d’une couche de paille et d’une couche d’argile
superposées et avec une sorte de vérandah sur l’une des
faces ; chez les Dian, avec une toiture en paille qui parfois
n’est plus plate mais présente deux pans.


La maison à terrasse ordinaire, très vraisemblablement
d’origine marocaine, se présente sous des aspects très divers quant
à sa forme
générale, à sa disposition intérieure et à son ornementation ;
elle peut avoir, comme à Dienné et en beaucoup d’autres villes, un
certain air de palais, comme elle peut aussi n’être qu’un abri
misérable et inconfortable. Les murs sont construits en briques
séchées au soleil et plus ou moins grossières, parfois en briques
demi-cuites, et reposent très fréquemment sur un soubassement en
pierres ; la toiture est faite de rondins de bois supportant
une épaisse couche d’argile durcie et forme une terrasse que borde
de tous côtés un parapet assez bas, indépendamment de clochetons ou
ornements éventuels de forme généralement pyramidale. Bien qu’en
général on ne vive pas sur la terrasse de ces maisons comme on vit
sur la terrasse des châteaux-forts dont il sera question tout à
l’heure, on y couche souvent durant la belle saison et on s’y porte
lorsque quelque scène curieuse se déroule dans les rues. Ces
maisons à terrasse forment le type à peu près exclusif des
habitations dans les quelques villes ou villages du Hodh et de
l’Azaouad et dans les grandes villes voisines du Niger des régions
saharienne et sahélienne, quelle que soit la composition de leur
population (Tombouctou, Dienné, etc.) ; elles sont en général
plus confortables et plus élégantes dans ces dernières villes que
dans le Hodh et l’Azaouad et supportent assez souvent un étage.
Elles sont également très fréquentes dans toutes les villes, même
modestes, habitées par des Bozo, des Soninké ou des Dioula, et ont
été adoptées souvent par les Samorho, les Sia et les Sénoufo ;
enfin elles constituent, concurremment avec les huttes
cylindriques, le type d’habitation le plus répandu chez les
Banmana.


Le château-fort est aussi une construction à terrasse,
mais de proportions généralement plus considérables et disposée
d’une manière spéciale : tandis que la maison ordinaire à
terrasse n’abrite qu’une famille réduite ou même souvent quelques
membres seulement d’une famille, le château-fort renferme
quelquefois toute la population d’un village ordinaire ; de
fait, chaque château-fort, isolé au milieu des champs, forme à lui
seul en quelque sorte un village ; même dans les régions où un
certain nombre de ces constructions sont groupées ensemble,
chacune d’elles se
trouve toujours séparée des plus voisines par un espace assez
considérable. La maison proprement dite est généralement basse,
parfois le sol se trouve au-dessous du niveau du terrain
environnant ; elle sert surtout de magasin à vivres, d’étable,
de refuge en cas de pluie ou en cas de danger ; la terrasse,
souvent pourvue de tourelles à un ou deux étages et protégée par un
rempart assez haut, est le lieu où se tiennent d’ordinaire les
habitants. Très souvent, le château-fort ne possède qu’une seule
porte d’accès, laquelle sert surtout au passage du bétail et est
barricadée durant la nuit ; les gens de la maison pénètrent
chez eux au moyen d’échelles grossières qui les conduisent de
l’extérieur sur la terrasse et ensuite au moyen d’autres échelles
grâce auxquelles, à travers des ouvertures étroites pratiquées dans
la toiture, ils descendent dans l’intérieur de l’habitation.
Certains de ces châteaux-forts se composent de plusieurs corps de
bâtiment séparés les uns des autres par des cours intérieures et
couvrent une superficie considérable. Ce mode de construction
semble localisé chez une partie des peuples de la famille
voltaïque, principalement dans les groupes gourounsi (Nioniossé,
Nounouma, Sissala et Boussansé), bobo (concurremment avec des
huttes cylindriques et des maisons rectangulaires), lobi (Lobi et
Pougouli) et bariba (Bariba et Soumba), ainsi que chez certains
peuples du groupe mossi (Nankana, Dagari et Birifo). On le
rencontre aussi chez les Samo et les Samorho, concurremment avec la
hutte cylindrique ou la maison ordinaire à terrasse.


2o Vêtement. — Une
grande tendance se manifeste au Haut-Sénégal-Niger vers
l’unification du vêtement : la nudité complète chez les jeunes
enfants des deux sexes, la bande d’étoffe passée entre les jambes
et cachant les parties sexuelles chez les jeunes garçons et les
petites filles après la circoncision ou l’excision, la culotte
courte et large et la petite blouse à manches courtes chez les
hommes adultes, le pagne ceint autour des reins chez les femmes,
l’ample et longue chemise ou boubou de coupes variées chez
les gens de qualité de l’un et l’autre sexe, le bonnet de cotonnade
sur la tête des hommes et le chapeau de paille indigène pour aller en voyage ou aux
champs, des sandales aux pieds pour les marches longues, voilà ce
que l’on aperçoit le plus souvent au Soudan, chez les populations
les plus diverses. Cependant quelques peuples ont conservé des
façons de se vêtir qui leur sont spéciales et qui permettent
souvent de reconnaître à première vue le pays d’origine de beaucoup
d’indigènes. Nous allons passer rapidement en revue les modes de
vêtement les plus caractéristiques.


Les Maures de l’Azaouad sont en général reconnaissables à ce
qu’ils se couvrent la tête d’une pièce d’étoffe roulée en turban,
tandis que les Maures du Hodh vont presque toujours tête nue, à
l’exception de certains marabouts ; les uns et les autres, au
moins lorsqu’ils voyagent, sont habituellement vêtus d’un boubou
assez court, souvent serré à la taille par une ceinture, réduit
fréquemment à une simple blouse sans manches, et ne portent pas en
général de culotte. — Les Touareg sont caractérisés par le voile
que portent les hommes et qui ne laisse apercevoir que les yeux et
une partie du nez, et par leur pantalon long se terminant aux
chevilles. — Les Peuls portent en général une blouse serrée à la
taille, avec ou sans culotte, ou un simple pagne dont un pan est
rejeté sur l’épaule gauche ; ils vont tête nue ou sont coiffés
d’un bonnet tronconique en cotonnade blanche ; leurs femmes
portent le pagne ceint autour des reins. — Les Toucouleurs sont en
général très habillés : grand boubou et culotte, bonnet
tronconique de couleur blanche ; leurs femmes portent le pagne
et en plus une blouse très ample. — Les Songaï portent généralement
la culotte et la blouse, et souvent le turban et le voile
touareg ; leurs femmes, au moins dans les classes pauvre et
moyenne, n’ont que le pagne. — Les Bozo et les Soninké se vêtent à
peu près comme les Toucouleurs. — Les Dioula portent la blouse
courte ou le boubou, en plus de la culotte ; leur bonnet a
généralement la forme d’un bonnet napolitain et leur chapeau a le
fond tantôt conique et tantôt hémisphérique ; leurs femmes
portent le pagne. — Les Kâgoro, les Banmana, les Khassonkè, les
Malinké, les Foulanké, les Diallonké, les Samo, les Samorho et les
Sia ont en général la blouse courte, la culotte et le bonnet
surmonté ou non d’un chapeau de paille à fond conique ;
souvent ils n’ont pas d’autre costume que le bila (pièce
d’étoffe passée entre les jambes) ; le bonnet a, tantôt la
forme tronconique, tantôt — surtout chez les Banmana — la forme
dite « à gueule de caïman » ; les femmes sont vêtues
d’un pagne. — Les Sénoufo ont à peu près le même costume que les
Banmana, mais se contentent plus fréquemment que ces derniers d’un
simple bila ou d’une culotte sans blouse ; leurs
femmes portent généralement le pagne, mais n’ont souvent qu’une
sorte de mouchoir cachant leur nudité, ou des franges de cuir, ou
un paquet de feuilles. — Les Tombo, Dogom, Déforo, Mossi, Yansi,
Gourmantché portent la culotte, la blouse et le bonnet, avec ou
sans chapeau de paille à fond conique, parfois un simple pagne dont
une extrémité est rejetée sur l’épaule ; leurs femmes ont le
pagne ceint autour des reins. — Les Nankana et les Dagari sont
complètement nus ou portent un petit tablier en cotonnade ou en
peau ; leurs femmes ont une ceinture faite de cordons de cuir
et ornée de franges qui pendent par devant, ou bien portent le
pagne. — Les Birifo tantôt sont complètement nus, maintenant leur
verge relevée au moyen d’une ficelle passée autour de la taille,
tantôt usent d’une sorte de doigt de gant en cotonnade dans lequel
est inséré le membre viril ; ils portent comme coiffure un
chapeau de paille à fond conique et à bords plats ou bien une
calebasse ; les notables ont une peau de bête suspendue au cou
et rejetée sur le dos ; les femmes cachent leur nudité au
moyen de deux paquets de feuilles retombant l’un par devant et
l’autre par derrière. — Ce costume sommaire est à peu près celui de
tous les Gourounsi (Nioniossé, Nounouma, Sissala, Boussansé), sauf
que le doigt de gant est en général remplacé par un petit tablier
de peau et que beaucoup de notables ont adopté la blouse. — Les
Bobo ont, soit le doigt de gant, soit le tablier de peau ou de
cotonnade. — Les Lobi et les Pougouli ont le même costume que les
Birifo. — Les Dian ont en général adopté la blouse et la culotte. —
Les Gan sont nus ou portent un bila. — Les Lorho portent
une sorte de tablier très spécial, dit « tablier
pakhalla », et leurs femmes portent le pagne. — Les Bariba ont
le doigt de gant ou le tablier de peau et les Soumba sont complètement nus ;
les femmes des uns et des autres portent des paquets de
feuilles.


3o Parure. — La
parure, surtout chez les femmes, est plus variée que le vêtement et
se spécialise davantage aussi selon les pays et les tribus. Mais le
cadre de cet ouvrage ne me permet pas de traiter à fond ce sujet et
je dois me contenter de signaler certains usages particulièrement
caractéristiques, et relatifs à des tatouages ou mutilations plutôt
ornementaux qu’ethniques.


Chez les peuples du Nord (Maures, Touareg, Peuls, Toucouleurs,
Songaï, Bozo, Soninké), ainsi que chez les Dioula, les femmes se
bleuissent très fréquemment les lèvres et les paupières avec de
l’antimoine. — Chez les Songaï, beaucoup d’hommes et de femmes
portent des anneaux aux oreilles et à la cloison du nez. — Chez les
Banmana, un grand nombre de femmes ont un anneau de cuivre ou
d’argent passé dans la cloison du nez, et beaucoup d’hommes ont une
oreille percée. — Les mêmes modes existent chez les Sénoufo ;
de plus, chez ces derniers, les femmes portent fréquemment dans les
oreilles tantôt un simple cordonnet de cuir orné de cauries tantôt
toute une série de petits anneaux en cuivre recouvrant tout
l’ourlet et le lobe ; souvent aussi elles ont dans chaque
narine une petite boucle de cuivre et dans la lèvre inférieure un
cône de quartz, enchâssé la pointe en bas. — Chez les Dagari, les
femmes s’enfoncent dans la lèvre supérieure et parfois dans les
deux un bâtonnet ou un simple brin de paille ; il en est de
même chez les Nounouma, les Sissala et la plupart des Bobo. — Chez
les Birifo et les Lobi, c’est un disque d’ivoire ou de pierre que
les femmes se logent dans chaque lèvre.


Il me faut ajouter que, indépendamment des scarifications de la
face dont j’ai parlé plus haut et même chez les peuples qui n’en
portent pas, il est excessivement fréquent de rencontrer, sur les
individus des deux sexes, de petites cicatrices en forme de points
en relief qui décorent soit la nuque, soit la poitrine, soit le
ventre, soit les reins, soit les bras ou les cuisses. Certaines
femmes surtout ont le corps presque entier couvert de cicatrices de cette sorte,
représentant les dessins géométriques les plus variés. Le buste des
femmes sénoufo et des femmes nounouma est remarquable à cet égard,
mais beaucoup de femmes songaï, soninké et malinké n’ont que peu à
leur envier sous ce rapport.


4o Armement. — Le
fusil à pierre a été importé en de telles quantités dans l’Afrique
Occidentale depuis le XVIIe
siècle, soit par le Maroc soit par les côtes, qu’il est
actuellement répandu à peu près partout. Les fusils à piston, plus
rares, sont cependant en assez grand nombre. Malgré cela, beaucoup
de populations, surtout dans la Boucle du Niger, sont demeurées
fidèles aux armes de leurs ancêtres. Ces armes sont : la
lance, répandue aujourd’hui encore chez les Touareg, les Peuls, les
Songaï, les Bariba, et aussi parmi nombre d’autres peuples chez
lesquels elle n’est plus guère qu’une parure ou un insigne de
commandement ; l’arc et les flèches à pointe de bois dur ou de
fer, empoisonnées ou non, encore en usage chez les Banmana, les
Sénoufo et les Mossi, mais surtout chez les Samo, les Dagari, les
Birifo, les divers peuples gourounsi, les Bobo, les Lobi, les
Bariba et les Soumba ; le casse-tête, en usage surtout chez
les Sénoufo et les peuples de famille voltaïque ; le couteau
de jet en bois, qu’on ne rencontre guère — je le crois du moins —
que chez certains Sénoufo du cercle de Bobo-Dioulasso (et du cercle
de Korhogo à la Côte d’Ivoire) et des couteaux de jet en fer encore
en usage chez les Bariba. Quant aux épées et aux sabres, ils
existent à peu près partout, mais ne constituent guère des armes
véritables qu’entre les mains des Touareg : chez les autres
peuples du Haut-Sénégal-Niger, ils sont surtout des objets de
parade, bien qu’un certain nombre de meurtres soient commis à
l’aide du sabre, comme aussi d’ailleurs à l’aide de la hache des
bûcherons ou de la simple houe des cultivateurs.


III. — Mentalité et genre de
vie.


Bien des caractères intellectuels et moraux, de même que bien
des caractères physiques et bien des phénomènes
extérieurs de la
civilisation, sont communs à tous les peuples du
Haut-Sénégal-Niger, sans distinction de race ni de pays. Mais
beaucoup aussi portent l’empreinte de l’origine ethnique de chaque
peuple ou du milieu géographique, économique, politique, social et
religieux dans lequel il a évolué et qui a contribué puissamment à
sa formation. Et ceci présente une importance considérable,
notamment pour ceux qui sont appelés à administrer ces divers
peuples.


Je chercherai, dans les lignes qui vont suivre, à résumer en
quelques mots les caractères les plus saillants de chacun des
groupes ou peuples du Haut-Sénégal-Niger, au double point de vue
intellectuel et moral, en indiquant de plus son genre de vie et ses
aptitudes spéciales. Je ne me fais aucune illusion sur ce que cette
esquisse peut présenter de défectueux et d’incomplet, mais je ne
crois pas cependant m’éloigner beaucoup de la vérité dans
l’ensemble. Il demeure bien entendu que mes observations ne
s’appliquent qu’à la masse de chaque groupe ou peuple et qu’il
convient de tenir compte, là comme ailleurs, des exceptions
locales, tribales et individuelles.


Les Maures de l’Azaouad, plus nettement sémites que
ceux du Hodh, sont aussi plus exclusivement nomades ; surtout
pasteurs et marabouts s’il s’agit des Kounta, principalement guides
et convoyeurs de caravanes ou marchands de sel s’il s’agit des
Bérabich, ils se transforment facilement en guerriers ou en
coupeurs de routes lorsque leurs besoins ou les circonstances
l’exigent. Les Bérabich, qui passent pour avoir parmi tous les
instincts les plus pillards, sont peut-être cependant plus
facilement disciplinables et se métamorphoseront plus aisément en
gendarmes, au jour prochain où ils y trouveront leur compte, tandis
que les Kounta, qui n’ont jamais cessé d’avoir des visées
politiques, accepteront plus difficilement de ne plus jouer un rôle
actif dans les destinées de la région de Tombouctou.


Les Maures du Hodh forment un amalgame aussi bigarré au
point de vue moral qu’au point de vue physique : l’élément
arabe, représenté par les Beni-Hassân, semble n’avoir d’autre but
que la guerre, guerre sainte contre les infidèles ou simple razzia
faite en vue de s’approprier les moissons des sédentaires ou les
troupeaux des
pasteurs ; l’élément berbère, assurément plus nombreux mais
réduit en général à un état plus ou moins accentué de vasselage, se
livre surtout à l’élevage et au commerce ; l’élément mixte
enfin qui constitue les familles maraboutiques, d’une culture
intellectuelle plus élevée souvent qu’on ne serait porté à le
croire, s’appuie tantôt sur les guerriers et tantôt sur les
pasteurs, selon l’intérêt du moment, contribuant d’ailleurs à la
richesse générale par ses nombreux serfs, cultivateurs et artisans.
Fervents musulmans pour la plupart, les Maures du Hodh sont
cependant en général monogames, par tradition plutôt que par
nécessité.


D’un islamisme très mitigé, sauf dans les familles ou
sous-tribus maraboutiques, les Touareg se caractérisent
surtout par un esprit d’indépendance et d’ombrageuse fierté devenu
légendaire ; plus exclusivement monogames encore que les
Maures, ils ont pour la femme une déférence dont le résultat est de
donner à celle-ci une importance sociale très considérable ;
de là sans doute leur réputation de peuple chevaleresque,
réputation qui, sous d’autres rapports, ne s’est pas toujours
vérifiée dans la pratique. Les Touareg ne sont, semble-t-il,
nomades que par nécessité et non par instinct atavique ; il
est permis de supposer que, les événements politiques entraînant
une modification des conditions économiques, un grand nombre
d’entre eux reviendront, dès qu’ils le pourront, à la vie
mi-pastorale et mi-agricole qu’ont menée autrefois leurs ancêtres
dans le Nord de l’Afrique et qu’y mènent encore leurs cousins de
l’Atlas algérien et marocain.


Les Peuls sont également remarquables par leur
caractère indépendant, mais leur fierté n’est pas telle qu’elle ne
se soit pliée maintes fois jusqu’à leur faire accepter auprès des
Nègres une vie de domestiques et presque de parias ; il semble
que, pourvu qu’on les laisse vivre à leur guise et qu’on
n’intervienne pas dans leurs affaires intérieures, les Peuls
acceptent n’importe quelle situation sociale ou politique ;
les meilleurs musulmans d’entre eux n’éprouvent aucune répugnance à
se louer comme bergers au service d’un propriétaire infidèle ni
même à fournir des contingents guerriers à un prince
païen contre un
prince mahométan, ainsi que le fait s’est produit lors des luttes
des Banmana de Ségou contre les Toucouleurs. En dehors des castes
spéciales qui les entourent sans se mêler réellement à eux, et bien
que se livrant volontiers à la chasse, les Peuls sont avant tout et
essentiellement pasteurs ; ils le sont plus et mieux
certainement que les Maures et les Touareg et ont pour leurs
troupeaux des soins et une affection qu’on ne rencontre chez aucune
autre population de l’Afrique Occidentale. Quoique admettant la
polygamie en principe lorsqu’ils sont musulmans, ils pratiquent
surtout en fait la monogamie ; les femmes peules qui, comme
les femmes touareg, jouissent d’une très grosse influence sociale,
se montrent d’ailleurs hostiles à la polygamie, contrairement à ce
qui a lieu chez les Nègres ; il est constant d’autre part que
les Peuls attachent à la fidélité de leurs épouses une importance
que les Noirs oublient volontiers en échange d’une indemnité
pécuniaire ; à noter en passant que, chez les Peuls, ce sont
les femmes qui traient les vaches, tandis que chez les Noirs ce
soin est dévolu aux hommes.


Les Toucouleurs, dont on a souvent méconnu le caractère
nègre — pourtant très net — en en faisant des métis de Peuls, se
distinguent de ces derniers au moral autant qu’au physique.
Polygames comme tous les Noirs de l’Afrique Occidentale quelle que
soit leur religion, alors que, quelle que soit également leur
religion, les peuples de race blanche de la même région ont tous
une tendance marquée vers la monogamie, les Toucouleurs sont
sédentaires au même titre que leurs voisins mandé ; quoique
certains se livrent à l’élevage, ils n’ont pas pour leurs troupeaux
le culte que les Peuls ont pour les leurs, et leur occupation
principale est l’agriculture, que dédaignent au contraire les
Peuls. Ils ont été guerriers et le seraient encore à
l’occasion ; de tout temps ils ont été animés de l’esprit de
conquête et de domination et, s’ils ont pu être gouvernés
momentanément par des dynasties étrangères — peules, sossé et
ouoloves —, ce fut parce que certaines de leurs familles avaient
trouvé, dans le fait d’attirer des étrangers au Tekrour et de leur
confier le sceptre, un moyen détourné de s’emparer pratiquement elles-mêmes du
pouvoir. Plus intelligents que les Peuls relativement aux questions
matérielles, ils ont par contre le cerveau beaucoup moins développé
en ce qui concerne la conception des idées abstraites et ils ne
pourraient ni élaborer ni peut-être comprendre certaines rêveries
poétiques dont les Peuls sont coutumiers. Indépendants, eux aussi,
ils ont de plus un orgueil qui leur est très particulier : ils
font d’excellents gradés dans nos troupes soudanaises, mais de
déplorables soldats s’ils sont placés sous les ordres de gradés
appartenant à un autre peuple que le leur. Presque tous sont
musulmans, professent le plus grand mépris pour les
« païens » et comptent parmi les plus fanatiques des
Noirs islamisés.


Les Songaï, par l’aspect sous lequel ils se présentent
aujourd’hui, démentent le rôle brillant que d’aucuns leur ont
attribué dans l’histoire du Soudan. A vrai dire cette histoire
s’est déroulée chez eux mais presque en dehors d’eux : ils ont
peu contribué à la faire et n’y ont guère joué qu’un rôle passif.
Si l’on excepte la caste des Sorko et celle, peu nombreuse
d’ailleurs, des chasseurs, qui ont toujours eu l’une et l’autre des
instincts pillards et conquérants et ont fourni d’utiles
contingents aux empereurs de Gao, les Songaï n’ont jamais constitué
un peuple guerrier ni dominateur : le soi-disant empire songaï
fut tour à tour gouverné par des princes berbères et des princes
soninké, sans parler des époques où il paya tribut ou rançon aux
Mandingues, aux Mossi et aux Touareg ; les rares souverains
puissants qui ont donné quelque prestige à cet empire devaient leur
force à une armée recrutée un peu partout, même parmi les Songaï,
mais principalement parmi des captifs d’origine mossi, bariba et
banmana ; il suffit au pacha Djouder de se présenter avec
quelques centaines de mousquets pour voir ce fameux empire songaï
se dissiper en fumée, alors que, plus tard, le sultan Er-Rachid
n’osa même pas se mesurer avec l’armée de l’empire banmana
naissant. La masse du peuple songaï, composée d’agriculteurs sans
défense et de médiocre valeur intellectuelle, fut sans cesse le
jouet malheureux des invasions, des razzias et des révolutions de
palais qui désolèrent les rives du bas et du moyen Niger
jusqu’à l’époque de
l’intervention européenne ; le nombre des esclaves d’origine
songaï qui ont alimenté la population noire du Sahara central et de
l’Algérie témoigne de la misérable existence qui fut celle de ce
peuple depuis sans doute les débuts de sa formation. Le fait que
leur langue est devenue la langue commerciale du moyen Niger, la
langue de Tombouctou et de Dienné, n’est aucunement dû à un
caractère dominateur ou civilisateur qui ne fut jamais celui des
Songaï ; il est dû surtout à l’extraordinaire simplicité de
cette langue et aussi à ce qu’elle était l’idiome des bateliers
entre les mains desquels devaient nécessairement passer toutes les
transactions commerciales de la région.


Les Mandé du Nord forment, au point de vue mental et
social, un groupe à peu près homogène, dans lequel les
Bozo constituent une fraction spéciale, de peu
d’importance numérique d’ailleurs, fraction devenue peuple mais qui
n’était sans doute au début qu’une sorte de caste de navigateurs et
de pêcheurs analogue à celle des Somono chez les Mandé du Centre.
Les caractères généraux des Soninké et des Dioula
sont sensiblement les mêmes : intelligents, actifs,
s’assimilant facilement les civilisations et les langues étrangères
ainsi que les techniques des divers métiers et professions, doués
du génie commercial et du goût des voyages, presque tous musulmans,
dévots et même fanatiques lorsque leur intérêt l’exige mais
pratiquant au contraire la plus large tolérance lorsque c’est
nécessaire, guerriers et conquérants à l’occasion quoique d’un
caractère plutôt pacifique et ne s’attaquant jamais qu’à plus
faible qu’eux-mêmes, établissant du reste plus généralement leur
domination par la diplomatie que par la force, moins attachés à
leur sol que la généralité des Nègres et s’expatriant avec la plus
grande facilité, pratiquant l’agriculture surtout par
l’intermédiaire de leurs esclaves et de leurs serfs ou vassaux mais
se livrant de préférence eux-mêmes au négoce ou à l’industrie
(tissage, teinture, etc.), de caractère assez versatile quoique
fier et orgueilleux, naturellement attirés vers les progrès
extérieurs de la civilisation et désireux d’acquérir une richesse
qui leur permette de tenir un rang brillant dans la société,
les Soninké et les
Dioula sont appelés plus que d’autres à contribuer à la diffusion
des idées nouvelles et, par là même, ils peuvent nous être ou
utiles ou nuisibles, selon la nature du courant qu’ils croiront
avoir intérêt à répandre.


C’est avec eux que se termine la liste des peuples du
Haut-Sénégal-Niger gagnés par l’influence islamique, liste qui ne
comprend en réalité que les Maures, les Touareg, les Toucouleurs,
les Songaï et la majorité des Peuls et des Mandé du Nord. On
rencontre bien encore quelques musulmans chez les Mandé du Centre
et, par ci par là, chez les autres populations, mais il ne s’agit
plus que d’infimes groupements ou même d’exceptions individuelles
et l’on peut dire, d’une façon générale, que la civilisation
musulmane n’a jamais touché profondément les peuples que nous
allons maintenant passer en revue et que, la plupart du temps, elle
ne les a même pas effleurés. Ils représentent donc davantage le
type soudanais primitif, au moral comme au physique.


Les Mandé du Centre offrent dans leur ensemble une
homogénéité moins parfaite que les Mandé du Nord, peut-être
simplement parce qu’ils sont beaucoup plus nombreux et ont dû se
séparer, dès les débuts de la période historique, en des courants
divers de développement politique et social. Tous cependant ont en
commun, avec tous les autres Noirs du Soudan non islamisés
d’ailleurs, un très profond attachement au sol natal et, quelles
que soient leurs différences de caractère, tous sont avant tout et
par dessus tout agriculteurs ; ceux demeurés les plus
primitifs et les plus individualistes, comme certains Malinké, sont
également chasseurs ; le commerce semble peu en honneur chez
eux et ne dépasse pas en général les limites d’échanges purement
locaux, nécessités par les besoins journaliers de
l’alimentation ; par contre les professions manuelles, soit
qu’elles demeurent le privilège de castes spéciales, soit qu’elles
soient ouvertes à tous, absorbent une part notable de leur
activité. Les Kâgoro et les Banmana se montrent
entre tous énergiques et travailleurs ; les Malinké
et les Foulanké, plus intelligents peut-être et moins
têtus, sont aussi de caractère plus guerrier, quoique les Banmana
aient prouvé, dans le passé comme dans le présent, qu’ils peuvent
devenir aussi bien que les Malinké, sinon aussi vite, les meilleurs
soldats du monde ; le petit peuple des Khassonkè semble être,
de tous les Mandé du Centre, le moins doué d’énergie, le plus mou,
mais aussi le plus malléable.


Chez les Mandé du Sud, par contre, — au moins chez ceux
du Haut-Sénégal-Niger — nous rencontrons la plus grande diversité,
ce qui ne doit point nous étonner si nous réfléchissons à la façon
dont se sont constituées les petites fractions dispersées de ce
groupe mal défini. Les Diallonké ne diffèrent pas très
sensiblement des Malinké qui les avoisinent ; les
Samo, cultivateurs et chasseurs, rappellent par beaucoup
de côtés les Banmana auxquels ils rattachent en partie leur
origine, bien que le voisinage des populations voltaïques ait eu
sur eux une influence considérable ; de même, les
Samorho ne se distinguent pas toujours très aisément des
Sénoufo et des Bobo qui les entourent et les Sia se sont
souvent presque identifiés avec les Dioula.


Les Sénoufo sont par excellence des hommes de la
glèbe ; ils rappellent beaucoup les Banmana, mais apparaissent
comme des Banmana demeurés très primitifs. Profondément attachés au
sol, travailleurs patients et méthodiques, de goûts simples et
frustes, résignés avec fatalisme, se soumettant facilement aux
ordres de l’autorité comme aux coups du sort quand ils ne peuvent
faire autrement mais s’y soustrayant par la fuite ou la force
d’inertie lorsqu’ils en ont la faculté, sujets à des accès de
colère sauvage comme il arrive aux gens habituellement froids et
calmes, d’une intelligence généralement au-dessous de la moyenne
mais cultivable et capable de progresser au contact d’un milieu
favorable, très arriérés quant à la civilisation extérieure mais
adroits de leurs mains et aptes aux travaux industriels comme aux
travaux agricoles, peu idoines par contre aux opérations
commerciales, par dessus tout calmes et patients, ils constituent
un peuple éminemment propre à fournir la main-d’œuvre sans
initiative mais facilement dirigeable dont le développement d’un
pays neuf a surtout besoin.


Beaucoup des traits du caractère sénoufo se retrouvent
chez les peuples de
la famille voltaïque, notamment l’attachement au sol et
les aptitudes agricoles et industrielles, mais l’étendue
considérable du domaine de cette famille et les conditions
d’existence variées qui se présentent sur les différentes parties
de ce domaine ont amené des spécialisations dans le caractère moral
des divers groupes comme dans les manifestations extérieures de
leur civilisation. — Le groupe tombo se distingue entre
tous par son amour farouche de l’indépendance, les qualités qu’il a
montrées durant des siècles pour la conserver et le succès qui a
couronné ses efforts ; on pourrait presque résumer sa
politique nationale dans cette phrase : « Nous n’allons
pas chez les autres, les autres ne viendront pas chez nous. »
— Les peuples du groupe mossi sont loin de présenter tous
les mêmes caractères : les Mossi proprement dits, les
Yansi et les Gourmantché montrent une énergie
guerrière et une faculté dominatrice qui semble manquer souvent aux
Nankana et aux Dagari, en même temps qu’ils sont
notablement plus avancés en civilisation que ces derniers ;
quant aux Birifo, leurs caractères moraux comme leurs
caractères physiques sont si analogues à ceux des Lobi qu’on les
distinguerait difficilement de ceux-ci, n’était qu’ils parlent la
même langue que les Dagari. — Le groupe gourounsi au
contraire présente une certaine homogénéité ; plus farouches
et plus primitifs que les Mossi, plus jaloux de se garder de tout
contact étranger, plus individualistes aussi, les peuples de ce
groupe manifestent les mêmes aptitudes agricoles et la même énergie
guerrière ; s’ils n’ont pu réussir comme les Mossi à
constituer des états forts et puissants et s’ils ont eu souvent à
pâtir des razzias de leurs voisins, cela tient, non pas à une
apathie individuelle inexistante, mais au contraire à un sentiment
d’individualisme trop marqué qui les a toujours empêchés de s’unir
en vue de résister à un ennemi commun. — Le groupe bobo
présente des analogies morales très étroites avec le peuple
sénoufo, mais fait preuve d’une tendance plus accentuée vers
l’individualisme et l’isolement. — Les Lobi, comme les
Birifo, sont des paysans guerriers : agriculteurs remarquables
et chasseurs habiles, ils ne vont aux champs qu’armés de leurs
flèches aussi bien que de leurs instruments de labour ; en
fait, on ne les conçoit pas sans leurs armes : non contents de
vider par la guerre les petites querelles de tribu à tribu ou de
village à village, ils en arrivent à s’attaquer de maison à maison
et leur vie se passe sur un perpétuel qui-vive ; si étrange
que cela puisse paraître, ces conditions d’existence ne semblent
pas influer de manière notable sur leur calme insouciance
habituelle non plus que sur la prospérité relative de leur pays,
qui renferme des champs aussi bien tenus que ceux des Sénoufo.
Comme les Mossi et les Dagari, les Lobi possèdent d’assez jolis
troupeaux, mais, pas plus que les Mossi ni les Dagari, ils ne
peuvent être considérés comme des éleveurs. Les Pougouli,
les Dian et les Gan semblent d’un naturel plus
paisible que les Lobi et les premiers se livrent volontiers au
commerce. — Les Lorho sont trop peu nombreux pour avoir
conservé une individualité nationale bien marquée. — Les
Bariba allient à l’énergie physique et guerrière des Mossi
et des Lobi le caractère individualiste des Gourounsi, moins
nettement prononcé peut-être chez eux que chez les
Soumba.


Pour nous résumer, nous pouvons dire que la population du
Haut-Sénégal-Niger se partage en deux grandes fractions,
numériquement très inégales. Dans le Nord, d’une façon générale,
habitent des peuples appartenant à la race blanche ou ayant subi
plus ou moins l’influence des familles de race blanche, musulmans
pour la plupart, les uns nomades ou semi-nomades, les autres
sédentaires mais se déplaçant sans difficulté et voyageant
beaucoup, adonnés à l’élevage ou au commerce plutôt qu’à
l’agriculture, d’un niveau intellectuel relativement élevé et d’une
civilisation extérieure relativement avancée ; ces peuples
(Maures, Touareg, Peuls, Toucouleurs, Songaï, Mandé du Nord)
forment ensemble le quart environ de la population totale de la
colonie. Les trois autres quarts, professant à peu près
exclusivement la religion animiste et appartenant tous uniquement à
la race noire, peuplent d’une manière générale le Sud de la colonie
et la plupart des régions où la densité de la population est la
plus considérable ; tous agriculteurs et sédentaires, souvent
chasseurs, ils ne s’éloignent pas volontiers de leur sol natal, ont peu de
contact avec les populations voisines, ne se sont guère laissé
pénétrer par elles et sont par suite demeurés plus proches de
l’état primitif de la race nègre : ce sont les Mandé du Centre
et du Sud, les Sénoufo et les nombreux peuples de la grande famille
voltaïque.














	Delafosse
	Planche XII






[image: ]
Cliché Froment



Fig. 23. — Groupe de femmes
Mossi.






[image: ]
Cliché Bouchot



Fig. 24. — Guerriers
Nankana.













TROISIÈME
PARTIE

Les langues.








[image: ]
Carte 6. — Familles linguistiques du
Haut-Sénégal-Niger.










CHAPITRE PREMIER


Classification et répartition des langues du
Haut-Sénégal-Niger





I. — Nomenclature et
classification.


J’ai parlé suffisamment, je crois, de la formation historique
des diverses langues du Haut-Sénégal-Niger, en traitant des
origines des peuples, pour n’avoir pas à y revenir ici et je me
contenterai pour l’instant d’examiner ces idiomes, tels qu’ils
existent actuellement, et de rechercher comment il convient de les
classer.


Ainsi que j’ai eu l’occasion de le dire plus haut, une
classification linguistique est beaucoup plus aisée à établir
qu’une classification ethnique ; si celle que je vais proposer
en ce qui concerne le Haut-Sénégal-Niger ne peut être considérée
que comme une ébauche provisoire, cela tient seulement à l’état
encore trop rudimentaire de notre documentation à l’égard d’un
certain nombre de langues et dialectes.


J’ai cru devoir adopter une terminologie qui corresponde, au
moins pour la généralité des cas, à celle employée dans ma
classification ethnique. J’ai donc réparti les idiomes divers entre
plusieurs familles linguistiques qui peuvent se subdiviser
en groupes, ces derniers se composant de langues
qui, à leur tour, comprennent des dialectes et des
sous-dialectes.


J’entends par « famille linguistique » un ensemble de
langues qui,
quoique souvent très différentes les unes des autres au point de
vue grammatical et surtout à celui du vocabulaire, peuvent
cependant être rapportées toutes à une origine commune et
présentent entre elles des analogies de principe nettement
définies. Il peut se faire qu’une famille n’ait pas cessé de
conserver une parfaite homogénéité ; il peut se faire aussi
que, dans le cours des âges, soit par suite des différences des
milieux dans lesquels ont évolué ses diverses fractions, soit en
raison d’influences étrangères qui se sont exercées plus ou moins
selon les endroits, divers courants se soient formés dans une même
famille, dont les aboutissements constituent ce que j’appelle des
« groupes » : l’origine initiale des divers groupes
d’une famille est commune, mais la formation de chacun s’est
accomplie selon un processus spécial.


J’appelle « langue » un idiome qui a des
caractéristiques suffisantes pour vivre son existence propre au
milieu des langues voisines et former une unité à part ; les
différentes langues d’un même groupe, et même celles de deux
groupes d’une même famille, sont évidemment parentes, tant par leur
vocabulaire que par leur syntaxe et leur morphologie, mais elles
constituent cependant des idiomes distincts, à tel point qu’un
individu parlant l’une de ces langues ne comprendra pas, à moins
d’études spéciales ou d’un contact prolongé, les gens parlant l’une
des autres. Mais deux idiomes ne présentant entre eux que des
différences toutes superficielles, différences consistant en
expressions ou locutions d’une spécialisation toute locale et
surtout en variantes phonétiques, ne constituent pas deux langues
distinctes : ce ne sont plus que des « dialectes »
d’une même langue ; deux individus parlant chacun l’un de ces
dialectes pourront, avec plus ou moins de facilité, se comprendre
entre eux, au moins en gros, dès leur premier contact. Enfin des
différences encore moins profondes, encore plus localisées,
n’arrivent à constituer que de simples
« sous-dialectes ».


D’une façon générale mais non absolue, une famille linguistique
correspond le plus souvent à une famille ethnique, un groupe
linguistique à un groupe ethnique, une langue à un peuple, un
dialecte à une tribu ou à une fraction géographique d’un peuple, un sous-dialecte
à une sous-tribu ou sous-fraction. Mais je ne saurais trop insister
sur ce point qu’une telle correspondance est sujette en l’état
actuel à de nombreuses exceptions : tel peuple en effet ou
telle fraction de peuple, appartenant dans son ensemble à une
famille ethnique donnée, peut parfaitement avoir abandonné sa
langue propre pour adopter celle d’un peuple appartenant à une
autre famille : je citerai seulement deux cas typiques, celui
des Peuls d’origine sémitique parlant aujourd’hui une langue nègre
et celui des Soninké de Dienné qui ne parlent plus que le songaï.
D’autre part, un peuple originellement unique peut s’être subdivisé
en plusieurs peuples aujourd’hui distincts, sans pour cela que la
langue mère se soit subdivisée en autre chose que de simples
dialectes : c’est le cas des Banmana, des Malinké et des
Dioula, dont l’ensemble constitue trois peuples différents au point
de vue ethnique, bien que les idiomes parlés par eux ne soient que
des dialectes d’une même langue. Enfin il peut arriver que deux
tribus n’appartenant pas au même peuple parlent deux sous-dialectes
d’un même dialecte, tandis que deux tribus d’un même peuple peuvent
parler deux dialectes si différents qu’ils mériteraient presque
d’être considérés comme deux langues distinctes : certains
Malinké du Ouassoulou par exemple parlent, avec des différences à
peine perceptibles, le même dialecte que les Dioula, tandis que
certains Malinké de la Gambie parlent un dialecte nettement
distinct du malinké du haut Niger. Il y a là toute une série de
phénomènes assez complexes dans lesquels les raisons d’ordre
historique, géographique et surtout économique ont joué un rôle
bien plus considérable que les causes d’ordre purement
ethnique.


Il me faut rappeler en outre qu’une famille linguistique, comme
une famille ethnique, peut très bien ne se composer que d’un groupe
unique ; parfois même elle ne comprend qu’une seule langue.
D’autres fois, nous rencontrerons des familles qui, quoique riches
en groupes et en langues, ne sont représentées dans la région qui
nous occupe que par l’un seulement de leurs groupes ou par une de
leurs langues.


Divers essais de classification des langues de l’Afrique
Occidentale ont été
tentés ; jusqu’à ces derniers temps, ils n’étaient guère basés
que sur des comparaisons de mots et étaient souvent, ou
arbitraires, ou purement géographiques. Tout récemment l’école
allemande, représentée notamment par Hartmann, Lippert, Meinhof,
Struck et Westermann pour le domaine des langues africaines, a jeté
les bases d’une classification plus rationnelle[249]. Les derniers travaux de quelques maîtres de
cette école répartissent les langues de l’Afrique — Madagascar et
les parlers créoles non compris — en cinq familles :
sémitique, hamitique (à laquelle sont rattachées les langues
hottentotes), bantoue, soudanaise et buschmann. En ce qui concerne
les langues du Haut-Sénégal-Niger, la même école les classe dans
les trois familles sémitique, hamitique et soudanaise, en
rattachant le peul, comme le touareg, à la famille hamitique. Il y
a là un point qui me semble absolument inadmissible, je veux parler
du rattachement à la famille hamitique de la langue peule, qui ne
présente à peu près aucune des caractéristiques des langues
hamitiques et dont au contraire toutes les caractéristiques
principales se retrouvent dans les langues proprement nègres, soit
soudanaises soit bantoues[250].


D’autre part il me paraît un peu prématuré de ranger dans une
famille unique des langues telles que le ouolof, le songaï, le
mandingue et le mossi, pour ne parler que de celles se rattachant
au sujet du présent ouvrage : assurément ces diverses langues,
comme le peul d’ailleurs, offrent ensemble bien des points communs,
mais le plus souvent elles n’en offrent pas plus les unes vis-à-vis
des autres que chacune d’elles n’en présente vis-à-vis des langues
bantoues ; toutes sont des langues nègres, mais c’est là leur
seul trait d’union. Si l’on veut tenir compte de ce trait d’union,
il faudrait adopter une « famille nègre », dans laquelle
le bantou ne constituerait qu’un seul groupe, au même titre que le
mandé par exemple. Mais je préfère subdiviser la « famille
soudanaise » de MM. Struck et Westermann, qui n’est en somme qu’un groupement
surtout géographique, en un certain nombre de familles
linguistiques réelles, dont chacune mérite à mon sens ce nom de
« famille », au même titre que la famille bantoue ou,
dans un autre domaine, la famille sémitique.


Certains membres de l’école allemande ont cru aussi devoir
rattacher le haoussa à la famille hamitique : je me
permettrai, là encore, de ne pas partager leur manière de
voir ; je ne nie aucunement l’empreinte considérable exercée
par les langues hamitiques sur le haoussa, empreinte que j’ai
signalée moi-même à diverses reprises ; mais je considère le
haoussa, non pas comme une langue hamitique influencée par des
langues soudanaises — théorie de M. Meinhof —, mais comme une
langue nègre influencée par le voisinage des langues hamitiques, ce
qui est assez différent.


Quoi qu’il en soit, mes études personnelles m’ont amené à
répartir entre sept familles linguistiques distinctes les langues
parlées actuellement par les indigènes de la colonie civile du
Haut-Sénégal-Niger. Si nous y ajoutons les langues les plus
importantes parlées par les étrangers (ouolof et haoussa), nous
arrivons au total de neuf familles linguistiques pour un
pays peuplé de moins de cinq millions d’habitants : ce total
peut paraître énorme, mais il n’étonnera pas ceux qui ont étudié la
question sur place et qui savent quelle tour de Babel est l’Afrique
Occidentale. Encore la colonie du Haut-Sénégal-Niger est-elle
relativement moins richement partagée, sous le rapport de la
diversité des langues, que certaines autres colonies
voisines ; la Côte d’Ivoire en particulier, à laquelle on
n’attribue guère plus de deux millions d’habitants, abrite à elle
seule six familles linguistiques distinctes, sans compter les
langues étrangères.


Les neuf familles linguistiques du Haut-Sénégal-Niger
sont :


1o la famille sémitique,
représentée par une seule de ses langues,
l’arabe ;


2o la famille hamitique,
représentée par deux langues du groupe berbère : le
zenaga et le tamacheq ou langue des
Touareg ;


3o la famille tekrourienne,
qui ne renferme à ma connaissance qu’une seule langue : le
foulfouldé ou poular, ou langue des Peuls et des
Toucouleurs ;


4o la famille songaï, qui ne
renferme elle aussi qu’une seule langue : le
songaï ;


5o la famille mandé,
représentée par ses trois groupes[251] :


A. groupe mandé-tamou (deux
langues : bozo et soninké) ;


B. groupe mandé-tan (deux langues :
kâgoro[252] et mandé proprement dit ou
mandingue, avec ses quatre dialectes banmana,
khassonkè, malinké et dioula)[253] ;


C. groupe mandé-fou (trois langues :
soussou ou diallonké, samorho et sia, et
quatre dialectes mal définis : le blé, le
natioro, le ouara et le sembla)[254] ;


6o la famille sénoufo, qui ne
renferme qu’une seule langue, le sénoufo, possédant de
nombreux dialectes dont dix au moins parlés au Haut-Sénégal-Niger
(le bamâna ou dialecte des Minianka, le siénérhè,
le tagba, le mbouin, le karaboro, le
komono, le nanergué, le folo, le
tourka et le sémou)[255] ;


7o la famille voltaïque,
représentée par ses sept groupes :


A.
groupe tombo (trois langues : tombo,
dogom et déforo) ;


B. groupe mossi (quatre langues parlées
au Haut-Sénégal-Niger : le môrhé ou mossi
(auquel se rattachent le dialecte mossi parlé par les Samo
et le dialecte des Yansi), le gourmantché, le
nankana et le dagari (auquel se rattache le
dialecte birifo)[256] ;


C. groupe gourounsi (trois langues
parlées au Haut-Sénégal-Niger : le nounouma (auquel
se rattache sans doute le dialecte des Nioniossé), le
sissala et le boussansé)[257] ;


D. groupe bobo, ne renfermant qu’une
seule langue, le bobo (quatre dialectes :
kian, tara, boua et
niénigué) ;


E. groupe lobi : deux langues, le
lobi et le dian, plus deux dialectes, le
gan et le pougouli, qui se rattachent
vraisemblablement à la langue dian ;


F. groupe koulango : une seule
langue, le koulango, représentée au Haut-Sénégal-Niger par le
dialecte lorho ;


G. groupe bariba : deux langues
parlées au Haut-Sénégal-Niger, le bariba et le soumba, ce
dernier représenté par le dialecte takamba[258].


8o la famille sénégalaise,
représentée par l’un de ses groupes, le groupe ouolof, qui
ne comprend lui-même qu’une langue, le ouolof, parlée au
Haut-Sénégal-Niger par des colonies ouoloves assez nombreuses[259] ;


9o la famille
nigéro-logonaise[260], représentée par la
principale de ses
langues, le haoussa, parlée par quelques colonies haoussa
et de nombreux voyageurs et commerçants.


Il y a lieu d’ajouter à cette liste les cinq dialectes parlés
par les Padorho, les Dorhossié, les
Tiéfo, les Toussia et les Vigué,
dialectes qui sont à rattacher probablement soit à la famille
sénoufo soit à la famille voltaïque.


Cela porte le nombre des idiomes parlés dans le
Haut-Sénégal-Niger à 31 langues et à 30 dialectes
connus, sans compter les dialectes qui restent à découvrir et les
nombreux sous-dialectes locaux.


II. — Répartition
géographique, ethnique et numérique[261].


Nous allons examiner maintenant de quels groupements ethniques
les langues et dialectes énumérés ci-dessus sont les idiomes
nationaux et en même temps quel est le domaine géographique propre
de chaque famille ou groupe linguistique ; nous chercherons
aussi à définir le domaine réel de certaines langues qui sont
parlées par d’autres indigènes que ceux dont elles constituent
l’idiome maternel.


1o Famille sémitique
(arabe). — L’arabe est parlé dans l’Azaouad, le Hodh et le
Nord du Sahel : il y est la langue maternelle, non seulement
des Maures d’origine arabe (Kounta, Bérabich et Beni-Hassân), mais
aussi de la presque totalité des Maures d’origine berbère, qui ont
depuis longtemps abandonné l’usage du zenaga, ainsi que de tous les
Harrâtîn. De plus l’arabe est parlé, en outre de leur langue
propre, par les Soninké Azer habitant les localités sahariennes et
par beaucoup de Songaï et de Touareg de Tombouctou et des environs
de cette ville ; il est compris en outre par un certain nombre
de Songaï, de Soninké, de Peuls, etc., habitant dans le voisinage
des Maures et entretenant avec eux des relations commerciales.
Toutefois le domaine de l’arabe, en tant que langue parlée tout au
moins, est fort restreint dans le Haut-Sénégal-Niger ; si
son aire
géographique est étendue, il ne faut pas oublier qu’elle couvre
surtout des régions à peu près inhabitées, et il convient de se
souvenir qu’il est rare de trouver au Soudan des gens parlant
l’arabe en dehors des Maures. On peut estimer à 120.000 au maximum
le nombre des indigènes de la colonie parlant l’arabe, dont 104.000
Maures et Harrâtîn dont il est la langue maternelle, 10.000 Soninké
de la zone saharienne et 6.000 individus de familles ethniques
diverses. — Il est à noter que les Maures du Hodh donnent à la
langue qu’ils parlent le nom de hassânia ou
hassâni (langue des Beni-Hassân) et non pas le nom de
arabia (langue arabe) ; ils réservent cette dernière
expression pour l’arabe littéral.


2o Famille hamitique
(groupe berbère). — Le zenaga est encore parlé par
quelques fractions des Maures de la Mauritanie, notamment dans les
sous-tribus maraboutiques des Oulad-Daïmân et des Idao-el-hadj,
mais, dans la partie du Hodh dépendant du Haut-Sénégal-Niger, bien
rares sont les familles ayant conservé l’usage du berbère. Il s’en
rencontre cependant quelques-unes chez les Idao-Aïch et peut-être
chez d’autres tribus, sans que le nombre des gens parlant le zenaga
dans le Haut-Sénégal-Niger dépasse vraisemblablement 3 à 4.000
individus au grand maximum. Mais, si le zenaga a à peu près disparu
du Sahara Soudanais en tant que langue vivante, son empreinte y est
demeurée profonde : on la retrouve dans les noms de lieux,
presque tous berbères, et dans les termes nombreux qu’elle a fait
passer dans l’arabe hassânia, ainsi que, bien qu’à un degré
moindre, dans quelques langues nègres (le soninké notamment).


Le tamacheq ou tamacherht au contraire n’a pas
disparu : il est encore parlé par tous les Touareg et leurs
Iklân ou Bella. En dehors des gens dont il constitue la langue
maternelle, il semble n’être compris que de très rares individus.
On peut donc estimer à 60.000 au maximum (dont 57.000 Touareg et
Bella) le nombre des indigènes du Haut-Sénégal-Niger parlant le
tamacheq.


3o Famille tekrourienne
(peul). — Le peul, qu’il serait peut-être plus logique
d’appeler le toucouleur, est parlé à la fois par les quelque 38.000 Toucouleurs
qui se sont installés dans le Haut-Sénégal-Niger et par les 404.700
Peuls, Rimaïbé et Silmimossi. Le domaine de cette langue est
géographiquement très étendu en raison de l’éparpillement des Peuls
à travers le Soudan, mais il est, comme le domaine de ce peuple
lui-même, excessivement morcelé. De plus, il est assez rare que le
Peul soit compris par des gens dont il n’est pas la langue
maternelle : c’est une langue répandue en beaucoup de régions
du Soudan parce qu’on rencontre des Peuls un peu partout, mais ce
n’est pas une langue d’échange. On peut estimer à 450.000 environ
le nombre des individus parlant le peul dans le Haut-Sénégal-Niger,
dont 443.000 pour lesquels il constitue la langue maternelle.


Bien que la langue peule soit une, elle renferme, en raison même
de la dispersion des gens qui la parlent, un nombre assez
considérable de dialectes : le plus pur de tous semble être
celui parlé par les Toucouleurs, qui observent beaucoup plus
scrupuleusement que la généralité des Peuls les règles
morphologiques et syntaxiques les plus caractéristiques de la
langue ; parmi les dialectes spéciaux qui se sont créés chez
les Peuls du Haut-Sénégal-Niger, on peut citer ceux du Sahel, du
Massina, de la haute Volta Noire, des pays mossi, du Liptako, etc.
Enfin il convient de mentionner une sorte de dialecte banal,
participant un peu de tous les autres, employé par les Peuls et
Toucouleurs qui voyagent beaucoup ; ce dialecte banal leur
permet de se faire comprendre aisément dans les diverses régions
qu’ils traversent.


4o Famille songaï (langue
songaï). — Le songaï se présente sous un tout autre aspect que
celui du peul : les Songaï proprement dits (Arma, Sorko et
Gabibi) ne dépassent guère le nombre de 100.000 au
Haut-Sénégal-Niger (101.582 d’après les recensements de 1909). Mais
je ne crois pas m’avancer trop en disant qu’ils forment à peine le
quart de la population parlant leur langue. Tout d’abord le songaï
est devenu la langue maternelle d’un nombre appréciable de Soninké
à Dienné et dans la région du Massina ; de plus il est parlé
et compris, en outre de leurs langues propres, par presque tous les
indigènes habitant à proximité du Niger depuis Mopti jusqu’à
Say : Bozo, Soninké, Banmana, Tombo, Peuls, Touareg, etc. Il
constitue dans toute cette région une véritable langue
internationale, la koïra-kiné ou « langue du
pays », dont on use pour toutes les relations commerciales ou
politiques. Je croirais volontiers que plus de 400.000 indigènes du
Haut-Sénégal-Niger comprennent couramment le songaï.


5o Famille mandé. — Le
bozo n’est sans doute guère parlé que par les Bozo
eux-mêmes, c’est-à-dire par 15.000 individus environ. Il se divise
cependant en plusieurs dialectes, notamment ceux de Dia, du Massina
et du Pondori, plus un dialecte mélangé de banmana et de songaï qui
est parlé dans la région du Bara et près de Niafounké.


Le soninké, non seulement n’est pour ainsi dire pas
parlé en dehors des Soninké, mais n’est même pas parlé par tous les
Soninké : sur les 245.392 individus représentant ce peuple
dans le Haut-Sénégal-Niger, plus de 40.000 ont abandonné leur
langue pour le dioula (ceux de la Boucle du Niger et notamment du
Dafina), 10.000 au moins l’ont abandonnée pour le songaï (cercles
de Dienné, Mopti, Niafounké), plus de 30.000 pour le banmana
(cercles de Koutiala, San, Ségou, Bamako, etc.) et environ 10.000
pour le malinké (Sud du cercle de Kayes notamment) ; en sorte
qu’il n’en demeure guère que 135.000 ayant conservé l’usage de leur
langue. Chose digne de remarque, ceux qui se trouvent isolés parmi
les Maures sont restés plus fidèles à leur idiome national que ceux
qui se sont répandus dans le Sud et l’Est du Soudan.


Le kâgoro n’est plus parlé aujourd’hui que par une
dizaine de milliers d’individus au maximum ; la plupart des
Kâgoro d’ailleurs parlent le dialecte banmana (Kaarta et Kaniaga),
et quelques-uns le soninké (Bakounou), en outre de leur langue.


Quant au mandingue, comprenant les quatre dialectes
khassonkè, banmana, malinké et dioula, il est la langue maternelle
d’environ 1.070.000 indigènes du Haut-Sénégal-Niger : 11.191
Khassonkè, 538.450 Banmana, 146.733 Malinké, 106.066
Foulanké parlant le
dialecte malinké, 218.820 Dioula, 8.450 Boron et plus de 40.000
Soninké parlant le dialecte dioula. Mais ce n’est pas tout :
dans toutes les régions où les Mandé du Centre ou les Dioula
forment la majorité de la population, c’est-à-dire dans les cercles
de Sokolo, Ségou, Bamako, Kita, Bafoulabé, Kayes, Satadougou,
Bougouni, Sikasso, la langue mandingue s’est propagée avec une
telle force qu’elle est comprise et parlée par l’immense majorité,
sinon la totalité, des autres habitants, en outre de leurs idiomes
respectifs (arabe, peul, soninké, kâgoro, soussou, samorho,
sénoufo) ; de plus, le banmana s’est répandu dans de nombreux
districts du Sahel et de la rive droite du Bani où cependant les
Banmana ne sont qu’en nombre relativement restreint ; le
dioula est devenu la langue commerciale de presque toute la moitié
occidentale de la Boucle du Niger, au Sud du domaine du
songaï ; enfin il s’est constitué dans le Sud-Ouest de la
Boucle et dans la vallée du haut Niger une sorte de dialecte banal
qu’on appelle kan-gbê « la langue blanche, la bonne
langue », sorte de synthèse de la langue mandingue que parlent
tous les voyageurs et que tout le monde comprend plus ou moins le
long des grandes voies commerciales. Aussi je crois demeurer encore
au-dessous de la vérité en estimant à 1.500.000 au minimum le
nombre des indigènes du Haut-Sénégal-Niger possédant l’usage de la
langue mandingue, c’est-à-dire presque au tiers de la population
totale de la colonie.


Le soussou n’est parlé que par les 9.824 Diallonké des
cercles de Satadougou et de Kita, le samorho par les
23.705 Samorho des cercles de Sikasso et de Bobo-Dioulasso, le
sia par 6.000 individus, le blé par 1.035, le
natioro par 2.745, le ouara par 7.000 et le
sembla par 8.000 ; ces cinq derniers idiomes sont
localisés dans le cercle de Bobo-Dioulasso.


6o Famille sénoufo (langue
sénoufo). — Le sénoufo est une de ces langues qui ne se sont
pas répandues en dehors de leur domaine national ; il n’est
parlé au Haut-Sénégal-Niger que par les Sénoufo eux-mêmes, mais,
ces derniers atteignant le chiffre de 343.470, il s’ensuit que leur
langue est encore l’une des plus parlées de la colonie. Au point de vue
de leur importance numérique, les dialectes sénoufo viennent dans
l’ordre suivant : bamâna ou minianka 129.312, siénérhè 81.273,
mbouin 31.875, folo 23.790, tourka 21.205, karaboro 18.535, tagba,
17.170, nanergué 11.260, komono 5.605 et sémou 3.445.








	Delafosse
	Planche XIII






[image: ]
Cliché Delafosse



Fig. 25. — Groupe de
Dioula.






[image: ]
Fig. 26. — Un Khassonkè.







7o Famille voltaïque.
— Les langues du groupe tombo sont, semble-t-il, strictement
limitées au domaine propre des peuples du groupe ethnique
correspondant, c’est-à-dire à la région montagneuse du Nord-Ouest
de la Boucle et aux plaines qui l’avoisinent immédiatement. Le
tombo y est parlé par 120.000 individus environ, le
dogom par 5 à 6.000 et le déforo par 12.000.


Parmi les langues du groupe mossi, le môrhé, ou langue
mossi proprement dite, s’est répandu non seulement parmi les
1.262.277 indigènes qui constituent aujourd’hui le peuple mossi,
mais encore, avec des variantes dialectales assez peu sensibles,
parmi les 48.707 Yansi et le plus grand nombre des 75.232
Samo[262] : il est donc actuellement la langue
maternelle de plus de 1.387.000 individus. De plus, il sert de
langue courante dans tous les pays où s’est portée l’influence
politique des empires du Yatenga et de Ouagadougou et est parlé, en
outre de leur langue maternelle, par la presque totalité des Dioula
des cercles de Ouahigouya et Ouagadougou (105.000 environ), par les
Silmimossi (15.000 au minimum), par un grand nombre de Peuls et de
Rimaïbé (20.000 environ), de Nioniossé (20.000 environ) et de
Boussansé (25.000 environ). En dehors des zones habitées ou
gouvernées par les Mossi eux-mêmes, leur langue est comprise encore
par beaucoup de commerçants soninké, dioula et haoussa, et par
beaucoup d’indigènes dont les idiomes nationaux sont très voisins
du mossi (Gourmantché, Nankana, Dagari). On peut donc évaluer à
1.600.000 environ le nombre des habitants de la colonie parlant le
mossi, ce qui place cet idiome, par ordre d’importance numérique,
au même rang que le mandingue et même un peu au-dessus de cette
dernière langue.
Toutefois, au point de vue de l’aire géographique d’extension et de
l’importance en tant que langue d’échange international, le
mandingue vient incontestablement au premier rang. — Le
gourmantché est parlé par 150.000 individus environ, le
nankana par 20.000 et le dagari, en y comprenant
le dialecte birifo, par plus de 105.000.


Les différents dialectes qui se rattachent à la langue
nounouma (dialectes des Nioniossé, des Kipirsi, des
Nounouma proprement dits, etc.) sont parlés, à titre de langue
nationale, par plus de 150.000 individus et, de plus, en outre de
leur langue propre, par un certain nombre de Dagari et de
Pougouli : on peut chiffrer à 160.000 le nombre des indigènes
parlant cette langue. Le boussansé est la langue
maternelle de plus de 105.000 individus ; le sissala
n’est guère compris que par 7 à 8.000 indigènes.


Le bobo ne s’est pas répandu beaucoup en dehors des
Bobo eux-mêmes ; on peut donc évaluer à 228.000 environ le
nombre des individus parlant cette langue. Le dialecte
tara vient en tête, parlé par plus de 102.000
Bobo-Oulé ; le boua vient ensuite avec plus de 62.000
Bobo-Fing, puis le kian avec 36.666 Bobo-Gbê et enfin le
niénigué avec 24.817 Bobo-Niénigué.


Les langues et les dialectes du groupe lobi ne sont guère
compris que des peuples ou tribus dont ils constituent les idiomes
nationaux, soit 62.050 individus pour le lobi, 5.950 pour
le dian proprement dit, 5.550 pour le pougouli et
1.100 seulement pour le gan (cercle de Gaoua).


Le dialecte lorho de la langue koulango n’est
représenté que par les 4.000 Lorho du cercle de Gaoua.


Les langues du groupe bariba ne sont parlées au
Haut-Sénégal-Niger que par 5.000 indigènes environ, dont 4.497
Bariba, et 540 Takamba de langue soumba.


Les dialectes des tribus non classées des cercles de
Bobo-Dioulasso et Gaoua n’ont qu’une assez médiocre
importance : le toussia est parlé par 10.045
individus, le dorhossié par 3.700, le vigué par
2.790, le tiéfo par 2.000 et le padorho par
500.


8o Famille sénégalaise
(ouolof). — La langue ouolove n’a qu’une extension très restreinte dans le
Haut-Sénégal-Niger : en dehors des 3.205 Ouolofs établis à
demeure en divers points de la colonie, elle est comprise par
quelques autres étrangers originaires du Sénégal et par un certain
nombre de Toucouleurs et Soninké du cercle de Kayes ; elle est
surtout en usage parmi les bateliers qui font le service de la
navigation entre Kayes et Saint-Louis. Au total, je ne crois pas
qu’elle soit comprise par plus de 6 à 7.000 indigènes du
Haut-Sénégal-Niger.


9o Famille nigéro-logonaise
(haoussa). — Il en est tout autrement du haoussa : les
Haoussa établis à demeure dans la colonie ne sont pas nombreux,
mais ceux qui y voyagent pour affaires et qu’on appelle
généralement Maraba dans la Boucle du Niger le sont bien
davantage, qu’ils viennent du Haoussa propre en traversant le Niger
du côté de Say ou de leurs très importantes colonies de la Côte
d’Or et du haut Togo. Leur langue en tout cas s’est largement
répandue dans le Sud-Est de la Boucle, où elle fait suite au
mandingue comme langue d’échange, la limite entre les deux zones
d’extension passant à peu près par le méridien de Ouagadougou. Le
haoussa est la langue des marchés et l’idiome des voyageurs dans
une partie du Gourounsi, dans l’Est du Mossi et surtout chez les
Boussansé et dans les cercles de Fada-n-Gourma et de Say.
L’évaluation du nombre des indigènes du Haut-Sénégal-Niger
comprenant le haoussa est assez difficile ; je crois pourtant
pouvoir estimer ce nombre à une centaine de milliers d’individus au
minimum.


Statistiques comparées. — Si nous
voulons maintenant résumer en quelques tableaux comparatifs les
données qui viennent d’être exposées, nous trouverons que les neuf
familles linguistiques se présentent au Haut-Sénégal-Niger, par
rang d’importance, dans l’ordre suivant, en ne tenant compte que
des individus, tribus ou peuples dont la langue maternelle
appartient à chacune des familles indiquées :




	1o
	famille
	voltaïque,
	avec environ
	2.385.000
	ressortissants.




	2o
	—
	mandé,
	—
	1.290.000
	—




	3o
	—
	tekrourienne,
	—
	443.000
	—




	4o
	—
	sénoufo,
	—
	344.000
	—




	5o
	—
	songaï,
	—
	111.000
	—




	6o
	—
	sémitique,
	—
	105.000
	—




	7o
	—
	hamitique,
	—
	60.000
	—




	8o
	—
	sénégalaise,
	—
	4.000
	—




	9o
	—
	nigéro-logonaise,
	—
	2.000
	—





Si maintenant l’on tient compte du nombre total des gens
comprenant chaque idiome, que celui-ci soit ou non leur parler
maternel, les 31 langues en usage au Haut-Sénégal-Niger se classent
comme suit :




	1o
	mossi
	1.600.000
	(dont 1.262.277 Mossi propres).




	2o
	mandingue
	1.500.000
	(dont 1.029.710 Mandé du Centre et Dioula).




	3o
	peul
	450.000
	





	4o
	songaï
	400.000
	(dont 101.582 Songaï seulement).




	5o
	sénoufo
	344.000
	





	6o
	bobo
	228.000
	





	7o
	nounouma
	160.000
	





	8o
	gourmantché
	150.000
	





	9o
	soninké
	135.000
	(sur 245.392 Soninké).




	10o
	arabe
	120.000
	





	11o
	tombo
	119.000
	





	12o
	dagari
	106.000
	





	13o
	boussansé
	105.000
	





	14o
	haoussa
	100.000
	(dont à peine un millier de Haoussa propres).




	15o
	lobi
	62.000
	





	16o
	tamacheq
	60.000
	





	17o
	sia
	25.000
	(en y comprenant les dialectes connexes).




	18o
	samorho
	24.000
	





	19o
	nankana
	20.000
	





	20o
	bozo
	15.000
	





	21o
	dian
	12.500
	(en y comprenant les dialectes connexes).




	22o
	déforo
	12.000
	





	23o
	kâgoro
	10.000
	





	24o
	soussou
	10.000
	(dialecte des Diallonké).




	25o
	sissala
	8.000
	





	26o
	ouolof
	7.000
	





	27o
	dogom
	6.000
	





	28o
	bariba
	4.500
	





	29o
	koulango
	4.000
	(dialecte lorho).




	30o
	zenaga
	3.500
	





	31o
	soumba
	500
	(dialecte takamba).




	Dialectes non classés
	19.000
	






Enfin il peut être intéressant de connaître quelles sont les
langues dominantes dans chacune des circonscriptions
administratives. A cet égard, nous constatons que : l’arabe
domine dans la zone saharienne et la résidence de Kiffa ; le
soninké et le peul dans le cercle de Nioro, avec une tendance du
mandingue vers la prédominance ; le mandingue et le soninké
dans le cercle de Goumbou, où le peul tient aussi une place
importante ; le mandingue dans le cercle de Sokolo ; le
peul dans le cercle de Niafounké, le mandingue et le songaï lui
disputant la prééminence ; le songaï dans les cercles de
Tombouctou et de Hombori, où le tamacheq tient une place
importante ; le peul dans le cercle de Dori, avec le mossi, le
tamacheq et le déforo comme langues secondaires ; le tombo
dans le cercle de Bandiagara, où le peul tient une place assez
importante ; le peul dans les cercles de Mopti et de Dienné,
avec le mandingue et le songaï comme langues secondaires ; le
mandingue dans les cercles de Ségou, Bamako, Kita, Bafoulabé,
Kayes, Satadougou et Bougouni ; le mandingue aussi dans le
cercle de Sikasso, avec le sénoufo et le samorho comme langues
secondaires ; le sénoufo dans le cercle de Koutiala, avec le
mandingue comme langue secondaire ; le bobo dans la
circonscription de San, avec le mandingue et le sénoufo comme
langues secondaires ; le bobo et le mandingue dans le cercle
de Koury, avec le peul et le nounouma comme langues secondaires ; le mossi
dans les cercles de Ouahigouya et Ouagadougou, avec le mandingue,
le peul et le nounouma comme langues secondaires pour les deux
cercles et, en plus, le boussansé, le nankana et le haoussa pour le
cercle de Ouagadougou ; le gourmantché dans le cercle de
Fada-n-Gourma, avec le mossi et le haoussa comme langues
secondaires ; le dagari et le lobi dans le cercle de Gaoua,
avec plusieurs langues ou dialectes secondaires ; le sénoufo
dans le cercle de Bobo-Dioulasso, avec le mandingue, le bobo et de
nombreux idiomes comme langues secondaires.


III. — Langues écrites et
langues parlées.


1o L’arabe écrit. — Des 31 langues en usage
dans le Haut-Sénégal-Niger, une seule mérite le titre de langue
écrite : c’est l’arabe. Et encore il serait peut-être plus
exact de dire, quelque paradoxal que cela puisse paraître,
qu’aucune des 31 langues parlées dans le Haut-Sénégal-Niger, y
compris l’arabe, ne mérite le titre de langue écrite, mais que, en
plus et en dehors de ces langues, il en existe une 31e
qui s’écrit et ne se parle pas : l’arabe écrit. En effet il
serait difficile de prétendre que l’arabe hassânia, que parlent les
Maures, s’écrive ; au Soudan comme au Maghreb et ailleurs, il
existe en réalité deux types de langue arabe : la langue
parlée, qui diffère assez notablement selon les régions, tant au
point de vue du vocabulaire qu’au point de vue de la phonétique, et
que l’on ne peut rendre par l’écriture, et la langue écrite qui,
elle, est la même partout, à quelques idiotismes locaux près, et
qui n’est jamais parlée, sauf par quelques docteurs prétentieux
dans les leçons qu’ils donnent à leurs disciples. On sait que
l’arabe parlé élude presque toutes les voyelles brèves, supprime la
plupart des flexions désinencielles et par suite les déclinaisons
et presque tous les temps et modes des verbes et n’emploie qu’un
nombre restreint de vocables et de formes dérivées, tandis que
l’arabe écrit, même sous la plume du vulgaire, demeure fidèle à la
plupart des règles morphologiques et syntaxiques de la langue
littérale. Au Soudan peut-être plus qu’ailleurs, la
différence est
profonde entre les deux langues, non seulement au point de vue de
la grammaire et de la lexicologie, mais aussi relativement à
l’usage spécial qui est fait de chacune d’elles.


Les Maures, les Harrâtîn et les quelques milliers de Soninké que
j’ai signalés plus haut comme parlant l’arabe ne font usage dans
leur conversation que du hassânia, c’est-à-dire d’un
dialecte parlé assez impur, fortement mélangé de vocables berbères,
mais ne s’éloignant pas énormément par ailleurs du dialecte en
usage dans le sud-oranais. Le plus grand nombre d’entre eux ne
savent ni lire ni écrire et l’arabe n’existe pour ceux-là qu’en
tant que langue parlée. Quant aux docteurs, aux marabouts et à
leurs disciples, ils parlent le même hassânia que les
autres, mais ils se servent pour écrire de l’arabe correct, auquel
ils réservent, comme je l’ai dit précédemment, le nom de
arabia. Il n’est pas rare d’entendre un Maure dire en
excellent arabe parlé : La ’âref el-’arâbia « je
ne sais pas l’arabe », ce qui dans sa pensée veut dire :
« Je ne sais pas écrire l’arabe » ou « je serais
incapable de comprendre de l’arabe écrit ».


Quant aux Noirs musulmans répandus un peu partout dans la
colonie du Haut-Sénégal-Niger, il en est fort peu parmi eux qui
soient capables de soutenir une conversation en arabe, alors qu’un
très grand nombre lisent avec facilité l’arabe écrit et écrivent
eux-mêmes couramment et correctement ; je ne serais même pas
étonné que le nombre des lettrés fût, proportionnellement, plus
élevé chez les musulmans noirs — les Soninké et les Dioula en
particulier — que chez les Maures. Ceux de ces lettrés noirs qui
ont acquis une grande pratique de l’arabe écrit et se sont assimilé
un nombre assez considérable de mots et de formes, — et ceux-là, je
le répète, sont beaucoup plus nombreux qu’on ne le croit
couramment, — arrivent à parler arabe, avec quelque difficulté, il
est vrai, mais en disant ce qu’ils veulent dire ; seulement
l’arabe qu’ils parlent est l’arabe écrit et les gens de langue
arabe — les Maures dans l’espèce — ne les comprennent pas, à moins
qu’ils ne soient eux-mêmes des lettrés de profession.


Tandis que l’arabe parlé est localisé à peu près au pays des
Maures et n’occupe que le dixième rang sur l’échelle de
répartition
numérique des langues du Haut-Sénégal-Niger, l’arabe écrit possède
au contraire une importance considérable : connu et pratiqué
par les lettrés musulmans de toutes races, il est la véritable et
la seule langue littéraire du Soudan ; sa connaissance permet
à des quantités d’indigènes vivant dans un milieu d’ignorance
d’acquérir un degré d’instruction relatif mais fort
appréciable ; elle développe d’autant mieux leur mentalité
que, pour être acquise, elle a nécessité une gymnastique
considérable de l’esprit et des efforts prodigieux de mémoire et
d’application : il ne faut pas oublier en effet que les
étudiants soudanais ne disposent d’aucun dictionnaire ni d’aucune
grammaire et que c’est à force de lectures et d’exercices qu’ils
arrivent à amasser leur bagage de connaissances littéraires ;
si mince que soit ce bagage, je ne puis pour ma part m’empêcher
d’admirer les efforts qui ont dû être déployés pour son
acquisition. Il est regrettable seulement que les bibliothèques des
lettrés soudanais ne renferment guère que des traités d’exégèse
religieuse ou des ouvrages relatifs à des formules de prière, des
récits de miracles ou des discussions sur des points insignifiants
de droit canonique ; l’histoire n’y occupe qu’une place très
secondaire, les sciences et la littérature proprement dite en sont
complètement exclues.


Au point de vue pratique, la connaissance de l’arabe écrit
permet aux lettrés de langues différentes de correspondre
facilement entre eux et de se recommander les uns aux autres, par
des sortes de sauf-conduits, ceux de leurs amis qui vont voyager
dans des pays lointains. Cette facilité de correspondre entre eux
est certainement l’une des principales forces des musulmans du
Soudan, vis-à-vis des animistes privés de ce moyen de communication
comme aussi vis-à-vis de l’autorité européenne. Il paraît bien
établi d’autre part que tous les bienfaits d’ordre intellectuel et
moral que l’on attribue parfois à l’influence de la religion
musulmane sont dûs, non pas à cette religion en elle-même, mais
uniquement au fait qu’elle a été l’occasion de la diffusion parmi
les Noirs de la connaissance et de l’usage d’une langue
littéraire.


Il ne faudrait pas cependant s’exagérer le nombre des
Soudanais sachant
lire et écrire l’arabe, j’entends de ceux capables de comprendre ce
qu’ils lisent et écrivent et de composer quelque chose d’original,
ne fût-ce qu’une simple missive, en arabe. Aucune statistique n’a
été faite encore à cet égard, mais je crois que, le jour où il sera
possible d’en faire une, on s’apercevra que sur les 1.139.000 et
quelques musulmans du Haut-Sénégal-Niger, il n’y a guère plus de 20
à 25.000 individus en état d’écrire une lettre renfermant autre
chose que des souhaits et des formules de politesse. Je crois
également que les deux tiers au moins de ces lettrés appartiennent
à la race noire, l’autre tiers étant fourni par les familles
maraboutiques du Hodh et de l’Azaouad.


2o Existe-t-il au Haut-Sénégal-Niger des langues
écrites en dehors de l’arabe ? — J’ai par avance répondu
négativement à cette question. Cependant il serait inexact de dire
que l’arabe soit la seule langue du Haut-Sénégal-Niger qui
s’écrive : j’ai dit seulement et je maintiens que l’arabe est
la seule langue de la colonie méritant le titre de « langue
écrite ». On rencontre bien quelques spécimens écrits de
quatre autres langues — le tamacheq, le zenaga, le peul et le
haoussa —, mais ils sont en trop petit nombre et d’un caractère
trop spécial pour que ces langues puissent revendiquer
l’appellation de langues écrites, au moins en ce qui concerne le
Haut-Sénégal-Niger.


Le tamacheq possède un alphabet spécial, aujourd’hui
bien connu, dont les caractères de forme géométrique (cercles,
rectangles, lignes droites et points) portent le nom de
tifinarh. La connaissance de ces caractères n’est que très
peu généralisée chez les Touareg en général et elle est
excessivement rare chez les Touareg du Soudan et du Sahara
Soudanais. Quelques femmes seulement en détiennent l’usage et s’en
servent pour tracer des devises sur des tambours, des boucliers de
cuir ou autres objets ; on rencontre parfois sur des rochers
des inscriptions en tifinarh, mais les descendants de ceux
qui les ont tracées sont incapables de les lire. Cet alphabet, qui
ne possède aucun moyen de rendre la plupart des voyelles et se
montre inférieur sous ce rapport à l’alphabet arabe lui-même, est
par ailleurs excessivement défectueux. S’il existe quelques
lettrés chez les
Touareg, au moins dans les familles maraboutiques, ils se servent
pour écrire de la langue et de l’alphabet arabes.


Les Maures qui font encore usage du zenaga ont
désappris complètement le maniement des caractères libyco-berbères
qu’emploient encore, quoique d’une manière restreinte, les
Touareg ; comme les tribus de langue berbère d’Algérie et du
Maroc, c’est des caractères arabes qu’ils se servent pour
transcrire leur langue, mais ce procédé lui-même est à peu près
inusité au Haut-Sénégal-Niger. Les quelques Maures parlant le
zenaga que l’on rencontre en cette colonie, ou bien sont
complètement illettrés, ou bien connaissent l’arabe écrit, et alors
c’est de cette dernière langue qu’ils usent lorsqu’ils veulent
confier quelque chose au papier.


Quant au peul et au haoussa, il arrive que des
lettrés musulmans parlant ces langues les écrivent au moyen de
l’alphabet arabe, en donnant à certains caractères de cet alphabet
une valeur conventionnelle spéciale ou en modifiant la valeur de
tel ou tel caractère au moyen de points diacritiques
supplémentaires, de façon à adapter à peu près l’alphabet arabe à
la phonétique de ces langues. Ils ont même inventé un signe spécial
— un point épais placé au dessous de la ligne d’écriture — pour
représenter la voyelle é, qui n’a pas de signe
correspondant en arabe et qui est d’un usage fréquent en peul et en
haoussa. Mais, même ainsi modifié, l’alphabet arabe est encore bien
défectueux pour rendre les sons de langues aussi différentes des
langues sémitiques que le sont le peul, le haoussa et toutes les
langues nègres d’ailleurs ; la fréquence des voyelles, leur
variété, leur importance morphologique, la quantité et la valeur
des nasalisations constituent des obstacles qu’il est bien
difficile de surmonter avec un instrument aussi peu approprié à
l’expression des phonèmes vocaliques et nasaux que le système
graphique des Arabes. De plus, il n’existe entre les lettrés peuls
ou haoussa des diverses régions du Soudan aucune entente ni aucune
possibilité d’entente sur les moyens à employer pour remédier aux
inconvénients du système ; en sorte que, à part quelques
pratiques qui se sont généralisées à peu près partout — comme la
représentation de la voyelle é par un point épais et celle
du d spécial des Peuls par un thâ —, les
procédés diffèrent selon les pays et même, dans un pays donné,
selon les individus, et il n’est pas rare qu’une page écrite en
peul ou en haoussa soit à peu près inintelligible pour tout autre
que celui qui l’a écrite. Comme d’autre part il est pratiquement
nécessaire, pour être capable de transcrire du peul ou du haoussa
en caractères arabes, de connaître au préalable l’arabe écrit
lui-même, la plupart des lettrés préfèrent se servir tout bonnement
de cette dernière langue ; ils y sont d’autant plus portés
que, s’ils ont à écrire à un correspondant parlant une autre langue
que la leur, la lettre écrite en peul ou en haoussa ne serait pas
comprise de ce correspondant tandis que la lettre écrite en arabe
le sera toujours. Cependant, comme je le disais, on rencontre
quelques spécimens de peul et de haoussa transcrits en caractères
arabes : ce sont pour la plupart de petits poèmes imités ou
traduits de l’arabe ; ce sont parfois aussi des lettres
échangées entre deux Peuls ou deux Haoussa dont l’un réside en un
pays où sa langue n’est pas comprise et qui peuvent, en usant de ce
système, préserver mieux le secret de leur correspondance qu’en se
servant de la langue arabe.


Aucune des autres langues du Haut-Sénégal-Niger, à ma
connaissance, n’est écrite même occasionnellement[263]. Ce n’est pas à dire qu’il n’existe pas de
lettrés chez les Songaï, les Mandé, les Ouolofs, etc. ; mais,
lorsque ces lettrés veulent confier quelque chose au papier, c’est
toujours de la langue arabe qu’ils se servent et non pas de leur
langue propre. Tout au plus transcrivent-ils, dans le cours d’une
lettre rédigée en arabe et au moyen de caractères arabes parfois
modifiés à la façon des Peuls et des Haoussa, des mots de leur
langue maternelle
dont ils ignorent l’équivalent arabe ou encore des titres ou des
noms propres. Parfois aussi les instituteurs musulmans, pour se
rappeler le sens d’une expression arabe peu usuelle qu’ils auront à
expliquer à leurs élèves, transcrivent en marge du texte arabe, ou
dans l’interligne, la traduction de cette expression en langue
indigène. Mais cela ne peut à aucun titre constituer une
littérature.


Les missionnaires chrétiens ont enseigné quelquefois à leurs
néophytes un procédé de transcription de leur langue au moyen des
caractères de l’alphabet latin : il ne semble pas que l’emploi
de ce système ait dépassé les murs des écoles confessionnelles,
sauf peut-être en ce qui concerne certains Ouolofs du Sénégal,
convertis au christianisme depuis plusieurs générations. Les rares
indigènes christianisés que j’ai rencontrés, lorsqu’ils avaient
conservé quelque trace de l’instruction que leur avaient donnée les
missionnaires, se servaient pour écrire, non pas de leur propre
langue, mais de la langue française ; je dois ajouter qu’ils
m’ont tous paru avoir besoin d’un effort moindre pour écrire en
français que pour transcrire les mots de leur langue maternelle en
caractères français.


3o Littérature orale. — Si aucune langue du
Soudan en dehors de l’arabe ne mérite l’appellation de
« langue écrite », si la littérature arabe soudanaise
elle-même n’a guère produit — sauf de trop rares exceptions[264] — d’œuvres vraiment originales en dehors de
quelques diaires et obituaires et de correspondances sans grand
intérêt, il n’en faudrait pas conclure qu’il n’existe au Soudan
aucune littérature. Il existe au contraire en cette partie de
l’Afrique une littérature populaire d’une extraordinaire richesse,
mais elle est uniquement orale.


Cette littérature n’est pas seulement riche ; elle est
variée et aborde tous les sujets. L’histoire et l’épopée y sont
représentées par de très curieuses traditions relatives à l’origine
des peuples et des tribus, aux faits et gestes des héros ou des
guerriers célèbres : les légendes reproduites ou simplement
résumées dans la
seconde partie du présent ouvrage peuvent donner une idée du genre
et de la large part qui y est faite au symbolisme et au
merveilleux. Les fables sont légion au Soudan : on en pourrait
faire de volumineux recueils qui rappelleraient à la fois nos vieux
fabliaux, notre Roman de Renard et le bonhomme La Fontaine ;
c’est en général le lièvre qui est le héros de ces fables et qui
joue aux autres animaux, à l’hyène notamment, les bons tours qui
chez nous sont la spécialité du renard ; la moralité des
fables soudanaises n’est pas plus morale que celle des nôtres, mais
elle exalte le plus souvent la finesse et la ruse aux dépens de la
force. A côté des fables existent des proverbes, plus réellement
moraux en général et fréquemment pétris du plus merveilleux bon
sens, et aussi des énigmes qui servent à passer les soirées et qui
aiguisent l’esprit. La poésie proprement dite est largement
représentée, soit par d’interminables chansons épiques, soit par
des chansons satiriques ou licencieuses, soit par de simples
chansons d’amour : ces dernières sont les plus répandues parmi
le commun du peuple et sont chantées surtout par les femmes au
cours de leurs danses, tandis que les chansons épiques et
satiriques sont plutôt récitées par ces professionnels que nous
appelons les griots[265]. Il faudrait encore, pour être complet,
ajouter à cette énumération une sorte de littérature religieuse,
comprenant des chants liturgiques, des formules de sacrifice,
d’incantation et d’initiation, des légendes relatives aux génies et
à leur action sur le monde, etc.


Tous les peuples du Soudan ne brillent pas de même au point de
vue littéraire. Les Mandé, supérieurs par ailleurs, ne détiennent
sous ce rapport qu’un rang assez médiocre et sortent rarement de la
banalité ordinaire ; le côté poétique en tout cas leur fait
généralement défaut. Les Sénoufo montrent peut-être un peu plus d’imagination, mais
ils possèdent mal l’art de la composition. Les peuples voltaïques
et notamment les Mossi semblent beaucoup mieux doués[266], ainsi que les Songaï. Mais ce sont surtout
les Peuls qui se distinguent par l’allure poétique de leurs
chansons. Je me permets, pour en donner quelque idée, de traduire
ici deux chansons peules recueillies dans la Boucle du Niger par M.
le capitaine Figaret, de l’artillerie coloniale, qui m’en a très
obligeamment communiqué le texte. Comme la traduction ne peut leur
conserver l’allure élégante et harmonieuse que leur prêtent les
assonances de la langue peule, je reproduis ci-dessous le texte
lui-même, en le transcrivant de mon mieux selon les lois ordinaires
de la prononciation française.


Chanson d’amour


(recueillie chez les Peuls Bari de Boromo, cercle
de Koury).





Kâmou balni balnougol bouguêdyi,



Misso missi missougol
birâdam ;[267]



Fowrou oulli, diko laddé
dyaboké...



Ndên é danêdyo wéli goundidâdé.






Le ciel s’assombrit du bleu sombre des
guinées[268],


Le brouillard laisse égoutter une rosée
de lait frais[269] ;


L’hyène rugit, l’aîné de la brousse
répond...[270].


C’est alors qu’avec un ami au teint clair
il fait bon chuchoter.








Chanson guerrière


(recueillie chez les Peuls du Djilgodi).[271]





Dyibo ouendou :



Ardi dyam yara loto, ardi boné yara
dyidyam.



Ndou filirâma kaï goudyi :



Alla doma fa ouéta, gaoué doma fa
hîra.



Lîlêté ndou dyadyâdi, ndou lîlatâké
goudé rèoubé.



Ouendou paté filâma ;



Gaoué bonndé ndèr ouendou, dyoga
dyokâdyi ndèr ouendou ;



Talmêté ndou kôé maïbé, ndou
talmatâké dèn talbé.



Boukari Koutou fîli èn,



Filiri èn oudyouné gou, namtorîma
lotyi goursi...



Méti ngardo kala dilla !



Yoppa tyoppi ouendou ndèr
ouendou !



Kyendé-kyendé, bi-ngal
Mossi-nké !



Kyendé-kyendé mèn bowâ, milla-milla
mèn bowi.






A Djibo est un étang :


Celui qui apporte le bien peut s’y
désaltérer et s’y baigner, celui qui apporte le mal s’y abreuvera
de sang.


Il a été entouré d’étalons[272] :


Dieu veille du soir au matin et les
lances veillent du matin au soir.


Ses rives seront couvertes d’entrailles,
elles ne seront plus couvertes de pagnes de femmes[273].


Autour de l’étang des haies de mimosa
épineux ont été disposées ;


Des lances perfides sont dans l’étang, il
y a des armes dans l’étang ;


Il sera planté de têtes de morts, il ne
sera plus planté de nénuphars.


Boukari Koutou nous a entourés,


Il nous a entourés de milliers d’étalons,
il a disposé en cercle des pirogues remplies de fusils...[274]


Que tout homme venu ici avec la colère
s’en aille !


Qu’il laisse les oiseaux de l’étang dans
l’étang !


Kyendé-kyendé[275], grand fils des Mossi !


Ce n’est pas kyendé-kyendé que
nous voulons, c’est milla-milla[276] qui nous fait plaisir.
















[image: ]
Carte 7. — Zones d’extension des langues
principales.









[249]Voir en particulier : Die
Sudansprachen, eine sprachvergleichende Studie, par Diedrich
Westermann (Hamburg, 1911, gr. in-8) et la carte linguistique de
Bernhard Struck.





[250]Voir plus loin les tableaux comparatifs du chapitre II.





[251]J’ai distingué les trois groupes de la
famille mandé en donnant à chacun comme nom le mot employé le plus
généralement dans les langues du groupe pour exprimer le nombre
« dix » ; je ne prétends pas du tout indiquer par là
que ces diverses manières de rendre le nombre « dix »
soient la caractéristique des différences séparant les trois
groupes : il s’agit simplement d’appellations qui m’ont paru
commodes et de nature à représenter objectivement la chose qu’elles
sont chargées de représenter, de la même manière que les
appellations de « langues d’oc » et « langues
d’oïl » sont employées chez nous.





[252]Le kâgoro pourrait à la rigueur
être considéré comme un simple dialecte intermédiaire entre le
soninké et le mandingue ; on ne possède d’ailleurs que fort
peu de renseignements sur cet idiome.





[253]Le groupe mandé-tan possède deux autres
langues, non représentées au Haut-Sénégal-Niger : le
ligbi (dialectes ligbi, huéla et
noumou), parlé à la Côte d’Ivoire et à la Côte d’Or, et le
vaï, parlé au Libéria.





[254]Le rattachement des langues
samorho et sia est encore douteux, ainsi que
celui des quatre dialectes mal définis. Le groupe mandé-fou possède
beaucoup d’autres langues et dialectes non représentés au
Haut-Sénégal-Niger : le mendé et le landorho
(Sierra-Leone), le toma et le guerzé (Guinée), le
dan, le toura, le lo ou gouro, le
mona, le nouan, le ngan et le
gbin (Côte d’Ivoire).





[255]De nombreux dialectes de la langue sénoufo
sont en outre parlés à la Côte d’Ivoire.





[256]En dehors du Haut-Sénégal-Niger, le groupe
mossi possède à la Côte d’Or le dagomba, le
gbanian, le boura ou frafra et le
mampoursi ; il est probable que les deux premiers de
ces quatre idiomes sont des dialectes appartenant à la même langue
que le dagari et que les deux autres sont des dialectes appartenant
à la même langue que le nankana — J’ai des raisons de croire que
les Samo, en outre d’un dialecte de la langue mossi,
possèdent un idiome spécial qu’il faudrait peut-être rattacher à la
famille mandé.





[257]Appartiennent au même groupe le
siti et le dégha de la Côte d’Ivoire.





[258]Ce groupe est surtout représenté au Dahomey
et au Togo, tant par le bariba et le soumba que par d’autres
langues ou dialectes (kaouri ou kabré, kotokoli,
pila-pila, ouindji-ouindji, etc.).





[259]L’autre groupe ou groupe sérère
comprend le kéguem ou sérère proprement dit et le
none, parlés uniquement au Sénégal.





[260]Je lui donne ce nom parce que son domaine
s’étend, d’une manière générale, du bas Niger au Logone, affluent
du Tchad.





[261]Voir les cartes 6 et
7, pages 355 et 385.





[262]Sous réserve du fait probable, mais non
démontré encore, que les Samo feraient usage d’une langue nationale
d’origine mandé et ne parleraient le mossi qu’à titre de langue
secondaire.





[263]L’une des langues mandé du groupe
mandé-tan, le vaï, est une langue écrite et possède même un
alphabet original, du type syllabique, qui lui est propre et a été
créé de toutes pièces par les Vaï eux-mêmes. C’est probablement la
seule langue nègre qui possède un système graphique non emprunté au
dehors et qui en fasse couramment usage, bien qu’on ait signalé
récemment un autre exemple de ce phénomène au Cameroun. Je ne cite
ce cas que pour mémoire, la langue et l’alphabet vaï étant
localisés à une province du Libéria et à une toute petite fraction
de la colonie anglaise de Sierra-Leone.





[264]Il convient en particulier de faire état,
parmi ces exceptions, d’ouvrages d’histoire tels que le
Tarikh-es-Soudân, le Tedzkiret-en-Nisiân et
d’autres non publiés encore.





[265]M. Dupuis-Yakouba, adjoint principal des
affaires indigènes à Tombouctou, vient de publier chez l’éditeur
Leroux le texte et la traduction d’un véritable poème épique songaï
célébrant les hauts faits des premiers Gow, qui constituèrent chez
les Songaï la caste des chasseurs. Par son sujet, sa manière et ses
dimensions, ce spécimen de la littérature orale du Soudan est tout
à fait remarquable.





[266]Voir les spécimens de littérature mossi
publiés et traduits par M. Froger, adjoint des affaires indigènes,
dans son Etude de la langue des Mossi.





[267]Variante : Bâdé sokki tyokkougol
birâdam, la brume laisse filer un filet de lait frais.





[268]Il s’agit de ces cotonnades d’un bleu
sombre tirant sur le noir, analogue à la teinte que prend le
firmament à la tombée de la nuit.





[269]Allusion à la rosée du soir qui prend
souvent, à l’obscurité naissante, une teinte laiteuse.





[270]L’aîné de la brousse est l’un des surnoms
du lion.





[271]Relative à une incursion que fit Boukari
Koutou, empereur mossi de Ouagadougou, dans le Djilgodi vers 1890,
incursion au cours de laquelle il fut repoussé par les Peuls près
de la mare de Djibo.





[272]Allusion à la cavalerie peule envoyée pour
soutenir le choc de l’armée mossi.





[273]D’habitude les rives de l’étang sont
couvertes des pagnes que les femmes y ont lavés et qu’elles
étendent sur le sable pour les faire sécher.





[274]Allusion aux dispositions stratégiques
prises par Boukari Koutou, qui avait envoyé sa cavalerie des deux
côtés de l’étang pour faire un mouvement tournant et l’avait
appuyée par un demi-cercle de fusilliers garnissant la rive
sud.





[275]Formule de salutation en usage chez les
Mossi.





[276]Formule de salutation en usage chez les
Peuls.












CHAPITRE II


Linguistique comparée


Le cadre et le caractère général de cet ouvrage ne me permettent
pas de tenter ici une étude comparative détaillée des nombreuses
langues en usage dans le Haut-Sénégal-Niger. Il me serait
d’ailleurs difficile de mener à bien une pareille étude, vu l’état
encore bien précaire des connaissances aujourd’hui acquises sur
beaucoup de ces langues. Je voudrais essayer seulement d’esquisser
à grands traits, sous une forme brève et précise, les
caractéristiques principales de chaque famille linguistique, en
m’en tenant aux généralités. J’ai disposé ces indications par
tableaux successifs, afin de faciliter les comparaisons et de
permettre de voir, d’un seul coup d’œil, par où les diverses
familles diffèrent les unes des autres et par où au contraire
certaines ont entre elles des points de contact et des
affinités.


Pour les familles sémitique, hamitique, nigéro-logonaise et
sénégalaise, j’ai pris comme types de comparaison les seules
langues de ces familles représentées au Haut-Sénégal-Niger,
c’est-à-dire l’arabe, le tamacheq, le haoussa et le ouolof. Les
familles tekrourienne, songaï et sénoufo ne possédant chacune
qu’une langue unique, c’est tout naturellement cette langue qui a
été prise comme terme de comparaison. En ce qui concerne les
familles mandé et voltaïque, les observations s’appliquent à
l’ensemble des langues de chacune de ces deux familles.


I. — Composition et
formation des mots.


1o Composition habituelle des
racines (pronoms et particules mis à part).


Arabe : trois consonnes sans
voyelle ; quelquefois quatre consonnes.


Tamacheq : une consonne ; deux
consonnes ; deux consonnes avec une voyelle intercalée ;
quelques racines sont terminées par une voyelle.


Haoussa : une consonne suivie d’une
voyelle ; deux consonnes avec une voyelle intercalée ;
une consonne suivie d’une voyelle puis de deux consonnes.


Ouolof : deux consonnes avec une
voyelle intercalée (la deuxième consonne pouvant n’être qu’une
semi-voyelle) ; parfois une consonne suivie d’une voyelle puis
de deux consonnes.


Peul : deux consonnes avec une
voyelle intercalée ; une consonne suivie d’une voyelle puis de
deux consonnes.


Songaï : une consonne suivie d’une
voyelle ; deux consonnes avec une voyelle intercalée ;
une consonne suivie d’une voyelle puis de deux consonnes ;
peut-être aussi une consonne, une voyelle, une consonne, une
voyelle (douteux).


Mandé : une consonne suivie d’une
voyelle ; une voyelle entre deux consonnes (rare) ;
peut-être aussi une consonne, une voyelle, une consonne, une
voyelle (douteux).


Sénoufo : une consonne suivie d’une
voyelle ; une voyelle entre deux consonnes (rare) ;
peut-être aussi une consonne, une voyelle, une consonne, une
voyelle (douteux).


Voltaïque : une voyelle entre deux
consonnes ; une voyelle précédée d’une consonne et suivie de
deux consonnes ; aussi une consonne suivie d’une voyelle.


2o Emploi des racines
isolées.


Arabe : la racine ne peut s’employer
seule (certains pronoms et particules mis à part).


Tamacheq : certaines racines
peuvent s’employer seules.


Haoussa : la plupart des racines
peuvent s’employer seules.


Ouolof : la racine peut s’employer
seule.


Peul : la racine ne peut s’employer
seule (exception faite de certains pronoms et particules, ainsi que
des impératifs et de quelques abréviations usuelles).


Songaï : la racine peut s’employer
seule.


Mandé : la racine peut s’employer
seule.


Sénoufo : certaines racines peuvent
s’employer seules, d’autres ne le peuvent pas.


Voltaïque : les racines ne peuvent
s’employer seules que dans certains cas déterminés et seulement
lorsqu’elles sont à terminaison vocalique (sauf quelques exceptions
d’ailleurs douteuses).


3o Mode de formation des
mots.


Arabe : flexion interne et
désinencielle ; agglutinisme par préfixes, infixes et
suffixes.


Tamacheq : flexion interne et
désinencielle ; agglutinisme par préfixes, infixes et
suffixes.


Haoussa : flexion interne et
désinencielle ; agglutinisme par préfixes et suffixes.


Ouolof : pas de flexion ;
agglutinisme par suffixes seulement.


Peul : pas de flexion ;
agglutinisme par suffixes seulement.


Songaï : pas de flexion ;
agglutinisme par suffixes (avec un exemple unique de préfixe :
i devant l’adjectif attribut) ; juxtaposition de
racines ou de radicaux.


Mandé : pas de flexion ;
agglutinisme par suffixes et très rarement par préfixes (pour
former des verbes causatifs ou factitifs) ; juxtaposition de
racines ou de radicaux.


Sénoufo : pas de flexion ;
agglutinisme par suffixes seulement ; juxtaposition de racines
pures placées devant d’autres racines ou des radicaux.


Voltaïque : mêmes modes de formation
que pour le sénoufo.


4o Modifications
morphologiques des consonnes radicales

(modifications dialectales ou euphoniques mises à part).


Arabe : aucune modification, sauf
par redoublement.


Tamacheq : aucune modification, sauf
par redoublement.


Haoussa : aucune modification, sauf
par redoublement.


Ouolof : très nombreux cas de
modification morphologique de certaines consonnes radicales.


Peul : modification morphologique et
syntaxique régulière de certaines consonnes radicales.


Songaï : aucune modification.


Mandé : aucune modification (sauf
quelques cas dans le groupe mandé-tamou).


Sénoufo : quelques cas de
modification morphologique des consonnes radicales.


Voltaïque : cas nombreux de
modification morphologique de certaines consonnes radicales.


II. — Morphologie et
syntaxe.


1o Genres et
classes.


Arabe : deux genres distingués aux
deux nombres dans les pronoms, les noms, les adjectifs, les
participes et les verbes (au moyen de suffixes ou flexions
désinencielles dans les noms, adjectifs et participes, de préfixes
et de suffixes dans les verbes).


Tamacheq : deux genres distingués
aux deux nombres dans les pronoms, les noms, les participes et les
verbes (au moyen de préfixes et de suffixes dans les noms et les
participes comme dans les verbes).


Haoussa : deux genres distingués au
singulier seulement dans les pronoms, les noms, les adjectifs et
les participes, mais non dans les verbes, à l’exception d’une forme
verbale féminine pour le verbe « être » :
tché (au moyen de flexions désinencielles dans les noms et
les participes, de flexions désinencielles ou de préfixes dans les
adjectifs).


Ouolof : pas de genres, mais
un grand nombre de classes de noms distinguées par des articles
spéciaux ou particules de détermination suffixées.


Peul : pas de genres, mais un grand
nombre de classes de noms et de participes distinguées par des
suffixes spéciaux, par l’emploi de pronoms différents et par la
modification de certaines consonnes radicales.


Songaï : ni genres ni classes.


Mandé : ni genres ni classes.


Sénoufo : pas de genres, mais des
classes de noms distinguées par des suffixes spéciaux.


Voltaïque : pas de genres, mais des
classes de noms distinguées par des suffixes spéciaux.


2o Nombres.


Arabe : trois nombres distingués
dans les pronoms, les noms, les adjectifs, les participes et les
verbes (au moyen de flexions, d’infixes et de suffixes dans les
noms, les adjectifs et les participes, et de préfixes et suffixes
dans les verbes).


Tamacheq : deux nombres distingués
dans les pronoms, les noms, les participes et les verbes (au moyen
de flexions, de préfixes et de suffixes dans les noms et les
participes, et de préfixes et suffixes dans les verbes).


Haoussa : deux nombres distingués
dans les pronoms, les noms, les adjectifs et les participes, mais
non dans les verbes (au moyen de flexions internes ou
désinencielles dans les noms et les participes, de flexions ou
préfixes dans les adjectifs).


Ouolof : deux nombres distingués
seulement dans les pronoms et dans les articles ou particules de
détermination du nom, par des formes spéciales pour chaque
nombre.


Peul : deux nombres distingués dans
les pronoms, les noms, les participes et certains verbes (dans les
noms et les participes au moyen de suffixes spéciaux à chaque
nombre et par la modification de certaines consonnes radicales,
dans les verbes par une modification analogue et — dans quelques
cas — par des suffixes spéciaux).


Songaï : deux nombres
distingués dans les pronoms et les noms seulement (dans les noms
par l’addition d’un suffixe à la forme du singulier).


Mandé : comme en songaï, avec cette
différence que, dans certaines langues ou certains dialectes, le
suffixe indiquant le pluriel peut se substituer à la voyelle
terminale de la forme du singulier et que, dans le groupe
mandé-tamou, on rencontre des cas de modification de la première
consonne radicale.


Sénoufo : deux nombres distingués
dans les pronoms et les noms (dans les noms par addition d’un
suffixe à la forme du singulier ou au moyen de suffixes spéciaux à
chaque nombre, et parfois au moyen de la modification de certaines
consonnes radicales).


Voltaïque : deux nombres distingués
dans les pronoms et les noms (dans les noms au moyen de suffixes
spéciaux à chaque nombre et parfois au moyen de la modification de
certaines consonnes radicales).


Remarque. — Dans les langues arabe, tamacheq,
haoussa, peule et voltaïques, les noms prennent toujours la marque
du pluriel, même si la pluralité est indiquée d’autre part à l’aide
d’un nom de nombre ou d’un déterminatif ou qualificatif de
quantité ; au contraire dans les familles songaï et mandé, la
marque du pluriel disparaît si la pluralité est indiquée d’autre
part, ne serait-ce que par le contexte ; en sénoufo, les deux
phénomènes se rencontrent concurremment.


3o Modifications de l’idée
verbale (personnes, temps, modes, voix, formes).


Arabe : personnes, temps, modes,
voix passive, formes dérivées indiqués par flexions, préfixes,
infixes et suffixes.


Tamacheq : personnes, temps ou
modes, formes dérivées indiqués par préfixes, infixes et
suffixes ; une seule voix.


Haoussa : personnes indiquées par
les pronoms sujets ; temps ou modes indiqués par particules ou
auxiliaires préfixés et parfois par suffixes ou flexions
désinencielles, ou encore par l’emploi de pronoms sujets
spéciaux ; voix passive indiquée par un préfixe (a) et par
l’inversion du pronom sujet : assez nombreuses formes dérivées
indiquées par suffixes ou flexions désinencielles.


Ouolof : personnes indiquées par les
pronoms sujets ; temps ou modes indiqués par suffixes ou par
auxiliaires préfixés ou parfois par la place du pronom sujet par
rapport au verbe ; une seule voix ; formes dérivées
nombreuses, indiquées par des suffixes.


Peul : personnes indiquées par les
pronoms sujets et parfois, à l’impératif, par des suffixes ;
temps ou modes indiqués par des suffixes et quelquefois par des
auxiliaires préfixés ; trois voix (active, passive et moyenne
ou réfléchie), indiquées par des suffixes spéciaux ; très
nombreuses formes dérivées, indiquées par des suffixes.


Songaï : personnes indiquées par les
pronoms sujets ; temps ou modes indiqués par particules ou
auxiliaires préfixés ; une seule voix ; deux formes
dérivées (l’intensive marquée par simple redoublement, la factitive
ou causative indiquée par un suffixe).


Mandé : personnes indiquées par les
pronoms sujets ; temps ou modes indiqués par particules ou
auxiliaires préfixés ou suffixés ; voix passive indiquée par
une particule suffixée ou simplement par l’absence de régime
direct ; quelques formes dérivées indiquées par préfixes ou
suffixes.


Sénoufo : personnes indiquées par
les pronoms sujets ; temps ou modes indiqués par particules ou
auxiliaires préfixés (peut-être aussi quelquefois par particules
suffixées) ; voix (?) ; formes (?).


Voltaïque : personnes indiquées par
les pronoms sujets ; temps ou modes indiqués par suffixes et
par particules ou auxiliaires préfixés ; une seule voix
(?) ; formes dérivées indiquées par suffixes.


4o Négation.


Arabe : indiquée par une particule
préfixée au verbe (particules diverses selon les temps :
lâ, mâ, lam).


Tamacheq : même système (une seule
particule : our ou ou).


Haoussa : indiquée par la
particule ba placée au commencement et à la fin de la
proposition (à l’impératif par la particule kada au début
de la proposition).


Ouolof : indiquée par un suffixe qui
se place entre le radical du verbe et le suffixe de conjugaison ou
bien par un auxiliaire négatif préfixé au verbe.


Peul : indiquée par des suffixes de
conjugaison spéciaux et, à l’impératif, par un auxiliaire négatif
ou une particule négative préfixés au verbe.


Songaï : indiquée par une particule
préfixée au verbe (na pour le passé, si pour le
futur).


Mandé : indiquée par une particule
ou un auxiliaire négatif préfixés au verbe (particules et
auxiliaires divers selon les temps, modes ou voix : en
mandingue tè pour le présent, ti pour le futur,
kana pour l’injonctif, ma pour le passé et le
passif).


Sénoufo : indiquée par une particule
préfixée au verbe (particules diverses selon les temps ou modes) et
souvent précisée par l’addition d’une autre particule suffixée au
verbe.


Voltaïque : indiquée par une
particule préfixée au verbe ou à l’auxiliaire de conjugaison
(particules diverses selon les temps ou modes) et souvent précisée
par l’addition d’une autre particule suffixée au verbe.


5o Interrogation (en
dehors des cas où la proposition renferme un pronom ou adverbe
marquant par lui-même l’interrogation, comme « qui ?
quoi ? quand ? où ? comment ? etc. »).


Arabe : particule interrogative au
début de la proposition ou (dans la langue vulgaire) mot
interrogatif suffixé au verbe, ou encore particule signifiant
« ou bien non » (aou-lâ) placée à la fin de la
proposition.


Tamacheq : particule interrogative
signifiant « ou bien » (mirh) placée à la fin de
la proposition.


Haoussa : particule ou formule
interrogative signifiant « ou bien » (ko) ou
encore « ou bien pas ainsi » (ko ba hakka ba)
placée à la fin de la proposition ; emploi de formes spéciales
du verbe
« être », selon son sens, dans les phrases
interrogatives.


Ouolof : particule interrogative au
début de la proposition.


Peul : particule interrogative au
début de la proposition (yalla) ou plus fréquemment
particule interrogative à la fin de la proposition (nâ) ou
les deux employées simultanément, ou encore emploi de l’inversion
(le sujet se plaçant après le verbe, avec modification
morphologique de l’un et de l’autre dans certains cas).


Songaï : particule interrogative
signifiant « ou bien » (ouala) placée à la fin
de la proposition.


Mandé : même système (particule
ouala ou ouâ ou â en mandingue).


Sénoufo : même système.


Voltaïque : même système.


Remarque. — Dans toutes les familles
linguistiques, l’intonation seule, sans emploi d’aucune particule
spéciale, peut suffire à exprimer l’interrogation.


6o Adjectif.


Arabe : des adjectifs proprement
dits existent en dehors des participes.


Tamacheq : pas d’adjectifs ;
les participes et les verbes qualificatifs en tiennent lieu.


Haoussa : adjectifs propres,
adjectifs composés d’un substantif ou d’un verbe précédé d’un
préfixe, participes et infinitifs passifs employés
adjectivement.


Ouolof : pas d’adjectifs ni de
participes ; les verbes qualificatifs en tiennent lieu, soit
conjugués soit précédés d’une sorte de pronom relatif qui n’est en
somme qu’une particule spéciale de détermination suffixée au
substantif.


Peul : peu d’adjectifs, mais des
participes qui en tiennent lieu, ainsi que des verbes qualificatifs
soit conjugués soit précédés d’une sorte de démonstratif jouant le
rôle de pronom relatif.


Songaï : adjectifs propres et
adjectifs-participes formés d’un verbe par l’addition d’un
suffixe.


Mandé : pas d’adjectifs propres,
mais des verbes qualificatifs en tenant lieu, soit conjugués, soit
employés adjectivement à l’infinitif ; il existe de plus des
adjectifs-participes formés d’un verbe par l’addition de divers
suffixes ; enfin beaucoup de noms sont employés
adjectivement.


Sénoufo : adjectifs propres et
verbes qualificatifs en tenant lieu, soit conjugués soit employés
adjectivement à l’infinitif.


Voltaïque : adjectifs propres,
adjectifs-participes formés d’un verbe par l’addition de divers
suffixes, noms employés adjectivement, verbes qualificatifs
conjugués.


7o Place du régime du
nom.


Arabe : régime du nom après ce nom
sans particule d’union (le nom déterminé par son régime perd
l’article).


Tamacheq : régime du nom après ce
nom, avec particule d’union (n ou en) intercalée
entre les deux.


Haoussa : régime du nom après ce
nom, avec particule d’union (n pour les deux genres ou
bien na pour le masculin et ta pour le féminin)
intercalée entre les deux.


Ouolof : régime du nom après ce nom
sans particule d’union (le nom déterminé par son régime conserve
généralement sa particule de détermination).


Peul : régime du nom après ce nom
sans particule d’union (le nom déterminé par son régime conserve
son suffixe de classe, sauf dans certaines locutions très usuelles
jouant le rôle de noms composés).


Songaï : régime du nom avant ce nom
sans particule d’union (en général le régime seul peut prendre la
particule de détermination)[277].


Mandé : régime du nom avant ce nom
sans particule d’union ou avec particule d’union indiquant soit la
possession soit la localisation.


Sénoufo : régime du nom avant ce nom
sans particule d’union (le nom régime perd fréquemment son suffixe
de classe).


Voltaïque : régime du nom
avant ce nom sans particule d’union (le nom régime perd le plus
généralement son suffixe de classe : ten-ga
« pays », sô-ba « maître »,
ten-sô-ba « le chef du pays » en mossi).


8o Place des régimes du
verbe.


Arabe : tous les régimes après le
verbe, le régime direct se plaçant en général le premier et le
régime indirect le second, (toutefois le régime indirect pronominal
se place avant le régime direct nominal).


Tamacheq : tous les régimes après le
verbe, le régime indirect se plaçant en général avant le régime
direct (sauf si ce dernier est pronominal) et parfois même avant le
verbe.


Haoussa : tous les régimes après le
verbe, le régime indirect précédant en général le régime
direct.


Ouolof : le régime direct suit en
général le verbe ; toutefois si ce régime est un pronom et que
le pronom sujet soit placé avant le verbe, le pronom régime direct
s’intercale entre le pronom sujet et le verbe ; le régime
indirect se place toujours après le verbe, tantôt après tantôt
avant le régime direct.


Peul : tous les régimes après le
verbe, le régime indirect non accompagné d’une préposition
précédant toujours le régime direct ; toutefois le régime sur
lequel on veut insister se place au début de la proposition et
alors le sujet se place après le verbe.


Songaï : tous les régimes après le
verbe, le régime indirect précédant en général le régime
direct.


Mandé : le régime direct se place
toujours immédiatement avant le verbe, entre l’auxiliaire de
conjugaison — s’il existe — et le verbe lui-même ; le régime
indirect au contraire suit toujours le verbe.


Sénoufo : même règle qu’en
mandé.


Voltaïque : le régime direct et le
régime indirect suivent en général le verbe, le régime direct se
plaçant le plus souvent le premier, parfois intercalé entre le
verbe lui-même et la particule de conjugaison suffixée, mais
suivant d’ordinaire cette particule ; toutefois le régime
direct se place quelquefois avant le verbe, surtout dans les
phrases négatives ou interrogatives ; d’autre part le régime
indirect pronominal précède le régime direct et parfois même se
place avant le verbe ; enfin le régime sur lequel on veut
insister se place au début de la proposition, sans amener de
modification dans la place du sujet par rapport au verbe.


9o Possessifs.


Arabe : les adjectifs possessifs
sont rendus au moyen de suffixes pronominaux qui sont en réalité
des pronoms personnels régimes du nom et se plaçant après lui selon
la règle générale ; le nom ne prend pas l’article.


Tamacheq : même système, mais avec
emploi ordinaire de la particule d’union n ou en
entre le nom et le pronom.


Haoussa : même système, avec emploi
de la particule d’union n.


Ouolof : pour les première et
deuxième personnes du singulier et du pluriel et la troisième
personne du pluriel, on a de véritables adjectifs possessifs
(formés d’une racine s indiquant la possession et suivie
du pronom), qui se placent avant le nom ; (au singulier, le
nom ne prend pas de particule de détermination ; au pluriel,
la particule de détermination se place soit après le possessif soit
après le nom ; le possessif déterminant un nom régime d’un
autre nom se place avant celui-ci : les pieds de ton cheval,
sa tank-i fas « ton pieds cheval » ;) pour
la troisième personne du singulier toujours et exceptionnellement
pour les autres personnes, l’adjectif possessif se rend simplement
par le pronom suffixé au nom.


Peul : nos adjectifs possessifs sont
rendus au moyen du pronom suffixe au nom, avec intercalement entre
les deux (sauf à la première personne du singulier) d’une particule
ma’ ou m indiquant la possession.


Songaï : nos adjectifs possessifs
sont rendus au moyen du pronom préfixé au nom dont il est le régime ;
ce nom conserve en général la particule de détermination après
lui.


Mandé : nos adjectifs possessifs
sont rendus au moyen du pronom préfixé au nom, avec ou sans
intercalement d’une particule indiquant la possession.


Sénoufo : nos adjectifs possessifs
sont rendus au moyen du pronom préfixé au nom, sans intercalement
d’aucune particule.


Voltaïque : même système qu’en
sénoufo.


10o Relatif.


Arabe : le relatif existe après un
nom déterminé et suit immédiatement son antécédent ; si le
relatif est régime, un pronom régime correspondant, dit « de
rappel », est exprimé après le verbe ; pas de relatif
après un nom indéterminé : on y supplée par le pronom
personnel.


Tamacheq : pas de relatif ; on
y supplée par le démonstratif, avec emploi fréquent d’un pronom de
rappel en cas de relatif régime.


Haoussa : il existe un relatif
(nda ou da), qui suit immédiatement son
antécédent ; qu’il soit sujet ou régime, il nécessite un
pronom de rappel.


Ouolof : pas de relatif ; on y
supplée par la particule de détermination du nom, augmentée le cas
échéant d’un démonstratif.


Peul : pas de relatif à proprement
parler ; on y supplée par une sorte de démonstratif invariable
(ko ou no) ou, le plus souvent, par le pronom
personnel.


Songaï : il existe un relatif
(ka, pluriel ka-yo ou ki), qui suit son
antécédent soit immédiatement soit avec intercalement de la
particule de détermination ; lorsque le relatif est régime
l’emploi du pronom de rappel est nécessaire.


Mandé : pas de relatif ; un
démonstratif en tient lieu généralement (mi ou
min en mandingue), avec emploi du pronom de rappel si l’on
a affaire à un relatif régime.


Sénoufo : ?


Voltaïque : il existe un
relatif (au moins en mossi) ; sujet, il suit immédiatement son
antécédent ; régime, il se place entre le sujet et le verbe de
la proposition relative et exige généralement un pronom de rappel
après le verbe.


11o Infinitif suivant un
verbe.


Arabe : pas d’infinitif ; les
deux verbes se mettent à un mode personnel.


Tamacheq : pas d’infinitif ;
les deux verbes se mettent à un mode personnel.


Haoussa : l’infinitif suit
immédiatement le verbe dont il est le régime ou bien il est
remplacé par un mode personnel.


Ouolof : l’infinitif suit le verbe
avec intercalement entre les deux d’une particule de liaison
(a).


Peul : l’infinitif peul est un nom
et peut, comme tout nom, être régime d’un verbe et le suivre
directement ; s’il n’est pas absolument régime du verbe, on le
remplace par un mode personnel.


Songaï : l’infinitif suit le verbe,
avec intercalement entre les deux d’une particule de liaison
(ka) ; mais si le sujet logique de l’infinitif n’est
pas le même que celui du verbe précédent, on remplace l’infinitif
par un mode personnel.


Mandé : mêmes règles qu’en songaï
(la particule de liaison varie selon les langues, elle est
ka en mandingue).


Sénoufo : mêmes règles qu’en songaï
et en mandé (la particule de liaison est sa en
général).


Voltaïque : mêmes règles qu’en
songaï, mandé et sénoufo (la particule de liaison varie selon les
langues, elle est n en mossi).


Remarque. — En mandé et en sénoufo, l’infinitif
employé substantivement précède le verbe dont il est le régime
direct, selon la règle générale.


12o Régime des particules
remplaçant nos prépositions.


Arabe : régime après la
particule.


Tamacheq : régime après la
particule.


Haoussa : régime après la
particule.


Ouolof : régime après la
particule.


Peul : régime après la
particule.


Songaï : régime avant la
particule.


Mandé : régime avant la
particule.


Sénoufo : régime avant la
particule.


Voltaïque : régime avant la
particule.


13o Place du sujet.


Arabe : avant ou après le verbe.


Tamacheq : avant ou après le
verbe.


Haoussa : avant le verbe ; si
le sujet est un nom, on le fait suivre généralement d’un pronom de
rappel.


Ouolof : avant le verbe si c’est un
nom ; après le verbe, sauf à certains temps, si c’est un
pronom.


Peul : avant le verbe en
général ; toutefois, dans certaines expressions usuelles, en
poésie, dans certaines phrases interrogatives et quand on a voulu
attirer l’attention sur le régime en le plaçant au début de la
proposition, le sujet suit le verbe : à la 1re et à
la 2e personnes, le pronom sujet revêt alors une forme
spéciale ou s’amalgame avec le suffixe de conjugaison du verbe et
ce dernier se comporte, même au singulier, comme s’il était au
pluriel.


Songaï : sujet avant le verbe.


Mandé : sujet avant le verbe.


Sénoufo : sujet avant le verbe.


Voltaïque : sujet avant le
verbe.


14o Place de
l’attribut.


Arabe : après le sujet ou
l’expression qui tient lieu du verbe « être », le verbe
copulatif n’existant pas.


Tamacheq : le substantif attribut se
place après le verbe « être » ou avant le sujet du verbe
« être » ; l’adjectif attribut se traduit en général
par un participe suivant directement le sujet, sans exprimer le
verbe « être ».


Haoussa : l’attribut se place entre
le sujet et le verbe né (féminin tché) ou avant le sujet si l’on
emploie le verbe ké ; il peut aussi suivre le sujet
sans que le verbe « être » soit exprimé.


Ouolof : l’attribut se place entre
le sujet et le verbe-particule la ou après le verbe
di.


Peul : l’attribut suit directement
le sujet, le verbe copulatif n’existant pas ; en général on
emploie un verbe qualificatif ou attributif qui tient lieu à la
fois du verbe « être » et de l’attribut.


Songaï : l’attribut se place après
le verbe copulatif tyi.


Mandé : l’attribut se place après ou
avant le verbe copulatif, selon les cas ; (en mandingue,
l’attribut substantif se place soit après le verbe bè soit
plutôt avant le verbe lo ou do, et l’attribut
adjectif après ou avant les verbes bè ou yé,
selon la nature morphologique de l’adjectif ;) le plus souvent
le verbe « être » suivi d’un attribut adjectif se tourne
par un verbe qualificatif.


Sénoufo : l’attribut se place après
le verbe copulatif ou entre le sujet et ce verbe, selon les
cas.


Voltaïque : comme en sénoufo.


15o Place des adjectifs
déterminatifs (possessifs exceptés) et des
qualificatifs.


Arabe : les déterminatifs précèdent
le nom en général, les qualificatifs le suivent.


Tamacheq : les déterminatifs (sauf
ak « chaque ») suivent le nom, ainsi que les
participes qualificatifs.


Haoussa : certains déterminatifs
précèdent le nom, les autres le suivent ; les qualificatifs le
suivent ou bien le précèdent, mais alors ils sont séparés du nom
par la particule n.


Ouolof, peul, songaï,
mandé, sénoufo, voltaïque : tous
les déterminatifs et qualificatifs suivent le nom ; (les
quelques exceptions à cette règle, notamment en ce qui concerne les
démonstratifs, ne sont qu’apparentes et tiennent à ce que le
démonstratif est souvent un pronom ; ainsi en songaï
« cet homme » se dit tantôt har ouo et tantôt
ouo har, mais en réalité ouo har signifie
« l’homme de ceci » ou « l’homme d’ici » ;
de même en mandingue o mousso « cette femme »
signifie littéralement « la femme de ceci, la femme que
voici »).


16o Articles.


Arabe : un article défini invariable
(el) précède le nom ; pas d’article indéfini.


Tamacheq : aucun article, mais le
démonstratif peut jouer le rôle d’article déterminatif et le
numéral peut servir d’article indéfini.


Haoussa : pas d’article
défini ; un adjectif spécial joue le rôle d’article indéfini
et précède le nom.


Ouolof : pas d’article à proprement
parler, mais des particules de détermination variées en jouent le
rôle et se placent après le nom : elles se composent toutes
d’une consonne ou d’une semi-voyelle suivie d’une voyelle ; la
consonne varie selon la classe ou selon la consonne initiale du
nom, la voyelle varie selon la nature de la détermination.


Peul : pas d’article ; les
pronoms personnels de la troisième personne, employés comme
démonstratifs après le nom, ont souvent une valeur analogue à celle
de notre article défini ; un participe rendant le nom de
nombre « un » joue le rôle d’article indéfini et suit le
nom.


Songaï : une particule de
détermination (di) suffixée au nom joue exactement le rôle
de notre article défini ; le numéral peut jouer le rôle
d’article indéfini.


Mandé : pas d’article défini ;
un article indéfini existe, distinct du nombre « un »
(do en mandingue).


Sénoufo : aucun article.


Voltaïque : aucun article.


17o Verbe de
non-existence.


Arabe : il existe plusieurs verbes
de non-existence, mais, dans la langue parlée, le verbe d’existence
employé négativement est plus fréquent.


Tamacheq : l’idée de non-existence
est rendue par la négation du verbe d’existence.


Haoussa : l’idée de
non-existence est rendue par la négation du verbe ké ou
par une simple négation sans verbe.


Ouolof : le verbe d’existence
di a une forme négative dou.


Peul : il existe plusieurs verbes de
non-existence, dont un surtout est d’un emploi fréquent
(al-dé ou oual-dé) ; on peut aussi employer
négativement le verbe d’existence (on-dé ou
ouon-dé).


Songaï : pas de verbe de
non-existence.


Mandé : il existe un verbe de
non-existence (tè en mandingue) ; le verbe
d’existence (bè en mandingue) ne s’emploie jamais
négativement.


Sénoufo : même chose qu’en
mandé.


Voltaïque : même chose qu’en mandé
et en sénoufo.


18o Numération.


Arabe : décimale ; le nom de
nombre précède le nom, lequel reste au singulier à partir de
11.


Tamacheq : même système et mêmes
règles.


Haoussa : décimale ; le nom de
nombre suit le nom, lequel peut se mettre au pluriel à partir de 2
ou rester au singulier.


Ouolof : quinaire ; le nom de
nombre précède le nom mais prend après lui la particule de
détermination du pluriel (i ou yi) à partir de 2,
tandis que le nom demeure invariable et ne prend aucune particule
de détermination.


Peul : quinaire ; le nom de
nombre suit le nom, qui se met au pluriel.


Songaï : décimale ; le nom de
nombre suit le nom, qui reste au singulier.


Mandé : décimale ou quinaire, selon
les langues ; le nom de nombre suit le nom, qui reste au
singulier.


Sénoufo : quinaire ; le nom de
nombre suit le nom, qui reste au singulier.


Voltaïque : décimale ou quinaire,
selon les langues ; le nom de nombre suit le nom, qui peut se
mettre au pluriel ou rester au singulier.


III. — Phonétique.


1o Voyelles
(semi-voyelles w et y non comprises, étant
rangées parmi les consonnes).


Arabe : voyelles pures seulement
(dans la langue parlée tout au moins).


Tamacheq : voyelles pures et
voyelles nasalisées[278].


Haoussa : voyelles pures et voyelles
nasalisées.


Ouolof : voyelles pures (dont la
voyelles eu), voyelles nasalisées et quelques voyelles
nasales[279].


Peul : voyelles pures seulement.


Songaï : voyelles pures et voyelles
nasalisées ; quelques voyelles nasales, mais pas très
nettes.


Mandé : voyelles pures (dont
l’u français, assez rare d’ailleurs) ; voyelles
nasalisées et nombreuses voyelles nasales.


Sénoufo : voyelles pures (dont
eu et u) et voyelles nasales.


Voltaïque : voyelles pures (dont
eu et u), voyelles nasalisées et voyelles
nasales.


2o Consonnes (présence
ou absence de certaines consonnes spéciales).


Arabe : possède les semi-voyelles
w et y, le hamza (hiatus), le
’aïn, deux sortes de h, le kh (ou
jota), le rh ou gh (r gras), des
chuintantes (ch et j), des zézayantes
(th dur et doux de l’anglais), et de plus un d,
un t, un s, un z et un k
spéciaux (emphatiques ou claquants) ; pas de v ni de ñ (gn
français dans « dignité »).


Tamacheq : possède les semi-voyelles
w et y, le rh ou gh, des
chuintantes (ch et j), des zézayantes
(th dur et doux), un d, un t et un k
spéciaux ; (pas de hamza, de ’aïn, de kh, de v, ni de ñ).


Haoussa : possède les semi-voyelles
w et y, des demi-chuintantes (sh et
zh), le ñ ; (pas de hamza, de ’aïn, de kh,
de rh, de zézayantes, de v ni de lettres emphatiques ou
claquantes).


Ouolof : possède les semi-voyelles
w et y, le kh, le ñ, le
v, un p et un k spéciaux ; (pas de
hamza, de ’aïn, de rh, de chuintantes, de zézayantes ni de z).


Peul : possède les semi-voyelles
w et y, le hamza, le ñ, l’n
vélaire, un b et un d spéciaux ; (pas
de ’aïn, de kh, de rh, de chuintantes, de zézayantes ni de z ;
le v est rare et seulement dialectal, remplaçant la
semi-voyelle w, laquelle est parfois aussi remplacée par
une semi-voyelle u).


Songaï : possède les semi-voyelles
w et y et le ñ ; (pas de hamza, de
’aïn, de kh, de rh, de chuintantes — sauf un sh très rare
et ne se rencontrant que dans quelques mots étrangers —, de
zézayantes, de lettres emphatiques ou claquantes ni de v).


Mandé : possède les semi-voyelles
w, u et y, le kh (dialectal),
le rh ou gh, le ñ, l’n vélaire
(rare), le v, la demi-chuintante sh (rare et
dialectale), des labiales gutturalisées (gb et
kp) ; (pas de hamza, de ’aïn, de chuintantes vraies,
de zézayantes ni de lettres emphatiques ou claquantes).


Sénoufo : possède les semi-voyelles
w, u et y, le ’aïn, le
rh ou gh, le ñ, le v, des
demi-chuintantes (sh et zh), des labiales
gutturalisées ; (pas de hamza, de kh, de chuintantes vraies,
de zézayantes ni de lettres emphatiques ou claquantes).


Voltaïque : possède les
semi-voyelles w, u et y, le rh
ou gh, le ñ, le v, des consonnes
emphatiques ou claquantes (b, p, d et
g spéciaux), plus des consonnes aspirées ; (pas de
hamza, de ’aïn, de kh, de chuintantes ni de zézayantes).


Remarque. — Les langues arabe, tamacheq et haoussa
ne possèdent à proprement parler ni consonnes nasalisées ni
consonnes yodisées ; toutes les autres langues du
Haut-Sénégal-Niger font au contraire un usage fréquent des
consonnes nasalisées (mb, nd, ñg, en
particulier) et des consonnes yodisées (dy ou gy,
ty ou ky, en particulier).


3o Syllabes terminales des
mots.


Arabe : terminaisons vocaliques et
consonantiques (terminaisons consonantiques plus fréquentes).


Tamacheq : terminaisons vocaliques
et consonantiques (terminaisons consonantiques plus
fréquentes).


Haoussa : les terminaisons
vocaliques sont les plus fréquentes ; les terminaisons
consonantiques sont plus rares et ne se présentent que par une
dentale (t, d, s, z,
r, l) ou une nasale (n, ñ) ou
encore une semi-voyelle.


Ouolof : terminaisons vocaliques et
consonantiques.


Peul : terminaisons vocaliques et
consonantiques ; en dehors des cas où la racine s’emploie
seule, on ne trouve de terminaisons consonantiques que par
l, m, n, ñ, ou la semi-voyelle
y.


Songaï : terminaisons vocaliques et
consonantiques ; ces dernières, moins fréquentes que les
premières, ne se présentent que par l, m,
n, ñ, r, s ou une
semi-voyelle.


Mandé : terminaisons uniquement
vocaliques (par voyelles pures ou nasales).


Sénoufo : terminaisons uniquement
vocaliques (sauf les cas où la racine s’emploie seule et alors
cette racine ne forme en réalité que la première partie d’un mot
composé).


Voltaïque : terminaisons vocaliques
et consonantiques ; ces dernières, moins fréquentes, ne se
présentent que par une labiale ou une dentale (sauf les cas cités
pour le sénoufo).







[277]Exemple : boro
« homme », bongo « tête », boro
di « l’homme », boro di bongo « la
tête de l’homme », boro bongo « une tête
d’homme ».





[278]J’appelle « voyelles nasalisées »
des voyelles pures suivies d’un n sonore ; on donne
aussi à ces phonèmes le nom de « nasales-voyelles ».





[279]J’appelle « voyelles nasales »
des voyelles terminées par un n non sonore, comme les
groupes « on, en » dans les mots français « bon,
mien » ; certains donnent à ces phonèmes le nom de
voyelles nasalisées, qui me semble moins logique.












CHAPITRE III


Caractères généraux de chacune des quatre langues
principales.


1o Mossi. — Ma
compétence est fort médiocre en ce qui concerne la langue mossi et,
bien qu’elle soit la plus importante de toutes celles parlées au
Soudan Français par le nombre des individus qui en font usage, je
serai nécessairement fort bref à son sujet. Je ne me serais même
pas permis d’en parler ici, si le beau travail de M. Froger, paru
l’an dernier, n’était venu à point pour me fournir les indications
qui me manquaient.


Il suffit de parcourir son ouvrage pour se convaincre que la
langue mossi est remarquablement riche, tant en vocables qu’en
formes, et qu’elle est parfaitement adaptée aux besoins de la
civilisation soudanaise actuelle et même à ceux d’une civilisation
plus développée dont il est permis de prévoir l’avènement.
Cependant je doute que cette langue soit appelée à une extension
bien considérable et je crois que, à mesure que le centre de la
Boucle du Niger s’éloignera davantage de l’état d’isolement où il
s’est confiné jusqu’ici, le mandingue, le songaï et le haoussa s’y
répandront de plus en plus, tandis que le mossi demeurera à peu
près localisé aux pays où il est parlé actuellement et perdra même
du terrain au lieu d’en gagner. C’est qu’en effet cette langue
présente d’assez grandes difficultés, surtout au point de vue
phonétique, pour les étrangers qui seraient tentés de se
l’assimiler : si elle est parlée par un aussi grand nombre de
gens, cela tient uniquement à la densité de population des pays
mossi et à l’hégémonie politique exercée depuis des siècles sur une région vaste et
bien peuplée par les nâba de Ouagadougou et du Yatenga.
Mais il est facile de constater qu’elle ne s’est pas étendue d’une
manière appréciable en dehors de l’habitat propre des Mossi ou des
tribus que les Mossi se sont assimilées.


La fréquence des consonnes, qui se suivent souvent à deux ou
trois ou même davantage sans voyelle d’appui bien nette, rend très
malaisée la prononciation de beaucoup de mots et nécessite une
oreille particulièrement exercée pour les entendre et les
comprendre ; je me contenterai de citer, à titre d’exemples,
des mots comme pabrhdba, sikkdba, et des membres
de phrase comme t f kyi, t b yell t b wa t b leb, t m gnangh
fo, etc.


La difficulté de donner à une racine le suffixe qui convient
selon la classe et le nombre des noms est également un obstacle,
très surmontable assurément, mais un peu déroutant et de nature à
rendre l’étude du mossi plus malaisée que celle de langues à règles
très peu nombreuses et à exceptions plus rares encore, telles que
le songaï et le mandingue.


2o Mandingue. — Cette
dernière langue se présente sous un aspect bien différent de celui
du mossi : aucun phonème difficile à articuler, rien que des
syllabes à terminaison vocalique, rarement deux consonnes se
suivant sans voyelle intercalée (lorsque le cas se présente, la
seconde consonne est presque toujours une liquide ou une
semi-voyelle ou bien la première est une nasale) ; une
morphologie d’une simplicité extrême, consistant simplement dans
l’emploi judicieux d’un nombre limité de suffixes et de particules
— une vingtaine — qui servent à former les noms composés, les
diminutifs, les augmentatifs, les adjectifs, les participes et
substantifs dérivés du verbe, le pluriel dans les noms, le temps ou
le mode et la voix dans les verbes, sans qu’aucune modification
intervienne jamais dans le radical du mot ; enfin une syntaxe
se réduisant à peu près à deux règles : le régime d’un mot se
place toujours avant ce mot, l’adjectif se place toujours après le
substantif. L’exposé complet de la grammaire mandingue peut tenir
en une vingtaine de pages.


Le vocabulaire par contre est d’une richesse
généralement
insoupçonnée, tant à cause du nombre relativement considérable des
racines qu’en raison de la quantité de dérivés qui peuvent être
obtenus de chacune par le jeu des suffixes et de deux ou trois mots
jouant le rôle de préfixes. La faculté, très généralisée,
d’employer le même radical comme substantif, comme adjectif et
comme verbe vient encore en aide aux étrangers qui ne possèdent
qu’une partie restreinte du vocabulaire.


Tout cela explique suffisamment la force d’extension de cette
langue et fait comprendre comment elle tend à se répandre de plus
en plus en dehors de son domaine propre, jusqu’à devenir presque,
dans le Soudan Occidental, la langue indigène officielle, celle à
laquelle on a recours tout d’abord lorsqu’on se trouve en présence
d’un individu dont on ignore l’origine.


Pour être impartial, je dois dire cependant que le mandingue
présente quelques difficultés. La principale provient du nombre
considérable des homonymes et des paronymes : dans une langue
où la majorité des racines se composent d’une seule consonne suivie
d’une seule voyelle, il n’est pas étonnant que beaucoup de ces
racines se ressemblent phonétiquement ou même soient complètement
identiques, et ce phénomène ne contribue pas peu à rendre obscures
certaines propositions qui, grammaticalement, sont d’ailleurs d’une
simplicité limpide. On cite souvent cette phrase a ko a bè fani
ko ko ko « elle dit qu’elle lave le linge de l’autre côté
de la rivière », dans laquelle la syllabe ko
représente quatre mots très différents : dire, laver, rivière,
derrière. A vrai dire, lorsque ko signifie
« rivière », il se prononce avec un o ouvert,
tandis que l’o est fermé dans ko signifiant
« dire » et dans ko signifiant
« derrière » et à la fois fermé et allongé dans
ko signifiant « laver ». Mais combien de sons
exactement semblables représentent des significations très
distinctes ! Par exemple kan qui veut dire
« être égal, cou, langage et dessus », di qui
veut dire « donner, être agréable, comment ? et
miel », bon qui veut dire « être grand, répandre
et maison », sama qui veut dire « tirer,
présenter et éléphant », kono ou konon qui
veut dire « attendre, ventre, oiseau et perle », etc.


Une autre difficulté consiste dans le nombre relativement
considérable des dialectes et sous-dialectes ; assurément les
différences entre
les divers dialectes, à part de rares exceptions, sont surtout
d’ordre phonétique, mais elles sont suffisamment accentuées souvent
pour qu’il soit difficile au non initié de reconnaître le même mot
sous ses divers aspects dialectaux. Ainsi « main » se
dira bourou en dioula, boulou en malinké,
bolo ou blo en banmana ;
« soleil » se dira téré en dioula, télé
en malinké, tlé ou klé en banmana ;
« nom » se dira torho en dioula, torho
ou togo en malinké, tokho en khassonkè et
toua en banmana ; « semblable » se dira
nyorhon en dioula, nyorhon ou nyohon en
malinké et nyouan en banmana ; « un » se
dira kélé en dioula, kélé ou kélen en
malinké et en banmana, khélé en khassonkè ;
koro « auprès » deviendra koto en
malinké et sorho « viande » deviendra
soubo ; « blanc » se dira gbê en
dioula, gouè ou guè en malinké, dyè en
banmana, etc. Certaines modifications dialectales portent aussi sur
l’emploi ou la valeur de quelques particules de conjugaison,
ka par exemple marquant le passé en dioula et l’injonctif
en banmana, etc.


Mais il convient d’observer qu’avec un peu d’étude et
d’expérience, on arrive très vite à posséder la clef de ces
modifications, qui s’accomplissent en général selon des procédés
très réguliers et constants. D’autre part il est très rare que,
parmi les différentes formes que revêt un mot donné selon les
régions, il ne s’en trouve pas une dont l’emploi se soit généralisé
au point qu’elle soit comprise même dans les pays où on ne
l’emploie pas d’habitude ; ainsi, bien que « nom »
se traduise usuellement par toua en banmana, je crois que
neuf Banmana sur dix comprendront sans hésitation celui qui leur
dira : i torho bè di ? « quel est ton
nom ? » Même pour les formes grammaticales, lorsqu’elles
diffèrent selon les dialectes, il est rare que l’une d’elles au
moins ne soit pas comprise partout : ainsi les Banmana
emploient yé comme particule du passé, certains Malinké
emploient de préférence li dans le même cas, tandis que
d’autres Malinké et tous les Dioula se servent généralement de
ka ; cependant la phrase a ka sô san kounou
sera entendue partout avec le sens de « il a acheté un cheval
hier ». C’est de cette façon que s’est formée cette
« langue blanche », ce kan gbê, qui est le
mandingue de tout le monde et que tout le monde comprend sans difficulté, sauf
dans les petits villages éloignés des grandes voies de
communication et qui sont pour ainsi dire isolés du reste du monde
mandingue ; ce dialecte en quelque sorte international a puisé
çà et là dans chacun des dialectes proprement dits, adoptant les
formes les plus répandues et les faisant siennes ; aussi
est-ce celui-là qui tend à se généraliser et qui arrivera un jour à
unifier les dialectes régionaux en les remplaçant peu à peu.
Actuellement déjà, le kan gbê règne en maître chez les
Dioula et les Malinké du Haut-Sénégal-Niger, de la Côte d’Ivoire et
de la Guinée Française ; seul, le dialecte banmana, avec ses
élisions de voyelles, ses tendances à l’apocope et son emploi
abusif d’un passif incomplet, garde une physionomie à part et un
peu rébarbative.


3o
Peul. — Le peul a acquis une réputation de langue
harmonieuse qui n’est assurément pas surfaite : on l’a appelé
« un langage d’oiseaux, l’italien d’Afrique, etc. » et ce
n’est pas sans raison. L’absence de tout son rauque, l’extrême
abondance des dentales et surtout des liquides douces, la fréquence
des voyelles i et é, comme aussi l’intonation
musicale si particulière à cette langue, la rendent agréable à
entendre, même lorsqu’on ne la comprend pas, surtout si elle est
parlée par des femmes.


Quoique sa morphologie et sa syntaxe reposent sur des principes
très simples, le nombre considérable de ses suffixes et la
délicatesse des modifications que chacun apporte à la valeur d’un
radical donné font du peul l’une des langues africaines les plus
difficiles à bien posséder et à manier avec précision. Les mêmes
causes d’autre part lui assurent une indiscutable supériorité sur
les idiomes qui se parlent autour de lui : je ne crois pas
qu’il existe une nuance de pensée qui ne puisse être rendue avec
exactitude par la langue peule.


Son vocabulaire est l’un des plus riches que je connaisse. Le
nombre des racines est d’une abondance extraordinaire et, si l’on
songe que, de chaque racine ou presque, on peut tirer de six à dix
verbes dérivés, que chacun de ces verbes dérivés peut s’employer à
trois voix différentes (active, passive et moyenne ou réfléchie),
que chaque voix de chaque verbe peut donner naissance à trois participes au moins de
sens différents et à une quantité presque illimitée de substantifs,
tout cela d’ailleurs par la simple addition à la racine de suffixes
dont chacun a sa valeur propre, on ne sera pas étonné de la faveur
en laquelle je tiens cette langue.


L’une des caractéristiques les plus spéciales du peul réside
dans le phénomène des classes entre lesquelles sont répartis les
substantifs. Elles sont au nombre de onze pour le singulier — ou de
dix-sept si l’on tient compte des sous-classes — et de cinq pour le
pluriel. Chaque classe ou sous-classe possède un pronom spécial
pour représenter les substantifs qu’elle renferme et chacune est
caractérisée morphologiquement par un suffixe identique à ce pronom
ou dérivant de lui. De plus certaines consonnes radicales
subissent, dans certaines classes, une modification ou
transformation très spéciale : c’est ainsi que la racine
rèw devient dèbb dans six classes du singulier et
dans trois du pluriel, tandis qu’elle conserve la forme
rèw dans les autres classes. Au point de vue des
catégories des êtres ou objets selon les classes, il y a moins de
précision ; certaines classes ont une catégorisation très
nette : ainsi la classe du singulier à pronom o et la
classe du pluriel à pronom bé ne renferment que des noms
d’êtres humains[280], la classe du singulier à pronom
ngèl (par g dur) et la classe du pluriel à pronom
koñ (prononcez comme l’impératif français
« cogne ») ne renferment que des noms de diminutifs (diminutifs d’êtres
humains, d’animaux ou d’objets quelconques), la classe du singulier
à pronom dam ne renferme que des noms de liquides ou de
corps facilement liquéfiables, la sous-classe du singulier à pronom
ba (nga dans les dialectes parlés à l’est du bas
Niger) ne renferme que des noms d’animaux se nourrissant de
végétaux ; mais, pour chacune des autres classes et
sous-classes, il existe en général un nombre plus ou moins grand de
catégories diverses : la classe du singulier à pronom
ngal renferme des augmentatifs, des noms d’instruments,
des noms d’oiseaux ; la classe du singulier à pronom
ngol renferme des noms d’objets allongés, des noms
abstraits, etc. Toutefois, même lorsque la spécialisation des
catégories n’est pas absolument nette, elle existe cependant.


Le fait que chaque classe ou sous-classe possède son pronom
spécial et ses désinences spéciales et que les adjectifs (ou
participes qualifiant des substantifs) prennent une désinence
analogue à celle de la classe à laquelle appartient le substantif
qualifié, le traitement que subissent certaines consonnes radicales
selon la classe du mot, donnent à la langue peule une physionomie
très particulière qui n’a pas toujours été comprise mais qui a été
remarquée par tout le monde.


Ces diverses particularités du peul, en même temps qu’elles en
font une langue intéressante, harmonieuse, riche et puissante, en
font aussi une langue dont l’assimilation est malaisée. Aussi
est-il fort rare de l’entendre parler par d’autres indigènes que
ceux dont elle est la langue maternelle et elle n’a aucune chance
de devenir une langue d’échange. Par un phénomène inverse, les
Peuls qui se trouvent en petit nombre au sein d’une population
autre que la leur se voient forcés d’apprendre la langue que l’on
parle autour d’eux, et c’est ainsi que l’on rencontre un nombre
considérable de Peuls parlant le soninké, le mandingue, le songaï,
le mossi, le haoussa, etc., tandis qu’il est excessivement rare de
trouver des Mandé, des Songaï, des Mossi, des Haoussa parlant le
peul.


Ceux d’ailleurs qui, à la suite de circonstances spéciales, ont
réussi à apprendre le peul le parlent en général fort mal. Les
Rimaïbé, bien qu’ils ne connaissent souvent pas d’autre
langue que le peul,
qui est l’idiome de leurs maîtres, ne le parlent que d’une façon
incorrecte. La même remarque a été faite en ce qui concerne les
gens appartenant aux castes spéciales, et particulièrement les
Laobé. Les Peuls proprement dits eux-mêmes sont loin d’observer
toujours toutes les règles de la langue et en prennent à leur aise
notamment dans l’application des principes relatifs à la
distinction des classes et aux modifications des consonnes
radicales. Seuls, parmi tous les gens de langue peule, les
Toucouleurs parlent d’une façon tout à fait correcte.


Ce fait n’est pas l’un des moindres arguments militant en faveur
de la théorie que j’ai soutenue plus haut, théorie d’après laquelle
les ancêtres des Peuls auraient, lors de leur séjour au Fouta-Toro
du VIIIe au XIe siècles, abandonné leur langue
d’origine asiatique ou nord-africaine pour emprunter aux Nègres du
Tekrour la langue toucouleure, que nous appelons aujourd’hui la
langue peule[281]. Nous avons vu que toutes les traditions
indigènes s’accordent pour donner le Fouta-Toro comme point de
départ aux diverses migrations qui ont porté les Peuls vers l’Est
jusque dans le bassin du Nil ; or il est facile de constater
que, à mesure qu’on s’éloigne du Fouta-Toro dans la direction de
l’Est, la langue parlée par les Peuls s’écarte de plus en plus des
règles fondamentales qui lui donnent sa physionomie propre, tandis
que les Toucouleurs, même établis à demeure très loin de leur pays
d’origine — par exemple ceux de Ségou, de Bandiagara, de Say —
continuent à appliquer scrupuleusement ces mêmes règles. Tout cela
tend bien à prouver, il me semble, que le peul n’est vraiment la
langue nationale que des seuls Toucouleurs et que sa véritable
patrie d’origine doit être placée dans l’ancien Tekrour,
c’est-à-dire dans le Fouta Sénégalais.


Un autre phénomène encore vient à l’appui de mon hypothèse. Un
examen, même superficiel, de la langue sérère montre qu’un nombre
considérable de radicaux de cette langue, et notamment ceux qui expriment les idées
les plus communes, comme « laisser, accepter, acheter, vendre,
allumer, apporter, avoir, battre, être beau, être blanc, être noir,
être brave, cuire, dormir, boire, manger, demander, envoyer,
marcher, pouvoir, rire, tomber, tuer, voler, etc. », sont
identiques ou analogues aux radicaux peuls correspondants, tandis
que l’allure générale de la langue sérère est très différente de
l’allure générale de la langue peule et se rapproche plutôt de la
physionomie du ouolof. D’autre part on rencontre dans le sérère et
— quoique sur une échelle beaucoup plus restreinte — dans le
ouolof, des phénomènes de modifications de consonnes radicales et
des éléments de dérivation qui rappellent singulièrement les
phénomènes et éléments correspondants du peul. Et pourtant le
sérère par sa morphologie générale, le ouolof surtout par son
vocabulaire et sa grammaire, s’éloignent assez considérablement du
peul. On sait que les Sérères n’ont pas toujours habité leur pays
actuel, qu’ils étaient autrefois établis plus à l’Est et au Nord et
qu’ils ont, durant des siècles, voisiné avec les habitants du
Tekrour et fait partie de leur empire ; on sait aussi que les
Ouolofs ont été tour à tour sujets et suzerains du même
empire : il n’est donc pas étonnant que des emprunts aient été
faits par les Sérères et les Ouolofs à la langue du Tekrour et que
la trace de ces emprunts soit encore visible aujourd’hui. On
pourrait même prétendre, quoique ce soit plus téméraire, que ce
serait le sérère qui aurait influencé la langue du Tekrour, ou
encore, ce qui serait peut-être plus près de la vérité, qu’une
langue du bas Sénégal, aujourd’hui disparue, a contribué à la
formation de la langue toucouleure, de la langue sérère, et, pour
une part moindre, de la langue ouolove. Quoi qu’il en soit, comme
les analogies constatées entre le peul d’une part et d’autre part
le sérère et — à un bien moindre degré — le ouolof sont tout aussi
visibles dans le dialecte des Peuls du Baguirmi que dans celui des
Toucouleurs du Fouta-Toro, il faut bien admettre que les Peuls du
Baguirmi et d’ailleurs ont pris leur langue dans le bas Sénégal,
étant donné que l’influence des Sérères ne s’est jamais, que je
sache, portée jusqu’au lac Tchad. C’est donc là un premier point
qui me paraît définitivement acquis : la langue actuelle des Peuls était parlée
au Tekrour avant l’époque des premières migrations peules vers le
Sud et vers l’Est.







	Delafosse
	Planche XIV






[image: ]
Cliché Fortier



Fig. 27. — Pêcheurs du
Niger.






[image: ]
Cliché Fortier



Fig. 28. — Une flottille de
pêche sur le Niger.







Mais, pourrait-on dire, cela n’empêcherait pas que les Peuls
eussent apporté leur langue actuelle de l’Asie ou du Nord-Est de
l’Afrique : ils l’auraient introduite avec eux au Tekrour, où
elle aurait passé au sérère une partie de ses radicaux et serait
devenue la langue des Toucouleurs, et ensuite ils l’auraient
transportée dans tout le Soudan occidental et central.


Assurément une telle hypothèse n’est pas absurde matériellement
et elle demeurera même historiquement soutenable tant que nous ne
posséderons aucun document nous permettant de savoir quelle langue
était parlée au Tekrour avant l’arrivée des Peuls dans ce
pays : or il est vraisemblable que nous ne disposerons jamais
d’un document de cette nature.


Nous avons bien le nom des « gorilles » : lorsque
le navigateur carthaginois Hannon arriva aux côtes de Guinée, il
aperçut des sauvages velus qui ne lui paraissaient pas avoir figure
humaine et que ses interprètes lui désignèrent d’un nom qui, passé
dans notre langue à travers la traduction grecque du texte punique,
est devenu « gorille ». Comme il est vraisemblable,
d’après le récit de Hannon, que ses interprètes avaient été
embarqués à l’embouchure du Sénégal, on pourrait rapprocher le mot
« gorille » de l’expression ouolove gôr yi
« ce sont des hommes », ce qui permettrait de supposer
que, dès le VIe siècle avant
J.-C., on parlait déjà ouolof à l’embouchure du Sénégal et que le
nom servant à désigner les hommes en ouolof appartenait déjà à une
racine qui, précisément, sert aussi à les désigner en peul
(gôr-ko, racine gôr ou wôr selon les
cas). Mais je ne veux assurément pas faire état d’un argument basé
sur un mot unique, transmis par l’intermédiaire d’un texte punique
que nous ne possédons pas.


L’argument tiré du fait que le peul est parlé plus correctement
par les Toucouleurs que par les Peuls me semble avoir une bien
autre valeur. Il en existe d’autres encore à l’appui de ma thèse.
Les Peuls ou Proto-Peuls n’ont pas séjourné qu’au Fouta :
avant d’y arriver ils ont bien été forcés de passer
quelque part et ils
ne se sont pas transportés des bords de la Méditerranée aux rives
du Sénégal comme un bolide. Si l’on fait quelque crédit aux
traditions indigènes, il faut admettre qu’ils ont habité la région
de Oualata pendant au moins cinq siècles, c’est-à-dire plus
longtemps que n’a duré leur séjour au Tekrour ; lorsque le
gros de leur peuple s’est porté au Fouta, un certain nombre d’entre
eux sont demeurés dans le Hodh, sont allés fonder Tichit et ont
donné naissance aux Guirganké ; d’autres peut-être sont
devenus les Nimadi. Il serait très intéressant de savoir si ces
derniers, sur lesquels on n’a que de très vagues renseignements, ne
possèdent pas un idiome spécial et quel est cet idiome. Mais en
tout cas ni à Oualata, ni a Tichit ni chez les Guirganké on ne
trouve trace d’une langue ressemblant au peul ; si la langue
des Proto-Peuls de Ghana avait été le peul actuel ou quelque chose
y ressemblant, il serait bien étonnant que cette langue n’ait pas
laissé de traces dans le Hodh alors qu’elle aurait eu assez de
force pour s’imposer à toute la population du Fouta, pour
influencer si fortement le sérère et pour se perpétuer durant plus
de mille ans à travers tout le Soudan. En d’autres termes, comment
expliquer que cette langue ne se retrouve nulle part au-delà du
Fouta, lorsqu’on suit en sens inverse l’itinéraire le plus probable
de l’immigration proto-peule, à moins d’admettre qu’elle est née au
Fouta même et que les Proto-Peuls l’y ont trouvée lorsqu’ils y sont
arrivés pour la première fois ?


Si nous quittons le domaine de l’histoire pour aborder celui de
la linguistique pure, la chose paraîtra plus certaine encore :
la langue peule, par son type purement agglutinatif, par ses
classes de noms, par ses suffixes de conjugaison, par sa
phonétique, par la nature même de ses radicaux et par la forme de
ses racines, présente tous les caractères fondamentaux des langues
nègres ; elle constitue dans l’Afrique Noire une famille à
part, c’est vrai, mais cette famille est à grouper avec les autres
familles soudanaises et avec la famille bantoue, dont elle se
rapproche à certains égards, tandis que les différences qui
séparent le peul des langues sémitiques et hamitiques sont telles
que je ne puis arriver à concevoir comment on a pu, même
un instant, songer
à le rattacher à la famille sémitique ou à la famille
hamitique.


Un linguiste anglais très autorisé en matière d’idiomes
africains, M. Migeod, a opposé une seule objection à ma
théorie : « Comment admettre, m’a-t-il dit, qu’un peuple
de race blanche et de mentalité supérieure aurait pu abandonner sa
langue pour adopter une langue nègre ? » Cette objection
n’est pas de nature à m’effrayer. Tout d’abord il n’est pas
démontré que la mentalité des Judéo-Syriens et leur civilisation,
au moment de leur arrivée au Fouta, fût notablement supérieure à
celle des Noirs du Tekrour ; ensuite il est fort probable,
comme je l’ai laissé entrevoir, que la langue qu’ils parlaient
alors n’était pas leur langue propre, mais bien une langue
d’emprunt récoltée en Egypte ou en Cyrénaïque, peut-être un
égyptien bâtard, peut-être tout simplement le berbère : depuis
leur départ de Syrie ils avaient sans doute changé de langue plus
d’une fois et ils ne devaient pas tenir outre mesure à celle qu’ils
parlaient au moment de leur venue sur les rives du Sénégal et qui
ne cadrait pas plus avec leur génie national que la langue des
Toucouleurs. Enfin, le fait d’un groupement de race blanche
adoptant une langue nègre ne me paraît pas autrement
surprenant : les raisons tirées de l’orgueil de race n’ont
rien à voir avec le développement des langues ; les Touareg
Kel-Oui ont à peu près abandonné le tamacheq pour ne plus parler
que le haoussa et cependant ce sont leurs serfs, les Bougadié, qui
le leur ont appris ; les descendants des conquérants marocains
de Tombouctou ne parlent pas d’autre langue que celle des Nègres
Songaï, que leurs ancêtres avaient asservis et regardaient comme
une race d’esclaves.


4o
Songaï. — Je place la langue songaï après la langue peule
en raison de sa légère infériorité au point de vue du nombre de ses
ressortissants, mais il serait plus logique, dans cette esquisse
des caractères généraux des principales langues du Soudan Français,
de la placer à côté du mandingue. Elle en a la simplicité et la
force d’expansion, en raison précisément de cette simplicité.


Je dirai même que le songaï est plus facile encore à
parler que le
mandingue : sa prononciation est plus aisée encore, car il n’a
ni le rh guttural ni les voyelles nasales un peu spéciales du
mandingue ; sa morphologie, très analogue à celle de cette
dernière langue quant aux principes appliqués, est plus
rudimentaire encore ; quant à sa syntaxe, elle est presque
inexistante. Si la grammaire mandingue peut tenir en vingt pages,
dix pages suffiraient largement à la grammaire songaï : la
partie grammaticale du manuel Hacquard et Dupuis, qui est, je
crois, complète, renferme quarante pages, dont plus des trois
quarts sont remplis par des exemples. D’autre part les homonymes ne
sont qu’en nombre restreint et leur présence n’offre pas la
difficulté réelle qu’elle entraîne en mandingue. Les variations
dialectales paraissent insignifiantes, si l’on en excepte la
différence de prononciation du d mouillé ou yodisé qui
distingue le parler de Tombouctou et de Dienné de celui du
Djerma ; dans ce dernier pays on le prononce z, on
dirait par exemple zenné au lieu de Dienné.


Si le songaï est une langue facile, il est par ailleurs une
langue pauvre : son vocabulaire est beaucoup plus restreint
que celui du mandingue et le nombre des dérivés que l’on peut
former d’un radical donné n’est pas considérable. Aussi a-t-il fait
de copieux emprunts aux langues étrangères, à l’arabe, au tamacheq,
et surtout au peul et au mandingue. Ces emprunts d’ailleurs ne
comportent que des mots, que le songaï a adoptés tels quels, sans
se préoccuper de leur formation. Tout naturellement, les mots
étrangers ne sont souvent que d’un emploi local : beaucoup
d’expressions arabes, couramment usitées à Tombouctou, sont à peu
près inconnues à Say ; de nombreux mots mandingues ont cours à
Dienné qui ne sont pas compris à Gao ; mais beaucoup aussi ont
acquis définitivement et partout droit de cité et font partie
aujourd’hui du vocabulaire songaï, dont ils constituent presque le
quart.




[280]De là les appellations de « genre
hominin » et de « genre commun » (commun aux deux
sexes) données respectivement à l’ensemble de ces deux classes par
le général Faidherbe et par de Guiraudon. Ces mêmes auteurs
rangeaient tous les autres mots dans une seule classe que le
premier appelait « genre brute » et le second
« genre neutre ». Une telle division est tout à fait
défectueuse, car il n’existe aucune raison de réunir ensemble des
classes dont chacune est aussi distincte des autres que toutes
ensemble sont distinctes de la classe à pronom o.
Faidherbe et de Guiraudon prétendaient aussi que les modifications
de consonnes radicales se faisaient en sens inverse selon que le
mot appartenait au genre hominin ou commun ou au genre brute ou
neutre ; cette affirmation n’est pas exacte et beaucoup de
noms ne désignant pas des êtres humains subissent, au moins au
singulier, les mêmes modifications que les noms d’être
humains : il y a là une question de classes multiples et non
pas une question de double genre humain et non-humain.





[281]Les indigènes de langue peule font une
distinction entre le parler des Toucouleurs et celui des Peuls
proprement dits : les premiers appellent leur langue
poular, tandis que les seconds donnent à la même langue,
telle qu’ils la parlent eux-mêmes, le nom de
foulfouldé.













CHAPITRE IV


Bibliographie linguistique.


Je n’ai pas l’intention d’établir ici une liste complète des
publications relatives aux langues soudanaises : une telle
bibliographie, bien peu fournie en ce qui concerne certains
idiomes, serait au contraire fort étendue pour ce qui regarde le
mandingue, le peul et surtout le haoussa. Mais parmi tout ce qui a
été publié sur ces langues et sur d’autres, beaucoup d’ouvrages ou
de mémoires ne présentent plus guère d’intérêt aujourd’hui que pour
les collectionneurs et les érudits.


Je voudrais donner seulement l’indication des ouvrages les plus
récents et de ceux qui offrent le plus de garanties et de facilités
pour l’étude des langues parlées dans le Haut-Sénégal-Niger. Je
crois en effet ce renseignement fort utile, si j’en juge par le
grand nombre de personnes qui se sont adressées à moi pour savoir
où elles pourraient étudier telle ou telle langue de la
colonie.


Etudes générales de linguistique
soudanaise.



F. W. H. Migeod. — The
languages of West-Africa, vol. I. — London (Kegan-Paul), 1911,
in-8, 374 pages.


M. Delafosse. —
Vocabulaires comparatifs de plus de 60 langues ou
dialectes parlés à la Côte d’Ivoire et dans les régions
limitrophes. — Paris (Leroux), 1904, gr. in-8, 284 pages.


Arabe.



O. Houdas. — Précis de
grammaire arabe (langue écrite et langue parlée). — Paris
(André), 1897, in-8, 264 pages.


R.
Basset. — Notes sur le hassânia. —
Paris, 1910, in-8 (fasc. 2 du tome XXXIX des Publications de la
Faculté des Lettres d’Alger).


A. de Biberstein-Kasimirski. — Dictionnaire
arabe-français. — Paris, 1860, 2 vol. gr. in-8.


E. Gasselin. —
Dictionnaire français-arabe (arabe vulgaire et arabe
grammatical). — Paris (Leroux), 1880-86, 2 vol. gr. in-4, 974 et
860 pages.


Père J. B. Belot. —
Vocabulaire arabe-français à l’usage des étudiants. —
Beyrouth, 1898, in-8, 1000 pages (nombreuses éditions).


Remarque. — Ces trois dictionnaires s’adressent
surtout à ceux qui voudraient étudier l’arabe écrit ; le
troisième, assurément moins complet, mais plus portatif et d’un
prix plus abordable, peut suffire dans la plupart des cas.


Zenaga.



Général Faidherbe. —
Le Zenaga des tribus sénégalaises. — Paris (Leroux), 1877,
in-8, 96 pages.


R. Basset. — Etude sur
le dialecte zenaga. — Paris, 1910, in-8 (fasc. 1 du tome XXXIX
des Publications de la Faculté des Lettres d’Alger).


Tamacheq.



Général Hanoteau. —
Essai de grammaire de la langue tamachek, 2e
édit. — Alger (Jourdan), 1896, in-8, 300 pages.


H. Barth. — Travels
and discoveries in Northern and Central Africa. — London,
1858, 5 vol. in-8 (renferme un vocabulaire et une grammaire du
dialecte des Oulmidden).


Cid Kaoui. —
Dictionnaire pratique tamâheq-français. — Alger (Jourdan),
1900, gr. in-4, 444 pages.


A. de Motylinski. —
Grammaire et dictionnaire français-touareg. — Alger
(Jourdan), 1908, in-8, 330 pages.


Haoussa.



M. Delafosse. — Manuel
de langue haoussa. — Paris (Maisonneuve), 1901, in-18, 136
pages.


M. Landeroin et J.
Tilho. — Grammaire et contes
haoussas. — Paris (E. Larose), 1909, in-18, 292 pages.


Les mêmes. — Dictionnaire haoussa comprenant
haoussa-français et français-haoussa. — Paris (E. Larose),
1910, in-18, 172 et 164 pages.


Ouolof.



Mgr A. Kobès. —
Grammaire de la langue wolofe. — Saint-Joseph de Ngazobil,
1869, in-8.


J.
B. Rambaud. — La langue wolof. —
Paris (Leroux), 1903, pet. in-8, 106 pages.


Mgr A. Kobès. —
Dictionnaire français-wolof. — Dakar, 1855, in-8.


Le même. — Dictionnaire wolof-français,
nouv. édit. — Saint-Joseph de Ngazobil, 1875, in-8.


P. H. Greffier. —
Guide de la conversation français-volof. — Saint-Joseph de
Ngazobil, 1907, in-32.


Peul.



Dr Tautain. —
Contribution à l’étude de la langue foule (Revue de
linguistique et de philologie comparées, Paris, 1889-90, 82
pages).


T. G. de Guiraudon. —
Manuel de la langue foule. Paris (Welter), 1894, in-18,
144 pages.


H. Gaden. — Note sur
le dialecte foul parlé par les Foulbé du Baguirmi (Journal
asiatique, Paris, janv.-févr. 1908, 70 pages).


D. Westermann. —
Handbuch der Ful-Sprache. — Berlin, 1909, in-8, 274
pages.


Songaï.



A. Hacquard et A.
Dupuis. — Manuel de la langue
songay. — Paris (Maisonneuve), 1897, in-18, 254 pages.


A. Dupuis-Yakouba. —
Les Gow, chasseurs du Niger (texte songaï et traduction
française). — Paris (Leroux), 1911, in-8, 300 pages environ.


Langues mandé : étude
générale.



H. Steinthal. — Die
Mande-Neger-Sprachen. — Berlin, 1867, in-8, 344 pages.


M. Delafosse. — Essai
de manuel pratique de la langue mandé (IVe partie).
— Paris (Leroux), 1901, gr. in-8, 304 pages.


Bozo.



M. Delafosse. —
Vocabulaires comparatifs (le chap. IV renferme un court
vocabulaire bozo et quelques notes de grammaire). — Rien autre n’a
été publié à ma connaissance sur la langue bozo.


Soninké (aucune étude
complète de la langue soninké n’a paru jusqu’à présent).


Général Faidherbe. —
Langues sénégalaises. — Paris (Leroux), 1887, in-18, 266
pages (renferme une courte notice grammaticale et un
vocabulaire).


Dr Tautain. —
Note sur les trois langues soninké, banmana et mallinké
(Revue de linguistique et de philologie comparées, Paris,
1887).


G.
Bastard. — Essai de lexique pour les
idiomes soudanais (Revue Coloniale, Paris, mai 1900. —
Renferme un vocabulaire soninké).


M. Delafosse. — Essai
de manuel pratique de la langue mandé (IVe partie,
chap. VIII).


Le même. — Vocabulaires comparatifs
(chap. IV).


Kâgoro : néant.


Mandingue (dialecte
banmana).



F. S. (Père Sauvant). — Manuel de la langue
bambara. — Maison-Carrée, 1905, in-8, 154 pages.


Mgr H. Bazin. —
Dictionnaire bambara-français. — Paris, 1906, gr. in-8,
694 pages.


Moussa Travélé. —
Petit manuel français-bambara. — Paris (Geuthner), 1910,
in-8, 68 pages.


Mandingue (dialecte
khassonkè).



G. Bastard. — Essai de
lexique (renferme un vocabulaire khassonkè).


M. Delafosse. — Essai
de manuel pratique de la langue mandé (IVe partie,
chap. V).


Mandingue (dialecte
malinké).



J. B. Rambaud. — La
langue mandé. — Paris (Bouillon), 1896, in-8, 132 pages.


Père Abiven. —
Grammaire malinké. — Paris, 1900, in-8.


Le même. — Dictionnaire malinké-français.
— Paris, 1900, in-8.


Le même. — Dictionnaire français-malinké.
— Paris, 1900, in-8.


Missionnaires du Saint-Esprit. — Dictionnaire
français-malinké et malinké-français. — Conakry, 1906, in-18,
176 pages.


Mandingue (dialecte dioula).



M. Delafosse. — Essai
de manuel pratique de la langue mandé (les trois premières
parties concernent spécialement le dialecte dioula).


Soussou (diallonké).


J. H. Dupont. —
Outline of a grammar of the Susu language. — London, 1882,
in-12.


J. B. Raimbault. —
Dictionnaire français-soso et soso-français. — Rio-Pongo,
1885, in-18, 164 pages.


Samorho : néant.


Sia.



M. Delafosse. —
Vocabulaires comparatifs (le chap. IV renferme un court
vocabulaire sia et des notes grammaticales). — Rien autre n’a été
publié à ma connaissance sur la langue sia.


Sénoufo.



M. Delafosse. —
Vocabulaires comparatifs (chap. V : dialectes des
Minianka, des Folo et de plusieurs tribus de la Côte d’Ivoire). —
Rien autre n’a été publié à ma connaissance sur la langue
sénoufo.


Langues voltaïques : étude
générale.



M. Delafosse. — Les
langues voltaïques (Boucle du Niger). (Mémoires de la Société
de Linguistique de Paris, tome XVI, fasc. 6, Paris, 1911).


Tombo, Dogom et
Déforo : néant.


Mossi.



F. Froger. — Etude de
la langue des Mossi, suivie d’un vocabulaire et de textes. —
Paris (Leroux), 1910, gr. in-8, 260 pages.


Gourmantché.



F. Dubois. —
Vocabulaire gourma (Bulletin du Comité de l’Afrique
Française, Paris, juillet 1898). — Rien autre.


Nankana : néant.


Dagari et Birifo.



M. Delafosse. —
Vocabulaires comparatifs (chap. VII). — Rien autre.


Nounouma.



M. Delafosse. —
Vocabulaires comparatifs (chap. VII, gouressi). — Rien
autre.


Sissala.



F. W. H. Migeod. — The
languages of West-Africa (numération page 144 et quelques
phrases page 284 en isala et ajolo).


Boussansé : néant.


Lobi, Dian, Pougouli et Gan.



M. Delafosse. —
Vocabulaires comparatifs (chap. VII). — Rien autre.


Bobo.



M. Delafosse. —
Vocabulaires comparatifs (chap. VII, vocabulaires des
dialectes kian et tara et notes grammaticales). — Rien autre.


Koulango.



M. Delafosse. —
Vocabulaires comparatifs (chap. VII). — Rien autre.


Bariba.



S. W. Koelle. —
Polyglotta africana. — London, 1854, gr. in-fol. (renferme
un vocabulaire barba). — Rien autre.


Soumba : néant.












TABLE
DES MATIÈRES

CONTENUES DANS LE PREMIER VOLUME








	

	Pages




	Préface par M. le gouverneur Clozel
	1





	Documents annexes
	13





	Avant-propos
	31





	Première partie : le pays
	35





	Chapitre premier : limites

	37





	Chapitre II : hydrographie

	45





	Hydrographie rétrospective
	45





	Bassin de la Comoé
	63





	Bassin du Sénégal
	64





	Bassin de la Volta
	66





	Bassin du Niger
	68





	Chapitre III : orographie

	75





	Chapitre IV : régions
naturelles

	79





	Chapitre V : climatologie

	90





	Chapitre VI : répartition de la
population

	96





	Chapitre VII : géographie
administrative

	103





	Deuxième partie : les
peuples
	107





	Chapitre premier :
classification et répartition géographique actuelle des divers
groupements ethniques

	109





	Nomenclature des familles, groupes et
peuples
	113





	Différentes appellations données aux
peuples
	116





	Composition de chaque peuple
	131





	Répartition numérique des peuples
	142





	Population de chacune des circonscriptions
administratives
	157





	Chapitre II : origine et
formation des groupements ethniques actuels

	175





	Généralités
	175





	Maures de l’Azaouad
	180





	Maures du Hodh
	183





	Touareg
	191





	Peuls
	198





	Toucouleurs
	235





	Songaï
	238





	Mandé du Nord
	252





	Mandé du Centre
	282





	Mandé du Sud
	296





	Sénoufo
	300





	Peuples voltaïques
	302





	Tableau chronologique
	319





	Chapitre III : ethnographie
descriptive

	327





	Caractères physiques
	327





	Habitation, vêtement, parure et
armement
	333





	Mentalité et genre de vie
	341





	Troisième partie : les
langues
	353





	Chapitre premier :
classification et répartition des langues du
Haut-Sénégal-Niger

	357





	Nomenclature et classification
	357





	Répartition géographique, ethnique et
numérique
	364





	Langues écrites et langues parlées
	374





	Chapitre II : linguistique
comparée

	387





	Composition et formation des mots
	387





	Morphologie et syntaxe
	390





	Phonétique
	404





	Chapitre III : Caractères
généraux de chacune des quatre langues principales

	408





	Mossi
	408





	Mandingue
	409





	Peul
	412





	Songaï
	419





	Chapitre IV : bibliographie
linguistique

	421













LAVAL. — IMPRIMERIE L. BARNÉOUD ET
Cie.









Note du transcripteur :



	Les changements dans l’ERRATA ont été
aportés.


	Page 12, " intestines et de
bararie " a été remplacé par " barbarie "


	Page 15, " Colonisatien,
main-d’œuvre, crédit " a été remplacé par
" Colonisation "


	Page 53, " que peu de
renseigements " a été remplacé par
" renseignements "


	Page 58, " et n n pas des
Berbères " a été remplacé par " et non pas "


	Page 130, note 62, " du la Boucle de Niger " a été
remplacé par " de la Boucle du Niger "


	Page 137, " au m ins à l’heure
actuelle " a été remplacé par " au moins "


	Page 138, " cercles de
Bolo-Dioulasso " a été remplacé par
" Bobo-Dioulasso "


	Page 148, " du Niger de Bourem a
Niamey " a été remplacé par " Bourem à Niamey "


	Page 162, " les Tombo dans
l’ést " a été remplacé par " l’Est "


	Page 165, " Dioula, 1.474
Bannama " a été remplacé par " Banmana "


	Page 179, " du cercle de
Satagoudou " a été remplacé par " Satadougou "


	Page 185, note 108, " mieux imformé que Yakout " a
été remplacé par " informé "


	Page 239, " Soninké de Banamba est
le bannama " a été remplacé par " banmana "


	Page 245, " les meillleurs soldats
de l’armée " a été remplacé par " meilleurs "


	Page 247, " se mettre sous la
protetcion " a été remplacé par " protection "


	Page 264, " pris fin et leur
dipersion " a été remplacé par " dispersion "


	Page 276, " desquels elles se
contituèrent " a été remplacé par
" constituèrent "


	Page 284, " trouver a l’étroit
dans " a été remplacé par " à "


	Page 289, " vraisembleblement des
Kâgoro " a été remplacé par
" vraisemblablement "


	Page 321, " maisons à terasse à
Gao " a été remplacé par " terrasse "


	Page 338, " sont en général
reconnaisables " a été remplacé par
" reconnaissables "


	Page 346, " devaient
nécesrairement passer toutes " a été remplacé par
" nécessairement "


	Page 412, " abusif d’un passif
imcomplet " a été remplacé par " incomplet "


	Page 415, " dans l’applica-cation
des principes " a été remplacé par
" l’application "


	De plus, quelques changements mineurs de ponctuation et
d’orthographe ont été apportés.










*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK HAUT-SÉNÉGAL-NIGER (SOUDAN FRANÇAIS), TOME 1 (DE 3): LE PAYS, LES PEUPLES, LES LANGUES ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE





THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.





    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
Table of Contents


		Haut-Sénégal-Niger (Soudan Français)

	AVIS AU LECTEUR

	ERRATA DU PREMIER VOLUME

	PRÉFACE

	DOCUMENTS ANNEXES

		I. — Arrêté du Lieutenant-Gouverneur fixant la répartition et les attributions des différents bureaux et services du Gouvernement du Haut-Sénégal-Niger.
	
			Attributions des différents bureaux.

			Attributions.

		

	

		II. — Circulaire relative à l’étude des coutumes indigènes

		QUESTIONNAIRE
	
			PREMIÈRE PARTIE DROIT CIVIL

			DEUXIÈME PARTIE DROIT CRIMINEL

		

	

		III. — Circulaire relative à la mise à jour des monographies des cercles.
	
			QUESTIONS A TRAITER

		

	

	



	AVANT-PROPOS

	PREMIÈRE PARTIE Le Pays

		CHAPITRE PREMIER[1]

		CHAPITRE II[5]

		CHAPITRE III[25]

		CHAPITRE IV[27]

		CHAPITRE V[35]

		CHAPITRE VI[37]

		CHAPITRE VII

	



	DEUXIÈME PARTIE Les peuples

		CHAPITRE PREMIER[39]

		CHAPITRE II[101]

		CHAPITRE III
	
			I. — Caractères physiques.

			II. — Habitation, vêtement, parure et armement.

			III. — Mentalité et genre de vie.

		

	

	



	TROISIÈME PARTIE Les langues.

		CHAPITRE PREMIER
	
			I. — Nomenclature et classification.

			II. — Répartition géographique, ethnique et numérique[261].

			III. — Langues écrites et langues parlées.

		

	

		CHAPITRE II
	
			I. — Composition et formation des mots.

			II. — Morphologie et syntaxe.

			III. — Phonétique.

		

	

		CHAPITRE III

		CHAPITRE IV

	



	TABLE DES MATIÈRES CONTENUES DANS LE PREMIER VOLUME

	Note du transcripteur :

	THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE



OEBPS/Images/image00416.jpeg





OEBPS/Images/image00417.jpeg





OEBPS/Images/image00414.jpeg





OEBPS/Images/image00415.jpeg





OEBPS/Images/image00420.jpeg





OEBPS/Images/image00421.jpeg
o H! Tuasn l’t

He et

oTeghazza

Taodéni ©
Qi HasstIn Degoude
g

©8ir Ounan

H'Achourat Ar\ Ouzel.

i \A‘n- RAR

ly H'Aneschaye, Al

R TIMETBMAI
Mabrouk ©

ES IFORHASS
! Amovine
g ¥ Ain Ansgehaig
' o Bou Yyebiha °

1n Abalou,

oAin et Wamoun

OQualata
pKifia Muaro Wema
= /'m.ll/ odioun ¢l Atrous
lr/g‘l
IFete tiouile
i

& g fKOULY

“Bampako

VS Limite avecles Colonies ctrangéres.
i frangaises.

" de cercte
©  Chefleu deCercle.
o Puntimportant.

1
70000600
) 100 200 300 400 SooKil.






OEBPS/Images/image00418.jpeg





OEBPS/Images/image00419.jpeg





OEBPS/Images/image00423.jpeg





OEBPS/Images/image00424.jpeg
o
Fada.n-Gourma
°Tenkodogo

{
Ly

it approimative du sumaing propre d la fomille SemTigue.
"~ Wamitigue.

Tekrouryenne!

Groupe 4./

Gy

Songs ot
= Wende Echelle - 35 550500

Senouto. g e
~ Vorcaigue. 100 200 300 Foo Kil.






OEBPS/Images/cover00401.jpeg
Haut - Sénégal N iger

(Soudan Frangais)

Séries d’études publiées sous la direction
de M. le Gouverneur CLOZEL

PREMIERE SERIE

Le Pays, les Peuples, les Langues,
I'Histoire, les Cruilisations

PAR
Maurice DELAFOSSE

Administrateur de 1™ classe des Colonies
Chargé de cours a I'Ecole Coloniale et a I'Ecole des Langues Orientales

Ppéface de M. le Gouverneur CLOZEL

80 illustrations photographiques, 22 cartes dont une carle d’ensemble au 1 : 5.000.000.
Bibliographie et Index

Tome 1
Le Pays, les Peuples, les Langues

1]

PARIS
EMILE LAROSE, LIBRAIRE-EDITEUR

11, Rue Victor-Cousin, 11

1912





OEBPS/Images/image00422.jpeg





OEBPS/Images/image00390.jpeg





OEBPS/Images/image00389.jpeg
olou fedita

Doyentza

apu  Sangha

Banamba "
(5

1
i Koulikoro A&

i d
Cheflieu de Cercle.
o Foste secondaire. &
casiiis é;mm;zft;grde, & |
L Chennn de for i
T2 Ligrecelegphigue. H
N
Echelle: Gostso

100 200 don






OEBPS/Images/image00388.jpeg





OEBPS/Images/image00387.jpeg
SArgovdn

oBou Gjesiha

Bassikounou

2
B
R

Limite approsimative dela 26ne dextension de lofong:

S

ves secondaires.

»Ze'(?an.v Jexténsion defa landua peule
4
Dialictes.






OEBPS/Images/image00386.jpeg
Flus da 15 habutants par kilom étre cares
4 Deroars

Desiro...,

Dedd s

oerad.

Howns de 1

oArgovane

oBou Gebiha

" Chetliey de Cercle.

. Limites des ragions naturelles. -

400 Milom .






OEBPS/Images/image00385.jpeg





OEBPS/Images/image00384.jpeg





OEBPS/Images/image00383.jpeg





OEBPS/Images/image00382.jpeg
i rvu ore
vad ane?






OEBPS/Images/image00381.jpeg





OEBPS/Images/image00380.jpeg





OEBPS/Images/image00379.jpeg





OEBPS/Images/image00378.jpeg





OEBPS/Images/image00377.jpeg





OEBPS/Images/image00376.jpeg





OEBPS/Images/image00411.jpeg
s o Tichit

S

]
3

//’ £3 Souh g
o

gl

W G,

—e DL
BLe—twrTagy 'g’
% "
Ras-o/Wa P S8
a8 5

a Nmfcunk”

o, ¢
¥ Saratere

di0ébo

i

60y,

0 2 Ouahigouya

¥
ar
NG

(\ % 4
P
G
::: ’Fadu-lv&mnsno v

oTenkodogo

DAG § MBA
S— Immigration, Jubgi-;\:,' e
% Wes5uta)

ﬁ‘g/;;w 2 ot Goddola)
Cilyigen)
4y

y
ar¥bo(Nounze
{erobic
7 Beni-lig

%
5530
indrolue aithect

%50 Echelle: — 1

iriites dels Colonse.
©  Cheficu de Cercle
o Wllage

KHASSO Ao dée iy

5060600
e
) 2ov il

Bl o sud

.. mossi

—~—— Sens ds migretioas.






OEBPS/Images/image00410.jpeg





OEBPS/Images/image00409.jpeg





OEBPS/Images/image00408.jpeg





OEBPS/Images/image00407.jpeg





OEBPS/Images/image00406.jpeg





OEBPS/Images/image00405.jpeg





OEBPS/Images/image00404.jpeg





OEBPS/Images/image00403.jpeg





OEBPS/Images/image00412.jpeg





OEBPS/Images/image00413.jpeg





OEBPS/Images/image00400.jpeg





OEBPS/Images/image00399.jpeg





OEBPS/Images/image00398.jpeg





OEBPS/Images/image00397.jpeg
. LimTheapprovimative des T
familles ethnigues. q
wasees LOMINNES dlE raCE Mﬂcﬂe/&/m[/y d
et Hamitique: Arsbes/vuls et Berberes.)
Groupes da Peuls dispersés dons fes
avires famillos.
woo0c0n /amille mende. )
Groupes de mande disperseis
W dans/es avtres familles.
Famille senoufo.
famille voltaique.
‘amille Songal
Sgp Colonies o8 Tovcouleurs

Nassel
od . I
ussikounoug

< Araouan
o %%

<
L]
<
o
X

Lov Getira

°

Fillage important.

oU"w

G o Fada-n-Gourma

MALINKE  Nom de Feuple
[buellad S— /7 12
enguerdguif ... ... Sous-Tribu

Echelle : 5a06550

100 200

400 Kilom.






OEBPS/Images/image00396.jpeg





OEBPS/Images/image00395.jpeg





OEBPS/Images/image00394.jpeg





OEBPS/Images/image00393.jpeg





OEBPS/Images/image00392.jpeg





OEBPS/Images/image00391.jpeg





