
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Haut-Sénégal-Niger (Soudan français), Tome 2 (de 3): l'histoire

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Haut-Sénégal-Niger (Soudan français), Tome 2 (de 3): l'histoire


Author: Maurice Delafosse


Contributor: F.-J. Clozel



Release date: February 3, 2026 [eBook #77845]


Language: French


Original publication: Paris: Émile Larose, 1912


Credits: Galo Flordelis (This file was produced from images generously made available by the HathiTrust Digital Library and the Bibliothèque nationale de France/Gallica)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK HAUT-SÉNÉGAL-NIGER (SOUDAN FRANÇAIS), TOME 2 (DE 3): L'HISTOIRE ***










Haut-Sénégal-Niger

(Soudan Français)




[image: [Décoration]]





PREMIÈRE SÉRIE





Tome
II








SOUS PRESSE :


DEUXIÈME
SÉRIE

Géographie
économique



(Voies de communication. — Faune sauvage. —
Productions forestières. — Productions agricoles. — Elevage des
bovidés et des ovidés. — Elevage des équidés. — Industries
indigènes. — La question des mines d’or. — Commerce intérieur. —
Commerce extérieur. — La politique économique à suivre).


Par Jacques
MENIAUD


Ouvrage illustré de nombreuses
photographies et de cartes documentaires




[image: [Décoration]]





EN PRÉPARATION :


TROISIÈME
SÉRIE

Le Territoire militaire du
Niger

Par Jules BRÉVIÉ










Haut-Sénégal-Niger


(Soudan Français)



Séries d’études publiées sous la
direction

de M. le Gouverneur CLOZEL



[image: [Décoration]]





PREMIÈRE SÉRIE





Le Pays, les Peuples, les
Langues,

l’Histoire, les Civilisations



PAR

Maurice DELAFOSSE


Administrateur de
1re classe des Colonies

Chargé de cours à l’École Coloniale et à l’École des Langues
Orientales






Préface de M. le Gouverneur
CLOZEL




[image: [Décoration]]





80 illustrations photographiques, 22
cartes dont une carte d’ensemble au 1 : 5.000.000.

Bibliographie et Index




[image: [Décoration]]





Tome II

L’Histoire



[image: [Décoration]]





PARIS

ÉMILE LAROSE,
LIBRAIRE-ÉDITEUR

11, Rue Victor-Cousin, 11






1912







ERRATA DU DEUXIÈME VOLUME



	Page 61, note 63, et page 83, note
90, ligne 5, au lieu de :
Scheffer, lire : Schefer.


	Page 149, note 137, ligne 3, au lieu de :
sotigui, lire : kountigui.


	Page 170, ligne 2, au lieu
de : non loin de sa victoire, lire : non
loin du lieu de sa victoire.


	Page 179, ligne 7, au lieu
de : de Bélédougou, lire : du
Bélédougou.


	Page 227, lignes 9 et 13, au lieu
de : Mohammed II, lire : Mohammed III.


	Page 260, entre les lignes 16 et 17,
intercaler : 1o bis Mohammed-Gao,
frère d’Issihak.


	Page 277, note 265, ligne 4, au
lieu de : Ganoua, lire :
Ganaoua.


	Page 290, ligne 22, au lieu
de : le son aïeul, lire : de son
aïeul.


	Page 376, ligne 27, au lieu
de : Andéoud, lire : Audéoud.


	Page 377, ligne 28, au lieu
de : Makhfar, lire : Maghfar.


	Page 378, ligne 8, au lieu
de : Ould-Omar, lire : Ould-Amar.


	Page 420, ligne 6, au lieu
de : à un traité, lire : un traité à.










	Delafosse
	Planche XV






[image: ]
Cliché Bouchot



Fig. 29. — Groupe de Maures
du Hodh.







[image: ]
Fig. 30. — Groupe de Maures,
à Kayes.









QUATRIÈME
PARTIE

L’histoire





CHAPITRE PREMIER


Le Soudan occidental avant notre ère.


L’histoire proprement dite des pays du Soudan qui constituent
aujourd’hui la colonie civile du Haut-Sénégal-Niger ne commence
qu’au début de notre ère, et encore est-il bien difficile de la
retracer jusque-là avec quelque exactitude. Entre la naissance de
J.-C. et l’hégire, c’est-à-dire pour les six premiers siècles, nous
n’avons pour nous guider que les traditions orales des indigènes,
et j’ai dit déjà le peu de foi qu’il convenait de leur accorder.
Pour les âges précédant l’ère chrétienne, c’est le néant ; je
n’oserais même pas dire que ce soit la préhistoire, car, au Soudan,
la préhistoire n’est éclairée que par des hypothèses, sans, pour
ainsi dire, aucun fait matériellement prouvé sur lequel ces
hypothèses puissent trouver un point d’appui solide.


Le plus ancien document écrit parlant du Soudan Occidental que
nous possédons à l’heure actuelle date du Xe siècle de notre ère ; c’est la
relation de voyage d’Ibn-Haoukal. Je ne veux pas dire qu’avant
cette date des auteurs n’aient pas parlé des Nègres de l’Afrique
Occidentale ; mais ils ne nous ont rien dit sur leur pays,
qu’ils ignoraient, ni naturellement sur leur histoire. Et ceux qui
nous ont livré leurs impressions sur la race noire ne l’avaient
étudiée que dans la personne des esclaves vivant auprès d’eux, en
Europe ou dans le Nord de l’Afrique. Tel Galien (IIe siècle ap. J.-C.), dont l’appréciation
sur les Nègres a été souvent reproduite, en particulier par
Ibn-Saïd, et, d’après ce dernier, par Aboulféda ; pour le
célèbre médecin grec de
l’antiquité, les Nègres se distinguaient des Blancs par dix
caractères principaux : leurs cheveux crépus, leur barbe
maigre, leurs narines larges, leurs lèvres épaisses, leurs dents
aiguës, leur peau mal odorante, leur couleur noire, l’écartement de
leurs doigts et de leurs orteils, la longueur de leur membre viril
et leur grand amour des réjouissances. Ce portrait succinct n’est
pas mal tracé et n’a pas perdu de sa valeur en vieillissant, mais
il ne suffit pas à nous éclairer sur l’état du Soudan au temps de
Galien.


Tout au plus peut-on glaner, par-ci par-là, dans les auteurs de
l’antiquité un vague renseignement se rapportant aux populations de
l’extrême Nord du Soudan. Mais, en dehors de maigres indications
relatives à quelques tribus berbères du Sahara, de données
géographiques vagues ou erronées, il n’y a rien à tirer, je crois,
en ce qui concerne le Soudan Français, des historiens grecs et
latins, pas plus que des papyrus de l’ancienne Egypte.


Tout ce que nous apprennent ces sources d’information, c’est
que, avant J.-C. comme depuis, le Soudan a approvisionné d’esclaves
et de poudre d’or les pays méditerranéens. Mais nous ne savons même
pas comment ces deux produits parvenaient en Europe ni même dans le
Nord de l’Afrique, ni quelle population allait les chercher.
Hérodote nous dit bien[1] que les Carthaginois se rendaient par mer
en un pays situé au-delà des colonnes d’Hercule, dans le but d’y
acheter de l’or aux indigènes : il est vraisemblable que ce
pays, découvert sans doute par Hannon, était situé entre le Maroc
actuel et le Sénégal, peut-être même à l’embouchure de ce dernier
fleuve ; mais il est peu probable que les Carthaginois aient
jamais quitté leurs vaisseaux pour s’avancer dans l’intérieur des
terres et qu’ils aient pénétré dans la région que nous appelons
aujourd’hui le Soudan. D’ailleurs leurs procédés commerciaux, qu’a
décrits Hérodote, ne permettent pas de supposer qu’ils aient eu un
contact quelconque avec les indigènes, même avec ceux de la
côte : dès leur arrivée, les Carthaginois tiraient de leurs
vaisseaux les marchandises apportées de leur pays, les
rangeaient le long du
rivage, remontaient ensuite sur leurs navires et allumaient des
feux dont la fumée servait à signaler leur présence aux naturels de
la contrée ; ceux-ci alors s’approchaient du bord de la mer et
disposaient des petits tas de poudre d’or à côté des paquets de
marchandises, puis s’éloignaient. « Les Carthaginois, continue
Hérodote, sortent alors de leurs vaisseaux, examinent la quantité
d’or que l’on a apportée, et, si elle leur paraît répondre au prix
de leurs marchandises, ils l’emportent et s’en vont. Mais, s’il n’y
en a pas pour leur valeur, ils s’en retournent sur leurs vaisseaux,
où ils restent tranquilles. Les autres reviennent ensuite, et
ajoutent quelque chose, jusqu’à ce que les Carthaginois soient
contents. Ils ne se font jamais tort les uns aux autres. Les
Carthaginois ne touchent point à l’or, à moins qu’il n’y en ait
pour la valeur de leurs marchandises ; et ceux du pays
n’emportent point les marchandises avant que les Carthaginois
n’aient enlevé l’or. » Un tel système de troc faisait
assurément le plus grand honneur à la loyauté et au bon sens
commercial des Carthaginois comme des Berbères ou des Nègres
côtiers, mais il ne devait guère permettre aux premiers de se
documenter sur les seconds, sur leurs institutions et leur
histoire.


Il est fort probable que les Noirs du Soudan étaient aussi en
relations par terre avec les Carthaginois, les Cyrénéens et les
Egyptiens. Peut-être des Egyptiens ou d’autres gens du Nord se
rendaient-ils au Soudan pour y chercher de l’or : quelques
traditions que j’ai recueillies autrefois à la Côte d’Ivoire
tendraient à le prouver, mais elles ne constituent qu’un argument
bien faible. Il est peu vraisemblable par contre que des Nègres se
soient jamais avancés de leur propre volonté jusqu’aux bords de la
Méditerranée. Mais on a parfaitement le droit de supposer
qu’autrefois comme aujourd’hui des caravanes s’organisaient dans le
nord de l’Afrique et, traversant le Sahara, allaient porter au
Soudan des tissus, du cuivre, des verroteries[2],
etc., pour s’y procurer
en échange de l’or et des esclaves. Sans doute celles de ces
caravanes qui se dirigeaient vers les pays du Niger et du
Haut-Sénégal se composaient surtout de Berbères, voyageant soit
pour leur propre compte, soit pour celui de commerçants puniques,
grecs ou égyptiens. Mais rien ne peut nous fixer exactement à cet
égard.


Il paraît bien certain que les changements politiques survenus
dans l’Afrique du Nord n’ont pas eu de répercussion sensible au
Soudan, en dehors de quelques exodes déterminés par certains de ces
changements et dont il a été question dans la deuxième partie de
cet ouvrage.


Les Egyptiens ont pu constituer leurs différentes
dynasties ; les Assyriens, les Chaldéens, les Mèdes et les
Perses ont pu guerroyer dans l’Afrique du Nord, les Phéniciens et
les Grecs y fonder des colonies florissantes, les Romains s’emparer
du pouvoir sur les Carthaginois et les Berbères : il ne semble
pas que l’écho de ces bouleversements ait traversé le Sahara. Si
les colonnes romaines se sont avancées jusque dans le Sud du Maroc
avec Suétonius Paullinus, dans le Fezzan et au-delà avec Cornelius
Balbus et Septimius Flaccus, si elles ont même atteint l’Aïr avec
Julius Maternus, ces reconnaissances ne furent jamais poussées
jusqu’à la région qui nous occupe présentement, et les
renseignements récoltés par les officiers latins — ou tout au moins
ceux d’entre ces renseignements qui nous sont parvenus — ne jettent
aucun jour sur l’état du Soudan à cette époque reculée.


Si maintenant nous demandons à l’archéologie et à l’épigraphie
les indications que l’histoire ne peut nous fournir, nous nous
trouvons en présence d’un pareil néant.


On a découvert, il est vrai, en plusieurs points de l’Afrique
Occidentale — en Guinée, dans le bassin du Haut-Sénégal, dans la
boucle du Niger, à la Côte d’Ivoire, au Sahara soudanais et
ailleurs, — des gisements nombreux d’ustensiles en pierre polie ou
taillée et même des grottes aux parois constellées de dessins divers. Mais il est
absolument impossible, jusqu’à présent, d’assigner en général[3] une
date quelconque à ces ustensiles et à ces dessins, dans des régions
où certaines peuplades appartenaient hier encore à l’âge de la
pierre polie et où d’autres y appartiennent encore aujourd’hui dans
une certaine mesure : ces stations, qu’on les appelle
paléolithiques ou néolithiques, peuvent remonter à cent ans aussi
bien qu’à trois ou quatre mille ans. Il n’est pas démontré non plus
que les objets trouvés dans une station n’y aient pas été apportés
d’ailleurs : plusieurs Européens — entre autres M. Vuillet,
directeur du service de l’agriculture à Koulouba — ont rencontré
dans la boucle du Niger des forgerons qui, sans les avoir fabriqués
eux-mêmes, utilisent dans la pratique de leur métier des
instruments en pierre ; Lenz a signalé que les Nègres
d’Araouân se servent, pour les travaux du ménage, d’outils en
pierre polie qu’ils rapportent de Taodéni. Et d’autre part, dans
plusieurs contrées du Haut-Sénégal-Niger et du Sahara soudanais, on
fabrique encore de nos jours, en même temps que des ustensiles en
fer, des objets en pierre tels qu’anneaux de bras, ornements de
lèvres, boules servant à écraser le tabac ou les arachides,
marteaux pour frapper les écorces de certains ficus, etc. ;
j’ai pu, pour ma part, assister dans le cercle de Gaoua à la
fabrication de ces objets divers, ainsi qu’au forage de perles en
pierre.


Les ruines nous apprennent moins encore : sauf, je crois,
chez les Tombo des falaises, on ne bâtit au Soudan qu’avec de
l’argile et du bois. Seuls, les soubassements des murs sont souvent
en pierres brutes, maçonnées avec de la boue. Aussi les ruines que
l’on peut rencontrer sont fatalement récentes : j’estime qu’au
bout de deux siècles au maximum, nulle trace ne peut subsister d’une cité
soudanaise ; tout au plus pourra-t-on reconnaître, par la
présence de certains arbres, l’emplacement d’un village disparu, et
encore sera-t-il impossible d’assigner une date à la disparition de
ce village, car les arbres actuels peuvent provenir des graines de
ceux que l’homme avait plantés. Les plus importantes des villes
soudanaises dont nous ont parlé les auteurs arabes du moyen-âge ne
se composaient, au dire de ces auteurs eux-mêmes, que de huttes
cylindriques aux murs d’argile surmontés d’une toiture en paille,
exception faite des maisons de Ghana qui avaient parfois des murs
en pierre ; il semble, comme je l’ai dit précédemment, que les
premières maisons à terrasse n’ont fait leur apparition au Soudan
qu’au XIVe siècle : il y a
bien des chances pour que les habitations antérieures à notre ère
n’aient pas été autrement construites et pour que, par conséquent,
il soit absolument impossible aujourd’hui d’en retrouver les
restes.


Il y a bien, il est vrai, les débris de poteries et d’ustensiles
divers que l’on peut exhumer des tumuli ou des
emplacements des villes disparues. Mais que prouvent ces
débris ? Tous ceux que l’on a trouvés jusqu’à présent ne se
distinguent pas des poteries et ustensiles fabriqués de nos jours
au Soudan ; tout au plus a-t-on trouvé en telle ou telle
région des débris ne répondant pas au type actuellement en usage
dans cette région mais répondant à un type encore en usage dans une
contrée voisine : comme, de tout temps, des échanges ont
existé entre les divers pays du Soudan et même entre le Soudan et
les pays méditerranéens, cela même ne peut fournir matière à aucune
déduction certaine[4].


Restent les fameuses ruines du Lobi. On trouve près de Gaoua,
ainsi qu’entre Gagouli ou Galgouli et Lorhosso, des ruines de
constructions en pierres maçonnées dont on ignore l’origine. Ce qui
les caractérise surtout, c’est la rectitude et le parfait alignement des murs ;
ces murs, généralement en latérite, se présentent sous l’aspect
d’une enceinte rectangulaire, dans laquelle est parfois inscrite
une seconde enceinte parallèle à la première, comme c’est le cas
pour les ruines de Gaoua et celles de Karankasso (près de
Lorhosso) ; à Tioboulouma (à l’Ouest de Gagouli), on aperçoit
même les ruines d’une véritable maison en pierres qui possédait un
étage et qui présente encore des traces d’embrasures de portes et
de fenêtres en pierres apparemment taillées.


Quelle peut être l’origine de ces ruines ? Sont-elles les
vestiges d’établissements qu’auraient installés des chercheurs d’or
portugais des XVe ou
XVIe siècles ? Il semble
peu probable que les Portugais se soient avancés aussi loin dans
l’intérieur des terres : Gagouli en effet est à plus de cinq
cents kilomètres du point le plus proche de la côte (dans l’espèce
Grand-Bassam) et à plus de 1.500 kilomètres de l’embouchure du Rio
Grande. Ces constructions furent-elles l’œuvre d’une population
indigène aujourd’hui disparue ? En dehors du fait, insolite au
Soudan, qu’elles ont été bâties en maçonnerie, le parfait
alignement de leurs murs et la rectitude des angles paraissent
difficilement conciliables avec le génie architectural de la race
noire. Seraient-ce les restes d’une poussée vers le Sud de quelques
peuples méditerranéens ? Cette dernière hypothèse me semble
aussi invraisemblable que les autres ; elle aurait besoin en
tout cas, pour se pouvoir soutenir, de quelques éléments
supplémentaires d’information.


Les indigènes qui habitent actuellement les régions où se
trouvent ces ruines — Lorho, Gan, Lobi, Birifo — affirment tous
n’être pas autochtones ; ils affirment également tous que,
lors de l’arrivée de leurs ancêtres, ces ruines existaient déjà
dans leur état actuel, sans que les autochtones d’alors — là où il
s’en trouvait — en connussent l’origine. Ces déclarations
permettraient de faire remonter la construction de ces bâtiments
au-delà du XIe siècle de notre
ère[5], mais c’est tout ce qu’on en peut conclure avec quelque raison.
On peut encore espérer que des fouilles exécutées méthodiquement
nous révéleront quelque jour, au moins en partie, l’origine de ces
ruines du Lobi : pour le moment elles demeurent un mystère
inexpliqué et ne nous fournissent aucun renseignement.


Quant aux inscriptions relevées dans le Haut-Sénégal-Niger,
elles ne nous apportent aucune indication de quelque importance, au
moins en ce qui concerne l’époque ancienne. Les dessins et signes
divers découverts dans les grottes n’ont pas encore pu être
expliqués ; la plupart d’ailleurs ressemblent singulièrement
aux dessins et signes ornementaux tracés de nos jours sur les murs
des habitations et sur certains rochers et ils peuvent être
l’œuvre, non pas d’anciens troglodytes, mais de modernes indigènes
du Soudan, de chasseurs notamment, qui vont se réfugier dans ces
grottes pour y dormir ou s’y abriter de la pluie et qui ont pu les
décorer pour tromper leur désœuvrement momentané ; d’autres
semblent avoir une origine et une signification religieuses, mais
il est impossible absolument de leur donner une date ; rien
même ne prouve que ces dessins soient contemporains des objets en
pierre trouvés dans quelques-unes de ces grottes.


Les inscriptions en tifinarh sont rares, le plus
souvent indéchiffrables et ne portent point de date. On n’en a
d’ailleurs rencontré aucune, jusqu’à présent, dans le Soudan
proprement dit ; elles sont localisées aux pays qu’occupent ou
ont occupés les Berbères (Mauritanie, Sahara soudanais et surtout
Sahara propre)[6].


Les inscriptions arabes sont plus nombreuses ; on en a
trouvé en particulier une quantité considérable à Bentia, à Gao et
en d’autres points voisins du Niger : toutes celles qui ont pu
être déchiffrées sont des inscriptions funéraires, gravées sur
des pierres tombales.
La plupart sont datées et les plus anciennes ne remontent pas
au-delà du XIVe siècle ;
comme d’autre part elles ne contiennent pas autre chose que le nom
du défunt, la date de sa mort et quelques formules pieuses,
l’intérêt qu’elles offrent n’est que fort secondaire : elles
montrent seulement qu’il y avait des musulmans établis dans la
région de Gao à partir du XIVe
siècle au moins, ce que nous savions déjà d’autre part[7].


Et c’est ainsi que, de tout ce chapitre une seule certitude se
dégage : c’est que nous ne savons rien de l’histoire du
Haut-Sénégal-Niger antérieure aux premiers siècles de notre ère et
que nous n’avons que bien peu de probabilités d’être mieux informés
dans l’avenir sur cette obscure période.




[1]Livre IV, CXCVI.





[2]La présence en Afrique Occidentale de perles
de verre, de fabrication phénicienne ou égyptienne remontant à une
haute antiquité, a été signalée à maintes reprises, ainsi que celle
de perles en agathe ou cornaline dont l’origine paraît être
également méditerranéenne, mais relativement plus récente.





[3]Je dis « en général », car je ne
voudrais pas être trop affirmatif. Ainsi il est constant que les
haches en pierre polie sont considérées presque partout, par les
indigènes actuels du Soudan, comme des pierres tombées du
ciel ; on prétend que, lorsque la foudre tombe, c’est une de
ces pierres qui cause les dégâts. Cette interprétation tendrait à
prouver l’antiquité des haches en pierre qu’on trouve au Soudan,
puisque les indigènes actuels attribuent leur origine à un
phénomène naturel.





[4]On m’a remis une fois, dans la basse Côte
d’Ivoire, comme un échantillon de l’ancienne industrie du pays, une
sorte de manche de stylet en cuivre qui représentait un
mousquetaire et une dame du temps de Richelieu. Si cet objet était
de fabrication relativement ancienne, il était plus manifestement
encore de fabrication européenne.





[5]Nous avons vu que les dates probables de leur
arrivée dans le pays sont la fin du XIe siècle pour les Lorho, la fin du
XIIIe pour les Gan, le
XIVe pour les Lobi et la fin du
XVIIe pour les Birifo.





[6]Si les inscriptions arabes trouvées au Soudan
sont nécessairement récentes, au moins relativement, il n’en est
pas fatalement de même des inscriptions en tifinarh :
cet alphabet était en effet en usage dès l’an 1500 avant J.-C.,
ainsi que le prouveraient des découvertes faites à Cnosse, où l’on
aurait trouvé des caractères analogues au tifinarh
employés dans la figuration des comptes des scribes du roi
Minos.





[7]M. le lieutenant Marc a rapporté cette année
en France plusieurs pierres tombales de Bentia, choisies parmi
celles dont les inscriptions sont encore lisibles. Des estampages
et des copies d’autres pierres gravées de même provenance ont été
recueillis par cet officier ; M. le capitaine Figaret en a
photographié de son côté et M. de Gironcourt a copié plusieurs
inscriptions au cours de son dernier voyage. M. Houdas, qui a eu
entre les mains ces divers documents, n’a relevé aucune inscription
présentant un caractère historique et n’en n’a pas trouvé une seule
qu’on puisse dire être antérieure au XIVe siècle.









CHAPITRE II


L’empire de Ghana

(IVe au XIIIe siècles).


Il est matériellement impossible d’exposer dans son ensemble,
par tranches synchroniques, l’histoire des divers pays qui
constituent aujourd’hui la colonie du Haut-Sénégal-Niger, ces pays
n’ayant jamais formé un tout. J’ai pensé que la meilleure méthode
consisterait à examiner l’un après l’autre les principaux Etats
indigènes qui se sont succédé ou ont coexisté dans les différentes
régions du Soudan Français et, comme il faut bien adopter un ordre
quelconque, je placerai les monographies de ces Etats selon la date
à laquelle chacun d’eux est apparu pour la première fois sur la
scène de l’histoire. C’est ainsi que je me trouve débuter par
l’empire de Ghana[8].


I. — L’emplacement de
Ghana.


Ainsi que je l’ai dit en parlant des origines des Peuls et des
Soninké, la ville ancienne de Ghana était située à l’extrême Nord
du Bagana, dans l’Aoukar, non loin des localités actuelles de Néma
et de Oualata, dont la première sans doute fut contemporaine de
Ghana et dont la seconde succéda à celle-ci comme métropole du
Soudan saharien. Je crois qu’en plaçant Ghana à l’Est légèrement
Sud de Néma et sur la ligne joignant Oualata à Bassikounou, on doit se rapprocher
autant qu’il est possible de la vérité.


Ibn-Haoukal, qui visita Ghana au Xe siècle et parla le premier de cette
ville[9], la situe à une distance de 10 à 20 journées de
marche à l’Est d’Aoudaghost, que nous avons placé[10]
à une soixantaine de kilomètres au Nord-Est de Kiffa. Il ajoute, en
donnant son itinéraire de Ghana au Fezzan par Koukaoua (Kouka),
qu’on met presque un mois pour se rendre de Ghana à Sâmat
en passant par Kaoga ou Gaoga (pour
Gaogao) : si l’on identifie cette dernière ville avec Gao et
Sâmat avec la localité actuelle de Samet ou Samit, située à 100
kilomètres environ à l’Est-Nord-Est de Gao, — deux identifications
très vraisemblables, — il se trouve que l’emplacement que j’assigne
à Ghana se serait trouvé à environ 750 kilomètres à l’Ouest de
Samit, soit à 30 journées de 25 kilomètres chacune, ce qui
correspond bien à l’évaluation d’Ibn-Haoukal.


Bekri (XIe siècle)[11]
est plus précis encore. Il nous a donné plusieurs itinéraires
aboutissant à Ghana ou en partant ; l’un place cette ville à
quatre jours du dernier village berbère en venant de l’Oued Draa,
village appelé Mouddoûken et peuplé de Zenaga, ce qui
indique bien que Ghana se trouvait à l’extrême limite
septentrionale du pays des Nègres ; un autre itinéraire,
partant du Sénégal, situe Ghana à 20 journées de Silla
qui, ainsi que je l’ai dit plus haut[12],
était un peu à l’Ouest de Bakel ; un troisième la place à 18
jours de Gadiaro ou Gadiara, ville située à 12
milles du Sénégal près de Yaressi ou Diaressi, c’est-à-dire dans le
Guidimaka[13]. Ailleurs Bekri nous dit que Ghana se trouvait dans un pays appelé
Aoukar : ce terme, appliqué par les Berbères et les
Maures à plusieurs régions d’aspect chaotique, est en particulier
le nom actuel du pays où sont bâties Oualata et Néma. Le même
auteur dit encore que les habitants de Ghana s’abreuvaient au moyen
de puits, ce qui implique qu’aucun fleuve ni cours d’eau n’arrosait
la ville. Enfin Bekri, décrivant les chemins qui conduisaient de
Ghana au Niger, dit que, si l’on quitte Ghana en marchant vers
l’endroit où le soleil se lève, on suit une route qui traverse des
habitations nègres et qu’on arrive à un lieu appelé
Aougâm, où se trouvent des champs de mil ; de ce lieu
(situé vraisemblablement à proximité de Ghana et à la limite des
plantations dépendant de cette ville), on arrive en quatre jours à
Ras-el-Ma, où le Nil (Niger, représenté en la circonstance
par la dérivation du Faguibine) commence à couler hors du pays des
Noirs (pour arroser une région habitée par des Berbères). En un
autre passage, Bekri reproduit des renseignements qui lui avaient
été fournis par le jurisconsulte Abou-Mohammed
Abd-el-Melek-ibn-Nakhkhâs el-Gharfa, lequel avait voyagé dans ces
contrées ; d’après ce voyageur, Ras-el-Ma — que Bekri appelle
cette fois Safongo pour Sabongo ou
Issabongo, son nom songaï — se trouvait séparé de Ghana
par trois gîtes d’étape, c’est-à-dire qu’on s’y rendait de Ghana —
ou plutôt d’Aougâm, limite des dépendances directes de Ghana — en
quatre jours. Tous ces renseignements concordent d’une façon
saisissante à placer Ghana dans le triangle
Oualata-Néma-Bassikounou.


Edrissi, qui écrivit vers 1150 sa compilation géographique,
s’est inspiré surtout de Bekri en ce qui concerne la partie
occidentale du Soudan, mais il est beaucoup plus confus et ses
données sont souvent contradictoires. Il place Ghana à 12 jours
seulement « à l’Est » de Barissa ou Yaressi, alors que
Bekri la situait à 18 ou 20 jours du même point et au
Nord-Est ; il est à remarquer d’ailleurs qu’Edrissi professe
une singulière affection pour le nombre douze ; il indique 12
jours entre Tekrour et Barissa, 12 jours entre Barissa et
Aoudaghost, 12 jours entre Barissa et Ghana, 12 jours encore entre
Mallel et Ghana, etc. Mais, ce qui est plus grave, il prétend que
Ghana se composait de
deux villes à cheval sur « le fleuve » et que son roi
possédait « sur le bord du Nil » un château fortifié,
bâti en 1116, orné de sculptures et de peintures et muni de
fenêtres vitrées ! Ce « fleuve » ou
« Nil » ne peut être que le Niger, d’après l’ensemble des
indications d’Edrissi, et la situation qu’il donne à Ghana ne
pourrait correspondre qu’à celle de Sansanding ; mais comme
d’autre part le même auteur place Gaoga (Gao) à l’Est de Ghana — ce
qui n’est exact que si Ghana se trouvait là où la met Bekri — et au
Sud de Koukaoua (Kouka) — ce qui constitue une erreur inexcusable
—, comme il commet une foule de confusions faciles à relever, nous
devons nous méfier fortement de ses assertions ; la
description du luxueux palais du roi de Ghana suffirait d’ailleurs
à nous mettre sur nos gardes.


Il ne nous faut pas oublier du reste que, au temps d’Edrissi,
Ghana avait déjà diminué beaucoup d’importance, ayant été saccagée
vers la fin du siècle précédent par les Almoravides et ayant perdu
une bonne partie de sa population ; ce ne devait plus être un
centre commercial bien achalandé et Edrissi n’a sans doute pas été
renseigné sur cette ville, comme l’avait été Bekri, par des gens y
ayant passé eux-mêmes : cette circonstance enlève beaucoup de
sa valeur à un récit qui ne fait que reproduire, plus ou moins
exactement, des passages mal compris d’ouvrages antérieurs. Il se
pourrait aussi qu’entre l’époque de Bekri et celle d’Edrissi une
nouvelle ville se fût fondée sur le Niger, à laquelle on aurait
également donné le nom de Ghana ; le fait est fréquent au
Soudan de localités naissantes auxquelles on donne le nom de la
patrie de leurs fondateurs et il peut amener facilement des
confusions. Cependant, ce que dit Edrissi de la situation
commerciale de sa Ghana correspond bien à ce que nous avaient
appris Ibn-Haoukal et Bekri.


Yakout (fin du XIIe siècle
et commencement du XIIIe), bien
que légèrement postérieur à Edrissi, mérite davantage créance, car
il ne puisa en général qu’à de bonnes sources les matériaux de son
dictionnaire géographique. « Ghana, nous dit-il, est une
grande ville située à l’extrémité méridionale du Maghreb et
contiguë au pays des Nègres ; c’est le lieu de réunion des
commerçants qui, de cette cité, pénètrent dans les déserts
conduisant aux
régions d’où vient la poudre d’or. Si Ghana n’existait pas, l’accès
de ces régions ne serait pas possible : elle se trouve en
effet placée au point de séparation de la Berbérie (Gharb)
d’avec le pays des Nègres (Blâd-es-Soudân) ».
Ailleurs le même géographe nous parle de Ghana comme se trouvant
« à la limite extrême du pays des Nègres ». Rien ne peut
nous indiquer plus nettement que Ghana était au nord du Soudan
proprement dit et même séparée de lui par une zone désertique qui
correspond exactement à la zone séparant Oualata de Goumbou.
Parlant — à l’article et-tibr (la poudre d’or) — de la
façon dont s’accomplissaient les voyages en vue de l’acquisition de
l’or, Yakout dit que les commerçants venus du Maghreb doivent
renouveler leur provision d’eau une fois arrivés à Ghana, attendu
qu’ils ont à traverser, au sud de cette ville, « un désert où
régnent des vents brûlants qui assèchent l’eau en pénétrant dans
les outres ; aussi doit-on adopter un nouveau mode de
transport et de conservation de l’eau dans ce désert : pour
cela, on choisit des chameaux haut-le-pied ou peu chargés qu’on
laisse assoifés durant un jour et une nuit avant de les amener à
l’abreuvoir et qu’on abreuve alors deux fois de suite jusqu’à ce
que leur estomac soit gonflé ; les chameliers les poussent
devant eux et, lorsque les outres se sont vidées et que l’on a
besoin d’eau, ils égorgent l’un de ces chameaux et on boit le
liquide contenu dans son ventre ; puis le voyage continue et,
chaque fois que l’on a de nouveau besoin d’eau, on recourt au même
procédé et on remplit également les outres de ce liquide. C’est
ainsi que l’on peut, sans trop de fatigue, poursuivre le voyage
jusqu’aux approches du lieu où l’on doit se rencontrer avec les
Noirs possesseurs de poudre d’or. » Après cela il me paraît
bien difficile de placer Ghana aux environs de Ségou, ainsi qu’on a
cru parfois pouvoir le faire.


Ibn-Saïd, qui fut contemporain de la destruction de Ghana[14],
assigne à cette ville une position astronomique qui, considérée
isolément, est absolument invraisemblable : il la place par
10° 15′ de latitude Nord et 29° de longitude
planimétrique à l’Est
des îles Fortunées, ce qui correspondrait au Sud-Ouest du Bornou.
Mais nous savons que les latitudes d’Ibn-Saïd sont presque toutes
plus ou moins reculées vers le Sud et que ses longitudes, en ce qui
concerne le Soudan, ne sont à peu près exactes que les unes par
rapport aux autres : c’est ainsi qu’il place l’embouchure de
son « Nil de Ghana » (Sénégal) dans l’Océan Atlantique
par 14° lat. et 10° 20′ long., point qui viendrait tomber à 50
kilomètres environ au sud de Goumbou ! Mais si nous plaçons sa
longitude de Ghana d’après celle qu’il donne pour Aoudaghost (22°),
nous obtenons un méridien passant approximativement par Ras-el-Ma,
ce qui se rapproche sensiblement de la vérité.


Les auteurs qui viennent après Ibn-Saïd sont tous postérieurs à
la destruction de Ghana, dont ils n’ont pu parler que d’après les
ouvrages de leurs devanciers. Aboulféda (mort en 1331) se contente
de la placer « à l’extrême Sud du Maghreb », ce qui est
exact. Quant à Ibn-Khaldoun (né en 1332), il se borne à citer
Edrissi et réédite l’erreur de ce dernier relative à la soi-disant
proximité de Ghana par rapport au Niger. Ibn-Batouta, qui visita le
Soudan vers 1352, est muet au sujet de Ghana, ce qui est bien
naturel puisque cette ville n’existait plus depuis un siècle au
moment de son voyage et avait été remplacée par Oualata. Il en est
de même de Léon l’Africain, dont le voyage au Soudan eut lieu au
début du XVIe siècle. Quand à
Sa’di (XVIIe siècle), il nous
dit simplement que Kaya-Maghan avait établi sa résidence à Ghana,
« grande ville située dans la terre de Bagana », ce qui
s’accorde avec les indications d’Ibn-Haoukal et de Bekri, à
condition de ne pas confondre le Bagana avec le Bakounou actuel et
de placer Ghana dans son extrême Nord.


Cooley (The Negroland of the Arabs, 1841), qui s’est
trompé souvent dans ses identifications en rapportant au Niger ce
qui a trait au Sénégal, mais qui cependant a fait faire un pas
énorme à la connaissance de l’ancien Soudan, démontre par une
longue et minutieuse dissertation que Ghana se trouvait dans la
région de Tombouctou et à l’Ouest de cette ville[15].
Barth, dont la conscience scientifique nous est connue et qui
n’avançait rien en général dont il ne se fût assuré à l’avance, a
cru pouvoir placer Ghana par 18° de latitude Nord et 7° de
longitude Ouest de Greenwich, ce qui situe cette ville dans
l’Aoukar et à proximité de Oualata[16]. Enfin Coppolani, dont la
compétence ne peut être niée par personne en la circonstance,
identifiait Ghana avec Néma ou tout au moins avec un emplacement
très voisin de Néma, ainsi qu’il résulte de notes manuscrites
rédigées par lui qui sont conservées à Saint-Louis aux archives de
la Mauritanie[17].


Après tous ces témoignages, il est peut-être inutile de perdre
du temps à réfuter une erreur qui a fait quelques adeptes et qui
consistait à placer Ghana à proximité du Niger, dans la région
comprise entre Bamako, Banamba et Ségou : cette erreur
provenait d’abord d’une foi trop grande accordée aux renseignements
d’Edrissi et ensuite de l’interprétation inexacte donnée à un
paragraphe du Tarikh-es-Soudân. La lecture d’Ibn-Haoukal
et de Bekri aurait suffi à faire rejeter l’indication fantaisiste
d’Edrissi. Quant au paragraphe de Sa’di auquel je fais allusion, il
est traduit ainsi par M. Houdas[18] : « Melli est le
nom d’une grande contrée, très vaste, qui se trouve à l’extrême
occident du côté de l’Océan Atlantique. Qaïamagha fut le premier
prince qui régna dans cette région. La capitale était Ghâna, grande
cité sise dans le pays de Bâghena. » On a voulu déduire de là
que Ghana devait être identifiée avec Mali, ville évidemment située
près du Niger à peu près à hauteur de Ségou, ainsi qu’il résulte en
particulier du témoignage d’Ibn-Batouta, qui la visita et y
séjourna assez longtemps. Mais rien absolument, dans le passage en
question, n’autorise une pareille identification que, du reste,
toute la documentation que nous possédons sur le Soudan du
Moyen-Age rend par ailleurs impossible. Sa’di, à mon avis, a voulu
dire simplement que le premier prince dont il savait le nom, — ou le premier prince
de race noire, — parmi ceux qui avaient régné dans la région où se
développa plus tard l’empire de Mali, résidait à Ghana ; la
traduction littérale du paragraphe, qui serait la suivante, ne
laisse d’ailleurs aucun doute à cet égard : « Or [le]
Mali [est] une grande contrée occupant un espace considérable dans
l’occident le plus éloigné (Maghreb-el-aqsa) vers le côté
de la mer entourée (l’Océan Atlantique), et Qaya-Magha [fut] celui
qui commença la domination dans cette région[19],
et le séjour de son pouvoir [était] Ghâna, qui [était] une grande
ville dans la terre de Bâghena ».


J’ai dit plus haut[20] que des impossibilités matérielles nous
empêchent d’accorder le moindre crédit à la théorie de M. le
lieutenant Desplagnes, d’après laquelle les ruines récentes et
modestes du petit village de Gana près Banamba ne seraient autres
que les ruines de l’antique Ghana ; ces dernières, datant
aujourd’hui de près de sept siècles, seraient du reste bien
difficiles à retrouver, étant donnée la nature probable des
constructions fragiles qui devaient dominer dans la ville détruite
par Soundiata. Pour être juste, il me faut ajouter que, s’il n’est
pas possible de placer Ghana dans la région de Banamba, Mali par
contre ne devait pas être bien éloigné de ce dernier point, ainsi
que nous le verrons plus loin ; mais Mali était situé plus
près du Niger et avait d’ailleurs vraisemblablement disparu lorsque
fut fondé, vers la fin du XVIIe
ou le commencement du XVIIIe
siècle, le petit village banmana dont on voit aujourd’hui les
ruines près du Gana actuel.


II. — Le nom de
Ghana.


Le nom de Ghana nous a été transmis par tous les auteurs arabes
sans exception sous la forme Ghânat, faisant au nominatif
Ghânatou, à l’accusatif Ghânata et au cas
indirect Ghânati (par ghaïn, alif,
noun et ta-merboutha). Les Noirs qui en ont
connaissance à l’heure actuelle, pour l’avoir lu dans des ouvrages
écrits en arabe, le prononcent Ganata, ainsi qu’ils font
pour la plupart des mots arabes de la même désinence (Fatimata,
Aïssata, etc.). Je me sers ici de la forme Ghana parce
qu’elle est la plus généralement employée en Europe ; j’aurais
pu supprimer la lettre h, que les Noirs ne font pas sentir
et qui sans doute ne devait pas exister dans la prononciation
indigène du mot, comme je l’ai supprimée dans le mot
« Bagana »[21], mais je l’ai maintenue à seule fin
d’éviter une confusion possible avec le nom du village actuel de
Gana près Banamba.


Yakout[22] nous dit que Ghana — Ghânatou dans le
titre de l’article — est un mot étranger dont il ne connaît pas
l’équivalent en langue arabe. Bekri par contre nous apprend que
ghana était le titre donné aux rois de l’Aoukar, titre
qui, par extension, était devenu le nom de la ville et celui de
l’empire : on disait sans doute « la ville du ghana, le
pays du ghana » ou plutôt, comme l’article n’existait
probablement pas dans la langue des indigènes[23],
« la ville ou le pays de Ghana ». Quoi qu’il en soit, les
géographes et historiens arabes, y compris Bekri lui-même, ont tous
donné Ghana comme le nom d’une ville et celui de l’Etat dont cette
ville était la capitale.


Ce mot ghana, ayant sans doute le sens primitif de
« chef » ou de « roi » d’après Bekri,
n’appartenait certainement pas à la langue arabe ; Yakout nous le dit
d’ailleurs. Il n’appartenait vraisemblablement pas non plus à la
langue berbère, ou alors il aurait eu en cette langue une autre
signification[24]. Il existe bien en soninké un mot kana
qui est employé parfois avec l’acception de « chef »,
mais le titre donné aux rois dans cette langue semble avoir
toujours été tounka ou tonka, mot qui était déjà
employé dans ce sens au temps de la dynastie soninké de Ghana,
puisqu’il nous a été transmis par Bekri comme le titre précédant le
nom de l’empereur de cette dynastie qui vivait de son temps :
Tounka Ménîn. En mandingue le titre correspondant est
mansa ou massa. Enfin dans beaucoup de pays du
Soudan, on a usé et on use encore des mots fari,
farima, farhama, fama(mandé),
faran (songaï), fara (haoussa), far-ba
(ouolof), qui proviennent peut-être de la racine sémitique
far’ « sommet, cime, chef, prince », d’où dérive
également le titre des Pharaons. Mais nulle part nous ne trouvons
aujourd’hui de mot ressemblant à ghana employé comme titre
de souveraineté. Peut-être ce mot appartenait-il à la langue des
premiers fondateurs de l’empire de Ghana, c’est-à-dire à cette
langue qui provenait sans doute d’éléments à la fois araméens,
égyptiens et berbères, que parlaient les Judéo-Syriens lors de leur
arrivée dans l’Aoukar et sur laquelle nous ne pouvons qu’émettre
des conjectures.


J’ajouterai que, d’après Mohammed-Lahmed Yôra, marabout de la
tribu mauritanienne des Oulad-Daïmân, le nom actuel du
Tagant ne serait pas autre chose que la forme berbérisée
de Ghana ou Gana ; « Tagant » signifierait donc en
berbère « pays de Ghana », mais ce mot aurait pris, avec
le temps, une signification plus restreinte et ne serait plus
appliqué qu’à la région qui forma la province occidentale de
l’empire de Ghana au moment de son apogée[25].


III. — L’hégémonie
judéo-syrienne (IVe au
VIIIe siècles).


En relatant le premier exode des Judéo-Syriens de Cyrénaïque,
nous les avions suivis à travers l’Aïr jusqu’au Massina, où nous
les avions laissés, vers le commencement du IIe siècle après J.-C., sous le
commandement de Kara, descendant d’Israël, et de
Gama, descendant du syrien Souleïmân[26].
Lorsque, vers l’an 150 de notre ère, les Judéo-Syriens provenant de
cet exode quittèrent le Massina pour se rendre dans l’Aoukar, leurs
chefs appartenaient encore aux deux mêmes familles ; celle de
Kara avait la prééminence et le souvenir en a été conservé jusqu’à
nos jours par certaines fractions peules, chez lesquelles les
nobles portent le nom modernisé de Karanké ou
Kananké (ceux de Kara ou Kana)[27].
Kara — ou son successeur — s’installa à Ghana, auprès d’un village
soninké qui sans doute existait déjà depuis un certain temps sous
un autre nom, et fut le chef de la première colonie judéo-syrienne
arrivée dans l’Aoukar. Lorsque, une cinquantaine d’années plus
tard, le deuxième exode vint, par la voie du Touat, rejoindre le
premier, les nouveaux arrivants obtinrent du descendant de Kara
l’autorisation de planter leurs tentes dans la région et
reconnurent également son autorité. Mais cette dernière ne
s’étendait vraisemblablement pas encore aux Soninké, premiers
maîtres du pays. Ce ne fut guère, semble-t-il, que cent ans après
l’arrivée de l’immigration provenant du Touat que les
Judéo-Syriens, qui avaient dû dans une certaine mesure adopter des
habitudes sédentaires et faire de Ghana une véritable ville,
devinrent les maîtres effectifs du pays. C’est donc vers l’an 300
qu’il convient de placer la fondation proprement dite de l’empire
de Ghana et le début de la dynastie impériale judéo-syrienne issue
de Kara.


Cette dynastie conserva le pouvoir, très probablement, jusqu’à
la fin du VIIIe siècle. C’est
elle qui fournit ces quarante-quatre princes de race blanche et d’origine inconnue
dont nous parle Sa’di, desquels 22 auraient régné avant l’hégire —
de 300 à 622 — et 22 après la même date — de 622 à 790 environ, ce
qui ferait une moyenne de 15 à 16 ans pour chaque règne précédant
l’hégire et de 7 à 8 ans seulement pour chacun des règnes
postérieurs à cette date. On peut trouver cette proportion bien
inégale : si elle est dans l’ordre ordinaire des choses pour
la période précédant l’hégire, elle paraît plutôt faible pour la
période suivante ; mais il convient d’observer que la division
du Tarikh-es-Soudân en deux nombres parfaitement égaux de
règnes, séparés par l’hégire, présente au contraire trop de
symétrie pour n’être pas un arrangement apocryphe ; il est
plus vraisemblable de supposer que la tradition recueillie par
Sa’di mentionnait simplement une succession de 44 souverains dont
une partie étaient antérieurs à l’hégire et que l’auteur du
Tarikh a traduit « partie » par
« moitié ». Si nous nous en tenons à cette hypothèse et
si nous admettons seulement le chiffre de 44 princes — chiffre
d’ailleurs peu certain lui-même — s’étant succédé de 300 à 790,
nous obtenons une durée moyenne de 11 ans pour chaque règne ;
étant donné que le pouvoir passait en général à l’aîné des frères
subsistants du souverain défunt, cette moyenne n’a rien que de très
normal : certains empereurs devaient être en effet fort âgés
lorsqu’ils montaient sur le trône et, même sans tenir compte de
révolutions de palais assez probables, il se peut fort bien que 44
rois se soient succédé durant une période de cinq siècles.


Certains ont voulu faire des Berbères de ces empereurs blancs de
Ghana : la chose me paraît fort improbable. S’ils avaient été
des Berbères, Sa’di ne nous aurait pas dit : « Ils
étaient de race blanche, mais nous ignorons d’où ils tiraient leur
origine »[28]. Car il n’est pas admissible que, vivant à
Tombouctou en contact permanent avec des Touareg, il n’eût pas
recueilli quelques traditions relatives à cette ancienne domination
berbère. Ibn-Khaldoun, si abondamment documenté sur l’histoire
ancienne des Berbères du Sud, n’aurait pas manqué également de connaître et de
signaler la chose ; or, dans ses Prolégomènes, il
rapporte — ainsi que l’avait fait Edrissi et sans doute d’après ce
dernier — qu’on attribue l’origine des anciens empereurs blancs de
Ghana à un nommé Saleh, descendant de Ali, gendre du
Prophète, par Abdallah fils de Hassân fils d’El-Hassân, fils
lui-même de Ali ; puis il fait remarquer que cette hypothèse
est invraisemblable, aucun homme du nom de Saleh n’étant cité parmi
la descendance de Abdallah le Fatimite ; il ajoute qu’au reste
cette dynastie blanche a entièrement disparu et que, de son temps,
le pays de Ghana faisait partie de l’empire de Mali. Il aurait pu,
s’il avait connu la chronologie du premier empire de Ghana,
observer simplement qu’un descendant de Ali n’aurait pu donner
naissance à une dynastie antérieure à l’hégire, c’est-à-dire à Ali
lui-même. Mais ce qui est à retenir de ce passage d’Ibn-Khaldoun,
c’est qu’il n’a pas songé un seul instant à donner une origine
berbère aux premiers princes de Ghana.


D’autres ont supposé que le fondateur de l’empire de Ghana et le
premier des 44 princes de race blanche aurait été Kaya-Maghan.
Cette supposition était basée sur une interprétation, que je crois
mauvaise, d’un passage du Tarikh-es-Soudân cité plus haut.
A mon avis, dans l’esprit de Sa’di, Kaya-Maghan était, non pas le
premier des 44 rois blancs dont il fait mention, mais bien le
premier des princes nègres de famille mandé qui succédèrent à cette
dynastie blanche. Cela résulte, quoique peu clairement d’ailleurs,
du contexte de son récit. En tout cas il ne dit nulle part de façon
explicite que Kaya-Maghan ait appartenu à la dynastie des 44 rois
blancs. Les traditions indigènes d’autre part sont nettes et
formelles à cet égard : Kaya-Maghan, nègre soninké, dernier
roi du Ouagadou, s’empara du pouvoir à Ghana sur un prince de race
blanche.


Je crois avoir suffisamment montré, et par ce qui précède et par
les pages de la deuxième partie de cet ouvrage relatives à
l’origine des Peuls, que la dynastie de race blanche qui régna à
Ghana du IVe au VIIIe siècles appartenait, au moins
vraisemblablement, à la population sémitique d’origine
judéo-syrienne qui donna plus tard naissance aux Peuls.


Quant à l’histoire
de Ghana sous cette dynastie, elle nous est inconnue. Tout ce que
nous apprend le Tarikh-es-Soudân, c’est que le pays
renfermait, à côté de la population de race blanche détenant le
pouvoir, des vassaux ouangara ou ouakoré,
c’est-à-dire des Mandé ; nous savons par ailleurs que ces
Mandé étaient des Soninké originaires du Diaga, mais c’est
tout.


Les traditions indigènes ne nous renseignent que sur les faits
qui précédèrent immédiatement et motivèrent en partie la mainmise
des Soninké sur l’empire. Ainsi que nous l’avons vu, le pouvoir
appartenait à la famille issue de Kara. Les descendants de Gama
n’occupaient que le second rang. L’empereur qui régnait vers la fin
du VIIIe siècle tua, pour une
raison futile, un Soninké nommé Bentigui Doukouré, qui était le
serviteur préféré du chef de la famille issue de Gama, alors
premier ministre de l’empereur. La veuve de Bentigui, qui était
enceinte, fut recueillie par ce ministre ; peu après, elle
accoucha d’un fils. Afin de soustraire cet enfant à la haine de
l’empereur, le ministre lui substitua une petite fille née le même
jour et fit cacher le fils de Bentigui dans un village de culture
éloigné. Lorsque l’enfant fut devenu un homme, le ministre lui
révéla le secret de sa naissance ; le fils de Bentigui alors
se rendit auprès de l’empereur, le tua et s’empara du pouvoir,
soutenu par ses compatriotes soninké. Ainsi finit l’hégémonie
judéo-syrienne à Ghana.


IV. — L’hégémonie
soninké (VIIIe au
XIe siècles).


Vers l’époque où le fils de Bentigui assassina le dernier
empereur judéo-syrien de Ghana, c’est-à-dire vers 790, survenait la
dispersion des Soninké du Ouagadou. Kaya-Maghan Sissé roi
de ce pays, se portait vers l’Aoukar avec le plus grand nombre de
ses sujets et arrivait à Ghana au moment où ses compatriotes
venaient de secouer le joug des Judéo-Syriens ou Proto-Peuls. Le
fils de Bentigui était devenu momentanément maître du pouvoir, mais
Kaya-Maghan possédait sans doute une armée assez considérable et il
lui fut facile de contraindre, de gré ou de force, le fils de
Bentigui à se démettre de son autorité momentanée ; en tout cas, l’ancien roi
du Ouagadou se fit proclamer empereur. Peut-être les Judéo-Syriens
essayèrent-ils de lui résister, mais ils n’étaient pas de force à
lutter les armes à la main avec les Soninké mieux organisés au
point de vue militaire, et ils évacuèrent le pays pour se porter
vers le Tagant, le Gorgol et le Fouta, laissant seulement dans
l’Aoukar quelques familles, dont celle des Massîn, qui se
composait probablement des descendants de Gama[29].


Kaya-Maghan dut, dès le début de son règne, asseoir fortement
son autorité et l’étendre fort loin de sa résidence, puisque
Ibn-Khaldoun nous raconte que, lorsque le Maghreb fut conquis par
les musulmans — c’est-à-dire au VIIIe siècle —, des marchands arabes
commencèrent à se rendre dans le Soudan occidental et constatèrent
qu’aucun roi nègre n’avait à cette époque une puissance comparable
à celle de l’empereur noir de Ghana, dont les Etats s’étendaient
jusqu’à l’Atlantique.


Le pouvoir se transmit dans la famille des
Sissé-Tounkara, c’est-à-dire des Sissé de souche royale,
descendants de Kaya-Maghan[30]. Peu à peu, l’autorité des
empereurs soninké de
Ghana s’étendit bien au-delà des limites qu’avait atteintes celle
des empereurs judéo-syriens. L’empire ne tarda pas à englober, non
seulement l’Aoukar et tout le Bagana, c’est-à-dire
approximativement le quadrilatère Oualata-Goumbou-Sosso-Sokolo,
mais aussi tous les pays du Sahel déjà peuplés en grande partie de
Soninké (le Diaga, le Kaniaga, le Nord du Bélédougou et du Kaarta,
le Kingui, le Diafounou), ainsi que la majeure portion du Hodh et
du Tagant, où les Berbères cédaient alors le pas aux Soninké et aux
familles judéo-syriennes plus ou moins mélangées de Soninké (Massîn
de Tichit et autres). Il est probable même que le royaume soninké
du Galam (Guidimaka, Kaméra et Goye) était plus ou moins vassal de
l’empereur de Ghana et que l’autorité de ce dernier se faisait
ainsi sentir vers le Sud-Ouest jusqu’aux confins du Tekrour. Par
contre, il ne semble pas qu’à l’Est elle ait jamais dépassé le
Niger : la région de Dienné et de Tombouctou devait, de ce
côté, constituer la marche extrême de l’empire. Au Nord et au
Nord-Ouest, les Berbères Messoufa, Lemtouna et Goddala se
trouvaient en bordure de la partie désertique des Etats du
Tounka de Ghana et ils reconnaissaient son autorité dès
qu’ils s’avançaient au Sud de leur domaine propre. Du côté du Midi
enfin, le Sénégal et son affluent le Baoulé devaient former la
limite approximative de l’empire.


Telle était vraisemblablement la situation de cet Etat vers le
milieu du IXe siècle,
c’est-à-dire au début de son apogée. Quant aux événements qui se
déroulèrent depuis l’avènement de Kaya-Maghan jusqu’à cette époque,
nous ne savons rien à leur sujet.


Nous ne commençons à être documentés qu’à partir du moment où
les Berbères se répandirent dans le Hodh d’une façon appréciable et
se fortifièrent au Tagant, intervenant dans les affaires intérieures de l’empire de
Ghana, c’est-à-dire à partir de l’an 825 environ.


Les premières conquêtes des Berbères dans le Nord du Soudan et
leurs premières attaques contre les Soninké furent dirigées par un
chef zenaga de la tribu pastorale des Lemtouna (fraction des
Ourtentak), nommé Tiloutane, fils de Tiklâne, lequel
mourut en 836 ou 837, à l’âge de 80 ans[31].
Ce Tiloutane avait succédé lui-même à Telagagguine, fils
d’Ourekkout ou Ouayaktine, qui est le plus ancien chef lemtouna
dont le nom nous ait été conservé.


A la tête d’une armée de 100.000 méharistes, si nous en croyons
Ibn-Khaldoun, Tiloutane était parvenu à asseoir son autorité sur
tous les Berbères du Sahara occidental (Lemtouna, Goddala,
Messoufa, Lemta, Mesrâta, Telkâta, Maddassa, Ouareth ou Aourets,
etc.) et à se faire payer par plus de vingt chefs nègres, sinon un
tribut régulier, au moins des redevances moyennant lesquelles ses
bandes protégeaient leurs domaines du pillage et garantissaient la
sécurité des caravanes venant du Nord ou s’y rendant. Les auteurs
arabes ne nous disent pas si l’empereur de Ghana lui-même payait
cette sorte de tribut, mais il paraît bien certain que plusieurs
des rois vassaux de son empire y étaient astreints.


A Tiloutane succéda son fils Betsine, qui mourut en
851 ; puis vint Ilettane ou Latsir, fils de Betsine,
qui mourut en 900. Après Ilettane régna son fils Temîm
qui, en l’an 919, fut renversé par une coalition des chefs des
diverses tribus zenaga et massacré par les conjurés. Après sa mort,
les Lemtouna perdirent momentanément leur hégémonie sur les
Berbères du Sahara, les différentes tribus du désert demeurèrent
indépendantes les unes des autres pendant plus d’un siècle et les
empereurs soninké de Ghana virent s’accroître leur autorité du côté
du Hodh et du Tagant. L’apogée de leur puissance doit se placer à
peu près à cette époque, c’est-à-dire au début du Xe siècle ; elle dura un peu plus de
cent ans, pour finir vers le milieu du XIe siècle avec les commencements de
l’empire almoravide.


Ce n’est pas à
dire pourtant que, durant cette période, les empereurs soninké et
leurs vassaux n’eurent pas à lutter contre les Berbères, ou tout au
moins contre la principale tribu berbère de la région, celle des
Lemtouna. Celle-ci s’était constituée en une sorte de royaume dont
la capitale, depuis le IXe
siècle probablement, était la ville d’Aoudaghost[32],
située, ainsi que je l’ai dit, à l’extrémité orientale du Tagant
actuel, à 60 kilomètres environ au Nord-Est de Kiffa, sur la route
conduisant de cette dernière localité à Tichit[33].
Ibn-Haoukal nous a donné d’Aoudaghost une description que Bekri a
complétée par la suite. D’après ce dernier auteur, cette ville
était grande et bien peuplée ; elle s’élevait dans une plaine
sablonneuse, au pied d’une montagne stérile et dénudée qui la
protégeait du côté du Sud, tandis qu’une haute colline couverte de
gommiers la dominait au Nord ; elle était entourée de jardins
où croissaient des dattiers et de champs de blé cultivés à la houe
et arrosés à la main. Seuls d’ailleurs, les nobles se nourrissaient
de blé ; le menu peuple ne mangeait que du sorgho, du mil et
des haricots[34]. On y trouvait aussi quelques petits figuiers
et quelques pieds de
vigne, ainsi que des plants de henné. Les puits donnaient une eau
excellente ; les bœufs et les moutons étaient en abondance et
on pouvait avoir dix béliers et même plus pour un mitskal
(c’est-à-dire environ 4 gr. 50 d’or, valant aujourd’hui de 13 à 15
francs). La poudre d’or servait en effet de monnaie ; elle
venait des mines du Ouangara (Bambouk principalement). Le marché
était très achalandé et on y rencontrait, entre autres choses, du
miel provenant du pays des Nègres ; du Nord de l’Afrique
venaient du blé, des raisins et autres fruits secs, toutes denrées
qui, au temps de Bekri (XIe
siècle), se vendaient six mitskal le quintal. Les
habitants étaient de race blanche mais avaient le teint jaunâtre,
parce que, dit Bekri, « ils sont minés par la fièvre et les
affections de la rate ». En dehors des Lemtouna, ces habitants
comprenaient quelques Arabes originaires de l’Ifrîkia
(Tripolitaine, Tunisie et province de Constantine) et des Berbères
appartenant aux tribus Bergadjâna, Nefoussa, Louâta, Zenâta et
surtout Nefzâoua ; enfin il s’y trouvait un grand nombre
d’esclaves noires, fort appréciées comme cuisinières. Les jeunes
filles blanches d’Aoudaghost étaient appréciées à un autre point de
vue et Bekri s’étend longuement sur leurs charmes. Les gens de la
ville étaient musulmans, au moins en partie, puisque, un peu avant
l’époque almoravide, plusieurs mosquées existaient déjà à
Aoudaghost où l’on apprenait à lire le Coran. Mais, au dire de
Yakout, on y trouvait aussi des païens vénérant le soleil et
mangeant des viandes non saignées. La population berbère qui
campait en dehors de la ville se composait de pasteurs nomades,
cultivant cependant la terre lorsqu’elle avait été bien arrosée par
les pluies ; ces nomades, de teint clair dans le Nord, avaient
la peau de plus en plus foncée à mesure qu’on s’avançait vers le
Sud ; ceux qui avoisinaient le Soudan proprement dit étaient
très noirs.


L’industrie locale consistait surtout dans la fabrication des
boucliers de cuir, qui étaient vendus aux Berbères nomades. Les
importations comprenaient du cuivre, des burnous et des blouses de
couleur rouge et de couleur bleue, venant du Maroc et de l’Espagne,
et du sel provenant d’Aoulil ; quant aux produits exportés, c’était surtout :
de l’ambre gris, dont la qualité était excellente, « vu, dit
Bekri, la proximité de l’Océan » ; de l’or raffiné et
transformé en torsades filiformes, or dont la pureté était
considérée comme supérieure à celle de l’or de tous les autres
pays ; enfin de la gomme, récoltée dans les environs même de
la ville et qui était expédiée en Espagne pour lustrer les étoffes
de soie.


Des renseignements fournis par Bekri et Ibn-Haoukal, il résulte
que les habitants d’Aoudaghost étaient aisés et que cette ville
jouissait d’une prospérité réelle. Le second de ces auteurs nous
dit que de riches caravanes partaient sans cesse de Sidjilmassa
(Tafilelt) pour le Soudan et, traversant Aoudaghost, rapportaient
de grands profits aux gens de cette cité. Lorsqu’il la visita,
Ibn-Haoukal y vit un écrit par lequel un indigène de Sidjilmassa se
reconnaissait le débiteur d’un habitant d’Aoudaghost pour une somme
de 40.000 dinars, chose que le voyageur arabe considérait comme
unique en Orient à son époque (Xe siècle).


A la même époque et d’après le témoignage du même voyageur, le
roi des Lemtouna, qui résidait à Aoudaghost, entretenait des
relations avec l’empereur de Ghana et celui de Gao et leur faisait
des cadeaux pour les empêcher de lui faire la guerre, ce qui nous
donne une idée assez précise de la puissance de ces souverains et
de la situation d’Aoudaghost vis-à-vis de Ghana au point de vue
politique.


Les Soninké d’ailleurs ne se gênaient pas pour aller razzier les
territoires occupés par les Berbères : Bekri nous apprend en
effet que, à cinq jours d’Aoudaghost sur la route conduisant de
cette ville au Maroc, se trouvait une montagne nommée Azgounane ou
Azdjounane où les Noirs s’embusquaient pour couper la route aux
caravanes et les piller[35].


Vers 970 d’après Bekri, entre 920 et 940 d’après Ibn-Khaldoun,
régnait à Aoudaghost un prince lemtouna nommé Tinyéroutane
ou Bérouyane, fils de Ouichnou ou Ouachnik et
petit-fils de Nizar
ou Izar, qui avait réussi à acquérir une véritable puissance. Comme
son prédécesseur du IXe siècle
Tiloutane[36], il avait plus de vingt chefs nègres comme
vassaux ou tributaires, et la partie habitée de son royaume
s’étendait sur deux mois de marche en longueur et autant en
largeur. Il pouvait mettre en campagne 100.000 méharistes et en
profitait pour intervenir dans les querelles intestines qui
divisaient les petits Etats vassaux de Ghana. Invité par Târine ou
Taarbine, alors chef des Massîn de Tichit[37],
à le soutenir contre le chef noir d’Aougam[38],
il fournit au premier 50.000 méharistes qui envahirent et
razzièrent le pays d’Aougam, brûlant les maisons et détruisant les
récoltes ; le chef du parti vaincu, se voyant perdu, jeta son
bouclier, sauta à bas de son cheval, détacha sa selle, la posa sur
le sol, s’y assit et se laissa tuer ; ses femmes, trop fières
pour se laisser tomber au pouvoir des Blancs, se tuèrent en se
jetant dans les puits.



Peu après cependant, vers 990, Aoudaghost tomba au pouvoir de
l’empereur de Ghana qui, au moment de la prise de cette ville par
les Almoravides en 1054, y était encore représenté par un
gouverneur nègre.


V. — Les Almoravides et
leurs premiers empiètements sur l’empire de Ghana
(XIe siècle).


Vers l’an 1020, les chefs des diverses tribus zenaga
s’entendirent pour s’unir de nouveau comme au temps de Tiloutane,
afin de résister aux empiétements des Soninké sur le Sahara
et le Tagant et de
secouer leur suprématie. Ils se choisirent un roi qui fut pris,
cette fois encore, parmi les Lemtouna ; ce fut
Tarsina ou Tarchina, fils de Tifat ou Tifaout. Le premier
sans doute parmi les princes berbères du Sahara occidental, Tarsina
se convertit à l’islamisme et prit le nom de
Abdallah-abou-Mohammed ; il se rendit même en pèlerinage à La
Mecque, fit la guerre sainte à ses voisins infidèles, Berbères ou
Nègres, et, après trois ans de règne, fut tué en 1023 au cours
d’une razzia dirigée contre une tribu d’origine sémitique et de
religion israélite, peut-être quelque fraction des Judéo-Syriens
chassés de Ghana deux siècles auparavant ; cette tribu
résidait aux environs d’une localité qui, au XIVe siècle, s’appelait Teklessine et était
habitée par des Zenaga-Ouareth musulmans[39] : cette indication permet de situer
vraisemblablement dans le Nord de la Mauritanie actuelle l’endroit
où fut tué Tarsina et qui s’appelait alors Bekâra, d’après
l’auteur du Roudh-el-Qarthâs. Bekri donne au même lieu le
nom de Gangara, nom identique, dit-il, à celui d’une tribu
nègre (sans doute les Gangara, Ouangara ou Mandingues), et appelle
In-Kelâbine la localité voisine habitée par des Zenaga-Ouareth
musulmans.





	Delafosse
	Planche XVI







[image: ]
Fig. 31. — Type de Jeune
Maure.







[image: ]
Fig. 32. — Métisse de Maure
et de femme noire.










Après la mort de Tarsina, le commandement des
Zenaga du désert ou « Zenaga voilés » échut à son gendre
Yahia-ben-Ibrahim, lequel appartenait à la tribu des
Goddala ; cette dernière tribu formait alors avec celle des
Lemtouna une confédération unique, dont le territoire s’étendait
depuis le Tagant jusqu’au rivage de l’Océan Atlantique, les Goddala
habitant à l’Ouest des Lemtouna, entre l’Adrar et la mer.


En 1035[40], Yahia-ben-Ibrahim remit provisoirement le
pouvoir à son fils Ibrahim-ben-Yahia et partit pour La Mecque. Au
retour de son pèlerinage, il passa par Kaïrouân (Tunisie) et y
rencontra un illustre docteur originaire de Fez, Abou-Amrân, dont
il suivit les leçons et devint l’ami. Le docteur ne tarda pas à
s’apercevoir que le prince berbère était, quoique musulman fervent,
très ignorant des choses de la religion, et il apprit de lui que ses sujets sahariens
l’étaient plus encore. Au cours d’une conversation roulant sur
cette fâcheuse ignorance, Yahia demanda à Abou-Amrân de lui confier
quelque savant jurisconsulte qui pût donner à son peuple
l’enseignement dont il avait besoin. Aucun des disciples
d’Abou-Amrân n’ayant voulu accepter cette mission, celui-ci engagea
Yahia à aller à Nefis[41], dans le pays des Masmouda, et à
s’adresser là à un savant lemta originaire du Sous et nommé
Mohammed-Ouaggag-ben-Zelloui (ou Ouag-ag-Zelloui), pour lequel il
lui remit une lettre d’introduction. Yahia se rendit auprès de
Ouaggag, qu’il rencontra en 1038, peu avant la mort d’Abou-Amrân
lui-même. L’un des disciples de Ouaggag, un Berbère nommé
Abdallah-ben-Yassine-ben-Meggou[42],
accepta de partir avec Yahia. Ce dernier regagna alors l’Adrar
Mauritanien, accompagné de Abdallah-ben-Yassine, qui commença ses
prédications dans la tribu à laquelle appartenait Yahia,
c’est-à-dire celle des Goddala.


Abdallah voulut tout d’abord interdire à ceux-ci d’avoir plus de
quatre femmes ; les Goddala trouvèrent le réformateur trop
sévère, et surtout trop morose et trop ennuyeux, et se prirent à le
détester. Découragé, il voulut se rendre chez les Noirs du Tekrour,
où l’islamisme commençait à briller d’un vif éclat grâce aux
efforts du roi toucouleur Ouâr-Diâbi ou Ouâr-Diâdié, qui venait
d’affranchir son pays du joug des Peuls et de chasser ces derniers
vers le Ferlo. Mais Yahia ne consentit pas à se séparer de Abdallah
et lui proposa de se retirer avec lui dans une île ou une
presqu’île comprise entre la mer et le Sénégal, près de
l’embouchure de ce fleuve ; on pouvait, de la rive nord d’un
bras du Sénégal, se rendre à gué dans cette île à marée basse,
tandis qu’il était nécessaire de se servir de pirogues à marée
haute. Les deux dévots[43], accompagnés de sept
fidèles Goddala, se
transportèrent en effet dans cette île et y bâtirent sur une
colline un ermitage où ils s’enfermèrent, en faisant vœu d’y adorer
Dieu jusqu’à leur mort. Mais, dès que Abdallah eut cessé de vouloir
convertir les Berbères malgré eux, ces derniers vinrent à lui. Au
bout de trois mois des masses de gens — principalement des Lemtouna
—, attirés surtout par la curiosité, se rendaient à l’ermitage et
demandaient à être instruits ; bientôt Abdallah eut ainsi un
millier d’adeptes qui ne quittaient plus l’ermitage
(ribâth) et que, pour cela, il nomma
al-morabethîn (ceux du ribâth, les ermites), mot
que nous avons transformé en Almoravides et qui, dans une
autre acception, a donné le mot « marabout ».


Ces adeptes de la secte nouvelle appartenaient presque tous à
des familles nobles et jouissaient d’une certaine autorité dans
leurs tribus ou sous-tribus respectives ; néanmoins lorsque,
envoyés par leur maître, ils se présentèrent à leurs compatriotes
dans le but de les convertir, personne ne voulut les écouter. Ils
revinrent conter leur déconvenue à Abdallah, qui alla lui-même
exhorter les tribus, mais sans plus de succès.


On était arrivé à 1042 et le nombre des Almoravides dévoués à
Abdallah s’élevait à deux mille environ. Le réformateur se mit
alors à leur tête, prêcha la guerre sainte contre les Zenaga
infidèles ou mauvais croyants et, quittant les rives du Sénégal, il
partit en guerre contre les Goddala, en tua un grand nombre et
convertit les autres. Ensuite il agit de même vis-à-vis des
Lemtouna récalcitrants, qu’il bloqua dans les montagnes de l’Adrar
et auxquels il enleva la plupart de leurs troupeaux.


Cependant Abdallah fatiguait ses partisans par son
rigorisme ; il prétendait interdire les pillages et refusait
de manger la chair et de boire le lait provenant des troupeaux pris
à l’ennemi. Il alla plus loin encore et — en un endroit que nous ne
connaissons pas mais qui devait se trouver dans la Mauritanie
actuelle — il obligea ses fidèles à construire une ville (que Bekri
appelle Aretnenna) dont toutes les maisons devaient être égales en
hauteur. Ce puritanisme exalté lui aliéna de nouveau les sympathies des Goddala. L’un
d’eux, le jurisconsulte El-Djouher-ben-Sekkem, avec l’aide des
chefs Eyar et In-Teggou, parvint à enlever à Abdallah le droit
d’imposer ses conseils à la communauté et lui arracha
l’administration du trésor public. Enhardis par ces premiers
succès, les Goddala finirent par chasser le réformateur de leur
pays, démolirent sa maison et pillèrent ses biens.


Abdallah, fuyant le Sahara, alla conter ses infortunes au
Tafilelt à son maître Ouaggag. Celui-ci fit alors mander aux
Goddala que quiconque refuserait l’obéissance à Abdallah serait
excommunié et privé du salut éternel, et il leur renvoya le
proscrit. Abdallah, ayant sans doute recruté des partisans en
route, principalement chez les Lemtouna, massacra tous ses ennemis
dès son retour en pays goddala, plus une foule de gens qu’il
décréta criminels ou impudiques. Parvenant à fanatiser à nouveau
ses premiers disciples, il accrut rapidement le nombre des
Almoravides, entraîna les Lemtouna dans la guerre sainte contre les
Messoufa infidèles qui habitaient la région de Kaoukadam ou
Gaogadem, entre l’Adrar et le Dara, soumit même les Lemta de
l’Ouest et finit par devenir le chef incontesté de tous les Zenaga
du Sahara occidental, Yahia ne conservant qu’une autorité purement
nominale et n’étant qu’un instrument docile entre ses mains. Les
rebelles qui venaient faire leur soumission recevaient d’abord,
pour leur purification, cent coups de nerf de bœuf et étaient
ensuite instruits des vérités de la religion et autorisés à
prononcer la formule de la foi musulmane. Ils étaient astreints à
payer la dîme et d’autres impôts, dont le produit servait à acheter
des armes et des montures pour continuer la guerre au profit des
Almoravides.


Ces derniers, armés seulement de piques et de javelots,
pénétrèrent au Nord jusque dans le Dara et s’emparèrent de
Sidjilmassa (Tafilelt), sous la conduite de Yahia et de Abdallah,
qui revinrent ensuite dans le Sahara, après avoir laissé une
garnison dans leur dernière conquête.


Yahia-ben-Ibrahim étant venu à mourir, Abdallah rassembla tous
les chefs des tribus zenaga du désert et déclara qu’il ne voulait
garder que le pouvoir spirituel, et qu’on devait élire
un roi, ou chef à la
fois militaire et civil, en remplacement du défunt. Pour donner la
prééminence aux Lemtouna, qui l’avaient le mieux soutenu, il fit
élire roi un chef de leur tribu, descendant de Telagagguine et
nommé Yahia-ben-Omar ; ce dernier ne fut du reste que
le commandant en chef de l’armée almoravide, Abdallah conservant en
fait l’autorité suprême.


Yahia-ben-Omar, sur l’ordre de Abdallah, s’empara de tout ce qui
restait à prendre dans le Sahara, ainsi que d’un grand nombre de
villages peuplés de Nègres et relevant de l’autorité de l’empereur
de Ghana. Aoudaghost, demeuré jusque-là fidèle à ce prince, fut
attaqué en 1054 par Abdallah lui-même. A cette époque, la
population de la ville, composée surtout d’Arabes et de Berbères,
était divisée en deux fractions ennemies ; profitant de cette
circonstance et attirés par la richesse des habitants et le nombre
de leurs esclaves, les Almoravides se ruèrent à l’assaut avec
impétuosité, s’emparèrent de la ville, la pillèrent de fond en
comble, violèrent les femmes, capturèrent les esclaves et
massacrèrent tous les hommes qui ne purent prendre la fuite.
Abdallah fit même mettre à mort un saint personnage nommé Zebâgara,
né à Kaïrouân d’un père arabe et qui avait fait le pèlerinage de La
Mecque. La raison de cette rigueur des Almoravides, nous dit Bekri,
était que les habitants d’Aoudaghost reconnaissaient la suzeraineté
de l’empereur de Ghana.


Peu après, vers 1055, le peuple de Sidjilmassa massacra la
garnison almoravide. Les docteurs de la ville, conseillés par
Ouaggag et redoutant la colère de Abdallah, mirent le massacre sur
le compte des Zenâta et firent demander au réformateur de venir
purger leur pays des infidèles qui le déshonoraient. Abdallah
convoqua aussitôt tous les Almoravides, mais les Goddala,
mécontents de ce qu’on avait choisi le roi parmi les Lemtouna,
refusèrent de marcher et se retirèrent sur le bord de l’Océan,
entre la baie d’Arguin et le Sénégal. Emmenant alors avec lui le
plus grand nombre des guerriers lemtouna, Abdallah en personne se
rendit dans le Sud marocain, s’empara du Dara et de Sidjilmassa sur
les Maghrâoua qui s’en étaient rendus maîtres et commença à
installer au Maroc la domination des Lemtouna venus de l’Adrar et du Tagant,
domination qui devait bientôt s’étendre à l’Espagne.


Cependant Yahia-ben-Omar était demeuré dans le Sud. Le gros
contingent des Almoravides étant parti pour le Maroc avec Abdallah,
il ne disposait que d’un nombre d’hommes restreint et une attaque
des Goddala rebelles était à craindre. Aussi, sur le conseil que
lui avait donné Abdallah en le quittant, Yahia s’installa au cœur
des montagnes des Lemtouna qui, d’accès difficile, abondaient en
eau et en pâturages et s’étendaient sur un espace de six journées
de marche dans un sens contre une journée dans l’autre : à
cette description donnée par Bekri, il est facile de reconnaître
l’Adrar Mauritanien[44]. Une place forte, nommée Azgui
ou Azoggui — sans doute le point actuel d’Azougui, près et au
Nord-Ouest d’Atar[45], — lui servait de résidence et
d’abri ; cette forteresse, entourée d’une forêt de 20.000
dattiers, avait été construite par Yannou, frère aîné de
Yahia-ben-Omar. Redoutant, malgré sa position, de ne pouvoir
résister aux Goddala, Yahia fit implorer le secours de l’empereur
du Tekrour, qui lui envoya un contingent toucouleur commandé par
Lebbi, fils de l’empereur Ouâr-Diâbi. Les Goddala en effet, au
nombre de 30.000 guerriers, marchèrent en 1056 ou 1057 contre
Yahia. Ce dernier, à la tête de ses propres soldats et du
contingent toucouleur, se porta au devant de l’ennemi, qu’il
rencontra à Tebferilla ou Tin-Ferella, lieu qui
se trouvait sans doute dans la région d’Akjoujt, au Sud-Ouest
d’Atar[46]. Les Goddala furent vainqueurs et, à partir de
ce jour, ne furent
plus inquiétés par les Almoravides. Quant à Yahia-ben-Omar, il fut
tué au cours du combat.


Abdallah, informé de cet événement, fit donner le commandement
de l’empire almoravide au frère du défunt,
Aboubekr-ben-Omar, né d’un père lemtouna et d’une mère
goddala, qui se trouvait alors avec lui dans le Sud marocain.
Aboubekr s’empara du Sous sur les Guezoula, du Deren (Atlas) sur
les Masmouda, d’Aghmat sur les Maghrâoua, puis fit la guerre aux
Berghouâta. C’est au cours de cette expédition que fut tué
Abdallah-ben-Yassine, en 1058 ou 1059, au combat de Kerifelt. Ce
dernier, si rigoriste pour les autres, avait mené lui-même une vie
fort dissolue, épousant chaque mois plusieurs femmes nouvelles et
les répudiant ensuite. « Il n’entendait pas parler d’une jolie
fille, dit Gharnati, sans la demander aussitôt en mariage ; il
est vrai qu’il ne donnait jamais plus de quatre ducats de
dot »[47].


A la mort de Abdallah, Aboubekr devint le seul maître de
l’empire almoravide. Il résidait alors à Aghmat, à un jour de
l’emplacement où devait s’élever Marrakech quelques années plus
tard, sur la route du Tafilelt. L’année suivante (1059 ou 1060), il
apprit que les Berbères du Sud se révoltaient contre son autorité
et que les Messoufa se portaient contre les Lemtouna demeurés dans
l’Adrar. Laissant donc son cousin Youssof-ben-Tachfine au
Maroc pour le gouverner en son absence, il partit en 1060 ou 1061
pour le Sahara, ramena à l’obéissance les nomades révoltés et, pour
leur donner de l’occupation, les emmena guerroyer au Soudan contre
l’empereur de Ghana, qui se nommait alors Bassi.


Ce dernier n’était monté sur le trône qu’à l’âge de 85
ans ; devenu aveugle, il s’entendait avec son entourage pour
cacher cette infirmité à son peuple. Quoique infidèle, il aimait à
témoigner des égards aux musulmans, mais cela ne l’empêcha pas de
se trouver en butte aux hostilités des Almoravides.


Sur ces entrefaites, Aboubekr apprit que son cousin Youssof, en
son absence, avait fait du Maroc un grand et riche
empire, et il quitta
le Soudan pour aller se remettre à la tête des Almoravides du Nord.
Mais Youssof, sur le conseil de sa femme Zineb, ex-femme
d’Aboubekr, se porta à la rencontre de ce dernier avec une forte
armée et beaucoup de cadeaux, laissant entendre à son cousin qu’il
le combattrait si celui-ci tentait de reprendre le pouvoir, tandis
que, dans le cas contraire, il lui donnerait tous ces trésors, si
rares au Sahara. Aboubekr accepta les cadeaux et retourna au
Tagant, où il établit définitivement sa résidence habituelle.


C’est ainsi que la majeure partie de l’armée des Almoravides
demeura dans le Maroc et se porta de là en Espagne, tandis que les
pays du Soudan et du Sahara où leur puissance était née ne
conservèrent que de faibles contingents, commandés par Aboubekr.
Celui-ci, ne pouvant plus songer à être le sultan du Nord, voulut
être celui du Sud. Utilisant avec habileté les guerriers lemtouna
qui lui étaient demeurés fidèles et les alliés qu’il pouvait
recruter parmi les autres tribus zenaga restées au Sahara, il fit
une guerre sans merci à l’empereur de Ghana et à ses différents
vassaux.


VI. — L’empire de Ghana vers
1065.


Avant de passer au récit des événements qui mirent la ville de
Ghana entre les mains des Almoravides, il me paraît nécessaire de
jeter un coup d’œil sur ce qu’était l’empire de Ghana au moment où
Aboubekr-ben-Omar se sépara de Youssof-ben-Tachfine.


A cette époque (1062), l’empereur Bassi vint à mourir et fut
remplacé par son neveu utérin Ménîn, car « l’usage de
ce peuple, — nous dit Bekri qui écrivait son ouvrage cinq ans après
l’avènement de Ménîn, — veut que le roi ait pour remplaçant le fils
de sa sœur, afin d’être sûr que son successeur soit bien de son
sang ».


L’empereur ou tounka Ménîn, bien que ses Etats se
trouvassent amputés d’Aoudaghost et de plusieurs principautés
tributaires de moindre importance, était maître encore d’un vaste
domaine et, d’après le témoignage de Bekri, sa puissance
était considérable.
Il pouvait mettre en campagne 200.000 guerriers, dont 40.000
archers au moins ; il possédait une cavalerie, mais de valeur
assez médiocre, les chevaux du pays étant fort petits. Son
autorité, amoindrie dans le Nord et dans l’Ouest par la fortune
rapide de l’empire almoravide, s’exerçait cependant encore sur
Tichit et sur une partie tout au moins de l’ancien royaume
d’Aoudaghost ; d’après le Kitâbou-l-jarafiya, ouvrage
arabe anonyme cité par Cooley, l’empereur de Ghana faisait avec
succès la guerre aux Almoravides campés au Nord-Est de sa capitale,
entre celle-ci et Rayoun ou Araouân, qui était « la ville du
désert la plus proche de Sidjilmassa et de Ouargla ». Au Sud,
l’autorité du prince soninké s’étendait jusqu’au haut Sénégal et se
faisait même sentir sur la rive gauche de ce fleuve, dans les pays
aurifères du Ouangara (Bambouk et Gangaran) et parmi les sauvages
Diallonké — les Lemlem des auteurs arabes —, chez lesquels
ses bandes armées allaient renouveler de temps à autre sa provision
d’esclaves. A l’Est, le pouvoir de Ménîn ne dépassait pas le Niger,
à partir duquel commençait à se faire sentir l’influence de
l’empire de Gao. Au Sud-Ouest enfin son autorité cessait là où
commençait celle de l’empereur de Tekrour : les Soninké du
Galam, placés entre deux feux, obéissaient tantôt à l’un et tantôt
à l’autre des deux souverains, ou profitaient de leur situation
pour garder l’indépendance ; à l’époque où écrivait Bekri
(1067-68), les Soninké de Silla (près et à l’Ouest de
Bakel) dépendaient du Tekrour : ils avaient été convertis à
l’islamisme par Ouâr-Diâbi et leur chef était considéré comme assez
puissant pour résister aux armées que l’empereur de Ghana aurait pu
envoyer contre lui ; il faisait la guerre à ceux de ses
voisins demeurés païens. Parmi ces derniers étaient les habitants
de Galambou, ville du Kaméra située près de l’embouchure
de la Falémé, à un jour de Silla, et qui, elle, dépendait du
tounka Ménîn ainsi que Diaressi (Diarissona,
Yaressi ou Barissa), qui était alors le chef-lieu du Guidimaka et
devait se trouver à peu près en face d’Ambidédi.


Bekri nous a laissé une excellente description de Ghana et des
principales contrées de l’empire, tel qu’il existait de son temps,
c’est-à-dire une dizaine d’années avant que la capitale ne
fût prise et saccagée
par les Almoravides. Ghana, d’après lui, se composait de deux
villes situées dans une plaine. L’une, habitée par les musulmans
(marchands arabes et berbères), renfermait douze mosquées, pourvues
chacune d’un imâm, d’un muezzin et d’un lecteur ; on y
rencontrait des jurisconsultes et des savants distingués. Des puits
d’eau douce servaient à abreuver les habitants et, près de ces
puits, on cultivait des légumes. Le climat cependant était malsain
pour les gens du Maghreb : au moment de la maturité des épis,
presque tous les étrangers tombaient malades et une grande
mortalité sévissait à l’époque de la moisson. La ville païenne, où
résidait l’empereur, était à six milles de la ville
musulmane ; des habitations s’étendaient d’ailleurs entre les
deux quartiers. La ville impériale, la plus vaste des deux, était
appelée par les Arabes El-Ghâba (la forêt), parce qu’elle
était entourée de bois sacrés où des huttes servaient de demeures
aux prêtres chargés du culte national et où étaient conservées les
idoles, à côté des tombes des souverains ; des gardiens
empêchaient de pénétrer dans ces bois et de voir ce qui s’y
passait. C’était également dans ces bois sacrés que se trouvaient
les prisons d’Etat : dès que quelqu’un y était enfermé, nous
dit Bekri, on n’entendait plus parler de lui.


Les maisons de Ghana étaient construites avec des pierres[48]
et du bois de gommier. Le palais de l’empereur se composait d’une
sorte de château qu’entouraient des huttes de terre à toit conique
en paille, le tout environné d’un mur. Près du tribunal impérial
était une mosquée, à l’usage des musulmans qui venaient rendre
visite à l’empereur.


Les interprètes, le trésorier et la plupart des ministres
étaient choisis par l’empereur parmi les musulmans. L’empereur et
son héritier présomptif avaient seuls le droit, parmi les païens,
de porter des vêtements confectionnés ; les sujets du prince
ne se vêtaient que de pagnes de laine (appelés kassa par
Edrissi), de coton
(fouta dans le même auteur), de soie ou de velours, selon
les moyens de chacun. Les hommes se rasaient la barbe et les femmes
la chevelure. L’empereur portait des colliers et des bracelets et
se couvrait la tête de plusieurs bonnets brodés superposés,
entourés d’un turban de cotonnade très fine.


Ce monarque donnait audience sous une sorte de tente ou de vaste
parasol ; auprès de lui se tenaient alors dix chevaux
richement caparaçonnés et derrière lui étaient dix serviteurs
portant des boucliers et des épées à poignée d’or ; à sa
droite étaient rangés les fils des rois vassaux, superbement vêtus,
les cheveux tressés et ornés de bijoux d’or. Quant au maire de la
ville et aux ministres, ils s’asseyaient par terre devant
l’empereur. L’entrée de la tente était gardée par des chiens
portant des colliers d’or et d’argent garnis de grelots également
en or et argent. L’ouverture de l’audience était annoncée au moyen
de longs tambours appelés daba[49],
dont la caisse était faite d’un tronc d’arbre évidé. Lorsque les
sujets de l’empereur se présentaient devant le prince, ils se
prosternaient et se jetaient de la poussière sur la tête ;
quant aux musulmans, ils se contentaient de frapper leurs mains
l’une contre l’autre, en signe de respect.


Edrissi rapporte que, tous les matins, l’empereur faisait à
cheval le tour de sa capitale, suivi de tous ses officiers ;
les gens qui avaient à se plaindre de quelque injustice pouvaient,
au cours de cette promenade, s’adresser à lui : il réglait
l’affaire sur-le-champ et, une fois la justice ainsi rendue,
rentrait à son palais. Il faisait une nouvelle promenade dans la
soirée, mais alors nul ne pouvait l’aborder.


Lorsque le souverain venait à mourir, on construisait une sorte
de dôme en bois à l’endroit où devait s’élever le tombeau, puis on
plaçait le corps sur une estrade garnie de tapis et de coussins, à
l’intérieur du dôme ; auprès du cadavre, on disposait les
ornements et les armes du défunt, ainsi que les plats et les
calebasses dans lesquels il avait coutume de manger et de boire et
que l’on remplissait d’aliments et de boisson avant de les placer dans la chambre
sépulcrale ; on enfermait aussi dans cette chambre plusieurs
des serviteurs du défunt, choisis parmi ceux qui, de son vivant,
lui préparaient sa nourriture. Puis on recouvrait l’édifice avec
des nattes et des étoffes et toute la foule assemblée jetait de la
terre dessus, de façon à former un grand tertre qu’on entourait
ensuite d’un fossé.


Bekri raconte que les gens de Ghana sacrifiaient des victimes
aux morts et leur offraient des boissons fermentées. L’épreuve du
poison était admise en justice : si quelqu’un niait une dette
ou était accusé d’un crime et refusait de s’en reconnaître
l’auteur, le juge prenait une parcelle d’un bois âcre et amer et la
faisait infuser dans de l’eau, puis obligeait l’accusé à boire
cette infusion : si l’estomac du défendeur rejetait le
breuvage, il était proclamé innocent ; sinon, on le
considérait comme coupable.


Les principaux articles d’importation venant du Maroc ou du
Sahara étaient le cuivre, les cauries, les tissus, les figues, les
dattes et le sel.


L’empereur prélevait un dinar par chaque âne chargé de sel qui
pénétrait sur son territoire et deux dinars par chaque charge de
sel quittant le pays. Le droit sur le cuivre importé à Ghana était
de cinq mitskal par charge et le droit sur toute autre
marchandise était de dix mitskal par charge. Le sel était
apporté par caravanes des mines de Tatental, situées dans le Sahara
à 40 jours au nord de Ghana et à 20 jours au sud du Tafilelt, et
aussi des mines d’Aoulil ; le sel d’Aoulil arrivait à Ghana en
traversant le Tagant ou bien encore était transporté par mer
d’Aoulil à l’embouchure du Sénégal, puis remontait le fleuve en
pirogues jusqu’à Silla ou Diaressi, d’où il gagnait Ghana par
caravanes. Aoulil fournissait aussi de l’ambre gris.


L’or était importé des pays situés au Sud de l’empire ; on
l’allait chercher à Gadiaro ou Gadiara, ville située à
dix-huit jours de Ghana, par une route ne traversant que des
contrées habitées par des Nègres. Gadiaro n’était d’ailleurs qu’un
marché d’échange : l’or lui-même provenait des régions
montagneuses situées sur la rive gauche du haut Sénégal. Toutes les
pépites trouvées dans les mines dépendant de l’empire appartenaient
au souverain, mais l’or en poudre appartenait à qui
l’avait récolté.
Bekri assure qu’on rencontrait parfois des pépites pesant d’une
once à une livre et qu’une pépite énorme faisait, de son temps,
partie du trésor impérial ; d’après Edrissi, elle aurait pesé
trente livres et l’empereur l’aurait fait percer d’un trou pour y
attacher la longe de son cheval.


Le pays qui produisait l’or était alors comme aujourd’hui la
région comprise entre la Falémé et le haut Niger — Bambouk,
Gangaran, Manding et Bouré — région connue des Arabes sous le nom
de Ouangara qui fut, par extension, appliqué aux
Mandingues et à tous les peuples de la famille mandé sujets des
empires de Ghana et de Mali. D’après Edrissi, le Ouangara formait
une île de 300 milles de long sur 150 de large, entourée de tous
côtés « par le Nil » ; cette description, appliquée
à l’ensemble des pays que je viens d’énumérer, est assez
exacte : le Sénégal au Nord, la Falémé à l’Ouest, le Bakhoy à
l’Est, le Niger et le Tinkisso au Sud forment en effet une ceinture
fluviale presque continue autour de la région aurifère. Edrissi
relate que, vers le mois d’août, les eaux sortaient du lit des
rivières et inondaient une bonne partie du Ouangara, et que l’on
ramassait l’or au moment où les eaux se retiraient ; Sa’di
s’exprime à peu près de même : il en faut conclure que, au
moins dans les vallées, on procédait surtout par lavage des sables
d’alluvion.


Le fait que Ghana était en quelque sorte l’entrepôt de l’or du
Soudan fut sans doute la cause principale de sa prospérité. Yakout
nous fournit à cet égard des renseignements très complets et très
intéressants. Il nous dit même que la richesse des habitants de
Sidjilmassa et de Dara, dans le Sud marocain, provenait de ce que
ces villes se trouvaient situées sur la route conduisant à Ghana et
de là aux mines d’or du Soudan. Il nous explique comment
s’organisaient à Ghana les voyages accomplis en vue d’aller
acquérir le précieux métal. Les commerçants du Maghreb y arrivaient
du Tafilelt avec un stock de marchandises se composant de sel
acheté en route à Tatental (région de Teghazza) et d’un bois
résineux, mais sans odeur désagréable, qui servait à parfumer les
outres de cuir et à rendre buvable l’eau qui y avait séjourné
longtemps ; ils apportaient en outre des perles de verre bleu[50],
des anneaux, boucles d’oreille et bagues en cuivre rouge. Durant la
traversée du Sahara, les caravanes s’approvisionnaient d’eau chez
les Lemtouna voilés du Sud marocain et du Nord de l’Adrar, car, en
dehors de ces régions, on ne rencontrait que quelques puits d’eau
saumâtre, à moins de se trouver à passer après une pluie abondante,
auquel cas on pouvait trouver çà et là un peu d’eau courante. A la
sortie du territoire des Lemtouna du Nord, les voyageurs buvaient
d’abord l’eau pure ramassée dans ce pays et en abreuvaient leurs
chameaux ; ensuite ils mélangeaient progressivement cette eau
avec celle qu’ils trouvaient en route, car ceux qui ne buvaient que
l’eau du désert tombaient malades, particulièrement quand ils n’y
étaient pas habitués, et ne se rétablissaient qu’en arrivant à
Ghana, après des fatigues considérables.


Une fois à Ghana, les commerçants maghrébins s’associaient avec
des intermédiaires de la ville, gens habiles à conclure les marchés
avec les populations du Sud, prenaient des guides et renouvelaient
leur provision d’eau selon la méthode spéciale que j’ai décrite
plus haut d’après le même auteur[51]. Après un voyage d’une
vingtaine de jours, fort pénible au début lors de la traversée du
désert qui séparait Ghana du Soudan proprement dit, les caravanes
arrivaient aux pays voisins du Sénégal et entraient en contact avec
les indigènes de la région aurifère. Cette prise de contact était
très particulière et rappelait singulièrement le procédé usité par
les Carthaginois et rapporté par Hérodote. Les commerçants
maghrébins frappaient sur de grands tambours dont le son
s’entendait au loin ; les Noirs des pays aurifères, d’après ce
qu’on raconta à Yakout, étaient des sauvages allant complètement
nus, ignorant la pudeur comme les bêtes et se cachant dans des
trous creusés dans la terre[52] ; ils avaient peur de se tenir
debout en face des marchands blancs et ne venaient jamais au devant
d’eux, mais, dès qu’ils entendaient le son des tambours, ils
sortaient de leurs cachettes et attendaient sans bouger à une
certaine distance. Les commerçants déballaient leurs marchandises
(sel, anneaux de cuivre, perles bleues) : chacun déposait à
terre, par petits paquets séparés, les marchandises lui appartenant
en propre, puis tous s’éloignaient hors de la vue des indigènes.
Ceux-ci s’approchaient alors et, à côté de chaque tas de
marchandises, déposaient une quantité déterminée de poudre d’or,
puis se retiraient. Les marchands revenaient ensuite, chacun
prenant ce qu’il trouvait d’or à côté de son tas de marchandises,
puis ils s’en retournaient en battant du tambour pour annoncer leur
départ et la conclusion du marché, laissant les marchandises à
l’endroit où ils les avaient déposées. Ces transactions à la muette
s’accomplissaient, paraît-il, très régulièrement, et sans qu’aucune
des parties craignît d’être trompée par l’autre. Massoudi
(Prairies d’or, vol. IV, page 93) relate aussi cette
coutume, qu’il dit être bien connue des gens de Sidjilmassa ;
il ajoute que les marchands se rendant de cette ville dans l’empire
de Ghana pour y acheter de l’or déposaient leurs marchandises sur
les bords « du grand et large fleuve » près duquel
vivaient les indigènes chercheurs d’or : ce grand et large
fleuve n’était autre que le Sénégal, que les commerçants maghrébins
atteignaient près de l’embouchure de la Kolembiné.


Yakout complète sa description des mœurs commerciales de cette
époque en citant une opinion d’Ibn-el-Faqih, d’après lequel l’or
poussait dans le sable du Ouangara comme poussent les carottes et
se récoltait au lever du soleil ; d’après le même informateur,
les indigènes de la région aurifère se nourrissaient de petit mil,
de pois chiches et de haricots et s’habillaient de peaux de
léopards, animaux très nombreux dans la contrée. D’après Edrissi,
les indigènes de tous les pays soudanais dépendant de Ghana — comme
aussi ceux relevant de Tekrour — étaient armés d’arcs et de flèches
et de massues ; leurs maisons étaient construites en argile et
couvertes de paille ; ils se paraient d’ornements en cuivre et
de colliers en perles de verre ou de pierre ; ils cultivaient
principalement le mil et en tiraient une boisson fermentée.


Route conduisant de Ghana à Gadiaro (d’après Bekri). —
A quatre jours de Ghana, on trouvait Samakanda (chez les
Samaka ou gens du Sama), capitale du Sama, pays vassal de
Ghana ; les habitants de ce pays, qui passaient pour les
meilleurs archers de tous les Nègres et se servaient de flèches
empoisonnées, portaient le nom de Bagama ou Bakama
(c’étaient sans doute des Kâgoro) : les hommes allaient
complètement nus, tandis que les femmes cachaient leur sexe au
moyen de lanières de cuir ; elles se rasaient la tête, mais
non le pubis. Chez les Bagama — comme aujourd’hui chez les Kâgoro
et les Banmana, — le fils héritait de son père, contrairement à
l’usage qui régnait à Ghana et chez les Soninké de l’époque.


A deux jours de Samakanda, on entrait dans le pays de
Tâka ou Dâga, où croissaient en abondance des arbres
nommés tadmout en berbère (baobabs), donnant des fruits de
la forme d’une pastèque, remplis d’une substance à la fois sucrée
et acidulée (pain de singe) que l’on employait contre la
fièvre.


Le septième jour, on arrivait à un affluent du Sénégal appelé
Diougou (sans doute la Kolembiné), que les chameaux
passaient à gué et les hommes en pirogue. Onze journées de marche
séparaient l’endroit où l’on traversait cette rivière de Gadiaro.
Après l’avoir franchie, on entrait dans le pays de
Garantel, grand royaume païen fréquenté par des marchands
musulmans qui ne faisaient qu’y passer mais étaient traités avec
égard par les habitants ; ce pays renfermait des éléphants et
des girafes. La ville même de Garantel, appelée Garbil par Edrissi
et placée par lui à neuf jours de Samakanda, devait se trouver au
sud du point où la route de Ghana à Gadiaro traversait le Diougou
et sur la rive droite de cette rivière, à la pointe sud de l’étang
de Magui, c’est-à-dire à l’Ouest de Koniakari et au Nord-Est de
Kayes ; Edrissi dit qu’elle était bâtie au bord du
« Nil » — lisez : d’une masse d’eau importante —,
sur le flanc septentrional d’une montagne, et que ses habitants se
vêtaient de laine et se nourrissaient de mil, de poisson et de lait
de chameau.





	Delafosse
	Planche XVII






[image: ]
Cliché Froment



Fig. 33. — Groupe de
Touareg, à Bamba.







[image: ]
Cliché Froment



Fig. 34. — Cavaliers Songaï,
près de Say.








En sortant du
royaume de Garantel, on arrivait à Gadiaro (ou Gadiara,
d’après Edrissi), rendez-vous des marchands qui allaient acheter de
l’or et des expéditions venant lever le tribut sur les mines au nom
de l’empereur de Ghana. Gadiaro était une ville fortifiée, située
sur la rive Nord du Sénégal et à douze milles du fleuve (sans doute
à peu près en face de notre Kayes actuel et non loin de l’ancien
Kayes de la rive droite) ; de nombreux musulmans y habitaient.
En réalité, Gadiaro n’était qu’un entrepôt : les mines d’or se
trouvaient de l’autre côté du Sénégal et à une certaine distance,
ainsi que je l’ai expliqué plus haut, dans le pays qu’habitaient
les Lemlem d’Edrissi. Ce dernier rapporte que les gens de
Gadiaro, montés sur des chameaux, allaient chez les Lemlem capturer
des esclaves qu’ils vendaient aux gens de Ghana.


Pays et villes situés dans le bassin du Sénégal et faisant
partie de l’empire de Ghana (toujours d’après Bekri). — A
l’Ouest de Gadiaro, sur la rive Nord du Sénégal, se trouvait (à peu
près en face d’Ambidédi) la ville de Diaressi ou Yaressi
ou Diarissona (alias Barissa)[53],
qui était peuplée de musulmans, quoique environnée de païens ;
on y trouvait des chèvres de petite taille qui, prétend Bekri, se
fécondaient sans le secours d’un mâle, en se frottant contre le
tronc d’un certain arbre. Des commerçants noirs étrangers au pays
et nommés Nougamarta venaient acheter de la poudre d’or à
Diaressi et la transportaient de là dans tout le Soudan. Vis-à-vis
de cette ville, sur la rive Sud du fleuve, s’étendait, sur une
profondeur de huit journées de marche, un grand royaume dont le
souverain portait le titre de dou — ou le nom de
Dao — et dont les habitants combattaient avec des
flèches ; ces habitants — des Diallonké probablement — sont
appelés Lemlem par Edrissi, qui ajoute que les gens de
Tekrour et de Ghana se rendaient dans leur pays pour y capturer des
esclaves ; le même auteur cite, parmi les villages des Lemlem,
une localité qu’il appelle Mallel, située sur une colline
de terre rouge, au Nord d’une montagne d’où jaillissait une source qui alimentait en eau
les habitants et donnait naissance à un affluent du Sénégal ;
il cite encore une autre localité qu’il appelle Dao, sans
doute du nom du chef mentionné par Bekri[54].
Ce royaume du dou ou de Dao était contigu au pays de Mali
ou des Mandingues, lequel était indépendant de Ghana.


A l’Ouest de Diaressi, en suivant le Sénégal, on trouvait la
ville de Galambou, peuplée de païens qui étaient en butte
aux incursions du chef de Silla ; Galambou devait se trouver
sur la rive Sud du fleuve, très près du confluent de la Falémé.


A un jour en aval de Galambou — sans doute à l’Ouest et très
près de Bakel —, était la ville de Silla, bâtie à cheval
sur les deux rives du fleuve et peuplée de musulmans depuis le
début du XIe siècle, époque à
laquelle l’empereur toucouleur Ouâr-Diâbi ou Ouâr-Diâdié avait
converti les habitants de Tekrour et de Silla. Les gens de cette
dernière ville faisaient le commerce du mil, du sel d’Aoulil, des
anneaux de cuivre provenant du Maghreb et de petits pagnes de coton
appelés tiaguia ou chakia et fabriqués dans le
pays des Toronka (sans doute au Fouta-Toro) ; ils
possédaient beaucoup de bœufs, mais n’avaient ni moutons ni
chèvres. Dans la partie de leur territoire touchant au Sénégal, en
un endroit nommé Sahâbi, se trouvaient beaucoup
d’hippopotames ; ces animaux étaient appelés gabou
(Bekri orthographie gafou) dans la langue du pays, ce qui
indique que le peul était alors parlé à Silla ou du moins dans la
région de Silla, c’est-à-dire de Bakel ; les riverains les
chassaient au moyen de courts javelots de fer munis chacun d’une
corde : l’animal blessé plongeait, mourait au fond de l’eau,
puis remontait à la surface, et on le halait alors au moyen des cordes attachées
aux javelots. On mangeait la chair des hippopotames et on
confectionnait des cravaches avec leur peau.


Dans toutes ces régions baignées par le Sénégal, on semait deux
fois par an : d’abord sur la partie du sol qui avait été
inondée durant la crue, et ensuite sur les terrains arrosés par la
pluie.


Dans les mêmes pays, la coutume était que la victime d’un vol
pouvait à sa guise vendre le voleur comme esclave ou le tuer ;
quant à celui qui se rendait coupable d’adultère, il était écorché
vif.


A Silla finissaient les domaines de l’empereur de Ghana et
commençaient ceux de l’empereur de Tekrour.


Pays de l’empire de Ghana situés à l’Ouest de la
capitale (encore d’après Bekri). — Aoudaghost se trouvait à
quinze journées de marche dans l’Ouest de Ghana ; un peu au
Sud de la ligne joignant ces deux localités, c’est-à-dire à peu
près sur la route actuelle de Néma à Kiffa, on rencontrait à six
jours de Ghana la ville d’In-Bara ou Ambara, dont le chef
— il s’appelait Târam à cette époque — n’obéissait pas à l’empereur
Ménîn, s’étant sans doute trouvé englobé dans la main-mise des
Almoravides sur Aoudaghost et ses dépendances. Cette localité
devait se trouver à mi-chemin environ de Goumbou et de Tichit.


En continuant dans la même direction, on trouvait, neuf jours au
delà d’In-Bara, la ville de Kougha, peuplée de musulmans
bien qu’entourée d’infidèles ; cette ville devait se trouver à
peu de distance du poste actuel de Mbout dans la Mauritanie ;
les caravanes venant de l’Adrar ou d’Aoulil s’y arrêtaient pour y
déposer des cauries, du cuivre et du sel et en emporter de la
poudre d’or provenant des mines de la Falémé : il semble que
Kougha était le marché soudanais de l’Adrar, comme Diaressi et
Gadiaro étaient ceux du Tagant et de Ghana. Bekri assure que les
mines dont le produit allait à Kougha étaient celles qui, de tout
le pays nègre, fournissaient le plus d’or. Cette ville se trouvait
vraisemblablement sur la limite des zones d’influence respectives
de Tekrour et de Ghana, car Bekri nous dit qu’une localité de la
même région, qu’il appelle Alouken (située
sans doute dans le
Nord-Ouest du Guidimaka), était commandée par un nommé Kammara,
fils de feu l’empereur Bassi et cousin de Ménîn[55].


Bien que le géographe arabe ne l’indique pas, la route de Ghana
à Tekrour par In-Bara et Kougha devait marquer l’extrême limite
septentrionale du domaine propre des Noirs dans cette
contrée ; il nous dit en effet qu’en partant du pays des
Toronka (sans doute le Fouta-Toro) — qui s’étendait plus vers l’Est
qu’aujourd’hui puisque sa capitale n’était pas très éloignée de
Galambou et de Diaressi[56] —, et en se dirigeant vers
l’Est « à travers le pays des Nègres », on traversait des
royaumes qu’il n’a pas mentionnés sur la route sus-indiquée et qui,
vraisemblablement, se trouvaient un peu plus au Sud.


Ces royaumes, en partant du Tekrour — c’est-à-dire de l’Ouest —,
étaient ceux du Diafouko (peut-être le Diafounou ou un
pays voisin appelé Diafounko[57], ce qui signifierait en
mandingue « au delà du Diafounou ») et des
Faraoui ou Faraoua (peut-être le Diomboko ou le Kaarta).
Les Noirs du Diafouko adoraient un serpent ressemblant à un grand
boa, mais pourvu d’une crinière et d’une queue poilue ; ce
reptile se tenait dans une caverne à l’orifice de laquelle se
trouvaient un arbrisseau et des pierres ; ceux qui se
consacraient au culte du serpent résidaient près de cette caverne
et suspendaient aux branches de l’arbrisseau des vêtements précieux
et des bijoux de bon aloi, déposant à son pied des calebasses qui
renfermaient des aliments, ainsi que des vases remplis de lait ou
de bière de mil. Lorsqu’ils voulaient faire venir le serpent, il
prononçaient des mots magiques et faisaient entendre un sifflement
particulier : aussitôt le serpent sortait de sa caverne et se
montrait à eux. Lorsqu’un chef du pays venait à mourir, les prêtres
du serpent rassemblaient auprès de la caverne tous les candidats à
sa succession et prononçaient les mots magiques : le reptile,
sortant alors de son trou, flairait les candidats l’un après
l’autre, puis touchait l’un deux de son nez et retournait à sa
caverne ; l’homme ainsi désigné courait après le serpent de
toute sa vitesse, en arrachant autant de poils qu’il le pouvait à
la crinière et à la queue de l’animal, car la durée de son règne
devait être proportionnée au nombre des poils arrachés, à raison
d’une année par poil.


Quant au royaume des Faraoui, il formait un Etat indépendant. Le
sel s’y vendait au poids de l’or, ce qui indique que ce pays était
assez éloigné du Sahara et de la mer et au contraire assez
rapproché des régions aurifères. On y remarquait un étang où
poussait une herbe dont la racine jouissait de vertus
aphrodisiaques très remarquables ; le roi des Faraoui se
réservait pour lui seul la récolte de cette herbe, qui lui
permettait de visiter ses nombreuses épouses les unes après les
autres sans éprouver aucun affaiblissement. Un roi musulman voisin
ayant voulu lui acheter un peu de cette plante, le chef des Faraoui
s’y refusa, disant que ce prince musulman, qui n’avait que peu de
femmes, se laisserait aller, s’il usait de l’herbe mirifique, à des
excès réprouvés par sa religion ; mais, en compensation, il
lui envoya une autre plante qui guérissait de l’impuissance.


VII. — Décadence et fin
de l’empire de Ghana (1076-1240).


Pendant que Youssof-ben-Tachfine fondait Marrakech en 1063, puis
s’emparait de Fez en 1069 et de Séville en 1086, Aboubekr-ben-Omar faisait la
guerre sainte aux Noirs demeurés infidèles de l’empire de Ghana. Il
trouva un allié en la personne de l’empereur de Tekrour, Lebbi ou
Ibrahim Sal, dont les sujets toucouleurs étaient alors en grande
partie musulmans et qui avait déjà, quelques années auparavant,
soutenu Yahia-ben-Omar contre les Goddala ; on prétend même
qu’Aboubekr aurait épousé Fatimata Sal, fille de l’empereur de
Tekrour. L’empire de Ghana au contraire, demeuré réfractaire à
l’islam et dont le renom de richesse et de prospérité n’était pas
usurpé, devint le but naturel des efforts d’Aboubekr. Mais il
semble que Ghana était de taille à résister, d’autant plus
facilement que, comme le fait remarquer Ibn-Khaldoun, le gros des
troupes almoravides était alors occupé à la conquête du Maroc et de
l’Espagne et qu’Aboubekr ne pouvait espérer recevoir aucun secours
de son cousin Youssof. Nous ignorons le détail des luttes qui se
déroulèrent entre les Zenaga et les Soninké, mais nous savons
qu’Aboubekr mit quatorze ans à se rendre maître de Ghana puisque,
revenu au Tagant en 1061 ou 1062 après avoir renoncé au trône du
Maroc, il ne conquit Ghana qu’en 1076. Mais cette conquête semble
avoir été complète : non seulement les Almoravides prirent la
ville, pillèrent les biens des habitants, massacrèrent une partie
de la population soninké, forçant le reste à s’enfuir ou à
embrasser la religion musulmane, mais ils obligèrent
l’empereur[58] à reconnaître la suzeraineté d’Aboubekr et à
lui payer tribut, et ils annexèrent à leur domaine politique toutes
les dépendances de Ghana, jusques et y compris les montagnes
aurifères du Bambouk.


Mais la puissance des Almoravides au Soudan ne devait pas être
de longue durée : leurs points faibles étaient l’infériorité
numérique de leur armée et leurs divisions intestines. Seuls en
somme, les Lemtouna de l’Adrar soutenaient énergiquement et
fidèlement Aboubekr, et ils n’étaient plus bien nombreux. Les
Goddala faisaient toujours grise mine à l’élu de
Abdallah-ben-Yassine, au frère de celui qu’ils avaient vaincu et
tué à Tebferilla ; les Messoufa, les Lemta et les fractions de
moindre importance
des autres tribus se complaisaient dans des razzias isolées, mais
n’aimaient pas prendre part, sous le commandement d’un chef
étranger, à des expéditions militaires régulières. D’ailleurs,
pendant qu’Aboubekr guerroyait au Soudan, la révolte éclatait dans
son propre pays, au Nord-Ouest du Tagant. Il dut retourner dans
l’Adrar pour la combattre et c’est en cherchant à la réprimer qu’il
fut tué en 1087, d’une flèche empoisonnée que lui décocha un Nègre
aveugle de la tribu des Gangara ou Ouangara, — c’est-à-dire un
Mandingue ou un Soninké, — mercenaire au service des révoltés.


Avec la mort d’Aboubekr prit fin l’hégémonie des Almoravides au
Sahara occidental et au Soudan ; ses successeurs furent
simplement chefs des Lemtouna de l’Adrar et eurent assez à faire à
défendre leur propre territoire contre les entreprises des Messoufa
au Nord et des Goddala à l’Ouest et au Sud ; les Lemtouna du
Tagant se rendirent à peu près indépendants et émigrèrent en partie
vers l’Est du Hodh et la région de Tombouctou, entraînant avec eux
une fraction notable des Goddala. Quant aux Soninké de Ghana, ils
ne tardèrent pas à recouvrer leur indépendance, mais leur empire ne
devait pas voir renaître la période glorieuse qui avait précédé la
lutte avec les Almoravides : à mesure que s’effritait la
puissance de ces derniers, les royaumes autrefois tributaires de
Ghana se constituèrent en petits Etats indépendants. Le royaume
soninké de Sosso en particulier, fondé dans le Kaniaga à la fin du
VIIIe siècle par quelques
familles venues du Ouagadou et fortifié depuis par l’arrivée d’un
certain nombre de gens qui avaient fui Ghana lors de la prise de
cette ville par Aboubekr, commençait à prendre de l’importance et à
englober sous son autorité le Nord du Bélédougou, le Sud du Bagana
et une partie du Diaga, toutes provinces qui jusque-là avaient été
placées, comme le Kaniaga lui-même, sous la suzeraineté de
Ghana : c’était le début de l’empire des Sossé, rival de
l’empire de Ghana. Les Doukouré, vers la même époque, fondaient un
nouveau royaume au Ouagadou et au Bakounou, et les Niakaté
s’établissaient fortement à Diara, dans le Kingui ; le Galam
se rendait indépendant ou, comme semble le dire Edrissi, devenait
vassal du Tekrour.


En sorte que, au
début du XIIe siècle, l’empire
de Ghana ne formait plus qu’un royaume de médiocre étendue,
comprenant seulement l’Aoukar et la région de Bassikounou,
c’est-à-dire qu’il était en réalité en dehors du Soudan proprement
dit. Il en fut ainsi pendant tout le XIIe siècle. Puis, en 1203, Soumangourou
Kannté, empereur de Sosso, s’empara de Ghana et l’annexa à ses
Etats ; il ne transporta pas pour cela sa résidence à Ghana
et, une fois l’expédition terminée, revint à Sosso pour surveiller
les empiétements de son rival du Sud, l’empereur des Mandingues.
Mais l’empire de Ghana avait vécu.


La ville elle-même, qui avait déjà perdu beaucoup de son
importance depuis la conquête almoravide, déclina de jour en jour.
Vingt-et-un ans après son annexion à l’empire de Sosso, en 1224,
les riches familles soninké et les marchands arabes et berbères de
Ghana, voulant échapper sans doute aux exactions de la garnison
sossé, se transportaient à quelque distance au Nord-Ouest et, sous
la direction d’un cheikh nommé Ismaïl, revenant de La Mecque,
fondaient Birou ou Oualata, qui remplaça Ghana
comme métropole du Soudan septentrional et comme port du
désert[59].


Seize ans après la fondation de Oualata, l’empereur malinké
Soundiata, qui venait de renverser l’empire sossé et de l’annexer à
ses Etats, s’emparait de Ghana et détruisait ce qui en restait
encore (1240)[60].


On pourrait être tenté de croire que Ghana ait survécu à
la conquête
mandingue, puisque des auteurs postérieurs à cette conquête, comme
Aboulféda et Ibn-Khaldoun, parlent encore de Ghana, tout en disant
que, de leur temps, elle faisait partie de l’empire de Mali. Mais
il faut se rappeler que le renom de cette ville fameuse survécut à
son existence même et que son nom fut appliqué longtemps encore au
pays dont elle avait été la capitale. C’est ainsi qu’Ibn-Khaldoun
nous dit avoir puisé la plupart de ses renseignements sur l’empire
de Mali auprès d’un cheikh nommé Ousmân, mufti « des habitants
de Ghana » — il ne dit pas « mufti de Ghana » —,
qu’il rencontra en Egypte en 1393 ; ce mufti devait, très
vraisemblablement, résider à Oualata, auprès d’une population
composée en effet des descendants d’anciens habitants de Ghana.
C’est ainsi encore que, du temps de Marmol (XVIe siècle), Oualata était appelé parfois
Ghana : « Gualata que otros llaman
Ganata ».





[image: ]
Carte 8. — L’empire de Ghana.










[8]Voir la carte de l’ancien empire de Ghana,
page 57.





[9]Massoudi, qui mourut en 956, mentionne
simplement dans ses Prairies d’Or le nom de Ghana comme
celui d’un Etat nègre.





[10]1er vol., 
page 187.





[11]Abou-Obeïd-Abdallah el-Bekri, né en Espagne
vers 1030 d’une famille arabe, mourut en 1094 ; il ne voyagea
pas au Soudan, mais il eut à sa disposition, à Cordoue, des
documents fort circonstanciés émanant de divers voyageurs ; en
outre, il puisa largement dans les ouvrages de
Mohammed-ibn-Youssof, qui ne nous sont pas parvenus. C’est vers
1070 qu’il termina son livre sur l’Afrique.





[12]1er vol., 
p. 262.





[13]Voir 
même page.





[14]Il mourut en 1286 et Ghana fut détruite vers
1240 par Soundiata.





[15]Page 34 et passim.





[16]Le même auteur place Aoudaghost sur la même
latitude à peu près et par 11° de longitude Ouest de Greenwich, ce
qui correspond exactement à la position que je donne moi-même à
cette ville, entre Kiffa et Tichit.





[17]Renseignement communiqué par M. le
commandant Gaden.





[18]Page 18.





[19]On voit que Sa’di n’a pas dit explicitement
que Kaya-Maghan ait été le premier roi de Ghana : il a voulu
indiquer que Kaya-Maghan fut le premier prince de la dynastie
mandé-soninké qui remplaça à Ghana la dynastie de race blanche,
c’est-à-dire le premier prince de race noire, ainsi qu’il résulte
des paragraphes suivants (pages 18 et 19 de la traduction
Houdas) ; nous y reviendrons plus loin. Le passage du
Tarikh-es-Soudân n’implique pas non plus que Ghana fût
située dans le Mali, mais simplement qu’elle était la résidence
d’un roi dont la domination s’étendait sur des régions qui, plus
tard, firent partie du Mali.





[20]1er vol., 
page 287. Voir aussi le supplément au no de mars
1910 de l’Afrique Française (pages 60 à 64), où sont
décrites les ruines insignifiantes que l’on peut voir actuellement
à quelques kilomètres de Banamba.





[21]Les mots Ghâna, Gâna ou Ghana, par un
a long après le g, et Bâghena, Bâghana ou Bagana,
par un a long après le b et un a bref
après le g, n’ont très vraisemblablement pas la même
origine ; leur ressemblance partielle n’est due sans doute
qu’à une coïncidence fortuite.





[22]Vol. III, page 770, de l’édition
Wüstenfeld.





[23]Si la langue usuelle de Ghana était le
soninké, comme le suppose Barth avec beaucoup de vraisemblance, la
chose devient certaine.





[24]Deux racines berbères existent d’où pourrait
à la rigueur être dérivé le mot gana : l’une exprime
l’idée d’élévation, l’autre l’idée de noirceur.





[25]Cette interprétation du nom du Tagant m’a
été communiquée par M. le commandant Gaden ; M. Houdas partage
l’opinion de Mohammed-Lahmed. Il me faut ajouter que, dans
plusieurs dialectes berbères, il existe un mot tagant
ayant le sens de « forêt ».





[26]1er vol., 
page 215.





[27]C’est pour cela sans doute que l’ancêtre
Kara est appelé parfois Karaké ou Karanké dans les traditions
peules et soninké.





[28]Traduction Houdas, page 18.





[29]Nous avons vu (IIe
partie) qu’une fraction de ces Massîn fonda Tichit. C’est d’eux
très probablement qu’a voulu parler Yakout en disant qu’une tribu
connue sous le nom de Guenaoua et originaire de la région
de Ghana nomadisait dans le pays des Noirs contigu au territoire de
cette dernière ville. M. le commandant Gaden m’a signalé la
présence actuelle au Tagant d’une tribu que les Maures
appelleraient encore Oulad-Gana.





[30]Barth pensait que Kaya-Maghan était le
fondateur de Ghana et le premier des princes de race blanche et il
croyait que ces derniers étaient des Peuls — identifiés par lui
avec les Leucæthiopes des anciens — parlant déjà le peul.
J’ai dit précédemment que je ne pouvais partager son opinion
relativement à l’identification des Peuls avec les
Leucæthiopes et que la population fondatrice de l’empire
de Ghana ne devait adopter la langue peule que longtemps après,
lors de son exode dans le Fouta. Barth, qui écrit
Wagadja-Mangha le nom de Kaya-Maghan dit que le nom de ce
prince appartenait à la langue peule, dans laquelle
« grand » se dirait mangha ou
mangho ; or il existe bien en peul une racine
ma’ ou mieux maw exprimant l’idée de
« grandeur » ou d’« aînesse », et des mots
ma’nga ou mieux mawnga, ma’ngo ou mieux
mawngo, qui peuvent signifier « grand » ;
mais, accolé à un nom d’homme, « grand » se dit
mawo ou mawdo et ne peut jamais se dire
manga ou mango ni mawnga ou
mawngo. En réalité Maghan est un nom
excessivement fréquent chez les divers peuples mandé et nous avons
vu qu’il était porté en particulier par tous les rois soninké du
Ouagadou ; il se présente, selon les dialectes ou les pays,
sous les formes Maghan, Marhan, Makhan,
Makan ou, plus rarement, Magha, Marha,
Makha, Maka. Ce devait être le prénom de
l’ancêtre des Sissé, plus connu sous le surnom légendaire de
Digna : ses fils furent appelés Maghan-Diabé, Maghan-Kaya,
etc., c’est-à-dire en soninké « Diabé fils de Maghan, Kaya
fils de Maghan, etc. », expressions qui, dans la bouche des
Peuls, sont devenues Diabé-Maghan, Kaya-Maghan, etc., avec la même
signification.





[31]Gharnati (Roudh-el-Qarthâs) et
Ibn-Khaldoun (Histoire des Berbères).





[32]Il semble qu’Aoudaghost avait été fondé,
longtemps auparavant et sous un autre nom, par des Soninké venus de
Ghana ; mais des Berbères et des marchands arabes s’y étaient
installés par la suite, et les Soninké ne devaient s’y trouver
qu’en minorité à partir du IXe
siècle.





[33]Le nom de cette ville est écrit
Aoudzaghast par Yakout et Aoudaghost par la
plupart des autres auteurs arabes. La ville était, d’après
Ibn-Haoukal, à un mois de chemin des salines d’Aoulil, situées au
bord de l’Atlantique entre Saint-Louis et Nouakchott. Entre
Aoudaghost et Sidjilmassa (Tafilelt), on comptait un mois et demi
de voyage à grandes étapes ; le pays séparant ces deux villes
était habité par des Berbères nomades, Cherata et Messoufa, dont
les derniers faisaient payer des droits aux caravanes traversant
leur territoire. D’après Bekri, Aoudaghost était à 40 jours de
marche de Tâmedelt, localité située près de l’oued Draa ou Dara,
entre la ville de Dara et l’Océan. Aboulféda place Aoudaghost à
l’Est du désert de Tisr ou Tirs (Tiris) qui s’étendait entre le
royaume des Lemtouna et l’Océan, au Sud de déserts allant jusqu’au
Tafilelt, à l’Ouest et au Nord de pays habités par les Nègres (Voir
1er vol., 
page 187, la position assignée à Aoudaghost par Ibn-Saïd ;
Barth plaçait la même ville par 18° ou 19° de latitude Nord et par
10° ou 11° de longitude Ouest de Greenwich). L’emplacement
d’Aoudaghost serait connu des Tadjakant qui fréquentent de nos
jours le Sud-Est du Tagant.





[34]Yakout, d’après El-Mehellebi.





[35]Cette montagne, donnée par Bekri comme
dominant au Nord un puits qu’il appelle Ouarane ou Ourane, devait
se trouver non loin de Chinguetti, dans l’Est de l’Adrar
mauritanien.





[36]Il se pourrait que le Tiloutane de Gharnati
et le Tinyéroutane de Bekri ne fussent qu’un même personnage, ou du
moins que les deux auteurs arabes aient confondu les deux princes
et attribué à l’un des actes ou des faits qui devraient se
rapporter à l’autre.





[37]Et non pas chef du Massina, au moins très
vraisemblablement.





[38]Bekri ne nous dit pas s’il s’agit de la
localité de ce nom qu’il a mentionnée ailleurs comme formant le
faubourg oriental de Ghana : il semble même, dans le passage
que je rapporte en ce moment, faire d’Aougam tantôt le nom d’un
pays ou d’une ville et tantôt le nom ou le titre d’un chef. En tout
cas le contexte indique clairement que les habitants d’Aougam — ou
les sujets du chef Aougam — étaient des Nègres, tandis que leurs
adversaires Massîn étaient des Blancs.





[39]Roudh-el-Qarthâs, traduction
Beaumier, page 165.





[40]Ou en 1050 seulement d’après Bekri et
Ibn-Khaldoun, mais la date de 1035 donnée par Gharnati semble plus
exacte.





[41]Ou à Melkous, d’après Bekri ; cette
localité en tout cas devait être voisine de Sidjilmassa, ainsi que
le fait observer Ibn-Khaldoun.





[42]D’après Bekri, la mère de Abdallah, nommée
Tinizamaren, appartenait à une fraction de la tribu berbère des
Djezoula ou Guezoula qui habitait Temamanaout, dans la partie du
Sahara avoisinant Ghana.





[43]D’après Ibn-Khaldoun, Yahia-ben-Ibrahim
était déjà mort à cette époque et Abdallah aurait été accompagné
dans sa retraite par Yahia-ben-Omar et par Aboubekr, frère de ce
dernier, qui devaient plus tard régner l’un et l’autre sur les
Almoravides.





[44]Les Lemtouna se partageaient alors en deux
fractions : celle du Tagant, avec Aoudaghost comme ville
principale, plus ou moins vassale de l’empereur de Ghana, et celle
de l’Adrar, toujours demeurée indépendante et ayant comme chef-lieu
Azgui.





[45]Aboulféda donne comme position à Azgui 22°
de latitude Nord et 4° de longitude à l’Est de l’embouchure du
Sénégal, ce qui correspond, à 150 kilomètres près, à la position
d’Atar : si l’on ne trouvait pas d’approximations plus
inexactes dans les positions d’Aboulféda, ce serait magnifique.





[46]Bekri place Tebferilla entre la montagne des
Lemtouna (région d’Atar et d’Oujeft) et le Taliouyen ou
Talouine ; ailleurs il dit que les Lemtouna de la montagne
passaient l’été dans l’Amatlous (sans doute l’Amatlich de la carte
Gerhardt, au sud d’Akjoujt) et dans le Taliouyen, régions situées à
dix jours au nord du pays des Noirs.





[47]Traduction Beaumier, p. 184.





[48]Ghana est la seule ville du Soudan dans
laquelle les auteurs arabes aient signalé des maisons en
pierres ; encore ces maisons ne devaient-elles s’y rencontrer
qu’exceptionnellement, puisque, plus loin, Bekri parle de huttes
d’argile entourant le palais impérial. Il est probable que ces
pierres n’étaient pas maçonnées ni taillées.





[49]Le nom de ces tambours est aujourd’hui
encore daba ou taba en soninké et en
mandingue.





[50]Peut-être étaient-ce des perles d’origine
phénicienne analogues à celles que l’on rencontre dans les régions
aurifères de la Côte d’Ivoire et de la Côte d’Or.





[51]Premier volume, pages 
87 et 
88.





[52]Sans doute Yakout entend par ces
« trous », non pas des habitations, mais les puits
servant à l’extraction des alluvions aurifères.





[53]Aboulféda place Barissa par 13° 30′ de
latitude Nord et par 11° 30′ de longitude à l’Est de l’embouchure
du Sénégal.





[54]Edrissi ajoute que les Lemlem, qui allaient
souvent tout nus, se faisaient des stigmates sur les tempes et la
face : leur pays se trouvait en bordure d’un affluent du
« Nil », c’est-à-dire du Sénégal (la Falémé ou le Bafing,
ou les deux) et touchait à l’Ouest au pays des Magzâra ou Magrâra
(par lequel il convient d’entendre le Boundou, le Fouta et le
Diolof) et au Sud à des déserts inhabités (lisez : des
contrées inconnues). La langue des Lemlem différait de celle des
Magzâra (toucouleur, sérère et ouolof) et de celle de Ghana
(soninké). Voir : Barth, Central-Afrikanischer
Vokabularien, page CLXVII.





[55]Cooley a cru pouvoir identifier In-Bara avec
Hombori et Kougha avec Gao ; à vrai dire, l’orthographe donnée
à Kougha par Bekri est exactement la même que celle donnée à Gao
par Ibn-Haoukal (Kougha ou Kaoga), mais, alors que le Kougha
d’Ibn-Haoukal correspond manifestement à Gao, celui de Bekri,
indiqué comme se trouvant à quinze jours à l’Ouest de
Ghana et à proximité des mines d’or, de Tekrour et d’Aoulil, ne
peut aucunement se confondre avec Gao. Il serait également
invraisemblable qu’un cousin de l’empereur de Ghana eût exercé un
commandement dans la région de Gao, puisque nous savons que
l’autorité de Menîn s’arrêtait vers l’Est à Ras-el-Ma. Enfin Bekri
nous donne, dans un autre passage, un itinéraire très circonstancié
de Ghana à Gao, fort différent de celui de Ghana à Kougha, et il
écrit le nom de Gao d’une manière bien distincte, qui ne peut se
lire que Koukou, Koko, Kaokao ou Gaogao.





[56]D’après des traditions recueillies par M. le
Commandant Gaden, la résidence du roi du Toro fut, à une certaine
époque, Gallat, village situé non loin de l’emplacement
actuel de Bakel.





[57]A la rigueur, Bekri mettant souvent un
f à la place d’un b dans sa transcription des
noms soudanais, on pourrait lire Diomboko le mot qu’il
orthographie Zefokou ou Diafouko.





[58]Probablement Ménîn, qui était monté sur le
trône en 1062.





[59]La ville même de Oualata dut être musulmane
depuis sa fondation, mais l’ancienne population soninké de l’Aoukar
dut demeurer très longtemps païenne puisque, au dire de Léon
l’Africain, les peuples dépendant de Oualata adoraient le feu au
début du XVIe siècle.





[60]D’après une tradition écrite recueillie à
Araouân par M. Bonnel de Mézières, Ghana aurait été détruite par un
askia, neuf cents ans avant l’arrivée du pacha Djouder à
Tombouctou, c’est-à-dire vers la fin du VIIe siècle : le fait et la date sont
également inacceptables puisque, à cette époque, le futur empire de
Gao ne faisait que commencer à se constituer, le premier
askia ne devant apparaître d’ailleurs qu’à la fin du
XVe siècle, et que la période
de prospérité de Ghana n’avait pas commencé encore. Sans doute il
convient d’interpréter cette tradition en disant que, vers 690, se
fondait dans la région de Gao un empire qui, beaucoup plus tard,
devait devenir le rival de celui de Ghana.









CHAPITRE III


L’Empire de Gao (VIIe au XVIe
siècles).


I. — Gounguia siège de
l’empire (690-1009).


Bien que, pour demeurer fidèle à une formule généralement
adoptée, je donne le nom d’« empire de Gao » à
l’important Etat soudanais qui se développa et fleurit du
VIIe au XVIe siècles dans la vallée du Niger
inférieur et moyen, la ville de Gao ne fut la capitale de cet
empire qu’à partir du XIe
siècle : durant les 320 premières années de son existence, il
eut, comme ville principale et résidence de ses souverains, la
localité de Gounguia (Koukia selon l’orthographe employée
par les Arabes, Cochia dans Cadamosto). Ainsi que je l’ai dit
précédemment[61], cette localité devait se trouver dans l’une
des îles de Bentia, entre Gao et Tillabéry, à 150 kilomètres
environ en aval du premier de ces deux points, ou en tout cas dans
l’une des îles que l’on rencontre sur le Niger dans la même
région.


J’ai raconté déjà[62] comment des Berbères des tribus Lemta et
Hoouara, venant de Tripolitaine, s’étaient échoués à la fin du
VIIe siècle auprès des Songaï
habitant la rive gauche du Niger en face de Gounguia, comment
Dia Aliamen, chef de ces Berbères, avait réussi à
débarrasser la contrée des Sorko pillards qui avaient fait de
Gounguia leur principal repaire, comment ce service rendu aux indigènes lui avait valu
d’être reconnu comme chef du pays et comment enfin, vers 690, il
avait établi sa résidence à Gounguia même, à la place des Sorko
chassés vers Gao, et avait fondé là un royaume qui devait devenir
plus tard un véritable empire.


Les chefs et la classe dirigeante de cet empire appartinrent
pendant huit siècles à la nation berbère (tribu des Lemta), tandis
que ses sujets étaient au début des Nègres Songaï, auxquels vinrent
s’adjoindre par la suite des fractions de peuples divers.


Ainsi que je l’ai fait observer déjà, je ne suis pas le premier
à avoir attribué aux Berbères la fondation de l’empire de
Gao : Barth a déjà soutenu cette théorie, avec preuves à
l’appui, et, avant lui, Léon l’Africain et Marmol avaient
explicitement représenté la dynastie des Dia et celle des Sonni
comme étant de souche libyenne. Parlant en effet du premier
askia, qui régnait à Gao au moment même du voyage de Léon
au Soudan (1507 environ), ce dernier dit que ce prince
« descendu des Noirs » était, avant son avènement,
capitaine au service de « Soni Heli, de la lignée des
Libyens »[63] : si l’on songe que Léon traversait le
pays quinze ans seulement après la mort de Sonni Ali et que, par
suite, les informations qu’il a recueillies sur ce dernier avaient
des chances d’être exactes, on conviendra qu’il y a lieu, en cette
circonstance tout au moins, d’accorder foi aux indications du
célèbre voyageur. Marmol, lui, fait de Sonni Ali un
Lumptuna, peut-être par suite d’une confusion assez
fréquente entre les Lemta et les Lemtouna, mais en tout cas il lui
attribue comme Léon une origine berbère. Or les princes de la
dynastie des Sonni, bien que portant un titre différent,
appartenaient à la même famille que leurs prédécesseurs de la
dynastie des Dia, ainsi que nous le verrons plus loin[64].


Sa’di donne au nom
d’Aliamen et au titre de dia[65],
qui précède son nom comme celui de ses trente successeurs, une
étymologie qui peut à bon droit paraître fantaisiste. D’après cet
auteur, le futur fondateur du royaume de Gounguia était originaire
du Yémen et aurait quitté son pays avec son frère pour parcourir le
monde ; après un long et pénible voyage, les deux frères
arrivèrent en vue de Gounguia, sales, épuisés, vêtus de peaux de
bêtes ; les indigènes, étonnés de l’aspect de ces inconnus,
leur auraient demandé d’où ils venaient et l’un d’eux aurait
répondu en arabe, en montrant son frère : dja men
el-Yemen « il vient du Yémen » ; les indigènes
auraient cru que ces syllabes, incompréhensibles pour eux et
d’ailleurs mal entendues, représentaient le titre et le nom de
celui que l’autre avait montré, et ils l’auraient appelé Dia
Aliamen, faisant de dia un titre équivalent à
« sultan ». Cette légende est remplie
d’invraisemblances : d’abord ces deux hommes partant du Yémen
pour faire le tour du monde et venant échouer en un coin perdu du
Soudan ; ensuite ce fait de l’un deux disant en montrant son
frère « il vient du Yémen », alors qu’il eût été plus
logique, semble-t-il, qu’il dit « nous venons du
Yémen » ; enfin, s’il était naturel que ces étranges
touristes, s’ils venaient du Yémen, parlassent arabe et que les
Songaï ne comprissent pas leur langue, il eût été par contre bien
extraordinaire qu’ils eussent compris la question qui leur était
adressée en songaï. A mon avis, il ne faut voir là qu’un nouvel
exemple de la facilité avec laquelle les musulmans du Soudan
attribuent une origine yéménite à tous les fondateurs d’empire et,
de l’histoire rapportée par Sa’di, je retiens simplement :
d’abord que Dia Aliamen était de race blanche, ensuite que lui et
ses compagnons arrivèrent à Gounguia en assez piteux état[66].


Je ne reviendrai
pas ici sur l’autre légende rapportée par Sa’di, celle du
poisson-tyran harponné par Aliamen : j’ai dit[67]
qu’il convenait sans doute de voir dans ce poisson-tyran une
interprétation symbolique des pêcheurs pillards de la caste des
Sorko, dont Aliamen purgea la contrée avec l’aide de ses
compagnons. Je ne reviendrai pas non plus sur les luttes entre le
royaume naissant de Gounguia et cette caste des Sorko, luttes qui
se terminèrent par la défaite de ces derniers : les uns
acceptèrent, comme les autres Songaï, la suzeraineté des princes
berbères de Gounguia ; les autres, remontant le Niger d’étape
en étape, allèrent chercher jusque du côté du lac Débo une
indépendance relative et momentanée. Je rappellerai seulement que
ces luttes provoquèrent la fondation de Gao par les Sorko-Faran
vers 690, celle de Bamba par les Sorko-Fono vers la même époque ou
un peu plus tard, puis l’extension de l’autorité des rois de
Gounguia sur la rive droite du Niger d’abord et ensuite à Gao vers
890.


C’est là à peu près tout ce que nous savons de l’histoire des
quatorze premiers souverains, en outre de leurs noms que nous ont
légués le Tarikh-es-Soudân et la tradition et qui sont les
suivants, chacun étant précédé du titre énigmatique de
dia : Aliamen, Azkaï, Atkaï, Akkaï, Akkou, Alifaï (ou
Alfaï), Baï-Komaï, Baï, Kareï, Ayam-Karaoueï, Ayam-Danka,
Ayam-Danka-Kibao, Konkoreï et Kenken[68].


Nous savons encore une chose de plus : c’est que ces
quatorze princes n’étaient pas musulmans. Sa’di prétend qu’ils
étaient païens, mais il est très possible qu’ils aient été
chrétiens ou tout au moins qu’ils aient professé une sorte de
christianisme abâtardi, car la religion chrétienne était fort
répandue parmi les Berbères de Tripolitaine au moment où se
produisit l’exode qui amena Dia Aliamen sur les bords du Niger.
Tous, très probablement, ont résidé à Gounguia.


II. — La dynastie berbère des Dia
à Gao (1009-1335).


Ici se place une date, que nous fournit Sa’di : celle de la
conversion à l’islamisme, en 1009 ou 1010, de Dia Kossoï
ou Kossaï, successeur de Dia Kenken et quinzième roi de Gounguia.
Le Tarikh-es-Soudân ajoute que, à l’occasion de cette
conversion, Dia Kossoï fut surnommé Moslem-dam, ce qui
aurait signifié dans la langue du pays « qui a embrassé
l’islam volontairement » ; j’ignore en quelle langue la
syllabe dam a la signification de
« volontairement », mais ce n’est pas en songaï en tout
cas, à ce qu’il me semble.


C’est à cette date également que, me rangeant aux déductions de
Barth, je place le transfert de la capitale de l’empire de Gounguia
à Gao. Nous avons vu que Gao avait été fondé par des
pêcheurs, peu après l’installation de Dia Aliamen à Gounguia, et
que cette localité avait commencé à faire partie du royaume des
princes lemta dès la fin du IXe
siècle. C’est sans doute vers la même époque qu’elle devint un
centre commercial important, jouant vis-à-vis des pays du Niger
inférieur un rôle analogue à celui joué par Ghana vis-à-vis du
Soudan occidental. Les caravanes partant de Tunisie, de
Tripolitaine et même d’Egypte et passant par Tadmekket ou par
Takedda s’y donnaient rendez-vous ; c’est ainsi que, dès le
Xe siècle, cette ville dut
abriter un certain nombre de musulmans, venus de l’Afrique du Nord
et des cités sahariennes, qui nouèrent des relations avec les rois
de Gounguia devenus suzerains de Gao et déterminèrent enfin l’un
d’eux, Dia Kossoï, à embrasser la religion nouvelle. Il est
vraisemblable que c’est au cours d’un voyage à Gao que Dia Kossoï
se convertit à l’islamisme et qu’il fut alors sollicité par les
marchands arabes et berbères en vue du transfert en cette ville de
la capitale de l’Etat ; les rives du Niger n’étaient pas
toujours très sûres, les Sorko sur le fleuve et les Oulmidden
nomades à proximité de la rive gauche devaient inquiéter souvent
les commerçants et piller les caravanes, et la présence de
l’empereur à Gao devait être désirée comme représentant un gage de
sécurité et de protection efficace.


Il est probable
cependant que Dia Kossoï et ses successeurs ne résidèrent pas à Gao
de façon permanente ; ils devaient avoir conservé à Gounguia
une sorte de forteresse militaire et plus d’une fois c’est en cette
dernière localité qu’ils reçurent l’investiture. En tout cas, si
Gounguia continua, dans une certaine mesure, à être pendant
longtemps encore la capitale politique, Gao devint, dès le début du
XIe siècle, la métropole
commerciale, la résidence habituelle de la cour et le centre des
musulmans. Ces derniers ne comprenaient d’ailleurs que le roi, une
partie de sa famille et de sa cour et les étrangers :
l’ensemble de la population était encore infidèle et dut le
demeurer jusqu’au XVIe siècle,
ainsi qu’il résulte du témoignage de Bekri pour le XIe siècle et de la correspondance échangée
entre le premier askia et le réformateur marocain El-Merhili pour
la fin du XVe[69].


Les princes berbères qui régnèrent à Gao, depuis et y compris
Dia Kossoï jusqu’au dernier représentant de la dynastie des Dia,
furent au nombre de dix-sept. Nous ne connaissons que la date de la
conversion du premier à l’islamisme (1009 ou 1010) et la date
approximative de la fin du règne du dernier, Dia Bada
(1335). Voici leurs noms, d’après le
Tarikh-es-Soudân : Kossoï (ou Kossaï), Kossoï-Daraï,
Ngaroungadam, Baïkaï-Kîmi, Nintassaï (alias Ayam-Daa),
Baï-Keïna Kamba, Keïna-Tianiombo, Atib[70],
Ayam-Daa, Fadadio, Alikar, Beïra-Foloko, Assibaï (qui
régnait vers 1325 et sous le règne duquel l’empire de Gao devint
vassal de l’empire de Mali), Douro, Diongo-Ber, Bissi-Ber et
Bada.


Il est à remarquer que ces noms présentent une grande analogie
avec ceux des quatorze Dia païens, en ce sens qu’aucun prénom
musulman ne se rencontre parmi eux. Il est très difficile au reste
de discerner la forme véritable qui doit être donnée à chacun de ces noms ;
plusieurs ont des consonnances songaï et même on retrouve dans
quelques-uns des épithètes songaï (Baï-Keïna « Baï le
Petit », Diongo-Ber « Diongo le Grand », etc.),
alors que d’autres semblent appartenir à la langue berbère. Il est
très probable d’ailleurs que la langue songaï devait être le
langage usuel, même à la cour, et que les noms berbères des princes
lemta ont dû être modifiés singulièrement en passant par la bouche
des Songaï.


Nous verrons tout à l’heure dans quelles circonstances le
pouvoir passa, vers 1335, de la dynastie des Dia à celle des
Sonni ; mais avant de conter le récit de cet événement, je ne
crois pas inutile de jeter un coup d’œil sur l’état de la ville de
Gao et du reste de l’empire entre le XIe siècle et l’avènement des Sonni.


La ville de Gao. — Le nom de la ville de Gao a été
écrit de façons diverses par les différents auteurs arabes qui en
ont parlé ; d’autre part plusieurs cités soudanaises ont porté
ou portent encore des noms qui, transcrits en caractères arabes, se
rapprochent singulièrement de celui de Gao : ces deux ordres
de faits ont été la cause de multiples confusions. Gao est écrit
Kaogha par Ibn-Haoukal et Edrissi, Kôkô ou
Kaokao par Bekri, Yakout et Ibn-Batouta, Kâgho ou
Kâ’o par Sa’di, et Jean Temporal, le traducteur français
de Léon l’Africain, nous a transmis ce nom sous la forme
Gago, tandis que Dapper l’a écrit tantôt Gago et
tantôt Gaogo. En réalité, si l’on tient compte de ce que
la prononciation indigène est Gao ou Gaogao et de
ce que l’alphabet arabe ne possédant pas de g, cette
lettre est rendue tantôt par un kef (k), tantôt par un
ghaïn (gh) et moins souvent — en ce qui concerne au moins
les noms soudanais — par un djim (dj) ou un qaf
(k emphatique), on s’apercevra que les différentes leçons données
plus haut ne s’éloignent pas beaucoup les unes des autres et
peuvent se rapporter toutes à la véritable forme indigène du mot.
D’autre part Bekri nous parle, ainsi que je l’ai mentionné dans le
chapitre précédent, d’une ville située non loin de la rive nord du
Sénégal, dans le Sud-Est de la Mauritanie actuelle, dont il
orthographie le nom absolument comme Ibn-Haoukal et Edrissi ont
orthographié le nom de Gao : c’est la ville que j’ai appelée Kougha et
qu’il faut bien se garder de placer sur le Niger.


On a voulu voir parfois le nom de Gao dans celui de Gounguia,
écrit Koukia par les auteurs arabes qui en ont parlé et
notamment Sa’di ; mais ce dernier n’a fait aucune confusion,
écrivant toujours Koukia pour Gounguia et Kâgho
ou Kâ’o pour Gao ; d’ailleurs plusieurs passages du
Tarikh-es-Soudân nous montrent, sans aucune ambiguïté,
qu’il s’agissait là de deux villes différentes et placées à plus de
cent kilomètres l’une de l’autre, distance qui correspond à celle
séparant Gao de Bentia : c’est ainsi qu’il est question d’un
voyage accompli de Kâgho à Koukia par Daoud,
frère de l’askia Issihak (pages 163 de la traduction et 99 du
texte), et que ce même personnage, proclamé empereur le 24 mars à
Koukia, n’entra que le 30 du même mois à Kâgho
(page 165 de la traduction).


Mais c’est surtout avec Kouka ou Koukaoua, l’ancienne capitale
du Bornou, que la confusion est possible ; le nom de Kouka en
effet se trouve presque toujours orthographié chez les auteurs
arabes par un kef et un ouaou répétés deux fois,
ce qui peut donner Koukou ou Kôkô[71],
c’est-à-dire exactement la forme adoptée par Bekri, Yakout et
Ibn-Batouta pour le nom de Gao ; le traducteur de Léon
l’Africain écrit Gaoga le nom de Kouka, absolument comme
il est permis de prononcer le nom de Gao tel que l’ont transcrit
Ibn-Haoukal et Edrissi, et Dapper l’écrit tantôt Gaoga et
tantôt Gaogao. Et cependant il n’est pas douteux que le
Gaoga de Léon ou le Gaogao de Dapper, situé « à l’Est du
Bornou », le Koukou d’Edrissi et d’Aboulféda, que
« d’aucuns placent dans le Kanem », désignent bien le
Koukaoua ou Kouka voisin du lac Tchad et non pas le Gao du
Niger.


Ibn-Haoukal mentionne simplement le nom de Gao dans ses
itinéraires, sans nous fournir de renseignements sur ce qu’était
cette ville à son époque (Xe
siècle). Les plus anciennes indications que nous possédons sur Gao
se trouvent dans Bekri et datent de la deuxième moitié du XIe siècle, c’est-à-dire qu’elles sont
postérieures à la conversion de Dia Kossoï et au transfert de la
capitale de Gounguia à Gao[72]. Cette dernière ville se
trouvait alors comme aujourd’hui sur la rive gauche du Niger et
était peuplée en majorité de gens de race noire — des Songaï
vraisemblablement — et aussi de Berbères et de quelques marchands
arabes ; ceux-ci, d’après Bekri, appelaient Bezerkâni
ou Bediergâni les indigènes de Gao. La ville se composait
de deux quartiers dont l’un était habité par les musulmans et
l’autre par les infidèles ; l’empereur, bien que musulman,
résidait dans le quartier des infidèles, qui sans doute constituait
la véritable ville indigène, le quartier musulman ne renfermant que
les commerçants originaires de l’Afrique du Nord ou de
Tadmekket.


La cour impériale se distinguait déjà par une étiquette et des
usages spéciaux : lorsque le souverain prenait ses repas, on
battait du tambour, les femmes dansaient en secouant leur tête et
toutes les affaires étaient interrompues jusqu’à ce que l’empereur
eût fini de manger ; alors les restes du repas étaient jetés
dans le Niger et les assistants poussaient de grands cris, ce qui
faisait connaître au peuple que l’empereur avait achevé d’absorber
sa nourriture et que chacun pouvait reprendre ses occupations.
Lorsqu’un nouveau prince était appelé à prendre le pouvoir, on lui
remettait, comme insignes de son autorité, un sceau, une épée et un
Coran que l’on disait avoir été envoyés à Gao par le khalife de
Bagdad comme témoignage d’investiture. Bien que l’immense majorité
des habitants de l’empire ne pratiquât pas l’islamisme, la règle
admise depuis Dia Kossoï voulait que le pouvoir ne fût confié qu’à
un musulman.


Les indigènes de Gao étaient vêtus de pagnes ou de simples
tabliers de peau, selon leur condition. Les femmes avaient la
réputation de se livrer à la magie, d’après Edrissi. Le sel tenait
lieu de monnaie dans tout le pays ; il était apporté des
mines de Taotek,
situées dans le Sahara à six jours au delà de Tadmekket.


La ville de Tadmekket. — Tadmekket ou Es-Souk[73]
était à 9 jours dans le Nord-Nord-Est de Gao, à 300 kilomètres
environ de cette dernière ville, et les relations étaient
constantes entre la cité saharienne et la cité soudanaise. Au temps
de Bekri, Tadmekket passait pour une ville mieux bâtie que Ghana et
Gao ; ses habitants étaient des Berbères musulmans et
portaient le voile que portent encore les Touareg de nos jours. Ils
ne cultivaient pas la terre en général et s’approvisionnaient de
mil auprès des Noirs riverains du Niger ; ils aimaient à se
vêtir d’étoffes rouges et se servaient comme monnaie de pièces d’or
sans alliage et ne portant aucune empreinte. Tadmekket était à
cette époque (XIe siècle) en
relations avec Kaïrouân par Ouargla[74] et avec Ghadamès.


Les Berbères nomades dépendant de Tadmekket — ou les
Kel-Tadmekket — étaient connus sous le nom de
Saghmâra ; ils étaient répandus à l’Est et au
Nord-Est de la ville, sur la route de Ghadamès, sur une étendue de
six jours de marche ; on en trouvait aussi à l’Ouest et au
Sud, entre Tadmekket et le Niger, et même sur la rive droite du
fleuve, en face de Gao et dans l’intérieur du coude que domine
aujourd’hui Bourem.


A quatre jours au delà de la limite extrême des Saghmâra de
l’Est, c’est-à-dire à dix jours de Tadmekket en allant vers
Ghadamès, se trouvait une contrée renfermant une mine de pierres
précieuses ressemblant à l’agate, veinées parfois de rouge, de
jaune et de blanc ; ces pierres, appelées
tâssi-n-semt en berbère, faisaient l’objet d’un commerce
important. Les gens de Tadmekket allaient les vendre à Ghana, où on
les payait un bon prix ; une fois polies et percées d’un trou,
au moyen d’une pierre dure d’une autre espèce nommée
tentouâs, ces sortes d’agates servaient à la parure des
indigènes du Soudan[75].


Villes et pays
situés entre Gao et Ghana. — Tadmekket, comme on vient de le
voir, était en relations, non seulement avec Gao, mais aussi avec
Ghana. Bekri nous a donné l’itinéraire suivi par les caravanes qui
se rendaient de Tadmekket à Ghana. Cet itinéraire traversait
d’abord la région désertique comprise entre Tadmekket et le Niger
moyen, région que fréquentaient les Saghmâra ou Kel-Tadmekket de la
rive gauche ; on atteignait le Niger vers l’endroit où
finissait le territoire de ces Saghmâra, endroit qui devait se
trouver à l’Ouest de Bamba et correspondre avec le Sahamar
actuel[76]. De là, on suivait la rive septentrionale du
fleuve pendant trois jours environ et on arrivait à
Tirakka ou Tiragga, ville grande et populeuse mais
dépourvue de mur d’enceinte (d’après Edrissi), qui était située à
six jours à l’Est de Ras-el-Ma et correspondait à peu près au point
où se trouve aujourd’hui Ernessé, un peu à l’Est de l’emplacement
de Tombouctou[77]. Le marché de Tirakka, que n’avait pas encore
remplacé celui de Tombouctou, attirait un grand nombre de
commerçants de Ghana et de Tadmekket ; cet endroit était
célèbre par la présence d’énormes tortues et par l’abondance des
termites, abondance telle qu’on ne pouvait poser les marchandises
que sur des pierres ou des tréteaux. De Tirakka, les caravanes se
rendaient à Bougarat, localité qui devait se trouver à l’extrémité
Nord-Est du lac Faguibine et qui était habitée par des
Zenaga-Maddassa. De là, en suivant la rive septentrionale du
Faguibine, on gagnait Ras-el-Ma ou Issabongo,
d’où l’on atteignait Ghana en quatre ou cinq étapes.


D’après Edrissi on pouvait aussi, en venant de Tadmekket,
atteindre le Niger plus en aval, à un endroit situé à six jours de
cette ville et à six jours de Tirakka, c’est-à-dire entre Bourem et
Bamba. Une localité se trouvait là à laquelle Edrissi donne le nom
de Madassa, Marassa ou Maouassa, « ville très peuplée
et industrieuse, située sur la rive gauche du Nil, où l’on fait du
riz et du gros mil ; la pêche et le commerce de l’or sont les
principales industries des habitants ». Peut-être convient-il
de rapprocher le nom de cette ville de celui des Zenaga-Maddassa
placés par Bekri près du Faguibine, et qui devaient constituer une
fraction des Messoufa. D’autre part Edrissi donne aux Berbères qui
nomadisaient entre Tadmekket et le Niger, non plus le nom de
Saghmâra que leur applique Bekri, mais celui de Bagâma ou
Tagâma ; d’après le même auteur, ils se nourrissaient
presque exclusivement de laitage et faisaient paître leurs chameaux
le long d’une rivière venant de l’Est et se jetant dans le Niger
(sans doute l’oued Tilemsi).


Yakout a consacré un court article de son dictionnaire à un Etat
dont il écrit le nom Koûkoû et qui semble être Gao, mais
qui pourrait être aussi Kouka. Voici la traduction de cet
article : « Koûkoû est le nom d’un peuple et d’un pays du
Soudan. El-Mehellebi dit que le Koûkoû fait partie du premier
climat (extrême Sud du monde connu) et s’étend sur dix degrés de
latitude. Le roi de ce pays manifeste de la bienveillance pour ceux
de ses sujets qui sont musulmans et dont le plus grand nombre lui
obéissent. Il possède une ville sur la rive orientale du Nil,
appelée Sarnât, qui contient des marchés ; il s’y
fait du commerce et on s’y rend de toutes les villes voisines. Il
possède aussi une ville à l’Ouest du Nil (peut-être Gounguia, si
par Koûkoû il faut entendre réellement l’empire de Gao), où il
réside avec ses gens et sa garnison ; on y trouve une petite
mosquée où le roi fait ses prières et une grande mosquée située
entre deux écoles.
Dans sa capitale, le roi possède un château, mais il n’y habite pas
et n’y loge que ses eunuques. La plupart des gens de son entourage
sont musulmans. Le roi et ses principaux courtisans sont vêtus de
tuniques et coiffés de turbans ; ils montent à cheval sans
selle. Ce royaume est plus prospère (ou plus peuplé) que le royaume
des Zagâoua (Kanem ou Ouadaï), dont le pays est cependant plus
étendu. Les richesses des gens du Koûkoû consistent en troupeaux et
en étoffes formées de bandes cousues ensemble ; le trésor
royal se compose surtout de sel. »


Yakout mentionne aussi une ville nommée Ouartanîs,
située « sur le fleuve qui baigne les régions méridionales de
l’Ifrîkia, dans le pays des Berbères ». Cette ville était
soumise au pouvoir des Maddassa, tribu zenaga en partie
païenne et en partie musulmane ; les Maddassa païens
mangeaient des viandes non saignées et adoraient le soleil mais, à
côté de cela, redoutaient l’injustice et contractaient mariage avec
des musulmans. Ces païens étaient des sauvages, ainsi d’ailleurs
que la plupart des musulmans du pays ; leurs richesses
consistaient en étoffes formées de bandes cousues ensemble. Yakout
ajoute que le « fleuve » qui baignait Ouartanîs était une
dérivation du « Nil » avoisinant le pays des Noirs et
qu’entre cette ville et la ville nègre de Koûkoû, il y
avait dix étapes. Si l’on identifie Koûkoû avec Gao, Ouartanîs
correspondrait au Bougarat de Bekri, sur le Faguibine.


III. — La dynastie
berbère des Sonni (1335-1493).


Depuis 1325, l’empire de Gao n’était plus qu’un royaume vassal
de l’empire de Mali, lequel avait alors atteint son apogée, ainsi
que nous le verrons dans l’un des chapitres suivants. Tombouctou,
d’abord campement de Berbères nomades, puis marché d’échange, avait
commencé à compter des habitations stables depuis le début du
XIIe siècle, puis avait peu à
peu remplacé Tirakka comme port du Sahara sur le Niger et s’était
même développé, depuis le premier quart du XIVe siècle, jusqu’à concurrencer
sérieusement Oualata, mais c’est par les empereurs de Mali que cette ville avait été
agrandie et embellie, notamment par Kankan-Moussa en 1325, après
que l’armée de ce prince se fut emparée de Gao.


Dia Assibaï, sous le règne duquel Gao fut annexé au Mali, avait
comme épouse préférée un femme nommée Fati qui devint enceinte à
plusieurs reprises, sans que jamais ses grossesses pussent être
conduites à terme. Ayant une sœur nommée Omma, elle conseilla à son
mari d’épouser cette dernière, pensant qu’Omma lui donnerait des
descendants. Dia Assibaï, bien que musulman, n’était pas au courant
de la loi qui défend d’être le mari de deux sœurs en même
temps ; il épousa donc Omma. Or les deux sœurs devinrent, le
même jour, enceintes de ses œuvres et elles accouchèrent ensemble,
durant la même nuit, d’un garçon chacune. On garda les nouveau-nés
dans la même pièce jusqu’au lever du jour et alors seulement on les
lava : le premier lavé fut considéré comme l’aîné et nommé
Ali-Kolen ou Ali-Kolon ; l’autre fut appelé
Souleïmân-Nar ou Nêri. Lorsque Kankan-Moussa se rendit à
Gao pour recevoir la soumission d’Assibaï, il prit avec lui les
deux fils de son nouveau vassal et les emmena à sa cour, les
gardant comme otages et les employant à son service.


Ali-Kolen, chaque fois qu’il dirigeait une expédition militaire
pour le compte de l’empereur de Mali, cherchait à se rapprocher des
provinces constituant le domaine de sa propre famille et disposait
des dépôts d’armes et de provisions sur la route y conduisant.
Lorsqu’il jugea ses préparatifs suffisants, il partit à cheval avec
son frère et quelques partisans habitués à le suivre au cours de
ses expéditions, et prit la route de Gao. L’empereur de Mali, qui
était alors Maghan, fils et successeur de Kankan-Moussa, envoya une
troupe de gens armés pour les rattraper ; mais les deux frères
défirent leurs poursuivants et atteignirent le pays de Gao (1335).
Ali-Kolen, qui appartenait d’ailleurs à la famille impériale lemta,
puisqu’il était fils de Dia Assibaï, se fit élire comme souverain
en remplacement de Dia Bada et réussit à se rendre indépendant de
l’empereur de Mali. Il ne put cependant étendre sa propre autorité
jusqu’à Tombouctou, puisque Ibn-Batouta, qui visita cette dernière
ville en 1352-53,
rapporte qu’elle était demeurée sous la suzeraineté du Mali.
D’après Sa’di, le pouvoir de Ali-Kolen et de ses seize premiers
successeurs ne s’exerçait guère au Nord ni à l’Ouest de Gao et ce
ne fut que vers la fin du XVe
siècle, avec Ali-Ber et les premiers askia, que le royaume
de Gao mérita réellement le titre d’empire.


En réalité Ali-Kolen ne fonda pas une nouvelle dynastie et ne
fit que continuer la dynastie berbère des Dia. Seulement il prit un
nouveau titre de souveraineté, que nous écrivons généralement
sonni d’après la leçon donnée par Léon l’Africain et
Sa’di, mais que la plupart des manuscrits arabes du pays écrivent
soun, sinn ou chinn et que les Songaï
prononceraient tyinn ou tyoun ; j’ignore
d’ailleurs l’étymologie et le sens de ce mot. Quoi qu’il en soit,
ce titre ayant été donné à Ali-Kolen et à ses dix-huit successeurs
en remplacement du titre de dia, on considère Ali-Kolen
comme le fondateur d’une seconde dynastie, celle des
Sonni.


Cette dynastie compta dix-neuf souverains, qui se succédèrent à
Gao de 1335 à 1493 et dont la plupart, contrairement aux princes
dia, portèrent des prénoms musulmans[78] ; ces souverains furent : Ali-Kolen,
son frère Souleïmân-Nar (ou Nêri), Ibrahim-Kabaï, Ousmân-Kanafa,
Bari-keïna-nkabé, Moussa, Bakari-Diongo, Bakari-Dilla-Bimbi,
Mar-Kareï, Mohammed-Daa, Mohammed-Gounguia, Mohammed-Fari,
Kar-Bifo[79], Mar-feï-koul-diam, Mar-har-kann,
Mar-har-na-dano, Souleïmân-Dam, Ali-Ber et Bari ou Bakari-Daa.


A part l’audacieuse équipée de Ali-Kolen et de son frère, nous
ne savons rien sur les faits et gestes des dix-sept
premiers princes
sonni, ni sur l’histoire de Gao à leur époque. Ibn-Batouta nous
fait seulement connaître que, vers 1352, c’est-à-dire environ 17
ans après l’avènement de Ali-Kolen, Tombouctou était gouverné par
un représentant de l’empereur de Mali et ne relevait pas de Gao,
mais que cette dernière ville, où il séjourna un mois, était l’une
des plus belles et des plus grandes villes du Soudan et que les
vivres s’y trouvaient en abondance[80].


Il n’en est pas de même du dix-huitième sonni, Ali-Ber
ou Ali-le-Grand, plus généralement connu sous la simple appellation
de Sonni Ali. Ce dernier, qui occupa le trône de 1464 ou
1465 à 1492, eut un règne brillant et sut reculer fort loin les
limites jusque-là modestes du royaume de Gao, dont il fit un empire
véritable et qu’il affranchit définitivement de la suzeraineté de
l’empereur de Mali, parachevant ainsi l’œuvre de son ancêtre
Ali-Kolen. C’est surtout la prise de Tombouctou et celle de Dienné
qui l’ont rendu célèbre.


Tombouctou, d’abord simple campement de Touareg, puis station
commerciale, avait fait partie de l’empire de Mali depuis 1325
jusqu’en 1433. Vers cette époque, l’autorité des souverains de Mali
étant devenue fort précaire dans les provinces éloignées de leur
vaste empire, les Touareg commencèrent à faire de fréquentes
incursions dans la ville et à ravager les environs, sans que la
garnison mandingue cherchât même à s’y opposer. Enfin
Akil-ag-Meloual, chef des Touareg de la région, conquit
définitivement Tombouctou en 1433, chassa la garnison mandingue et
demeura maître de la ville durant 35 ans[81].
Nomade comme ses sujets berbères, campant à proximité du Niger
pendant la saison sèche pour se porter du côté d’Araouân à la
saison des pluies, Akil ne résida jamais à Tombouctou que tout à
fait temporairement ; il se déchargeait de l’administration de
la ville sur un Zenaga originaire de Chinguetti (Adrar) et nommé
Mohammed-Naddi, qui avait exercé déjà les mêmes fonctions sous la
domination mandingue. Ce Mohammed-Naddi mourut vers 1465, peu de
temps après l’avènement de Sonni Ali, auquel il avait adressé à
cette occasion une lettre de félicitations. Il fut remplacé par son
fils Ammar qui, au contraire, envoya au prince lemta une lettre de
menaces, lui mandant qu’il avait des forces pour repousser
quiconque viendrait attaquer Tombouctou. Mais il devait bientôt
changer d’allure.


Le principal bénéfice de la fonction de cette sorte
d’administrateur-maire consistait dans le prélèvement du tiers de
l’impôt ; mais Akil, après la mort de Mohammed-Naddi, prit
l’habitude de faire irruption dans la ville au moment de la rentrée
de l’impôt et de s’emparer du tiers réservé en principe au maire,
qu’il utilisait pour habiller et nourrir ses guerriers, tandis que
les deux autres tiers étaient distribués aux gens de sa suite et à
ses partisans ; non contents de cela, les Touareg pénétraient
dans les maisons et violaient les femmes. Ammar, très irrité de se
voir enlever sa part des revenus et d’être traité par Akil en
quantité négligeable, dépêcha en secret un messager à Ali-Ber,
promettant de lui livrer la ville. L’empereur de Gao, qui occupait
alors le trône depuis trois ans environ, récompensa richement le
messager et marcha sur Tombouctou à la tête de sa cavalerie, en
longeant la rive droite du Niger. Lorsqu’il arriva en face de
Korioumé, Akil se trouvait en compagnie de Ammar près de
Tombouctou, sur une colline de sable appelée Amadiaga ou Amadia,
d’où ils pouvaient apercevoir l’armée de Gao. Akil prit aussitôt la
fuite et alla se réfugier à Oualata avec les docteurs musulmans du
quartier de Sankoré, tandis que Ammar expédiait des pirogues à Ali
pour l’aider à traverser le fleuve avec ses guerriers. Cependant,
lorsque Ammar eut vu l’empereur de Gao prendre pied sur la rive
Nord, il prit peur à son tour, craignant que Sonni Ali ne cherchât
à se venger de la
malencontreuse lettre de menaces envoyée quelque deux ans
auparavant, et il s’enfuit aussi à Oualata, après avoir recommandé
à son frère El-Mokhtar d’aller faire sa soumission à Ali.
L’empereur de Gao entra dans Tombouctou le 29 ou 30 janvier 1468,
pilla et saccagea la ville de fond en comble, tua un grand nombre
de gens, mais fit grâce à El-Mokhtar et lui confia la charge
qu’exerçait auparavant son frère.


Le Tarikh-es-Soudân raconte en détail les circonstances
qui accompagnèrent ou suivirent la prise de Tombouctou par Ali-Ber,
circonstances qui ont permis à Sa’di de considérer le sac de cette
ville par l’empereur de Gao comme plus terrible que ceux dont elle
fut l’objet de la part des Mossi en 1333 et des Marocains en 1591.
Le chef touareg Akil, nous l’avons vu, s’était enfui à
Oualata ; parmi les docteurs musulmans qui l’avaient
accompagné se trouvaient les représentants de la famille goddala
des Akît, qui devait fournir plus tard le célèbre écrivain de
Tombouctou, Ahmed-Bâba. Akil avait avec lui mille chameaux.
« Le jour du départ, dit Sa’di, on vit des hommes d’âge mur,
tout barbus, trembler de frayeur quand il s’agissait d’enfourcher
un chameau, et tomber ensuite à terre aussitôt que l’animal se
relevait. C’est que nos vertueux ancêtres gardaient leurs enfants
dans leur giron, en sorte que ces enfants grandissaient sans rien
savoir des choses de la vie, parce que, étant jeunes, ils n’avaient
jamais joué. Or le jeu, à ce moment, forme l’homme et lui apprend
un très grand nombre de choses »[82].


Sonni Ali fit mettre à mort ou abreuva d’humiliations tous les
docteurs et savants musulmans qui étaient demeurés à Tombouctou,
sous prétexte qu’ils étaient les amis des Touareg. Un jour, il se
fit amener au port de Kabara trente vierges, toutes filles de
jurisconsultes éminents, et leur ordonna de retourner à pied à
Tombouctou ; lorsqu’elles furent arrivées auprès de la dune
d’Amadia, elles déclarèrent n’avoir pas la force de continuer plus
loin ; Sonni Ali, avisé de cela, les fit mettre à mort et
l’endroit fut appelé Fina-kadar-el-abkâr (en
arabe « seuil du
destin des vierges »). Cette persécution des musulmans dura
jusqu’en 1470. Ceux qui, à cette époque, étaient encore en vie
s’enfuirent pour rejoindre à Oualata leurs compatriotes partis avec
Akil ; Ali-Ber les fit poursuivre par El-Mokhtar, maire de
Tombouctou, qui les rejoignit près du Faguibine à un endroit appelé
Taadjit ; un violent combat eut lieu dans lequel périrent les
plus éminents des derniers docteurs de Tombouctou. Les survivants
se réfugièrent dans l’île d’Alfao, près et au nord de
Goundam ; Sonni Ali les relança jusque là, en massacra un
grand nombre et en fit mettre d’autres aux fers ; ceux qui
purent s’échapper prirent la route du Sud-Ouest, mais des cavaliers
de l’empereur les rattrapèrent à Sébi (entre Niafounké et le Débo)
et les mirent à mort.


Non content d’avoir assis son pouvoir sur Tombouctou, Ali-Ber
convoitait la riche ville de Dienné qui, jusqu’à lui, avait
toujours su conserver son indépendance et sur laquelle les
empereurs de Mali, malgré 99 tentatives, n’avaient jamais pu
exercer leur domination. L’on ne sait pas exactement à quelle date
Sonni Ali prit Dienné ; la lecture du
Tarikh-es-Soudân semblerait faire croire qu’il s’empara de
cette ville avant de prendre Tombouctou et que c’est de Dienné — et
non de Gao — qu’il arriva à l’appel de Ammar pour mettre en fuite
Akil et ses Touareg. Comme d’autre part le même ouvrage nous
apprend que le siège de Dienné dura sept ans, sept mois et sept
jours et que Ali, monté sur le trône en 1464-65, entra à Tombouctou
en janvier 1468, la prise de Dienné doit nécessairement être
considérée comme postérieure à celle de Tombouctou. Mais on peut
supposer que Ali avait mis le siège devant Dienné dès le début de
son règne ou au moins dès 1466, que, tout en y laissant une partie
de ses troupes, il fit pendant ce siège d’autres expéditions dont
l’une aboutit à la prise de Tombouctou, et qu’il ne se rendit
définitivement maître de Dienné que vers 1473.


Pendant la durée du siège, son armée changeait de positions
suivant les saisons : durant la sécheresse, elle campait dans
le faubourg de Dioboro ; lorsque l’inondation gagnait et que
les eaux entouraient la ville de tous côtés, elle se retirait sur
un monticule qu’on appela pour cette raison « la colline du
Sonni ». Tant
que durait l’hivernage, les troupes de Gao cultivaient la terre de
ce monticule, pour se procurer des vivres, et, lorsque la baisse
des eaux le permettait, elles retournaient s’installer à Dioboro.
Malgré l’imperfection de cet investissement, la population de
Dienné finit à la longue par souffrir de la famine. Mais les
assiégeants n’étaient pas dans des conditions bien meilleures et
Sonni Ali, fatigué de la durée de ces vaines opérations, allait
abandonner son entreprise au bout de sept ans de siège, lorsque
Séri Mohammed, l’un des principaux capitaines de Nso Mana, alors
roi de Dienné, fit instruire secrètement l’empereur de la situation
précaire des assiégés. Ali décida alors de continuer le siège et de
resserrer l’investissement et bientôt le conseil des notables de
Dienné se résigna à livrer la ville. Le roi de Dienné se rendit
donc au camp de Sonni Ali, descendit de cheval et s’approcha de
l’empereur pour lui prêter hommage ; ce dernier l’accueillit
avec de grands égards, mais s’étonna de son jeune âge ; on lui
fit alors observer que ce roi ne venait que de monter sur le trône,
son père étant mort durant le siège. Ali-Ber fit asseoir le jeune
prince auprès de lui et, à partir de cette époque, les chefs de
Dienné eurent le privilège de s’asseoir sur la même natte que les
empereurs de Gao et d’être traités par ceux-ci d’égal à égal. Ali
entra dans la ville mais ne la livra pas au pillage[83] ; puis, après avoir épousé la mère du
jeune roi, il prit la route du Nord.


Une fois maître de Tombouctou et de Dienné, Ali-Ber couronna ses
conquêtes en ravageant toute la région comprise entre ces deux
villes, région dont il avait fait un gouvernement connu sous le nom
de Dirma ; le gouverneur de cette province, le
Dirma-Koï, résidait un peu en aval de Niafounké, à
Tendirma.


Sonni Ali commença par saccager Diondio, ville située
sans doute sur la rive gauche du Bani, à peu près en face de
Sofara, et autorisa le Dirma-Koï à y pénétrer à cheval, privilège
qui, jusque-là, n’appartenait qu’au souverain du pays. Il
conquit ensuite le
Bara (entre le lac Débo et le Bara-Issa) et le pays de Nounou (à
l’Ouest de Niafounké), alors gouverné par la reine
Bikoun-Kabi[84], et opéra de fructueuses razzias sur les Peuls
pasteurs du Farimaké. Mais, ayant été repoussé par les habitants du
Borgou (région située à l’Ouest de Mopti), il rentra à Gao pour s’y
reposer, vers 1476, après une absence de dix ans.


Cependant l’empereur mossi du Yatenga[85]
se montrait jaloux des lauriers de son rival de Gao ; il ne
pouvait oublier qu’un de ses ancêtres, en 1333, c’est-à-dire
l’année qui suivit la mort du puissant empereur mandingue
Kankan-Moussa et cent trente-cinq ans avant l’entrée de Sonni Ali à
Tombouctou, s’était porté jusqu’à cette cité lointaine, avait mis
en déroute la garnison mandingue, avait pillé la ville et y avait
mis le feu. Plus tard, vers la fin de la domination du Mali à
Tombouctou, c’est-à-dire au début du XVe siècle, un empereur mossi avait dirigé
une nouvelle expédition dans la région des lacs et s’était avancé
jusqu’à Bango, sur la rive sud du lac Débo[86].
L’empereur du Yatenga contemporain de Sonni Ali, Nasséré I
ou Nassodoba, voulut pousser plus loin encore le renom de son
empire et il y réussit : profitant du séjour à Gao de Ali-Ber,
qui ne pouvait pas de là surveiller facilement ses récentes
conquêtes, il partit à la tête d’une armée, traversa sans doute le
Niger du côté du lac Débo, pénétra en 1477 dans le
Sama[87], entra à Oualata en 1480 après un mois de
siège, pilla la ville et s’en retourna avec un grand nombre de
femmes[88] et d’enfants et un immense butin. Ammar, ancien
maire de Tombouctou, réussit à rassembler les hommes valides de
Oualata, qui s’étaient dispersés lors de l’entrée des Mossi dans la
ville, et il partit à leur tête à la poursuite de ces
derniers ; il les atteignit à quelque distance au Sud de
Oualata et parvint à leur reprendre une partie des gens qu’ils
emmenaient en captivité.


Cependant Sonni Ali avait quitté Gao et était venu s’installer à
Ras-el-Ma. Poursuivant ses projets de vengeance contre Akil et les
docteurs de Tombouctou réfugiés à Oualata, il avait conçu une
entreprise qui peut à bon droit passer pour fantastique : il
ne s’agissait de rien moins que de creuser un canal long d’environ
250 kilomètres pour réunir Ras-el-Ma à Oualata, afin de pouvoir se
rendre par eau jusqu’à cette dernière ville et l’attaquer plus
facilement. Cette conception bizarre paraît d’autant plus
surprenante que les Mossi venaient de démontrer qu’il n’était
nullement besoin d’un canal pour aller prendre Oualata. L’empereur
de Gao pourtant avait commencé le gigantesque travail et il se
trouvait à un endroit appelé Chin-Feness, en train d’en surveiller
l’exécution, lorsqu’il apprit que l’armée mossi, revenant de
Oualata par le chemin suivi à l’aller, était parvenue aux environs
du lac Débo et se disposait à venir attaquer ses derrières.
Laissant alors son canal — qui ne fut jamais poussé plus loin —,
Ali-Ber marcha au-devant de l’empereur Nasséré, qu’il rencontra en
1483 à Dianguitoï, petit village voisin de Kebbi (sans
doute le Kebbi actuel, au Sud et près du lac de Korienza, à moins
qu’il ne s’agisse de Kobi, au Sud du Débo) ; Ali-Ber fut
vainqueur, mit l’armée mossi en déroute et la poursuivit jusque
dans le Yatenga, où il pénétra derrière elle.


En revenant de cette expédition, Ali entreprit la conquête du
pays montagneux des Tombo, mais fut repoussé par les Dogom et
retourna à Tombouctou, où il ne tarda pas à persécuter de nouveau
les musulmans : en 1486, il fit jeter en prison le
maire El-Mokhtar, qui
pourtant l’avait puissamment servi au début de sa conquête, et, en
1488, il chassa de la ville un certain nombre de lettrés qui
émigrèrent dans l’Aoukar et y demeurèrent jusqu’à sa mort.


Après ces événements, Ali-Ber dirigea plusieurs razzias dans le
Gourma, c’est-à-dire dans les pays de la rive droite du
Niger, guerroyant contre les Berbères-Zaghrâna et contre les
Peuls ; en revenant de l’une de ces expéditions, il se noya le
6 novembre 1492 dans une rivière torrentueuse que Sa’di appelle le
Koni[89].


Bien que vraisemblablement musulman, Sonni Ali ne fut pas tendre
pour les disciples de Mahomet et il laissa parmi eux une fort
mauvaise réputation. Sa’di l’accuse d’avoir été « méchant,
libertin, injuste, oppresseur, sanguinaire », d’avoir fait
périr un nombre considérable de fidèles et d’avoir persécuté les
docteurs et les dévots. Cependant ce prince fantasque reconnaissait
les mérites des lettrés, disant que, sans eux, « il n’y aurait
ni agrément ni plaisir en ce monde », et il les comblait
d’égards à sa manière : ayant razzié la tribu de Sonfontir
(sans doute une fraction des Dialloubé du Massina) et ayant capturé
ainsi un certain nombre de jeunes et jolies filles peules, il les
envoya aux notables et aux savants de Tombouctou pour qu’ils en
fissent leurs concubines ; certains épousèrent légalement la
captive qui leur était échue et c’est d’une de ces alliances que
naquit l’aïeul de Sa’di.



Sonni Ali avait une singulière façon d’accomplir ses devoirs
religieux : il remettait à la nuit ou au lendemain matin ses
cinq prières quotidiennes, et faisait alors, tout en restant assis,
les divers gestes rituels, en disant : « Ceci est pour la
prière du matin, ceci pour la prière du midi, etc. », après
quoi il ajoutait : « maintenant répartissez-vous tout
cela entre vous, puisque vous vous connaissez bien les unes les
autres ».


Il semble que ce conquérant doublé d’un ingénieur, s’il avait
beaucoup de conceptions brillantes, avait par contre
peu de suite dans les
idées : parfois il donnait l’ordre de tuer quelqu’un sans le
moindre motif et se repentait ensuite de cette décision ;
aussi ses serviteurs, qui connaissaient son caractère, mettaient à
l’abri tous ceux dont la mise à mort aurait pu provoquer un
repentir de sa part et, quand il déplorait l’ordre donné, lui
annonçaient que le condamné vivait encore, ce qui lui causait un
vif plaisir. C’est ce que faisait souvent l’un de ses lieutenant
noirs, qui devait le remplacer sur le trône peu après sa mort et
qui avait, contrairement à son maître, une grande force de
caractère et un remarquable esprit de suite : Mohammed
Touré.


Bakari-Daa, fils de Ali-Ber, fut proclamé empereur en
1492, à la mort de son père, dans le village de Denga (au
sud de Bourem, sur la rive droite du Niger), où il se trouvait
alors. Il fut le dernier des princes de souche berbère qui se
succédèrent sur le trône depuis Aliamen. A vrai dire, les alliances
répétées des Dia et ensuite des Sonni avec des femmes de race
noire, songaï ou autres, avaient dû altérer singulièrement le type
berbère primitif des empereurs de Gao, et il est fort probable que
Sonni Ali et son fils devaient ressembler plus à des Nègres qu’à
des Touareg. Cependant, comme je l’ai dit plus haut, ils étaient
encore considérés comme des « Libyens ». Mais le
successeur du dernier Sonni fut un vrai Nègre, un Soninké de la
fraction des Silla, nommé Mohammed et fils d’Aboubakari Touré[90].


Comme je l’ai rappelé à l’instant, Mohammed Touré était
l’un des principaux lieutenants de Sonni Ali ; sans doute il
avait dirigé en personne plusieurs des expéditions heureuses dont
on a fait gloire à Ali-Ber et était le véritable chef de l’armée de
ce dernier. Aussi, à la mort de son maître, il se
considéra comme en
état de s’emparer du pouvoir impérial. Ayant réuni les fidèles
partisans qu’il avait plus d’une fois menés à la victoire, il alla
attaquer Bakari-Daa à Denga, où il arriva le 18 février 1493. Ce
premier contact avec son adversaire ne fut pas heureux :
vaincu, il dut se retirer en désordre à Angoo, village
voisin de Gao. Bakari-Daa l’y poursuivit, mais, la chance ayant
tourné, fut battu à son tour le 3 mars après un combat meurtrier et
s’enfuit, presque seul, dans le Sud de Gounguia, à Ayorou, où il
demeura jusqu’à sa mort. La vieille dynastie lemta des Dia et des
Sonni, après une durée de huit siècles mais une courte apogée
limitée au seul règne de Ali-Ber, s’éteignit ainsi misérablement
moins d’un an après la mort du grand conquérant, pour être
remplacée par la dynastie soninké des Askia.


IV. — La dynastie
soninké des Askia (1493-1591).


L’hégémonie des princes soninké de Gao ne devait durer qu’un
siècle, mais elle devait porter les limites et la puissance de
l’empire à un point qui n’avait jamais été atteint encore, même
sous le règne de Sonni Ali.


Dès le lendemain de la victoire d’Angoo, en mars 1493, Mohammed
Touré se rendit à Gao et s’y fit proclamer empereur. Les filles de
Ali-Ber, en apprenant cette nouvelle, s’écrièrent en songaï a
si tyi a (ou a si kyi a), c’est-à-dire « il ne
l’est pas » ou « il ne le sera pas ». On rapporta la
chose à Mohammed, qui déclara que cette formule serait désormais
son nom de guerre et son titre de souveraineté, ainsi que celui de
tous ses successeurs ; et c’est ainsi que cette phrase,
légèrement déformée en askia, devint le nom de la nouvelle
dynastie[91].


1o
Règne d’Askia Mohammed I (1493-1528).


L’avènement de Mohammed fut le signal de la réaction
musulmane : le nouveau souverain prit exactement le
contre-pied de ce qu’avait fait Ali-Ber, fréquenta les lettrés,
prit leur avis, les protégea et donna une force réelle aux
communautés mahométanes de son empire[92].
Il ordonna de faire sortir El-Mokhtar de prison pour le rétablir
dans ses fonctions de maire de Tombouctou, mais il apprit que le
malheureux était mort durant sa captivité ; alors il fit
revenir de Oualata les docteurs qui s’y étaient réfugiés et confia
l’administration de Tombouctou à Ammar, qui l’avait exercée déjà
avant la prise de la ville par Sonni Ali. Se considérant comme trop
ignorant de la loi musulmane pour trancher de façon orthodoxe les
multiples questions que soulevait la restauration islamique,
surtout en face de ce fait que l’immense majorité de ses sujets
appartenait encore au paganisme, il entra en relations avec le
réformateur marocain El-Merhili, qui venait de se signaler
par son fanatisme en persécutant les Juifs du Touat. Un échange de
correspondances s’établit entre Askia Mohammed et El-Merhili. Le
premier avait posé au second diverses questions touchant la
conduite qu’il devait tenir vis-à-vis de ses sujets non encore
convertis à l’islamisme et vis-à-vis de ceux qui, autrefois
musulmans, étaient retournés au paganisme ; il lui avait
demandé aussi ce qu’il convenait de faire des trésors accumulés par
Sonni Ali, s’il était permis de laisser les habitants de l’empire
conserver leur système de succession qui excluait les fils au
profit des frères et des neveux utérins, etc. El-Merhîli répondit
en indiquant les cas dans lesquels la guerre sainte était permise,
en disant que les richesses et les esclaves de Sonni Ali devaient
être versés au trésor public de l’empire, qu’il convenait de faire
renoncer les indigènes à celles de leurs coutumes qui se trouvaient
en contradiction avec la loi coranique, etc. Il vint même plus tard en personne, vers
1502, visiter Askia Mohammed à Gao, ainsi que le rapporte
Ibn-Meriem.


Vers la fin de 1495, Mohammed partit pour La Mecque avec
plusieurs notabilités musulmanes de l’empire, dont le Soninké
Mori-Salihou Diawara qui était originaire de la région de
Tendirma ; son fils Moussa et l’un de ses généraux nommé
Ali-Folen l’accompagnaient également. Il avait laissé le
commandement intérimaire de l’empire à son frère Omar-Komdiago,
gouverneur du Gourma. Cinq cent cavaliers et mille fantassins lui
servaient d’escorte et il emportait avec lui 300.000 pièces d’or
provenant du trésor de Sonni Ali ; sur cette somme, il
consacra 100.000 pièces à des aumônes faites aux deux villes
saintes et à l’achat à Médine d’un terrain destiné aux pèlerins
venant du Soudan ; 100.000 pièces servirent à son entretien et
à celui de sa suite et 100.000 furent employées à des achats
divers. Il rencontra au Hidjaz le quatorzième khalife abbasside
d’Egypte, El-Motaouekkel, qui le désigna solennellement comme son
lieutenant au pays songaï, en lui plaçant sur la tête un bonnet et
un turban. Il s’entretint aussi des affaires de son Etat avec
plusieurs docteurs illustres, entre autres Es-Soyouti. Ayant ainsi
donné un nouvel aliment à sa foi et un nouveau lustre à sa gloire
naissante, il revint en son pays, nanti du titre d’El-hadj
mais endetté de 150.000 ducats[93], et rentra à Gao en août
1497.


Il ne s’était pas contenté d’ailleurs de s’occuper de religion.
Dès le début de son règne, il avait donné ses soins à
l’organisation militaire et politique de son empire. Sous Ali-Ber,
toute la population était appelée sous les armes chaque fois que le
besoin s’en faisait sentir, c’est-à-dire très fréquemment :
c’était le service obligatoire pour tous à peu près permanent, mais
il n’y avait pas d’armée régulière et la population,
continuellement sous les armes, ne pouvait vaquer aux travaux des
champs. Mohammed changea tout cela : il créa une véritable
armée de métier, toujours prête à marcher, mais ne comprenant
qu’une partie de la population ; le reste des habitants
conservait la faculté
de se livrer en toute sécurité à l’agriculture ou au commerce.


L’empire fut divisé en un certain nombre de gouvernements, à la
tête de chacun desquels fut placé un dignitaire de la cour, choisi
dans la parenté ou l’entourage de l’empereur. L’armée fut partagée
en plusieurs corps, dont l’un servait de garde au souverain et dont
les autres étaient répartis entre les divers gouvernements et
placés sous l’autorité directe des gouverneurs.


Les principales charges ou dignités instituées par Mohammed I et
conservées par ses successeurs étaient les suivantes :


1o celle de Gourman-fari ou gouverneur du
Gourma, c’est-à-dire de l’Ouest de la Boucle du Niger (rive
droite), avec résidence habituelle à Gao d’abord et ensuite à
Tendirma ; cette charge fut confiée par Mohammed à l’un de ses
frères, Omar-Komdiago, et, à la mort de ce dernier, à son autre
frère Yahia ;


2o celle de Balama ou Balamassa,
dont j’ignore la nature exacte, mais qui devait correspondre à la
charge de baloum ou maître du palais chez les
Mossi ;


3o celle de Dendi-fari ou gouverneur du
Dendi (région située au Sud de Gounguia) ;


4o celle de Bango-fari ou
Bangou-farima ou gouverneur « du lac »,
c’est-à-dire de la région du lac Débo ; cette charge, l’une
des plus hautes dignités de l’empire, donnait le droit à celui qui
en était titulaire de se faire précéder de tambours lorsqu’il
entrait dans la ville de Gao ;


5o celle de Haribanda-farima ou gouverneur
du Haribanda ou Aribinda, c’est-à-dire de la partie du Gourma
située en face de Gao (rive droite du fleuve entre Bourem et
Gounguia inclus) ;


6o celle de Hi-koï ou chef de la flottille,
toujours confiée à un Sorko ;


7o celle de Fari-mondio ou chef percepteur,
comportant la surveillance des collecteurs d’impôt et de la
centralisation des recettes ;


8o celle de Koré-farima ou chef des génies,
sorte de grand prêtre de la religion indigène ;


9o
celle de Adiga-farima, charge assez peu importante dont
j’ignore la nature ;


10o celle de Sao-farima ou chef des forêts,
dont le titulaire veillait à la coupe des bois de construction et à
la perception de la dîme sur les produits de la chasse ;


11o celle de Ho-koï-koï ou chef des
pêcheurs ;


12o celle de Hombori-koï ou chef de Hombori,
représentant de l’empereur auprès des Tombo.


Chaque canton ou grande ville avait en outre son chef ou
administrateur (koï), par exemple le Dirma-koï, le
Bara-koï, le Dienné-koï, le Tombouctou-koï, etc., et son collecteur
d’impôts (mondio).


Une minutieuse hiérarchie assignait à chaque fonctionnaire son
rang, déterminé par la place qu’il occupait derrière le souverain
lors des cortèges officiels, ainsi que par un uniforme, une
coiffure ou des insignes spéciaux, par le nombre des tambours dont
il pouvait se faire précéder, etc.


La gloire militaire d’Askia Mohammed égala ses capacités
d’administrateur et son zèle religieux. La biographie que Sa’di
nous a laissée de lui n’est qu’une longue suite de victoires
remportées par lui-même ou ses généraux.


Tombouctou et Dienné avaient reconnu son autorité dès le début
de son règne sans aucune difficulté et même avec une allégresse
manifeste, en sorte que, dès 1493, le pouvoir de Mohammed
s’étendait à toutes les contrées conquises par Ali-Ber ; mais
il devait, par la suite, s’étendre bien plus loin : s’il faut
en croire le Tarikh-es-Soudân, son empire, une fois
constitué définitivement, comprenait, outre les pays nigériens,
tout l’ancien empire de Ghana jusqu’à l’Atlantique vers l’Ouest et,
du Sud au Nord, toutes les contrées s’étendant entre le Bendougou
et Teghazza. « C’est par la force, ajoute Sa’di, qu’il
s’empara de tous ces pays, où il fit régner la paix et
l’abondance. » Il faut faire ici la part de l’exagération, car
il semble bien certain que le Tekrour ne fut jamais vassal de Gao
et que l’empire de Mali, quoique diminué, était encore une unité
importante et nullement négligeable ; mais il n’en est pas
moins vrai que l’étendue de la région soumise à Askia Mohammed
était considérable.


Dès la seconde
année de son règne, en 1494, son frère Omar-Komdiago annexait le
Diaga à l’empire. En 1497-98, à son retour de La Mecque, Mohammed
fit contre les Mossi une véritable guerre sainte, la seule de son
règne qui ait été conduite selon les règles canoniques. Parti de
Gao avec son conseiller Salihou Diawara, il envoya ce dernier
auprès de Nasséré, empereur du Yatenga, qui résidait alors à
Sissamba, à dix kilomètres à l’Ouest de Ouahigouya. Salihou portait
une lettre de l’Askia qui sommait Nasséré d’embrasser
l’islamisme ; après avoir pris connaissance de cet ultimatum,
l’empereur du Yatenga demanda à consulter ses ancêtres défunts
avant de répondre et il se rendit à cet effet au temple voisin de
sa résidence, accompagné de Salihou. Après que des offrandes eurent
été faites aux morts, un vieillard apparut soudain devant lequel
tout le monde se prosterna et qui ordonna au prince mossi de lutter
jusqu’à la mort du dernier de ses sujets. Salihou retourna alors
auprès de Mohammed et lui raconta tout ce dont il avait été témoin,
en ajoutant que le vieillard lui avait avoué être Satan lui-même.
Mohammed attaqua donc Nasséré, lui tua beaucoup d’hommes, dévasta
les champs et les villages du Yatenga et emmena en captivité un
grand nombre d’enfants qu’il convertit à l’islamisme et dont il fit
plus tard ses meilleurs soldats.


L’année suivante (1498-99), l’Askia se rendit à Tendirma, d’où
il dirigea une expédition contre un nommé Ousmana, qui gouvernait
alors le Bagana pour le compte de l’empereur de Mali et qui, aidé
par les Peuls du Massina, tentait de résister à la main-mise de
l’empereur de Gao sur sa province. Mohammed parvint à s’emparer de
la personne de Ousmana, tua Demba-Dondi, chef des Peuls alliés du
Mali, et annexa le Bagana à ses Etats.


En 1499-1500, tournant ses efforts vers l’Est de son empire, il
se rendit à Ayorou ; le fils de Sonni Ali s’était réfugié là
et avait fait de cette localité le centre d’une sorte de royaume
indépendant qui comprenait à peu près l’ancien domaine des rois de
Gounguia, c’est-à-dire le Djermaganda, le Zaberma et le Dendi.
Mohammed, après une faible résistance rencontrée à Ayorou et à Tildia
(peut-être le Tillabéry actuel), annexa toute cette région.


Reprenant ensuite sa lutte contre le Mali, il envoya en
1500-1501 Omar-Komdiago au-delà du Bagana vers l’Ouest, dans une
province que Sa’di appelle Dialana (ou Zalana) et qui
devait correspondre à tout ou partie du royaume de Diara ; un
représentant de l’empereur de Mali, nommé Kama Keïta ou
Gama-Faté-Koli, gouvernait cette province ; il repoussa
l’attaque de Omar, qui dut se replier sur Tinfirina (?), à l’Est du
Dialana — probablement dans le Bakounou — et faire appel à l’Askia
lui-même. Ce dernier se rendit alors sur les lieux, vainquit
Kama-Keïta, dévasta le pays, pilla un palais que l’empereur de Mali
possédait dans la contrée et s’empara des femmes qui s’y
trouvaient. Il épousa l’une d’elles, nommée Mariama Dabo, qui lui
donna son fils Ismaïl. Après être resté quelque temps dans sa
nouvelle conquête pour l’organiser[94], il revint à Gao, où il
demeura jusqu’en 1504 sans faire d’autres expéditions.


Mais en 1504-05, ayant descendu le Niger jusqu’au delà de Say,
il se lança dans le Borgou ou pays des Bariba[95]
et y ramassa un grand nombre de captives dont l’une, nommée Zâra
Gombengui, devint sa femme et lui donna son fils et futur
successeur Moussa. Cette expédition au Borgou fut très meurtrière
pour l’armée de Gao et beaucoup d’entre les meilleurs soldats de
Mohammed y périrent, surtout parmi le contingent fourni par les
Songaï de l’Est, que Sa’di appelle les gens du
Zaberbanda[96]. Omar-Komdiago, qui accompagnait son
frère, lui dit en voyant tomber tous ces guerriers : « Tu
veux donc la fin des Songaï ? — Non, répondit l’Askia, je suis
heureux au contraire
de voir ces gens disparaître pour le bien du Songaï[97],
car ils m’auraient gêné un jour s’ils étaient demeurés auprès de
moi ; ne pouvant les mettre moi-même à mort, je les avais
amenés dans cette expédition pour qu’ils s’y fissent tuer. »
Sans doute Mohammed voulait dire par là que les Songaï du Sud-Est,
restés attachés à la dynastie lemta dont les princes avaient
pendant longtemps résidé au milieu d’eux, n’avaient pour lui que
des sentiments d’une fidélité douteuse.


En 1506-07, l’Askia fit encore colonne dans les territoires du
Mali, poussant son expédition jusqu’au Galam, c’est-à-dire
jusqu’aux approches du Tekrour. Mais en 1511-12, l’autorité de
l’empereur de Gao dans les provinces du Sahel conquises sur le Mali
se trouva menacée par un chef peul, le saltigué ou
ardo Tindo Galadio, qui résidait dans le Bakounou et qui
excitait les populations contre l’Askia en se posant en prophète et
en réformateur. Mohammed partit en guerre contre lui et le défit et
le tua près de Nioro, à Diara, en 1512. Nous avons vu[98]
comment Koli, fils de Tindo, s’étant enfui au Fouta avec les
partisans de son père, affranchit ce pays de la suzeraineté des
Ouolofs et y fonda une dynastie peule qui garda le pouvoir jusqu’au
XVIIIe siècle.


Mohammed tourna ensuite son ambition vers les pays situés à
l’Est du Niger et notamment vers celui des Haoussa. En 1513, il
s’empara de Katséna et acquit l’alliance de Kanta, roi du
Kebbi, qui résidait alors dans une localité appelée Liki ou Lika et
qui disposait d’une réelle puissance[99].
Accompagné de Kanta, l’Askia se porta jusque dans l’Aïr, conquit
Agadès et fit son
vassal du chef de cette ville qui, bien que toujours nommé par les
Touareg, paya désormais un tribut annuel de 1.500 ducats à
l’empereur de Gao (1515). Au retour de l’expédition, Kanta fut fort
déçu de voir que Mohammed ne lui donnait pas sa part du butin et il
s’ouvrit de sa déconvenue au gouverneur du Dendi, qui lui conseilla
de se taire et de ne rien réclamer ; mais les guerriers de
Kanta ne l’entendirent point ainsi, et devant leur attitude, le roi
du Kebbi se révolta ouvertement contre l’Askia et se proclama
indépendant. Mohammed envoya contre lui une armée en 1517, mais
Kanta remporta une victoire complète sur les troupes de l’Askia et,
à partir de cette époque, le Kebbi demeura toujours indépendant de
l’empire de Gao.


Pendant ce temps Kama Keïta ou Gama-Faté, ancien lieutenant de
l’empereur de Mali au Bagana, prêchait la révolte contre
l’Askia ; Omar-Komdiago dut se porter contre lui en 1517 et le
vainquit alors définitivement.


Deux ans après (1519), Omar mourut. Mohammed se trouvait alors à
Sankoïra (village du maître) ou Saïkoïra (village
du fleuve), localité située, nous dit Sa’di, sur le Niger au delà
de Gounguia en allant vers le Dendi et qui peut-être n’était autre
que le Say actuel[100]. Lorsqu’il eut appris le décès de Omar,
il confia les fonctions de gouverneur du Gourma à son autre
frère Yahia ;
Bala, fils de ce dernier, qui était jusque là simple
Adiga-farima, fut élevé à la dignité de
Bango-fari malgré son jeune âge. Cette désignation
inattendue suscita la jalousie des frères et des collègues de
Bala ; ils commencèrent à former un parti hostile à l’Askia
Mohammed, à son frère Yahia et à son ami Ali-Folen. Moussa, propre
fils de l’Askia et chargé alors des fonctions de Fari-Mondio, se
mit à la tête des mécontents.


Mohammed était devenu aveugle. Ali-Folen, qui ne le quittait pas
et était devenu son conseiller intime, parvint à dissimuler cette
infirmité au peuple. Cependant Moussa combattait de tout son
pouvoir l’influence que Ali-Folen avait su prendre sur l’empereur
et il finit par le forcer à quitter la cour ; en 1527,
Ali-Folen, craignant d’être assassiné par les séides de Moussa,
s’enfuit de Gao et se réfugia auprès de Yahia qui, en sa qualité de
gouverneur du Gourma, avait établi sa résidence habituelle à
Tendirma.


Quant à Moussa, il profita du départ de Ali-Folen et de
l’absence de Yahia pour se révolter ouvertement contre l’autorité
de son père et, en 1528, il se rendit à Gounguia dans le but d’y
créer un royaume indépendant dont il serait le chef. Mohammed
appela alors Yahia à son aide et lui enjoignit d’aller à Gounguia
pour ramener Moussa à l’obéissance, en lui recommandant de ne pas
se montrer trop cruel vis-à-vis de ce fils rebelle et de ses
partisans. Yahia partit donc pour Gounguia animé d’intentions
conciliantes, mais Moussa le reçut les armes à la main ; un
combat eut lieu au cours duquel Yahia fut blessé, fait prisonnier,
dépouillé de ses vêtements et jeté à terre la face contre le
sol ; dans cette position, Yahia chercha encore à ramener à la
raison les révoltés, au premier rang desquels, à côté de Moussa,
étaient deux autres fils de Mohammed, Daoud et Ismaïl, ainsi qu’un
fils de Omar-Komdiago appelé Mohammed-Mar et surnommé Bengan-Koreï
(Bengan-le-Blanc). Tous demeurèrent sourds aux supplications de
leur oncle Yahia, qui mourut des suites de ses blessures et des
mauvais traitements qu’il avait reçus.


Moussa et ses partisans se rendirent ensuite à Gao, où ils
entrèrent le 26 août 1528, jour de la fête des sacrifices.
Le même jour, le
vieil empereur Mohammed I fut contraint, par les menaces de son
fils Moussa, d’abdiquer en sa faveur ; il continua à habiter
le palais impérial, mais cessa de s’occuper des affaires de
l’Etat.


2o Règne d’Askia Moussa (1528-1531).


Une fois maître du pouvoir, Moussa, se défiant de ses frères,
voulut les faire assassiner. Ils se réfugièrent à Tendirma auprès
de leur aîné Ousmân-Youbâbo, qui avait remplacé son oncle
Yahia comme gouverneur du Gourma. Ousmân-Youbâbo aurait dû avoir le
pas sur Moussa, qui était son cadet, mais leur mère commune
Kamissa, qui avait une préférence pour son plus jeune fils, réussit
à obtenir de l’aîné qu’il reconnût Moussa comme souverain et qu’il
se déterminât à venir le saluer à Gao. Ousmân en effet fit équiper
des pirogues pour se rendre dans la capitale ; mais au cours
du voyage, un griot s’étant mis à chanter, Ousmân entra dans une
violente colère et déclara que, n’acceptant qu’à contre-cœur la
suzeraineté de son cadet, il n’était pas d’humeur à écouter des
chansons ; on tenta de le calmer, mais son irritation ne fit
que s’accroître et finalement il décida d’interrompre son voyage et
fit accoster et décharger les pirogues, en jurant que jamais il ne
couvrirait sa tête de poussière devant personne[101]. Informé de cet incident, Moussa quitta Gao à
la tête de ses troupes et se porta sur Tendirma. Lorsque l’armée
impériale passa à proximité de Tombouctou, Mahmoud, cadi de cette
ville, se rendit au devant de l’Askia pour l’inviter à la
clémence ; mais Moussa ne se laissa pas fléchir et, montrant
des flèches empoisonnées, il dit au cadi : « Voici un
soleil par lequel mes frères ont besoin d’être brûlés avant d’aller
se mettre à l’ombre de ta personne. » Puis il continua sa
route.


Ousmân ne l’attendit pas et marcha à sa rencontre ; Moussa
hésita d’abord à accepter le combat, son adversaire ayant
avec lui deux
lieutenants dont chacun passait pour valoir plus de mille hommes à
lui seul ; mais, ces deux lieutenants étant venus faire leur
soumission à l’Askia, celui-ci engagea la bataille, qui eut lieu
près de Kabara, entre cette localité et Akenken (c’est-à-dire sur
la rive gauche du Niger et à l’Est de Tombouctou), l’an 1528-29. Il
y eut beaucoup de tués des deux côtés, mais en définitive Moussa
demeura vainqueur et les chefs du parti adverse se dispersèrent
dans toutes les directions. Ismaïl s’enfuit à Oualata auprès d’un
chef touareg, neveu d’Akil qui était son beau-frère ;
Ali-Folen se réfugia à Kano, où il mourut ; Ousmân alla se
fixer en un lieu nommé Témen ou Tamana, où il demeura jusqu’à sa
mort, laquelle ne survint qu’en 1556-57. Quant à Bala, fils de
Yahia, dont l’élévation au poste de « gouverneur du Lac »
avait été le prétexte de la révolte première de Moussa contre son
père et qui, naturellement, avait pris parti pour Ousmân, il alla
se placer sous la protection de Mahmoud, le cadi de Tombouctou.


Moussa ayant fait proclamer que tous ceux qui chercheraient
asile auprès du cadi de Tombouctou auraient la vie sauve à
l’exception de Bala, ce dernier pensa sauver ses jours en mettant
sur sa tête tous les livres de Mahmoud, mais l’Askia n’accepta pas
cette sauvegarde. Alors Bala se décida à aller faire sa
soumission ; il fut reçu à Tila, à l’Est de Tombouctou, où
campait alors l’empereur, par un fils de ce dernier nommé Mohammed,
qui intercéda en sa faveur auprès de son père. Mais Bala déclara
que jamais il ne donnerait à Moussa le titre d’Askia, que jamais il
ne se couvrirait la tête de poussière en sa présence et que jamais
il n’accepterait de chevaucher derrière lui. Dès qu’il eut prononcé
ces paroles, il fut mis à mort sur l’ordre de Moussa. L’empereur
fit ensuite enterrer vivants deux docteurs qui avaient pris parti
contre lui et massacrer les chefs des cantons du Dirma et du
Bara ; puis il confia les fonctions de gouverneur du Gourma à
son cousin Bengan-Koreï et reprit la route de Gao en passant par la
province de Dienné.


Comme il traversait Tirafeï, localité voisine de Diondio, un
cheikh renommé qui s’appelait Mori-Maghan vint lui
rendre visite pour
implorer la grâce des chefs du Dirma et du Bara, dont il ignorait
encore la triste fin ; ayant appris qu’ils étaient déjà
exécutés, il leva ses deux mains sur Moussa pour le maudire. Cette
malédiction prononcée par un saint réputé fit un certain effet sur
les courtisans de l’Askia. L’un de ses frères, Issihak, qui lui
était demeuré fidèle, confia à Bengan-Koreï que, si c’eût été lui
que le cheikh eût maudit, il aurait tué ce dernier sur le
champ ; lorsqu’on fut arrivé au lieu d’étape, Bengan-Koreï
rapporta ce propos à Moussa, qui prétendit n’attacher aucune
importance à l’incident : « D’ailleurs, ajouta-t-il, ce
n’était pas pour me maudire que le cheikh a levé ses deux bras,
mais pour repousser deux lions qui lui sautaient sur les épaules et
que j’ai très bien vus. »


Arrivé à Gao, Moussa fit jeter en prison un autre de ses frères
nommé Abdoullah et l’y fit égorger, racontant ensuite que le
malheureux était mort de peur. Beaucoup de ses frères ou cousins
eurent un sort analogue, si bien que les quelques survivants, y
compris Issihak, craignant pour leur propre personne, finirent par
s’entendre entre eux pour se débarrasser de ce tyran sanguinaire.
L’un d’eux, nommé Alou, le frappa un jour d’un javelot à l’épaule
gauche ; Moussa rentra chez lui, retira le fer, pansa sa
blessure et passa la nuit à ruminer une vengeance éclatante. Le
lendemain pourtant il quittait Gao pour aller se mettre à l’abri
dans un village voisin nommé Mansour ou Mansourou[102] ; ses frères l’y rejoignirent le même
jour et il fut tué par Alou (12 avril 1531).


3o Règne d’Askia Bengan-Koreï ou Askia Mohammed
II (1531-1537).


Mohammed-Bengan-Koreï, fils de Omar-Komdiago, fut proclamé
empereur à Mansour, aussitôt après la mort de l’Askia Moussa. Alou,
ayant tué ce dernier, s’apprêtait à monter sur le trône, ou plutôt
à s’asseoir sous une sorte d’estrade de bois qui était réservée à
l’empereur, lorsqu’il vit installé là Bengan-Koreï, le gouverneur
du Gourma, qui s’était ainsi emparé des prérogatives du pouvoir sur les instances de
son frère Ousmân-Tinferen. « Je ne suis pas homme, dit alors
Alou, à briser un arbre avec ma tête pour qu’un autre en mange les
fruits. » Et il intima à Bengan-Koreï l’ordre de sortir de
dessous l’estrade. Mais, comme il se préparait à s’y asseoir
lui-même, Ousmân-Tinferen lui lança un javelot par derrière ;
Alou prit la fuite et Bengan-Koreï reçut le serment d’obéissance de
tous les officiers. Quant à Alou, qui s’était réfugié auprès des
Sorko qui habitaient le port de Gao, il fut tué par le chef de ces
bateliers qui porta sa tête à Bengan-Koreï ; celui-ci remercia
le chef du port, après quoi il le fit mettre à mort ainsi que
beaucoup de ses gens, afin sans doute de leur apprendre à ne pas
mettre leur doigt entre l’arbre et l’écorce.





	Delafosse
	Planche XVIII






[image: ]
Cliché Paulin



Fig. 35. — Un marché à
Tombouctou.







[image: ]
Cliché Paulin



Fig. 36. — Marché au bois à
Tombouctou.








Bengan-Koreï s’installa ensuite dans le palais impérial de Gao,
où vivait encore Mohammed Touré, le premier Askia ; il interna
ce dernier près et à l’Ouest de Gao, dans une île du Niger. Puis il
nomma son frère Ousmân-Tinferen au poste de Gourman-fari,
fit revenir Ismaïl de Oualata et le maria à sa fille Fati. C’était
un prince aimant le faste : il eut beaucoup de courtisans,
leur donna des vêtements somptueux, multiplia les orchestres, les
griots et griottes. Son règne fut une ère de richesse et de
prospérité. Mais en même temps il entreprit tant d’expéditions
militaires qu’il lassa la patience de ses sujets et que ceux-ci
finirent par le prendre en aversion.


C’est ainsi qu’il partit en guerre contre Kanta, le fameux roi
du Kebbi ; un combat eut lieu entre les deux princes à un
endroit appelé Ouantarmassa : Bengan-Koreï y fut défait
honteusement et s’enfuit avec son armée, mais se trouva acculé à
une mare dans laquelle les chevaux n’avaient pas pied ;
l’Askia dut son salut au chef de la flottille Bakari-Ali Doundo,
qui l’avait accompagné dans son expédition et qui lui fit traverser
la mare en le portant sur ses épaules. L’empereur fut moins irrité
de sa défaite que des risées qu’elle ne manquerait pas de soulever
parmi les lettrés de Tombouctou, ses anciens camarades d’école.
Depuis cette époque d’ailleurs, aucun Askia ne tenta plus
d’expédition contre le Kebbi.


Bengan-Koreï dirigea ensuite une colonne contre le
village païen de
Gourmou, situé sur la rive droite du Niger, un peu en aval de
Tombouctou. Son lieutenant Dongoligo, chargé de surveiller la route
conduisant au village, se mit à jouer au jeu des douze cases[103] et, passionné par le jeu, ne prit pas garde à
un message l’avisant de l’approche de l’ennemi, lequel se portait
au devant de l’armée impériale. Il s’ensuivit une panique que
l’intervention personnelle de l’Askia parvint cependant à faire
cesser et, en définitive, les gens de Gourmou furent vaincus.


Peu après, Ismaïl, fils de Mohammed I, se rendit une nuit dans
l’île où son père était prisonnier. Celui-ci se plaignit fort de ce
que ses fils ne faisaient rien pour le sortir de cette île, où les
moustiques le dévoraient et où les grenouilles sautaient jusque sur
lui ; il pria Ismaïl d’aller trouver un eunuque qui, abordé
d’une certaine manière que le vieil empereur détrôné indiqua à son
fils, remettrait à ce dernier un trésor : à l’aide de ce
trésor, Ismaïl devait pouvoir acheter la complicité de
Souma-Kotobâgui, l’un des amis de Bengan-Koreï, et obtenir ainsi la
liberté de Mohammed I. Ismaïl fit ce que lui avait dit son père,
mais ne put arriver à aucun résultat, et ce ne fut que lors de
l’avènement au trône du même Ismaïl, en 1537, que le malheureux
vieillard fut enfin rendu à la liberté.


Déjà l’on commençait à murmurer contre Bengan-Koreï. En 1535-36
sévit une épidémie appelée kafi ou gafé,
distincte de la variole mais aussi meurtrière, qui fut attribuée à
la colère du Ciel contre l’Askia régnant. L’un des courtisans de
l’empereur lui ayant rapporté les murmures du peuple, les autres
dignitaires de la cour forcèrent le souverain à leur livrer le nom
du dénonciateur, qui s’appelait Yari-Songo-Dibi ; puis,
s’étant emparés de sa personne, ils le teignirent en rouge, en noir
et en blanc, et le promenèrent, ainsi arrangé, sur un ânon, par les
rues de Gao.


L’année suivante (1537), Bengan-Koreï se trouvait à Mansour,
près Gao, lorsqu’il eut l’idée d’envoyer en expédition le
gouverneur du Dendi, Mar-Tamza, en le menaçant de la
révocation s’il ne
réussissait pas dans les opérations qui lui étaient confiées et en
le faisant surveiller par des espions. Mar-Tamza, s’étant
débarrassé de ces derniers, déposa Bengan-Koreï dans ce même
village de Mansour où il avait été proclamé six ans auparavant (23
avril 1537).


4o Règne d’Askia Ismaïl (1537-1539).


Le jour même de la déposition de Bengan-Koreï, Mar-Tamza fit
proclamer empereur Ismaïl, fils de Mohammed I, à un endroit appelé
Târa, contigu au village de Mansour. Aussitôt Ismaïl
envoya un messager à Gao, pour que la garnison empêchât
Bengan-Koreï de pénétrer dans la capitale, puis il expédia des
agents dans la direction du Haoussa et dans celle du Gourma[104], afin de rattraper dans sa fuite l’Askia
déposé. Mais ce dernier réussit à se sauver dans la direction de
Tombouctou. Il était en route depuis deux jours sans avoir pu
manger de colas, dont il était très friand, lorsqu’il croisa un
messager qu’il avait envoyé à Dienné alors qu’il était au pouvoir
et qui revenait par le fleuve avec des provisions. Ce messager
accosta aussitôt à l’endroit où se trouvait Bengan-Koreï et lui
donna des colas ; l’ancien Askia les mangea avec avidité, mais
les vomit aussitôt, ce à quoi il était sujet depuis longtemps. Le
messager lui offrit ensuite de le prendre dans sa pirogue, mais
Bengan-Koreï refusa, gagna Tombouctou et y demander l’hospitalité
au cadi Mahmoud ; après s’être reposé quelques jours, il se
dirigea vers Tendirma pour y rejoindre son frère Ousmân-Tinferen.
Le lendemain de son départ de Tombouctou y arrivèrent des cavaliers
envoyés à sa poursuite par Ismaïl ; continuant leur chemin,
ils atteignirent le fugitif près du lac de Goro, un peu en aval
d’El-Oualedji. Cependant Bengan-Koreï n’était pas seul : des
partisans l’avaient accompagné dans sa fuite, parmi lesquels son
fils Bakari, et d’autre part Ousmân-Tinferen était venu au devant
de lui ; les cavaliers d’Ismaïl, dans ces conditions,
n’osèrent pas mettre la main sur lui et retournèrent sur leurs pas.
Ousmân-Tinferen proposa alors à son frère de le ramener à Gao et de
le replacer sur le trône, mais Bengan-Koreï lui fit
observer qu’un tel
projet était irréalisable, parce qu’il avait, durant son règne,
renforcé tellement le corps d’armée de Gao qu’entreprendre de
lutter contre cette troupe aurait été une folie. « D’ailleurs,
ajouta-t-il, les gens du Songaï, quand ils en veulent à quelqu’un,
ne lui pardonnent jamais. » Cependant Ismaïl envoya de
nouveaux cavaliers, sous la conduite de Yari-Songo-Dibi, contre
Ousmân-Tinferen et Bengan-Koreï, mais, arrivés en face de Tendirma,
sur la rive droite du Niger, ces cavaliers se contentèrent de crier
des insultes à travers le fleuve et se retirèrent sans avoir osé
engager le combat. Pourtant l’Askia déposé ne se sentait pas en
sécurité sur le territoire de l’empire et, accompagné de son fils
et de son frère, il se réfugia dans le Sud du Mali, dans la
province de Sangara-Soma. Son fils Bakari s’y maria. Mais les
Mandingues du Sud abreuvaient les émigrés de telles humiliations
que Ousmân alla habiter Oualata, tandis que Bengan-Koreï se fixait
à Sama, sur le Niger, près de Sansanding[105].


Le jour de l’avènement d’Ismaïl, lorsque le héraut l’avait
proclamé Askia, le nouvel empereur avait eu une violente émotion et
avait perdu du sang par l’anus. Effrayé de cet accident, il déclara
que cela provenait de ce qu’il avait juré autrefois fidélité à
Bengan-Koreï, que c’était un présage indiquant qu’il ne règnerait
pas longtemps et qu’au reste, s’il avait accepté le pouvoir,
c’était uniquement pour libérer son père et ramener ses frères à la
cour. Dès le début de son règne en effet, en 1537, il fit sortir
son père de l’île où il était retenu prisonnier et le ramena à
Gao : Mohammed Touré y mourut peu après, le 2 mars 1538.


En 1537-38, Ismaïl fit une expédition à Dori. Ensuite il en fit
une autre contre un chef païen nommé Bagaboula, qui résidait dans
le Gourma, c’est-à-dire sur la rive droite du Niger. Bagaboula
s’enfuit avec ses gens devant les troupes de
l’Askia ;
Hamadou, petit-fils de Mohammed I, qu’Ismaïl avait nommé
Gourman-fari en remplacement de Ousmân-Tinferen,
poursuivit Bagaboula avec des cavaliers, mais le chef païen lui
résista et lui tua neuf cents soldats, après quoi il fut tué
lui-même. Les troupes de Hamadou, à la suite de leur victoire si
chèrement achetée, firent un tel nombre de captifs que le prix des
esclaves tomba à Gao à 300 cauries[106].


Ismaïl mourut en novembre 1539 à l’âge de trente ans. L’armée,
qui se trouvait alors en expédition, rentra aussitôt à Gao pour
choisir un nouvel empereur.


5o Règne d’Askia Issihak I (1539-1549).


Issihak, frère d’Ismaïl, fut proclamé Askia le 27 décembre 1539.
Ce fut le plus illustre et le plus redouté des empereurs de Gao.
Pour s’affranchir de la tutelle de l’armée, qui faisait et
défaisait les souverains et les tenait dans sa main, il inaugura
son règne en faisant mettre à mort la plupart des généraux. Il fit
également assassiner à Oualata Ousmân-Tinferen par un Berbère de la
tribu des Zaghrâna auquel il avait promis trente génisses comme
prix de son forfait et qu’il fit tuer à son tour lorsque le
meurtrier vint toucher sa récompense. Ensuite il fit exécuter
Hamadou, le gouverneur du Gourma, ainsi que Souma-Kotobâgui ;
puis il destitua le chef de la flottille, Bakari-Ali-Doundo, qu’il
redoutait, et le remplaça par un nommé Moussa. Sa’di rapporte que
l’empereur ayant interpellé le chef de la flottille par son titre
(Hi-koï), en lui disant en public : « Hi-koï, tu
prendras rang désormais après le Hombori-koï ! »,
Bakari-Ali-Doundo fit semblant de ne pas entendre ; Issihak
répéta son injonction, en s’adressant à Bakari par son nom, et ce
dernier alors s’écria : « J’obéirai à tes ordres,
maintenant que je sais que c’est à Bakari qu’ils
s’appliquent ; quant au Hi-koï, jamais il ne prendra rang
après le Hombori-koï. » Toute l’assistance admira cette
riposte, qui équivalait à une démission, mais rappelait l’empereur
à l’observation des usages établis. C’est à la suite de cette réplique que
Bakari-Ali-Doundo fut remplacé par Moussa.


En 1542-43, Issihak I fit une expédition contre Ntoba, à
l’Ouest-Sud-Ouest de San, la ville la plus reculée du Bendougou. En
revenant, il passa par Dienné, dont il fit nettoyer la mosquée,
auprès de laquelle se trouvait un gros tas d’immondices. C’est au
cours de ce voyage qu’il remarqua la présence d’esprit et
l’ascendant d’un docteur mandingue nommé Mahmoud Barhayorho ;
peu après, il le fit nommer cadi de Dienné, à la mort du cadi alors
en exercice. En 1544-45, l’empereur conduisit une colonne dans le
Dendi contre Kokoro-Kâbi (?).


Il avait nommé Ali Kotia gouverneur du Gourma en remplacement de
Hamadou, puis, Ali Kotia étant tombé en disgrâce, il l’avait
remplacé par son frère Daoud. En 1545-46, il confia à ce dernier le
commandement d’une expédition dirigée contre Mali. Daoud pénétra
dans la capitale même de l’empire mandingue, que l’empereur de Mali
avait évacuée, et y demeura sept jours durant lesquels il obligea
tous ses soldats à faire leurs ordures dans le palais impérial.
Après son départ, lorsque les Mandingues revinrent dans la ville et
trouvèrent la demeure de leur souverain remplie de matières
fécales, ils s’étonnèrent à la fois, rapporte Sa’di, « du
grand nombre des soldats du Songaï, de leur abjection et de leur
stupidité ».


Vers cette même époque, Issihak I reçut de Moulaï
Ahmed-el-Aaredj, sultan du Maroc, une lettre l’invitant à céder à
ce dernier les mines de sel de Teghazza. L’empereur de Gao
répondit : « L’Ahmed qui m’a fait ces propositions ne
saurait être le sultan actuel du Maroc, et quant à l’Issihak qui
les écoutera, ce n’est pas moi : cet Issihak-là est encore à
naître. » Puis il envoya deux mille méharistes touareg, avec
ordre de saccager la partie du Dara voisine de Marrakech, sans
d’ailleurs tuer personne. Ces Touareg pillèrent le marché des
Beni-Sebeh, sans du reste mettre personne à mort, puis s’en
retournèrent.


En 1549 l’Askia Issihak I, s’étant rendu à Gounguia, y contracta
la maladie dont il devait mourir[107]. Daoud, prévenu,
se rendit à Gao
pour être prêt à tout événement ; mais auparavant, il avait
voulu conjurer la rivalité possible du gouverneur du Haribanda,
nommé Bakari, et avait eu recours aux offices d’un magicien
réputé : ce dernier, ayant fait approcher un baquet rempli
d’eau, prononça quelques formules et appela Bakari ; aussitôt
sortit de l’eau un être ressemblant à Bakari, que le magicien
enchaîna, perça d’une lance et fit disparaître ; Bakari mourut
effectivement le jour même de l’arrivée de Daoud à Gao. Ainsi
débarrassé de son rival, Daoud se rendit à Gounguia, où il arriva
quelques jours avant la mort d’Issihak I, laquelle eut lieu le 23
mars 1549.


Issihak laissait la réputation d’un prince glorieux mais
cupide : Sa’di rapporte qu’il avait extorqué 70.000 pièces
d’or aux négociants de Tombouctou par l’intermédiaire d’un griot
qui, allant sans cesse de Gao à Tombouctou, se faisait donner de
l’argent au nom de l’empereur.


6o Règne d’Askia Daoud (1549-1582).


Daoud, frère d’Ismaïl et fils comme lui de Mohammed I, fut
proclamé à Gounguia le 24 mars 1549 et fit le 30 mars son entrée
solennelle à Gao. Il commença par nommer de nouveaux
fonctionnaires : le Zaghrâni Ali Kotia fut replacé dans la
charge de Gourman-fari ; Mohammed-Bengan, fils du
nouvel Askia, devint Fari-mondio ; El-hadj, frère de
Daoud, fut nommé Koré-farima ; Moussa, chef de la
flottille, fut mis à mort et remplacé par Ali Dâdo ; seul, le
Dendi-fari, Mohammed-Bengan-Simbilo, demeura en fonctions,
pour être remplacé à sa mort par l’ancien Hi-koï
Bakari-Ali-Doundo, qu’Issihak I avait destitué.


En octobre-novembre 1549, Daoud fit une expédition contre les
Mossi. En 1550 il se porta dans le Bagana et y combattit les Peuls
du Massina, commandés par le fondo-koï ou ardo
Diâdié-Toumané, qu’il vainquit près de Nampala, sur la route de
Sokolo à Soumpi, dans une localité appelée Toï, Tirmissi ou
Kouma[108]. Il ramena de cette expédition beaucoup de
chanteurs et de
chanteuses de la caste des Mabbé, qu’il installa à Gao dans un
quartier spécial. Comme il passait à Tendirma en revenant du
Massina (1551), une épidémie éclata dans cette dernière ville, au
quartier appelé Gordio, et fit de nombreuses victimes.


En 1552, un conflit éclata entre Daoud et Kanta, roi du Kebbi,
conflit qui se termina par un traité de paix conclu l’année
suivante. Une fois tranquillisé de ce côté, Daoud envoya de
Gounguia, en 1554, vingt-quatre cavaliers résolus, placés sous le
commandement du Hi-koï Ali Dâdo, avec mission d’opérer des
razzias du côté de Katséna, chez les Haoussa. Cette petite troupe
se heurta près de Karfata à 400 cavaliers de l’armée de Katséna,
qui lui tuèrent quinze hommes dont Ali Dâdo et blessèrent et firent
prisonniers les neuf autres. Après quoi les cavaliers haoussa
renvoyèrent les prisonniers à Daoud, on les comblant d’égards à
cause de leur courage.


En 1554-55, l’Askia, se trouvant à Bornou (rive droite du Niger
en aval de Gao), remonta le fleuve jusqu’à Ouaratyi-Bakari (?) et
expédia de là le Sao-farima Mohammed-Konaté, sans doute un
Soninké ou un Mandingue, et le nouveau Hi-koï Kama Koli,
avec des troupes, dans les montagnes du Tombola. L’année suivante
(1555-56), Daoud en personne se porta jusqu’à Boussa, qu’il
pilla ; mais beaucoup de ses soldats se noyèrent dans les
rapides au cours de cette expédition.


En 1558-59, ce fut contre l’empereur de Mali que l’empereur de
Gao fit colonne. S’étant rendu dans le Fara-sora (province nord de
cet empire), il rencontra à Dibikarala — sans doute du côté de
Sokolo — le lieutenant de l’empereur de Mali qui commandait cette
province, et que soutenait le Ghana-faran[109]. Il les vainquit et fit un grand nombre de
captives, parmi lesquelles se trouvait une fille de l’empereur de Mali
nommée Nâra ; Daoud l’épousa et la fit conduire à Gao couverte
de bijoux, accompagnée de nombreux esclaves portant des ustensiles
de ménage en or et beaucoup de bagages, ce qui indique que les
souverains du Mali étaient encore, à cette époque, très riches et
très considérés. Tandis que l’Askia revenait au Songaï mourut à
Sama Bengan-Koreï, l’ancien empereur détrôné, qui était devenu
aveugle ; Sa’di raconte que Daoud avait établi son campement
en face de Sama, sur la rive gauche du Niger, et qu’il envoya ses
musiciens donner une aubade à Bengan-Koreï ; le bruit que
firent les musiciens occasionna à Bengan-Koreï une rupture
d’anévrisme dont il mourut. De Sama, Daoud se rendit à Dienné, où
il reprocha fort au chef de la ville, El-Amîn, ancien palefrenier
de Mohammed I, d’avoir laissé les Bambara[110] venir en grand nombre à Dienné et y prendre
une prépondérance menaçante.


En 1561-62[111], l’Askia opéra une razzia chez les
Mossi, dont il avait atteint le pays en partant de Bornou (au sud
de Gao).


Quelques années auparavant, en 1556-57, Mohammed Ikoma, qui
exerçait à Teghazza les fonctions de percepteur pour le compte de
l’empereur de Gao, avait été tué par un homme du Tafilelt nommé
Ez-Zobeïri, sur l’ordre du sultan du Maroc Mohammed-El-Kebir. Des
Touareg transportant du sel avaient été massacrés en même temps que
lui. Ceux qui échappèrent au massacre étaient venus demander à
Daoud l’autorisation de délaisser les mines de Teghazza et d’en
exploiter d’autres qu’ils connaissaient dans la même région.
L’Askia accorda l’autorisation demandée et ce fut ainsi que, vers
1562, on commença à tirer du sel d’un point situé entre Teghazza et
Taodéni, point connu sous le nom de Teghazzat-el-Ghizlân
(Teghazza des Gazelles).


En 1564, Daoud
envoya Bakari-Ali-Doundo dans le pays de Barka[112] pour y combattre un chef nommé Boni,
« sorte de démon rusé, habile et très méfiant ». Bakari
partit en mai, moment où la chaleur était extrême, et passa à
travers des déserts inhabités, afin de cacher à tout le monde le
but de son expédition, dont il n’avait même pas informé ses
troupes. Il réussit à tomber sur Boni à l’improviste, en dévalant
du haut d’une montagne. Boni n’aurait jamais cru qu’une colonne
venant de Gao eût pu arriver en son pays à cette époque de l’année.
L’armée de Bakari tua un grand nombre d’ennemis et Boni fut parmi
les morts. L’expédition rentra à Gao au mois de juillet de la même
année[113].


Sa’di nous rapporte qu’en 1570, Daoud fit colonne « contre
Souro Bantamba ou Bantanna (?) dans le Mali » et que ce fut sa
dernière expédition dans l’Atarama, c’est-à-dire vers
l’Occident. Il avait avec lui les chefs de deux tribus berbères,
celle des Maghcharen[114] et celle des
Indassen, chacun de ces chefs disposant de douze mille
guerriers touareg. « Daoud, dit Sa’di, fit avec eux la guerre
contre les Arabes de ces contrées. » J’ignore ce qu’il faut
entendre par Souro Bantamba, s’il s’agit d’un homme ou d’un pays,
et je n’ai pu identifier le mot « Atarama ». Mais
j’imagine que le mot « Mali » est pris ici, ainsi que
cela a lieu souvent chez l’auteur du Tarikh-es-Soudân,
dans une acception purement géographique désignant les pays situés
entre le Niger et l’Océan, et que les Arabes dont il est question
n’étaient autres que les Beni-Hassân, qui devaient commencer à
cette époque la conquête du Hodh sur les Berbères.


Au retour de cette expédition, l’Askia passa par Tombouctou et
donna de l’argent pour l’achèvement de la nouvelle grande
mosquée ; une fois revenu à Gao, il envoya au cadi
El-Akib quatre
mille poutres d’un bois appelé gangou ou kanko,
pour en terminer la construction. Cette mosquée était destinée à
remplacer celle édifiée en 1325 sur l’ordre de l’empereur mandingue
Kankan-Moussa et qui était tombée en ruines ; elle fut élevée
sur l’emplacement de cette dernière et subsista jusqu’à notre
époque : les restes en sont encore visibles de nos jours.


Ensuite Daoud dirigea une colonne contre la ville de
Diobango, dans le Nord-Ouest de la Boucle, fit razzier
Sini par Yakouba et pilla lui-même Daa[115]. Il tenta aussi une expédition au Mossi, mais
sans succès, puis en fit une autre sans plus de succès contre
Loulâmi dans le Dendi.


En 1577-78 mourut le sultan du Maroc Abdelmalek, qui eut pour
successeur Ahmed, surnommé plus tard Ed-Déhébi. Celui-ci fit
demander à Daoud de lui abandonner l’exploitation des mines de
Teghazza pendant un an et lui envoya en cadeau dix mille pièces
d’or ; les deux souverains devinrent amis et, lorsque Daoud
vint à mourir quelques années plus tard, le sultan Ahmed prit le
deuil.


En 1578 mourut Yakouba qui fut remplacé, comme gouverneur du
Gourma, par Mohammed-Bengan, fils de l’empereur Daoud. Ce
Mohammed-Bengan fit en 1579 une expédition contre les habitants des
monts Dom — les Dogom —, qui avaient résisté à Sonni Ali et à
Mohammed I. Les troupes que lui avait fournies son père étaient
commandées par un officier nommé Yassi, auquel Daoud avait
formellement recommandé de n’exposer ses hommes à aucun danger
inutile ni à aucune surprise. Aussi, quand Mohammed-Bengan ordonna
d’escalader la montagne sur laquelle s’était retranché l’ennemi,
Yassi s’y refusa. Cependant un montagnard nommé Maa, célèbre pour
sa corpulence, guettait l’armée, debout sur un pic ; un
cavalier de Mohammed-Bengan parvint à escalader la montagne en se
dissimulant derrière les rochers, tomba à l’improviste sur Maa et
le tua d’un coup de javelot. Les Dogom en conçurent une grande
frayeur de la cavalerie songaï ; néanmoins, mal
secondé par Yassi,
Mohammed-Bengan se retira sans avoir livré combat.


En 1582, alors qu’une épidémie terrible décimait Tombouctou, des
pillards peuls du Massina attaquèrent une embarcation montée par
Mohammed-el-Hadj, fils de l’Askia Daoud, qui revenait de Dienné, et
ils la pillèrent. C’était la première fois que pareille chose se
produisait depuis la fondation de l’empire de Gao. Le roi du
Massina était alors Boubou-Mariama. A la suite de cet incident,
Mohammed-Bengan marcha sur le Massina, ravagea le pays et fit périr
beaucoup de gens, en particulier des lettrés, ce qui conduisit
Daoud à désapprouver cette expédition.


L’Askia mourut peu après (juillet-août 1582), dans son village
de culture de Tondibi[116], à 50 kilomètres en
amont de Gao, où il résidait habituellement depuis plusieurs
années. Son corps fut transporté en pirogue à Gao, où on
l’enterra.


7o Règne d’Askia Mohammed III ou Mohammed-el-Hadj
II (1582-1586).


Ce souverain passe pour avoir été le plus grand empereur de Gao
après son homonyme Mohammed-el-Hadj I, fondateur de la dynastie des
Askia. Lorsqu’il apprit la mort de son père Daoud, il partit à
cheval pour Gao, suivi à distance par ses frères, qui n’hésitèrent
pas à le proclamer Askia, en raison de l’absence de leur aîné
Mohammed-Bengan, alors gouverneur du Gourma. Après les funérailles
de Daoud, tout le monde prêta serment d’obéissance à El-Hadj II, à
Gao, le 7 août 1582. Le nouvel empereur était atteint d’ulcères aux
jambes, aussi ne se mit-il jamais à la tête des troupes et ne
fit-il aucune expédition militaire.


Mohammed-Bengan, lorsqu’il avait appris la maladie de Daoud,
était parti pour Gao ; mais à Tombouctou, il apprit la mort de
son père et l’avènement d’El-Hadj. Il retourna alors chez lui,
rassembla des troupes pour marcher sur la capitale et revint à
Tombouctou ; là, il changea d’avis et pria le cadi de faire
mander à El-Hadj qu’il résignait ses fonctions de gouverneur de
Gourma pour se fixer à Tombouctou et s’y livrer à l’étude, puis il licencia ses
troupes, qui rejoignirent El-Hadj à Gao. L’empereur accepta la
démission de Mohammed-Bengan et le remplaça par El-Hâdi, un autre
de ses frères. Cependant les chefs de l’armée prièrent l’Askia de
ne pas autoriser Mohammed-Bengan à demeurer à Tombouctou, car ils y
envoyaient souvent des messagers pour leurs affaires et ils
craignaient qu’on ne vint dire à El-Hadj qu’ils envoyaient ces
messagers pour comploter avec le frère aîné de l’empereur. El-Hadj
expédia donc à Tombouctou des émissaires qui s’emparèrent de
Mohammed-Bengan et l’internèrent à Ganto, sur la rive droite du
Niger, à 50 kilomètres en amont de Rhergo, où il demeura jusqu’à
l’avènement de Mohammed-Bani.


Bakari, fils de l’ancien Askia détrôné Bengan-Koreï, apprenant
l’avènement d’El-Hadj, quitta le Karadougou, où il se trouvait
depuis la fuite de son père au Mali, et se rendit à Gao, où
l’empereur le traita avec beaucoup d’égards et le nomma gouverneur
du Bagana. Bakari alla s’établir à Tendirma et fut considéré comme
le lieutenant du gouverneur du Gourma.


Cependant Boubou-Mariama, roi du Massina, avait déclaré que
jamais il ne ferait sa soumission à El-Hadj. Celui-ci chargea
Bakari de l’arrêter par surprise et de le lui amener, ce qui fut
fait. Boubou-Mariama, une fois en présence de l’Askia, nia avoir
tenu les propos qu’on lui prêtait ; El-Hadj lui offrit alors
de lui rendre son royaume, mais Boubou préféra demeurer à Gao à la
cour de l’empereur et fut remplacé au Massina par
Hamadou-Amina.


En 1584, El-Hâdi, gouverneur du Gourma, quitta Tendirma pour
aller à Gao dans le but de détrôner son frère. Avant d’arriver à la
capitale, il rencontra des envoyés d’El-Hadj qui l’invitèrent à
retourner sur ses pas, mais il refusa d’obéir et entra à Gao revêtu
d’une cuirasse et précédé de musiciens. L’empereur était malade et
incapable d’agir. Le gouvernement du Dendi se trouvait alors vacant
depuis la mort de Bâna, qui avait remplacé Kama Koli. Alors Bakari
Siladyi, qui avait succédé comme chef de la flottille à Ali Dâdo,
dit à El-Hadj : « Nomme-moi Dendi-fari et je
t’amènerai El-Hâdi prisonnier. » Bakari Siladyi eut sa
nomination, réussit à attirer El-Hâdi dans la maison du prédicateur de la mosquée et
le fit arrêter là ; El-Hadj fit périr sous les coups les
partisans d’El-Hâdi et fit interner celui-ci à Ganto.


Vers cette époque, Ahmed, sultan du Maroc, envoya une ambassade
à Gao avec de superbes cadeaux pour El-Hadj ; le but secret de
cette ambassade était de recueillir des informations sur le Soudan
et sur les forces militaires de l’empire de Gao. El-Hadj reçut
brillamment l’ambassadeur marocain et lui fit présent de nombreux
esclaves, de 80 eunuques, etc. Peu après on apprenait que le sultan
Ahmed avait envoyé 20.000 hommes sur Ouadân, dans le Nord-Est de la
Mauritanie actuelle, avec ordre de pousser au Sud et de s’emparer
de tous les pays qu’ils rencontreraient sur les rives du Sénégal et
au-delà, et de poursuivre leur route jusqu’à Tombouctou. Cette
armée d’ailleurs fut décimée par la faim et la soif et les
survivants retournèrent au Maroc sans avoir rien accompli du plan
dicté par le sultan.


Plus tard, ce dernier expédia deux cents fusiliers à Teghazza.
Les habitants, prévenus à temps, s’enfuirent les uns à El-Hamdiya,
les autres au Touat ou ailleurs. Quant aux notables, ils vinrent
demander protection à El-Hadj, qui, se sentant trop faible pour
reprendre Teghazza aux Marocains, décida qu’on n’extrairait plus de
sel de la mine (1585) : Teghazza fut donc abandonnée à cette
époque. Les Bérabich et les Messoufa qui exploitaient les carrières
de Teghazza et de Teghazzat-el-Ghizlân se répandirent de divers
côtés pour chercher d’autres salines ; un certain nombre se
portèrent à Taodéni, y pratiquèrent des fouilles et y trouvèrent du
sel en abondance, et c’est ainsi que Taodéni remplaça Teghazza, qui
d’ailleurs fut réoccupée peu après par les troupes de l’Askia, les
Marocains étant repartis ; l’exploitation de Teghazza ne fut
abandonnée définitivement qu’en 1596.


Cependant les frères d’El-Hadj se révoltèrent contre lui ;
ils allèrent trouver l’un d’eux, Mohammed-Bani, l’amenèrent à Gao
et le proclamèrent empereur en remplacement d’El-Hadj le 15
décembre 1586. L’Askia déposé mourut quelques jours après.


8o
Règne d’Askia Mohammed-Bani (1586-1588).


Dès son avènement, Mohammed-Bani nomma son frère Sâlih
gouverneur du Gourma et fit mettre à mort Mohammed-Bengan et
El-Hâdi, internés à Ganto, où ils furent enterrés. On n’eut que du
mépris pour le nouvel empereur, qui était cruel — bien que surnommé
« le Bon » (Bani) — et n’avait aucune capacité.
Ses frères, qui l’avaient fait proclamer, complotèrent sa
déposition et son remplacement par Nouha, frère utérin
d’El-Hâdi ; mais le complot fut éventé, les conspirateurs
révoqués de leurs fonctions et Nouha interné dans le Dendi.


En 1588, le Balama Mohammed-es-Sâdik, dit Saliki
Tounkara, frère de l’Askia et de Sâlih, tua Alou, chef de
Kabara, homme tyrannique et pervers, s’empara de ses richesses, et
excita Sâlih à la révolte en lui promettant le trône. Sâlih se
rendit à Kabara à l’appel de Sâliki, mais son entourage lui
conseilla de se méfier de ce dernier et d’exiger de lui, comme
preuve de sa bonne foi, qu’il livrât le trésor d’Alou. Le Balama
ayant refusé, Sâlih lui livra bataille, mais fut tué de la main
même de Saliki. Celui-ci réunit ses propres troupes et celles de
Sâlih et marcha sur Gao. Mohammed-Bani fut averti de la révolte du
Balama par Mar-Nafa, petit-fils de Mohammed I, que Saliki avait
fait prisonnier mais qui avait pu s’échapper et s’était enfui à
Gao, ayant encore au pied l’un des anneaux de ses chaînes.


Dans l’armée du Balama se trouvait Bakari, gouverneur du Bagana,
ainsi que les chefs du Hombori, du Bara, du Karadougou, etc.
Mohammed-Bani quitta Gao le 9 avril 1588 pour se porter à la
rencontre des révoltés mais mourut le même jour, de colère
prétendent certains, d’une congestion disent les autres :
malgré la chaleur en effet il avait revêtu une cuirasse qui, vu son
obésité, le serrait trop étroitement.


9o Règne d’Askia Issihak II (1588-1591).


Le lendemain de la mort de Mohammed-Bani, Issihak, autre fils de
Daoud, fut proclamé empereur à Gao. Lorsque la nouvelle parvint au
camp du Balama Saliki Tounkara, les troupes qui accompagnaient ce
dernier lui prêtèrent serment de fidélité et le proclamèrent Askia
de leur côté. Tombouctou reçut le 21 avril un message du Balama et le
reconnut à son tour comme Askia, en organisant de grandes fêtes de
réjouissance, car, dit Sa’di, « les gens de Tombouctou avaient
en réalité une grande affection pour ce prince qui s’illusionna
lui-même et illusionna les autres ».


A Gao, on redoutait fort Saliki, et Issihak demeurait inactif.
Aboubakari Lambaro, secrétaire d’Issihak, représenta à ce dernier
que l’influence du Balama grandissait au dehors et qu’il était
nécessaire de le combattre, et il engagea l’empereur à confier la
direction de la résistance à Oumar Kato et à Mohammed, fils
d’El-Hadj II, ce que fit Issihak. Oumar Kato jura en public
d’amener le lendemain le Balama à Gao et de le tuer de sa lance, et
il fit faire le même serment par toute l’armée. Saliki campait
alors à Goumbou-koïra, village situé en amont et non loin de
Gao ; il fut attaqué là par l’armée d’Issihak : le
premier assaillant fut Mar-Nafa, qui lança son javelot contre la
tente du Balama ; ensuite arriva un corps de Touareg, puis ce
fut le tour de la cavalerie d’Issihak d’engager l’attaque. Alors le
Balama s’élança dans la direction d’Issihak, mais il se heurta à
Oumar Kato, qui lui lança un javelot : Saliki avait un casque
et le javelot, ayant frappé le casque, ricocha en l’air. Le Balama
lutta toute la journée mais fut enfin vaincu et s’enfuit à
Tombouctou, où il arriva le 25 avril, avec le gouverneur du Bagana
et les chefs du Hombori et du Bara, tous blessés sauf le
premier ; de là, il se rendit à Tendirma, traversa le
Niger[117] et se sauva sur la rive droite, du côté des
falaises, avec le chef du Hombori et celui de Boni. Les gens
d’Issihak parvinrent à rejoindre les fugitifs et mirent la main sur
le Balama et le chef de Boni, qui furent conduits à Ganto, puis mis
à mort et enterrés dans cette localité, près de l’endroit où
avaient été ensevelis Mohammed-Bengan et El-Hâdi. Quant au chef du
Hombori, il fut cousu dans une peau de bœuf et jeté tout vivant
dans un trou qu’on recouvrit de terre, dans une écurie d’un
quartier de Gao appelé Sonnougoro. Ensuite Issihak fit également
mettre à mort le
chef des Touareg de Tombouctou et le maire de cette ville. Beaucoup
d’autres complices du Balama furent tués, d’autres emprisonnés,
d’autres fouettés, dont plusieurs jusqu’à ce que mort s’ensuivit.
Les cruautés capricieuses d’Issihak II remplissent quatre pages du
Tarikh-es-Soudân.






	Delafosse
	Planche XIX






[image: ]
Cliché Froment



Fig. 37. — Griots et chefs
Mossi, à Ouagadougou.







[image: ]
Cliché Froment



Fig. 38. — Musiciens et
danseurs Mossi, à Yâko.








Cependant l’Askia vainqueur allait bientôt voir surgir devant
lui un ennemi plus sérieux que Saliki Tounkara. Nous avons vu que,
depuis le règne d’Issihak I, c’est-à-dire depuis une quarantaine
d’années, les sultans du Maroc n’avaient pas cessé de convoiter les
mines de sel de Teghazza et qu’ils avaient usé tour à tour de la
menace, des cadeaux et de la guerre pour se les approprier, sans
succès du reste. Mais, depuis le retour à Marrakech de l’ambassade
qu’il avait envoyée à l’Askia El-Hadj II, les convoitises du sultan
Ahmed s’étaient étendues plus loin que Teghazza : ce n’était
plus seulement le sel du Sahara qui le tentait, c’était surtout
l’or du Soudan, cet or dont la conquête devait lui valoir plus tard
le surnom d’Ed-Déhébi « le Doré ». J’ai relaté
plus haut qu’en 1584, un an avant l’affaire de Teghazza, une forte
armée marocaine envoyée dans l’Adrar pour se porter de là sur le
Sénégal avait échoué piteusement ; mais le sultan Ahmed
n’avait pas pour cela renoncé à ses projets sur le Soudan.


Un Berbère nommé Ould-Kirinfel, fonctionnaire d’Issihak II tombé
en disgrâce et interné par ordre de l’Askia à Teghazza, parvint en
1589 à s’échapper et se réfugia à Marrakech. A cette époque, le
sultan Moulaï Ahmed se trouvait à Fez, où il était allé réprimer
une révolte. Ould-Kirinfel lui adressa une lettre dans laquelle il
lui dépeignait la mauvaise situation politique de l’empire de Gao
et l’engageait à profiter de la faiblesse de l’Askia Issihak II
pour s’emparer de ses Etats. Impressionné par cette lettre, Ahmed
envoya un message à Issihak, demandant à ce dernier d’abandonner
l’exploitation des mines de Teghazza et de Taodéni à celui qui
protégeait tout le Maghreb contre les incursions des Chrétiens et
qui avait par suite tous les droits à régner en maître au Sahara
comme au Maroc. Ce message arriva à Gao vers le 1er
janvier 1590. Issihak II y répondit par une lettre de menaces et
d’injures, à laquelle il joignit une poignée de javelots et deux entraves de fer,
indiquant par là qu’il était déterminé à la guerre et qu’il se
faisait fort de faire du sultan son captif.


Moulaï Ahmed attendit que la saison des pluies eût répandu un
peu d’eau dans les vallées du désert et, en novembre 1590, il mit
en marche une armée de trois mille hommes, fantassins et cavaliers,
accompagnée d’un grand nombre de porteurs, d’ouvriers et de
médecins, et en confia le commandement à un officier d’origine
espagnole nommé Djouder, qui avait sous ses ordres dix
caïds et deux généraux, dont l’un commandait l’aile droite et
l’autre l’aile gauche de l’armée.


Issihak, informé du départ de Djouder, crut que l’armée
marocaine allait se porter du côté de Oualata et du Bagana et il se
rendit à Kala (Sokolo) pour l’arrêter. Mais il apprit là que
Djouder avait pris la direction d’Araouân et de Gao et il rallia en
toute hâte sa capitale, où il réunit en conseil tous les
dignitaires de l’empire afin de discuter les mesures à prendre.
Tous les avis judicieux furent rejetés et rien n’était préparé pour
la défense lorsque l’armée marocaine arriva au Niger.


C’est à Karabara, à l’Ouest et près de Bamba, sur la
rive gauche, que Djouder atteignit le Niger, le 30 mars 1591 ;
il fêta par un grand repas l’heureuse arrivée de ses troupes sur
les bords du grand fleuve soudanais et, poursuivant sa route vers
Gao en suivant la rive gauche, il rencontra l’armée d’Issihak le 12
avril à Tengodibo, près de Tondibi, c’est-à-dire à une
cinquantaine de kilomètres au Nord de Gao.


L’Askia n’avait pas cru que les Marocains pourraient arriver
jusqu’aux environs de sa capitale ; pris à l’improviste, il
s’était porté rapidement en avant et attendait l’ennemi au bord du
fleuve, entouré d’une formidable armée de 30.000 fantassins et
12.500 cavaliers. Les 3.000 hommes de Djouder — ou ce qui en
restait, car beaucoup avaient dû périr ou s’égarer en route —
dispersèrent en un clin d’œil, grâce à leur discipline relative et
surtout aux mousquets dont beaucoup d’entre eux étaient armés,
cette multitude sans cohésion qui ne disposait que de flèches, de
javelots, de lances et d’épées. C’était la première fois sans doute
que les armes à feu faisaient leur apparition dans la vallée du Niger et elles
assurèrent aux Marocains une facile victoire contre des gens qui,
dans leur ignorance, offraient aux fusiliers de Djouder une cible
compacte, mal défendue par de minces boucliers de cuir.


Parmi les fantassins de l’armée de Gao, beaucoup, saisis de
panique, jetèrent leurs boucliers à terre et s’accroupirent dessus,
se laissant massacrer sans résistance par les Marocains, qui,
rapporte Sa’di, ne manquèrent pas de dépouiller leurs victimes de
leurs bracelets d’or. Quant à l’Askia, tournant bride avec ses
cavaliers dès les premiers coups de feu, il traversa le Niger entre
Tondibi et Gao et envoya aux habitants de Gao et de Tombouctou
l’ordre de passer comme lui sur la rive droite, pensant que les
Marocains, qui n’avaient pas de pirogues à leur disposition, ne
pourraient les y poursuivre. Les gens de Gao s’empressèrent
d’obéir, mais le passage du fleuve fut difficile, en raison de la
bousculade produite par la peur : bien des personnes se
noyèrent et beaucoup perdirent tous leurs biens. Quant aux gens de
Tombouctou, religieux et commerçants pour la plupart, originaires
en grand nombre des pays musulmans du Nord, ils désiraient la
conquête marocaine plutôt qu’ils ne la redoutaient, et ils
demeurèrent chez eux à l’exception des fonctionnaires impériaux,
qui allèrent camper sur la rive droite du fleuve, en un endroit
faisant face à l’île de Toya, laquelle se trouve près de
Kabara.


Cependant Djouder, étant arrivé à Gao, n’y trouva plus qu’un
vieux prédicateur soninké nommé Mahmoud Daramé, des étudiants et
des marchands maghrébins ou sahariens. Il témoigna les plus grands
égards à Mahmoud Daramé, qui s’était porté au-devant de lui pour le
saluer. Il visita le palais des Askia, mais le trouva bien
misérable.


Il ne tarda pas à recevoir d’Issihak un message par lequel
l’empereur déchu offrait de remettre à Djouder, pour le sultan
Ahmed, cent mille pièces d’or et mille esclaves, à condition que
l’armée marocaine retournât à Marrakech. Djouder transmit par
lettre ces propositions au sultan, en ajoutant que la maison du
chef des âniers de Marrakech valait mieux que le palais de
l’empereur de Gao, ce qui nous indique ce qu’il faut penser
de la soi-disant
brillante civilisation du Soudan à cette époque.


Puis, en attendant la réponse de Moulaï Ahmed, Djouder alla se
fixer avec ses troupes à Tombouctou, où il entra sans coup férir le
30 mai 1591. Le cadi, Abou-Hafs Omar, avait envoyé un muezzin
saluer Djouder en dehors de la ville, sans pourtant lui offrir
l’hospitalité. Une fois à Tombouctou, Djouder y fit immédiatement
construire un fort dans le quartier des gens de Ghadamès, qui était
le plus riche de la cité.


Le vieil empire de Gao, après avoir mis sept siècles à atteindre
son apogée, ne l’avait conservée que durant cent ans et toute sa
puissance s’était évaporée en quelques minutes au contact de
l’armée marocaine. Cependant, quelque artificiel que parût
l’édifice politique échafaudé à coups d’intrigues et de razzias par
Sonni Ali, Mohammed Touré et leurs successeurs, il était au fond
plus solide que celui qu’essayèrent de leur substituer les
Marocains, ainsi que nous le verrons dans un autre chapitre. Et
surtout, la prospérité du pays se ressentit cruellement du
changement de régime, si nous en croyons Sa’di. Cet écrivain, qu’on
pourrait plutôt soupçonner de partialité pour les Marocains, nous a
laissé à ce sujet un parallèle qui vaut la peine d’être
reproduit.


Au moment de l’arrivée de Djouder, dit cet auteur, le Soudan
était riche et fertile. La paix et la sécurité régnaient partout,
grâce à la forte organisation donnée à l’empire par
Mohammed-ben-Aboubakari (Mohammed I) : les ordres donnés de
son palais par l’empereur étaient exécutés ponctuellement depuis le
Dendi jusqu’à Teghazza et depuis le Bendougou jusqu’au Touat. Vers
la fin de la dynastie des Askia cependant, la foi religieuse était
bien tombée et les mœurs avaient dégénéré : on pratiquait la
sodomie, l’adultère était devenu courant et les enfants des princes
avaient des rapports avec leurs sœurs ; l’arrivée des
Marocains fut le châtiment de Dieu.


Car tout changea avec la conquête marocaine : elle fut le
signal de l’anarchie, du brigandage, des rapines et de la
désorganisation générale. Pour la première fois depuis l’avènement
du premier Askia, on vit les « barbares » des confins de
l’empire attaquer le territoire des Songaï : Samba Lamdo, chef
des Peuls de Danga
(sans doute dans le Massina Occidental), ravagea la région de
Ras-el-Ma ; les Berbères Zaghrâna (peut-être les mêmes que les
Sakhoura actuels, vassaux des Kounta) pillèrent le Bara et le
Dirma ; enfin, tout un ramassis de païens du Sud-Ouest, que
Sa’di englobe sous la méprisante épithète collective de
Bambara, saccagèrent de fond en comble le territoire de
Dienné, emmenèrent en captivité des femmes libres, des musulmanes,
et en eurent des enfants qui furent élevés dans la religion
païenne. Sa’di nous a conservé les noms des chefs qui dirigeaient
ces bandes sacrilèges : les uns étaient des Peuls, comme Samba
Kissi, saltigué ou chef des Ourourbé du Bendougou et du
Séladougou, Yoro Bari, chef des Dialloubé de Poromani (entre San et
Mopti), Bâbo, chef de Kobikéré (entre Sansanding et
Diafarabé) ; les autres étaient des Malinké ou des Banmana,
comme Mansa Sama, chef du Fadougou (ou de Farako), Mansa
Maghan-Oulé, chef du Bendougou, Bongona Konndé, etc.


D’autre part il convient d’observer que l’autorité marocaine fut
loin de se faire sentir partout où s’étendait l’autorité des Askia.
D’une façon générale, l’ancien empire de Gao se scinda en deux
parties : la région Nord, avec Gao, Tombouctou et Dienné,
constitua le royaume de Tombouctou, avec un Askia sans pouvoir ni
prestige, nommé par les pachas marocains, qui étaient les seuls
vrais représentants de l’autorité ; la région située au Sud de
Gao, ou pays songaï proprement dit, forma un royaume indépendant
connu sous le nom de royaume du Dendi, dans lequel continuèrent à
régner Issihak II et ses successeurs, luttant sans trève et
quelquefois avec succès contre les pachas de Tombouctou.


Mais nous nous arrêterons ici et reprendrons la destinée de ces
pays lorsque nous traiterons de l’histoire de Tombouctou sous la
domination marocaine. Cependant, avant de terminer cet aperçu de
l’histoire de l’empire de Gao, il me reste à dire ce qu’était sa
capitale sous la dynastie des Askia (XVIe siècle), d’après Léon l’Africain qui
la visita du temps de Mohammed I. C’était une très grande ville
sans murailles, aux maisons peu confortables, en dehors de quelques
assez beaux édifices qui servaient de logement à l’empereur. Les
habitants se divisaient en cultivateurs, en pêcheurs et en
marchands ; on apportait à Gao beaucoup d’or, que l’on
échangeait contre des articles importés d’Europe et de Berbérie,
mais la quantité d’or amenée sur la place dépassait la valeur des
marchandises et bien des gens ne trouvaient pas à écouler toute la
poudre d’or qu’ils avaient apportée et devaient en remporter une
partie. Les vivres étaient abondants, notamment le riz ; on
vendait aussi à Gao toutes sortes de calebasses. Un grand marché
d’esclaves se tenait dans la ville ; il était si bien
approvisionné par les razzias de l’empereur et de ses officiers
qu’une jeune fille de quinze ans ne se vendait que six ducats — 75
francs environ —, tandis qu’un cheval coûtait de 40 à 50 ducats,
que le plus mauvais drap d’Europe s’achetait quatre ducats l’aune,
le drap de qualité moyenne quinze ducats et le drap fin de Venise —
rouge, bleu ou violet — trente ducats au moins ; la plus
médiocre épée valait de trois à quatre ducats et pourtant le sel,
qu’on apportait de Teghazza sous forme de « tables »,
était encore plus cher que tout le reste.


Le pays environnant la ville était couvert de villages de
culture et de campements de bergers. Les habitants de la campagne
étaient ignorants, complètement illettrés et vêtus
misérablement ; ils se couvraient de peaux de mouton durant
l’hiver et allaient tout nus pendant l’été, ou bien cachaient leurs
parties sexuelles au moyen d’un petit morceau d’étoffe ;
certains portaient des sandales.


L’empereur avait une infinité de femmes, gardées par des
eunuques. Des gardes à pied et à cheval se tenaient dans une cour
séparant l’entrée de l’habitation impériale des appartements privés
du souverain. Ce dernier donnait ses audiences dans l’une des loges
qui garnissaient chacun des angles d’une grande place entourée de
murailles. Bien qu’il eût auprès de lui des secrétaires, des
conseillers, des trésoriers, des capitaines, etc., il expédiait
toutes les affaires par lui-même.


Les finances de l’Etat n’étaient pas en général dans une très
brillante situation : bien que les sujets de l’Askia fussent
écrasés d’impôts, les dépenses excédaient toujours les recettes et,
pour combler le
déficit, il fallait organiser continuellement des expéditions
militaires et aller, presque chaque année, razzier une province. Et
cependant la situation devait être pire encore sous
l’administration marocaine[118].




[image: ]
Carte 9. — L’empire de Gao.










[61]1er volume, 
page 192.





[62]1er volume, 
pages 238 et suivantes.





[63]Edition Schefer, vol. III, page 284.





[64]Ibn-Khaldoun, dans ses
Prolégomènes, dit explicitement que le prince de Mali qui
conquit Gao (Kankan-Moussa) appartenait à la race nègre, mais il
laisse entendre que le roi de Gao, son tributaire, était de race
blanche.





[65]Ce mot, écrit za par Sa’di, se
prononce dia dans la région de Tombouctou et de Gao et
za dans la région de Say. Il a fait donner le nom de
« dynastie des Dia » aux 31 souverains qui se succédèrent
sur le trône, à Gounguia puis à Gao, depuis la fondation de
l’empire jusqu’à Ali-Kolen, le premier sonni.





[66]J’ai dit qu’ils avaient été fort maltraités
par leurs compatriotes du Sahara central et que c’était là la
raison qui les avait conduits à chercher plus loin une terre moins
inhospitalière (1er vol., 
page 192).





[67]1er volume, 
page 239.





[68]Ces noms, dont la plupart présentent une
physionomie berbère, peuvent être lus de bien des manières
différentes sur le texte arabe ; je les ai orthographiés de la
manière la plus conforme à la prononciation conservée par les
traditions locales.





[69]M. Bonnel de Mézières a rapporté récemment
du Soudan une copie fort intéressante d’une lettre d’El-Merhili au
premier askia.





[70]Ralfs intercale un autre souverain,
Timbassinaï, entre Atib et Ayam-Daa, ce qui ferait en tout 32
princes de la dynastie des Dia, au lieu des 31 mentionnés par Sa’di
dans les manuscrits de son ouvrage qui ont été rapportés en
France.





[71]On a parfois un ra à la place du
ouaou, ce qui donne Karkar, mais cette leçon
provient d’une erreur de lecture de la part des copistes.





[72]Bekri dit que, de son temps, l’empereur de
Gao se nommait Kanda ou Ganda : peut-être
faut-il voir là un simple titre de souveraineté ; peut-être
aussi pourrait-on y retrouver la dernière partie du nom du deuxième
successeur de Kossoï : Ngaroungadam ou Hin-Karoun-Kadam.





[73]Edrissi donne à Tadmekket le nom de
Saghmâra, qui était celui de la tribu berbère dont cette ville
constituait la capitale.





[74]Bekri compte cinquante jours de marche entre
Tadmekket et Ouargla.





[75]On rencontre encore aujourd’hui, dans la
majeure partie de l’Afrique Occidentale, des perles grossièrement
polies et taillées répondant exactement à la description de
Bekri ; ces perles atteignent un prix assez élevé, d’autant
plus élevé qu’on s’avance vers le Sud, sans jamais atteindre
cependant la valeur des perles en verre bleu dites « pierres
d’aigris ». Les indigènes disent que ces perles en agate sont
de fabrication ancienne et assurent qu’elles viennent des pays du
Nord, sans préciser davantage.





[76]Peut-être y a-t-il une correspondance entre
le nom de Sahamar et celui des Saghmâra.





[77]On a voulu placer Tirakka aux environs de
Bourem en se basant sur une phrase de Bekri disant que
« arrivé à Tirakka, le Nil tourne vers le Sud et rentre dans
le pays des Noirs ». Bekri, comme beaucoup de géographes
anciens, n’attachait pas une grande importance au sens du courant
des fleuves et, de ce qu’il dit que « le Nil tourne vers le
Sud », il ne faut pas nécessairement déduire que le Niger
coulait vers le Sud à partir de Tirakka. A mon avis, c’est
du coude de Tombouctou et non du coude de Bourem que Bekri a voulu
parler, sans quoi ses informateurs, qui avaient voyagé dans ces
contrées, ne lui auraient pas dit que Tirakka se trouvait à six
jours seulement de Ras-el-Ma.





[78]La plupart des noms qui suivent les prénoms
musulmans ont une allure songaï ; plusieurs peuvent recevoir
une interprétation facile dans cette langue, comme Souleïmân-Nêri
(Souleïman le Stupide), Ibrahim-Kabaï (Ibrahim le Savant),
Ousmân-Kanafa (Ousmân l’Utile), Bari-Keïna-nkabé (le petit cheval
barbu), Bakari-Diongo (Bakari le Chacal), Mar-Kareï (la
panthère-crocodile), Kar-Bifo (il a frappé avant-hier),
Mar-feï-koul-diam (la panthère divise les ouvriers de tout),
Mar-har-kann (la panthère mâle dort), Mar-har-na-dano (la panthère
mâle n’est pas aveugle), etc.





[79]Le nom de ce prince est omis dans les listes
données par Ralfs et par M. Félix Dubois.





[80]De Gao, Ibn-Batouta se rendit dans l’Aïr, à
travers le pays des Touareg (qu’il appelle Berdâma), en
passant par Takedda, ville commerçante en relations avec
l’Egypte, le Maghreb, le Haoussa, le Songaï et le Bornou, qui
devait son importance à l’exploitation de mines de cuivre et dont
le chef, nommé Izar, était un Berbère campant en dehors des murs.
La position de Takedda devait correspondre à celle du point actuel
de Teguidda (la saline), signalé par le capitaine Cortier
entre Agadès et Gao.





[81]Sa’di dit « pendant 40 ans », ce
qui reporterait la prise de Tombouctou par Sonni Ali à l’année
1473, mais le même auteur dit ailleurs que Sonni Ali s’empara de
Tombouctou en 1468. C’est sous la domination d’Akil à Tombouctou
que Sidi Yahia, ancêtre de la famille kounta des Bekkaï, vint
s’établir dans la région.





[82]Traduction Houdas, page 106.





[83]D’après d’autres traditions mentionnées
ailleurs par Sa’di, le siège de Dienné n’aurait commencé qu’après
la prise de Tombouctou et n’aurait duré que quatre ans : de
toutes façons, il faudrait placer vers 1473 la prise de Dienné par
Sonni Ali.





[84]Il se pourrait que ce nom, prononcé
Bikounkabé, fût le nom peul d’une tribu. Un manuscrit recueilli à
Sokoto en 1827 par Clapperton semble le laisser entendre.





[85]Le Tarikh-es-Soudân ne précise pas
s’il s’agit de l’empereur mossi du Yatenga ou de celui de
Ouagadougou, mais il donne à ce souverain, lorsqu’il parle plus
loin de la guerre que lui fit le premier Askia, le nom de
Na’sira ou Nasséré, qui est celui du quinzième
empereur du Yatenga, contemporain de Sonni Ali et de Mohammed
Touré.





[86]D’après Sa’di, cette expédition fut mise en
déroute grâce à la présence à Bango d’un saint homme nommé El-hadj,
qui possédait le don d’accomplir des miracles.





[87]Probablement le Sama de Bekri, c’est-à-dire
la région occidentale du Bagana, au Sud-Ouest de Oualata.





[88]Parmi ces captives se trouvait une jeune
fille de famille noble que l’empereur mossi épousa, mais qui lui
fut reprise plus tard par l’Askia Mohammed Touré lorsque celui-ci
ravagea le Yatenga.





[89]Sans doute quelque ruisseau sortant des
montagnes de la Boucle et grossi par les pluies ; à noter que
Koni signifie « ruisseau » en mandingue.





[90]« Le roy de Tombut qui est à present,
nommé Abubacr Izchia decendu des Noirs, étant fait capitaine par
Soni Heli de la lignée des Libyens et roy de Tombut et Gago, se
revolta et meit à mort les enfans du defunct ; à cause de
quoy, le domaine et seigneurie retourna souz la puissance des
Noirs » (Léon l’Africain, édition Schefer, 3e vol.,
page 284). Léon voyagea au Soudan vers 1507 et écrivit sa relation
vers 1520. A noter qu’il donne au premier Askia le nom
d’Abubacr qui, d’après Sa’di, était celui de son père.





[91]Les Touareg, assez mal disposés à l’égard du
nouvel empereur, prétendirent que Askia était un surnom
méprisant, signifiant dans leur langue « petit
esclave ».





[92]Comme preuve de la considération dans
laquelle Mohammed tenait les lettrés, on peut citer le trait
suivant : en 1509, comme Mahmoud, cadi de Tombouctou, arrivait
à Gao en revenant de La Mecque, l’empereur, qui se trouvait alors à
Kabara, se rendit par eau jusqu’à Gao pour recevoir Mahmoud.





[93]D’après Léon l’Africain.





[94]Sans doute Mohammed conserva plus ou moins
l’organisation établie par les princes de Mali dans cette partie de
leur empire ; il dut même laisser le commandement des
provinces à des Mandingues, puisque nous trouvons dans Sa’di qu’en
1510-11 le gouverneur du Bagana — ou du Bakounou, selon les
manuscrits — se nommait Makouta Keïta.





[95]Ne pas confondre avec la province appelée
aussi Borgou et située à l’Ouest de Mopti.





[96]Sans doute pour Issa-ber-banda
« pays au-delà du grand fleuve », expression analogue au
terme Haribanda ou Aribinda, mais appliquée à la rive gauche du
fleuve, comme Zaberma, au lieu de l’être à sa rive droite.





[97]Sa’di emploie couramment le mot Songaï
(qu’il écrit Soghaï ou Saghaï) pour désigner,
soit l’ensemble de l’empire de Gao, soit surtout le berceau de cet
empire et le territoire propre des Songaï (région allant de Gao au
Dendi). Ibn-Khaldoun nous fait connaître que les musulmans de Ghana
donnaient souvent le nom de Tekrour au Songaï ; il écrit ce
dernier mot Zaghaï, ainsi que Makrizi, lequel rapporte
qu’Ibn-Saïd donnait ce nom de Zaghaï à l’ensemble des nations
comprises entre la Nubie, la Tripolitaine et le Tekrour.





[98]1er volume, page 229, note
[166].





[99]Dans un manuscrit remis à Clapperton en 1824
par le sultan de Sokoto Mohammed-Bello, ce dernier parle du Kebbi,
pays situé au Sud du Goulbi-n-Sokoto et à l’Est du Gando, dont les
habitants étaient issus d’un mélange de Songaï et de Haoussa. Il
dit que le plus puissant monarque du Kebbi fut Kanta, un ancien
esclave de Peuls : ce souverain avait trois capitales :
Goungou, la plus ancienne, puis Sourami et enfin Liki. Ce Kanta,
dit Bello, conquit Katséna, Kano, Gober, Zaria et l’Aïr ; mais
Ali, alors sultan du Bornou, marcha contre lui en passant au Nord
de Katséna et l’attaqua à Sourami ; il assiégea vainement
cette ville et se retira, en passant par Gando ; Kanta le
poursuivit, l’atteignit à Ongour (?), le vainquit et s’empara sur
lui d’un énorme butin. En revenant dans son pays, Kanta fut attaqué
par les gens de la province de Katséna, qui s’étaient révoltés
contre lui, et fut blessé d’une flèche au cours d’un combat. Il
mourut de sa blessure et son corps fut transporté à Sourami, où on
l’enterra. Sa dynastie continua à régner au Kebbi pendant un siècle
environ, après quoi les rois de Gober, de l’Aïr et du Zanfara
s’allièrent contre le dernier de ses successeurs et détruisirent
ses trois capitales.





[100]Ou bien se trouvait dans l’île de
Tillabéry, où existe un village appelé Saï Koïra.





[101]Allusion à la façon de saluer le souverain
qui était usitée autrefois dans toutes les cours du Soudan et qui a
subsisté jusqu’à nos jours en pays mossi ; l’usage voulait que
tout sujet qui se présentait devant un prince se prosternât la face
et les coudes contre le sol et, prenant de la poussière avec ses
deux mains, la projetât sur sa tête.





[102]Il s’agit d’un petit village très proche de
Gao et non pas de la localité de Mansourou sise entre Tillabéry et
Say.





[103]Il s’agit d’un jeu à combinaisons encore
fort répandu de nos jours dans toute l’Afrique noire.





[104]Par rapport à Gao, Haoussa
représente l’Est et Gourma l’Ouest.





[105]Il y avait près de Sansanding deux villages
du nom de Sama, l’un en amont sur la rive gauche du Niger, l’autre
en aval sur la rive droite, sans compter un troisième Sama situé un
peu en amont de Ségou sur la rive gauche. Celui dont il est
question ici était très probablement le Sama de la rive droite, en
aval de Sansanding.





[106]Au cours actuel des cauries, cela
représenterait un peu moins de cinquante centimes.





[107]Le 19 octobre 1548 était mort le célèbre
cadi de Tombouctou, Mahmoud, auquel succéda son fils Mohammed, qui
mourut lui même en 1565.





[108]Il ne s’agit vraisemblablement pas ici de
la localité mentionnée sous les mêmes noms, 
page 228 du 1er volume, comme pays d’origine des
Peuls du Massina, et qui se trouvait dans le Kaniaga. Sans doute,
en arrivant au Massina, les Peuls y avaient fondé un village auquel
ils donnèrent le nom de celui qu’ils venaient de quitter.





[109]Ou Ghana-fama, titre donné au
fonctionnaire mandingue chargé du gouvernement de la province de
Ghana, au temps où cette région dépendait de Mali ; depuis le
premier Askia, la région était placée sous la suzeraineté de
l’empereur de Gao, mais le titre s’était conservé et était donné à
l’un des dignitaires de la cour de Mali.





[110]Par ce mot, Sa’di entend les populations
païennes, quelles qu’elles soient, plutôt que les Banmana ;
ces derniers, vers le milieu du XVIe siècle, ne devaient pas être encore
bien nombreux ni bien influents dans la région de Dienné.





[111]Le gouverneur du Gourma Ali Kotia mourut en
1562 et fut remplacé par Yakouba, un fils de Mohammed I.





[112]Sans doute il s’agit d’une région
montagneuse habitée par des Tombo, peut-être la région de Boni,
près Hombori.





[113]En 1565 mourut le cadi de Tombouctou
Mohammed-ben-Mahmoud, qui fut remplacé par son frère El-Akib. Peu
après mourut Bakari-Ali-Doundo.





[114]Peut-être ce mot est-il le même
qu’Imocharhen, nom donné aux Touareg de souche noble, mais
je croirais plutôt qu’il s’agit d’une tribu ou sous-tribu
spéciale.





[115]Sans doute ces trois localités se
trouvaient dans la région comprise entre Douentza et
Bandiagara.





[116]Tondibi signifie en songaï
« pierre noire » ou « colline noire ».





[117]Tous ces événements s’étaient déroulés sur
la rive gauche du Niger.





[118]On trouvera une description de Tombouctou et de Dienné vers la même époque au
chapitre traitant de la domination marocaine. — A titre
documentaire, je reproduis ici, d’après Sa’di, la liste des divers
gouverneurs du Gourma qui se succédèrent de 1493 à 1591. Ce
furent : Omar-Komdiago, Yahia, Ousmân-Youbabo, Bengan-Koreï,
Ousmân-Tinferen, Hamadou-Araya, Ali Kotia, Daoud, Ali Kotia
(deuxième fois), Yakouba, Mohammed-Bengan, El-Hâdi, Sâlih, Mahmoud.
Les différents Balama, pendant la même période,
furent : Mohammed-Koreï, Mahmoud-Doundoumi, Hamadou-Araya, Ali
Kotia, Khâled, Mohammed-ould-Della, Mohammed-Ouao, Hâmed, Saliki
Tounkara, Mohammed-Gao. Ce dernier, frère d’Issihak II, le détrôna
après sa défaite et se fit proclamer Askia, pour être lui-même
déposé et fait prisonnier, quarante jours après son avènement, par
le pacha Mahmoud.









CHAPITRE IV


Les empires mossi et gourmantché

(XIe au XXe siècles).


J’ai dit, en parlant de l’origine et de la formation des peuples
du groupe mossi[119], comment et à la suite de quelles
circonstances un nommé Ouidiraogo, petit-fils d’un roi
dagomba, s’était établi à Tenkodogo au début du
XIe siècle et y avait fondé le
berceau d’où devaient sortir peu à peu les peuples mossi et
gourmantché. Nous avons vu comment Ouidiraogo avait partagé son
Etat naissant en trois provinces, commandées par ses trois fils
Zoungourana (à l’Ouest), Raoua (au Nord) et
Diaba (à l’Est), provinces qui devaient devenir les trois
empires de Ouagadougou, du Yatenga et de Fada-n-Gourma.


Lorsque Ouidiraogo mourut, vers le milieu du XIe siècle, Zoungourana lui succéda à
Tenkodogo et confia le commandement de la province de l’Ouest à son
propre fils Oubri. C’est à cette époque, c’est-à-dire vers
1050, que l’on peut faire commencer l’histoire proprement dite des
trois empires issus de l’invasion dagomba.


Ainsi que nous l’allons voir, ces trois empires, bien que
n’ayant pas eu l’éclat ni la renommée des empires de Ghana, de Gao
et de Mali, bien aussi que leur territoire n’ait jamais atteint les
dimensions presque fantastiques de ces derniers, furent en réalité
des Etats plus forts, plus homogènes et plus durables. Entourés d’empires et de
royaumes dont l’éphémère apogée fut toujours suivie à bref délai
d’un démembrement progressif ou d’une fin rapide, ils ont, eux,
duré neuf siècles sans changement appréciable dans leurs limites ni
dans leur organisation intérieure, et même, à la vérité, ils
existent encore actuellement, leur indépendance n’ayant pris fin
qu’avec l’occupation française et leurs institutions politiques et
sociales n’ayant pas varié sensiblement depuis le Moyen Age. Alors
que l’histoire des empires soudanais voisins abonde en général en
révolutions de palais et en changements de dynastie, les souverains
actuels de Ouagadougou, du Yatenga et de Fada-n-Gourma rattachent
leur généalogie à Ouidiraogo et fournissent ainsi le rare exemple
d’une triple dynastie d’origine commune ayant conservé le pouvoir
dans la même famille pendant près de neuf cents ans.


Aucun de ces trois empires ne s’est illustré par de grandes
conquêtes extra-territoriales, bien que certains de leurs
souverains aient fait au loin des randonnées demeurées célèbres et
aient à leur actif des épisodes tels que la prise de Tombouctou en
1333 et le sac de Oualata en 1480. Mais aucun non plus ne fut
jamais vassal de l’étranger et, si quelques expéditions dirigées
par Sonni Ali et certains Askia réussirent à pénétrer dans les pays
mossi ou gourmantché et à y capturer des femmes et des enfants,
jamais l’intégrité des trois Etats ne fut sérieusement compromise,
jamais ils n’essuyèrent de défaite véritable, tandis qu’ils en
infligèrent au contraire de fort retentissantes à des ennemis d’une
valeur non négligeable, tels que les empereurs de Mali, de Gao, de
Ségou et les pachas marocains de Tombouctou.


Cette fortune très particulière eut des causes diverses. Tout
d’abord la densité de peuplement des empires mossi, en permettant
aux souverains comme au peuple lui-même d’opposer toujours aux
armées ennemies un nombre de combattants bien supérieur, leur
assura de tout temps la priorité au point de vue militaire ;
mais il ne faut pas oublier que cette densité de peuplement était
due à l’état de sécurité relative du pays, sécurité que les Etats
voisins ne furent pas capables d’assurer à leurs sujets. Ensuite il
convient d’observer que, bien que renfermant des peuples divers,
les Etats mossi et gourmantché formaient chacun un tout beaucoup plus
homogène, au point de vue ethnique, que les agglomérations
disparates constituant les autres empires soudanais :
l’histoire nous apprend que, dans tous les pays du monde,
l’extension trop considérable des frontières d’un Etat en dehors de
ses limites proprement nationales est presque toujours l’indice
d’un démembrement prochain, parce qu’elle est une cause
d’affaiblissement du pouvoir souverain ; en localisant leurs
efforts à leur propre pays, les princes de Ouagadougou, du Yatenga
et de Fada-n-Gourma acquirent une force pour ainsi dire concentrée
que les empereurs de Gao et de Mali, par exemple, cessèrent de
posséder à partir du jour où leurs Etats sortirent de leurs limites
naturelles.


Enfin il est un autre élément de puissance qui ne fit jamais
défaut aux empires dont nous nous occupons en ce moment, et
particulièrement à ceux de Ouagadougou et du Yatenga : je veux
parler d’une religion vraiment nationale, puissamment organisée,
réglant minutieusement tous les actes de la vie privée et publique,
basée en grande partie sur le culte des ancêtres et dont
l’empereur, comme descendant du grand ancêtre commun, détenait
entre ses mains la direction suprême, participant lui-même en
quelque sorte à la quasi-divinité attribuée à ses prédécesseurs
défunts et dont il devait jouir à son tour après sa mort. Il y a à
cet égard une analogie assurément lointaine, mais réelle, entre les
institutions de la Chine et celle des pays mossi, et ce qui a fait
la force et la durée des premières a puissamment aidé les secondes
à se maintenir dans leur intégrité au travers des révolutions des
pays voisins[120].


I. — L’empire de
Ouagadougou.


1o Histoire.


Nous avons laissé[121] Oubri
s’installant vers 1050 dans la région de Ouagadougou et faisant sa
résidence d’un village qui reçut de lui le nom
d’Oubritenga et qui devint le chef-lieu d’une province
vassale de Tenkodogo, où régnait Zoungourana. Oubri ne tarda pas à
étendre les limites de son autorité ; il s’empara d’abord de
Gangado et de Loumbila, puis de Lâ, et réunit ainsi sous son
commandement les régions de Boussouma et de Béloussa, puis la
province de Yâko.


A la mort de son père Zoungourana, Oubri lui succéda comme
suzerain de tous les pays conquis par les membres de sa famille,
c’est-à-dire des quatre royaumes de Tenkodogo, de Fada-n-Gourma, de
Zandoma et d’Oubritenga : le premier était commandé par Séré,
fils de Zoungourana et frère d’Oubri, le second par Diaba, oncle
d’Oubri, le troisième par Raoua, frère de Diaba, et le quatrième
par Oubri lui-même, qui y maintint sa résidence. Peu à peu, le
royaume de Fada-n-Gourma se rendit indépendant. Celui de Zandoma
devait être absorbé, environ 350 ans plus tard, dans un Etat
indépendant fondé par Ya-Diga, petit-fils d’Oubri, et former avec
ce dernier l’empire du Yatenga.


Les deux royaumes de Tenkodogo et d’Oubritenga, réunis ensemble
sous la suzeraineté d’Oubri et de ses successeurs, formèrent
l’empire qui devait avoir plus tard Ouagadougou comme
capitale. Bien qu’Oubri n’ait pas résidé dans cette dernière
localité, ce fut lui qui en fit la conquête sur les autochtones
Nioniossé et Nounouma : il leur livra une bataille qui dura
cinq jours et se termina par leur défaite ; les uns firent
leur soumission à Oubri et demeurèrent à Ouagadougou ; les
autres se réfugièrent au Kipirsi : Oubri les y poursuivit et
mourut au cours de cette expédition, à Koudougou, vers 1090.


Il laissait, sous le nom de Môrho, un empire dont les
habitants furent appelés Môssé ou Mossi et dont
le souverain portait le titre de Mô-nâba ou
Môrho-nâba (chef du Môrho ou pays des Mossi)[122]. Cet empire comprenait alors la province
d’Oubritenga (région de Ouagadougou), celles de Yâko, de
Boussouma, de
Béloussa, plus les royaumes vassaux de Tenkodogo, comprenant une
bonne partie du pays boussansé, et de Zandoma, dans l’Est du
Yatenga actuel. L’autorité du Môrho-nâba s’étendait en
plus, dès cet instant, sur une partie au moins du Kipirsi et du
Gourounsi actuels (pays Nounouma et Sissala), ainsi que sur les
Nankana. L’empire était partagé en royaumes ou gouvernements
provinciaux, commandés chacun par un frère ou parent de
l’empereur ; ces royaumes ou gouvernements se divisaient à
leur tour en cantons, qui se composaient chacun de plusieurs
villages. Depuis les chefs de village jusqu’à l’empereur était
établie une hiérarchie centralisatrice fort remarquable.


Oubri, nous l’avons vu, résidait à Oubritenga et régna
approximativement de 1050 à 1090. Ses quatorze premiers successeurs
résidèrent tantôt dans l’une tantôt dans l’autre des diverses
régions de l’empire, selon les besoins politiques du moment. Ce
furent : Sorba ou Narimtoré, fils d’Oubri, qui résida
à Lougoussi ; puis Nassékiemdé, Nassébiri et
Ninguem, tous les trois frères de Sorba, qui résidèrent à
Lâ ; Koundoumié ou Koundégné, fils de Ninguem, qui
régna vraisemblablement de 1170 à 1210, dirigea une colonne contre
Kayao et Tiéou et établit sa résidence dans cette dernière
localité ; Kouda, fils de Koundoumié, qui résida à
Saponé ; Dawoéma, fils de Kouda, qui résida à
Loumbila et guerroya au Nord de Yâko avec son voisin, l’empereur du
Yatenga (régna de 1240 à 1270 environ) ;
Zettembousma, frère du précédent (résidence
inconnue) ; Niandeffo, fils de Zettembousma, qui le
premier résida à Ouagadougou (régna de 1280 à 1300 environ) ;
Nattia, fils de Niandeffo, qui résida à Dazouli ;
Namoéro, fils de Nattia (résidence inconnue) ;
Kida, fils de Niandeffo, qui résida à Ouagadougou ainsi
que son frère et successeur Kimba, sous lequel le royaume
vassal de Zandoma passa à l’empire du Yatenga ; enfin
Kobra, fils de Kimba et quinzième Môrho-nâba, qui régna
entre 1400 et 1430 et résida à Nougandé.


A partir de Sana (1430-1450), frère de Kobra et
seizième Môrho-nâba, Ouagadougou devint la résidence permanente
des empereurs[123]. Après lui régnèrent ses fils Guiliga
et Oubra, puis Mottoba et Ouarga, tous
les deux fils d’Oubra.


C’est sous le règne de Ouarga (1540-1570), le vingtième
Môrho-nâba, que se produisit un événement à la suite duquel il fut
interdit aux empereurs de sortir de la ville de Ouagadougou sous
aucun prétexte. Il existait une coutume en vertu de laquelle,
lorsque le Môrho-nâba était absent de sa résidence, les auteurs de
crimes ou de délits commis dans cette résidence ne pouvaient être
poursuivis. Ouarga ayant eu à se rendre dans la province de Yâko
pour protéger les frontières de son empire contre les incursions de
pillards du Yatenga, des gens sans aveu profitèrent de son absence
et de l’impunité qu’elle leur conférait pour commettre toutes
sortes de crimes. Quelque temps après, la femme préférée de Ouarga,
à la suite d’une querelle de ménage, s’enfuit du côté de Lâ et
l’empereur monta à cheval pour courir lui-même à sa
poursuite ; mais, comme il se disposait à quitter Ouagadougou,
ses ministres et ses courtisans lui barrèrent le passage, le
conjurant de ne pas provoquer, par une nouvelle absence, une
seconde période de criminalité et d’anarchie ; Ouarga céda aux
instances de ses ministres et rentra dans sa demeure. Peu après du
reste, l’épouse fugitive réintégra d’elle-même le domicile
conjugal. Depuis cette époque jusqu’à la conquête française, jamais
les empereurs de Ouagadougou ne sont sortis de leur capitale ;
lorsqu’ils étaient obligés de faire la guerre, ils confiaient
le commandement de
l’armée à un de leurs parents, mais ne dirigeaient pas eux-mêmes
les opérations.


Douze empereurs se succédèrent à Ouagadougou entre Ouarga et le
Môrho-nâba actuel ; ce furent : Zombéré, fils de
Ouarga ; Kom I, fils de Zombéré ;
Sagha, fils de Kom ; Roulougon, fils de
Sagha ; Savadoro, fils de Roulougon ;
Karfo, fils de Savadoro ; Baoro, fils de
Roulougon ; Koutou (1830-1850), fils de Savadoro,
célèbre par une expédition victorieuse dans le Kipirsi ;
Sanom (1850-1890), fils de Koutou, qui reçut M. Binger à
Ouagadougou en 1888 et qui envoya une colonne contre Lallé ;
Bokari-Koutou (1890-96), frère de Sanom, qui reçut
fraîchement en 1890 l’explorateur Crozat et refusa en 1891 l’accès
de Ouagadougou au capitaine Monteil, puis expédia une armée contre
les Peuls de Djibo ; vaincu et mis en déroute, en août 1896,
malgré ses 2 à 3.000 cavaliers, par les cinquante tirailleurs du
lieutenant Voulet, il dut abandonner à la fois le pouvoir et sa
capitale ; Mazi (1896-97), frère et successeur
éphémère de Bokari-Koutou ; Ouobdérho ou
Kouka (1897-1906), qui signa avec Voulet un traité plaçant
ses Etats sous la suzeraineté de la France ; enfin Kom
II, qui règne à Ouagadougou depuis 1906, est le
trente-deuxième successeur d’Oubri, fondateur de l’empire.


2o Organisation intérieure.


Une fois définitivement constitué, l’empire de Ouagadougou fut
divisé en cinq gouvernements provinciaux dépendant directement de
l’empereur et en quatre royaumes vassaux, sans compter les
provinces tributaires annexées à chacun de ces gouvernements ou
royaumes. Les cinq gouvernements provinciaux étaient ceux de
Gounga, Ouidi, Larallé, Baloum
et Kamsoro : leur ensemble constituait le domaine
propre de la couronne impériale. Les quatre royaumes vassaux
étaient ceux de Tenkodogo, Boussouma,
Béloussa et Yâko. Ainsi que je l’ai dit plus
haut, chaque gouvernement ou royaume était divisé en cantons et
chaque canton en villages.


L’autorité de l’empereur semble n’avoir jamais été méconnue à
l’intérieur des frontières, sauf dans de très rares circonstances.
Les rois vassaux, frères, fils ou neveux de l’empereur, lui
obéissaient régulièrement. L’empereur du reste ne les
gênait nullement
dans leur administration et n’exigeait d’eux que le paiement de
l’impôt et la levée du contingent nécessaire aux expéditions
nationales qu’il était obligé d’organiser éventuellement contre les
ennemis du dehors (empereurs de Mali, de Gao ou de Ségou, pachas
marocains, etc.). En revanche, l’empereur prêtait son appui à ceux
de ses vassaux qui ne parvenaient pas à se faire obéir de leurs
sujets ou tributaires ; c’est ainsi que le nâba Dawoéma eut à
faire colonne contre les Boussansé de Garango qui voulaient
s’affranchir de l’autorité du roi de Tenkodogo.


Parfois cependant, mais surtout à une époque très récente, des
désaccords surgirent entre l’empereur et certains des rois
vassaux : ainsi le nâba Sanom eut à lutter contre les
velléités d’indépendance des rois de Boussouma et de Béloussa.


L’empereur était assisté de seize ministres ou dignitaires qui
résidaient en général auprès de lui et dont cinq cumulaient, avec
leurs fonctions spéciales, celles de gouverneurs des cinq provinces
impériales. Ces ministres ou dignitaires étaient — et sont encore —
par ordre de préséance : 1o le gardien des tombeaux
des empereurs défunts, qui était de droit gouverneur de la province
de Larallé ; 2o le maître de la cavalerie,
gouverneur de la province de Ouidi ; 3o le
maître de l’infanterie, gouverneur de la province de
Gounga ; 4o le chef des eunuques,
gouverneur de la province de Kamsoro ; 5o
l’intendant, chef des pages, gouverneur de la province de
Baloum ; 6o le chef de l’armée ou
tamsôba ; 7o le chef des gardes impériaux
ou samandénâba ; 8o le chef des prêtres ou
pouinâba ; 9o le maître des sacrifices ou
gandénâba ; 10o le chef des serviteurs ou
dapouinâba ; 11o le sous-chef des
serviteurs ou kambonâba ; 12o le chef des
musiciens ou bindénâba ; 13o le chef des
bouchers ou mendonâba ; 14o le chef des
palefreniers ou ouidianga-nâba ; 15o le
maître des marchés, chef des percepteurs des droits de place, ou
daranâba ; 16o le chef des musulmans ou
yarhnâba. Ces charges sont héréditaires en ce sens que le
titulaire de chacune est toujours choisi par l’empereur dans la
proche parenté du titulaire précédent.


L’empereur est entouré d’un grand nombre de pages
(sorhoné,
pluriel sorhondamba), de gardes (samandé), de
palefreniers (ouirkima) et d’eunuques
(dioussaba). Les pages sont de jeunes garçons qui doivent
demeurer vierges tant qu’ils sont en fonctions ; tous les ans,
le chef des prêtres leur présente à chacun successivement une
calebasse d’eau sacrée dans laquelle ils doivent se mirer le
visage : selon la façon dont leur figure se trouve reflétée
dans l’eau, le chef des prêtres découvre s’ils ont ou non enfreint
la règle de chasteté qui leur est imposée. Avant notre occupation,
le sorhoné convaincu d’avoir eu commerce avec une femme
était mis à mort séance tenante. La raison de cette coutume est que
les pages, assistant à toutes les conférences de l’empereur avec
ses ministres, sont détenteurs de secrets d’Etat qui risqueraient
d’être divulgués si les sorhondamba avaient des relations
féminines. Lorsque les pages parviennent à l’âge d’homme,
l’empereur les renvoie après leur avoir donné une femme ; le
premier-né de cette union appartient à l’empereur : si c’est
un garçon, il deviendra page à son tour ; si c’est une fille,
le Môrho-nâba la marie à un page mis à la retraite ou à l’un de ses
protégés.


Chaque matin, vers 7 heures, l’empereur sort de sa maison, monte
à cheval et fait le simulacre de se mettre en route ; mais, au
bout de quelques pas, il met pied à terre et rentre chez lui.
L’origine de ce rite remonte à l’aventure du nâba Ouarga, que j’ai
contée plus haut. Aussitôt cette cérémonie terminée, l’empereur
s’installe dans une sorte d’alcôve ou de niche disposée dans le mur
d’enceinte de son habitation ; les musiciens font résonner
leurs instruments et tous les ministres s’approchent et se
prosternent devant le souverain, le front posé sur le sol et les
avant-bras frappant la terre à coups répétés, puis se jettent de la
poussière sur la tête. Après cette salutation, on procède à
l’expédition des affaires courantes : les cinq chefs de
province se présentent à tour de rôle, par ordre de préséance,
chacun rendant compte à l’empereur des événements survenus depuis
la veille, prenant ses instructions pour la journée et lui
présentant les chefs de village ou de quartier, ainsi d’ailleurs
que les particuliers, qui ont quelque réclamation à faire ou
quelque demande à adresser. Le Môrho-nâba écoute les requêtes, fait au besoin une
rapide enquête auprès de ses ministres ou auprès de témoins
convoqués par ceux-ci et rend ses sentences. Pendant l’audience,
qui dure environ trois heures, l’empereur et ses ministres
absorbent fréquemment de la bière de mil. Vers 11 heures, le
souverain se retire dans ses appartements privés. Vers 3 heures, il
donne une nouvelle audience dans les mêmes conditions que le matin,
mais pour ne s’occuper que de questions d’ordre politique ou
d’affaires de justice criminelle[124].


Chaque geste du Môrho-nâba est réglé par un protocole minutieux
et est signalé par des airs de flûte ou de tambour, ainsi que par
un claquement de doigts exécuté par tous les assistants. S’il sort
à cheval pour une courte promenade dans les faubourgs de sa
capitale, toute sa cour le suit, qui à pied, qui à cheval ;
les griots font retentir l’air de vociférations, avec
accompagnement de flûtes et de tambours. Un palefrenier conduit sa
monture à la longe, tandis que deux pages soutiennent chacun l’un
de ses étriers et qu’un troisième, marchant à côté du cheval,
abrite l’empereur sous un vaste parasol. Les autres pages suivent,
portant l’un le coussin, un autre l’épée du souverain, le reste des
jarres de bière de mil qui permettent au prince de se livrer, au
cours de sa promenade, à de copieuses libations.


La nuit, revêtu d’un déguisement et accompagné d’un seul page,
l’empereur parcourt incognito les divers quartiers de sa capitale,
dans le but de se renseigner sur ce qui se dit et sur ce qui se
fait.


A certaines dates, il se rend dans deux endroits situés dans les
environs immédiats de la ville, endroits nommés l’un Saba
et l’autre Tienvi, et il y procède à des sacrifices de
bœufs, moutons et
poulets, dans le but de s’éviter tout ennui d’ordre physique ou
moral.


Il a environ trois cents femmes, comprenant celles qu’il a
épousées lui-même et, en plus, les veuves de son prédécesseur,
ainsi que les épouses adultères de ses sujets que la coutume
affecte au harem impérial. Toutes ces femmes ne résident pas auprès
du souverain : beaucoup habitent dans des villages commandés
par des eunuques et dont nul n’avait, avant notre occupation, le
droit d’approcher, sous peine de mort. Tous les ans, on s’assure de
la fidélité des épouses du Môrho-nâba en usant d’un procédé
analogue à celui employé pour surveiller la chasteté des
pages ; l’épouse reconnue coupable d’adultère est punie de
mort, ainsi que son complice. Il semble même que l’adultère commis
avec une femme de l’empereur soit considéré comme le crime le moins
excusable, car les nâkomsé ou fils de chefs ne sont
passibles de la peine de mort que dans ce seul cas. Jamais les
épouses du souverain ne font leurs couches ni n’allaitent leurs
enfants dans le palais impérial ; elles se transportent pour
cela dans les villages spéciaux confiés à la garde des eunuques.
Théoriquement, elles n’occupent pas un rang plus élevé que les
femmes des simples particuliers, mais en fait elles jouissent d’une
grande considération, comme tout ce qui touche à la personne de
l’empereur.


Les fils du Môrho-nâba, une fois sevrés, sont confiés à un
gouverneur de province ou à un chef de canton qui est chargé de
leur éducation. A l’âge de dix ans, ils reçoivent une femme en
mariage et sont installés chacun dans un village spécial, vivant là
avec une cour calquée sur celle de l’empereur, mais sans exercer
nécessairement un commandement territorial. Les prérogatives
attachées au titre de fils de l’empereur sont considérables, tant
que vit leur père : elles leur confèrent le droit de voler, de
piller et même de tuer sans être inquiétés ; les fils du
souverain sont de plus exempts de tout impôt ; d’autre part,
il leur est interdit de résider dans la capitale du vivant de leur
père. A la mort du monarque, ses fils deviennent de simples
nâkomsé (fils de chefs ou nobles), dont la situation est
d’ailleurs encore fort privilégiée.


Les filles de
l’empereur et celles des rois vassaux peuvent demeurer célibataires
ou se marier ; mais dans l’un et l’autre cas, elles jouissent
du privilège de pouvoir accorder leurs faveurs à qui bon leur
semble, sans que leurs maris — si elles en ont — aient le droit de
s’y opposer.


L’un des fils — ou, à défaut de fils, l’une des filles — du
souverain est l’objet d’avantages spéciaux : à la mort de
chaque Môrho-nâba en effet, ses veuves choisissent l’un de ses
jeunes enfants qui prend son nom et continue en quelque sorte sa
personnalité ; il n’exerce aucun commandement, mais est
entouré d’une cour semblable à celle de l’empereur, jouit d’une
considération presque égale à celle de ce dernier et est comme lui
un personnage sacré ou kourita : nul n’a le droit de
lui résister ni de lui faire du mal.


Lorsque le décès d’un empereur a été constaté, on procède à son
inhumation et à ses funérailles dans la même forme que pour un
simple particulier, avec cette différence toutefois que les
cérémonies ont plus d’éclat et donnent lieu à des sacrifices plus
importants ; avant notre installation dans le pays, on
procédait à cette occasion à des sacrifices humains. Autrefois, à
la mort de chaque empereur, on envoyait l’une de ses épouses et
l’un de ses chevaux à Gambaga et on les immolait sur la tombe de
Yennenga, arrière-grand-mère d’Oubri.


Pendant tout le temps que durait l’interrègne, le pays était
plongé dans la plus complète anarchie : chacun avait le droit
de tuer, de piller et de voler à sa guise ; les condamnés en
cours de peine étaient, de plein droit, grâciés et remis en
liberté. Une fois les funérailles terminées, un collège électoral
s’assemblait mystérieusement, composé de quatre ministres : le
Ouidi-nâba, président, le Larallé-nâba, le
Gounga-nâba et le tamsôba. La réunion se tenait
dans un lieu aussi caché que possible ; les partisans des
différents compétiteurs au trône, en effet, n’auraient pas manqué
de venir troubler les opérations du Conseil, s’ils avaient connu le
lieu de la réunion. Une fois les membres du collège électoral
d’accord sur le choix du nouvel empereur — lequel ne pouvait être
pris que dans la descendance d’Oubri et se trouvait, dans la
pratique, être tantôt le frère et tantôt le fils ou le neveu de
l’empereur défunt —, ils prévenaient en secret l’élu qui, en se
cachant lui-même, venait se joindre à eux. Alors chacun des membres
du conseil convoquait ses guerriers. Le lendemain, on prévenait la
population, qui accourait aussitôt, et le nouveau souverain était
alors proclamé par les soins du Ouidi-nâba, non pas sous
le nom qu’il avait porté jusque-là, mais sous un surnom qui
devenait en quelque sorte son titre impérial et qui seul pouvait
être prononcé désormais. Cet usage a subsisté jusqu’à l’époque
actuelle[125].


A partir du moment de la proclamation du nouvel empereur, les
troubles de l’interrègne prenaient fin. Le Môrho-Nâba, suivi des
grands dignitaires et de la foule, se rendait sous un figuier, près
de la demeure du samandé-nâbila ou sous-chef des gardes
impériaux, où il passait la première journée de son règne. Le soir
venu, il se rendait chez le chef de village ou maire de Ouagadougou
pour y passer la nuit et la journée du lendemain. Le troisième
jour, il se transportait dans un quartier de la ville appelé
Paspanga où il recevait les chefs de canton et les
nâkomsé, qui venaient lui prêter serment de fidélité.
Après cette dernière formalité seulement, il se séparait des
membres du collège électoral et se rendait au palais impérial,
accompagné du Baloum-nâba, du Kamsoro-nâba et de
l’eunuque en chef du palais, lequel portait le titre de
Zaka-nâba. Tous ces rites ont été observés encore lors de
la proclamation du Môrho-nâba actuel.


Tant que durent les fêtes du couronnement, les compétiteurs
malheureux sont l’objet des plus cruelles railleries et des pires
brimades. Mais, comme je l’ai dit plus haut, aussitôt le
nouvel empereur
proclamé, les désordres de l’interrègne prennent fin. La tradition
locale ne mentionne qu’un seul cas où, la décision du collège
électoral n’ayant pas été acceptée par le peuple, des troubles
graves se produisirent même après la proclamation du
souverain : cela se passa lors de l’élection de Sagha, fils de
Kom I ; le peuple aurait voulu voir nommer Raoko, fils de
l’empereur Zombéré, et, mécontent de ce que l’élu n’était pas le
souverain de son choix, il refusa de reconnaître Sagha ; ce
dernier ne put prendre possession du pouvoir qu’après avoir livré,
à la tête de ses partisans, une sanglante bataille à son rival
malheureux.


Les rois vassaux sont de véritables monarques et sont nommés
dans les mêmes conditions que l’empereur, par leurs propres
ministres, sauf en ce qui concerne le roi de Béloussa, lequel est
toujours désigné par le Môrho-nâba lui-même. Ces rois vassaux
jouissent de toutes les prérogatives de la souveraineté, nomment
eux-mêmes leurs chefs de canton et administrent à leur guise leurs
royaumes respectifs.


Quant aux gouverneurs des provinces impériales, ils sont nommés
par l’empereur, qui choisit dans la parenté du gouverneur défunt le
remplaçant de ce dernier. Ils jouissent du reste de pouvoirs
considérables, sont entourés chacun d’une cour nombreuse, mais sont
placés sous le contrôle direct de l’empereur. Les chefs de canton
des provinces impériales sont nommés par le Môrho-nâba, sur la
présentation des gouverneurs de province ; eux aussi sont
toujours pris dans la proche parenté du chef qu’ils sont appelés à
remplacer. Ils sont sous les ordres directs des gouverneurs, par
l’intermédiaire desquels ils doivent passer pour s’adresser à
l’empereur. Ce sont eux qui procèdent à la nomination des chefs de
village, choisis eux aussi dans la famille du chef à remplacer. Les
villages entourant directement la capitale forment avec celle-ci un
canton spécial, le Bagaré, qui est administré directement
par l’empereur.


Les gouverneurs de province, la plupart des chefs de canton et
même les chefs des villages importants sont assistés chacun d’un ou
plusieurs baloum ou baloum-nâba, sorte
d’intendants ou maîtres du palais, qu’ils choisissent comme il leur
plaît. Ces
baloum sont parfois d’anciens esclaves ou d’anciens pages,
le plus souvent des individus quelconques appartenant au menu
peuple, mais jamais ils ne sont pris parmi les
nâkomsé ; leur charge n’est pas héréditaire ;
elle confère le pouvoir de parler et d’agir au nom du chef
qu’assiste le baloum.


La coutume ne prévoit pas qu’un chef quelconque, de l’empereur
aux chefs de village, puisse être, à proprement parler, destitué de
ses fonctions. Un chef qui donne des sujets de plainte au souverain
est convoqué par celui-ci, sous un prétexte quelconque, et mis à
mort sans autre forme de procès : tout au moins est-ce ainsi
que les choses se passaient avant l’occupation française. Lorsque,
soupçonnant le motif véritable qui le faisait convoquer à la cour
de l’empereur, le chef ne s’y rendait pas de bonne volonté, une
colonne était envoyée contre lui avec mission de s’emparer de sa
personne.


A la fin de l’hivernage, avant notre installation en pays mossi,
les chefs de canton devaient venir saluer l’empereur et lui
remettre une sorte d’impôt consistant en bœufs, moutons, chevaux,
mil, cauries, etc. En outre, chaque fois que le souverain avait
besoin de quelque chose, il chargeait les gouverneurs de province
de le lui procurer ; ceux-ci alors convoquaient leurs chefs de
canton, qui réunissaient à leur tour leurs chefs de village,
lesquels se procuraient, par l’intermédiaire des chefs de famille,
les animaux, denrées ou objets demandés. Enfin, chaque fois qu’un
indigène quelconque se présentait au Môrho-nâba, il devait lui
remettre un présent en rapport avec son état de fortune.


Des droits de place étaient perçus sur les marchés au profit de
l’empereur, qui avait droit aussi aux défenses des éléphants tués
sur son territoire, ainsi qu’à un quartier des buffles et grosses
antilopes abattus par les chasseurs. Enfin le droit de
confiscation, dont le Môrho-nâba pouvait user sans être limité par
aucune règle précise, lui permettait en cas de besoin d’accroître
les ressources tirées de ses revenus ordinaires.


De leur côté les gouverneurs de province avaient le droit de se
faire remettre par leurs chefs de canton tout ce dont ils pouvaient
avoir besoin pour l’entretien de leur famille et de
leur suite, et les
chefs de canton usaient du même droit vis-à-vis des chefs de
village relevant de leur autorité. Les chefs de village à leur tour
recevaient un certain nombre de cadeaux de leurs administrés. En
sorte que les charges pesant sur les habitants de l’empire étaient
en somme assez considérables, et d’autant plus lourdes qu’elles
étaient souvent irrégulières et arbitrairement imposées.


Il n’existait pas d’armée permanente. Mais, en cas de guerre,
les gouverneurs de province convoquaient les chefs de canton, qui
se rendaient à leur appel avec tous les hommes valides dont ils
pouvaient disposer. Tous se groupaient autour du tamsôba.
Les cavaliers étaient armés de la lance et les fantassins de
l’arc ; les uns et les autres se servaient également de
sabres, de casse-têtes et de haches de guerre.


Quant à la police, elle n’était guère assurée que par les soins
des particuliers, qui procédaient eux-mêmes à l’arrestation des
délinquants dont ils avaient à se plaindre et prenaient
l’initiative de les poursuivre devant la juridiction compétente
(tribunaux de famille, de quartier, de village, de canton, de
province ou de royaume, et enfin le tribunal de l’empereur).



J’ai parlé à plusieurs reprises des nâkomsé : ils
comprennent tous les individus qui peuvent se prétendre issus
d’Oubri, le premier Môrho-nâba, et constituent la noblesse du pays.
C’est exclusivement parmi eux que se peuvent recruter les
empereurs, les rois vassaux, les gouverneurs de province et les
chefs de canton. Tous ne sont pas pourvus d’un commandement, mais
tous jouissent, de par leur naissance, de privilèges spéciaux, dont
certains ont dû être abolis du reste par l’autorité
française : de ce nombre était le droit de piller les
caravanes de passage et de se faire remettre par les indigènes non
nobles tout ce qu’il leur plaisait de réclamer. Il fut de tout
temps interdit aux nâkomsé de tuer des gens sans
nécessité, mais les meurtres commis par eux n’entraînaient comme
châtiment qu’une simple mise aux fers de peu de durée. De plus,
quels que fussent leurs crimes, ils avaient le privilège de ne
pouvoir être jugés que par l’empereur. Les femmes issues de la
descendance d’Oubri ne jouissent en principe d’aucune
prérogative
spéciale, mais leur naissance leur permet cependant de vivre d’une
façon particulière : elles demeurent dans une indépendance à
peu près absolue vis-à-vis de leurs maris, à moins toutefois que
ces derniers ne soient eux-mêmes des nâkomsé.


II. — L’empire du
Yatenga.


L’empire mossi du Yatenga, bien que moins étendu que celui de
Ouagadougou, eut une histoire extérieure plus brillante : ce
furent ses chefs en effet, et non pas ceux de Ouagadougou, qui
dirigèrent sur Tombouctou et Oualata ces fameuses expéditions dont
Sa’di nous a conservé le souvenir. Nous avons l’habitude de donner
le nom de Mossi à la région de Ouagadougou et d’appeler « roi
du Mossi » l’empereur de Ouagadougou, mais il ne faut pas
oublier que les habitants du Yatenga — au moins ceux qui
appartiennent à la fraction dirigeante — sont des Mossi tout aussi
bien que ceux de Ouagadougou et que le souverain de Ouahigouya
porte le titre de Môrho-nâba tout comme son collègue de
Ouagadougou. D’ailleurs la vraisemblance, les itinéraires suivis,
le nom même du « roi des Mossi » cité par le
Tarikh-es-Soudân[126], tout démontre
clairement que les armées mossi qui ne craignirent pas d’aller
empiéter sur les domaines de l’empereur de Mali et de Sonni Ali
venaient du Yatenga.


Nous avons vu[127] comment, au début du XIe siècle, Raoua[128], fils de Ouidiraogo et petit-fils de la
princesse dagomba Yennenga, ayant reçu de son père le gouvernement
des pays situés au Nord de Tenkodogo, s’était avancé dans la
direction du
Nord-Ouest jusqu’au Zandoma, y avait établi sa résidence
et s’était taillé, aux dépens des Dogom et des Nioniossé, un
royaume vassal de celui commandé à Tenkodogo d’abord par son père
Ouidiraogo et ensuite par son frère Zoungourana. Les descendants de
Raoua lui succédèrent sur le trône de Zandoma, mais, dans la
seconde moitié du XIe siècle,
ils cessèrent de relever du roi de Tenkodogo, qui était devenu
vassal de l’empereur Oubri, pour reconnaître comme suzerain ce
dernier lui-même, lequel n’était autre que le neveu de Raoua. Et
c’est ainsi que le royaume de Zandoma, à ses débuts, constitua en
quelque sorte une province de l’empire naissant de Ouagadougou.


Sous le règne de Nassébiri, fils et troisième successeur
d’Oubri, un fils de l’empereur, nommé Ouamtanango, dirigea
une expédition militaire dans la partie du Yatenga demeurée
indépendante, fit alliance avec les Nioniossé, embaucha les
forgerons de cette peuplade comme sapeurs et, continuant l’œuvre de
Raoua, acheva de chasser dans les montagnes les Dogom
autochtones.


Un peu plus tard, sous le règne de Ninguem, frère de Nassébiri,
un autre fils de ce dernier nommé Ya-Diga, jaloux des
lauriers de Ouamtanango, alla également faire une expédition au
Yatenga. Pendant qu’il se trouvait dans ce pays, son oncle Ninguem
mourut à Lâ, où il avait établi sa résidence, et Koundoumié, fils
de Ninguem, profita de l’absence de son cousin Ya-Diga, plus âgé
que lui, pour se faire proclamer empereur, vers l’an 1170. Pabré,
sœur de Ya-Diga, s’empara alors des amulettes sacrées provenant de
Riâlé, l’arrière grand-père d’Oubri[129], amulettes à la possession desquelles était
attachée la faculté d’exercer le pouvoir suprême, et elle réussit à
les apporter à son frère, qui résidait alors à Goursi,
dans le Yatenga. Koundoumié se mit à la poursuite de Pabré, mais,
arrivé à Yâko, il n’alla pas plus loin, l’anarchie s’étant déclarée
derrière lui dans ses Etats, et il revint en arrière pour châtier
les rebelles et se fixer à Tiéou. Ya-Diga demeura donc en
possession des amulettes sacrées ; il fut rejoint bientôt à
Goursi par un de
ses frères nommé Yaouloumfao-Gama, qui amenait avec lui une bande
de rebelles décidés à refuser l’obéissance à Koundoumié : se
sentant alors de taille à résister à son cousin, Ya-Diga se fit lui
aussi proclamer empereur des Mossi (Môrho-nâba) et fonda
un second Etat mossi indépendant, avec Goursi comme capitale. Cet
Etat fut appelé Yatenga, c’est-à-dire « terre de
Ya ». Sa fondation définitive remonterait donc à la fin du
XIIe siècle.


Vers la même époque, un frère ou parent de Ya-Diga, appelé
Kouda comme le fils et successeur de Koundoumié, fondait
un troisième Etat mossi indépendant au Riziam.


A la mort de Ya-Diga (vers 1200 environ), le pays appelé
aujourd’hui Yatenga comprenait donc trois royaumes mossi, tous
fondés et gouvernés par des descendants de Ouidiraogo : celui
du Zandoma, vassal de l’empereur de Ouagadougou ;
celui du Riziam, indépendant ; celui de
Goursi ou du Yatenga propre, également indépendant. Ce
dernier devait plus tard absorber les deux autres et devenir
l’empire du Yatenga.


A Ya-Diga succéda son frère Yaouloumfao-Gama, qui dut
régner de 1200 à 1225 environ. A la mort de ce dernier,
Kourita, deuxième fils de Ya-Diga, s’empara du pouvoir au
détriment de son aîné Guéda ; mais celui-ci alla
chercher des partisans à Lâ, dans l’empire voisin, parvint à
s’emparer de Goursi et chassa Kourita dans la brousse, où il mourut
(vers 1230). A Guéda succéda un autre de ses frères, nommé
Tounougoum. Ensuite régnèrent Possinga et
Nasségué, tous les deux fils de Tounougoum.


C’est sous le règne de Nasségué (1320-1340 vraisemblablement)
qu’eut lieu la prise de Tombouctou par les Mossi du Yatenga, en
1333. Nous savons par Sa’di que la garnison mandingue laissée à
Tombouctou par Kankan-Moussa prit la fuite, que Nasségué pilla la
ville et l’incendia, puis se retira avec un immense butin, et
qu’après son départ les troupes de l’empereur de Mali Maghan
réoccupèrent la place.


A Nasségué succédèrent ses fils Somna et
Vanté-Baragouan. Ce dernier (1350-1380) agrandit le
domaine de ses prédécesseurs en ajoutant à la province de Goursi
celles de Boussoum
et de Somniaga et en s’emparant de Lâ sur l’empereur de
Ouagadougou[130].


Bonga ou Lambouéga, fils et successeur de
Vanté-Baragouan (1380-1410), annexa au Yatenga le royaume de
Zandoma, jusque là vassal de l’empire de Ouagadougou.
Voici, d’après la tradition, dans quelles circonstances s’opéra
cette annexion : Bonga fit mettre du poison dans de la viande
de bœuf et envoya cette viande, à titre de présent de bonne amitié,
aux chefs de Bassi, de Kouba et de Tangaï, vassaux du roi de
Zandoma ; ayant mangé de cette viande, ces chefs
moururent ; Bonga fit alors déclarer par les augures qu’ils
étaient morts pour avoir refusé de reconnaître son autorité ;
aussitôt le roi de Zandoma, dernier descendant de Raoua, ainsi que
le chef de Bembella et tous ses autres vassaux, par crainte d’un
sort semblable, fit sa soumission à Bonga. Ce fut probablement ce
dernier — ou l’un de ses successeurs immédiats — qui, vers le début
du XVe siècle, alla faire une
incursion dans le Massina, s’avançant jusque sur les rives du lac
Débo.


Après Bonga régnèrent successivement six souverains que la
tradition donne comme ses fils ; à mon avis, il conviendrait
de traduire ici « fils » par « descendants »,
sans quoi il serait difficile d’expliquer la période de plus d’un
siècle qui, selon toute vraisemblance, s’écoula entre la mort de
Bonga et celle du sixième de ses successeurs. Ces six empereurs
furent : Sougounam (1410-1430) ;
Kissoum (1430-1435), qui transféra la capitale de Goursi à
Sissamba, à dix kilomètres à l’Ouest de Ouahigouya ;
Zangayella (1435-1460), qui annexa le canton de Bougounam,
dernière parcelle du royaume de Zandoma demeurée encore
indépendante du Yatenga ; Lanlassé (1460-1475) ;
Nasséré ou Nassodoba (1475-1500) et
Yamba (1500-1530).


Ce fut Nasséré, l’avant-dernier de ces six successeurs de Bonga,
qui s’illustra par son expédition dans le Bagana en 1477, son
entrée à Oualata en 1480 et le sac de cette ville. Nous avons vu
que, trois ans après la prise de Oualata, l’armée de Nasséré se rencontra près du
lac de Korienza avec celle de Sonni Ali-Ber et, mise en déroute par
ce dernier, dut se replier sur le Yatenga. Nous avons vu aussi que
le fondateur de la dynastie des Askia à Gao, Mohammed Touré,
entreprit en 1497-1498 contre Nasséré une expédition à laquelle il
donna toutes les allures d’une guerre sainte et que le Yatenga,
sans que son indépendance en ait été ébranlée, eut beaucoup à
souffrir de cette attaque. Cependant les randonnées de Nasséré
avaient porté la terreur dans les pays de l’Ouest et c’est à elles
que le nom des Mossi dut d’être connu en Europe dès la fin du
XVe siècle : en effet, à
la suite des razzias de Nasséré dans le Bagana et du sac de
Oualata, l’empereur de Mali qui régnait alors envoya aux comptoirs
portugais de la Côte une ambassade dans le but d’implorer l’aide de
Jean II, roi de Portugal, contre les attaques dont son territoire
était l’objet de la part des Mossi[131].


Après Yamba, successeur de Nasséré, régnèrent six empereurs que
les traditions de Ouahigouya donnent comme fils de Kissoum,
deuxième successeur de Bonga : je ferai, au sujet de cette
prétendue filiation, les mêmes réserves que j’ai faites au sujet
des six empereurs soi-disant fils de Bonga. Ce
furent :
Niogo (1530-1560), Parima (1560-1590),
Koumpaougoum (1590-1620) ; Nâbasséré ou
Nasséré II (1620-1660), qui tenta en vain de s’emparer du royaume
de Yâko, vassal de l’empire de Ouagadougou ;
Toussourou (1660-1690) et Sini (1690-1720)[132].


Ensuite régna Pigo (1720-1739), qui est donné comme
fils de Nâbasséré, et qui transféra la capitale de Sissamba à
Tziga, à 30 kilomètres au Sud-Sud-Est de Ouahigouya.


Après Pigo, nous commençons à avoir des dates plus certaines. A
la mort de ce souverain, le trône devait revenir à son frère Kango.
Mais Ouabégo, donné comme fils de Parima et alors chef du
canton de Pirima, usurpa le pouvoir en 1739. Kango et son neveu
Sagha se rendirent à Ségou[133] pour demander à Denkoro
Kouloubali, fils et successeur de l’empereur banmana Biton, de les
aider à lutter contre Ouabégo ; ils avaient amené avec eux une
autruche et, comme cet oiseau était alors inconnu des gens de
Ségou, ils firent croire aux Banmana que c’était un poulet et que
tous les poulets du Yatenga étaient de la même taille. Kango
d’ailleurs était un magicien extraordinaire : sur sa demande,
un Banmana le tua et enferma son cadavre dans une grande jarre, de
laquelle Kango, sept jours après, sortit vivant. Fortement
impressionné par l’autruche et par la résurrection de Kango,
l’empereur de Ségou[134] donna à ce dernier une armée ; avec
l’aide de cette armée et des Peuls Dialloubé, Kango vainquit
Ouabégo et le tua au village de Ridimba en 1754.


Kango, qui régna de 1754 à 1787 voulut se créer une
capitale nouvelle et, dans un endroit inhabité appelé
Gossa, il fit construire une grande forteresse à étages
qu’il appela Ouahigouya ou mieux Ouayougouya, c’est-à-dire
« venir saluer », parce qu’il obligea tous les chefs de
canton à venir lui
rendre hommage en ce lieu selon la mode usitée à la cour de
Ouagadougou. Kango fit la guerre au roi de Yâko et le battit, et il
soumit une partie du pays samo. Il fit tous ses efforts pour faire
cesser les guerres de village à village. Mais les guerriers banmana
qu’il avait amenés de Ségou se livraient au pillage : pour
s’en débarrasser, il les emmena dans la direction de Yâko, sous
prétexte de colonne ; arrivé près de la rivière de Niességa,
il fit camper sa troupe dans les hautes herbes, alors complètement
sèches et, à la tombée de la nuit, après avoir eu soin de faire
mettre les Mossi à l’écart, il mit le feu aux herbes :
beaucoup de Banmana furent rôtis, d’autres furent assommés par les
Mossi, ceux qui purent s’échapper retournèrent à Ségou. Cela se
passait vers 1760 : Ngolo Diara, alors empereur de Ségou,
voulut venger ses compatriotes et partit en guerre contre le
Yatenga, mais il fut repoussé par Kango. Plus tard, à la suite
d’une sorte de guerre civile qui éclata à Ségou, les commerçants
dioula de cette ville s’enfuirent et se réfugièrent au
Yatenga ; Ngolo demanda à Kango de les lui renvoyer et, sur
son refus, dirigea pour la deuxième fois une colonne contre
l’empire de Ouahigouya ; cette colonne n’eut pas plus de
succès que la précédente et Ngolo mourut pendant cette expédition,
suivi de près dans la tombe par son adversaire (1787)[135].


Kango fut un monarque cruel ; il faisait périr sur des
bûchers à Pissi, près de Ouahigouya, les gens qui lui déplaisaient.
Des familles ainsi décimées par lui se vengèrent. L’empereur
n’avait pas d’enfants et s’en désespérait ; enfin il lui
naquit une fille. Un complot, dans lequel entrèrent ses propres
femmes, fut ourdi pour tuer la malheureuse enfant : les
notables, à l’occasion de la naissance de cette dernière,
apportèrent à Kango des étoffes comme cadeaux et, suivant la
coutume, l’empereur donna ces étoffes à ses femmes, qui les
jetèrent sur le nouveau-né et l’étouffèrent.


Sagha,
neveu de Kango et fils de Pigo, régna de 1787 à 1803 et résida à
Tziga. Kaogo (1803-1806), autre fils de Pigo, fit une
expédition malheureuse contre les Tombo de Bandiagara ; lui
aussi résida à Tziga. Tougouri (1806-1822), fils de Sagha,
résida à Ouahigouya ; il fit la guerre au roi de Yâko, échoua
une première fois, puis, sept ans après, parvint à détruire ce
village, mais sans parvenir à annexer le royaume de Yâko au
Yatenga. Tanga ou Kom (1822-25), deuxième fils de
Sagha, fit colonne contre les Samo de la région de Koury.


Ragongo (1825-31), troisième fils de Sagha, eut à
lutter contre son frère Kourgo qui, aidé des Peuls du Massina,
brûla Ouahigouya et rasa la forteresse construite par Kango.
Ragongo se réfugia à Tziga, mais revint sept jours après, surprit
l’armée de Kourgo pendant que les guerriers étaient ivres de
dolo (bière de mil), la mit en déroute et reconstruisit
Ouahigouya. Kourgo, réfugié à Gomboro, y mourut peu après.


Ridimba-nâba (1831), frère de Ragongo et chef de
Ridimba (d’où son surnom), s’empara du pouvoir par usurpation sur
son frère aîné Diogoré-nâba, auquel il reprochait d’avoir pris
parti pour Kourgo. Mais Diogoré-nâba (ou Zogo-nâba) le
vainquit, le chassa dans le Massina et régna de 1831 à 1834 ;
il installa sa capitale à Zougounam. Sous son règne commença une
famine terrible qui désola le Yatenga pendant sept ans et au cours
de laquelle on tua des vieillards pour les manger.


Totébalobo (1834-1850), fils de Sagha, résida à Tziga.
Il devint aveugle vers 1840 et son frère Yemdé essaya alors de le
renverser ; n’y pouvant parvenir, Yemdé engagea Totébalobo à
faire la guerre au roi mossi indépendant du Riziam, qui
résidait à cent kilomètres à l’Est de Ouahigouya. Totébalobo partit
avec Yemdé et vainquit le roi du Riziam à Riziam même et à
Sabassé ; le prince vaincu se réfugia dans la montagne, chez
les Tombo. Comme l’empereur retournait à Tziga, Yemdé fit prendre à
son frère une mauvaise direction lors de la traversée de l’étang de
Bama : le souverain aveugle s’embourba et périt dans la
vase.


Yemdé (1850-77), devenu nâba du Yatenga, fit la paix
avec le roi du Riziam, qui reconnut sa suzeraineté. C’est donc
sous le règne de
Yemdé que le Yatenga atteignit la limite extrême de son extension
territoriale. Ce souverain fit colonne au Massina, puis à Lâ et
dans le Djilgodi. Après lui régnèrent : Sanoum
(1877-79), fils de Kaogo ; Noboga (1879-84), fils de
Tougouri ; Pigo II (1884-85), fils de Totébalobo, qui
mourut au bout de sept mois de règne.


Baogo (1885-95), fils de Yemdé, chassa à Gomboro, chez
les Samo, les frères de Noboga, qui rallièrent à leur cause
plusieurs villages mossi et firent une guerre longue mais sans
succès à Baogo. Mamadou Laki, chef des Peuls Dialloubé du Massina,
et l’un des propres ministres de Baogo, firent en 1893 cause
commune avec les frères de Noboga, installés alors à Tiou, au
Nord-Ouest du Yatenga. Baogo, craignant pour le maintien de son
autorité, envoya alors des émissaires à Bandiagara au capitaine
Destenave, pour l’inviter à venir à Ouahigouya et à l’aider dans sa
lutte contre les révoltés, alors commandés par Bagaré, l’aîné des
frères survivants de Noboga. Le capitaine Destenave vint à
Ouahigouya en 1894, mais refusa d’aider Baogo dans sa lutte et
chercha à le réconcilier avec Bagaré, sans succès d’ailleurs. Après
le départ de cet officier, Baogo alla attaquer Tiou, mais il fut
battu par Bagaré et les Dialloubé et, blessé d’une flèche, mourut à
Sim en 1895.


Bagaré ou Bouilli (1895-99), fils de Tougouri,
se rendit alors à Ouahigouya et s’empara du pouvoir. Le chef de
Roba, fils de l’empereur Tanga, chercha à le détrôner mais fut
vaincu à Réko. Le capitaine Destenave, au cours d’un deuxième
voyage à Ouahigouya, reçut la soumission de Bagaré, qui se plaça
sous le protectorat français ; cet officier, pour asseoir
l’autorité du nouvel empereur, dut détruire le village de Sissamba,
qui s’était révolté contre Bagaré. Cependant ce dernier avait
toujours contre lui ses cousins, les descendants des frères de
Tougouri, qui lui reprochaient d’avoir tué son prédécesseur
Baogo ; ils voulaient donner le pouvoir au chef d’Ouro, fils
de Totébalobo, mais, pour ne pas attirer sur lui le mauvais sort en
le proclamant empereur du vivant de Bagaré, ils choisirent comme
chef provisoire une fille de Baogo nommée Nâpoko, laquelle confia
le commandement de l’armée des révoltés à un guerrier
réputé appelé
Sidayété. Celui-ci, partant de Tziga, vint détruire
Ouahigouya et força Bagaré à se réfugier à Bango, à 15 kilomètres
au Nord-Ouest de sa capitale. Le lieutenant Voulet se trouvant à
passer à Tiou, Bagaré l’y vint saluer et lui demanda sa
protection ; Voulet, avec l’armée de Bagaré et des partisans
Dialloubé, battit Sidayété à Sim, à Soulou et à Rambi et réinstalla
Bagaré à Ouahigouya (1896). Mais, six mois après le départ de
Voulet pour Ouagadougou, Sidayété chassa de nouveau Bagaré à
Bango ; l’empereur vaincu fit avertir Voulet, alors à Barani
(cercle actuel de Koury), qui revint au Yatenga, battit Sidayété à
Barga et à Salla et chassa ses bandes du côté de Ouagadougou. Mais,
après le départ de Voulet, Sidayété reprit une troisième fois
Ouahigouya, où cependant Bagaré était réinstallé peu après (1898)
par le commandant Destenave, qui établissait dans la capitale du
Yatenga un poste français avec un résident (capitaine Bouticq, puis
capitaine Bouvet).


Liguidi (1899-1902), frère de Bagaré, ne pouvant se
faire obéir des Samo, implora le secours du capitaine Bouvet, qui,
au cours d’une colonne de police, ramena les révoltés à
l’obéissance (1900).


Koboga, fils de Noboga et quarantième successeur de
Ya-Diga, règne à Ouahigouya depuis 1902.


L’empereur du Yatenga, nous l’avons vu, porte comme celui de
Ouagadougou le titre de Môrho-nâba ; la capitale de
l’empire a varié d’emplacement bien des fois : les localités
où elle fut installée le plus souvent sont Sissamba, Tziga et
Ouahigouya.


L’empereur nomme les soloum-nâba (chefs de province) et
approuve la nomination des tenga-nâba (chefs de village).
Les chefs de province et les rois vassaux, jusqu’à l’occupation
française, venaient chaque année saluer le souverain et lui
apporter leur tribut. Les principaux dignitaires de la cour étaient
et sont encore : le togou-nâba, chargé de répéter à
haute voix dans les audiences les paroles du souverain,
d’administrer les villages relevant directement de celui-ci, de
transmettre ses ordres aux chefs de province et de donner
l’investiture au successeur de l’empereur défunt ; le
ouidi-nâba, chef de la cavalerie et gouverneur des villages commandés par
les fils du souverain, ainsi que des Peuls Dialloubé et Fitoubé et
d’une partie des Samo ; le rassoum-nâba, chef des
serviteurs de l’empereur, gouverneur des Nioniossé, d’une partie
des Yarhsé ou Dioula musulmans et des Peuls Tôrobé, exécuteur des
hautes-œuvres, chef des prisons et gardien du trésor ; le
baloum-nâba, maître du palais, chef des pages,
palefreniers et eunuques, introducteur des visiteurs et plaignants,
et gouverneur d’une partie des Samo et des Dioula ; le
sôba-nâba, introducteur des chefs de province et
lieutenant du baloum-nâba ; le samandé-nâba, chef des
fantassins et remplaçant éventuel du togou-nâba ; le
ouidikim-nâba, lieutenant du ouidi-nâba ; le
bagaré-nâba, gardien des troupeaux et chef des esclaves,
lieutenant du rassoum-nâba ; le bougouré-nâba, chef
des soldats recrutés parmi les esclaves ; le
kom-nâba, remplaçant éventuel du rassoum-nâba et chef
d’une partie des fantassins ; le diaka-nâba, gardien
des amulettes impériales apportées autrefois par la sœur de
Ya-Diga ; le yaogo-nâba, gardien des sépultures
impériales ; le saba-nâba, chef des forgerons et
lieutenant du kom-nâba ; le tôm-nâba, second
lieutenant du baloum-nâba, chargé de donner aux chefs venant
recevoir l’investiture la poignée de poussière nécessaire pour
saluer l’empereur : en échange de cette poignée de poussière,
le chef nouvellement investi donnait une femme au tôm-nâba.


L’impôt était payé en mil par les Nioniossé et les Samo, en sel
par les Dioula, en bœufs par les Peuls. Les Mossi ne payaient pas
d’impôt à proprement parler, mais contribuaient au tribut annuel
versé à l’empereur par les chefs de province. Les caravanes étaient
astreintes à un droit de circulation payable en nature.


Les chefs de province étaient choisis par l’empereur dans la
famille de leur prédécesseur ; parfois cependant le souverain
nommait à ces fonctions certains de ses favoris. Ces chefs de
province avaient chacun une cour copiée sur celle de l’empereur.
Ils nommaient les chefs de village en se basant sur le système
appliqué par le souverain à la nomination des chefs de province.
Les chefs de village étaient toujours des Mossi, même en pays
étranger ; ils versaient un tribut annuel au chef de leur
province.


A côté du chef
de village mossi (tenga-nâba), il existe souvent un
tenga-sôba ou « maître de la terre » qui est
généralement le descendant de l’une des familles autochtones qui
occupaient le pays avant les Mossi (familles nioniossé en
particulier) ; le tenga-sôba, quand il existe, est en
même temps grand-prêtre[136]. Là où les Mossi n’ont
pas trouvé d’occupants du sol lors de leur arrivée au Yatenga, le
tenga-nâba et le tenga-sôba se confondent dans la personne d’un
fonctionnaire unique. Au point de vue religieux, les tenga-sôba
sont sous l’autorité du tenga-sôba de Bougouré, lequel descend des
anciens rois des Nioniossé. En cas de différend relatif au régime
des terres, c’est le tenga-sobâ et non le tenga-nâba qui est choisi
comme juge.


III. — L’empire de
Fada-n-Gourma.


La fondation de l’empire de Fada-n-Gourma remonte, nous l’avons
vu, au début du XIe siècle,
comme celle de l’empire de Ouagadougou et des premières
colonisations mossi au Yatenga. Diaba Lompo, fils de
Ouidiraogo, frère de Zoungourana et de Raoua et oncle d’Oubri,
établit la domination de la descendance de Riâlé sur le pays des
Gourmantché actuels : de lui et de ses successeurs, nous ne
savons pas grand-chose, à de rares exceptions près. L’histoire de
cet empire nous est beaucoup moins connue que celle des deux
empires mossi de même origine et sans doute le rôle qu’il joua dans
l’histoire générale du Soudan fut beaucoup plus effacé.


La tradition[137] nous a conservé cependant les noms
de 24 empereurs qui
se succédèrent depuis le XIe
siècle jusqu’à l’époque actuelle et dont le 24e, qui
règne encore aujourd’hui à Youngou, Nioungou, Noungou ou Younga —
appellations indigènes de la ville de Fada-n-Gourma —, serait le
descendant direct de Diaba Lompo, fondateur de la dynastie. Pour
moi, je crois que la liste effective des souverains de
Fada-n-Gourma doit être plus longue et que certains noms n’ont pas
été retenus par la tradition, sans quoi la durée moyenne de chacun
des règnes dépasserait trente-cinq ans, ce qui est beaucoup.


Quoi qu’il en soit, voici la liste des vingt-quatre empereurs
dont les noms nous sont parvenus. Après Diaba Lompo auraient régné
son fils Tidapo, puis Ountani fils de Tidapo, puis Bayidoba, puis
Labi Diédo : ce dernier aurait, par ses victoires sur
les Dogom et les Bariba, donné à l’empire et au peuple des
Gourmantché leurs limites actuelles ; enivré de sa puissance,
Labi Diédo, dans un accès d’orgueil, tira une flèche contre le
ciel ; comme il levait la tête pour suivre le trajet de la
flèche, celle-ci retomba sur l’un de ses yeux et le tua. Après lui
régnèrent Tentuoriba, puis Tokourmou, réputé pour sa
jalousie et sa férocité : frappé de ce que les traits de ses
enfants différaient de ses traits propres, il soupçonna ses femmes
de l’avoir trompé ; les anciens du pays cherchèrent à lui
démontrer la fausseté de son raisonnement en lâchant devant lui des
vaches et des veaux préalablement séparés en deux groupes, l’un de
vaches et l’autre de veaux, et en lui montrant un veau brun qui,
guidé par l’instinct filial, allait retrouver une vache blanche qui
était bien sa mère ; mais cette démonstration ne convainquit
pas Tokourmou, qui fit construire une maison dans le lit d’une
rivière, à l’époque des basses eaux, et y enferma toutes ses
femmes, à l’exception de trente qui trouvèrent grâce à ses
yeux ; lorsque la crue survint, la maison fut engloutie et
toutes les malheureuses périrent.


Après ce monarque cruel vint une série de sept empereurs dont
nous ne savons que les noms : Guima, Gori, Bogoré frère du
précédent, Kampadi, Kambambi, Tankoïdé et Barissongué. Ensuite
régna Yendablé (fin du XVIe siècle ou commencement du XVIIe), qui dirigea une colonne contre
Sansanné-Mango et
rapporta un butin considérable. Ses successeurs furent :
Yembirima, Bangama, Yengama, Yenkirima, Yenkiablé, Yempabou,
Yempadougou, Yenkouaré et enfin Bantchandé, l’empereur
actuel.


Il semble que l’autorité des souverains de l’Etat gourmantché
n’était réellement absolue que dans la province de
Fada-n-Gourma ; il y avait des luttes fréquentes entre
l’empereur et ses vassaux : c’est ainsi qu’en 1895, lors de
notre installation dans le pays, Bantchandé était en guerre avec
Touri-ntouri-ba, chef de Matiakouali, et avec le chef de Diapaga.
En 1897 le lieutenant Baud arriva à Fada-n-Gourma, consolida
l’autorité de Bantchandé et amena Touri-ntouri-ba à faire sa
soumission. Le chef de Diapaga demeura indépendant jusqu’à ce qu’un
poste français eût été créé auprès de sa résidence, en 1907.


Les usages de la cour de Fada-n-Gourma sont très analogues à
ceux observés à Ouagadougou et à Ouahigouya, mais l’empereur porte
le titre de mbaro au lieu de celui de Môrho-nâba. Avant
l’occupation française, l’empire était divisé en dix-huit
provinces, dont l’une relevait directement du monarque, tandis que
les dix-sept autres étaient commandées chacune par un chef vassal
de l’empereur et nommé par ce dernier, toujours dans une famille
déterminée.


La province impériale comprenait, outre Fada-n-Gourma, les
villages de Gayéri, Boulgou, Pagou, Bartibogou, Kodiar, Namounou et
la partie de Bilanga habitée par des Yansi. Les noms ou chefs-lieux
des dix-sept provinces vassales étaient : Diapaga ou
Diapangou, Bilanga (partie habitée par des Gourmantché), Piéla,
Tchenhou, Bogandé, Nebba, Yamba, Matiakouali, Bizougou, Gobnangou,
Konkobiri, Madiori, Pama, Diabo, Kominianga, Youmtenga et
Nabangou ; la province de Diabo était surtout peuplée de Mossi
et les trois dernières de Yansi.




[image: ]
Carte 10. — Les empires mossi et gourmantché.










[119]1er volume, 
pages 305 et suivantes.





[120]Voir à ce sujet le Pays Mossi par
M. le lieutenant Marc.





[121]1er volume, 
page 309.





[122]Ces appellations n’étaient pas spéciales à
l’empire de Ouagadougou : l’empire du Yatenga portait aussi le
nom de Môrho, son souverain celui de Mô-nâba et
ses habitants celui de Môssé ou Mossi.





[123]Ouagadougou — ou mieux Ouaghadogho
— ne doit pas remonter, en tant qu’agglomération importante,
au-delà de l’empereur Niandeffo, c’est-à-dire de la fin du
XIIIe siècle, bien qu’il
existât déjà un village sur le même emplacement au temps d’Oubri.
M. le lieutenant Marc suppose que cette localité constituait dès le
XIIe siècle un centre
commercial important ; son opinion, que je ne partage pas, est
basée sur une phrase du Tarikh-es-Soudân (page 46 de la
traduction) disant que « les gens de — ou du —
Ouaghdou » étaient ceux qui se rendaient en plus
grand nombre à Tombouctou pour y trafiquer, lors des débuts de la
prospérité de cette ville (époque qu’il faudrait d’ailleurs
reporter plutôt au XIIIe
siècle) ; mais il me semble impossible de traduire
l’expression du texte autrement que par « les gens du
Ouagadou » et d’entendre par Ouaghdou autre chose que
la province du Sahel où se trouve Goumbou.





[124]Comparer la grande analogie existant entre
les usages encore suivis de nos jours à la cour de l’empereur de
Ouagadougou et ceux suivis autrefois aux cours de Ghana, Mali et
Gao. Tous les détails donnés ici sur l’organisation intérieure de
l’empire de Ouagadougou sont empruntés presque textuellement à la
monographie du cercle de Ouagadougou rédigée par M.
l’administrateur Carrier d’après ses propres observations et celles
de ses prédécesseurs.





[125]Le nom que portait l’empereur avant son
couronnement devient un terme proscrit, même dans la langue
courante et même appliqué à des objets d’un usage familier. Ainsi
le prédécesseur du Môrho-nâba actuel, avant son avènement, portait
le nom de Kouka, mot qui désigne une espèce de tamarinier
et qui est donné souvent comme prénom en pays mossi ; lorsque
Kouka fut proclamé empereur, il prit le surnom de
Ouobdérho (l’éléphant) : à partir de cet instant,
tous les habitants de l’empire qui s’appelaient Kouka changèrent
leur nom en Nâbiouré, ce qui signifie « nom du
nâba » et le tamarinier de l’espèce kouka fut appelé
également nâbiouré (Lieutenant Marc, le Pays
mossi).





[126]Ce nom est écrit par Sa’di Na’sira
ou Na’séré : or l’empereur du Yatenga qui vivait à la
fin du XVe siècle, c’est-à-dire
à l’époque où Na’sira pilla Oualata, s’appelait
Nasséré ou Nassodoba, d’après les traditions
conservées à Ouahigouya.





[127]1er volume, pages 
308 et 
310.





[128]Presque toutes les traditions consignées
ici qui se rapportent à l’empire du Yatenga ont été empruntées à la
monographie du Cercle de Ouahigouya par M. l’administrateur
Vadier.





[129]Voir 1er volume, 
pages 307 et suivantes.





[130]Lâ devait faire retour, quelque temps
après, à l’empire de Ouagadougou.





[131]Peu après, une expédition portugaise amena
à Lisbonne des gens du golfe du Bénin qui apprirent à Jean II
l’existence d’un puissant monarque appelé Ogané qui
donnait l’investiture à leur roi. Les Portugais crurent pouvoir
identifier ce monarque avec le fameux « Prêtre Jean ». En
1488, un Ouolof amené à Lisbonne parla à Jean II de l’empereur des
Mossi, lui disant que les Etats de ce prince puissant commençaient
au-delà de Tombouctou en s’étendant vers l’Orient et ajoutant que
ce souverain se conformait, sur beaucoup de points, aux coutumes
des peuples chrétiens ; Jean II en conclut que le roi des
Mossi pouvait bien être le Prêtre Jean et se confondre avec
l’Ogané dont on lui avait parlé précédemment, et il confia
à un Abyssin une lettre pour le « roi de Moses », lettre
qui, naturellement, ne parvint jamais à son adresse. Barth, se
fondant sur ces faits rapportés par de Barros, a fait
d’Ogané le titre royal de l’empereur des Mossi ; ce
même mot a été rapproché, un peu à la légère, par le lieutenant
Desplagnes, du titre de hogoun porté par les chefs des
Tombo, mais inconnu des Mossi. A mon avis, l’Ogané signalé
à Jean II était tout simplement un souverain résidant non loin de
la Côte du Bénin : on sait que « chef » se dit
ogan dans plusieurs dialectes de la Côte des Esclaves.
(Voir à ce sujet le Pays Mossi, par le lieutenant Marc,
pages 4 et suivantes).





[132]Toutes ces dates sont approximatives.





[133]Kango et Sagha atteignirent le Bani près de
Poromani (ou Fouroumané), en aval de San, et remontèrent ce fleuve
jusqu’en face de Ségou.





[134]Si Kango est demeuré quelque temps à Ségou,
ce qui est probable, l’empereur banmana qui lui confia une armée
n’était plus sans doute Denkoro, mort en 1740, mais
Ton-mansa, dont l’avènement eut lieu la même année.





[135]Les dates de l’avènement et de la mort de
Kango sont exactement celles que la tradition assigne au règne
effectif de l’empereur de Ségou Ngolo Diara, qui, monté sur le
trône en 1750, ne s’empara définitivement du pouvoir qu’en 1754 et
mourut en 1787.





[136]A comparer un régime absolument analogue
qui existe en pays mandé : le dougoutigui, maître du
sol et chef de la religion, représente les plus anciens occupants
du pays ; le kountigui, sorte de maire ou
administrateur du village, est un simple fonctionnaire représentant
le pouvoir central.





[137]Presque toutes les traditions historiques
relatives à cet empire ont été empruntées à la monographie du
Cercle de Fada-n-Gourma par M. l’administrateur Maubert.









CHAPITRE V


Le royaume de Diara

(XIe au XVIIIe siècles)


I. — La dynastie des
Niakaté (XIe au
XIIIe siècles).


Nous avons vu précédemment[138] comment le Kingui et le
Diafounou avaient été colonisés, dès la fin du VIIe siècle, par des Soninké venus du
Diaga, comment un éphémère royaume soninké s’était constitué vers
750 dans le Ouagadou et comment le dernier roi du Ouagadou s’était
emparé vers 790 de Ghana sur les Judéo-Syriens, en même temps que
certains de ses sujets allaient renforcer les colonies soninké de
la région où existait déjà, depuis le VIIe siècle, la ville de Diara,
située à peu de distance au Nord-Est de Nioro.


Ces colonies soninké du Kingui et du Diafounou relevèrent plus
ou moins directement de l’empire de Ghana durant toute la période
de la puissance des Sissé, c’est-à-dire depuis la fin du
VIIIe siècle jusqu’en 1076,
époque de la prise de Ghana par les Almoravides et du premier
démembrement de l’empire de Ghana. Parmi les Etats soninké
indépendants qui se créèrent à la suite de ce démembrement furent
ceux du Kingui, du Kaniaga et du Bakounou, fondés, le premier par
la famille des Niakaté, Diakhaté ou Diagaté, le second par celle
des Diarisso et le troisième par celle des Doukouré. Le royaume du
Bakounou n’a pas eu
d’histoire à proprement parler et nous pouvons nous contenter de ce
qui a été dit à son sujet à l’occasion de la formation du peuple
soninké[139]. Le royaume du Kaniaga, devenu plus tard
l’empire de Sosso, fera l’objet du chapitre suivant. Je ne
m’occuperai pour l’instant que du royaume du Kingui ou de
Diara.


Je n’ai d’ailleurs pas grand chose à ajouter à ce que j’ai
rapporté plus haut[140] concernant la fondation à Diara, par les
Niakaté, d’un royaume qui semble avoir eu des débuts assez
modestes. La dynastie des Niakaté se maintint au pouvoir depuis la
fin du XIe siècle ou le
commencement du XIIe jusque
vers 1270 ; son autorité ne devait pas s’étendre bien loin,
mais se faisait sentir probablement, en dehors du Kingui, sur le
Kéniarémé, le Guidioumé et le Diafounou ; les Niakaté
devaient, au moins à partir de la fin du XIIe siècle, être plus ou moins vassaux des
empereurs de Sosso. Le dernier prince de cette dynastie, et le seul
dont les traditions que j’ai eues à ma disposition aient conservé
le nom, Mana-Maghan Niakaté, parvint à étendre son pouvoir
sur une partie du Kaarta, du Diangounté et du Bakounou ;
peut-être la défaite de Soumangourou Kannté, empereur de Sosso, par
Soundiata, empereur des Mandingues, en 1235, favorisa-t-elle
l’extension du domaine de Mana-Maghan. Mais ce dernier ne fut
affranchi de la tutelle de Sosso que pour tomber sous celle, plus
ou moins directe, de Mali. J’ai raconté[141] la fin tragique de Mana-Maghan et de ses deux
fils Bemba et Mana ; je m’étais arrêté à la prise du pouvoir
par Fié-Mamoudou Diawara, en 1270 environ.


II. — La dynastie des
Diawara (1270 à 1754).


Fié-Mamoudou, le premier des rois diawara de Diara, fut un
prince habile et puissant. Les Berbères du Tagant, ayant entendu
dire que tous les pays se disputaient son alliance, lui envoyèrent
une ambassade chargée de lui amener, en guise de présent, trois cents jeunes
captives. L’ambassade arriva à Diara, alors que Mamoudou résidait
encore à Toundoungoumé ou Touroungoumbé, village très voisin de
Diara, où avait habité et où était mort son père Daman-Guilé. Le
personnage le plus influent de la capitale, nommé
Diabigné-Doumbé et qui passe pour être l’ancêtre de la
famille des Kamara chez les Kâgoro, logea chez lui les
ambassadeurs, fit asseoir les trois cents captives sur la place
publique et chargea son fils Fato-Makhan, ami personnel du
nouveau roi, d’aller prévenir ce dernier. Fato-Makhan enfourcha son
cheval aussitôt, se rendit à Toundoungoumé et informa Mamoudou de
l’événement qui défrayait alors toutes les conversations, ajoutant
que, parmi les trois cents captives des Berbères, il en était une
qui dépassait en beauté toutes les autres. Mamoudou fut enchanté de
la nouvelle et il s’apprêtait à réclamer cette jeune fille pour en
faire son épouse, lorsque son principal conseiller, nommé
Fakaloumpan, lui dit à l’oreille : « N’épouse pas cette
fille ; donne-la en mariage à celui qui t’a parlé d’elle et
qui évidemment la désire ; tu trouveras facilement une autre
femme et tu auras la paix. » Le roi écouta cet avis et dit à
Fato-Makhan qu’il lui offrait la belle captive : « Que te
donnerai-je en échange ? demanda Fato-Makhan. — Donne-moi
Diara », répondit le roi, qui savait que les partisans des
Niakaté étaient encore nombreux dans cette ville et que, tant qu’il
ne pourrait y entrer en maître, son autorité demeurerait
précaire.


« Si je te donne Diara, reprit Fato-Makhan, comment te
conduiras-tu vis-à-vis de moi et des miens ? — Ce que
faisaient les Niakaté, dit Mamoudou, je le ferai ; comment se
conduisaient-ils vis-à-vis de sa famille ? — Selon la coutume
établie. — J’accepte de faire de même. — Eh bien, conclut
Fato-Makhan, je te remettrai le sabre royal et, si cela te plaît,
tu seras notre roi ; si cela ne te plaît pas, tu demeureras un
simple particulier et tu épouseras la belle captive. »


Etant ainsi tombé d’accord avec Mamoudou, Fato-Makhan retourna à
Diara et raconta tout à son père. Celui-ci trouva de son goût
l’arrangement intervenu et le fit accepter par tous les notables de
Diara. Puis il alla lui-même chercher Mamoudou qui, alors seulement, fit pour la
première fois son entrée solennelle dans la capitale du royaume,
escorté de ses guerriers, et reçut le serment d’obéissance de tous
les chefs.


L’empereur qui régnait alors sur le Tekrour, et qui appartenait
à la dynastie des Sossé, ayant lui aussi entendu parler de la
puissance de Mamoudou, expédia à son tour à Diara une ambassade.
Ses envoyés furent éblouis de la richesse du roi et de la
prospérité du pays et, sur le rapport qu’ils en firent à l’empereur
de Tekrour lors de leur retour au Fouta, celui-ci leva une armée
pour aller piller Diara. Mamoudou marcha à la rencontre de
l’expédition toucouleure, la mit en déroute et la poursuivit jusque
sur les rives du Sénégal. Comme il se préparait à regagner son
royaume, il fut trahi par un de ses frères, qui renseigna les
Toucouleurs sur l’itinéraire qu’il devait suivre ; les ennemis
lui tendirent une embuscade et réussirent à le tuer. Avant de
rendre le dernier soupir, Mamoudou recommanda à Fato-Makhan, son
fidèle lieutenant, de se rendre le plus vite possible à Diara, de
prendre dans son magasin le sabre royal et de le suspendre à
l’épaule de son fils Silla-Makhan, encore enfant, afin d’empêcher
le traître de s’emparer du pouvoir[142].


Fato-Makhan remplit sa mission consciencieusement, et
Silla-Makhan Diawara succéda à son père sur le trône de
Diara. C’est sous son règne — qui se déroula à la fin du
XIIIe siècle et au début du
XIVe siècle — que, vers l’an
1300, la ville de Nioro fut fondée par des Peuls Diawambé
que Mana-Maghan Niakaté avait amenés du Kaarta au Kingui vers
1250.


Silla-Makhan régna quarante ans et eut trente-sept enfants, dont
quinze garçons. Son fils aîné Daman résidait auprès de son
père à Diara et lui succéda après sa mort. Les autres
s’installèrent dans divers villages du Kingui ou même dans d’autres
provinces du royaume, s’emparèrent du commandement de ces villages
ou provinces et le transmirent à leurs descendants. C’est ainsi que
l’un d’eux, nommé Bandiougou, s’établit à Yéréré ; un autre, Ouali, se fixa à
Toundoungoumé ; Faré s’installa à Bouli, Aïssé à Mérémédi,
Samba à Diabigué, Mokoti à Diala (dans le Nord du Kaarta), Dabo au
Diangounté, etc. Plusieurs quittèrent le royaume et allèrent fonder
des villages diawara au Boundou et au Fouta.


Après Daman, qui mourut sans doute vers 1350, ses descendants
continuèrent à occuper le trône de Diara. Le royaume se maintint
pendant quatre siècles, mais il ne constitua jamais un véritable
empire comparable à ceux de Ghana, de Gao, de Mali, de Tekrour ou
même de Sosso. Nous avons vu qu’il s’était trouvé plus ou moins
directement englobé dans l’empire mandingue à l’époque de Soundiata
(XIIIe siècle) ; dès les
premières années du XVIe
siècle, l’Askia Mohammed I étendit sa suzeraineté jusqu’au Kingui,
et le royaume de Diara passa de la tutelle de Mali sous celle de
Gao ; redevenu à peu près indépendant à la fin du même siècle,
après la victoire du pacha Djouder sur l’Askia Issihak II, il ne
devait pas tarder à être annexé à l’empire banmana des
Massassi.


Ce furent des querelles de famille et des disputes au sujet de
la préséance qui précipitèrent la décadence du royaume et furent
l’occasion de sa ruine. Les descendants directs de Daman, qui
constituaient la branche aînée des Diawara, avaient reçu le nom de
Sagoné ; les descendants de Dabo, frère de Daman,
établis au Diangounté, formaient la branche des Dabora ou
Daboro. Ces deux fractions ne tardèrent pas à devenir
ennemies : les Dabora entraînèrent dans leur parti les
descendants de Mokoti, établis à Diala, et voulurent, vers l’an
1450, forcer la main au souverain alors régnant pour qu’il désignât
son successeur parmi eux ; ayant échoué dans leur dessein, ils
résolurent d’employer la force et déclarèrent la guerre aux Sagoné.
Ceux-ci furent vainqueurs et obligèrent les Dabora à demeurer dans
leur province. Trois siècles passèrent, sans que les haines des
deux familles se fussent apaisées.


Vers 1750, il se trouva que le roi de Diara, chef des Sagoné, et
son vassal le chef des Dabora étaient amoureux d’une même femme et
se partageaient ses faveurs ; le premier était laid et ne se
risquait que de nuit chez sa belle, craignant que
celle-ci ne voulût
plus de lui si elle venait à apercevoir son visage ; or une
nuit, tandis que le roi était chez sa maîtresse, son rival
s’introduisit dans la chambre des amants sous prétexte de reprendre
une bague qu’il y avait oubliée et il alluma du feu, soi-disant
pour y voir clair mais en réalité pour rendre visible aux yeux de
la femme la laideur du Sagoné. Celui-ci, d’autant plus furieux que
la belle l’accabla de moqueries, jura solennellement que le feu
allumé par la main du chef des Dabora ne s’éteindrait pas de sitôt,
ce qui équivalait à une déclaration de guerre. Les hostilités en
effet s’ouvrirent peu après : les Dabora, soutenus par les
Maures Oulad-Mbarek, étaient sensiblement les plus forts, et les
Sagoné appelèrent à leur secours l’empereur banmana du Kaarta, Sébé
ou Sié Kouloubali, qui n’attendait que cette occasion pour arrondir
son domaine. Sébé tomba sur les Dabora, les vainquit, mais annexa
le Diangounté au Kaarta au lieu de le restituer au roi de Diara.
Puis, sous prétexte de défendre le Kingui contre les Oulad-Mbarek,
dont la puissance devenait redoutable, il se porta jusqu’à Nioro,
enleva le pouvoir aux Diawara et partagea ce qui restait du royaume
de Diara en provinces relevant directement de son autorité
(1754).


Comme nous le verrons en parlant de l’histoire des empires
banmana, la lutte continua longtemps encore au Kingui entre les
Diawara et les Banmana-Massassi, et ce ne fut que sous le règne du
dernier empereur du Kaarta, Kandia, un siècle environ après la
main-mise de Sébé Kouloubali sur le royaume de Diara, que les
Massassi furent définitivement vainqueurs des Diawara et
installèrent leur capitale à Nioro (1846), pour en être chassés
quelques années après par El-Hadj Omar en 1854.





[image: ]
Carte 11. — Le royaume de Diara.











	Delafosse
	Planche XX






[image: ]
Cliché Froment



Fig. 39. — Cavaliers
Touareg

exécutant une charge de parade contre le vapeur
Ibis, à Bamba.







[image: ]
Cliché Fortier



Fig. 40. — Scène de danse
guerrière chez les Malinké.










[138]1er volume, 
pages 256 à 263.





[139]1er volume, pages 
265 et 
266.





[140]1er volume, pages 
266 et 
267.





[141]1er volume, 
page 267 et plus loin 
pages 273 à 276.





[142]Au sujet de l’origine de ce sabre
légendaire, voir le 1er volume, pages 
272 et 
273.









CHAPITRE VI


L’Empire de Sosso ou du Kaniaga

(XIe au XIIIe siècles).


L’Etat soninké dont je vais tenter de retracer ici la brève
histoire n’eut ni la durée ni l’éclat de l’empire de Ghana, mais il
fut cependant, à un moment donné, maître des destinées du Soudan.
Le nom de sa capitale, Sosso, ou celui de la fraction
dirigeante de sa population, les Sossé, transmis à la
postérité par Ibn-Khaldoun, a été longtemps confondu avec celui des
Soussou, alors que, à mon avis, ces derniers n’ont jamais participé
à sa formation ni à sa gloire : c’est tout au moins ce qui
résulte d’un examen consciencieux des traditions locales, comme de
la lecture attentive des quelques documents écrits que nous
possédons sur ce sujet.


J’ai relaté plus haut[143] comment les Soninké
s’étaient établis dans le Kaniaga et y avaient fondé à
diverses reprises des colonies qui, en se soudant entre elles,
donnèrent naissance à un véritable Etat. Dès la fin du VIIe siècle, nous avons vu la migration de
l’ancêtre Digna passer par le Kaniaga en se rendant du Diaga à
Dioka. Vers 750, Goumaté-Fadé, père du clan des Diarisso, Diaressi
ou Yaressi, recevait du roi du Ouagadou le gouvernement de la
partie septentrionale du Bélédougou et Diaméra-Sogona celui de la
partie méridionale du Kaniaga ; ce dernier fixait sa résidence
à Guesséné ou près de Guesséné. Quelque quarante ans plus
tard, lors du démembrement du Ouagadou, Goumaté-Fadé devenait le
chef indépendant d’une petite province habitée par sa propre
famille et celle de Diaméra-Sogona. Cette province ne tarda pas à
être annexée à l’empire de Ghana et à former une sorte de petit
royaume vassal de cet empire.


Lorsque la prise de Ghana en 1076 par les Almoravides provoqua
un nouveau mouvement de migration parmi les Soninké, un grand
nombre de gens de cette nation s’enfuirent de l’Aoukar et allèrent
dans le Kaniaga rejoindre leurs compatriotes. C’est à ce moment,
très vraisemblablement, que l’Etat soninké du Kaniaga se constitua
définitivement, sous le commandement d’une dynastie issue de
Goumaté-Fadé et appartenant au clan des Diarisso.


L’empire de Ghana n’avait pas été en réalité détruit par la
conquête almoravide, mais celle-ci l’avait fortement ébranlé et,
lorsque la domination berbère eut pris fin, vers 1090, avec la mort
d’Aboubekr-ben-Omar, le souverain de Ghana n’était plus assez
puissant pour rétablir son autorité sur les petits Etats qui
s’étaient constitués dans le Sud, à la faveur de la main-mise
momentanée des Lemtouna sur la grande métropole soninké. C’est
ainsi que le royaume du Kaniaga conserva son indépendance et put, à
son tour, devenir un empire.


D’après les traditions indigènes, la dynastie des
Diarisso compta sept princes, qui se succédèrent de 1076 à
1180 environ. Le premier, Kambiné Diarisso, descendait de
Goumaté-Fadé ; ce fut lui qui, déjà fort âgé à cette époque,
organisa l’Etat après la prise de Ghana par Aboubekr-ben-Omar,
installant sa capitale dans une localité voisine de Guesséné qui
fut plus tard appelée Sosso, ainsi que nous le verrons
dans un instant.


Son fils Souleïmân lui succéda vers 1090, un peu après
la mort d’Aboubekr-ben-Omar, et eut pour successeur son propre fils
Banna-Boubou (1100-1120). C’est sous le règne de ce
dernier que les Peuls, venant de l’Ouest, auraient fait leur
première apparition au Kaniaga ; la famille royale des
Diarisso les accueillit avec bienveillance : le roi, ses fils
et ses principaux
officiers prirent femmes dans les familles nobles des nouveaux
immigrants, familles qui appartenaient au clan des Sô ou
Férôbé : c’est ce qui fit donner aux descendants de
ces unions le nom de Sossé (descendance des Sô) ;
plus tard, l’emploi de cette appellation s’étant généralisé, elle
fut appliquée à tous les habitants du Kaniaga ou tout au moins à
tous les membres de la classe dirigeante. C’est également cette
circonstance qui fit donner le nom de Sosso (village des
Sô) à la capitale de l’Etat et à l’Etat lui-même.


Après Banna-Boubou régna son fils Makhan (1120-1130),
généralement connu sous le nom de Ouagadou-Makhan parce que sa mère
était originaire du Ouagadou et l’avait mis au monde dans ce
dernier pays, où elle était allée faire ses couches. A Makhan
succédèrent Gané (1130-1140), Moussa (1140-1160)
et Birama (1160-1180), tous descendants de Kambiné
Diarisso.


Birama fut le dernier prince de cette dynastie. Il avait laissé
neuf fils, issus de deux mères distinctes ; l’aîné des enfants
du premier lit voulut, à la mort de son père, s’emparer du pouvoir,
mais la succession lui fut disputée par l’aîné des enfants du
second lit. Les autres fils prirent parti chacun pour son frère
utérin et une querelle s’ensuivit qui dégénéra en bataille. Les
enfants du second lit, se sentant les plus faibles, appelèrent à
leur secours un chef renommé nommé Diara Kannté, qui avait
été le meilleur général de Birama ; c’était un Soninké d’une
caste inférieure, que certaines traditions disent originaire de la
province de Ouossébougou tandis que d’autres le font venir de
Tirakka, escale du Niger autrefois célèbre et voisine de Tombouctou
qui la supplanta[144].


Quoi qu’il en soit, l’intervention de Diara Kannté amena la
victoire des enfants du deuxième lit, qui étaient cinq
frères ; mais, lorsqu’il s’agit de savoir lequel des cinq
monterait sur le trône, les disputes recommencèrent et des horions
furent de nouveau échangés. Ce que voyant, Diara Kannté s’empara
lui-même du
pouvoir, se fit reconnaître comme empereur par les notables et
exila tous les fils de Birama dans le Kaarta.


La dynastie des Kannté, qui succéda ainsi à celle des
Diarisso vers 1180, ne compta que deux princes : Diara Kannté
et Soumangourou (ou Soumahoro) Kannté. Celui-ci régna de
1200 environ à 1235 et ce fut sous son commandement que l’empire de
Sosso parvint à son apogée, pour disparaître aussitôt après. Très
peu de temps après son avènement, en 1203, Soumangourou s’emparait
de Ghana sur le dernier des souverains de la dynastie des Sissé,
descendants de Kaya-Maghan, et annexait à son propre empire ce qui
restait encore de l’empire de Ghana, c’est-à-dire l’Aoukar, tout le
Bagana et le Diaga. Le royaume de Diara et celui du Bakounou ou de
Goumbou (royaume des Doukouré) devenaient bientôt vassaux de
l’empire de Sosso. Ainsi, en outre du Kaniaga et de ses anciennes
dépendances immédiates, qui étaient le Nord du Bélédougou, Ségou et
Sansanding, le domaine impérial de Soumangourou Kannté s’étendait
vers 1230 sur la majeure partie des pays compris entre le Niger à
l’Est, le Sénégal au Sud, le Galam et le Tagant à l’Ouest et le
Sahara au Nord.


C’est la prise de Ghana par Soumangourou qui amena la fondation
de Oualata : le conquérant n’était pas demeuré à
Ghana et, après avoir sans doute consciencieusement pillé la ville,
il était retourné à Sosso[145], laissant seulement une
garnison composée de Sossé pour faire respecter son autorité et
percevoir les impôts. Les Sossé, semble-t-il, et Soumangourou
lui-même étaient païens, tandis que la majorité des Soninké de
Ghana avaient été convertis à l’islam par les Almoravides. Soit
parce qu’il leur déplaisait de subir le contact et le joug des
infidèles, soit en raison des déprédations de la garnison sossé,
les principales familles musulmanes de Ghana se portèrent à quelque
distance vers le Nord-Ouest et, en 1224, fondèrent Oualata près de
puits à côté desquels les nomades avaient coutume de camper pour abreuver leurs
chameaux et qu’on appelait à cause de cela Birou, ce qui
signifie « les tentes » en langue soninké. C’est ainsi
que Oualata remplaça Ghana comme port commercial du désert.


Cependant Soumangourou, parvenu au faîte de sa puissance, allait
avoir à se mesurer avec un rude adversaire, l’empereur du Mandé
Soundiata Keïta, qui résidait vraisemblablement alors à Kangaba, en
amont de Bamako. Depuis longtemps, l’empereur de Sosso avait
compris que l’Etat mandingue naissant constituait un danger pour
son autorité et il avait essayé de l’empêcher de se constituer. Il
eut facilement raison des onze frères de Soundiata, mais il devait
échouer vis-à-vis de ce dernier.


La tradition rapporte en effet que Naré-Famagan Keïta, père de
Soundiata, laissa en mourant douze fils : à peine l’aîné
avait-il succédé à son père que Soumangourou, accouru de Sosso à
Kangaba, le tua, puis s’en retourna au Kaniaga. A l’aîné succéda le
second, qui eut le même sort, et ainsi de suite jusqu’au onzième
inclusivement. C’est alors que le douzième et dernier, Soundiata,
monta sur le trône du Mandé, trône fort précaire alors, ainsi qu’on
le voit, d’autant plus que le nouveau prince, encore tout jeune,
était depuis sept ans paralysé et ne pouvait se tenir debout. Dès
que Soumangourou fut informé de l’avènement de Soundiata, il
accourut à Kangaba pour le tuer comme il avait fait de ses
prédécesseurs, mais, se trouvant en face d’un enfant infirme, il
dédaigna de le mettre à mort et se contenta de le menacer pour le
cas où il ne reconnaîtrait pas sa suzeraineté, après quoi il
retourna à Sosso d’après certaines traditions ou, selon d’autres,
demeura à Kangaba jusqu’à la guérison de Soundiata. En tout cas le
Mandé était en fait, à ce moment, sous la domination de l’empereur
de Sosso.


Cependant le jeune Soundiata bouillait de colère et s’épuisait
en efforts stériles pour se lever et courir après cet ennemi dont
il ne pouvait digérer le mépris. Il dit aux gens de son
entourage : « Donnez-moi une barre de fer pour m’aider à
me lever. » On rassembla tous les forgerons et on leur fit
fabriquer une énorme barre de fer. Soundiata la saisit et tenta
de se soulever en
s’appuyant dessus, mais elle se tordit sous son effort et il dut se
rasseoir. Les forgerons en firent une autre, plus solide encore,
mais qui se tordit comme la première. Une troisième eut le même
sort. Alors un nommé Kékotondi, homme sage et avisé, conseilla de
donner tout simplement à Soundiata le bâton royal de son
père ; on le lui donna : en s’appuyant dessus, Soundiata
réussit à se mettre debout et sa paralysie disparut aussitôt. Tout
le monde immédiatement acclama le jeune prince en criant :
« Qu’il soit roi du Mandé comme l’a été son père et qu’il
dépasse ce dernier en puissance ! » C’est à ce moment,
d’après les traditions citées plus haut, que Soundiata aurait
chassé Soumangouru de Kangaba et l’aurait contraint à retourner à
Sosso.


Nous verrons plus loin, en étudiant l’histoire de l’empire
mandingue, comment Soundiata parvint à établir sa domination sur le
Sangaran, la province de Labé (Fouta-Diallon), le Sud du Bélédougou
et la région de Koulikoro, empiétant même sur les domaines de
Soumangourou à Kénientou ou Kénienko, sur la rive droite du Niger
en aval de Koulikoro.


L’empereur de Sosso, mis au courant de ces faits, revint à
Kangaba dans l’intention de mettre ses menaces d’antan à exécution,
mais cette fois il eut peur et se hâta de retourner chez lui pour
préparer sa propre défense. Sur ces entrefaites, une sœur de
Soundiata nommée Diégué-Maniaba Souko se rendit à Sosso ; elle
plut à Soumangourou, qui décida de l’épouser. La mère de
Soumangourou déconseilla cette union à son fils, lui disant que
cette jeune fille ne pouvait être venue à lui que dans le dessein
de le trahir ; mais l’empereur n’écouta pas les avis de sa
mère et épousa Diégué-Maniaba. Le soir de ses noces, lorsqu’il
voulut user de ses droits d’époux, sa jeune femme refusa par trois
fois de se donner à lui ; Soumangourou lui ayant demandé la
raison de sa conduite, elle lui dit : « Je ne me donnerai
à toi que si tu me révèles ce que tu crains et ce que tu ne crains
pas. — Je ne crains rien ni personne au monde, répondit l’empereur,
si ce n’est un ergot de coq blanc ; c’est là en effet mon
tana[146] et, si quelqu’un jetait seulement sur moi
un ergot de coq blanc, je mourrais immédiatement. »
Diégué-Maniaba alors s’abandonna et, Soumangourou s’étant ensuite
endormi, elle se leva, sortit du palais impérial dont les gardiens
— payés par elle cent gros d’or chacun — lui ouvrirent la porte,
prit le cheval de Soumangourou, monta dessus et s’enfuit à toute
vitesse pour ne s’arrêter qu’une fois arrivée dans le Mandé, à la
maison de son frère, auquel elle raconta tout.


Soundiata envoya aussitôt chercher un ergot de coq blanc. On
trouva un coq blanc chez Fina-Maghan, dit Silla-Makamba, qui devint
peu après gouverneur du pays de Ségou et qui passe pour être
l’ancêtre d’une partie du clan des Kamara. Fina-Maghan tua le coq,
retira l’un de ses ergots et le fixa en guise de pointe à une
flèche, puis il remit la flèche magique au chef des gardes de
Soundiata, qui n’était autre que l’oncle de ce dernier, Danguina
Konnté, chef du Sangaran.


Cependant un devin avait dit à Soumangourou : « Un
sort a été jeté sur toi ; si tu ne tues pas la fille de ta
sœur pour le conjurer, Soundiata te tuera. » Soumangourou tua
donc la fille de sa sœur. Celle-ci, furieuse, courut révéler à
Soundiata que le tana de son frère était un ergot de coq
blanc ; Soundiata vit bien alors que sa propre sœur
Diégué-Maniaba lui avait dit la vérité, et il partit immédiatement
à la tête de douze bandes de guerriers, pour combattre
Soumangourou.


Ce dernier s’était également préparé à la guerre. Les deux
armées se rencontrèrent à Kirina, près et au Nord de
Koulikoro[147], Soundiata arrivant par le Sud du Bélédougou
et Soumangourou ayant passé par Sansanding. Soundiata, apercevant
devant lui comme un gros nuage noir, demanda : « Quel est
ce nuage sombre qui vient de l’Est ? » On lui
répondit : « Ce que tu prends pour un nuage n’est autre
chose que l’armée de Soumangourou. » L’empereur de Sosso
cependant demandait à ses hommes : « Quelle est cette
grande montagne qu’on aperçoit à l’Ouest ? » On lui
répondit : « Ce sont les guerriers de Soundiata. »
Les deux armées ayant pris contact, un combat furieux s’engagea à
la mode homérique : Soundiata se mit à invectiver les soldats
de son adversaire qui, terrorisés par la voix du roi mandingue,
coururent se cacher derrière leur chef ; Soumangourou aussi
invectiva l’armée mandingue : chaque fois qu’il criait, huit
têtes se dressaient sur ses épaules, et les soldats de Soundiata,
effrayés, se sauvèrent derrière leur chef. Alors Soundiata cria à
son oncle Danguina : « Passe-moi la flèche. » Et,
saisissant la flèche armée de l’ergot de coq blanc, il la lança
lui-même sur Soumangourou.


La flèche atteignit l’empereur de Sosso, qui s’évanouit aussitôt
aux yeux de tous, sans que personne ait pu savoir ce qu’il était
devenu. Seulement le bracelet d’argent qu’il portait au bras tomba
à terre et, depuis, un baobab poussa à l’intérieur du
bracelet : on peut voir encore ce baobab à Kirina[148].


La tradition rapporte que, après avoir frappé Soumangourou, la
flèche magique rebondit jusqu’à Soro, ricocha de là à
Sorokoto, puis à Kénientou, puis à
Morolanga, et alla enfin tomber à Ségala.
J’ignore où il faut placer Soro, Sorokoto et Morolanga : sans
doute ces points devaient être situés non loin du Niger, entre
Koulikoro et Ségou. Kénientou ou Kénienko est un village situé sur
la rive droite du fleuve entre Koulikoro et Niamina. Quant au
Ségala mentionné par la tradition, ce peut être le village de ce
nom placé sur la rive droite du Niger en face de Niamina ou plutôt
celui qui se trouve dans le Kaniaga, au Nord-Est de Sosso. Sans
doute cette légende signifie que, après avoir défait et tué
Soumangourou à Kirina, Soundiata s’empara successivement des divers
villages et pays qui dépendaient de Sosso, jusques et y compris le
Kaniaga lui-même.


Ce qui est certain en tout cas, c’est que la bataille de Kirina,
qui eut lieu probablement en 1235, marqua la fin de l’empire de
Sosso : Soundiata annexa à l’empire du Mandé toutes
les contrées qui
relevaient jusqu’alors de la suzeraineté de Soumangourou et
transporta sa résidence non loin du lieu de sa victoire, entre
Kirina et Niamina, où il bâtit une ville qui fut appelée
Mandé ou Mali en souvenir du pays d’origine de
son fondateur et du berceau de son empire.


Quant aux parents et aux familiers de Soumangourou, les
Sossé, ils se décidèrent à fuir la domination du vainqueur
et, se portant vers l’Ouest, ils arrivèrent au Tekrour avec leurs
derniers partisans. Quelques années après la chute de l’empire de
Sosso, vers 1250, ces Sossé s’emparaient du pouvoir sur les
Toucouleurs et fondaient au Fouta une dynastie d’origine soninké
qui devait être renversée un siècle plus tard par la conquête
ouolove.




[image: ]
Carte 12. — L’empire de Sosso.










[143]Voir 1er volume, 
pages 256 à 263.





[144]Tirakka a été mentionnée par Bekri ;
voir plus haut, chapitre III, page 70.





[145]Ibn-Khaldoun nous dit en propres termes que
le roi de Ghana fut vaincu par « les gens de Sosso » qui,
d’ailleurs, ne demeurèrent pas dans le pays et retournèrent chez
eux, emmenant en esclavage un grand nombre d’habitants de
Ghana.





[146]Objet sacré ou interdit.





[147]On place parfois cette rencontre au Nord de
Goumbou, où se trouve en effet une localité du nom de
Kérina, mais il me paraît invraisemblable que les deux
chefs aient pu se rencontrer au Sahel, l’un venant de Sosso et
l’autre de Kangaba.





[148]Comme beaucoup de baobabs, celui de Kirina
porte à sa base, près du sol, un étranglement dont la légende
attribue l’origine au fait que l’arbre aurait été gêné, dans sa
croissance, par le bracelet de Soumangourou.









CHAPITRE VII


L’empire de Mali ou empire mandingue

(XIe au XVIIe siècles).


De tous les empires indigènes qui se constituèrent dans le
Soudan occidental, celui de Mali fut incontestablement le plus
puissant et le plus glorieux : si nous sommes moins documentés
actuellement sur son histoire que sur celle de la dernière période
de l’empire de Gao, c’est simplement parce que nous ne possédons
malheureusement pas d’annales écrites par un lettré du pays
mandingue alors que nous avons la bonne fortune, pour la région de
Tombouctou et de Gao, de posséder le Tarikh-es-Soudân,
mais on peut espérer que l’on découvrira quelque jour une vieille
chronique traitant spécialement de l’histoire du Mali, et l’on
comprendra mieux alors la renommée dont a joui cet Etat auprès des
Arabes et des Portugais.


1o Le Mandé ou Mali durant les XIe et
XIIe siècles.


On place généralement au début du XIIIe siècle, vers l’an 1213, la fondation
de l’empire de Mali. Ainsi que j’ai eu déjà l’occasion de le dire,
cette date n’est en réalité que celle d’un pèlerinage accompli à La
Mecque par l’un des premiers princes mandingues dont la tradition
nous a conservé les noms. Il est hors de doute que, bien avant
cette date, un royaume assez fortement constitué existait depuis
longtemps au Mandé, Manding ou Mali, ou pays d’origine des
Mandingues ou Malinké, c’est-à-dire dans la région comprise entre
le haut Niger à l’Est, le Bélédougou au Nord et le haut Bakhoy à
l’Ouest. Depuis longtemps aussi sans doute, la capitale de ce
royaume se trouvait à Kangaba, sur la rive gauche du Niger
en amont de Bamako.
Mais cet Etat n’avait probablement qu’une extension territoriale
fort limitée et une influence politique assez restreinte. Ce n’est
qu’à partir du XIIIe siècle que
commença le développement réel du royaume et que s’accomplit sa
transformation en un empire tel qu’on n’en avait jamais vu au
Soudan et qu’on ne devait plus jamais en revoir après lui.


D’après Léon l’Africain, le premier souverain musulman du Mandé
aurait été converti par l’oncle du sultan almoravide
Youssof-ben-Tachfine, fondateur de Marrakech, c’est-à-dire
vraisemblablement par le chef lemtouna Omar, père de Yahia et
d’Aboubekr, lesquels nous sont donnés par les historiens arabes
comme les cousins de Youssof ; Yahia-ben-Omar étant mort en
1056 et Aboubekr en 1087, on pourrait placer la conversion du
premier prince mandingue musulman vers 1050, un peu après celle de
la famille royale de Tekrour, et la faire correspondre avec le
début du mouvement almoravide.


Le nom de ce prince nous a été transmis par Ibn-Khaldoun, qui
l’appelle Baramendana, selon la prononciation à lui
indiquée par le cheikh Ousmân, mufti du pays de Ghana. Peut-être
pourrait-on écrire ce mot Baramandéna et le traduire par
« chef dans le Mandé » ou « chef du Mandé », en
rapprochant bara du terme ouara ou ouâr
employé chez certaines populations du Sénégal comme titre de
souveraineté[149].


D’après la tradition, les prédécesseurs de Baramendana étaient
des païens fervents, réputés comme d’habiles et dangereux
soubarha ou « jeteurs de sorts ». D’après Bekri,
qui semble avoir été le contemporain de Baramendana et avoir écrit
sa description de l’Afrique du temps de l’un de ses premiers
successeurs, voici dans quelles circonstances ce prince embrassa
l’islamisme. La disette régnait au Mandé ; malgré de nombreux
sacrifices de bœufs, si nombreux que la race bovine faillit
s’éteindre dans le pays, la sécheresse et la misère ne faisaient
que s’accroître. Un pieux musulman qui logeait chez le roi
— le Lemtouna Omar,
si nous en croyons Léon l’Africain — persuada à Baramendana que la
pluie tomberait s’il embrassait l’islamisme. Une fois le roi
sommairement instruit des dogmes de la religion, Omar lui fit
prendre un bain et revêtir une blouse de coton bien propre ;
puis tous deux se mirent à prier sur une colline, le musulman
récitant les formules sacrées et le néophyte répondant
amen ; ils prièrent ainsi toute la nuit et, lorsque
le jour parut, la pluie se mit à tomber abondamment. Baramendana
fit alors briser les idoles et expulser de sa résidence les prêtres
païens et les sorciers. Puis il entreprit le pèlerinage de La
Mecque (d’après Ibn-Khaldoun).


Le pouvoir se transmit à ses descendants qui, tous, professèrent
comme lui l’islamisme ainsi que leur famille et furent appelés à
cause de cela El-Moslemâni (les islamisés). La masse du
peuple d’ailleurs, ajoute Bekri, demeura païenne.


Environ un siècle après la conversion de Baramendana, vers 1150,
le trône du Mandé était occupé par un nommé Hamama, le
plus ancien souverain dont la tradition proprement indigène ait
conservé le nom exact. Il mourut vers 1175 et eut pour successeur
son fils Dyigui-Bilali, auquel succéda vers 1200 son
propre fils Moussa.


2o Règne de Moussa Keïta dit Allakoï
(1200-1218).


Moussa est presque toujours cité dans les traditions indigènes
sous le surnom d’Allakoï. Ce surnom lui aurait été donné
parce qu’il avait l’habitude, chaque fois qu’on l’interrogeait sur
la cause d’un événement, de répondre Alla koï !
c’est-à-dire « Dieu certes ! », voulant indiquer par
là que Dieu était la cause première de toutes choses. Certains
ajoutent que sa descendance reçut le nom d’Allakoïta
« ceux d’Allakoï », nom qui aurait été abrégé plus tard
en Koïta ou Keïta : je ne prétends pas
infirmer cette étymologie, mais je serais assez porté à croire que
la famille royale du Mandé portait ce nom de Keïta bien avant
l’époque d’Allakoï. En tout cas, c’est au clan des Keïta
qu’appartenaient Allakoï et ses successeurs et qu’appartiennent
encore de nos jours les chefs malinké qui se disent de souche
royale ; seulement, comme le nom s’est répandu à l’infini et
qu’une multitude de branches cadettes sont issues de la
branche aînée, les
représentants de cette dernière s’attribuent généralement
l’épithète de Mansaré ou Massaré qui signifie,
comme Massassi chez les Banmana et Tounkara chez les Soninké,
« lignée royale ».


Allakoï passa dans la dévotion la majeure partie de sa
vie ; s’il faut en croire la tradition, il aurait fait quatre
fois le saint pèlerinage de La Mecque, dont une fois en 1213[150]. Cela lui attira une grande renommée qui, à
défaut d’expéditions militaires, servit à consolider son autorité
et à propager au loin le nom du Mandé et de ses habitants.


3o Règne de Naré-Famaghan (1218-1230).


Nous ne savons rien de ce prince, en dehors de son nom et du
fait qu’il était fils d’Allakoï et était né au Mandé. Il est
probable que ce fut sous son règne que le royaume de Kangaba
commença à prendre de l’extension vers le Sud et le Sud-Est et à
étendre son autorité sur la rive droite du haut Niger : les
Banmana proprement dits, alors cantonnés dans cette région,
s’enfuirent au Toron pour échapper au joug des Mandingues et se
soustraire à l’islamisation, tandis que les Somono, qui formaient
alors comme de nos jours une caste de pêcheurs, embrassèrent la
religion nouvelle et acceptèrent la suzeraineté du roi de Kangaba
afin de pouvoir demeurer sur le Niger et continuer à y exercer leur
industrie.


4o Règne de Soundiata (1230-1255).


J’ai dit dans le chapitre précédent, en parlant des luttes entre
l’empire naissant du Mandé et celui de Sosso, dans quelles
conditions Soundiata était arrivé au pouvoir. Ce prince était le
douzième fils de Naré-Famaghan : ses onze frères étaient nés
d’une même épouse de ce dernier, tandis que Soundiata était
l’unique enfant d’une autre femme du même roi. La tradition nous a
conservé les noms des onze aînés de Soundiata : ils
s’appelaient Kononiogo-Simba, Kabali-Simba, Mari-Taniaguélé,
Noutiyé-Mari-Yérességué, Sossotoulou-Langadia,
Moussokoro,
Moussogandaké, Mantia-Maghamba, Fénadougouko-Maghan, Gaka-Bougari,
Kalabamba-Diokountou. Nous avons vu comment ces onze princes
montèrent alternativement sur le trône de leur père, pour être tués
l’un après l’autre par Soumangourou, empereur de Sosso, au fur et à
mesure de leur avènement, en sorte qu’aucun d’eux ne régna à
proprement parler.





	Delafosse
	Planche XXI






[image: ]
Cliché Froment



Fig. 41. — Résidence du Fama
de Sansanding.







[image: ]
Cliché Froment



Fig. 42. — Mademba, fama de Sansanding, et le général Caudrelier.








Moins d’un an après le décès de Naré-Famaghan, le douzième et
dernier de ses fils était seul survivant ; d’ailleurs très
jeune et perclus des jambes depuis sept ans, il semblait moins
encore que ses frères de taille à résister à Soumangourou. Grâce à
l’énergie de son caractère et aux ruses de sa sœur Diégué-Maniaba
et aussi — s’il faut en croire la légende rapportée plus haut —
grâce au miracle opéré sur sa constitution par le bâton royal de
son père, il fut au contraire celui qui devait débarrasser le Mandé
de son ennemi le plus dangereux.


Ce prince fameux est demeuré légendaire jusqu’à nos jours dans
tout le Soudan à l’Ouest du Niger et il est même fort probable
qu’on lui attribue beaucoup de faits et d’exploits qu’il serait
plus exact de rapporter à ses successeurs. Ce héros de la nation
mandingue est universellement désigné dans les traditions indigènes
sous le nom de Soundiata, qui signifierait « le lion
affamé »[151], à moins que la syllabe soun ne
représente un titre de souveraineté analogue au sonni de
la deuxième dynastie de Gao, ce qui donnerait à Soun-Diata le sens
de « prince Lion ». Cette dernière étymologie
concorderait en partie avec celle que propose Ibn-Khaldoun :
d’après cet historien, le nom complet du vainqueur de Soumangourou
était Mari-Diata-Téguen ; il ajoute que, dans la
langue du pays, mari veut dire « prince descendu d’un
roi », diata « lion » et téguen
« petit-fils ». Le renseignement est parfaitement exact
en ce qui concerne diata ; quant à mari, ce
mot peut en effet
signifier à la rigueur « petit maître » ou
« descendant de maître », mais il est plus vraisemblable
d’en faire un prénom, à moins qu’il faille le prendre comme une
transcription approximative de Mali et traduire Mari-Diata par
« le Lion du Mandé ». Il est possible d’ailleurs
qu’Ibn-Khaldoun n’ait pas reproduit exactement les sons entendus
par lui de la bouche du cheikh Ousmân, mufti des gens de
Ghana : ce dernier du reste était sans doute un Arabe ou un
Berbère, ou encore à la rigueur un Soninké, et pouvait très bien
n’avoir qu’une connaissance imparfaite de la langue mandingue.
Ainsi, pour ce qui est de téguen, on pourrait y
reconnaître le mot denkèni, qui signifie, non pas
« petit-fils », mais « petit garçon », et qui
aurait été donné comme surnom à Soundiata, en raison du peu
d’années qu’il comptait au moment de son avènement.


Quoiqu’il en soit, Soundiata ou Mari-Diata, une fois guéri de sa
maladie et parvenu à l’âge adulte, se révéla très vite un prince
énergique et un guerrier redoutable. Les habitants du Mandé le
craignaient mais ne l’aimaient pas et ils songèrent même à
s’entendre avec Soumangourou pour se débarrasser de lui. Ayant eu
vent de cette sorte de complot, Soundiata résolut de se constituer
une armée forte et disciplinée. Rassemblant une bande de chasseurs
et de gens prêts à tout, il traversa le Bouré, franchit le Tinkisso
et tomba à l’improviste sur le Sangaran, dont le chef était un de
ses oncles nommé Danguina Konnté ; celui-ci se hâta de
reconnaître la suzeraineté de son neveu et se rangea sous sa
bannière, à la tête de ses propres guerriers. Ses troupes s’étant
ainsi accrues, Soundiata se porta sur Labé, dans le Fouta-Diallon
actuel, où régnait alors le chef des Diallonké-Dabo[152], nommé lui-même Tabo, et, usant de la même
tactique, il annexa le pays à ses Etats et recruta une deuxième
armée. Après avoir agrandi son domaine dans la direction du Sud, il
se porta vers l’Est, franchit le Niger à Siguiri, repoussa
définitivement les Banmana récalcitrants au-delà du Baoulé, et,
aidé d’un Soninké du Ouagadou nommé Diouna qui fut son lieutenant durant cette
expédition, il établit des colonies mandingues entre le Sankarani
et le Baoulé. De retour à Kangaba, il envoyait Diouna s’emparer de
la région de Kita et deux de ses propres fils, Makan et Siétigui,
prendre le commandement des provinces de Kayaba, de Kouroukoto et
de Mourgoula et d’une partie du Fouladougou actuel[153]. Lui-même faisait la conquête du Bélédougou
méridional, s’emparait de Kirina sur un chef somono appelé
Tara-Maghan, ancêtre des Taraoré, traversait le Niger entre
Koulikoro et Niamina, entrait en vainqueur à Kénientou ou Kénienko,
où régnait alors Soura-Moussa, chef du clan des Sissoko, et
revenait dans sa capitale à la tête de deux nouvelles armées
recrutées l’une sur la rive gauche et l’autre sur la rive droite du
fleuve (1234). Toutes ces conquêtes n’avaient pas demandé quatre
ans à l’actif et entreprenant Soundiata et s’étaient effectuées
d’ailleurs sans qu’aucune résistance sérieuse lui fût opposée.


Lorsqu’il revint à Kangaba, il tint à y faire une entrée
solennelle et imposante, de façon à impressionner fortement ceux de
ses compatriotes qui avaient eu un moment l’intention de le faire
passer de vie à trépas. Il fit donc ranger en ordre, dans une
grande plaine située à quelque distance au Nord de la ville, ses
cinq corps d’armée, l’un composé de ses plus anciens partisans, les
quatre autres recrutés au Sangaran, au Diallon, au Bélédougou et au
Bâko ou région de Ségou (rive droite du Niger à hauteur de
Niamina). Puis il fit venir les vieillards les plus respectés de
Kangaba et leur demanda de décider à qui revenait le commandement
de l’armée entière. Le plus âgé des vieillards fit préparer du
plomb fondu par un forgeron et dit : « Celui qui pourra
plonger sa main dans ce plomb fondu sera le chef de l’armée et du
pays. » Aucun des quatre commandants des corps d’armée
étrangers n’osa mettre sa main dans le métal brûlant, mais
Soundiata y plongea la sienne sans hésitation et l’en retira
intacte. Il fut alors acclamé comme chef unique par tous les
guerriers et par les vieillards et il entra à Kangaba à
la tête de ses
troupes ; parti en petit chef méconnu, il revenait en
empereur[154].


Cependant Soumangourou avait vu avec colère les empiètements de
Soundiata sur la partie méridionale de son empire et il décida
d’attaquer son rival avant que celui-ci ne fût devenu trop
puissant. Nous avons vu au chapitre précédent les péripéties
légendaires de cette lutte demeurée fameuse entre les deux
empereurs, lutte qui se termina en 1235 par l’écrasement de
Soumangourou à Kirina et l’annexion à l’empire mandingue des
provinces dont se composait le domaine propre de l’empire de Sosso,
c’est-à-dire le Nord du Bélédougou, la région de Ségou et de
Sansanding, le Kaniaga, etc. L’annexion des provinces jusque-là
vassales de Sosso — le Diaga, le Bagana, le Ouagadou, le Bakounou,
le Kaarta et les pays dépendant du roi de Diara — devait
s’accomplir à brève échéance.


En effet, après avoir tué Soumangourou et mis l’armée sossé en
déroute, Soundiata continuait vers le Nord sa marche victorieuse,
passant à Sansanding, à Dia, à Dioura, à Bassikounou, arrivait dans
l’Aoukar, s’emparait de Ghana et y mettait le feu, détruisant la
ville de fond en comble (1240) et ensuite, sans pousser jusqu’à
Oualata, — peut-être par respect pour les docteurs musulmans qui
habitaient cette dernière localité, — il reprenait la route du
Sud.


La position de Kangaba lui semblant trop excentrique par rapport
à l’extension qu’il venait de donner à son empire, il décida de
bâtir une nouvelle capitale et choisit à cet effet un emplacement
situé à proximité du lieu où il avait donné la mesure de sa force
en écrasant l’empereur de Sosso. La ville construite sur cet
emplacement fut appelée Mali ou Mandé, en
souvenir du pays d’origine de Soundiata et du berceau de sa
dynastie.


On a beaucoup discuté sur l’emplacement probable de l’ancienne
cité de Mali ; on a même été jusqu’à le confondre
avec celui de
Ghana, bien que la lecture des historiens et géographes arabes
suffise à empêcher toute confusion à cet égard. A mon avis, la
seule solution exacte de la question a été donnée par M.
Binger[155]. Un voyageur nommé El-hadj Mamadou-Lamine,
rencontré par cet explorateur à Ténétou (près Bougouni) en 1887,
lui indiqua comme l’emplacement de l’ancienne ville de Mali un
endroit situé sur la rive gauche du Niger, au Sud-Ouest de Niamina
et au Sud-Sud-Ouest de Moribougou, à hauteur des villages de Konina
et Kondou, lesquels se trouvent entre le fleuve et l’emplacement de
Mali ; cette dernière ville aurait donc été située légèrement
à l’Ouest de la route actuelle de Niamina à Koulikoro. Si l’on se
reporte à la relation de voyage d’Ibn-Batouta, qui, en venant de la
région de Sansanding, traversa en bac la rivière Sansara
près de son embouchure dans le Niger et atteignit Mali à dix milles
au-delà de cette rivière, et si l’on se rappelle que Barth donne,
d’après ses informateurs indigènes, le nom de Samsarah à
l’affluent du Niger qui se jette dans ce fleuve tout près et
légèrement en aval de Niamina, on ne peut qu’accepter la solution
indiquée par M. Binger[156].


Le nom de cette capitale a été orthographié tantôt
Mali, tantôt Melli ou Mellé[157], tantôt Mandi (notamment par les
Portugais) ou Mandé, toutes formes qui ne sont, ainsi que
je l’ai indiqué précédemment, que des variantes dialectales du nom
du Mandé ou Manding, pays primitif des Mandenga, Mandingues ou
Malinké. Ibn-Khaldoun rapporte d’ailleurs, d’après un ancien cadi
de Gao nommé Mohammed-ben-Ouassoul, que Mali était en réalité un
nom de pays et que la capitale s’appelait véritablement beled
Beni, c’est-à-dire « la ville de Beni ou des Beni ».
On a supposé généralement que Beni — dont
l’orthographe ainsi
fixée est d’ailleurs fort douteuse — était le mot arabe signifiant
« enfants » ou « tribu » et que le nom même de
la tribu avait été omis par les copistes. Mais peut-être n’y a-t-il
eu aucune omission et Beni était-il le nom même de Mali ou
de ses habitants ; on pourrait rapprocher de ce mot les
Benays ou Benais que Marmol et Dapper signalent
comme habitant les « royaumes de Gualata, Meli et
Tombut »[158]. Il est à remarquer aussi que
l’informateur de M. Binger lui a déclaré que le vrai nom de la
ville de Mali était Nianimadougou ou simplement
Niani ou Nani : or le b, le
y (ou ni dans les langues soudanaises) et
l’n se confondent aisément dans l’écriture arabe lorsque
les points diacritiques sont omis ou mal placés[159], en sorte que le Beni d’Ibn-Khaldoun
peut parfaitement être une leçon fautive mise pour Yani ou
Niani ou Nani.


Il ne semble pas que Soundiata, après la destruction de Ghana et
la fondation de Mali, ait dirigé en personne de nouvelles
expéditions militaires. Il se reposa sur ses lauriers, pendant que
ses lieutenants continuaient de reculer les limites de son empire,
et se livra à l’agriculture, mettant ainsi en pratique sans la
connaître la célèbre devise ense et aratro. La contrée
avoisinant Mali était alors à peu près inhabitée et couverte de
forêts improductives. Soundiata, qui aimait s’entourer de l’avis
des gens âgés, demanda à un vieillard de lui enseigner le moyen de
rendre prospère sa nouvelle résidence. Le vieillard emmena
l’empereur en dehors de la ville et, lui montrant la forêt
prochaine, lui dit simplement : « Fais abattre ces
arbres, fais transformer ces forêts en champs, et alors seulement
tu seras devenu un vrai roi. » Soundiata ordonna donc à ses
gens d’abattre les arbres ; mais ces hommes, qui avaient passé
leur vie dans les combats, ne s’entendaient qu’aux choses de la
guerre : ils se contentèrent d’abattre les arbres à coups
de hache et, lorsque le printemps revint, les souches reverdirent,
des rejetons poussèrent et la forêt commença à renaître. Le vieux
conseiller de Soundiata riait dans sa barbe et l’empereur se
montrait fort vexé. Alors le vieillard enseigna à Soundiata et à
ses soldats transformés en agriculteurs l’art de tuer la vie des
arbres en incendiant d’abord les herbes et les broussailles et en
brûlant ensuite les troncs et les souches, et tout le pays put être
ainsi promptement et convenablement défriché. Lorsque ce premier
travail fut achevé, le vieillard apporta à l’empereur des graines
de mil, de coton, d’arachides et de calebasses, ainsi que des œufs
de poules et de pintades, puis il lui apprit à semer les graines et
à faire couver les œufs. Et, au bout de quelques années, la
province de Mali devint l’une des plus prospères du Soudan.


Pendant ce temps, comme je viens de le dire, les généraux de
Soundiata ne demeuraient pas inactifs. L’un d’eux, nommé
Amari-Sonko[160], avant même la bataille
de Kirina, s’était emparé du Gangaran et du Bambouk, englobant dans
l’empire mandingue les fameuses mines d’or du Ouangara, dont le nom
ne devait pas tarder à devenir synonyme de Mandé et de
Mandingue ; après la fondation de Mali, il poussa ses
conquêtes dans le Boundou et jusque sur la basse Gambie, faisant
sentir l’influence de l’empire et de la nationalité mandingues dans
le pays de Tekrour et chez les Ouolofs.


Soundiata fut tué d’une flèche, par maladresse, au cours d’une
fête donnée dans sa capitale en 1255. Son meurtrier involontaire
était un Peul nommé Maham Boli. Ce dernier descendait d’un
nommé Nima, ancêtre du clan peul des Boli, qui, au moment de la
dispersion des Peuls du Fouta (XIe siècle), avait émigré avec les siens
vers le Kaniaga. L’un des descendants de Nima, Bida fils de Garan,
ne trouvant plus assez de terres disponibles au Kaniaga pour
nourrir sa famille, était venu demander à Soundiata de le laisser
s’établir auprès de Mali. L’empereur l’ayant fort bien reçu, Bida organisa des
réjouissances, accompagnées de simulacres de combat, pour remercier
Soundiata de son accueil ; c’est au cours de ces réjouissances
que Maham, l’un des fils de Bida, décocha une malencontreuse flèche
qui atteignit l’empereur et le blessa mortellement. Bida et sa
famille, craignant des représailles, se sauvèrent dans le Sahel
auprès de Peuls Yalabé et Oualarbé qui s’y trouvaient déjà et que
commandait Ilo-Diadié Galadio[161].


5o Règne de Mansa-Oulé (1255-1270).


A Soundiata succéda l’un de ses fils, connu sous le surnom de
Mansa-Oulé, c’est-à-dire « l’empereur rouge »,
en raison de son teint relativement clair[162]. Ce prince ne fut pas un guerrier comme son
père mais plutôt un pieux personnage comme son
arrière-grand-père : nous savons qu’il accomplit le pèlerinage
de La Mecque du temps du sultan mamlouk Ed-Dâher Bîbers, lequel
régna de 1260 à 1277.


Cependant le domaine de l’empire mandingue s’accrut encore sous
le règne de Mansa-Oulé, surtout du côté de l’Ouest. En effet, l’un
des meilleurs généraux de Soundiata, Moussa-Son-Koroma Sissoko,
trouvant que Mansa-Oulé ne savait pas utiliser ses services, alla
s’établir à Koundian avec son armée et y fonda le royaume du
Bambougou ou du Bambouk qui fut vassal de l’empire de
Mali. D’autre part un parent de Mansa-Oulé, Siriman Keïta, qui
avait lui aussi conduit à la victoire les troupes de Soundiata et
ne pouvait se résoudre à l’inaction, alla s’emparer du
Konkodougou sur les Diallonké et y fonda, avec
Dékou comme
capitale provisoire, un second royaume vassal[163]. Enfin Sané-Nianga Taraoré, laissé dans le
Gangaran par Amari-Sonko, s’empara du Baniakadougou (cercle actuel
de Kita) et des cantons du Kolama, du Bafing et du Soulou, Solou ou
Sollou (cercle actuel de Bafoulabé) et fit du tout un troisième
royaume vassal de Mali, le royaume du Gangaran.


6o Règnes de Ouati, Kalifa et Aboubakari
(1270-1285).


Nous savons fort peu de choses sur ces trois empereurs, en
dehors des maigres renseignements fournis à Ibn-Khaldoun par le
cheikh Ousmân[164]. Mansa-Oulé eut pour successeur son
frère Ouati, qui régna probablement de 1270 à 1275 et qui
fut remplacé par son frère cadet Kalifa. Ce dernier,
faible d’esprit, n’avait de passion que pour le tir à l’arc et il
lançait des flèches sur les passants pour s’amuser et juger de son
adresse. Les officiers de la cour s’emparèrent de lui quelques
semaines après son avènement, le mirent à mort et confièrent le
sceptre à un neveu utérin de Soundiata, nommé Aboubakari,
lequel dut régner de 1275 à 1285 ; Ibn-Khaldoun fait remarquer
à ce sujet que la coutume de ces « nations barbares »
était de suivre l’ordre de succession en ligne utérine.


7o Règne de Sakoura (1285-1300).


A la mort d’Aboubakari, un serf attaché à la famille royale et
nommé Sakoura ou Sabakoura, s’empara du pouvoir.
Ce fut l’un des plus puissants parmi les empereurs de Mali ;
il fit plusieurs expéditions couronnées de succès, notamment dans
l’empire de Gao et dans celui de Tekrour. Le cheikh Ousmân lui
attribuait la prise de Gao et prétendait que son autorité
s’étendait depuis cette ville jusqu’à l’Atlantique, mais un autre
informateur d’Ibn-Khaldoun, El-hadj Younes, interprète de langue
« tekrourienne » au Caire, assurait que Gao ne fut annexé
au Mali que sous le règne de Kankan-Moussa, ce qui est l’opinion la
plus généralement
admise. En tout cas, il semble certain que le domaine de l’empire
de Mali s’accrut notablement sous le règne de Sakoura et que c’est
vers la même époque que les marchands du Maghreb et de la
Tripolitaine commencèrent à se rendre à Mali et à faire de la jeune
capitale soudanaise un centre commercial important.


Sakoura accomplit le pèlerinage de La Mecque au temps du sultan
El-Melek En-Nâsser, lequel régna de 1293 à 1341, y compris deux
interruptions. C’est en revenant des lieux-saints par le Yémen et
l’Erythrée, vers l’an 1300, que Sakoura trouva la mort : il
fut dévalisé et assassiné par des Danakil sur la côte de Tadjourah,
comme il venait de débarquer sur la terre d’Afrique. Ses compagnons
de voyage recueillirent son corps, le firent dessécher et le
transportèrent jusqu’à Kouka, où il fut placé sous la sauvegarde de
l’empereur du Bornou ; ce dernier expédia des messagers à Mali
pour aviser les notables de la mort de leur souverain et les prier
d’envoyer chercher ses restes. Une ambassade se rendit de Mali à
Kouka à cet effet et ramena le corps de Sakoura, qui fut enterré à
côté de ceux de ses prédécesseurs.


8o Règnes de Gaou, Mamadou et Aboubakari II
(1300-1307).


Gaou, fils de Soundiata, avait commencé à exercer le pouvoir dès
le départ de Sakoura pour La Mecque ; il était fort âgé et
mourut peu après l’assassinat de celui-ci, sans doute vers 1301.
Son fils Mamadou lui succéda et ne régna qu’un an ou deux ; il
fut remplacé par Aboubakari II, fils d’une sœur de Soundiata, qui
ne régna lui-même que quatre ou cinq ans.


9o Règne de Kankan-Moussa (1307-1332).


Kankan-Moussa, appelé par Ibn-Khaldoun Mansa Moussa
(c’est-à-dire l’« empereur Moussa »), était fils
d’Aboubakari II ; sa mère l’avait mis au monde dans une
localité appelée Kankan[165] et c’est ce qui lui
valut son surnom : Kankan-Moussa doit en effet se
traduire par « Moussa de Kankan »[166].


Il fut, avec
Soundiata, le plus illustre des empereurs mandingues. Ibn-Khaldoun
nous a donné sur lui des détails assez circonstanciés, qu’il devait
à El-Mâmer, descendant de Abd-el-Moumen, fondateur de la dynastie
berbère des Almohades, lequel El-Mâmer était un ami personnel du
grand historien arabe et avait eu l’occasion de voyager au Soudan
en compagnie de Kankan-Moussa lui-même, ainsi que nous l’allons
voir dans un instant.


La dix-septième année de son règne, en 1324, Kankan-Moussa se
rendit en pèlerinage à La Mecque, emmenant avec lui un personnel
nombreux et une quantité considérable de bagages, qui comprenaient
entre autres choses 80 paquets de poudre d’or pesant chacun trois
kintar, c’est-à-dire probablement 120 onces ou 3 kilos 800
environ, soit en tout une valeur de plus de 900.000 francs au taux
actuel de l’or. Il était accompagné de 60.000 porteurs et précédé
de 500 esclaves tenant chacun à la main une canne d’or du poids de
500 mitskal, soit environ trois kilos. Il passa par
Oualata, puis par un pays de fortes altitudes (sans doute l’Adrar
Ahnet) et par le Touat[167]. Il se rendit de là au
Caire et reçut l’hospitalité à Birket-el-Habech, aux environs de
cette ville, dans la maison de campagne d’un riche marchand
d’Alexandrie nommé Siradj-ed-Dine fils d’El-Kouaïk. Sans doute
l’énorme quantité d’or apportée du Soudan n’était pas suffisante
pour faire face aux dépenses de l’impérial pèlerin, car ce dernier
et ses courtisans empruntèrent à Siradj-ed-Dine une assez forte
somme d’argent[168]. Cependant Kankan-Moussa ne laissa pas en Orient la
réputation d’un prince bien généreux : il ne dépensa en
aumônes pieuses dans les deux villes saintes que 20.000 pièces
d’or, tandis que l’Askia Mohammed I devait plus tard faire à ces
villes un don de 100.000 pièces d’or.


A La Mecque, Kankan-Moussa rencontra un poète arabe né à
Grenade, Abou-Ishaq Ibrahim-es-Sahéli, surnommé Et-Toueïdjine, avec
lequel il se lia d’amitié. En quittant les lieux saints pour
regagner son pays, l’empereur de Mali détermina Es-Sahéli à
l’accompagner. Ils passèrent par Ghadamès et y trouvèrent
El-Mâmer ; ce dernier résidait habituellement dans le Zab
(région de Biskra), où il jouissait d’une grande influence ;
ayant appris que Kankan-Moussa devait passer à Ghadamès, il était
allé l’y attendre et, dès qu’il le vit, il lui demanda une armée
pour s’emparer de Ouargla. L’empereur de Mali n’était pas fâché de
s’entourer de personnalités musulmanes de race blanche, ce qui lui
donnait un plus grand prestige aux yeux de ses sujets ; aussi
laissa-t-il croire à El-Mâmer qu’il lui confierait volontiers
l’armée désirée, à condition qu’il vînt lui-même la chercher à
Mali. Et c’est ainsi qu’El-Mâmer et Es-Sahéli se trouvèrent faire
partie du cortège de Kankan-Moussa durant la traversée du Sahara et
l’arrivée au Soudan ; l’empereur du reste les traitait avec
les plus grands égards, leur donnait le pas sur ses ministres et
ses généraux et leur faisait porter à manger à chaque halte. C’est
par El-Mâmer que nous savons que les bagages de l’empereur de Mali
étaient portés par des chameaux durant la traversée du désert et,
une fois la caravane arrivée au pays des Noirs, par 12.000 jeunes
esclaves vêtus de tuniques de soie et de brocart.


C’est pendant le voyage de Kankan-Moussa et peu avant son retour
que l’un de ses généraux demeurés au Soudan,
Sagamandia, s’empara de Gao sur Dia Assibaï et fit de
l’empire de Gao un royaume vassal de l’empire de Mali (1325). La
nouvelle de cette victoire parvint à Moussa alors qu’il était
encore au Sahara et il décida de visiter en passant ses nouveaux
domaines. Il se dirigea donc sur Gao, où il fut reçu en grande
pompe et avec tous les honneurs souverains ; Dia Assibaï fit
acte de soumission entre ses mains et Moussa, pour s’assurer la
fidélité de son nouveau vassal, emmena à Mali comme otages les deux
fils de l’empereur de Gao, Ali-Kolen et Souleïmân-Nar.


El-Mâmer ayant fait observer à Kankan-Moussa que la mosquée de
Gao, qui ne se composait, comme les autres maisons de la ville, que
d’une hutte à toit de paille, était bien misérable pour un monument
consacré à l’adoration de Dieu, l’empereur mandingue demanda à
Es-Sahéli, qui avait un certain talent d’architecte, d’en
construire une autre plus belle. Le poète espagnol fit alors bâtir,
en dehors de la ville, une maison rectangulaire à terrasse, ornée
d’un minaret pyramidal et d’un mihrab, le tout en briques
d’argile cuites au feu ; cette mosquée existait encore au
temps de Sa’di (milieu du XVIIe
siècle). Moussa fut très satisfait du résultat et lorsque,
poursuivant son voyage, il arriva à Tombouctou et annexa également
cette ville à son empire, il confia à Es-Sahéli l’érection d’une
mosquée et d’un palais : ce dernier devait servir de salle
d’audience aux princes de Mali lorsqu’ils viendraient visiter
Tombouctou et on appela pour cette raison Mâdougou (terre
du maître) l’emplacement que l’empereur fit réserver pour la
construction de ce palais. Du temps de Sa’di, cet emplacement était
occupé par le marché à la viande. Les habitations de Tombouctou et
de Mali, d’après le témoignage d’El-Mâmer, n’étaient alors que des
huttes rondes en argile, coiffées de toitures coniques en paille,
comme celles de Gao et de toutes les villes du Soudan ; les
mosquées et le « palais » de l’empereur à Mali n’étaient
pas construits autrement. Es-Sahéli édifia à Tombouctou une mosquée
à minaret analogue à celle qu’il avait érigée à Gao, et qui devint
la grande mosquée (djinguer-ber) dont les ruines existent
encore[169] ; quant au palais de Mâdougou dû au même
poète, ce fut une salle carrée surmontée d’une terrasse à coupole,
le tout enduit de plâtre et orné d’arabesques de couleurs
éclatantes : Es-Sahéli déploya tout son génie dans cette
construction dont il fit, au dire d’El-Mâmer, « un admirable
monument ». Kankan-Moussa, pour récompenser son architecte
improvisé, lui donna, d’après Ibn-Khaldoun, 12.000 mitskal
de poudre d’or, c’est-à-dire environ 50 kilos ou 150.000 francs au
taux actuel de l’or. Le cadeau se serait même monté à 40.000
mitskal d’après Ibn-Batouta, qui loue fort la générosité
de l’empereur Moussa vis-à-vis des « Blancs », ajoutant
qu’un jour ce prince donna 3.000 mitskal au jurisconsulte
Modrik-ben-Faris, dont le grand-père passait pour avoir instruit
Soundiata.


Es-Sahéli se fixa à Tombouctou ; il y mourut en 1346, sous
le règne de Souleïmân, et y fut enterré. Avant de mourir, il avait
eu au Soudan des enfants qui, devenus adultes, s’établirent à
Oualata. Cette dernière ville avait été annexée à l’empire de Mali
en même temps que Tombouctou.


Kankan-Moussa entretenait des relations amicales avec le sultan
de Fez, qui appartenait alors à la dynastie berbère des Mérinides.
Peu après l’avènement du sultan Aboul-Hassân (1331-1348), Moussa
lui fit parvenir de riches présents, avec une lettre le félicitant
spécialement de la victoire qu’il avait remportée sur Tlemcen. Deux
notables malinké et un interprète appartenant à la tribu des
Massîn[170] étaient chargés de remettre cette lettre
à Aboul-Hassân. Le sultan marocain ne voulut pas demeurer en reste
de générosité vis-à-vis de son collègue soudanais et, après avoir
somptueusement traité les envoyés de Moussa, il les renvoya à Mali
avec une ambassade marocaine conduite par Ali-ben-Ghânem, chef de
la tribu arabe des Makil, et composée d’Abou-Taleb
Mohammed-ben-Abi-Medien, secrétaire du Conseil d’Etat, et de
l’eunuque Anber ; l’ambassade emportait de nombreux cadeaux
destinés à Kankan-Moussa. Ce dernier mourut en 1332, pendant que
ses envoyés étaient encore à Fez, et ce ne fut que sous le règne
de Souleïmân que
les ambassadeurs d’Aboul-Hassân parvinrent à Mali.


Au moment de la mort de Kankan-Moussa, l’empire de Mali avait
atteint des dimensions, une renommée et une puissance
considérables. Gao, Tombouctou, Oualata, Araouân, Tichit,
Tadmekket, Takedda et Agadès reconnaissaient le suzeraineté de
l’empereur mandingue et lui payaient tribut, quoique sans doute
assez irrégulièrement en ce qui concernait tout au moins les villes
sahariennes. Tous les pays noirs compris entre le Bani à l’Est,
l’empire de Tekrour à l’Ouest et les approches de la forêt dense au
Sud relevaient plus ou moins directement de ce potentat, à
l’exception de Dienné, qui avait conservé toute son indépendance.
Les contrées de la Boucle non riveraines du Niger ou du Bani, et en
particulier les empires mossi, étaient également en dehors de la
zone d’action du souverain mandingue. Mais, même en faisant cette
restriction, même en faisant la part de l’exagération des
historiens arabes, et même en tenant compte de ce que l’autorité de
l’empereur ne pouvait vraisemblablement pas s’exercer sur toute
l’étendue de ses domaines d’une manière absolue et avait besoin,
pour se faire sentir, de s’appuyer sur de fréquentes expéditions
militaires, une pareille zone d’action — qui s’étendait jusqu’aux
portes de Ghadamès et de Ouargla — n’en demeure pas moins l’un des
phénomènes historiques les plus surprenants qu’il nous soit donné
d’enregistrer.


10o Règne de Maghan (1332-1336).


Maghan était fils de Kankan-Moussa. C’est au début de son règne,
en 1333, que l’empereur mossi du Yatenga, Nasségué,
pénétra à Tombouctou, mit en fuite la garnison mandingue, pilla la
ville et l’incendia. Cette incursion des Mossi dans l’empire de
Mali ne paraît pas du reste avoir dépassé les proportions d’une
simple razzia : Nasségué, une fois son coup de main accompli,
regagna le Yatenga avec son butin ; les Mandingues
réoccupèrent Tombouctou et les quartiers dévorés par le feu furent
reconstruits.


L’une des conséquences secondaires du sac de Tombouctou par les
Mossi fut de retenir longtemps à Oualata l’ambassade d’Aboul-Hassân. Partie du
Maroc vers la fin de 1332, elle était arrivée dans l’Aoukar l’année
suivante ; elle y apprit d’abord la mort de Kankan-Moussa et
ensuite la randonnée de Nasségué et crut devoir demeurer à Oualata
jusqu’à ce que la route du Sud fût redevenue sûre et qu’un prince
plus actif et plus puissant que Maghan fût monté sur le
trône : et c’est ainsi qu’elle n’arriva à Mali qu’en 1336.


Maghan en effet semble n’avoir brillé ni par l’énergie ni par
l’habileté. Nous avons vu qu’il ne sut pas garder à sa cour les
deux princes de Gao que Kankan-Moussa avait amenés comme otages à
Mali et que, après leur avoir laissé toute la liberté et tout le
temps nécessaires pour préparer et accomplir leur évasion (1335),
il ne fut pas capable de les rattraper et ne put empêcher l’aîné,
Ali-Kolen, de se faire proclamer empereur à Gao et de secouer le
joug du Mali. C’est ainsi que Maghan laissa s’amoindrir le domaine
que lui avait légué son père : lors de sa mort, Tombouctou et
Oualata dépendaient toujours de Mali, mais Gao et l’ensemble du
pays songaï proprement dit s’étaient affranchis, au moins dans une
certaine mesure, de la tutelle mandingue.


11o Règne de Souleïmân (1336-1359).


Souleïmân, frère de Kankan-Moussa, ne put rétablir l’autorité du
Mali sur Gao, mais il réussit à redonner à l’empire un prestige
presque aussi considérable que celui dont il avait joui sous le
règne de Moussa. Nous sommes assez abondamment documentés sur ce
prince et sur la situation de l’empire mandingue à son époque, non
seulement par Ibn-Khaldoun, mais surtout par Ibn-Batouta, qui
visita Mali en 1352 et qui nous a laissé de son voyage une relation
fort intéressante.


J’ai dit que l’ambassade expédiée de Fez par Aboul-Hassân arriva
à Mali en 1336, peu après l’avènement de Souleïmân. Ce prince la
reçut avec de grands honneurs et renvoya au Maroc les ambassadeurs
maghrébins, en leur adjoignant une députation de notables
mandingues commandés par El-hadj Moussa-el-Ouangarati[171] et chargés de remettre au sultan une lettre de
remerciements et de nombreux présents.


En 1351,
Souleïmân entreprit le pèlerinage de La Mecque. A l’aller comme au
retour, il profita de son passage à travers le Sahara pour
raffermir son autorité sur les dépendances lointaines de son empire
et sans doute il réussit dans cette entreprise, d’après ce que nous
raconte Ibn-Khaldoun. Ce dernier, ayant été envoyé en 1353 à Biskra
en mission politique, y rencontra un envoyé du chef de Takedda qui
lui fournit des renseignements intéressants sur la situation
politique et économique de cette ville[172] et des autres dépendances sahariennes du Mali.
Takedda, alors la plus grande ville du pays touareg, était le
rendez-vous de tous les Soudanais qui allaient à La Mecque ou en
revenaient ; chaque année, une caravane de 12.000 chameaux
chargés, se rendant du Caire à Mali, traversait Takedda et
apportait une grande animation dans la cité. Celle-ci était
gouvernée par un prince touareg — un « Zenaga voilé »,
dit Ibn-Kaldoun — qui entretenait des relations amicales avec les
chefs de Ouargla et de Biskra, mais qui reconnaissait la
suzeraineté de l’empereur de Mali, ainsi d’ailleurs, — ajoute
Ibn-Khaldoun, — « que toutes les autres villes du Sahara
auxquelles on donne le nom collectif
d’el-mebstîn »[173].


Vers la fin de son règne, Souleïmân, ayant appris l’avènement à
Fez d’Abou-Sâlem, fils et troisième successeur d’Aboul-Hassân, lui
adressa une lettre de félicitations accompagnée de présents
somptueux. L’ambassade chargée de cette lettre et de ces présents
venait d’arriver à Oualata lorsqu’elle apprit la mort de Souleïmân
(vers la fin de l’année 1359) et les compétitions engagées au sujet
de sa succession. Elle interrompit en conséquence son voyage et ne
le reprit que quelques mois après, sur l’ordre de Mari-Diata II,
ainsi que nous le verrons tout à l’heure.


Voici maintenant
les renseignements que nous devons à Ibn-Batouta[174] sur l’empire de Mali et sa capitale sous le
règne de Souleïmân.


Le célèbre voyageur, parti de Fez en 1352, alla d’abord à
Sidjilmassa, puis en partit avec une caravane guidée par un
Messoufi ; il arriva en vingt-cinq jours à Teghazza, où il
visita les mines de sel, alors exploitées par des esclaves des
Messoufa. Le sel de Teghazza, rendu à Oualata, se vendait de 8 à 10
mitskal (100 fr. environ au taux actuel) la charge de
chameau, et de 20 à 30 mitskal, parfois 40, à Mali ;
ce sel servait de monnaie dans le Soudan, une fois coupé en
morceaux.


De Teghazza, Ibn-Batouta se rendit à Tâsser-hala, où le
chef de la caravane renouvela les provisions d’eau et d’où, comme à
l’habitude, il envoya un Messoufi pour annoncer son arrivée à
Oualata ; on paya cet envoyé cent mitskal d’or. Les
voyageurs atteignirent Oualata deux mois après leur départ
de Sidjilmassa. Le lieutenant ou farba de l’empereur de
Mali à Oualata se nommait Hosseïn et le chef de la ville s’appelait
Mansa Dio (peut-être Mansa-dion « serviteur
de l’empereur »). Les habitants étaient des Noirs, ainsi que
le chef de la ville et, semble-t-il, le lieutenant de l’empereur,
puisque Ibn-Batouta fut frappé du peu de considération de ce
fonctionnaire pour les hommes blancs ; des notables messoufa
résidaient à Oualata et escortaient le farba. Ces Messoufa
de Oualata, qui formaient la majorité de la population, passaient
d’ailleurs pour des Nègres aux yeux d’Ibn-Batouta ; sans doute
c’étaient des métis de Soninké et de Berbères. La ville renfermait
également quelques Blancs de race pure. On observait le système de
succession en ligne utérine, le neveu fils de sœur succédant à son
oncle, bien que les gens de la ville fussent des musulmans fervents
et instruits ; les femmes allaient le visage
découvert et
exerçaient une grosse influence ; elles accompagnaient leurs
époux lorsqu’ils partaient en voyage et avaient une grande liberté
de mœurs.



Il y avait « vingt-quatre jours de marche forcée entre
Oualata et Mali », où résidait le « sultan » du pays
et où Ibn-Batouta se rendit ensuite. Les routes étaient très sûres
à cette époque. Notre voyageur remarqua un grand nombre d’arbres
immenses, dépouillés de leurs feuilles à cette saison de l’année
(saison sèche) et souvent creux : c’étaient vraisemblablement
des baobabs ; dans certains logeaient des abeilles dont on
récoltait le miel ; dans les anfractuosités de plusieurs de
ces arbres s’installaient des tisserands. Ibn-Batouta signale le
« pain de singe », l’arachide et les beignets frits dans
l’huile de gharti, c’est-à-dire de kharité[175] ; il décrit aussi l’emploi de cette huile
mélangée à de l’argile pour enduire les terrasses, ainsi que
l’usage des calebasses en guise de récipients de cuisine et la
coutume qu’avaient les femmes de transporter leurs bagages dans ces
mêmes récipients végétaux. Les marchandises d’échange étaient le
sel et les perles en verroterie. Aux haltes, dans les villages, on
apportait aux voyageurs de l’anli, eau mélangée de farine
et parfois de miel[176], du lait, des poulets, du riz, de la
farine de haricots, de la farine de mil — de l’espèce appelée
fonio — qui servait à faire du cousscouss et de
l’assîda[177]. Ce qui est remarquable dans ces
observations recueillies par Ibn-Batouta, c’est qu’elles pourraient
être faites aujourd’hui encore par n’importe quel voyageur
traversant la même région.


A dix jours de Oualata, Ibn-Batouta arriva à un grand
village[178] du Diagara ou Diagari (pays
de Diaga), habité par des commerçants ouangara, c’est-à-dire
soninké ou mandingues, et quelques hommes blancs ou métis, les uns
de la secte des Ibâdites, les autres du rite malékite ; les
premiers appartenaient au clan des Sarhanorho et les
seconds au clan des Touré. Du Diagara, Ibn-Batouta se
rendit au Nil (Niger), qu’il atteignit à
Kara-Sakho, c’est-à-dire au marché de Kara, près et en
face de la localité actuelle de Kongokourou, située sur la rive
gauche du Niger à quelque distance au Nord de Kara. « Le
fleuve, dit le voyageur, coule de là (de Kara-Sakho) vers
Kabora (sans doute Diafarabé), puis vers Diaga (ou Dia),
puis vers Tombouctou, ensuite vers Gao, puis vers le
Maouli (sans doute le Maouri de nos cartes) qui est dans
le pays des Limi (probablement les habitants du Kebbi),
ensuite vers le Noufé (ou Noupé) » ;
Ibn-Batouta, qui prenait le Niger pour la branche supérieure du
Nil, ajoute que, du Noupé, le fleuve coulait vers le pays des Nouba
(Nubie), passait à Dongola et traversait l’Egypte.


Les chefs de Kabora et de Diaga étaient vassaux de l’empereur de
Mali ; les gens de la seconde de ces villes passaient pour des
musulmans éclairés. Le Maouri était, en descendant le Niger, la
dernière dépendance du Mali, ce qui indique qu’aux yeux
d’Ibn-Batouta le royaume ou empire de Gao était encore considéré
comme vassal de Mali, au moins nominalement. Quant au Noupé, il
formait un royaume indépendant, très puissant, dont le souverain
faisait tuer les Blancs (Arabes ou Berbères) qui osaient
s’aventurer sur ses domaines.


De Kara-Sakho, Ibn-Batouta se rendit à la rivière
Sansara[179], laquelle coulait à environ dix milles
de Mali. Il fallait une autorisation pour entrer à Mali, mais le
voyageur avait prévenu de son arrivée la communauté des Blancs
(Berbères et Arabes) de la capitale mandingue et il put traverser
sans délai le Sansara, au moyen du bac qui y était installé.


Mali était alors une ville entièrement musulmane, où l’on
rencontrait des jurisconsultes égyptiens et marocains ; le
cadi était un Nègre nommé Abderrahmân, qui avait fait le
pèlerinage ; l’interprète de l’empereur se nommait Douga[180]. Quant au souverain, on l’appelait Mansa Souleïmân, et
Ibn-Batouta fait observer que mansa signifie
« sultan ». Il se plaint de l’avarice de ce prince qui,
comme cadeau de bienvenue — fait à la suite d’une cérémonie pour le
repos de l’âme d’Aboul-Hassân, sultan du Maroc décédé — lui envoya
trois fromages, un morceau de bœuf frit dans de l’huile de karité
et une calebasse de lait caillé ! Aussi le voyageur, après
avoir attendu trois mois, présenta des réclamations :
l’empereur lui donna alors 33 mitskal et un tiers de
poudre d’or et, plus tard, au moment de son départ, cent
mitskal, soit en tout plus de 1.600 francs, ce
qu’Ibn-Batouta trouva tout naturel.


L’empereur donnait ses audiences dans une chambre prenant jour
sur une cour par trois fenêtres en bois revêtues de lames d’argent
et, au-dessous, trois autres garnies de plaques d’or. Ces fenêtres
étaient cachées par des rideaux qu’on relevait pour indiquer que
l’heure de l’audience était venue. Lorsque l’empereur arrivait, on
passait à travers l’une des fenêtres un cordon auquel était
attachée une pièce d’étoffe de fabrication égyptienne ; dès
qu’on apercevait ce signal, les tambours et les trompes se
faisaient entendre et trois cents esclaves sortaient du palais,
armés d’arcs ou de javelots et de boucliers ; les porteurs de
javelots se plaçaient debout à droite et à gauche des fenêtres du
trône et les archers s’asseyaient devant eux. On amenait ensuite
deux chevaux sellés et bridés et deux béliers destinés à écarter le
mauvais œil. Quand l’empereur s’était assis, trois esclaves
sortaient en courant et appelaient son premier ministre, nommé
alors Kandia-Moussa ; derrière celui-ci venaient les chefs
d’armée, le prédicateur de la mosquée et les jurisconsultes, qui
tous s’asseyaient en avant des archers. L’interprète se tenait
debout à la porte de la chambre du trône, revêtu de riches habits,
coiffé d’un turban à franges, armé d’une épée à fourreau doré et
chaussé de bottes, privilège dont il était le seul à jouir aux
jours d’audience ; il tenait en main deux javelots, l’un d’or
et l’autre d’argent, garnis de pointes de fer. Les soldats qui ne faisaient pas
partie de la garde impériale, les fonctionnaires civils, les
serviteurs et les Messoufa attachés à la cour demeuraient en dehors
de la place des audiences, dans une large rue plantée d’arbres.
Chaque chef d’armée avait devant lui ses officiers, armés de lances
et d’arcs, et ses musiciens, portant des tambours, des trompes en
ivoire et des instruments faits avec des planchettes et des
calebasses et sur lesquels on frappait avec des baguettes[181]. Les chefs d’armée avaient chacun un carquois
pendu à l’épaule et un arc à la main ; ils arrivaient à
cheval, précédés de leurs officiers et de leurs soldats. Dans la
chambre aux fenêtres, à côté de l’empereur, se tenait un homme
faisant fonctions de héraut : quiconque voulait parler au
souverain s’adressait à l’interprète, qui transmettait la phrase au
héraut, lequel à son tour la communiquait à l’empereur ; les
réponses de ce dernier passaient par les mêmes intermédiaires.


A de certains jours, l’empereur sortait de sa demeure et donnait
ses audiences sur une sorte d’estrade à trois marches, recouverte
d’un vélum de soie et installée sous un arbre, sur la place du
palais. Cette estrade était, dit Ibn-Batouta, appelée
bembé dans la langue du pays[182]. Sur cette estrade, on plaçait un coussin où
s’asseyait le prince ; au-dessus de sa tête, on tenait ouvert
un parasol de soie en forme de dôme, surmonté d’un grand oiseau
d’or. L’empereur sortait du palais un carquois au dos et un arc à
la main, coiffé d’un turban en étoffe dorée que retenaient des
cordons d’or terminés par des pointes semblables à des
poignards ; il était vêtu, dans ces circonstances, d’une robe
rouge en étoffe de fabrication européenne ; devant lui
marchaient des chanteurs qui tenaient en main des clochettes d’or
et d’argent ; il s’avançait à pas lents, suivi de plus de
trois cents esclaves armés. Une fois qu’il était assis, les
musiciens jouaient du tambour et de la trompe et trois esclaves
allaient appeler le premier ministre et les chefs d’armée,
puis on amenait les
deux chevaux et les deux béliers. L’interprète se plaçait à
l’entrée de la cour qui servait de place d’audience et le peuple
demeurait dans la rue.


D’après Ibn-Batouta, les Noirs du Mali étaient, de tous les
peuples, celui qui se montrait le plus soumis à son
souverain ; ils juraient par son nom, disant : Mansa
Souleïmân kî, ce qui veut dire exactement en mandingue :
« l’empereur Souleïmân a ordonné, c’est l’ordre du
prince ». Si l’empereur, au cours d’une audience, appelait un
de ses sujets par son nom, celui-ci enlevait ses vêtements de gala
et se couvrait de vieux haillons, remplaçait son turban par un
bonnet sale, relevait sa culotte jusqu’à mi-jambes, s’agenouillait,
frappait la terre de ses coudes, se redressait sur ses genoux dans
une posture humble et écoutait ainsi la parole du souverain. Avant
de répondre il découvrait son dos et se jetait de la poussière sur
le dos et la tête[183].


Lorsque l’empereur s’adressait à la foule, tout le monde ôtait
son turban. Lorsqu’un orateur de l’assemblée en appelait à
quelqu’un de la véracité des paroles qu’il venait de prononcer,
celui qui voulait confirmer la déclaration de cet orateur tirait la
corde de son arc et la lâchait brusquement, produisant ainsi un
bruit très perceptible. Quand l’empereur approuvait ou remerciait
quelqu’un, celui-ci se couvrait de poussière ; Ibn-Batouta
rapporte à ce propos qu’un notable mandingue nommé El-hadj Moussa,
envoyé comme ambassadeur au Maroc[184] par Souleïmân, se
présenta chez le sultan de Fez avec une corbeille remplie de
poussière et qu’il se couvrait le torse de cette poussière chaque
fois que le sultan lui adressait une parole agréable.


Ibn-Batouta nous a décrit également la manière dont se célébrait
à Mali, au XIVe siècle, la fête
de la rupture du jeûne et celle des sacrifices. On faisait la
prière sur une place voisine du palais. Les fidèles se vêtaient de
blanc. L’empereur arrivait à cheval, coiffé d’un turban dont une
extrémité retombait sur l’épaule ; lui seul, concurremment
avec le cadi, le prédicateur et les jurisconsultes, avait le droit de
porter ce jour là un turban disposé de cette façon ; il était
précédé d’étendards de soie rouge et se préparait à la cérémonie
dans une tente disposée à cet effet, puis il récitait la prière
avec les fidèles. Après le sermon et une fois descendu de la
chaire, le prédicateur s’asseyait devant l’empereur et lui
adressait un discours en arabe, faisant l’éloge du prince et
exhortant le peuple là lui obéir ; un homme, tenant une lance
à la main, traduisait ce discours au public dans la langue du
pays.


Après la prière de l’après-midi, l’empereur prenait place sur le
bembé et les gardes du corps s’avançaient, superbement
équipés, portant des carquois d’or et d’argent, des épées à
poignées et fourreaux d’or, des lances d’or et d’argent et des
masses d’armes en cristal. Quatre officiers, tenant chacun un
éventail d’argent, se plaçaient derrière le prince pour écarter les
mouches. L’interprète Douga, suivi de ses quatre femmes et de cent
jeunes captives bien habillées et la tête ceinte d’un bandeau d’or
et d’argent, s’asseyait sur une sorte de trône et, en
s’accompagnant d’une harpe garnie de grelots, chantait les louanges
de l’empereur et célébrait ses exploits. Les femmes et les captives
de Douga chantaient et dansaient, au son de tambours sur lesquels
frappaient trente jeunes gens habillés de rouge et coiffés de
turbans blancs. D’autres jeunes gens dansaient et sautaient avec
agilité, ou faisaient avec leurs épées des simulacres de combat
auxquels Douga prenait part en s’y distinguant. Pour marquer son
plaisir, l’empereur remit à son interprète, en présence
d’Ibn-Batouta, 200 mitskal d’or ; un héraut cria le
montant du cadeau et aussitôt les chefs d’armée, en guise
d’acclamation, firent résonner les cordes de leurs arcs. Ensuite
les griots, (appelés, dit Ibn-Batouta, dyêli, pluriel
dyéla)[185], s’avancèrent, recouverts de plumes,
coiffés de masques en bois à bec rouge représentant des têtes
d’oiseaux, et dirent au prince des choses telles que :
« L’estrade sur laquelle tu es assis portait autrefois tel
empereur, dont l’un des plus beaux actes fut d’avoir fait telle chose. Fais donc, toi
aussi, la même chose, pour qu’on cite également ton nom dans
l’avenir. » Puis le chef des griots monta sur l’estrade et
posa sa tête sur les genoux de Souleïmân, puis sur son épaule
droite et enfin sur son épaule gauche, selon un usage fort ancien
dans le pays, fait observer Ibn-Batouta[186].


Ce voyageur rapporte un fait qui montre bien jusqu’où s’étendait
le pouvoir de l’empereur de Mali et combien son autorité était
respectée jusqu’aux confins de son empire. Un vendredi, pendant la
prière à la mosquée, un Messoufi interpella à haute voix le
souverain pour se faire rendre justice, disant que le chef de
Oualata lui avait acheté pour 600 mitskal de marchandises
et ne lui offrait que 100 mitskal en paiement. L’empereur
envoya chercher le chef incriminé et fit juger l’affaire par le
cadi ; celui-ci ayant donné raison au Messoufi, l’empereur
destitua le chef de Oualata.


La principale femme de Souleïmân, nommée Kâssa ou
« la Reine », et qui était cousine de son époux,
partageait avec lui l’autorité suprême, et le prône du vendredi se
faisait en leurs deux noms réunis. Pendant le séjour d’Ibn-Batouta
à Mali, l’empereur crut avoir à se plaindre de la Kâssa, la fit
emprisonner et la remplaça par une autre de ses femmes qui n’était
pas de sang royal. Le public blâma cet acte du souverain, mais on
apprit par la suite que la Kâssa avait comploté avec un parent de
Souleïmân pour détrôner celui-ci et on approuva la colère du
prince.


Ibn-Batouta trouva les Noirs du Mali remplis de justice et
d’équité ; dans tout leur pays régnait une sécurité parfaite,
les vols étaient inconnus ou punis très sévèrement, ainsi que toute
injustice. Si des étrangers venaient à mourir, leurs biens étaient
conservés jusqu’à ce que les ayants-droit les vinssent réclamer. Le
même auteur loue beaucoup aussi la piété et le zèle religieux des
Mandingues de son temps ; il constate avec plaisir qu’à
Mali on
contraignait les enfants à prier à force de coups et qu’on les
mettait aux fers lorsqu’ils ne montraient pas assez d’ardeur à
apprendre le Coran par cœur. D’autre part, il ne leur pardonne pas
de laisser aller les jeunes filles et les esclaves des deux sexes
sans aucun vêtement ni de permettre aux femmes de se découvrir le
visage et de se mettre toutes nues devant l’empereur ; il leur
reproche aussi de s’asperger de poussière, de réciter des poésies
dans un accoutrement ridicule, de manger du chien, de l’âne et des
animaux morts sans avoir été égorgés.


Les chevaux étaient rares à Mali lors du voyage d’Ibn-Batouta et
se payaient jusqu’à 100 mitskal (environ 1.200 francs).
Les chameaux y étaient sans doute plus abondants, puisque notre
voyageur dit qu’il quitta Mali monté sur un chameau « parce
que les chevaux sont très rares en ce pays ». En partant de la
capitale, Ibn-Batouta prit une route se dirigeant approximativement
vers le Nord-Est et atteignit le Sansara[187] à un endroit où on le traversait en barque et
de nuit seulement, les « moustiques » y étant trop
nombreux durant le jour[188]. Le voyageur vit seize
hippopotames dans ce cours d’eau ; il raconte que les
indigènes les capturaient au moyen d’un harpon muni d’une corde,
laquelle servait à tirer au rivage l’animal harponné ; c’est
exactement le procédé que Bekri avait signalé comme usité par les
riverains du Sénégal.


Ibn-Batouta fit halte à un grand village situé près du Sansara,
sur la rive gauche de la rivière ; le chef ou farba
de ce village, appelé Magha ou Maghan, lui parla d’anthropophages
originaires d’un pays aurifère situé dans le Sud du Mali (le Bouré
probablement), qui étaient venus un jour se présenter à
Kankan-Moussa, portant de grands anneaux aux oreilles et vêtus de
manteaux de soie ; ils mangèrent une esclave que
l’empereur leur
avait donnée et vinrent remercier le monarque après s’être enduit
la figure et les mains du sang de leur victime[189].


Du Sansara, Ibn-Batouta se rendit à Korimansa, village
situé, dit-il, à deux jours de Diaga ou du Diagara (sans doute près
des villages actuels de Kokry et de Massamana, entre Sansanding et
Diafarabé, sur la rive gauche du Niger). Son chameau était mort en
route et il envoya en acheter un autre à Diaga ou Dia. De Korimansa
il alla à Mîma ou au Mîma, sans doute une ville ou plutôt
une province située entre le Débo et le Faguibine, et de là à
Tombouctou, où il arriva en 1353.


La plupart des habitants de Tombouctou étaient alors des
Messoufa porteurs de voile (Touareg), mais le gouverneur ou
farba, qui s’appelait alors Moussa, donnait l’investiture
aux chefs des Touareg au nom de l’empereur de Mali, après les avoir
revêtus d’un boubou, d’une culotte et d’un turban et les avoir fait
asseoir sur un bouclier que les nobles de la tribu élevaient sur
leurs têtes. Ibn-Batouta visita à Tombouctou le tombeau du
poète-architecte Es-Sahéli, ainsi que celui de Siradj-ed-Dine. Il
quitta cette ville en pirogue et descendit le Niger, achetant ses
vivres à l’aide de sel, d’épices et de verroterie ; on lui fit
boire du dolo au miel. Il séjourna un mois à Gao, qu’il
signale comme l’une des plus belles et des plus grandes villes du
Soudan, abondante en vivres ; comme à Mali, on y employait les
cauries en guise de monnaie.


A Gao, il quitta le Niger et se rendit par terre à Takedda, où
il signale des mines de cuivre ; de là, il gagna l’Aïr, qui
dépendait alors du sultan de Kouka, puis l’Ahaggar et le Touat, et
revint enfin à Fez par Sidjilmassa.


12o Règnes de Kamba et de Mari-Diata II
(1359-1374).


Lorsque Souleïmân mourut, son fils Kamba (ou Famba
ou encore Kassa)
fut proclamé empereur. Mais un fils de Maghan, surnommé
Mari-Diata (ou Mali-Diata) comme son aïeul Soundiata,
briguait aussi la couronne et n’accepta pas l’autorité de Kamba.
Une guerre civile s’ensuivit, au cours de laquelle plusieurs
princes de la famille impériale se tuèrent les uns les autres.
Enfin, au bout de neuf mois d’un règne plus nominal que réel, Kamba
succomba dans une bataille et, le parti adverse ayant triomphé
définitivement, Mari-Diata II s’empara du pouvoir
(1360).


Le premier acte de gouvernement du nouvel empereur fut d’envoyer
un exprès à Oualata pour donner à l’ambassade expédiée par
Souleïmân l’année précédente l’ordre de continuer sa route. De
plus, aux présents remis par Souleïmân, il ajouta une girafe. La
caravane arriva à Fez en décembre 1360 ou janvier 1361. Le sultan
Abou-Sâlem la reçut avec de grands honneurs et la girafe de
Mari-Diata fit sensation auprès des Marocains qui, pour la plupart,
ne connaissaient pas cet animal. Le jour de l’entrée à Fez de
l’ambassade mandingue, dit Ibn-Khaldoun, « fut une véritable
fête : pendant que le sultan allait s’asseoir dans le kiosque
d’or d’où il avait l’habitude de passer ses troupes en revue, les
crieurs publics invitèrent tout le monde à se rendre dans la
plaine, en dehors de la ville. L’on s’y précipita en foule de tous
les côtés et, bientôt, ce vaste local fut tellement encombré que
plusieurs individus durent monter sur les épaules de leurs voisins.
Le désir de voir la girafe et d’en admirer la forme étrange avait
attiré toute cette multitude. Les poètes profitèrent d’une si belle
occasion pour réciter au sultan des éloges et des compliments dans
lesquels ils eurent soin de décrire ce singulier spectacle. Les
envoyés nègres se présentèrent devant Abou-Sâlem pour lui exposer
l’objet de leur mission et, tout en lui donnant l’assurance la plus
formelle de l’amitié que leur souverain lui portait, ils le
prièrent d’excuser le retard qu’on avait mis dans l’envoi du
présent, retard causé par la guerre civile qui avait désolé
l’empire. Ils décrivirent aussi en termes pompeux la grandeur de
leur sultan et la haute puissance de leur nation. Pendant que
l’interprète expliquait leur discours, ils faisaient résonner les
cordes de leurs
arcs en signe d’approbation, selon l’usage de leur pays. Pour
saluer le sultan, ils se jetèrent de la poussière sur la tête,
ainsi que cela se pratique envers les souverains de leur pays
barbare »[190]. Abou-Sâlem mourut durant le séjour à
Fez des envoyés mandingues ; ce fut le régent de l’empire,
Ibn-Merzouk, qui leur fit les cadeaux d’usage et les congédia. Lors
de leur retour, ils passèrent par Marrakech et par le pays des
Beni-Hassân, dont le territoire s’étendait déjà à cette époque
depuis le Sous jusqu’à la frontière du pays des Noirs.


Quelques années après ces événements, le sultan mérinide de Fez
Abd-el-Halim, détrôné et chassé du Maroc par son frère Abou-Ziyân,
s’enfuyait au Sahara, allait à Mali vers 1366 visiter Mari-Diata II
et se rendait de là à La Mecque.


Ibn-Khaldoun fut documenté sur le compte de Mari-Diata II par un
nommé Mohammed-ben-Ouassoul, natif de Sidjilmassa, qui avait fait
fonctions de cadi à Gao et que l’historien des Berbères rencontra
en 1374-75 à Honeïn, non loin de la ville actuelle de Nemours dans
le département d’Oran. Ce Ben-Ouassoul considérait Mari-Diata II
comme un tyran sans respect pour la justice et un grand coureur de
femmes ; il l’accusait même d’avoir dilapidé le trésor
impérial et d’avoir vendu à vil prix, à des marchands égyptiens,
une pépite d’or vierge pesant vingt kintar (environ 25
kilos !), pépite qui provenait des mines du Ouangara et que
les empereurs de Mali se transmettaient en même temps que le
pouvoir[191]. Nous savons, de la même source, que
Mari-Diata II mourut de la maladie du sommeil, « maladie très
commune dans ce pays et qui attaque surtout les gens haut
placés ; cette indisposition commence par des accès
périodiques et réduit enfin le malade à un tel état qu’à peine
peut-on le tenir un instant éveillé ; alors elle se déclare
d’une manière permanente et fait mourir sa victime. Pendant deux années, Diata eut
à en subir les attaques, et il y succomba l’an de l’hégire 775
(1373-74) »[192].


13o Règne de Moussa II (1374-1387).


Moussa II, fils de Mari-Diata II, succéda à son père, qu’il
n’imita pas dans ses errements. Mais il se montra d’autre part
faible et indolent et laissa son premier ministre, surnommé
Diata, s’emparer de la direction des affaires. Ce Diata
équipa une forte armée, à la tête de laquelle il s’en fut guerroyer
au loin, soumettant des peuples noirs qui habitaient dans l’Est de
Gao et s’attaquant même au sultan du Bornou, Omar-ben-Idris. Ce fut
sous le règne de Moussa II que la ville de Takedda refusa de payer
tribut à l’empereur de Mali et recouvra son indépendance ;
Diata se porta sur cette ville et en fit le siège, mais il dut s’en
retourner sans avoir réussi à s’en emparer.


14o Règnes de Maghan II et Santigui
(1387-1390).


Maghan II succéda en 1387 à son frère Moussa II. Il
n’était pas encore depuis deux ans sur le trône lorsque, en 1389,
l’un de ses ministres l’assassina et s’empara du pouvoir. Ce
ministre nous est connu sous le surnom de Santigui ou
Sandigui, qui était le titre de sa charge ; ce mot signifie,
non pas proprement « ministre », comme le dit
Ibn-Khaldoun, mais « chef des achats » et il devait
s’appliquer à une sorte de trésorier ou d’intendant. Ce Santigui
n’appartenait pas à la dynastie impériale des Keïta, mais il lui
était en quelque sorte allié, ayant épousé la mère de Moussa II,
veuve de Mari-Diata II. Quelques mois après son avènement, en
1389-90, il fut tué par les parents de Maghan II, qui firent
appeler, pour lui confier le pouvoir, un descendant de l’empereur
Gaou nommé Mamoudou. Celui-ci résidait alors chez les
infidèles dont le pays était situé au Sud du Mandé (peut-être chez
les Banmana ou bien chez les Diallonké) ; il s’empressa de se
rendre à Mali et y fut proclamé empereur en 1390, sous le nom de
Maghan.


15o L’empire de Mali au XVe
siècle.


Les renseignements d’Ibn-Khaldoun sur l’empire de Mali
s’arrêtent à l’avènement de ce Maghan III (1390) ;
l’historien arabe acheva d’écrire son ouvrage vers 1395 et mourut
en 1406, en sorte qu’il n’a rien su des successeurs de Maghan III
ni de ce prince lui-même, en dehors de la date de sa prise de
pouvoir. Alors que nous possédons la liste complète des empereurs
de Mali à partir d’Allakoï, avec des renseignements assez
circonstanciés sur la plupart d’entre eux, nous ne connaissons au
contraire à peu près rien de ce qui s’est passé à partir du
XVe siècle, en dehors des
quelques indications que l’on peut glaner dans le
Tarikh-es-Soudân et dans les vieilles relations
portugaises. Les traditions indigènes, si documentées en ce qui
concerne Soundiata et la période héroïque, sont complètement
muettes sur l’époque de l’empire mandingue la moins éloignée de
nous.


Nous savons seulement par Sa’di que l’empire de Mali, qui était
parvenu à son apogée avec Kankan-Moussa et s’était diminué plutôt
qu’accru sous ses successeurs, vit sa décadence se précipiter à
partir du XVe siècle, tout en
demeurant un Etat puissant. Il comprenait encore en effet, en
dehors de la province de Mali et des contrées habitées par les
Mandingues, la ville et la région de Tombouctou, l’Aoukar avec
Oualata, le Mîma (pays situé entre le Faguibine et le Débo), le
Bagana et le Diaga, le royaume de Diara et peut-être une partie du
Galam ; Gao et le pays des Songaï étaient encore, au moins
nominalement, sous la suzeraineté de l’empereur mandingue, dont
l’autorité n’était pas nulle au Tekrour. Ibn-Khaldoun prétend même
que de son temps (dernières années du XIVe siècle) les villes de Silla et de
Tekrour étaient vassales de Mali (Prolégomènes) et que les
Zenaga voilés du désert — Goddala, Lemtouna, Messoufa, etc. —
payaient tribut à l’empereur mandingue, que cet historien appelle
malik-es-Soudân « le roi des Nègres », et que
ces tribus berbères fournissaient des contingents à l’armée
mandingue (Histoire des Berbères).


Vers le milieu
du XVe siècle, des Ouolofs
venus aux comptoirs portugais de la Gambie dirent à Diégo Gomez que
tous les pays de l’intérieur appartenaient au Bour-Mali
(c’est-à-dire à l’empereur de Mali), lequel résidait d’après eux
dans une grande ville ceinte d’un mur en briques cuites qu’ils
appelaient Kiokia ou Kiokoun (peut-être par
confusion avec Koukia ou Gounguia) ; son pays, ajoutaient-ils,
était riche en or et faisait du commerce avec le Maghreb et
l’Egypte ; on s’y rendait des rives de l’Atlantique en se
dirigeant vers l’Est et en traversant les contrées habitées par les
Somanda (?), les Konnouberta (?) et les
Sarakolé ; le forisangul (peut-être le
« roi du Sénégal » ou plutôt le roi du Songaï) passait à
leurs yeux pour être vassal du Mali.


Sa’di nous apprend que l’empire était divisé en deux
gouvernements militaires, celui du Sud ou du Sangara-soma,
comprenant principalement les provinces mandingues qui s’étendaient
du haut Niger jusqu’à la Gambie, et celui du Nord ou du
Farana-sora (ou Faran-sora), comprenant l’ensemble des
pays annexés[193] ; le gouverneur du Farana-sora résidait
habituellement, semble-t-il, dans le Kaniaga. Chacun de ces deux
gouvernements était à son tour divisé en provinces, lesquelles se
partageaient en cantons. Chaque chef de province transmettait les
ordres de l’empereur aux chefs de canton placés sous son
commandement et prenait la parole en leur nom lorsqu’ils étaient
convoqués par le souverain.


Sa’di nous cite seulement les noms des trois provinces qui
avoisinaient Dienné, celles de Kala, du Bendougou
et du Sibiridougou. La première a été identifiée
généralement avec une région qui aurait eu pour chef-lieu
Sokolo : cette identification provient de ce que l’ancien nom
de Sokolo était en effet Kala et de ce que les Maures désignent encore
ainsi ce village de nos jours. Mais il me paraît plus rationnel
d’identifier la « province de Kala » dont parle le
Tarikh-es-Soudân avec une région comprenant le
Karadougou ou Kaladougou actuel, situé entre le
Niger et le Bani ; tous les passages de cet ouvrage où il est
question de la province ou de la ville de « Kala »
concordent avec cette solution. Le Bendougou n’était autre que le
pays actuel du même nom, sur la rive droite du Bani (région de
San). Quant au Sibiridougou, que Sa’di place au Sud des deux
premières provinces et sur les confins de la province de Mali, il
devait s’étendre à l’Est de Niamina dans la direction de
Koutiala.


La province de Kala ou du Karadougou, dont le chef, qui
appartenait au clan des Taraoré[194], résidait à
Kara ou Kala (chef-lieu du Karadougou actuel), comprenait
douze cantons, dont huit situés dans « l’île de Kara »,
c’est-à-dire entre le Niger et le Bani, et quatre situés au Nord de
cette « île », sur la rive gauche du Niger. Les huit
premiers étaient les cantons de Ouoron (Orondougou actuel,
dans le canton de Saro ou Sarro), de Ouonzo ou Ouosso (sur
le Bani en face de San[195], de Kaminia ou
Kamiya (au Sud de Kara), de Farako ou du Fadougou (au
Sud-Est de Sansanding), de Kirko ou Guirgo (?), de
Kao ou Gao ou Kou (?), de Farama (?) et de
Diara (?). Les quatre cantons de la rive gauche étaient
ceux de Koukiri (sans doute l’un des deux villages actuels
de Kokry ou de Kobikéré, entre Sansanding et Dia ou Diaga), de
Niara (sans doute le Niéria actuel, au Nord-Est de
Sansanding), de Sana (très vraisemblablement le canton
actuel de Sansanding) et de Sâma ou Samba (en amont de
Sansanding, rive gauche).


Les cantons du Bendougou cités par Sa’di sont ceux de Koou
(peut-être Koro, entre Dienné et San), de Kaana ou Kaghana (le
Konignon de nos cartes, au Sud de Dienné), de Soma (à
l’Ouest-Sud-Ouest de San), de Tara (près et à l’Ouest de
Kaana), de Da (au
Sud-Sud-Ouest de San), d’Ama ou Oma (?), de Tâba (à l’Ouest de
San) ; il s’en trouvait cinq autres, dont l’auteur du
Tarikh avait oublié les noms, comme il avait oublié ceux
des cantons du Sibiridougou.


A partir des premières années du XVe siècle, ainsi que je le disais plus
haut d’après Sa’di, la puissance des empereurs de Mali commença à
décliner. Leurs exactions et celles des gouverneurs des provinces
furent telles, prétend l’auteur du Tarikh, qu’un matin
Dieu envoya contre eux sa milice angélique sous la forme de jeunes
gens qui firent irruption dans la salle d’audience du palais
impérial, tuèrent de leurs glaives presque tous les gens qui
étaient là, et disparurent. En réalité ces anges exterminateurs
s’appelèrent les Mossi, les Touareg et surtout Sonni Ali-Ber et
Askia Mohammed Touré, mais l’empire de Mali n’eut pas tant à
souffrir d’eux qu’on serait tenté de le croire en lisant la pieuse
légende rapportée par Sa’di.


Vers 1400, sans doute sous le règne de Maghan III ou de l’un de
ses successeurs immédiats, le souverain mossi du Yatenga,
Bonga, faisait une incursion dans le Massina oriental et
s’avançait jusque sur la rive méridionale du lac Débo. En 1433,
Araouân, Tombouctou et Oualata échappent à la domination du Mali
pour passer sous celle du chef touareg Akil ; de 1465 à 1473,
l’empereur de Gao Sonni Ali-Ber affranchit définitivement le Songaï
de la suzeraineté mandingue, conquiert Tombouctou sur les Touareg,
annexe à l’empire de Gao la ville et le territoire de Dienné, dont
les princes de Mali n’avaient jamais réussi à se rendre maîtres, et
s’empare d’une portion de la zone des inondations nigériennes qui,
jusqu’à cette époque, avait fait partie intégrante des territoires
dépendant de Mali.


Mais, du côté de l’Ouest, l’empire ne s’était pas laissé
entamer. Le Vénitien Cadamosto, qui visita en 1455 le Cap Vert et
la Gambie et en 1457 les îles Bissagos, nous apprend que, de son
temps, les Mandingues de la Gambie étaient encore sujets de
l’empereur de Mali[196].


Sonni Ali venait
à peine de laisser un peu de répit au souverain mandingue que
Nasséré, empereur mossi du Yatenga, traversait le Niger
près de Mopti en 1477, ravageait tout le Massina, s’avançait jusque
dans le Nord-Ouest du Bagana pour aller ensuite s’emparer de
Oualata qu’il pillait de fond en comble en 1480, traversait en s’en
retournant le Farimaké et le Bara et allait enfin se heurter, en
1483, à l’armée de Sonni Ali-Ber près du lac de Korienza.


C’est vers cette époque que se placent les premières relations
de l’empire de Mali avec le Portugal. Le roi Jean II était monté
sur le trône en 1481[197], après s’être déjà
illustré, durant sa régence, par l’intérêt qu’il portait à la
découverte et à la colonisation des côtes occidentales de
l’Afrique. L’empereur de Mali qui régnait alors s’appelait
Mamoudou ; il avait succédé à son père Mansa-Oulé
II, lequel avait lui-même remplacé sur le trône son propre
père Moussa III. Nous ignorons les noms des princes qui
régnèrent entre Maghan III et Mousa III, mais nous connaissons ceux
de ce dernier et de ses deux successeurs immédiats grâce à Joao de
Barros. Celui-ci appelle en effet Mahmud-ben-Manzugul,
« petit-fils de Moussa », l’empereur mandingue qui
entretint des relations avec le roi Jean II, et il n’est pas
difficile de retrouver « Mansa-Oulé » dans
Manzugul. D’après le même auteur, ce prince résidait à
Songo, « l’une des villes les plus populeuses de
cette grande contrée que nous appelons ordinairement pays des
Mandingues », et cette ville était située sur le méridien du
Cap des Palmes et à 140 lieues marines environ (777 kilomètres) de
la côte. La position ainsi donnée à Songo par de Barros correspond
bien à la situation de Mali, qui devait se trouver à une
cinquantaine de kilomètres seulement à l’Est du méridien du Cap des
Palmes et à 800 kilomètres environ du point le plus rapproché de la
côte. Barth a cru pouvoir identifier Songo avec le Songaï et le
lieutenant Marc,
interprétant un passage de M. Binger, l’a rapproché de Ngorho,
ville sénoufo située dans le Sud du cercle de Bobo-Dioulasso ;
mais ni le pays songaï ni Ngorho ne correspondent à la position
assignée à Songo par de Barros et Ngorho n’a jamais été le centre
d’un Etat musulman et n’a jamais été la résidence d’aucun prince
mandingue. Si l’on veut bien se rappeler que de Barros tenait ses
informations des rapports du gouverneur portugais d’Elmina (Côte
d’Or) et si l’on se reporte au nom donné aux Dioula et aux peuples
mandé en général par les Fanti, les Achanti, les Agni et les autres
populations de la Côte d’Or et de la Côte d’Ivoire — nom qui est
encore aujourd’hui prononcé Songo ou Nzoko par
les Fanti et les Agni, Sorho par les Koulango et
Tiorho par les Sénoufo —, on conviendra qu’il est fort
vraisemblable que, dans l’esprit du gouverneur d’Elmina et dans
celui de de Barros, Songo désignait tout simplement le
pays des Mandingues et sa capitale Mali.


Au moment où se produisirent les grandes incursions mossi dans
le Bagana (1477-1483), les Portugais possédaient des comptoirs en
différents points de la côte, notamment à Arguin, au Rio de Cantor
(Gambie) et à Elmina ; il est probable même qu’ils fondèrent
vers cette époque un établissement dans l’Adrar. Il est difficile
de savoir auquel de ces comptoirs s’adressa l’empereur Mamoudou,
qui était surtout connu des Portugais sous le nom de
Mandi-Mansa, c’est-à-dire « roi du Mandé ou des
Mandingues » ; il est probable cependant que ses envoyés
se dirigèrent de préférence vers les établissements de la Gambie,
qui étaient pour eux d’accès plus facile que ceux de la Mauritanie
et d’Elmina : le comptoir d’Elmina d’ailleurs ne fut fondé que
vers 1481, et d’autre part les Mandingues étaient établis jusque
sur les rives de la basse Gambie et entretenaient des relations
commerciales suivies avec les factoreries du « Rio de
Cantor », tandis qu’ils ne s’aventuraient guère dans la
Mauritanie ni dans la forêt du golfe de Guinée.


Quoi qu’il en soit, Mamoudou, effrayé de la menace que
constituaient pour la sécurité de son empire les razzias des Mossi,
les conquêtes de Ali-Ber et, d’un autre côté, les incursions des
Ouolofs, alors maîtres d’une partie du Tekrour, envoya
une ambassade aux
Portugais pour réclamer leur aide contre ses ennemis. Le gouverneur
du fort portugais qui reçut la visite des ambassadeurs mandingues
se hâta d’informer son roi de cet événement. Jean II ne semble pas
avoir répondu d’une façon directe à la requête de Mamoudou ;
sans doute trouvait-il que c’eût été s’aventurer beaucoup que
d’envoyer aussi loin une expédition militaire : mais il voulut
profiter de la circonstance pour nouer des relations plus étroites
avec l’empereur mandingue, et il expédia deux ambassades à Mali.
L’une, partie de la Gambie, se composait de Rodriguez Rabello, Pero
Reinal et Joao Collaçao ; nous ignorons à quelle époque elle
arriva à Mali et même si elle atteignit cette ville. L’autre, mise
en route par le gouverneur d’Elmina, parvint auprès de Mamoudou,
qui remit aux envoyés portugais une lettre destinée à leur
roi ; dans cette lettre, que Joao de Barros dit avoir eue
entre les mains, il se montrait fort surpris de l’étendue du
pouvoir du roi de Portugal, ajoutant qu’aucun des 4.404
monarques qui l’avaient précédé sur le trône de Mali
(sic) n’avait jamais reçu ni message ni messager d’un roi
chrétien et que lui-même, jusqu’alors, ne connaissait que quatre
sultans dont la puissance méritât d’être comparée à la sienne, à
savoir les sultans d’Alimaun (Yémen), de Baldac
(Baghdad), de Cairo (le Caire) et de Tucurol
(Tekrour).


Cependant l’amitié des Portugais ne devait pas être d’un grand
secours à l’empire de Mali, dont le démembrement allait être
accéléré, après la mort du roi Jean II, par les conquêtes du
premier askia de Gao et de ses successeurs, à partir de
l’année 1498.


16o L’empire de Mali au XVIe
siècle.


Léon l’Africain[198] visita Mali au début du XVIe siècle. Il nous dit que cette ville
comptait de son temps environ six mille feux[199] et se trouvait à proximité d’un bras du Niger.
On y rencontrait
beaucoup d’artisans et de marchands, lesquels approvisionnaient
Dienné et Tombouctou de divers articles et denrées. Les grains, le
coton et le bétail s’y trouvaient en abondance. L’islamisme y était
florissant, aux mosquées étaient attachées des écoles et les
habitants étaient « les plus civils, de meilleur esprit et
plus grande reputation de tous les Noirs, pour autant qu’ils furent
les premiers à recevoir la loy de Mahommet ». L’empire de
Mali, au dire du même voyageur, s’étendait alors au Nord jusqu’au
territoire de Dienné, au Sud jusqu’à un désert ou pays inconnu
hérissé de hautes montagnes (Fouta Diallon), à l’Ouest jusqu’à des
forêts qui bordaient l’Océan et à l’Est jusqu’aux territoires
dépendant de Gao.


Nous avons vu, en racontant l’histoire de l’empire de Gao,
comment l’askia Mohammed I, en 1498-99, annexa le Bagana à ses
Etats, malgré la résistance du gouverneur mandingue Ousmana, qui
fut fait prisonnier, et celle de Demba Dondi, chef des Peuls du
Massina, qui fut tué. En 1500-1501, c’était le tour des provinces
constituant le royaume de Diara d’être dévastées par Omar Komdiago,
frère de l’askia, et annexées à l’empire de Gao, malgré la belle
défense que fit Kama, le représentant du Mali auprès du roi de
Diara. En 1506-07, Mohammed I se portait au Galam et étendait son
autorité jusqu’aux confins du Tekrour. L’empire de Mali se trouva
ainsi amputé de toutes ses dépendances septentrionales et ramené à
peu près aux limites qu’il possédait vers 1324, avant la victoire
de Soundiata sur Soumangourou.


Les deux premiers successeurs de Mohammed I à Gao, Moussa et
Bengan-Koreï, laissèrent en paix ce qui restait de l’empire
mandingue. Mais un autre ennemi avait surgi du côté de
l’Ouest : je veux parler du Tekrour. Sous le commandement de
Koli Galadio, alias Koli Tenguéla, les Peuls et les
Toucouleurs du Fouta cherchèrent à s’emparer des mines d’or du
Bambouk ; se portant en masses serrées le long de la rive sud
du Sénégal entre 1530 et 1535, ils pillèrent d’abord les provinces
méridionales du royaume de Galam (Goye et Kaméra) et massacrèrent
ensuite un nombre considérable de Mandingues sur les deux rives de
la Falémé. L’empereur de Mali implora de nouveau l’aide
des Portugais et,
en réponse à ses prières, Joao de Barros, alors gouverneur des
établissements portugais de la Guinée, envoya à Mali en 1534, non
pas une armée, mais un ambassadeur nommé Péroz Fernandez, accrédité
par le roi Jean III, dans le but de proposer au monarque mandingue
une intervention amicale auprès de l’empereur de Tekrour et de
solutionner différentes questions relatives au commerce de la
Gambie. Le souverain qui régnait alors à Mali s’appelait Mamoudou
(Mamoudou II) et était le petit-fils de cet autre Mamoudou
qui avait reçu les envoyés de Jean II. Il accueillit fort bien
Péroz Fernandez et lui dit, d’après de Barros lui-même,
« qu’il s’estimait très heureux de sa venue, car, du temps de
son grand-père qui portait le même nom que lui, un messager était
déjà venu de la part d’un autre roi Jean de Portugal ». On ne
sait quel fut le résultat de ces négociations au point de vue
politique ; il semble pourtant que les Peuls et les
Toucouleurs repassèrent la Falémé sans occuper le Bambouk, mais que
le roi de ce pays, Guimé Sissoko, voyant que l’empereur de
Mali était impuissant à le défendre, se rendit à peu près
indépendant.


Cependant l’askia Bengan-Koreï, détrôné par Ismaïl en 1537,
s’était réfugié dans les environs de Mali et s’était placé sous la
sauvegarde de Mamoudou II. La protection de ce dernier n’empêcha
pas les Mandingues d’abreuver d’humiliations le fils de leur ancien
ennemi (Bengan-koreï était fils de Omar Komdiago) et celui-ci alla
se fixer près de Sansanding, dans un petit village de la rive
droite du Niger nommé Sama.


En 1542, l’askia Issihak I venait razzier le Bendougou, à peu de
distance de Mali. En 1545-46, son frère Daoud s’avançait jusque
sous les murs de la capitale mandingue : l’empereur prenait la
fuite, l’armée de Gao entrait victorieuse à Mali et y demeurait une
semaine, remplissant d’ordures la résidence impériale. Puis,
trouvant sans doute qu’il avait humilié suffisamment le rival de
son frère, Daoud se retira, et l’empereur de Mali put rentrer dans
sa capitale.


Le même Daoud, ayant remplacé plus tard Issihak I sur le trône
de Gao, dirigea plusieurs expéditions dans le Massina, le Bagana et
la région de Kala (Sokolo). En revenant de cette dernière expédition, en 1559,
il passa près de Sansanding.


L’autorité des derniers askia continua à s’affermir sur le
Diaga, le Bagana et le royaume de Diara, mais l’empereur de Mali
conserva à peu près intacte la partie méridionale de son domaine.
Lorsque les Marocains s’installèrent à Tombouctou en 1591 et
substituèrent leur pouvoir à celui des princes de Gao sur le moyen
Niger, plusieurs des provinces situées au Nord de Mali se
constituèrent en petits Etats plus ou moins indépendants, tels que
le royaume peul du Massina et le royaume soninké de Goumbou, tandis
que le royaume de Diara retrouvait pour un temps sa liberté
d’allures. Cependant l’empire de Mali gagna plus qu’il ne perdit au
changement de régime. A la fin du XVIe siècle, un effort fut même tenté par
l’empereur Mamoudou III pour enlever Dienné aux
Marocains ; ce prince fut d’ailleurs mal secondé par ses
vassaux : les deux gouverneurs militaires du Farana-sora et du
Sangara-soma refusèrent de l’accompagner dans son expédition, ce
que voyant, Bakari, chef du Karadougou, et son collègue le chef du
Bendougou ne répondirent pas non plus à l’appel de l’empereur.
Celui-ci ne trouva un concours effectif qu’auprès des chefs des
cantons de Farako (dans le Karadougou) et d’Ama ou Oma (dans le
Bendougou), ainsi qu’auprès de Hamadou-Amina, chef des Peuls du
Massina, qui chercha à profiter de l’occasion pour se rendre
complètement indépendant des Marocains. Le caïd de Dienné demanda
du secours au pacha Ammar, qui venait de remplacer Djouder à
Tombouctou. Ammar envoya des troupes conduites par les caïds
Moustafa et Abdelmalek, lesquels arrivèrent à Dienné le 26 avril
1599. Mamoudou III et ses alliés étaient campés sur les collines de
Sânouna et leur armée s’étendait jusqu’au bras du Bani qui sert de
port à la ville. Les Marocains firent une sortie pour repousser les
Mandingues et les Peuls, mais ils éprouvèrent une résistance
inattendue et ne durent leur salut qu’à leurs armes à feu. Les gens
de Dienné cependant arrivèrent à la rescousse et Mamoudou III fut
mis en déroute et retourna à Mali, tandis que ses alliés
regagnaient également leurs pays.


Hamadou-Amina avait transporté son camp à Soï ou
Soé, entre Dienné
et Mopti[200]. Les caïds marocains voulurent aller l’y
attaquer, mais le gouverneur songaï du Gourma leur fit observer que
ce chef, en sa qualité de nomade, était au fond peu redoutable, et
qu’il valait mieux marcher contre le chef d’Ama, qui était un
sédentaire[201] et qui du reste avait contribué à entraîner
l’empereur de Mali dans son expédition contre Dienné. Les Marocains
se portèrent donc sur Ama, sous le commandement du caïd
Slimân-Chaouch, et pillèrent et détruisirent Soo
(peut-être San), qui était alors un marché important. Tandis que
l’armée marocaine revenait du Bendougou, elle fut attaquée sur les
bords du Bani, en face de Tié (village de la rive droite du Bani,
près et en aval de Koro), par Hamadou-Amina aidé d’auxiliaires
banmana ; le caïd Slimân fut complètement battu et, à la suite
de cette défaite, les Marocains firent la paix avec Hamadou et
laissèrent en paix l’empereur de Mali et ses alliés.


17o Dernière période de l’empire de Mali
(1600 à 1670).


Cependant un nouveau peuple allait jouer son rôle dans les
destinées du Soudan occidental et porter au vieil empire de Mali
des coups plus rudes que ceux que lui avaient donnés les souverains
de Gao : je veux parler des Banmana. Installés dès
1600 dans la région de Ségou, ceux-ci furent d’abord placés pendant
une soixantaine d’années sous la suzeraineté au moins nominale de
l’empereur de Mali, bien que ceux d’entre eux qui s’étaient établis
à proximité de Dienné dépendissent plutôt soit du caïd marocain qui
résidait dans cette dernière ville, soit du roi peul du
Massina.


Sa’di, qui fit plusieurs voyages sur la portion du Niger voisine
de Mali, notamment en 1644, nous a fourni quelques renseignements
sur la géographie de cette région vers le milieu du XVIIe siècle.


Voici l’un de
ses itinéraires : venant de Tombouctou par eau, il atteignit
en sept jours Soï (près Akka) sur le lac Débo et se rendit de là,
en une demi-journée, en longeant le bord septentrional du lac, à
Kankoura, près de Gourao ; traversant alors le lac, il arriva
en un jour au mont Sorba, sur la rive Sud, et gagna de là, par
terre, Kakagnan, sur le marigot de même nom. Reprenant alors la
voie fluviale, il atteignit, au bout de douze jours de navigation
sur le marigot de Dia et le Niger, le point de Koukiri ou
Kokry ; à un jour en amont, il toucha Foulao, puis, trois
jours et demi après, termina son voyage à Komino, qui
était le port de Farako et se trouvait sur la rive droite du
fleuve, à quelques heures de ce chef-lieu de canton[202] ; en face de Komino, sur la rive gauche,
était Nakira (le Nakry de nos cartes), port du Sana ou
canton de Sansanding, dont le chef-lieu s’appelait alors
Tiébla ou Sanamadougou et se trouvait à une faible
distance au Nord-Est de Sansanding même. Le canton de Sana ou de
Sansanding avait encore un autre port sur la rive gauche du Niger,
à Noursanna, entre Nakira et Koukiri.


Après être allé à Tiébla visiter le chef du Sana et être demeuré
quelque temps auprès de lui, Sa’di traversa le Niger, passa la nuit
à Komino, arriva le lendemain à midi à Makira et le soir à
Dioulo (Yolo de nos cartes) ; le troisième jour, il
coucha à Fala (sans doute le Dionfalla actuel) et le
quatrième à Foutina (Faténé), près et au Sud de Kaminia.
Le cinquième jour au matin, il arrivait à Tonko (peut-être
Toumo), dans le Séladougou, et atteignait le soir Farmanata ;
le sixième jour, il traversait Séla et Tamakoro et
arrivait à Timitama, chef-lieu du Ouoron ; le
septième jour, il atteignait Bîna (près du Gomitogo
actuel), où l’on pouvait s’embarquer à la période des hautes eaux,
et se rendait de là en pirogue à Dienné, où il entra le huitième
jour.


L’année suivante, Sa’di refit en sens inverse la route de
Dienné à Sansanding
et nota un itinéraire à peu près analogue au précédent, mais plus
détaillé. Sa première étape fut Bîna et la seconde Konti
ou Kondyi, où résidait alors le Kala-san, c’est-à-dire (en
songaï) le chef de la province du Karadougou. Le troisième jour, il
traversa Ouanta (canton du Ouoron), puis Tamtama, village
dépendant de Séla et distinct de Timitama chef-lieu du Ouoron,
ensuite Komtonna, Nionsorora et Niéna, et alla coucher à Séla. Le
quatrième jour, il atteignit Tonko, où se trouvait la limite du
Séladougou et du Kaminiadougou. Le cinquième jour, il passa à
Tatinna et à Tatirma (le Tacirma de nos cartes), puis à Foutina
(Faténé) et à Taouatalla, et coucha dans un village dont il ne
donne pas le nom. Le sixième jour, après avoir dépassé Fala, il
abandonna la route de Yolo ou route du Nord, alors inondée, et se
dirigea sur Toumé, où il passa la nuit. Le septième jour,
par Fadougou, Nounio, Massala et Komma, il arriva à
Farako, résidence du chef du Fadougou ou canton de Farako.
Le huitième jour enfin, il atteignit le Niger à Komino, traversa le
fleuve, toucha la rive gauche à Nakira ou Nakry et gagna Tiébla,
résidence du chef du Sana. Il profita de son séjour au Sana pour
aller visiter la ville même de Sansanding, dont il
orthographie le nom Chenchendi ; on mettait trois à
quatre heures pour y arriver en partant de Tiébla : de cette
dernière localité, on descendait vers le Niger, qu’on atteignait à
Madina, en amont de Nakry, et dont on remontait ensuite la rive
gauche.


Nous avons vu que, dès les premières années du XVIIe siècle, les Banmana s’étaient
installés dans la région de Ségou. A partir de 1630, devenus
nombreux et puissants, ils s’alliaient tantôt aux Peuls du Massina
et tantôt aux Mandingues du Karadougou et du Bendougou — peu à peu
absorbés par eux — contre les Marocains de Dienné ou contre
l’empereur de Mali, dont l’autorité devenait de plus en plus
précaire sur la rive droite du Niger. En 1645 les Banmana, qui
avaient conservé la haine farouche des musulmans, faisaient une
sorte de guerre sainte contre les représentants de l’empereur
mahométan de Mali à Farako et à Tiébla, dévastaient le Fadougou et
le Sana et s’établissaient sur les deux rives du Niger depuis
Koukiri jusque tout
près de Niamina, menaçant l’empereur de Mali jusque dans sa
résidence.


Vers 1670, Biton Kouloubali fondait définitivement l’empire
banmana de Ségou et y annexait Sansanding, le Massina et le Bagana,
ainsi que Dienné et la région de Tombouctou, enlevant toute
autorité et tout prestige aux descendants des pachas et caïds
marocains. Vers la même époque, Sounsa Kouloubali, chef de la
fraction des Massassi, s’établissait près de Mourdia et fondait
l’empire banmana dit du Kaarta. Le Bélédougou devenait une sorte de
marche frontière entre les deux empires naissants, théâtre et
victime des luttes qu’allaient se livrer les princes de Ségou et
ceux du Kaarta.


Mama-Maghan, le dernier des empereurs mandingues de la
dynastie des Keïta, voulut enrayer le développement de l’empire de
Ségou et assiégea durant trois ans (1667-70) la capitale de Biton.
Obligé de se retirer sans avoir obtenu aucun résultat et poursuivi
par son adversaire jusqu’en face de sa propre capitale, il dut
faire la paix pour éviter d’être précipité dans le Niger avec les
débris de son armée et renonça à exercer son autorité en aval de
Niamina. Ne se sentant plus désormais chez lui à Mali, il abandonna
cette ville, qui tomba rapidement en ruines, et se transporta à
Kangaba, berceau de sa famille.


Au commencement du XVIIIe
siècle, aucune trace ne subsistait plus, en dehors de vagues
emplacements de cases encore visibles, de cette fameuse cité de
Mali qui, pendant quatre siècles, avait été la véritable capitale
du Soudan Occidental. Les provinces mandingues qui purent échapper
à la conquête banmana se transformèrent en petits royaumes
indépendants, et les descendants de Soundiata, réfugiés à Kangaba,
ne furent plus que les chefs de la petite province du Mandé
proprement dit, comme aux temps fabuleux qui avaient précédé le
XIIIe siècle[203]. L’empire de Mali avait disparu, d’une manière
définitive, de la carte de l’Afrique.





[image: ]
Carte 13. — L’empire de Mali.










[149]A comparer avec Ouâr Diâbi, Ouâr Diâdié ou
Ouâr Ndiaye, nom donné à l’islamisateur du Tekrour. A rapprocher
aussi de bara-mousso, nom donné en mandingue à celle des
épouses d’un même mari qui a le pas sur les autres.





[150]D’après le témoignage de Makrizi, qui fait
d’Allakoï le « premier roi du Tekrour » et l’appelle
Serbendana, peut-être par suite d’une confusion entre ce
prince et Baramendana.





[151]Mot à mot « le lion du jeûne »,
allusion probable à la faim de vengeance qui animait ce prince
vis-à-vis de l’ennemi de sa famille et de son pays. Le nom du lion,
prononcé diara par les Banmana et les Dioula, est
généralement prononcé diata par les Malinké. Ce mot n’a
qu’une analogie toute fortuite avec le nom du clan des Diara, qui
signifie « de Dia, originaire de Dia ou du Diaga ».





[152]Sans doute les mêmes que les Lemlem du
royaume de Dao ou du Dao mentionnés par Bekri.





[153]1er vol., 
page 292.





[154]D’après Ibn-Batouta, Soundiata aurait été
instruit dans la religion musulmane par le grand-père d’un
jurisconsulte nommé Modrik-ben-Faris, lequel Modrik fut
contemporain de Kankan-Moussa, petit-neveu de Soundiata.





[155]Du Niger au Golfe de Guinée,
1er vol.





[156]Dapper donne 30 journées de Mali à
Tombouctou, ce qui correspond bien à la distance séparant cette
dernière ville de la région de Niamina ; c’est l’évaluation
indiquée par Cadamosto.





[157]C’est sous cette orthographe (Mellé) que le
nom a été, d’après M. E. D. Morel, mentionné pour la première fois
sur une carte : il s’agit d’un portulan espagnol de 1375. La
carte de Mecias de Villadestes, qui date de 1413, indique le
« pays de Moussa, roi de Melli » sur le haut Sénégal, à
l’Est du Toucouzor (Tekrour).





[158]Dapper dit qu’au Sud des Mandinga ou
Manienga de la haute Gambie, « dont le pays renferme beaucoup
d’or », habitent les Souso (Soussou), dont la capitale
s’appelle Bena. Il ne peut y avoir autre chose qu’une
ressemblance purement fortuite entre le nom de cette ville soussou
et celui donné par le même auteur aux habitants de Oualata.





[159]Et précisément la plupart des manuscrits de
l’ouvrage d’Ibn-Khaldoun donnent le mot sans aucun point
diacritique.





[160]Ce conquérant mandingue est appelé
Abba-Manko par Golberry, qui le fait vivre vers l’an 1100
et dit qu’il imposa l’islamisme aux habitants du Bambouk.





[161]Ce fut là l’origine de la tribu peule dite
des Sambourou. A la mort de Bida et d’Ilo-Diadié,
Maham-Boli, prenant le pas sur ses cinq frères (Amadi, Bogoli,
Almami, Ousmân et Mangui), réunit sous son autorité les trois clans
des Boli (ou Ourourbé), des Yalabé (ou Oualaïbé) et des
Oualarbé ; il eut pour successeurs Bounoumbo Boli, Samba Boli,
Sambouné Boli, Amadi Galadio, Guidal Galadio et Sambourou Galadio,
lequel donna son nom à la tribu.





[162]Ibn-Khaldoun l’appelle Mansa-Ouali et
prétend que Ouali est, chez les Mandingues, la corruption
du nom arabe Ali ; cette indication est assurément
inexacte : Ali ne se transforme pas au Soudan en
« Ouali », qui d’ailleurs est donné quelquefois comme nom
ou surnom par les musulmans avec son sens arabe de
« saint » ; les traditions indigènes au reste
mentionnent toujours le successeur de Soundiata sous le nom de
Mansa-Oulé.





[163]1er vol., pages 
292 et 
293.





[164]Ce cheikh fut rencontré par Ibn-Khaldoun en
Egypte en 1393-94. Entre autres choses, il dit au célèbre historien
arabe que le vrai nom des « Tekrouriens » de Gao était
Zaghaï (pour Songaï) et celui des gens du Mali
Ankaria (vraisemblablement pour Ouangaria, forme
plurielle arabisée du mot « Ouangara »).





[165]Rien n’indique que cette localité ait été
celle du même nom qui est actuellement l’une des villes principales
de la Guinée Française, mais la chose n’est pas impossible.





[166]On a écrit parfois
Konkour-Moussa : cette leçon fautive provient d’une
erreur de copiste ou d’une mauvaise lecture des textes arabes,
l’n final et l’r se confondant facilement dans
l’écriture arabe.





[167]D’après Sa’di, Kankan-Moussa aurait laissé
au Touat beaucoup de ses gens, qui avaient été atteints en route
d’une maladie du pied appelée dans leur langue touât, d’où
le nom que prit par la suite cette oasis. Cette étymologie ne
paraît pas très vraisemblable, le nom du Touat étant probablement
d’origine berbère et antérieur à l’époque de Kankan-Moussa. Je dois
cependant faire observer qu’il existe dans la langue mandingue
(dialecte banmana) un mot touato signifiant
« boîteux ».





[168]L’histoire de cet emprunt ou plutôt de son
remboursement est assez curieuse. Lorsque Kankan-Moussa fut de
retour à Mali, Siradj-ed-Dine y envoya un messager dans le but de
recouvrer sa créance. Ce messager étant demeuré à Mali, pour des
motifs restés inconnus, Siradj-ed-Dine partit lui-même, accompagné
de son fils, et arriva à Tombouctou, où il logea chez le poète
Es-Sahéli. Le malheureux mourut la nuit même de son arrivée. Le
bruit courut qu’il avait été empoisonné sur l’ordre de l’empereur,
mais son fils protesta contre ces accusations, faisant remarquer
qu’il avait mangé des mêmes mets que son père et n’avait pas été
indisposé. Le fils de Siradj-ed-Dine atteignit ensuite Mali, reçut
de Moussa les sommes prêtées autrefois par son père, et retourna en
Egypte.





[169]En réalité les ruines actuelles sont celles
d’un bâtiment construit au XVIe
siècle en remplacement de celui qu’avait élevé Es-Sahéli.





[170]C’est-à-dire probablement un métis de
Soninké de Tichit (Voir 1er vol., 
page 220).





[171]D’après Ibn-Batouta. L’épithète de
Ouangarati signifie « natif du Ouangara ».





[172]Takedda était située entre Gao et Agadès, à
70 étapes au Sud-Ouest de Ouargla d’après Ibn-Khaldoun.





[173]Histoire des Berbères, trad. de
Slane, livre III, p. 288. De Slane propose de lire Massîn
au lieu de mebstîn et pense qu’il est fait allusion aux
villes sahariennes habitées par des Massîn. Je croirais plus
volontiers que mebstîn est une forme dérivée du mot persan
boustân « jardin », passé dans la langue arabe,
et qu’il convient de le traduire par « les villes entourées de
jardins, les oasis ».





[174]Ibn-Batouta, né en 1303, était Berbère
d’origine. Il fut chargé en 1352 par Abou-Inân, sultan de Fez, de
visiter le pays des Noirs et accomplit sa mission avec d’autant
plus de succès qu’il avait voyagé auparavant durant 25 ans en
Egypte et dans toute l’Asie jusqu’en Chine. Ses notes de voyage
furent revues par Ibn-Djozaï de Grenade et la rédaction en fut
achevée vers 1355. Lui-même mourut en 1377-78.





[175]Kharité est le nom soninké de
l’huile tirée des fruits d’un arbre appelé khari par les
Soninké, karéhi par les Peuls et sé ou
syé par les Mandingues.





[176]« Miel » se dit li en
mandingue.





[177]Ce qu’Ibn-Batouta appelle assîda
est le tô des Banmana et des Malinké, c’est-à-dire une
sorte de pâte de farine cuite et servant d’aliment principal.





[178]Sans doute Dioura.





[179]Très probablement la rivière qui se jette
dans le Niger près et à l’Est de Niamina et à laquelle Barth donne
ce même nom.





[180]Douga est le nom d’une espèce de
vautour et aussi celui d’un génie, chez les Banmana et les Malinké,
et est souvent donné comme prénom à des hommes.





[181]Il s’agit de l’instrument répandu dans
toute l’Afrique Noire, appelé en mandingue balan ou
bala et connu des Européens sous le nom de
« balafon ».





[182]Bembé est le mot mandingue actuel
signifiant « estrade ».





[183]Comparez les usages observés encore de nos
jours chez les Mossi.





[184]Voir plus haut.





[185]Dyéla est le pluriel arabisé de
dyêli, qui est effectivement l’appellation mandingue des
griots mais qui fait en réalité au pluriel dyêli-lou ou
dyêlou.





[186]Cet usage s’est conservé jusqu’à nous dans
la plupart des pays du Soudan, ainsi d’ailleurs que presque tous
ceux observés au XIVe siècle
par Ibn-Batouta.





[187]Ibn-Batouta fait de cette rivière « un
cours d’eau sortant du Nil ». Cette appréciation est justifiée
par le fait que, au moment de la crue du haut Niger, les eaux du
fleuve s’engouffrent dans la rivière de Niamina, qui devient ainsi
un déversoir du Niger et cesse d’être un affluent.





[188]Ces « moustiques » sont
probablement des tsétsé : on sait que ces mouches se montrent
de préférence pendant le jour, tandis que les moustiques au
contraire sont surtout à craindre la nuit.





[189]Le même chef de village raconta à
Ibn-Batouta l’histoire d’un jurisconsulte arabe nommé Aboul-Abbas,
qui avait reçu de Kankan-Moussa un cadeau de 4.000 mitskal
de poudre d’or et qui, ayant mis cette somme en sûreté dans le
Mîma, avait cherché à faire croire qu’elle lui avait été volée,
afin de s’en faire donner une autre par le prince ; celui-ci,
ayant découvert la supercherie, exila Aboul-Abbas pendant quatre
ans dans le pays des cannibales ; ces derniers ne mangèrent
pas le jurisconsulte, n’ayant aucun goût pour la chair des
Blancs.





[190]Histoire des Berbères, trad. de
Slane, livre IV, p. 343 et 344.





[191]Ben-Ouassoul rapporta à Ibn-Khaldoun que la
ville de Mali était très étendue, très populeuse et très
commerçante, que de nombreuses sources arrosaient les terres
cultivées dont elle était environnée et qu’elle constituait un lieu
de halte pour les caravanes provenant du Maghreb, de l’Ifrîkia et
de l’Egypte.





[192]Histoire des Berbères, trad. de
Slane, livre II, p. 115. Ce passage d’Ibn-Khaldoun est intéressant
à plus d’un titre : il nous montre d’abord que la maladie du
sommeil n’est pas une nouveauté au Soudan et que ses ravages
devaient être aussi considérables au XIVe siècle qu’ils le sont de nos
jours ; il est en outre de nature à nous rassurer sur les
effets de cette maladie, dont la présence dans les pays nigériens
depuis au moins cinq à six siècles ne semble pas avoir contribué de
façon appréciable à dépeupler ces régions.





[193]Le texte du Tarikh-es-Soudân
semble faire de ces deux mots les titres des deux gouverneurs et
c’est ainsi que M. Houdas l’a interprété dans sa traduction :
cependant je serais plus disposé à croire que ce sont des noms de
pays ou de chefs-lieux de province, ainsi qu’il paraît résulter
d’un passage (pages 93 du texte et 155 de la traduction) où il est
dit : « et ils atteignirent le pays (ou la ville) de
Sangara-soma ». Le premier de ces mots peut signifier en
mandingue « l’ensemble du pays du Sangaran » ou encore
« le lieu des tornades » ; le second peut vouloir
dire « le lieu des rochers » ou « la résidence du
chef ».





[194]Tarikh-es-Soudân, p. 34 de la
traduction.





[195]D’après M. Ch. Monteil, le Ouonzo de Sa’di
correspondrait au Ouandiodougou du canton actuel de Saro ou
Sarro.





[196]Ce voyageur, dans sa relation parue à
Vicence en 1507, dit que l’or du Mali se transportait partie à
Cochia (Koukia ou Gounguia), sur la route du Caire et de
Syrie, et partie à Tombut (Tombouctou), d’où il allait
soit à Tunis par le Touat soit au Maroc par Hoden (le Hodh
ou plutôt Ouadân).





[197]Jean II régna de 1481 à 1495. Après lui
vinrent Emmanuel (1495-1521) et Jean III (1521-1557).





[198]Hassân-ben-Mohammed el-Ouazzân, plus connu
sous le surnom de Léon l’Africain, voyagea au Soudan vers 1507, à
l’âge de seize ans environ, et écrivit sa relation aux alentours de
l’an 1520.





[199]C’est-à-dire 6.000 familles et non pas
6.000 habitants, comme l’écrit Dapper dans son interprétation du
récit de Léon.





[200]Ou à Soua (Pondori).





[201]Peut-être faut-il interpréter ce
raisonnement, rapporté par Sa’di, de la façon suivante : la
résidence de Hamadou-Amina, simple campement, ne pouvait renfermer
grand-chose à piller, tandis que le Bendougou comprenait quelques
centres commerciaux où l’on pouvait espérer ramasser un butin
appréciable.





[202]Farako était le chef-lieu ; le canton
lui-même portait le nom de Fadougou, qui est encore celui d’un
village situé à l’Est de Farako. Le Komino de Sa’di devait se
trouver très près de l’emplacement du village actuel de Konou.





[203]Mambi Keïta, le dernier chef du Mandé
descendant de l’ancienne famille impériale de Mali, est mort à
Kangaba il y a quelques années : pour des motifs politiques,
toute autorité a été enlevée à ses héritiers par l’administration
française, et son successeur ne commande même plus le canton de
Kangaba.









CHAPITRE VIII


Le royaume peul du Massina[204]

(XVe au XIXe siècles)


I. — Dynastie des
Diallo (1400-1810).


J’ai relaté ailleurs[205] l’arrivée de Maga
Diallo vers l’an 1400 dans le Diaga ; j’ai dit comment il
avait reçu du gouverneur mandingue du Bagana l’investiture
officielle d’ardo ou chef des familles peules qui
l’avaient suivi dans son exode du Kaniaga au Diaga. Son autorité ne
tarda pas à s’étendre sur les Peuls d’autres clans (Bari
principalement) qui vinrent peu après s’établir dans la même région
et c’est ainsi que se fonda, au début du XVe siècle, le royaume peul du Massina,
sous la suzeraineté de l’empereur de Mali.


Ce nom de Massina était celui d’une mare voisine de
Kéké ou Kékey, village situé sur le marigot de Dia, en
aval de Dia ou Diaga et un peu au Nord-Est de Ténenkou. C’est
auprès de cette mare que Maga Diallo établit sa résidence et c’est
en raison de cette circonstance que les Peuls donnèrent le nom de
Massina à cette province, jusque-là connue sous celui de
Diaga ou Diagara.
Par la suite, on fit usage des deux noms, en se servant de
préférence du mot « Massina » pour désigner l’habitat des
Peuls et leur royaume ; plus tard, lorsque ce dernier prit de
l’extension et déborda vers l’Est, d’abord entre le marigot de Dia
et le Niger, puis sur la rive droite de ce fleuve lui-même, le mot
« Massina » prit une extension correspondante, tandis que
« Diaga » continua à désigner plus spécialement la région
de Dia ou Diaga et la rive gauche du marigot de même nom.


Maga Diallo mourut vers 1404. Le pouvoir se transmit dans sa
famille jusqu’au début du XIXe
siècle ; en réalité, l’autorité de l’ardo du Massina
ne s’étendait que sur les Peuls et leurs Rimaïbé, tous plus ou
moins nomades, tandis que les Noirs sédentaires — Soninké et Bozo —
relevaient directement du gouverneur du Bagana ou du chef de
Dienné, selon l’endroit qu’ils habitaient. Ce n’est guère qu’au
siècle dernier, sous la dynastie des Bari, que le Massina devint un
véritable Etat compact, réunissant sous un même sceptre tous les
habitants du pays, Peuls et Nègres, nomades et sédentaires.


De 1400 à 1494, le royaume peul du Massina fut vassal de
l’empire de Mali. Les princes qui s’y succédèrent durant cette
période, après Maga Diallo, furent : son fils aîné
Bouhima ou Ibrahim (1404-24) ; son second fils
Alioun (1424-33) ; Kanta, fils aîné de
Bouhima (1433-66) ; Alioun II, second fils de Bouhima
(1466-80), et Nia ou Aniaya, fils de Kanta
(1480-1510).


Le Tarikh-es-Soudân nous donne quelques renseignements,
surtout généalogiques, sur ces premiers rois du Massina. Outre
Bouhima et Alioun, Maga Diallo avait eu de sa première femme,
Demmo, fille de Niadel ou Guédal, trois autres fils : Demba,
Kouba et Harendi ; d’une seconde femme, il avait eu Nialel,
et, d’une troisième nommée Bindo, il avait eu encore deux
fils : Hamadi et Samba. Bouhima épousa d’abord Yédenké, dont
il eut un fils nommé Makiba ou Nankaba, ensuite Kaffo, dont il eut
Kanta et Alioun II, et enfin Tiddo ou Teddi, dont il eut un dernier
fils nommé Hamadi. Kanta épousa une femme de la tribu des Sangaré,
nommée Safo Daramé, dont il eut six fils : Diâdié, Nia ou
Aniaya, Demba-Dondi, Yoro, Lambourou et Kania ; d’une autre femme nommée
Bounga, il eut un septième fils, Maka.





	Delafosse
	Planche XXII






[image: ]
Cliché Froment



Fig. 43. — Une danse Tombo,
à Bandiagara.







[image: ]
Cliché Froment



Fig. 44. — Danseurs Tombo, à
Bandiagara.








Kanta périt dans un combat contre les Zaghrâna[206], qui furent vainqueurs des Peuls. C’est sous
le règne de son successeur Alioun II que le Massina fut attaqué par
Sonni Ali-Ber, empereur de Gao, qui fut repoussé et défait par les
Peuls du Borgou ou Massina central (entre le marigot de Dia et le
Niger) ; c’est vers la fin du règne du même ardo que
le pays fut traversé et ravagé par l’armée mossi de Nasséré dans sa
marche sur Oualata : d’après Sa’di, Alioun II aurait infligé
une défaite aux Mossi.


Sous le règne de Nia ou Aniaya, le Massina tout entier fut
annexé à l’empire de Gao, en 1494, par Omar Komdiago, frère et
lieutenant du premier askia Mohammed Touré. Les Peuls
n’acceptèrent pas cette annexion de gaieté de cœur et demeurèrent,
autant qu’ils le purent, fidèles à l’empereur de Mali. C’est ainsi
que, comme nous l’avons vu, sous le commandement de
Demba-Dondi, l’un des frères de Nia ou Aniaya, ils
aidèrent Ousmana, gouverneur mandingue du Bagana, à résister à
l’askia en 1498-99 ; mais ils furent vaincus comme Ousmana
lui-même, Demba fut tué et les rois peuls du Massina furent
désormais vassaux de l’empire de Gao. C’est vers l’an 1500, après
la défaite de son frère Demba par Mohammed Touré, que le roi Nia
quitta Kéké et transporta sa résidence dans le Guimbala, près du
lac Débo[207]. D’une façon générale, les rois de la dynastie
des Diallo habitèrent tantôt sur la rive gauche du marigot de Dia
(soit à ou près de Kéké, soit à ou près de Ténenkou), tantôt entre
ce marigot et le Niger, ou encore à Soï, entre le Niger et le
Bani.


Le successeur de Nia Diallo fut Soudi ou Saouadi,
petit-fils de
Bouhima par Diâdié ; il régna de 1510 à 1539. A sa mort, son
fils Ilo et Hamadou-Siré, fils de Nia, se
disputèrent le pouvoir ; le litige fut porté devant l’askia
Issihak I, qui décida de s’en remettre à la volonté du
peuple ; mais les gens du Massina se divisèrent en deux
fractions et en vinrent aux mains : Ilo attaqua son rival et
le chassa du pays ; aidé par les Sangaré, Hamadou-Siré rentra
au Massina, fut défait de nouveau et alla à Gao implorer l’aide de
l’askia. Celui-ci invita Ilo à venir lui parler et le fit tuer sur
la route : Ilo avait régné un an (1539-40)[208].


Hamadou-Siré (1540-43) lui succéda et fut déposé, au
bout de quatre ans de règne, par Issihak I, qui fit nommer à sa
place Hamadou-Poullo, frère d’Ilo. Ce dernier s’étant mis
à persécuter beaucoup de familles qui appartenaient comme lui au
clan des Dialloubé et ayant obligé plusieurs d’entre elles à
quitter le Massina, Issihak I lui enleva le pouvoir l’année
suivante (1544) et le confia à son neveu Boubou-Ilo
(Boubou fils d’Ilo), qui régna de 1544 à 1551. C’est sous le règne
de Boubou-Ilo, en 1550, que les Peuls de la région de Nampala, sous
la conduite de Diâdié Toumané, se révoltèrent contre l’askia Daoud,
qui venait de monter sur le trône ; Daoud leur infligea une
sanglante défaite et fit sur eux de nombreux prisonniers, dont des
griots de la caste des Mabbé ou Maboubé.


Après Boubou-Ilo régnèrent Ibrahim-Boye (1551-59) et
Boubou-Mariama (1559-83), tous les deux fils de
Hamadou-Poullo. Ibrahim-Boye mourut à Dienné, au moment où l’askia
Daoud y passait en revenant de son expédition au Mali (1558-59). En
1582, vers la fin d’un règne de vingt-quatre ans,
Boubou-Mariama[209] voulut se distinguer par un coup
d’audace : il attaqua sur le Niger — ou sur l’un de ses bras —
et pilla une
embarcation qui ramenait de Dienné vers Gao El-hadj Mohammed, fils
de l’askia Daoud et son futur successeur ; Mohammed-Bengan,
autre fils de Daoud et chargé alors des fonctions de gouverneur du
Gourma, marcha aussitôt sur le Massina, ravagea le pays et massacra
un grand nombre d’habitants, dont beaucoup de lettrés musulmans.
Boubou-Mariama se réfugia à Fi, entre Kobikéré et Kokry,
puis revint au Massina après le départ de Mohammed-Bengan.
Lorsqu’El-hadj Mohammed (Mohammed III) succéda à son père à la fin
de la même année (1582), Boubou-Mariama refusa de faire acte de
soumission entre ses mains. Nous avons vu comment il fut arrêté en
1583, sur l’ordre de l’askia, et emmené à Gao, et comment, malgré
l’offre de Mohammed III de lui rendre son royaume, il préféra
demeurer à la cour de son ancien ennemi.


Il fut remplacé au Massina par Hamadou-Amina, fils de
Boubou-Ilo (1583-1603). Ce prince fut contemporain de l’écrasement
de l’askia Issihak II par les Marocains (1591) ; son
prédécesseur Boubou-Mariama, qui vivait encore à ce moment et avait
suivi l’armée de l’askia à Tondibi, fut tué dans la mêlée. Les
pachas de Tombouctou remplacèrent désormais les empereurs de Gao
comme suzerains du Massina, mais leur suzeraineté fut plus nominale
et plus précaire que ne l’avait été celle de ces derniers. C’est
ainsi qu’en 1598 Hamadou-Amina se révolta ouvertement contre les
autorités marocaines ; le caïd Moustafa-et-Tourki, partant de
Tendirma, marcha sur le Massina à la tête de 700 soldats marocains
et songaï et joignit l’ardo près de Diaga en un endroit
appelé Touloufina. Hamadou avait avec lui un grand nombre
d’alliés banmana ; se sentant malgré cela en état
d’infériorité, il s’enfuit avec ses Peuls, laissant les Banmana aux
prises avec l’armée du caïd. Celle-ci cerna les Banmana, en tua un
grand nombre et s’empara de la famille de leur chef, qui fut
emmenée captive à Dienné. Après s’être débarrassé des Banmana,
Moustafa se mit à la poursuite de Hamadou-Amina, qu’il n’abandonna qu’en
arrivant dans le Kaniaga ; l’ardo s’enfuit jusqu’à
Diara (près Nioro), tandis que le caïd revenait vers le Massina en
passant par Koukiri ou Kokry, où se trouvait alors le gouverneur de
la province du Karadougou. Arrivé en face de Ténenkou, sur
la rive droite du marigot de Dia, Moustafa héla les habitants de
cette ville, leur demandant de lui envoyer des pirogues pour
traverser le fleuve ; les gens de Ténenkou obtempérèrent à cet
ordre : aussitôt débarqué sur la rive gauche, le caïd attaqua
Ténenkou et s’en empara. Le futur pacha Ali-ben-Abdallah, qui se
trouvait à côté de Moustafa durant l’assaut, fut blessé d’une
flèche empoisonnée par les assiégés, mais il guérit grâce à des
vomissements provoqués par la fumée de tabac. Moustafa fit à
Ténenkou[210] de nombreux prisonniers qu’il emmena à
Tombouctou ; il devait, peu après le retour de son expédition,
être assassiné à Kabara sur l’ordre de Djouder (juillet 1598).
Avant de quitter le Massina, Moustafa y avait installé comme roi,
en remplacement de Hamadou-Amina, un prince de la famille royale
nommé Hamadi-Aïssata.


Lorsque Hamadou-Amina apprit la mort du caïd Moustafa, il quitta
Diara et retourna au Massina, où il fit sa rentrée en 1599, puis il
reprit le commandement des mains de Hamadi-Aïssata. La même année,
il prêta son concours à Mamoudou III, empereur de Mali, pour
attaquer Dienné : j’ai dit comment les Marocains, qui étaient
conduits par Moustafa-el-Fîl et un Portugais nommé Abdelmalek,
eurent le dessus, et comment Hamadou-Amina se replia à Soï (entre
Dienné et Mopti), à moins que ce ne fût à Soua, dans le Pondori.
Tandis que, quelque temps après, le caïd Slimân-Chaouch revenait
d’une expédition au Bendougou, Hamadou-Amina l’attaqua sur les
bords du Bani, en face de Tié, et lui infligea une si sévère
défaite que les Marocains traitèrent avec lui et lui promirent de
respecter désormais le territoire formant son royaume.


Boubou-Aïssata, dit Niamé, fils de
Hamadou-Amina, succéda à son père et régna de 1603 à 1613. Après
lui vint Bourahima-Boye, son frère (1613-25), qui eut
comme successeur Silamaga-Aïssata, frère de père et de
mère de Boubou-Aïssata ; Silamaga régna seulement deux ans
(1625-27) et fut, d’après Sa’di, un prince juste et énergique.


Hamadou-Amina II, fils de Boubou-Aïssata, monta sur le
trône en 1627[211]. Lorsque, l’année suivante, le pacha
Ali-ben-Abdelkader prit le commandement à Tombouctou, il fit
ordonner à Hamadou-Amina II de venir recevoir de ses mains
l’investiture officielle. L’ardo refusa. Aussi, en 1629,
Ali-ben-Abdelkader entreprit une expédition contre le
Massina ; mais les Peuls se dérobèrent, n’acceptant pas le
combat et fuyant devant les Marocains pour revenir ensuite les
attaquer sur leurs derrières. Le pacha se fatigua bientôt de cette
campagne inutile et revint à Tombouctou. De là, il envoya un
message à Hamadou-Amina II pour l’aviser qu’il le reconnaissait
officiellement comme roi du Massina et l’autorisait à percevoir
l’impôt ; Sa’di, l’auteur du Tarikh-es-Soudân, qui se
rendit au Massina cette même année (1629) pour aller visiter un de
ses amis, le cadi Samba, eut l’occasion de voir Hamadou-Amina II au
moment où il venait de recevoir le message du pacha.


En 1634, Hamadou-Amina se transporta à Dienné sous prétexte
d’aller y chercher un captif évadé et, se jouant de deux caïds
marocains envoyés pour l’arrêter, il arriva jusqu’à la ville, posa
sa main sur les remparts et repartit sans qu’on osât l’inquiéter.
Dix ans après, le pacha Mohammed-ben-Mohammed dirigea contre lui
une expédition, avec le concours de son vassal l’askia du Nord
El-hadj et celui de la garnison de Dienné ; l’armée marocaine
essuya d’abord une sanglante défaite, le 20 mai 1644, du côté de
Soï, mais, le lendemain, ce fut au tour de Hamadou-Amina d’être mis
en déroute. L’ardo se replia sur Kéké et les débris de son
armée se sauvèrent dans le pays des Banmana, pensant y trouver un
refuge ; mais les Banmana, pour se venger des nombreux actes
de brigandage auxquels les Peuls se livraient habituellement sur
leur territoire, s’emparèrent de tout ce qui tomba entre leurs
mains, hommes et biens. Cependant le pacha avait fait demander aux
chefs du Sana (Sansanding) et du Fadougou (Farako) d’arrêter
Hamadou-Amina : ces deux chefs armèrent treize pirogues,
s’embarquèrent à Nakry le 12 juillet 1644, descendirent le Niger,
puis le marigot de Diaga, et rencontrèrent l’ardo à Kéké.
Ce dernier leur ayant demandé ce qu’ils venaient faire au Massina,
les deux chefs se troublèrent et, sans oser aucune tentative pour
s’emparer de la personne du roi, ils lui dirent qu’ils allaient à
Tombouctou saluer le pacha ; Hamadou-Amina les engagea à n’en
rien faire, mais, comme ils semblaient persister dans leur projet,
il les laissa aller et leur donna même des vaches en cadeau.
Continuant leur chemin, ils rencontrèrent à Karan (rive gauche du
marigot de Dia, à hauteur de Kakagnan) l’armée du pacha ;
celui-ci accueillit les deux chefs avec bienveillance, malgré
l’échec de leur mission ; puis il prononça la déchéance de
Hamadou-Amina II et nomma à sa place, comme roi du Massina, son
cousin Hamadi-Fatima, fils de Bourahima-Boye ;
ensuite il renvoya les chefs du Sana et du Fadougou, en les
chargeant de nouveau de s’emparer de Hamadou-Amina. Mais ce
dernier, ayant eu connaissance de leurs desseins, s’était réfugié à
Fi (près Kobikéré) et la flottille ennemie ne le trouva plus à
Kéké. Après être passés à Diaga, les chefs du Sana et du Fadougou,
étant arrivés à hauteur de Fi, envoyèrent un émissaire au chef de
ce village pour l’engager à chasser de chez lui Hamadou-Amina et à
le capturer si possible. Le chef de Fi déclara donc à
l’ardo en fuite qu’il ne pouvait pas lui accorder plus
longtemps l’hospitalité, mais il ne lui fit aucun mal, et
Hamadou-Amina put retourner au Massina, rassembler ses partisans,
mettre en déroute ceux de Hamadi-Fatima et reprendre le pouvoir (18
septembre 1644) : il le conserva jusqu’à sa mort, qui eut lieu
en 1663, après trente-six ans d’un règne glorieux mais souvent
agité.


Nous ne possédons que fort peu de renseignements sur ses
successeurs, qui furent : Alioun III, frère de
Hamadi-Fatima
(1663-73), Gallo-Haoua (1673-75), Gourori, fils
du précédent (1675-96), Guéladio (1696-1706),
Guidado, neveu du précédent (1706-61), Hamadou-Amina
III, fils de Guidado (1761-80), Ya-Gallo (1780-1801)
et Hamadi-Dikko ou Gourori II, fils de Ya-Gallo
(1801-1810). Tous furent plus ou moins vassaux, non plus des pachas
de Tombouctou, qui n’existaient plus depuis 1670 environ en tant
qu’autorité constituée, mais des empereurs banmana de Ségou[212].


Hamadi-Dikko fut le dernier roi de la dynastie des Diallo, qui
avait ainsi exercé la suprématie au Massina durant plus de quatre
cents ans. Bien que nous n’ayons pas d’indications précises à cet
égard et que quelques-uns des princes de cette dynastie portent des
prénoms musulmans, il semble bien qu’aucun d’eux n’ait professé
l’islamisme : ce fut, en tout cas, la raison qu’invoqua
Sékou-Hamadou, fondateur de la dynastie des Bari, pour s’emparer du
pouvoir, ainsi que nous l’allons voir à l’instant.


II. — Dynastie des
Bari (1810-1862).


Les Peuls du Massina appartiennent à un certain nombre de
familles réparties en plusieurs clans, ainsi que j’ai eu l’occasion
de le dire. Au début de leur organisation, le clan Diallo
ou des Dialloubé avait le pas sur les autres, et c’est ainsi que
Maga Diallo put s’emparer du commandement et que ses descendants le
conservèrent durant quatre siècles. Le clan le plus puissant après
celui des Dialloubé était le clan des Daébé, qui est connu
également sous les noms de Bari et Sangaré et qui
correspond au clan toucouleur des Si et au clan mandé des
Sissé[213]. On a vu qu’à plusieurs reprises les
Bari ou Sangaré avaient pris le parti des ennemis du Massina contre
les rois dialloubé.


A la fin du XVIIIe siècle
vivait à Yogoumsirou près d’Ouromodi (Massina central) un pieux
musulman originaire du Fitouka (région à l’Est de Niafounké), qui
appartenait au clan peul des Bari et était appelé
Hamadou-Lobbo ou Ahmadou-Lobbo[214], parce qu’il avait pour mère une femme nommée
Lobbo, ou encore Hamadou-Boubou, parce que son père s’appelait
Boubou. Hamadou-Lobbo avait eu à Malangal ou Maréval (Massina
central) un fils auquel il donna le même nom qu’il portait lui-même
et qu’on appela pour cette raison Hamadou-Hamadou-Lobbo,
c’est-à-dire « Hamadou fils de Hamadou fils de
Lobbo » ; lorsque, plus tard, ce fils reçut le surnom de
Sékou ou « vénérable » (corruption du mot arabe
cheikh), on l’appela Sékou-Hamadou, c’est-à-dire
« Sékou fils de Hamadou »[215].


Sékou-Hamadou, après avoir été instruit par son père à
Yogoumsirou, se mit à voyager. Il accompagna en 1800
Ousmân-dan-Fodio dans ses expéditions en pays haoussa et, au
retour, vint s’établir dans un hameau peul voisin de Dienné et
nommé Nonkama. Les Arma de Dienné l’en ayant expulsé, il alla se
fixer à Sono, dans le Sébéra, pays d’origine de sa mère Fatimata,
et y fonda une école. Ses talibé ou disciples s’étant
rendus un jour au marché de Siman, près et au Nord de Dienné, un
fils de Hamadi-Dikko, l’ardo du Massina, leur chercha
dispute et confisqua leurs couvertures ; ils vinrent se
plaindre à Sékou-Hamadou, qui leur conseilla de tuer le fils de
l’ardo, ce que firent les talibé. Alors, pour
fuir la colère de Hamadi-Dikko, Sékou-Hamadou alla s’établir auprès
de Soï.


Cependant l’ardo, effrayé des agissements et de la
renommée grandissante de Sékou-Hamadou, implora contre ce
dernier l’aide de
Da, alors empereur de Ségou et suzerain du Massina. Da
ordonna à l’un de ses généraux, nommé Fatouma-Séri, d’aller
s’emparer de la personne du cheikh ; arrivé à Dotala (près et
au Nord-Est de Dienné), Fatouma-Séri comprit que Sékou-Hamadou,
dont la réputation de science et de vertu était déjà considérable,
constituait un adversaire sérieux ; il fit occuper la rive du
Niger par les guerriers de l’ardo et celle du Bani par
Galadio, chef du Kounari (pays de Kouna, entre Mopti et Sofara).
Puis il marcha sur Soï à la tête de l’armée banmana. Sékou-Hamadou
proclama alors la guerre sainte, marcha au devant de Fatouma-Séri,
battit ses troupes près de Soï et les repoussa jusqu’à Yari, à côté
de Dotala, où elles se fortifièrent. On prétend que le cheikh
n’avait à sa disposition que quinze cavaliers, mais que, ayant fait
rassembler un grand troupeau de bœufs, il fit recouvrir ces animaux
de guenilles auxquelles on mit le feu et les lâcha ensuite sur les
Banmana, parmi lesquels les bœufs, affolés par la douleur, jetèrent
le désarroi et la panique. Fatouma-Séri, en apprenant qu’il s’était
ainsi laissé jouer par son adversaire, se tua de honte et de
dépit ; quant à ses guerriers, ils se dispersèrent, et c’est à
partir de cet événement que l’empire de Ségou perdit la tutelle
qu’il avait jusque-là exercée, depuis 1670 environ, sur le
Massina.


Sékou-Hamadou avait envoyé deux de ses frères auprès de
Ousmân-dan-Fodio, empereur de Sokoto, pour solliciter sa
bénédiction et lui demander des drapeaux ; ces drapeaux
arrivèrent au moment de la déroute de Fatouma-Séri et ne
contribuèrent pas peu à fortifier le prestige dont jouissait déjà
le cheikh. Il en profita pour imposer fortement son autorité à tout
le Sébéra, où il plaça l’un de ses Rimaïbé, Sanoussi Sissé, comme
gouverneur. Les Peuls de la région, heureux en somme de l’occasion
qui s’offrait à eux d’échapper au joug des Banmana, firent leur
soumission à Sékou-Hamadou et lui livrèrent la personne de
Hamadi-Dikko, le dernier ardo du Massina (1810).
Sékou-Hamadou en effet répudia ce titre d’ardo (guide,
conducteur, chef de migration ou de tribu nomade), qui lui
paraissait trop modeste, et prit celui
d’amirou-l-moumenîna (prince des Croyants). Cependant, il
installa son neveu Bokar-Amina à Ténenkou, avec le titre d’amirou
tout court (commandant), en lui donnant le gouvernement du Massina
occidental et en en faisant en quelque sorte le successeur local de
Hamadi-Dikko.


Les habitants de Dienné, fervents musulmans et surtout marchands
avisés, toujours du parti du plus fort, firent leur soumission au
cheikh, qui envoya des représentants dans la ville pour y exercer
l’autorité en son nom. Mais les Arma, descendants des derniers
caïds marocains, qui avaient remplacé ces derniers dans le
commandement de la ville et de ses environs, ne voulurent pas
supporter ces maîtres qu’on leur imposait malgré eux et les
massacrèrent. Sékou-Hamadou vint alors mettre le siège devant
Dienné, qui se rendit au bout de neuf mois avec d’autant plus de
facilité que, à part les Arma, tous ses habitants étaient
favorables au cheikh. Une fois maître de Dienné, Sékou-Hamadou
traversa le Bani et se rendit dans le Kounari pour y fixer sa
résidence ; Galadio, mécontent, alla à Tombouctou pour
implorer le secours des Bekkaï, lesquels formaient la principale
famille des Kounta et détenaient alors la suprématie politique à
Tombouctou. Les Bekkaï refusèrent de donner leur appui à Galadio
qui, après deux ans de lutte, fut définitivement battu par
Sékou-Hamadou et alla, avec ses partisans, se réfugier au Yagha,
entre Dori et Say, où son fils Ibrahim jouissait encore d’une
réelle autorité vers la fin du XIXe siècle.


Sékou-Hamadou fonda alors dans le Kounari, sur la rive droite du
Bani et au pied des montagnes du Pignari, entre Kouna et Sofara, un
village qu’il appela Hamdallahi (glorification de Dieu) et
dont il fit sa capitale (1815). C’est là qu’il reçut la visite
d’El-hadj-Omar, vers 1838, lorsque ce dernier revenait de La
Mecque ; Sékou-Hamadou lui prédit, dit-on, qu’il serait un
grand prince mais périrait misérablement.


Une fois solidement installé à Hamdallahi, il organisa ses
Etats[216], les partagea en provinces, mit dans chaque
province un
gouverneur et un cadi, établit des impôts et une sorte de service
militaire. Les impôts consistaient principalement en une dîme sur
les récoltes : un dixième de la dîme formait la solde du
percepteur, un cinquième revenait au roi et le reste servait à
payer le chef de province, à entretenir le contingent militaire et
à secourir les indigents. On percevait en outre un impôt en nature
sur les troupeaux, impôt dont le montant était dépensé par le roi
en frais de représentation : le taux était d’un taureau sur
trente, une vache sur quarante, un mouton sur quarante et une
chèvre sur cent. De plus, Sékou-Hamadou institua une sorte d’impôt
somptuaire, qui consistait à prélever le quarantième de la fortune
monnayée des gens riches (or et cauries) et le quarantième de leur
provision de sel. A la fête de la rupture du jeûne, chaque chef de
famille payait un moudd[217] de mil par adulte, dont
un cinquième revenait au roi, le reste étant affecté au personnel
des mosquées et aux indigents. Les serfs devaient aussi une
contribution en mil ou en riz pour la nourriture de l’armée. Tous
ces impôts étaient annuels.


En dehors des impôts existait la taxe de l’oussourou ou
du dixième des marchandises importées de l’extérieur et vendues
dans le royaume. Quant au butin fait à la guerre, une fois diminué
d’un cinquième qui servait à payer le chef de la colonne et à
racheter les prisonniers, il était partagé entre les guerriers à
raison d’une part par fantassin et de deux parts par cavalier. Pour
son alimentation et celle de sa cour et des hôtes de passage, le
roi se réservait dans chaque province des terrains qui étaient
cultivés par les Rimaïbé attachés à la couronne.


Chaque village devait fournir un contingent militaire divisé en
trois fractions qui étaient appelées à tour de rôle ; mais, en
cas de nécessité, elles pouvaient être appelées toutes les trois à
la fois. On faisait généralement une expédition militaire ou une
razzia tous les ans, au moment de la saison sèche ; pendant la
durée de l’opération, les guerriers recevaient une indemnité de
vivres en grains ou en cauries. Il y avait cinq généraux :
le général en chef
ou amirou mawngal résidait à Dienné et campait durant la
saison sèche au Pondori, d’où il surveillait les Banmana ;
trois généraux résidaient à Hamdallahi pendant la saison des
pluies : le reste du temps, l’un campait à Poromani (ou
Foromana), sur la rive droite du Bani et à peu près en face de
Dienné, pour surveiller les Minianka, un autre au Kounari pour
surveiller les Tombo et les Mossi, et le troisième à Saréniamou, au
Nord de Bandiagara, pour surveiller les Touareg et les Peuls de la
Boucle ; un cinquième général résidait à Ténenkou et
surveillait la frontière de l’Ouest : c’était le remplaçant
local des anciens rois de la dynastie des Diallo.


Dans chaque chef-lieu de canton et dans chacun des sept
quartiers de Hamdallahi était un cadi jugeant les affaires civiles.
Le grand cadi de Hamdallahi, entouré des cadis de quartier,
connaissait des crimes et, en appel, de tous les jugements des
cadis secondaires. On pouvait en appeler au roi des jugements du
grand cadi ; lorsqu’il y avait divergence entre l’avis de ce
dernier et celui du roi, on avait recours à l’arbitrage d’un
jurisconsulte réputé. L’assemblée des jurisconsultes de la capitale
formait auprès du roi une sorte de Conseil d’Etat.


Sékou-Hamadou réussit à convertir à l’islam presque tous les
Peuls, dont la plupart étaient encore païens au début du
XIXe siècle, et même beaucoup
de Banmana ; ces derniers d’ailleurs abandonnèrent presque
tous l’islamisme après la chute de l’Etat toucouleur qui remplaça
au Massina le royaume des Bari. Du temps de la domination des
Diallo, le système de succession en usage dans le pays était le
système de succession patriarcale : Sékou-Hamadou l’interdit
et imposa à ses sujets la succession en ligne directe.


Sékou-Hamadou régna de 1810 à 1844. Il avait étendu son autorité
surtout du côté de l’Est, jusqu’aux premières montagnes des Tombo,
et au Sud-Est, jusque vers le confluent de la Volta Noire et du
Sourou. Au Nord son pouvoir s’exerçait depuis 1827 jusqu’à
Tombouctou, où son influence néanmoins était contrebalancée par
celle des Bekkaï et par celle des Touareg. C’est en 1826-1827 que
Sékou-Hamadou avait conquis Tombouctou et en avait fait une
dépendance du Massina ; lorsqu’il mourut, les habitants de la ville, qui
détestaient les Peuls, firent appel à El-Mokhtar Bekkaï,
qui résidait alors à Mabrouk : celui-ci intervint auprès des
Touareg de la région et, grâce à leur concours et à celui de ses
Kounta, il parvint à affranchir Tombouctou du joug du Massina et à
en chasser la garnison peule (1844).


Hamadou-Sékou, fils de Sékou-Hamadou, succéda à son
père ; deux ans après son avènement, il faisait de nouveau
accepter la suzeraineté du Massina par Tombouctou (1846), sans
cependant réoccuper la ville ; grâce à une convention passée
avec El-Bekkaï, frère d’El-Mokhtar, les susceptibilités
des habitants purent recevoir satisfaction : il fut décidé que
tous les fonctionnaires seraient des Songaï, à l’exception d’un
percepteur peul qui assisterait le percepteur songaï dans le
recouvrement de l’impôt à verser au roi du Massina.


Hamadou-Sékou abdiqua en 1852 en faveur de son fils
Hamadou-Hamadou, au détriment de ses frères Ba-Lobbo et
Abdessâlem. Hamadou-Hamadou régna de 1852 à 1862 ; sa lutte
avec El-hadj-Omar et sa défaite seront contées dans l’histoire de
l’empire toucouleur. Qu’il me suffise de dire ici qu’El-hadj, après
s’être emparé de Sansanding en 1860, puis de Ségou en 1861, marcha
contre Hamadou-Hamadou et prit Hamdallahi en 1862, après quoi il
fit arrêter Hamadou-Hamadou près de Tombouctou et le fit mettre à
mort. Ba-Lobbo cependant continua la lutte contre les
Toucouleurs et arriva même à se tailler dans la Boucle du Niger une
sorte de royaume assez étendu, mais en réalité le royaume peul du
Massina et la dynastie des Bari avaient pris fin avec l’entrée
d’El-hadj-Omar à Hamdallahi. Le récit des difficultés que
rencontrèrent dans le Massina El-hadj et ses successeurs, tant de
la part des Bari et des Peuls en général que de celle des Bekkaï de
Tombouctou, appartient à l’histoire de l’empire toucouleur plutôt
qu’à celle du royaume peul.





[image: ]
Carte 14. — Le royaume du Massina.










[204]L’histoire du royaume peul du Massina est
intimement liée à celle de la domination marocaine à Tombouctou
(ch. IX), à celle de l’empire banmana de Ségou
(ch. X) et à celle de l’empire toucouleur
d’El-hadj-Omar et de ses successeurs (ch. XI).
Afin de ne pas me répéter trop souvent, j’ai omis dans le présent
chapitre un certain nombre de détails que l’on trouvera dans les
trois chapitres suivants.





[205]1er vol., p. 
228 et 
229.





[206]Il est difficile de savoir quelle est
exactement la population que Sa’di désigne par le terme de
Zaghrâna : tantôt il s’agit, semble-t-il, de Berbères
(peut-être les Sakhoura actuellement vassaux des Kounta), tantôt le
même mot paraît représenter des Soninké (peut-être ce mot
devrait-il se lire Diagharana, « gens du Diaghara ou
Diaga ») ou des Sorko.





[207]Guimbala (région de la grande eau) est le
nom donné en mandingue à la région du Débo ; nos cartes
portent ce mot au Nord du lac, mais il désigne aussi bien les rives
ouest, sud et est que la rive nord.





[208]M. Ch. Monteil fait régner Ilo en
1520-21 : cette date me semble difficile à admettre puisque le
Tarikh-es-Soudân, notre seul guide en la matière, fait
intervenir dans la mort de ce prince l’askia Issihak I, lequel
régna de 1539 à 1549. Pour le reste, j’ai adopté les dates données
par M. Ch. Monteil toutes les fois qu’elles s’accordent avec les
indications fournies par Sa’di.





[209]Ce nom indique que la mère de Boubou
s’appelait Mariama. Les Peuls font suivre leur nom tantôt de celui
de leur mère, tantôt de celui de leur père (par exemple
Boubou-Ilo), tantôt d’un surnom (Hamadou-Poullo), indépendamment du
nom de clan, qui se place toujours le dernier et qui, pour tous ces
princes, est Diallo.





[210]Moustafa gardait rancune aux gens de
Ténenkou parce qu’ils avaient, quelque temps auparavant, facilité
le passage du fleuve à des Banmana qui allaient razzier le pays de
Dienné. Le caïd de cette ville avait alors cherché à s’emparer de
Ténenkou, mais avait été mis en déroute.





[211]Sa’di nous dit que ce prince régnait depuis
25 ans au moment où lui-même rédigeait son ouvrage, lequel fut
écrit vers 1652 et complété ensuite en 1655.





[212]Je donne les noms et les dates des rois du
Massina, de 1663 à 1810, d’après la Monographie de Djenné
de M. Ch. Monteil.





[213]De là l’appellation de Sissé donnée
couramment à la dynastie des Bari.





[214]Les noms Hamadou et Ahmadou, Hamadi et
Ahmadi, Amadou et Amadi, sont au fond identiques : ce sont des
déformations différentes du prénom arabe Ahmed. Généralement les
Peuls transposent l’aspiration avant l’a initial (d’où la
prononciation Hamadou ou Hamadi), tandis que les Mandé la
suppriment (d’où la prononciation Amadou ou Amadi) ; les
lettrés qui se piquent de correction écrivent et prononcent
Ahmadou.





[215]Les quatre personnages constituant la
dynastie des Bari portant tous le même nom, Hamadou — qui est
généralement chez les Peuls le nom donné à tous les fils aînés —,
il importe de les distinguer les uns des autres en désignant
toujours chacun d’eux par une expression qui ne puisse prêter à
ambiguïté : c’est pourquoi j’ai adopté de préférence les
appellations Hamadou-Lobbo, Sékou-Hamadou, Hamadou-Sékou et
Hamadou-Hamadou, qui ont l’avantage d’être correctes et de ne pas
donner lieu à confusion.





[216]Presque tous les détails concernant la vie
et le règne de Sékou-Hamadou ainsi que l’organisation de son
royaume ont été empruntés à la Monographie de Djenné de M.
Ch. Monteil ; on les retrouvera, bien plus développés, dans ce
très remarquable travail (pages 265 à 276). J’ai utilisé aussi la
monographie du Cercle de Bandiagara de M. J. de Kersaint-Gilly
(1909).





[217]Mesure de capacité variant au Soudan entre
un et trois litres.









CHAPITRE IX


La domination marocaine à Tombouctou

(XVIe au XVIIIe siècles)


I. — Les pachas nommés
par le sultan (1591-1612).


1o Gouvernement du pacha Djouder (1591). —
Nous avons laissé[218] le pacha Djouder au moment de son entrée
à Tombouctou, le 30 mai 1591 ; le dernier empereur de Gao,
Issihak II, en complète déroute, s’était réfugié dans l’intérieur
de la Boucle, d’où il avait fait proposer à Djouder de lui
remettre, pour le sultan Moulai Ahmed, cent mille pièces d’or et
mille esclaves, en échange du rappel de l’armée marocaine à
Marrakech. Lorsque le sultan reçut la lettre du pacha lui
transmettant ces propositions, il entra dans une violente colère,
prononça séance tenante la révocation de Djouder et envoya pour le
remplacer, avec une escorte de 80 soldats, le pacha
Mahmoud-ben-Zergoun ; ce dernier avait ordre de
chasser Issihak du pays des Nègres.


2o Gouvernement du pacha Mahmoud (1591-95).
— Mahmoud arriva à Tombouctou le 17 août 1591, prit le commandement
et fit tout d’abord construire des pirogues : Djouder lui
avait dit en effet que c’était le manque d’embarcations qui l’avait
empêché de poursuivre Issihak, le chef du port les ayant toutes
emmenées lorsque l’askia avait envoyé aux gens de
Tombouctou l’ordre de passer sur la rive droite[219]. On fit deux grandes barques avec les arbres qui se trouvaient
dans la ville et les portes des maisons ; ces barques furent
mises à l’eau le 23 août et le 6 septembre 1591, et sans doute
elles accompagnèrent l’armée de Mahmoud et servirent à transborder
les troupes d’une rive à l’autre le cas échéant, bien que Sa’di ne
précise pas ce point ; il est probable en tout cas que le gros
de l’expédition prit la route de terre, car deux barques, même de
grandes dimensions, n’auraient pu suffire à transporter
l’armée.





	Delafosse
	Planche XXIII






[image: ]
Cliché Froment



Fig. 45. — Kabara ; vue
prise à bord d’un vapeur.







[image: ]
Cliché Froment



Fig. 46. — La pointe de
Kabara.








Mahmoud, avec Djouder et toutes les troupes, quitta Tombouctou
le 9 septembre, campa hors des murs à l’Est de la ville, puis se
mit définitivement en route le 21 septembre, fit halte à
Moussa-bango, puis à Sihinga ; Issihak, venant de Bornou,
s’était porté au devant des Marocains et Mahmoud le rencontra à
Bamba, le 14 octobre 1591 : la bataille s’engagea près de
Bamba, au pied de la colline de Diandian ou Zenzen ; Issihak
fut vaincu, s’enfuit en pleine déroute vers le Dendi en longeant la
rive droite du fleuve et alla se réfugier dans la région de Say.
Mahmoud poursuivit les débris de l’armée songaï, qu’Issihak avait
chargés de protéger sa fuite et avait laissés en partie du côté
d’Ansongo, et il arriva à Gounguia ou Koukia, où il établit son
camp. Il avait là avec lui environ quatre mille fusiliers, répartis
en 174 tentes de 20 fusiliers chacune.


Issihak envoya contre le pacha ses 1200 meilleurs cavaliers,
commandés par le chef de la flottille, un Sorko nommé Laha, avec
ordre d’attaquer Mahmoud par surprise. Mais Laha fut rejoint en
route par le balama (maître du palais)
Mohammed-Gao, frère d’Issihak, avec cent cavaliers, et,
une dispute étant née entre les deux dignitaires au sujet de la
prééminence, l’expédition n’eut pas lieu. Le chef de la flottille
retourna auprès de son maître et les cavaliers de Mohammed-Gao
proclamèrent ce dernier askia en remplacement d’Issihak
II, qu’ils déposèrent purement et simplement : c’est ainsi que
se constitua le royaume songaï du Dendi qui, comme nous le
verrons, demeura indépendant des Marocains.


Issihak accepta avec philosophie, mais non sans tristesse, sa
déposition et se prépara à partir pour le Kebbi[220], renonçant à la fois à la couronne et à la lutte
contre les Marocains : ses officiers mirent la main sur tous
les emblèmes du pouvoir pour les remettre à Mohammed-Gao, et ils se
séparèrent d’Issihak à Tara[221], en pleurant ainsi que
lui. Abandonnant alors son projet de gagner le Kebbi, l’ancien
empereur, accompagné de quelques rares fidèles, demeura sur la rive
droite du Niger et se retira à Tonfina, chez les
Gourmantché ; mais ceux-ci le mirent à mort ainsi que ses
derniers partisans en mars-avril 1592.


L’armée songaï se rangea tout entière sous les ordres de
Mohammed-Gao, qui fut de nouveau et solennellement proclamé
askia et envoya libérer ses deux frères Moustafa et Nouha,
qui avaient été internés au Dendi en 1586 par l’askia
Mohammed-Bani. Mais ses autres frères ou parents passèrent aux
Marocains. Se voyant ainsi abandonné d’une partie de ses proches,
Mohammed-Gao dépêcha son secrétaire Bakari Lambaro au pacha
Mahmoud, offrant de prêter serment d’obéissance au sultan du Maroc.
L’armée de Mahmoud souffrait de la disette ; aussi le pacha
accueillit favorablement les ouvertures de l’askia et lui
demanda des vivres. Mohammed-Gao fit moissonner tout le mil blanc
qui se trouvait sur la rive gauche du Niger et le fit envoyer aux
Marocains, puis il se prépara à partir pour Gounguia en vue d’aller
faire sa soumission à Mahmoud. Ses ministres — et notamment le
hi-koï (chef de la flottille) Laha — voulurent le
détourner de son dessein, par défiance des Marocains, mais Bakari
Lambaro fut d’un avis contraire et ce fut lui qui, finalement, fut
écouté. Lorsque l’askia fut arrivé en vue du camp
marocain, qui était établi à Tintyi, près de Gounguia,
Mahmoud envoya au devant de lui quarante des principaux chefs de
son armée, sans armes. Le hi-koï voulait qu’on les mît à
mort, afin de jeter la désorganisation dans les troupes du pacha,
mais le secrétaire Bakari s’y opposa, en jurant à Mohammed-Gao
qu’il trouverait auprès de Mahmoud une sécurité absolue.
L’askia continua donc son chemin, précédé des chefs
marocains. Le pacha avait fait préparer un repas dans sa tente et il y invita
Mohammed-Gao et sa suite ; dès que le festin fut commencé, les
gens de Mahmoud se précipitèrent sur l’askia et ses
lieutenants et les dépouillèrent de leurs armes. Les simples
soldats de l’armée songaï, demeurés en dehors de la tente, prirent
aussitôt la fuite ; les uns furent tués par les Marocains à
coups de sabres ou de mousquets, les autres réussirent à
s’échapper, notamment Oumar Kato, ancien lieutenant
d’Issihak II, qui se sauva sur le cheval de Mohammed-Gao. Celui-ci
fut mis aux fers, ainsi que le hi-koï, le
Gourman-fari et seize autres fonctionnaires, et tous
furent expédiés à Gao, où le caïd Hammou-Barka, sur l’ordre de
Mahmoud, les enferma dans une chambre de l’ancien palais impérial,
dont il fit renverser les murs sur eux. Tous périrent ainsi, à
l’exception du hi-koï, qui fut crucifié. On mit aussi à
mort deux fils de l’askia Daoud qui, pourtant, s’étaient
présentés librement pour faire leur soumission[222]. Cependant la vie de Slimân, autre
fils de l’askia Daoud, fut épargnée, et Mahmoud le nomma
« askia du Nord »[223]. D’autre part le secrétaire Bakari Lambaro ne
fut pas inquiété par le pacha, ce qui, rapproché de la conduite
qu’il avait tenue, le fit soupçonner d’avoir trahi son
souverain.


Moustafa et Nouha, à peine libérés, avaient appris l’arrestation
et la mort de Mohammed-Gao et étaient retournés au Dendi. Les
débris de l’armée songaï offrirent à Moustafa, qui était l’aîné, le
titre d’askia du Dendi, mais il les pria de choisir de
préférence Nouha, comme étant le plus digne. Nouha groupa
autour de lui tous les fragments épars des anciennes troupes
impériales et fut rejoint par plusieurs notables qui, faits
prisonniers par
Mahmoud, avaient réussi à s’échapper. Le pacha marcha alors contre
Nouha et le joignit à la frontière du Dendi, du côté de Say, sur la
rive droite du fleuve ; les gens du Gando (c’est-à-dire de la
rive gauche) entendirent le bruit de la fusillade pendant une
journée entière. Nouha vaincu alla s’installer plus au Sud, à
Gourao ou Garou, à côté de Mella, en face de l’endroit où le Maouri
touche au Gando[224]. Mahmoud le poursuivit encore et établit
une garnison de 200 fusils à Goulané (sans doute l’un des
trois villages appelés Kolo, Kouléré et Goularé sur nos cartes,
près et au Nord de Say). La guerre continua pendant deux ans dans
cette région entre Mahmoud et Nouha, qui, malgré le petit nombre de
ses soldats et l’infériorité de son armement, réussit à fatiguer
son adversaire et à lui tuer beaucoup d’hommes, grâce à la nature
du pays, couvert en partie de forêts touffues et de marécages. Au
combat de Bourneï (?) entre autres, Mahmoud perdit 80 de
ses meilleurs fantassins. Les Marocains manquaient de vivres et
souffraient du climat et de la mauvaise qualité de l’eau, qui leur
donnait la dysenterie ; beaucoup périrent de maladie ;
tous les chevaux avaient succombé, et Mahmoud fut contraint de
mander à Moulaï Ahmed sa situation désespérée. Le sultan lui envoya
six colonnes de renfort, qui vinrent successivement faire leur
jonction avec l’armée du pacha. Malgré cela, Mahmoud ne put vaincre
Nouha et dut retourner à Tombouctou sans avoir remporté aucun
succès, vers la fin de 1593.


Pendant que le pacha guerroyait ainsi vainement contre le roi du
Dendi, de graves événements s’étaient passés à Tombouctou et à
Dienné. Yahia, chef des Touareg de Tombouctou, qui s’était enfui de
la ville à la nouvelle de la bataille de Tondibi[225], y était revenu le 10 octobre 1591, avec des
partisans nombreux, dont des Zaghrâna[226] de la famille des Ahl-Nioroua, et il avait
attaqué la forteresse élevée par Djouder et commandée alors par le
caïd Moustafa-et-Tourki. Il fut blessé mortellement d’une balle dès le premier
assaut et sa tête fut coupée et promenée par la ville, tandis que
les soldats marocains frappaient à coups de sabre tous les gens
qu’ils rencontraient, sans distinction de parti ni de nationalité.
Les habitants de Tombouctou, fort excités par ces procédés,
demandèrent conseil à leur cadi, Abou-Hafs Omar. Ce dernier ordonna
à son huissier Amar de leur recommander de rester tranquilles et de
se contenter de bien veiller sur leurs personnes et leurs
biens ; mais Amar, au lieu de transmettre cet avis, fit
proclamer que le cadi conseillait de se soulever contre les
Marocains. Aussitôt la population prit les armes (fin octobre
1591). Beaucoup de gens furent tués de part et d’autre, dont
Ould-Kirinfel, cet ancien fonctionnaire d’Issihak II qui avait
provoqué l’envoi de l’armée de Djouder au Soudan, et qui était venu
avec elle à Tombouctou et y était resté. Les Touareg, sous prétexte
de porter secours aux Marocains, vinrent mettre le feu à la ville,
tandis que le caïd Moustafa était toujours assiégé dans sa
casbah.


Informé de ces événements, Mahmoud expédia à Tombouctou 324
fusiliers sous les ordres du caïd Mâmi-ben-Barroun, qui
entra dans la ville le 27 décembre 1591, mit fin à l’émeute et
réconcilia les gens de Tombouctou avec Moustafa-et-Tourki. Les
habitants qui s’étaient enfuis lors de la défaite d’Issihak II par
Djouder rentrèrent alors dans la cité et le chef du port ramena les
pirogues. La population prêta serment de fidélité à Moulaï Ahmed,
les routes se rouvrirent — en particulier celle de Dienné — et les
affaires reprirent leur cours interrompu. Le caïd Mâmi marcha
contre les Ahl-Nioroua, leur tua beaucoup d’hommes et emmena en
captivité leurs femmes et leurs enfants, qui furent vendus à
Tombouctou de 200 à 400 cauries chacun.


Peu après, Dienné prêta à son tour serment de fidélité à Mâmi,
comme représentant du pacha. Mâmi y installa une garnison et ses
soldats s’emparèrent d’un chef de brigands nommé Bongona Konndé,
lequel ne cessait d’inquiéter les alentours de la ville, et le
mirent à mort. Le caïd révoqua et emprisonna le cadi indigène de
Dienné, Mohammed-Bamba Konaté, et le remplaça par un Marocain,
Ahmed-el-Filâli. Puis il leva dans la ville un impôt de 60.000
pièces d’or.


Après que Mâmi
eut quitté Dienné pour retourner à Tombouctou, le gouverneur du
Bagana, nommé Bakari, arriva de Kara[227], obtint l’entrée de la ville en jurant sur le
Coran et sur le sahih de Bokhari qu’il ne venait que pour
prêter serment de fidélité à Moulaï Ahmed, mais, une fois dans les
murs, entraîna les fortes têtes de Dienné, pilla les biens des
fonctionnaires nommés par le caïd Mâmi et ceux des négociants
marocains, mit aux fers le cadi El-Filâli et l’expédia au
Karadougou, délivra Mohammed-Bamba Konaté et le réinstalla dans les
fonctions de cadi. Mâmi, avisé de ces événements, arriva de
Tombouctou avec 300 soldats, et Bakari s’enfuit avec ses partisans
à Tira ou Kéra, sur le Bani, à hauteur de Dienné. Il y fut rejoint
par Mâmi, qu’accompagnaient des chefs peuls du Massina ; la
pirogue du caïd, fendue par un javelot qu’avait lancé Bakari
lui-même, faillit chavirer, mais Mâmi put échapper à ce danger et
dispersa les rebelles ; le gouverneur du Bagana se sauva dans
la direction du Bendougou, mais fut arrêté dans sa fuite et mis à
mort par le chef de Tarendi (?) ; sa tête et celles de ses
compagnons furent envoyées à Tombouctou.


Vers la même époque, des Touareg commandés par
Aboubekr-ould-el-Ghandâs s’emparèrent de la casbah marocaine de
Ras-el-Ma, massacrèrent la garnison et marchèrent sur Tombouctou.
Le caïd Moustafa-et-Tourki, chargé du commandement et de la défense
de cette ville, n’avait plus qu’un seul cheval ; il apprit que
l’une des colonnes expédiées du Maroc à la requête de Mahmoud était
arrivée à Bir-Takhnât, à une journée de Tombouctou : cette
colonne comprenait 1.500 fantassins, 500 cavaliers et 500 chevaux
hauts-le-pied et était commandée par le caïd Ali-er-Rachedi. Ayant
fait hâter l’arrivée de ce renfort, Moustafa se porta avec lui à la
rencontre des Touareg, qu’il joignit à Bir-Ez-Zobeïr ; les
Touareg, qu’accompagnaient des « Zenaga aux cheveux
tressés » (sans doute des Bella) et des Zaghrâna, furent mis
en déroute après une vive résistance.


Revenons maintenant au pacha Mahmoud. Il avait fait toute son
expédition du Dendi en compagnie de son prédécesseur Djouder ; lorsqu’il
reprit la route de Tombouctou, il laissa Djouder comme gouverneur à
Gao, puis il fit construire un fort à Bamba. Il arriva à Tombouctou
très irrité contre la population de cette ville, à cause de la
révolte dont j’ai parlé plus haut ; mais son irritation
provenait surtout de ce qu’il avait échoué dans sa lutte contre
l’askia Nouha. Déjà, il avait, du Dendi, envoyé l’ordre de
mettre à mort deux chérifs auxquels on coupa en public les pieds et
les mains, ce qui provoqua de la part du cadi Abou-Hafs Omar
l’envoi au Maroc d’un message se plaignant de la cruauté du pacha.
Aussi Mahmoud voulait-il faire arrêter le cadi, mais on l’en
dissuada. Il tourna alors sa colère contre les Touareg, dont il fit
un terrible carnage du côté de Ras-el-Ma. Ensuite le pacha fit
proclamer qu’il ferait une perquisition dans toutes les maisons de
Tombouctou pour voir s’il ne s’y trouvait pas des armes, mais que
les maisons où habitaient les descendants de feu le cadi Mahmoud ne
seraient pas visitées, par respect pour la mémoire de ce saint
personnage : tous les habitants se hâtèrent alors de
transporter leurs richesses dans ces maisons que l’on ne devait pas
fouiller ; les jours suivants, Mahmoud fit prêter à tous les
gens de la ville serment de fidélité au sultan, dans la mosquée de
Sankoré, en consacrant un jour à chaque quartier, famille ou
corporation. Lorsque le tour des lettrés, fils et disciples du cadi
Mahmoud, fut arrivé, le pacha les fit tous arrêter dans la mosquée
(20 octobre 1593) ; un grand nombre d’entre eux furent
massacrés, d’ailleurs contre la volonté du pacha, à ce qu’il
semble ; on emprisonna les autres à la casbah, et parmi eux se
trouvait le cadi Abou-Hafs Omar. Ensuite Mahmoud pilla les maisons
des prisonniers, où il trouva entassés les biens de toute la
population. Il dissipa ces richesses en prodigalités, sauf 100.000
pièces d’or qu’il expédia au sultan. Ses soldats dérobèrent tout ce
qu’ils purent et abusèrent des femmes.


Vers cette époque, le fort marocain de Goulané (près Say) fut
assiégé par Nouha ; Mahmoud envoya le caïd Mâmi avec des
pirogues pour recueillir les assiégés et les ramener à Tombouctou.
Le caïd ne put d’ailleurs approcher la casbah que par le fleuve,
tant le blocus était étroit : on démolit le mur qui
regardait le Niger
et c’est par cette brèche qu’on put faire embarquer la
garnison.


Cependant, au reçu du message du cadi Abou-Hafs Omar, le sultan
dépêcha à Tombouctou 1200 hommes commandés par le caïd
Bou-Ikhtiyâr, « fils renégat d’un prince chrétien », avec
l’ordre officiel de faire grâce au cadi et de ne plus molester les
lettrés, mais aussi avec l’ordre confidentiel et seul exécutable de
les lui envoyer tous enchaînés ; conformément à cet ordre
secret, le pacha mit donc en route pour le Maroc cette colonne de
captifs, le 18 mars 1594. On rapporte que, en arrivant à Marrakech,
le cadi Omar maudit cette ville et qu’en effet, à dater de ce jour,
commença pour elle une ère de calamités. C’est le 1er
juin 1594, d’après Ahmed Bâba qui en faisait partie, que la
caravane des prisonniers arriva à Marrakech ; Omar fut
emprisonné par le sultan et rendu à la liberté seulement le 19 mai
1596.


D’autre part, Moulaï Ahmed était furieux des cruautés inutiles
de Mahmoud et surtout ne pardonnait pas à ce dernier de ne lui
avoir envoyé que 100.000 pièces d’or sur tout ce qu’il avait pillé
à Tombouctou. Profitant de ce que le pacha était parti dans le
Hadjar (la région pierreuse des falaises des Tombo) pour y
relancer le roi Nouha, qui venait de quitter le Dendi et de se
fixer du côté de Hombori[228], le sultan envoya au
Soudan le caïd Mansour, avec l’ordre de mettre à mort
Mahmoud. Celui-ci, prévenu par un fils de Moulaï Ahmed, Abou-Fârès,
qui lui avait dépêché un messager rapide, partit avec quelques
soldats marocains et tenta d’escalader durant la nuit la falaise de
Ouallam (près et au Sud-Ouest de Hombori), que défendaient
les autochtones : c’était courir volontairement à la mort,
d’autant que le pacha avait été averti par Slimân, l’askia
du Nord, de la folie d’une pareille entreprise ; Mahmoud en
effet trouva là le trépas qu’il cherchait : il fut tué d’une
flèche et sa tête fut envoyée à Nouha, qui l’expédia à son tour au
roi du Kebbi, lequel la fit planter sur une perche sur le marché de
Liki(1595).


3o
Interrègne (1595-97). — Après la mort de Mahmoud, l’armée
marocaine, que le pacha avait laissée au pied de la falaise de
Ouallam sans la prévenir de son coup de tête, fut ramenée par
l’askia Slimân au lac Débo, puis elle alla rejoindre
Djouder dans l’île de Zenta ou Dienta, près Tombouctou, où elle
attendit l’arrivée du caïd Mansour. Ce dernier entra dans
Tombouctou le 12 mars 1595.


En juin de la même année, Mansour marcha sur le Hadjar pour
venger la mort de Mahmoud, avec 3.000 hommes, cavaliers et
fantassins. Il mit en déroute le roi Nouha, dont tous les gens,
hommes et femmes, furent emmenés en captivité à Tombouctou et
confiés à l’askia Slimân, comme faisant partie de la
population de ses Etats.


Mansour résida à Tombouctou, où il se montra bon administrateur.
Mais il était en rivalité avec Djouder : personne en effet
n’avait été investi du titre de pacha depuis la mort de
Mahmoud ; le sultan, avisé de cette situation, confia à
Djouder l’administration du pays et à Mansour le commandement des
troupes.


Mansour, parti pour le Dendi, tomba malade à Karabara, revint à
Tombouctou et y mourut le 9 novembre 1596. On prétendit que Djouder
l’avait fait empoisonner.


4o Gouvernement du pacha Mohammed-Tâba
(1597-98). — Le sultan envoya alors à Tombouctou comme pacha
Mohammed-Tâba, qui arriva seulement le 28 décembre 1597. Parti en
colonne dans le Hadjar, il mourut à Nganda (?) le 11 mai 1598,
empoisonné aussi, dit-on, par Djouder.


5o Interrègne (1598-99). — Le caïd
Moustafa-et-Tourki voulut prendre le commandement des troupes, mais
celles-ci choisirent Djouder comme chef. Ce dernier fit assassiner
Moustafa à Kabara en juillet 1598. Moulaï-Ahmed, informé de ces
intrigues, manda à Djouder de retourner au Maroc, mais celui-ci
pria le sultan d’envoyer d’abord quelqu’un pour le remplacer.
Moulaï Ahmed expédia alors les deux caïds Moustafa-el-Fîl et
Abdelmalek le Portugais. Djouder écrivit de nouveau à Marrakech,
disant que le pays était menacé par l’empereur de Mali et le roi du
Massina et qu’il fallait pour le défendre, non des caïds, mais un
pacha. Le sultan envoya donc au Soudan le pacha Ammar, mais sans le
faire accompagner de troupes[229]. Moustafa et Abdelmalek
arrivèrent à Tombouctou en décembre 1598, mais Ammar n’y parvint
qu’en février 1599. Quant à Djouder, il se résigna à quitter le
Soudan le 25 mars 1599.


6o Gouvernements des pachas Ammar
(1599-1600) et Slimân (1600-04). — Ammar était très faible
et se laissait mener par le caïd Moustafa-el-Fîl. Le sultan le
révoqua et le remplaça par Slimân, lequel arriva à
Tombouctou le 19 mai 1600 avec 500 fusils et, conformément à
l’ordre de Moulaï Ahmed, fit arrêter Ammar et Moustafa et les
expédia à Marrakech. Slimân était intelligent et énergique et
veillait particulièrement au maintien de la discipline dans l’armée
et à la répression des vols. Ayant découvert que l’amîn ou
trésorier El-Hassân était un concussionnaire, il lui enleva la
garde du trésor.


7o Gouvernement du pacha Mahmoud-Lonko
(1604-12). — Moulaï Ahmed-ed-Déhébi mourut de la peste — ou
empoisonné par sa femme Aïcha — le 21 août 1603 et fut remplacé à
Marrakech par son fils Moulaï Abou-Fârès, tandis que son autre fils
Zidân était proclamé à Fez. Abou-Fârès envoya Mahmoud-Lonko comme
pacha à Tombouctou et rappela Slimân au Maroc. Mahmoud-Lonko arriva
à Tombouctou en juillet 1604 avec 300 soldats, au moment où
l’askia Slimân venait de mourir ; il rétablit dans
ses fonctions l’amîn El-Hassân et le laissa même diriger
et l’administration civile et l’armée[230].


Au Maroc cependant, Moulaï Abdallah succédait en 1605 à
Abou-Fârès et, en 1607, après quarante jours durant lesquels régna
Abou-Hassoun, Moulaï Zidân monta sur le trône de Marrakech[231].


Mahmoud-Lonko,
après la mort d’El-Hassân (1607), avait cédé à peu près tous ses
pouvoirs au caïd Ali-ben-Abdallah Et-Telemsâni, qu’il
avait fait venir de Tendirma à Tombouctou et qui, au bout de quatre
ans et demi, déposa le pacha et prit sa place (1612). Mahmoud-Lonko
mourut peu après : il avait été le dernier pacha envoyé de
Marrakech au Soudan.


Au Dendi, Nouha avait eu comme successeur Moustafa et,
après celui-ci, Hâroun-Dangataï, fils de l’askia
Daoud. En 1608, Hâroun envoya son hi-koï attaquer les
populations riveraines du Niger soumises aux Marocains ;
Ali-et-Telemsâni marcha contre lui avec l’askia du Nord,
qui s’appelait aussi Hâroun et était fils d’El-Hadj II.
Ali, se rendant dans le Sud par la voie de terre, atteignit la
montagne de Doué (Douentza), d’où il se dirigea vers l’armée du
hi-koï, à travers le territoire d’une tribu de Peuls Bari
(ou Sangaré) ; Boubou-Ouolo-Keïna, fondoko ou
ardo des Bari de la Boucle, prit peur et se réfugia auprès
du roi du Massina Boubou-Aïssata dit Niamé, alors en hostilité avec
les Marocains. Ali poursuivit Boubou-Ouolo jusqu’à Diankabé (près
et au Nord du Débo), et, de là, manda à Boubou-Aïssata de lui
amener le fugitif ; le roi du Massina refusa, mais proposa à
Ali de rétablir Boubou-Ouolo dans le commandement de sa tribu
moyennant 2.000 vaches, ce qui fut accepté : Boubou-Ouolo
reçut de Ali la chéchia d’investiture et remit pour cela 2.000
autres vaches, plus 2.000 encore en guise de cadeau ; ces
6.000 vaches purent être rassemblées très rapidement, fait observer
Sa’di, ce qui montre quelle devait être à cette époque la richesse
en bétail des Peuls de la région.


En 1609, le roi du Dendi envoya une armée sur le territoire de
Dienné, après s’être entendu secrètement avec Mohammed Bamba, chef
de cette ville, et avec le gouverneur du Karadougou. L’armée songaï
traversa le Bani et vint camper à Tarfeï, sans doute près
de Mopti. Mais, un désaccord étant survenu entre le roi du Dendi et
le chef de Dienné, et la fidélité des habitants de cette ville
n’étant pas certaine, l’armée songaï repassa le fleuve et descendit le long de
la rive droite du Niger, pour aller attaquer Gobi, près et au
Nord-Ouest de Korienza, où le caïd marocain de Dienné avait établi
un poste et où il se trouvait à ce moment ; ce caïd se réfugia
dans sa casbah, laissant sa tente et son bagage aux mains de Bari,
chef de l’armée songaï, qui assiégea la forteresse marocaine.
Cependant le caïd Ali-et-Telemsâni, averti de ces événements par un
message du chef de Gourao, quitta Tombouctou, se rendit à Diankabé
et de là se porta au secours de Gobi ; Bari décampa et
s’enfuit au Sud du mont Sorba, où Ali le poursuivit : près de
la montagne s’engagea un violent combat, qui semble avoir été
meurtrier surtout pour les Marocains (juin 1609). L’armée du caïd
fut mise en déroute et acculée au lac Débo, dans lequel elle
commençait à être précipitée lorsqu’elle put être ralliée par
Ali ; Bari, craignant un retour offensif de l’ennemi,
rassembla ses troupes et reprit le chemin du Dendi.


Néanmoins les Marocains n’avaient pas eu le dessus, et cette
défaite du gros de leur armée fut le signal de nombreuses révoltes
et défections dans le territoire de Dienné, dont beaucoup
d’habitants se transportèrent au Hadjar. Les pirogues marocaines se
rendant de Tombouctou à Dienné étaient souvent attaquées et pillées
au passage ; la casbah de Kouna (entre Sofara et Mopti) fut
attaquée ; Ali, en allant par eau du Débo à Dienné avec ses
troupes, fut assailli à Kambao ou Gambao (?), le 14 juin 1609, par
les Peuls du chef Soria-Moussa, aidés des sédentaires du
Bara : la bataille fut violente et, commencée sur le
débarcadère, ne se termina que dans les rues ; les Marocains,
en définitive, furent vainqueurs, tuèrent le chef du Bara et
s’emparèrent de Soria-Moussa, qui était aveugle ; toute la
ville de Kambao fut pillée, sauf le quartier des Bobo. Ali se
rendit ensuite à Dienné, où Soria-Moussa fut supplicié, puis il
reprit la direction de Tombouctou. On pensait qu’il mettrait à mort
le chef de Dienné, mais, redoutant des complications, — car
Mohammed Bamba était très aimé des indigènes, — le caïd le laissa
en paix, se contentant de lui faire payer une forte amende. Quant
au gouverneur du Karadougou, nommé Mohammed, il fut mis à mort sur
l’ordre du pacha Mahmoud-Lonko, qui avait été excité contre lui par l’askia
du Nord Bakari, successeur de Slimân. Après le départ de Ali, les
gens des bords du fleuve qui avaient émigré revinrent peu à peu
dans leur pays.


En 1612, Ali était à Issafeï (El-Oualedji), lorsqu’il apprit
qu’El-Amîn, qui avait succédé à Haroûn comme roi du Dendi,
envoyait contre lui une expédition. Le caïd marocain marcha à la
rencontre de l’armée songaï et la joignit à Tyirko-tyirko,
au fin fond du pays de Benga ou Bengo (?), du côté de l’Est (sans
doute dans la région située entre Hombori et Dori) ; les deux
troupes eurent peur l’une de l’autre et se tournèrent le dos sans
combattre. On assure que Ali aurait payé le chef de l’armée du
Dendi pour que celui-ci s’en allât sans lui livrer bataille ;
en tout cas El-Amîn en fut persuadé et fit empoisonner son général
à son retour au Dendi ; de l’or fut trouvé dans ses vêtements,
qu’on supposa lui avoir été donné par le caïd. C’est en revenant de
cette singulière expédition que Ali déposa Mahmoud-Lonko.


II. — Les pachas nommés
sur place (1612-1660).


A partir de 1612, et sauf en ce qui concerne l’envoi du pacha
Ammar (1618), les sultans du Maroc[232] n’intervinrent plus dans
la désignation des pachas de Tombouctou, qui furent élus et déposés
tour à tour par les troupes marocaines du Soudan. Ces pachas furent
d’abord des caïds ou des officiers de moindre importance, venus du
Maroc avec Djouder et ses premiers successeurs ; puis, lorsque
les derniers Marocains eurent disparu, les pachas furent choisis
parmi leurs descendants nés au Soudan, c’est-à-dire parmi les
Arma issus des mariages des Marocains avec des femmes
indigènes.


Ali-ben-Abdallah Et-Telemsâni se fît proclamer pacha à
Tombouctou le 11 octobre 1612 ; il fut déposé par ses troupes
le 13 mars 1617 et remplacé par Ahmed-ben-Youssof. Cette
année-là, la
sécheresse fut extrême et la cherté des vives excessive à
Tombouctou, où on mangea des cadavres de bêtes de somme et jusqu’à
des cadavres humains ; après la famine vint la peste ;
puis il y eut une forte inondation en décembre, et un tremblement
de terre le 18 février 1618 ; en septembre de cette dernière
année, on aperçut une comète.


Le 27 mars 1618 arriva le pacha Ammar, envoyé par le
sultan ; il prit le pouvoir et fit torturer et mettre à mort
Ali-Et-Telemsâni, auquel Moulaï Zidân ne pardonnait pas d’avoir
gardé pour lui les impôts énormes et le butin qu’il avait ramassés,
ni d’avoir fait prêter le serment d’obéissance au nom de
l’agitateur Es-Saouri, quand celui-ci avait cherché à se faire
proclamer sultan du Maroc en 1613. Ammar retourna en juin 1618 à
Marrakech et les troupes nommèrent pacha
Haddou-ben-Youssof. Vers le même temps mourut le roi du
Dendi El-Amîn, qui fut remplacé par Daoud, fils de
Mohammed-Bani ; à cette époque, nous apprend Sa’di, le Hombori
obéissait au Dendi.


Haddou mourut en janvier 1619 et fut remplacé par
Mohammed-el-Mâssi, qui révoqua l’askia du Nord
Bakari-Gombo, lequel régnait depuis 12 ans, et le remplaça par
El-hadj III, descendant de Omar Komdiago. Ce Mohammed-el-Mâssi,
déposé et assassiné par ses troupes après trois ans de règne, fut
remplacé par Hammou le 4 novembre 1621.


A partir de cette date, ce ne fut plus qu’une suite de révoltes
militaires, d’emprisonnements, d’assassinats des caïds les uns par
les autres, de dépositions de pachas éphémères dont l’autorité ne
s’exerçait que par la violence et ne dépassait guère la région
fluviale comprise entre Tombouctou et Dienné. Plusieurs fois un
pacha, en prenant possession du pouvoir, révoqua l’askia
du Nord en exercice et le remplaça par un autre, prenant toujours
cependant ce dernier dans la famille royale ; ces
askia du Nord résidaient à Tombouctou. Les impôts
n’allaient plus au Maroc, ou n’y allaient qu’en infime quantité,
bien qu’ils fussent écrasants ; les caïds en gardaient une
bonne part pour eux, le pacha prenait le reste.


Le Tarikh-es-Soudân ne signale pour cette période que
des choses
insignifiantes en fait d’affaires indigènes, en dehors des démêlés
du roi du Massina Hamadou-Amina II avec le pacha
Ali-ben-Abdelkader en 1629[233]. Le même Ali-ben-Abdelkader, en 1630, se
rendit à Gounguia et envoya à Daoud, roi du Dendi, des cadeaux et
des propositions de paix, en lui demandant la main de sa
fille ; Daoud accepta et donna à Ali, non sa fille, mais la
fille d’un de ses proches ; la paix ne cessa de régner entre
Tombouctou et le Dendi tant que Ali-ben-Abdelkader demeura au
pouvoir. Ce pacha voulut faire le pèlerinage de La Mecque et partit
en septembre 1631 par Araouâne ; arrivé au Touat, il y fut
attaqué par des pillards du Tafilelt et n’obtint la vie qu’en leur
remettant une somme considérable. Puis il revint à Tombouctou et
alla combattre la garnison marocaine de Gao, qui lui avait refusé
une escorte lors de son départ pour le Touat ; il fut
honteusement vaincu et ne dut son salut qu’à l’intervention de
l’askia du Nord, qui l’avait accompagné : cet
askia se nommait Mohammed-Bengan et avait succédé à
El-hadj III, sous le pacha Hammou. Ali prépara ensuite une nouvelle
expédition contre Gao, mais ses troupes se révoltèrent durant le
trajet et le pacha fut mis à mort (juillet 1632).


Ali-ben-Mobârek le remplaça durant trois mois, puis fut déposé
et remplacé par So’oud-ben-Ahmed le 17 octobre 1632. C’est
peu après l’avènement de ce dernier que Bakari, chef de Dienné, fut
arrêté et mis à mort par les Marocains de la ville, commandés par
le caïd Mellouk, qui voulait punir Bakari d’avoir favorisé la
révolte sous Ali-et-Telemsâni ; sa tête fut mise au bout d’une
perche sur la place du marché. Ce meurtre déchaîna une nouvelle
révolte, à laquelle prirent part les pays situés à l’Ouest de
Dienné ; les révoltés mirent en déroute une armée marocaine à
Bîna, près Gomitogo. So’oud révoqua Mellouk, ce qui apaisa
momentanément la population indigène (1633). Un an après (1634),
So’oud vint à Dienné et se rendit à Bîna pour châtier Yao-Sori, qui
avait dirigé la révolte de 1633 ; Yao-Sori alla se cacher non
loin de Bîna. A cette occasion, les chefs du Séladougou et du Ouoron vinrent faire
leur soumission au pacha ; les chefs de Da et d’Oma
(Bendougou) envoyèrent seulement une députation pour le saluer.
So’oud mourut peu après à Tombouctou et fut remplacé par
Abderrahmân-ben-Ahmed, qui mourut en 1635 et fut remplacé lui-même
par Saïd-ben-Ali.


Sur ces entrefaites, Ismaïl, frère du roi du Dendi
Daoud, vint à Tombouctou et demanda au pacha, par l’entremise de
Mohammed-Bengan, askia du Nord, des soldats pour l’aider à
détrôner son frère. Le pacha fit donner à Ismaïl des soldats de la
garnison de Gao, à l’aide desquels le prétendant put déposer Daoud
et prendre sa place : après quoi il renvoya les Marocains en
les insultant grossièrement, ce qui fut cause qu’en 1639 le pacha
Messaoud-ben-Mansour (qui avait, en 1637, déposé et
remplacé Saïd-ben-Ali) fit une expédition au Dendi. Passant par
Bamba, Gao et Gounguia, Messaoud arriva par eau à Loulâmi, qui
était la résidence habituelle de l’askia du Sud (sans
doute non loin de Say) ; Ismaïl et son armée furent mis en
déroute et le pacha s’établit dans la capitale du Dendi avec
Mohammed-Bengan, l’askia du Nord. Les Songaï vinrent faire
leur soumission à Messaoud, qui leur imposa comme roi Mohammed,
fils de Daoud, et repartit pour Tombouctou avec les biens, les
femmes et les enfants d’Ismaïl. Aussitôt après son départ, les
Songaï déposèrent Mohammed et élurent roi un nommé Daoud, fils de
Mohammed-Sorko.


De 1639 à 1642, une famine désola la région de Dienné et de
Tombouctou : beaucoup de gens moururent de faim ; une
mère mangea son enfant. Cette famine avait pour cause principale
les agissements des Marocains, qui pillaient les grains, et aussi
l’insécurité du pays, qui ne permettait pas de se livrer à la
culture d’une manière permanente.


L’askia du Nord Mohammed-Bengan mourut en 1642 ;
il avait régné 21 ans et neuf mois, y compris cinq mois pendant
lesquels il avait été remplacé par Ali-Samba, en 1635 ; il eut
comme successeur son fils El-hadj Mohammed IV, qui régnait encore
en 1655, lorsque Sa’di rédigea son ouvrage. Quant au pacha
Messaoud, il fut déposé en 1643 et remplacé par
Mohammed-ben-Mohammed, qui fit en 1644 au Massina une expédition
que j’ai racontée au chapitre précédent.


Mohammed-ben-Mohammed fut remplacé en 1646 par Ahmed-ben-Ali,
lequel fut à son tour remplacé en 1647 par
Hamid-ben-Abderrahmân. Ce dernier se distingua par une
expédition contre les Tombo dont Sa’di, qui accompagnait le pacha,
nous a laissé un récit détaillé. Sentant son autorité sur l’armée
vacillante, Hamid résolut de se couvrir de gloire et partit de
Tombouctou un beau jour (7 juin 1647), en plein orage, avec
l’askia du Nord El-hadj IV et une petite colonne. Le 9, il
traversait le fleuve à Bori ou Bara, à 20 kilomètres à l’Est de
Tombouctou, et s’avançait vers le Hadjar (pays des falaises),
marchant jour et nuit, avec des porteurs chargés d’eau et de
vivres. Au bout de huit jours, sa troupe épuisée atteignit le mont
Nadié, d’où elle gagna le mont Sonko (région de Douentza-Hombori),
ayant laissé en route beaucoup de chevaux. Arrivé là, Hamid razzia
un troupeau de moutons conduit par des Peuls qui lui tuèrent un
homme et prirent la fuite, puis il alla camper dans des plantations
appartenant à des païens, au pied d’une montagne sur laquelle
s’élevait le village de ces derniers ; le lendemain, le pacha
transporta son camp près de l’étang de Djibo, en face du mont Lambo
ou Boun-Lambo. Là, il reçut la visite du chef de Daanka (peut-être
Diankabo ?), qui se prosterna devant lui en se couvrant la
tête de poussière, fit sa soumission et annonça celle du chef de
Hombori. Puis, revenant sur ses pas, Hamid alla camper dans un
village situé en face du mont Maka et au Sud du mont Nadié, où le
chef de Hombori vint en effet lui faire sa soumission. A quelques
heures de là résidait Hamadi-Bilal, un chef ennemi du pacha ;
comme les troupes marocaines arrivaient à son campement[234], Hamadi-Bilal prit la fuite et se réfugia dans
une caverne située à une grande hauteur sur le flanc du mont
Dâni ; le pacha tenta vainement l’assaut de cette caverne et,
abandonnant l’entreprise, revint en trois jours à la montagne de
Daanka (sans doute Diankabo), le 27 juin 1647, le jour où il y eut à Tombouctou une
éclipse de soleil. De Diankabo, Hamid envoya des cavaliers enlever
quelques bœufs à des pasteurs peuls, puis il retourna en trois
jours à la montagne de Hombori, ayant campé le premier jour à
Koïra-Tao[235] et le second jour près de la mare de Karama.
Le chef de Hombori ayant fui en apprenant le retour du pacha,
celui-ci lui imposa une amende en esclaves, en céréales et en
pagnes du pays ; le chef de Hombori commença à payer cette
amende, puis s’enfuit de nouveau ; Hamid alors prononça sa
déchéance et le remplaça par son frère, qui acheva le versement de
l’amende. Après avoir razzié quelques groupes de Peuls pasteurs, le
pacha regagna en six jours le Niger, qu’il atteignit à Achor ou
Atior, et campa en face de Kireï, en un endroit appelé
Goungou-Koreï (le ventre blanc) ou Konko-Koïra (pays des
roniers) ; le lendemain, il gagna par eau Yaba ou Niaba, y
coucha, puis traversa le fleuve pour aller camper sur la rive
gauche et, en deux jours, atteignit Korondiofi (Korioumé) et rentra
à Tombouctou.


Après coup, le pacha fit dire que l’objet de son expédition
avait été de châtier la tribu de Sonfontir (tribu de Peuls
Dialloubé commandée par Hamadi-Bilal), qui, après avoir pillé le
Kissou, s’était réfugiée sur la rive droite et avait gagné le pays
des falaises ; Hamid prétendit que son intention avait été de
ramasser beaucoup de butin pour parer à la mauvaise situation du
trésor, et il déclara qu’au cours de sa colonne il avait obtenu le
concours des chefs de Hombori, de Daanka (Diankabo), de Fili (?),
de Touré et de Kiro. Puis il fit rédiger par Sa’di une lettre
adressée à la garnison de Gao, dans laquelle il disait avoir obtenu
la soumission de Hamadi-Bilal et avoir rapporté un énorme
butin ; il ajoutait que les Touareg Oulmidden avaient, pendant
l’expédition, attaqué les Touareg Kel-Antassar, alliés des
Marocains, et autorisait le caïd de Gao à s’entendre avec celui de
Bamba pour exterminer les Oulmidden. Cette lettre quelque peu
mensongère fut portée à Gao par Sa’di lui-même, qui nous a donné
son itinéraire à partir de Tombouctou : du port de Daï à l’île
de Zenta ou Dienta, un jour ; de cette île à Bamba, huit jours ; de
Bamba, par Kabinga, à Tosaye près du mont Dara, trois jours ;
de Tosaye à Bourem, trois jours ; de Bourem à Tondibi, deux
jours ; de Tondibi à Gao, deux jours.


Le pacha Yahia remplaça Hamid en 1648 ; en 1651,
il fit une expédition du côté de Bamba contre les Bérabich et les
Touareg, avec le concours de la garnison de Gao, qui vint le
rejoindre à Zémané, à l’Est de Bamba : cette expédition n’eut
aucun résultat.


En 1652, sous le pacha Ahmed-ben-Haddou[236], successeur de Yahia, le chef des Touareg
Damossân (région de Dori) se révolta contre le poste marocain de
Gao et s’enfuit auprès de Daoud, roi du Dendi, avec tous les
pasteurs du pays, Arabes, Touareg et Peuls. Le caïd de Gao, nommé
Mansour, le poursuivit jusqu’au Dendi : le roi lui-même avait
pris la fuite et le caïd ne put le rattraper, non plus que le chef
des Damossân qui, aidé des Songaï, harcela l’armée marocaine dans
sa retraite jusqu’à Gounguia, sans toutefois pousser plus
loin[237].


Les pachas qui succédèrent à Ahmed-ben-Haddou furent :
Mohammed-ben-Moussa (1654-55), Mohammed-ben-Ahmed (1655-57), qui
reçut la soumission des Touareg du Hadjar et notamment des
Kel-Tadmekket[238], et Mohammed-ech-Chetouki, dit
Bouya (1657-60). Celui-ci, le vingt-septième pacha de
Tombouctou depuis Djouder, cessa vers la fin de son gouvernement de
reconnaître la suzeraineté, même nominale, du sultan de Marrakech
et, à partir de 1660, on cessa à Tombouctou de dire le prône du
vendredi au nom du sultan — alors Moulaï El-Abbâs — pour le
prononcer au nom du pacha régnant. A partir de la même époque
d’autre part, les pachas furent tous des Arma, c’est-à-dire des
mulâtres, de plus en plus noirs à mesure que disparaissaient les générations
contemporaines de la conquête ; leurs troupes se composaient
d’éléments divers dans lesquels le sang nègre domina de plus en
plus : en sorte qu’à tous les égards on peut dire que la
domination proprement marocaine prit fin vers l’année 1660.


Cependant des pachas et des caïds, descendants plus ou moins
directs des Marocains de la conquête, se succédèrent encore à
Tombouctou, à Gao, à Bamba, à Dienné, et dans quelques autres
villes du moyen Niger, jusque vers la fin du XVIIIe siècle, ainsi que nous le verrons
dans un instant : c’est cette période, allant de 1660 à 1780
environ, que j’appellerai la fin de la domination marocaine.


Voici, à titre documentaire, la liste des rois du Dendi et des
askia du Nord depuis la ruine de l’empire de Gao (1591)
jusqu’à 1660.


Rois du Dendi : 1o Issihak, dernier
empereur de Gao ; 1o bis Mohammed-Gao,
frère d’Issihak ; 2o Nouha, premier askia
du Dendi à proprement parler ; 3o Moustafa, fils de
l’empereur de Gao Daoud ; 4o Mohammed-Sorko, frère
de Moustafa ; 5o Haroun-Dengataï, frère des deux
précédents ; 6o El-Amîn, également fils de
l’empereur Daoud, prince sage et aimé de ses sujets : durant
une famine, il s’occupa des malheureux, égorgeait huit bœufs par
jour et en distribuait la viande, ainsi que le lait de mille vaches
et 200.000 cauries ; 7o Daoud I, fils de l’empereur
de Gao Mohammed-Bani, fainéant et très cruel ; 8o
Ismaïl I, frère du précédent ; 9o Mohammed, fils du
roi Daoud I, nommé par le pacha Messaoud mais déposé aussitôt
après ; 10o Daoud II, fils du roi
Mohammed-Sorko ; 11o Mohammed-Bari, fils du roi
Haroun-Dengataï ; 12o Mar-Sindine,
arrière-petit-fils de l’empereur Daoud ; 13o Nouha
II, fils du roi Moustafa ; 14o Mohammed-Borko, fils
du roi Daoud I ; 15o El-hadj, frère du
précédent ; 16o Ismaïl II, fils du roi
Mohammed-Sorko ; 17o Daoud III, frère du
précédent.


Askia du Nord : 1o Slimân, fils de
l’empereur Daoud (1591-1604) ; 2o Haroun, fils de
l’empereur El-hadj II (1604-08) ; 3o Bakari-Kombo
(1608-19) ; 4o El-hadj III (1619-21) ;
5o Mohammed-Bengan II, fils du balama Saliki
(1621-35) ; 6o Ali-Samba Diolili (1635) ;
7o Mohammed-Bengan II, pour la deuxième fois (1635-42) ;
8o El-hadj Mohammed IV (1642-57) ; 9o
Daoud, fils de Haroun (1657-69).


III. — La fin de la
domination marocaine (1660-1780).


La domination marocaine au Soudan ne fut, à aucune époque, une
source de prospérité pour les pays nigériens : Sa’di l’a
confessé dans un éloquent parallèle entre la période des
askia de Gao et celle des pachas de Tombouctou, parallèle
qui n’est pas à l’éloge de ces derniers. A partir du moment où les
sultans de Marrakech avaient cessé d’intervenir dans la désignation
des pachas, l’anarchie et le pillage étaient devenus la règle
commune, mais cette situation ne fit qu’empirer lorsque, les
derniers chefs et soldats expédiés du Maghreb étant morts,
l’autorité passa entre les mains des Arma et que le nom même du
sultan cessa d’être mentionné dans les prières publiques[239]. Ce ne fut plus alors que luttes de partis et
rivalités de petits caïds à la merci de leurs soldats ; chacun
de ces chefs instables autorisait les pires vexations sur la
population, afin de ne pas mécontenter les troupes ; les
pachas et les caïds, n’étant pas sûrs quand même de la fidélité de
leurs hommes, faisaient appel au concours des Touareg, toujours à
l’affût du pillage, et peu à peu l’influence des Touareg devint
bien plus grande que celle des Arma.


Chaque fois que le bruit courait d’une attaque à repousser ou
d’une expédition à faire, le pacha levait une contribution sur les
marchands de Tombouctou et s’en servait pour payer l’arriéré dû aux
soldats, sans quoi ceux-ci n’auraient pas marché. Souvent
d’ailleurs le pacha, une fois la contribution versée par les
marchands, en gardait le montant pour lui sans faire l’expédition
annoncée.


Les troupes marocaines, du temps des premiers pachas, formaient
trois divisions principales, selon leur pays d’origine : l’une
comprenait les soldats venus de Marrakech, la seconde ceux venus de Fez et la
troisième se composait du contingent fourni par les Cheraga ;
chacune de ces divisions était commandée par un lieutenant-général.
Lorsque l’armée fut devenue la seule dispensatrice du pouvoir,
chaque division voulut que le pacha fût choisi dans son sein, et
c’est ainsi que, à partir du milieu du XVIIe siècle, l’histoire de Tombouctou
n’est remplie que d’une succession d’innombrables pachas, déposés
aussitôt que proclamés.


Le Tedzkiret-en-Nisiân renferme la biographie des 155
pachas marocains ou soi-disant tels qui se succédèrent de 1591 à
1750 ; sur ces 155 pachas, on en compte 27 de 1591 à 1660 et
128 de 1660 à 1750 : 128 pachas pour une période de 90
ans ! Dès le début, la durée de chaque règne ou gouvernement
avait été bien minime, puisque le pacha qui demeura le plus
longtemps au pouvoir, Mahmoud-Lonko, n’y resta que huit ans
(1604-12) ; mais, à partir de 1660, on n’observe plus guère
que des règnes de moins d’un an : certains pachas ne
demeurèrent que quelques mois en fonctions, d’autres quelques jours
seulement, plusieurs ne goûtèrent pas pendant plus de 24 heures les
joies du pouvoir suprême ; il y eut même de nombreux
interrègnes, dont l’un dura trois ans et demi (1723-26). Par
contre, il arriva souvent que le même individu exerça l’autorité à
plusieurs reprises et, sur les 155 pachas cités par l’auteur du
Tedzkiret, on ne trouve que 97 noms différents, ce qui est
déjà un assez joli chiffre pour une période de 160 ans !


Je crois inutile, au moins à partir de 1660, de donner la liste
de ces tyranneaux éphémères, dont le nom, la plupart du temps, ne
mérite guère que l’oubli et dont la personnalité d’ailleurs a peu
influé sur l’évolution du pays. Il en est de même des
askia du Nord, qui continuèrent à être tour à tour nommés
et déposés par les pachas[240] et dont l’influence
était moins considérable encore que celle de ces derniers. Quant
aux askia du Dendi, ils conservèrent probablement le
commandement des Songaï du Sud comme par le passé ; mais,
l’autorité des pachas se restreignant de plus en plus aux environs
directs de Tombouctou, il n’y eut plus guère de contact entre ces
derniers et le royaume purement indigène des Songaï indépendants,
et, par suite, nous manquons de renseignements sur l’histoire du
Dendi pour la période postérieure au temps de Sa’di.


Les quelques événements qui méritent d’être notés durant la fin
de la domination marocaine à Tombouctou sont les suivants.


En 1664, la dynastie saadienne, à laquelle avaient appartenu
Moulaï Ahmed-ed-Déhébi et ses successeurs jusqu’à et y compris
El-Abbâs, fut remplacée au Maroc par la dynastie filalienne ou
hassanide dont Moulaï El-Hafid est le représentant actuel. Nous
avons vu[241] que les premiers princes de cette nouvelle
dynastie avaient tenté quelques essais timides en vue de rasseoir
l’autorité du Maroc sur le Soudan. Mais, à partir de 1670,
Tombouctou dépendait en réalité de l’empereur banmana de Ségou et
les pachas ne conservaient un semblant d’autorité qu’à condition de
payer tribut à ce dernier. Vers cette époque, Er-Rachid, le premier
sultan hassanide de Fez, étant parti à la poursuite d’un de ses
ennemis, Ali-ben-Haïdar, réfugié à Tombouctou, se heurta dans le
Nord du Massina occidental à l’armée de Biton Kouloubali, empereur
de Ségou, et retourna sur ses pas sans avoir osé livrer bataille
aux Banmana. Son successeur Ismaïl aurait, en 1672, envoyé son
neveu Ahmed à Tombouctou pour y recruter des troupes noires ;
Mohammed-ech-Chergui, alors pacha[242], prêta, ainsi que ses
troupes, serment de fidélité au sultan de Fez et, durant les
quelques années qu’Ahmed passa à Tombouctou, l’autorité de ce
souverain y fut au moins nominalement reconnue. Mais, une fois
Ahmed parti, il ne subsista pas d’autre trace de cette éphémère
domination qu’une garnison marocaine qu’avait envoyée Ismaïl et qui
se fondit peu à peu avec les Arma.


Vers 1680, les Touareg Oulmidden, qui s’étaient toujours montrés
rebelles aux Marocains, s’emparèrent de Gao et chassèrent la
garnison qui y était installée. Huit ans après
cependant, en 1688,
le pacha Mansour dit Seniber chassa les Touareg de Gao et
leur prit beaucoup de captifs et de bœufs, mais il ne semble pas
que Gao ait été réoccupé de façon permanente par les
Marocains[243]. En 1699, durant son deuxième pachalik,
Seniber enleva des troupeaux aux Touareg de Tingalhaï (?) et à des
Peuls Sidibé.


La grande mosquée de Tombouctou fut réparée en 1709 sous le
pacha Mohammed-ben-Hammedi.


Le pacha Mansour dit Koreï[244], qui régna en 1712, puis de 1716 à 1719,
amassa des richesses considérables en vendant les charges publiques
et en prenant pour lui tout ce que ses fonctionnaires percevaient à
titre de redevances, sans leur rien laisser en fait de traitement.
Il n’y eut sous son règne « ni récoltes plantureuses ni
abondance de vivres ; la seule chose qui fut très florissante,
ce furent les abus de pouvoir ». Ce pacha, à la requête du
caïd du Guimbala ou Harikouna, que gênaient les Bambara du
Débo[245], prit d’assaut et saccagea plusieurs villages
voisins du lac, dont les habitants n’avaient pour se défendre que
des flèches empoisonnées. En 1718, il dirigea une expédition contre
les Touareg de la région de Gao et attaqua aussi les Kel-Tadmekket,
mais sans succès[246]. Sous le gouvernement de Koreï, on ne
pouvait sortir dans la rue sans être dépouillé par les
legha, esclaves qui formaient la garde particulière du pacha[247]. Ces exactions motivèrent la révolte des
Chorfa, qui chassèrent Koreï de Tombouctou, après un violent
combat, en 1719.


Depuis une dizaine d’années, la situation était fort mauvaise
dans la vallée du Niger moyen et particulièrement à
Tombouctou : en 1711, avant la première arrivée au pouvoir de
Mansour-Koreï, une famine terrible avait commencé à sévir, qui dura
jusqu’en 1716 ; elle n’avait pas encore pris fin que l’état du
pays devint plus intolérable encore, sous le troisième pachalik de
Abdallah-el-Imrâni, lequel fut sept fois pacha entre 1713 et
1730 : durant cette fâcheuse année 1716, Abdallah-el-Imrâni et
Mansour-Koreï se disputaient le pouvoir, le premier ayant fait
venir des Banmana pour le soutenir, tandis que le second avait
appelé à son aide des Kel-Tadmekket ; c’était entre les deux
partis rivaux des batailles journalières, dont souffrait surtout la
population paisible des marchands et des lettrés[248]. Mansour-Koreï eut enfin le dessus, mais,
comme nous venons de le voir, sa victoire fut loin de ramener le
calme et la prospérité.


Le pacha Bâ-Haddou, qui succéda à Koreï, paya en 1720
trois mille mitskal d’or (environ 30 à 35.000 francs) à
Ag-Cheikh, aménokal ou roi des Oulmidden, pour que ce
dernier ne pillât pas la ville de Tombouctou, sous les murs de
laquelle il était venu camper avec des forces imposantes. Les
Touareg, vers cette époque, étaient devenus les véritables maîtres
de la région : aidés souvent des caïds rivaux du pacha
régnant, ils coupaient les routes, razziaient les troupeaux des
Peuls et détroussaient les voyageurs, que ce fussent des Marocains
ou des indigènes. Cependant, l’aménokal des Oulmidden
venait à Tombouctou se faire donner par le pacha l’investiture de
ses fonctions.


C’est vers ce temps que, l’anarchie étant à son comble, il y eut
un interrègne de trois ans et demi (1723-26), dont les Touareg
profitèrent pour livrer Tombouctou au pillage.


En 1737, à la
suite de razzias et de meurtres commis par les Kel-Tadmekket sur la
route de Kabara à Tombouctou, le pacha Ahmed, fils de Seniber, se
porta à Togaya (ou Togaï), à quelques heures en amont du
port de Daï, à la tête de toutes les troupes marocaines et de
partisans arabes (Bérabich et Kounta) et nègres. Oghmor,
chef des Kel-Tadmekket, se dirigea alors avec ses propres alliés
dans la direction de Bamba, traversa le Niger à Boka, puis,
remontant la rive gauche du fleuve, passa à l’Est et près de
Tombouctou et se porta dans l’Ouest de cette ville avec des
chevaux, des hommes, des esclaves, des femmes et des troupeaux en
nombre considérable ; il avait voulu épargner Tombouctou, où
il ne restait que les lettrés, les marchands, les pauvres et les
femmes. Ayant donc contourné la ville, il se dirigea sur Togaya,
attaqua les Marocains dans la soirée, puis renouvela l’attaque le
lendemain matin et mit l’armée du pacha en complète déroute :
Ahmed-ben-Seniber, acculé au fleuve, y périt avec son cheval ;
200 soldats marocains furent tués, 150 périrent noyés (23 mai
1737). A la suite de sa victoire, Oghmor exigea des habitants de
Tombouctou une redevance qui lui fut payée aussitôt et il rétablit
les communications entre cette ville et Kabara[249]. Ceux des soldats du pacha qui avaient échappé
au désastre se réfugièrent dans l’île de Hondomi (au Sud et en face
de Daï), d’où ils gagnèrent Sibi ou Tiébi, point qui se trouve au
Sud de cette île, sur la rive droite du Niger ; ils y
restèrent 70 jours et n’en purent sortir que grâce à
l’askia du Nord, El-hadj V, qui se mit à leur tête et les
ramena à Tombouctou.


L’année suivante (1738), pendant laquelle régna le pacha
Ahmed-ed-Dar’i, fut marquée par une famine terrible, dont les
effets se firent sentir surtout à Araouâne. La mesure de mil
atteignit 6.000 cauries et celle de riz décortiqué 3.000 cauries,
ce qui était la valeur de la pièce d’or (sans doute la piastre
espagnole), laquelle n’avait pas changé de cours. Cette famine ne
dura pas longtemps, mais elle fut plus désastreuse que toutes les
autres — nombreuses d’ailleurs — qui décimèrent la
population durant
la domination marocaine. De 1741 à 1744, sous les divers pachaliks
de Saïd, fils de Seniber, une nouvelle et longue famine désola
encore la région[250]. A cette époque, les Peuls du Massina
étaient maîtres d’une partie du Gourma (c’est-à-dire de la rive
droite du Niger) dans la région avoisinant le Guimbala ou Harikouna
(contrée du lac Débo), et les Touareg étaient maîtres de tout le
reste du Gourma (c’est-à-dire du Nord et de l’Est de la Boucle du
Niger) ; les pachas de Tombouctou payaient à ce moment l’impôt
aux Touareg, et les caïds de Dienné le payaient tantôt aux Peuls et
tantôt aux Banmana de Ségou. Les gens qui n’avaient que des armes
blanches (Arabes, Touareg et Peuls) ou des flèches (Banmana)
n’hésitaient pas alors à attaquer les Marocains armés de fusils.
Une comète étant apparue vers ce temps-là (aux environs de 1745),
les angoisses des musulmans s’accrurent encore, car ils croyaient
que chaque comète est un présage de malheur.


Bien que nous n’ayons pas de données précises à cet égard, on
peut donner 1780 comme la date à laquelle disparut toute trace de
la domination marocaine, ou du moins comme la date à partir de
laquelle les restes de cette domination cessèrent de constituer un
semblant d’Etat organisé. A cette époque, le titre même de pacha
disparut : il ne resta à Tombouctou qu’un caïd choisi parmi
les Arma, sorte de maire plutôt que chef militaire, qui recevait
l’investiture tantôt des Touareg, tantôt des Kounta, tantôt des
Peuls du Massina, selon la tournure que prenaient les événements
politiques ; les fonctions de ce caïd se bornaient du reste à
l’administration de la ville. Il en était de même à Gao, où les
Touareg étaient maîtres absolus depuis 1770. En amont de Tombouctou
et en particulier à Dienné, la situation était analogue, avec cette
différence que les chefs d’origine arma étaient investis de leurs
fonctions tantôt par le roi peul du Massina et tantôt par
l’empereur banmana de Ségou.


On me permettra de constater, en terminant cet aperçu de
l’histoire du moyen Niger sous la domination marocaine, que les
pachas soi-disant « marocains » qui eurent quelque
valeur, soit
militaire soit administrative, ont tous été, non pas des Arabes ni
des Berbères, mais bien des renégats d’origine européenne :
tels furent, d’après le Tedzkiret-en-Nisiân, Djouder,
Mahmoud-ben-Zergoun, Mohammed-Tâba, Ammar, Slimân, Mahmoud-Lonko,
et, parmi les pachas nommés sur place, Ahmed-ben-Youssof (1617-18)
et Hammou-ben-Abdallah (1660-61).



IV. — Histoire des villes de
Tombouctou et de Dienné.


Nous avons la bonne fortune de posséder un certain nombre de
renseignements sur les villes de Tombouctou et de Dienné depuis les
temps anciens. J’ai cru devoir placer ici un résumé de ces
renseignements. A vrai dire, l’histoire de ces deux villes — de la
première surtout — appartient à l’histoire des empires de Mali et
de Gao au moins autant qu’à celle de la domination marocaine, mais
c’est l’influence marocaine qui s’est fait sentir le plus fortement
sur elles et, aujourd’hui encore, elles sont jusqu’à un certain
point, malgré l’origine soudanaise de la majorité de leurs
habitants, comme des faubourgs du Maroc égarés au Soudan. Il m’a
donc paru naturel de terminer l’histoire de la domination marocaine
par ces deux courtes monographies de Tombouctou et de Dienné, que
j’arrêterai au moment de l’occupation française[251].


1o La ville de Tombouctou. — Le nom de la
ville est prononcé par les autochtones Tombouctou ou
Tomboutou ; les Arabes l’écrivent généralement
Tinboktou et certains Européens ont tiré de là
l’orthographe Timbouctou. On a voulu voir dans
« Tin-Boktou » la forme originale de ce nom, qui serait
ainsi un mot berbère signifiant « lieu de Boktou »,
Boktou étant le nom d’un puits ou d’une vieille femme
chargée de la garde de ce puits.


Quoi qu’il en soit, il semble certain que l’emplacement où se
trouve aujourd’hui Tombouctou était autrefois un lieu de campement
utilisé par les Touareg durant la saison sèche. C’est vers l’an 1100 que, pour la
première fois, des habitations furent construites sur cet
emplacement et qu’un village de sédentaires commença de s’y former.
Mais c’est seulement deux siècles plus tard que, Dienné ayant pris
de l’importance et les Diennéens se mettant à descendre le Niger
pour se livrer à des opérations commerciales, Tombouctou devint un
lieu de transit entre Dienné et Oualata et que sa population
s’accrut dans des proportions appréciables. Lorsque Kankan-Moussa
l’eut annexée en 1325 à l’empire de Mali et l’eut embellie d’une
mosquée et d’une résidence impériale, la ville de Tombouctou devint
un centre considérable, les marchands du Maghreb y affluèrent ainsi
que les lettrés et, peu à peu, Oualata, qui avait en 1224 remplacé
Ghana comme métropole savante et commerciale, fut à son tour
supplantée par Tombouctou, laquelle avait déjà supplanté
Tirakka[252].


Il est à remarquer que la plupart des savants de Tombouctou dont
parle le Tarikh-es-Soudân étaient, non pas des Noirs comme
ceux de Dienné, mais des Berbères et notamment des Goddala ;
c’était le cas des membres de la célèbre famille des Akit,
à laquelle appartenait Ahmed Bâba, auteur d’un dictionnaire
biographique souvent cité par Sa’di. Ces savants et jurisconsultes
berbères étaient originaires de l’Adrar et du Tagant ; leurs
familles étaient venues s’établir d’abord à Ghana, puis avaient
émigré à Oualata et de là à Tombouctou[253]. D’autres docteurs et lettrés étaient d’origine
arabe ; l’élément nègre enfin fut également représenté par
quelques Mandingues et surtout par des Soninké.


Dès le XIVe siècle,
Tombouctou occupait, comme centre intellectuel, une situation
particulièrement brillante. Sa’di rapporte qu’un savant arabe nommé
Et-Temimi, rencontré au Hidjaz par Kankan-Moussa et venu avec lui à
Tombouctou, s’aperçut que les jurisconsultes de cette ville
soudanaise étaient plus versés que lui-même en matière de droit et
que, avant de pouvoir soutenir avec eux aucune discussion, il dut
aller perfectionner ses lumières à Fez.


Ce fut Kankan-Moussa, empereur de Mali, qui fit bâtir, en 1325,
la grande mosquée (dyinguer-ber) de Tombouctou, par le
poète Es-Sahéli, ainsi que je l’ai dit plus haut. Le cadi El-Akib,
de la famille des Akit, qui vécut de 1507 à 1583, fit démolir le
bâtiment dû à Es-Sahéli, lequel tombait de vétusté, et fit
construire sur le même emplacement une nouvelle mosquée, beaucoup
plus grande, dont les restes sont encore visibles aujourd’hui[254]. Les imâm de la grande mosquée furent
d’abord des Nègres, depuis le temps de Kankan-Moussa (1325)
jusqu’au règne du roi touareg Akil (1433-68). Le dernier imâm
nègre, qui était en même temps cadi, s’appelait Kâteb-Moussa ;
après avoir accompli le saint pèlerinage, il mourut, chargé
d’années, vers la fin du règne d’Akil. Son successeur, le premier
imâm blanc, était originaire de Tabalbalet et s’appelait
pour cela Abdallah-el-Balbali ; il épousa une femme peule
nommée Aïssata ou Aïcha et en eut une fille, Nana-Biro Touré, dont
la fille à son tour enfanta le père de Sa’di, auteur du
Tarikh-es-Soudân. Le second imâm blanc fut un homme
du Touat, le troisième était originaire du Fezzân, etc. Jusqu’à
l’époque actuelle, les imâm de la grande mosquée n’ont pas
cessé d’être d’origine arabe ou berbère.


Quant à la mosquée dite de Sankoré, elle fut bâtie, à
une date inconnue, grâce aux libéralités d’une femme aussi pieuse
que riche et généreuse. Les imâm de cette mosquée ont
toujours été de race blanche : au début, ils appartenaient à
la famille des Akit[255], ensuite ils furent choisis parmi des
savants ou des pieux personnages originaires du Maghreb ou du
Fezzân.


Une troisième mosquée, dite de Sidi-Yahia en l’honneur
de l’ancêtre des Bekkaï, fut commencée, sous le roi Akil, par
Mohammed-Naddi, alors maire de Tombouctou, et terminée au début du
XVIe siècle par Omar Komdiago,
frère du premier askia de Gao.


Parmi les plus illustres personnages nés à Tombouctou, il
convient de citer les deux maîtres de la littérature arabe
soudanaise, Ahmed Bâba et Sa’di. Le premier est
antérieur au second, puisqu’il se trouvait à Tombouctou lors de
l’entrée de Djouder dans cette ville (1591), tandis que Sa’di ne
naquit qu’en 1596. Le père d’Ahmed Bâba, nommé lui-même
Ahmed, avait été un jurisconsulte fort remarquable ;
l’un de ses disciples, contemporain d’Ahmed Bâba mais bien plus âgé
que lui, fut, au témoignage de ce dernier, le savant de beaucoup le
plus instruit et le meilleur professeur de son époque :
c’était un Mandingue nommé Mohammed Barhayorho ;
lorsqu’Ahmed Bâba eut perdu son père, en 1583, il alla se
perfectionner dans la science et les lettres en assistant aux
leçons de ce Mohammed Barhayorho qui, né en 1524, mourut en 1593
alors qu’Ahmed Bâba était encore jeune. Nous avons vu qu’Ahmed Bâba
avait été emmené en captivité au Maroc en 1594, sous le
gouvernement du pacha Mahmoud-ben-Zergoun, en même temps que le
célèbre cadi Abou-Hafs Omar ; emprisonné à Marrakech
par Moulaï Ahmed,
il fut rendu à la liberté en 1607 par Moulaï Zidân et revint la
même année à Tombouctou, où il mourut[256].


J’ai dit que, d’abord englobée dans l’empire de Mali de 1325 à
1433, la ville de Tombouctou avait appartenu aux Touareg de 1433 à
1468, puis avait fait partie de l’empire de Gao de 1468 à 1591.


Léon l’Africain, qui visita Tombouctou vers 1507 sous le règne
de l’askia Mohammed I, nous a laissé une intéressante
description de cette ville, telle qu’elle se présentait au début du
XVIe siècle. Tout d’abord il
signale qu’elle ne renfermait alors que des huttes en torchis
recouvertes de paille, à l’exception des deux édifices en pierres
maçonnées — ou plutôt en briques — bâtis par Es-Sahéli, et sans
doute aussi des deux mosquées de Sankoré et de Sidi-Yahia, dont la
seconde fut achevée vers cette époque. Par contre, on y voyait déjà
de nombreuses boutiques de marchands et d’artisans, et les
tisserands y pullulaient. Des femmes esclaves étaient chargées de
la vente des vivres et se montraient en public le visage découvert,
tandis que les dames nobles avaient toujours la figure voilée. On
trouvait à acheter des tissus d’Europe, importés par les
commerçants de Barbarie, du bétail, du lait et du beurre en
abondance, ainsi que des grains ; le sel, qui provenait de
Teghazza, était fort cher. On se servait comme monnaie de pièces et
de poudre d’or, mais, pour les petits achats, on usait de cauries
importés d’Asie et arrivant au Soudan par le Maghreb ; 400
cauries représentaient un « ducat » du pays[257] et 6 ducats et 2/3 faisaient une once
romaine.


Léon rapporte encore que l’on dansait souvent dans les rues
jusqu’à une heure du matin, que les incendies étaient fréquents en
raison du mode de couverture des maisons et qu’on ne buvait que de
l’eau de puits. Le « roi » de Tombouctou —
c’est-à-dire
l’administrateur ou maire de la ville — ne se déplaçait qu’à
chameau, escorté de cavaliers et paré de bijoux d’or ; les
gens qui venaient lui demander une faveur le saluaient en
s’agenouillant devant lui et en se répandant de la poussière sur la
tête. La ville était interdite aux Juifs, mais par contre on y
avait un grand respect pour les docteurs musulmans, les lettrés y
étaient en grand honneur et on se disputait à prix d’or les
manuscrits arabes apportés de l’Afrique du Nord[258].


Chaque fois qu’il s’agissait de percevoir les impôts en dehors
de la ville, le chef de Tombouctou organisait une colonne
militaire ; il disposait à cet effet de 3.000 cavaliers et
d’un grand nombre de fantassins armés d’arcs et de flèches
empoisonnées. On usait des chameaux pour les voyages et les
transports, mais les chevaux étaient les seules montures employées
à la guerre ; ces chevaux étaient, ou bien des animaux nés
dans le pays, de petite taille ou de peu de fonds, ou bien des
bêtes importées de Barbarie, les seules qui eussent une réelle
valeur. Comme les bons chevaux étaient rares, le chef de la ville
avait coutume, chaque fois qu’il en arrivait plus de douze à
Tombouctou, de prendre pour lui le meilleur animal du lot, qu’il
payait du reste à sa valeur.


Kabara, situé, dit Léon, à douze milles de Tombouctou sur un
bras du Niger, était le port où s’embarquaient les marchands pour
se rendre à Dienné et à Mali. Le chef de Tombouctou y était
représenté par un gouverneur qui réglait les litiges entre les gens
de diverses nationalités se rencontrant en ce point.


Tombouctou fut, comme nous l’avons vu, la capitale du pachalik
marocain de 1591 à 1780, en même temps que la résidence habituelle
de l’askia du Nord. Mais en réalité la ville devint, dès
1670 environ, une dépendance de l’empire banmana de Ségou, tout en
demeurant exposée aux pillages et aux caprices des nomades de la
contrée (Bérabich, Kounta, Peuls et surtout Touareg). Réunie au royaume peul du
Massina en 1826 par Sékou-Hamadou, elle devint indépendante, sous
la protection suzeraine de la famille kounta des Bekkaï, lors de la
prise de Hamdallahi par El-hadj-Omar en 1862. L’influence des
Touareg Kel-Antassar supplanta ensuite celle des Kounta et se
trouvait prédominante lorsque, en 1893, nous prîmes possession de
la ville ; l’autorité des Kel Antassar cependant ne suffisait
pas à protéger les environs de Tombouctou contre les pillages des
Bérabich, auxquels les gens de la ville payaient tribut pour
garantir la sécurité des caravanes.


Tombouctou compte à l’heure actuelle environ 5.800 habitants
fixes, tous musulmans, auxquels il convient d’ajouter une
population flottante variant de 2 à 4.000 individus selon les
époques de l’année. Les habitants fixes sont en grande majorité des
Songaï, divisés en nobles ou Arma (ceux qui se prétendent
d’origine marocaine) et en Gabibi (ceux d’origine purement
nègre) ; à côté d’eux sont les Alfa[259] ou savants, qui appartiennent à toutes les
races du Soudan et de l’Afrique du Nord. Parmi la population
flottante, on remarque des Arabes du Maghreb et de la Tripolitaine,
des Maures Kounta et Bérabich, des Touareg, des Peuls, des Banmana,
etc. La langue courante est le songaï, mais l’arabe est parlé dans
certains quartiers par un très grand nombre de personnes.


Au moment de notre occupation, la ville était divisée en sept
quartiers principaux ou farandi, appelés :
Yobou-ber (le grand marché) ; Sangoungou (le
ventre du chef), qu’habitaient les gens de Ghadamès et de
Tripoli ; Sankoré ou mieux Sankoreï (le chef
blanc, parce que le chef du quartier était toujours autrefois un
homme de race blanche), où se trouve la mosquée qui a pris le nom
du quartier et où habitaient surtout des Alfa et des Arma ;
Sareï-keïna (le petit cimetière), quartier des
Kounta ; Yobou-keïna (le petit marché), où Es-Sahéli
avait bâti le palais de Mâdougou ; Badyindé (fossé de
la destruction), quartier qui était autrefois inondé de temps à
autre par un reflux des eaux du Niger, ce qui motiva le
détournement du chenal venant aboutir en cet endroit ; enfin
Dyinguer-ber (la grande mosquée).


2o La ville de Dienné. — Je ne reviendrai
pas ici sur les circonstances qui amenèrent et accompagnèrent la
fondation de Dienné : je rappellerai seulement qu’après une
ébauche de colonisation remontant à la fin du VIIe siècle, le premier établissement des
Soninké dans le quartier de Dioboro eut lieu vers l’an 800 sous la
direction d’Adyini Kounaté et que la ville fut définitivement
fondée vers 1250 par des Soninké-Nono conduits par un chef du clan
des Mana[260]. Le commandement de Dienné a toujours
appartenu depuis à la famille de ce chef.


Komboro Mana, vingt-sixième chef de Dienné depuis
Adyini Kounaté, se convertit à l’islamisme vers l’an 1300 et
entraîna dans son mouvement de conversion la majorité des
Diennéens ; ce serait lui qui aurait fait bâtir la première
mosquée de la ville par un Marocain nommé Maloum-Idris,
contemporain et peut-être ami ou serviteur d’Es-Sahéli, lequel
construisit vers la même époque (1325) la première mosquée de
Tombouctou[261]. La grande mosquée actuelle de Dienné a été
élevée sur l’emplacement où, naguère encore, on montrait les ruines
d’un édifice ayant remplacé celui dû à Maloum-Idris[262].


Nous avons vu que Dienné réussit à conserver son indépendance
jusque vers 1473, époque à laquelle la ville fut incorporée à
l’empire de Gao. Avant cette date, elle était le chef-lieu d’une
sorte de petit Etat dont le territoire s’étendait du Nord au Sud
depuis Kakagnan (près et au Sud du Débo) jusqu’à Diéou (au Sud de
Dienné et à proximité du Ouoron, canton nord du Karadougou), et de l’Ouest à
l’Est depuis Tini (localité sans doute voisine de Diafarabé)
jusqu’aux montagnes du Tombola (falaise de Bandiagara). Le chef de
Dienné protégeait son territoire contre les incursions possibles du
dehors au moyen de 24 officiers ou chefs de bandes, dont douze
étaient installés à l’Ouest de la ville, du côté de Séna (près et
au Nord-Est de Séla), sous le commandement du Séna-faran,
avec mission de surveiller les armées du Mali, tandis que les douze
autres étaient postés sur la rive droite du Bani.


Sous Sonni Ali-Ber et sous les askia, Dienné fit partie
intégrante de l’empire de Gao. Lors de la conquête marocaine, la
ville dépendit de Tombouctou et son territoire fut commandé par un
caïd. Au moment de la décadence de la domination marocaine, ce
caïd, devenu un simple notable arma, se rendit à peu près
indépendant du pacha de Tombouctou, mais il lui fallut compter avec
les Banmana de Ségou et avec les Peuls du Massina. Enfin Dienné fut
prise vers 1815 par Sékou-Hamadou et annexée officiellement au
royaume peul du Massina, pour passer en 1861 à l’empire toucouleur
d’El-hadj-Omar et être emportée d’assaut en 1893 par le colonel
Archinard.


Dienné fut de tout temps fréquentée par de nombreux étrangers
qui y venaient de partout, soit pour s’y livrer au commerce soit
pour s’y instruire dans les sciences musulmanes. Parmi les savants
qui illustrèrent cette ville, Sa’di nous cite :
Mori-Maga « le Kananké », qui était sans doute
un Peul et qui professa au XVe
siècle ; Fodié Mohammed Sânou « le
Ouangari », probablement un Mandingue ou un Dioula[263], qui fut le premier cadi régulier de
Dienné[264] et qui vivait au XVIe siècle ; El-Abbâs Guibi (ou Kibbi), autre
cadi de Dienné également « Ouangari », c’est-à-dire
Soninké, Dioula ou Mandingue ; Mahmoud Barhayorho,
qui succéda comme cadi au précédent en 1552 et fut le père des deux
célèbres jurisconsultes de Tombouctou, Mohammed et Ahmed
Barhayorho, d’origine mandingue comme Mahmoud ; Modibbo
Bakari Taraoré, d’origine soninké, mandingue ou banmana
d’après son nom de clan, qui appartenait à la famille du chef du
Karadougou et qui fut également cadi ; Mohammed Bamba
Konaté, d’origine soninké ou dioula, qui succéda au précédent
et fut le dernier cadi de Dienné avant la conquête marocaine. De
tous les personnages cités par Sa’di comme ayant illustré Dienné,
un seul est mentionné comme étant originaire de cette ville :
le cadi Ahmed Torfo.


On a voulu parfois faire dériver du nom de la ville de Dienné —
nom qui se prononce également Guienné — le mot
« Guinée », employé autrefois pour désigner le Soudan
Occidental et appliqué depuis plus spécialement à la région
côtière. Je croirais plus volontiers que Guinée est
l’équivalent exact de Soudan, le premier de ces mots ayant
été emprunté au berbère comme le second l’a été à l’arabe. On sait
que le mot « Soudan » vient de l’expression arabe
blad-es-Soudân « pays des Noirs » et que les
Arabes eux-mêmes ont fait de Soudân — qui signifie
proprement « les Noirs » — un terme géographique
(tarikh-es-Soudân, histoire du Soudan, c’est-à-dire du
pays des Noirs) ; ils en ont même formé l’ethnique
soudâni, qui veut dire « un homme du pays des
Noirs », sans qu’il s’agisse nécessairement d’un Nègre, et le
mot soudânia, que l’on emploie au Maghreb pour désigner
une langue soudanaise quelconque. Or, en berbère et notamment dans
le dialecte chleuh usité au Maroc, « noir » se dit
aguinaou[265], pluriel iguinaouen, d’où
l’expression akal-n-iguinaouen « pays des Noirs », traduction
exacte de blad-es-Soudân, qu’emploient les Berbères pour
désigner le Soudan. Ce mot est même passé dans l’arabe vulgaire du
Maghreb sous les formes guennaoui, servant à désigner un
« Nègre », et guennaouiya, voulant dire
« langue soudanaise ». Il me paraît vraisemblable par
suite que le mot « Guinée » nous soit venu des Berbères
marocains par l’intermédiaire des premiers navigateurs portugais
qui relâchèrent sur la côte atlantique du Maroc : ces
navigateurs, ayant demandé aux indigènes riverains le nom des pays
du Sud, s’entendirent répondre akal-n-iguinaouen, qu’ils
traduisirent par « pays de Guinée », en orthographiant ce
dernier mot Ginoa ou Genoa, forme qui se
rapproche très sensiblement, dans la bouche d’un Portugais, de la
prononciation berbère et surtout du mot berbère arabisé employé par
certains auteurs pour désigner le Soudan (voir la note précédente).


Le terme « Guinée » est d’ailleurs bien antérieur au
nom de Dienné : le géographe arabe Zohri divisait l’Afrique
intertropicale en trois régions : Guinaoua (Guinée),
Koukaoua (Bornou et Kanem) et Habech
(Abyssinie) ; pour lui « Guinée » était évidemment
synonyme de « Soudan occidental » et n’avait certainement
aucun rapport avec le nom de Dienné, si l’on veut bien se rappeler
qu’il écrivait vers 1137, c’est-à-dire plus d’un siècle avant la
fondation définitive de Dienné et l’imposition de ce nom à la
colonie soninké de Dioboro[266].


Ce qui a amené à faire dériver « Guinée » de Dienné
est sans doute le fait que Léon l’Africain, parlant d’un
« royaume de Ghinée » qu’il situe le long du Niger au Sud
de Oualata, au
couchant de Tombouctou et au Nord de Mali — c’est-à-dire, d’une
façon très approximative du reste, dans la région où se trouve
Dienné —, dit : « Ce second royaume est appelé par nos
marchans (lisez « par les marchands du Maghreb »)
Gheneoa, mais ceux de Gennes, Portugal et Europe, qui n’en
ont entiere cognoissance, l’appellent Ghinea »[267]. A mon avis, si Léon plaçait assurément Dienné
dans son « royaume de Ghinée »[268], il donnait au terme Gheneoa ou
Ghinea la même signification que Zohri : cela seul
peut expliquer le passage où il avance qu’une partie de la
« Ghinée » est sur l’Océan, à l’endroit
« où le Niger (lisez « le Sénégal ») se rend dans
iceluy ».




[image: ]
Carte 15. — La domination marocaine au Soudan.










[218]Voir plus haut, page
116.





[219]Voir plus haut, page
115.





[220]Rive gauche du Niger, à l’Est du Dallol
Maouri.





[221]Près et en amont du confluent du Niger et
du Dallol Maouri.





[222]Les personnes arrêtées à Tintyi avec
Mohammed-Gao étaient au nombre de 83 ; on raconte que le
premier askia, Mohammed Touré, après avoir vaincu Sonni
Ali, avait arrêté le même nombre de personnes dans la même
localité, après leur avoir accordé l’amân sous la foi du
serment, et que l’acte de Mahmoud fut une punition céleste de
l’acte commis cent ans auparavant par Mohammed Touré.





[223]Il y eut, à partir de cette époque, deux
askia : l’un, nommé par les Marocains, n’était qu’un
instrument entre les mains de ces derniers pour leurs relations
avec les indigènes du Nord de la Boucle et de la région de
Tombouctou ; l’autre, successeur de Mohammed-Gao au Dendi,
exerçait un pouvoir réel sur les Songaï du Sud.





[224]A moins qu’il ne s’agisse d’un autre Garou,
situé à côté de Malo, au Sud et près de Tillabéry, c’est-à-dire
bien plus en amont.





[225]Victoire remportée le 12 avril 1591 par
Djouder sur Issihak II.





[226]Voir la note [206], page 225.





[227]Ou de Kala (Sokolo).





[228]Sa’di prétend que Mahmoud, au cours de
cette expédition, s’empara de Hombori et de Daanka (peut
être Diankabo ?).





[229]Précédemment, Ammar avait conduit au Soudan
mille hommes de renfort, dont 500 renégats chrétiens et 500 Maures
Andalous, chaque groupe suivant un chemin spécial, en raison du
manque d’eau, dans la traversée de l’Azaouad ; les Andalous
s’égarèrent et périrent tous et, seuls, les renégats chrétiens
arrivèrent à destination. Ceci donne un exemple du déchet que
devraient subir les troupes marocaines envoyées sur le Niger.





[230]El-Hassân mourut en 1607 et fut remplacé
comme amîn par son fils Amer.





[231]A l’occasion de son avènement, Moulaï Zidân
rendit la liberté à l’écrivain Ahmed Bâba, de Tombouctou, qui avait
été emmené en captivité au Maroc en même temps que le cadi
Abou-Hafs Omar ; Ahmed Bâba revint à Tombouctou et y mourut
par la suite. Sa’di avait onze ans au moment du retour d’Ahmed Bâba
à Tombouctou (8 avril 1607).





[232]Ces sultans furent Moulaï Zidân (1607-27),
Abou-Merouân Abdelmalek (1627-31), Abou-Abdallah El-Oualid
(1631-36), Mohammed-ech-Cheikh (1636-54) et El-Abbâs (1654-64).





[233]Voir chap. VIII, p.
229. A Hammou avaient succédé : Youssof (1622-27), Ibrahim
(1627-28) et Ali-ben-Abdelkader (1628-32).





[234]Ce Hamadi-Bilal était un chef de Peuls
nomades et non pas un Tombo.





[235]Koïra-Tao signifie en songaï « village
neuf ».





[236]En 1653, Mohammed, frère de l’auteur du
Tarikh-es-Soudân, fut opéré heureusement de la cataracte à
Tombouctou par le médecin Ibrahim, originaire du Sous ; le
prix de l’opération — 33 mitskal et un tiers en poudre
d’or — fut payé par le pacha Ahmed-ben-Haddou.





[237]Il semble que Gounguia était l’extrême
limite de la domination marocaine dans la direction du Sud-Est.





[238]C’est sous le règne de Mohammed-ben-Ahmed
que Sa’di termina son ouvrage ; les renseignements postérieurs
à 1655 ont été puisés dans le Tedzkiret-en-Nisiân, dont
l’auteur anonyme, originaire sans doute du Massina, naquit en 1700
et acheva d’écrire en 1751.





[239]C’est en 1660, la dernière année de son
gouvernement, que le pacha Bouya, ancien lieutenant-général, se
proclama sultan et fit faire le prône en son nom par les
imâm de Tombouctou et de Goundam ; à partir du 15
mars 1660, on fit régulièrement le prône au nom du pacha
régnant.





[240]Sauf l’askia Bakari, qui régna de
1702 à 1705, et qui fut proclamé par les indigènes sans que son
choix ait été ratifié par le pacha.





[241]1er vol., pages 
247 et 
248.





[242]Ou Nasser-et-Telemsâni, qui est donné comme
ayant régné soit jusqu’en 1669 seulement, soit jusqu’en 1672.





[243]Tombouctou fut désolé par la peste en cette
même année 1688.





[244]C’est-à-dire « le Blanc » :
le Tedzkiret nous dit qu’il était beau de visage et de
teint brun, c’est-à-dire qu’il n’était pas complètement nègre.





[245]Le caïd du Guimbala avait fait dire au
pacha que les Bambara du Débo avaient menacé d’attaquer Koreï,
alors qu’au contraire ils avaient proposé de se soumettre. Il
semble que le Tarikh-es-Soudân et le Tedzkiret
donnent communément le nom de Ouangara aux musulmans des
pays faisant ou ayant fait partie de l’empire de Mali et celui de
Bambara aux païens des mêmes contrées, sans distinction de
peuple ni de tribu, au moins en ce qui concerne ce dernier
terme.





[246]Sous les pachas qui se succédèrent de 1660
à 1750, de nombreuses expéditions furent dirigées contre les
Touareg, le plus souvent infructueuses ; les populations
sédentaires riveraines du Niger, d’autre part, furent pillées
fréquemment par les Oulmidden et les Kel-Tadmekket. Les pachas
faisaient aussi couramment des expéditions contre les Peuls de la
Boucle, dans le but de se procurer du bétail de boucherie et des
vaches laitières.





[247]Voir la traduction du Tedzkiret,
pages 43 à 47.





[248]Voir la traduction du Tedzkiret,
pages 72 et 73.





[249]De Tombouctou, on avait entendu la
fusillade du combat de Togaya ; ce dernier point doit être
placé près de Korioumé.





[250]Voir la traduction du Tedzkiret,
pages 116 à 119.





[251]Pour de plus amples détails sur certains
points, consulter les monographies du Père Hacquard (Tombouctou) et
de M. Ch. Monteil (Dienné).





[252]Tirakka, qui se trouvait non loin de
l’emplacement de Tombouctou, existait bien avant cette dernière
ville et était, avant le développement de celle-ci, le centre des
opérations commerciales du Niger moyen. Ces opérations se
transportèrent à Tombouctou sans doute au XIIIe siècle et s’y maintinrent par la
suite. « Les marchands de Barbarie et de l’Egypte, dit Marmol,
vont à Tombut chercher l’or de tibar
(c’est-à-dire « la poudre d’or », tibr en arabe)
qui vient de la province des Mandinga ou
Manienga ; ce commerce était autrefois en la ville de
Geni ou Geneoa (Ghana, plutôt que Dienné) qui est
plus proche du couchant ; y venaient les Çaragolles
(Soninké), les Fulles (Peuls et Toucouleurs), les
Ialofes (Ouolofs) et les Sénègues
(Zenaga) ». D’après Léon l’Africain, c’est sous Sonni Ali-Ber
(fin du XVe siècle) que les
marchands maghrébins installés à Oualata se transportèrent à
Tombouctou et à Gao et que commença le déclin de Oualata. Pour le
tableau de la prospérité de Tombouctou, consulter le
Tarikh-es-Soudân, pages 36 et 37 de la traduction.





[253]Un trisaïeul d’Ahmed Bâba, nommé
Abou-Abdallah, fut cadi de Tombouctou sous la domination du roi
touareg Akil (1433 à 1468) ; la famille des Akit, en venant de
Ghana, s’était fixée d’abord au Massina, mais Mohammed Akit, père
de l’arrière-grand-père d’Ahmed Bâba, par haine des Peuls et par
crainte que les siens contractassent des alliances avec ces païens,
quitta le Massina, alla d’abord à Oualata, puis à Ras-el-Ma, et
enfin se fixa à Tombouctou du temps du roi Akil. C’est à la même
époque que vint à Tombouctou Sidi-Yahia, l’ancêtre de la famille
arabe des Bekkaï.





[254]Quant au « palais » construit par
Es-Sahéli, il n’en reste plus aucune trace ; il se trouvait
probablement là où se tenait encore, au temps de Barth, le marché à
la viande.





[255]Cette famille n’étant venue à Tombouctou
qu’au XVe siècle, il s’ensuit
que la mosquée de Sankoré est postérieure d’un siècle au moins à la
grande mosquée.





[256]On sait que, sur la foi de renseignements
erronés fournis à Barth, on a longtemps attribué en Europe à Ahmed
Bâba la paternité du Tarikh-es-Soudân ; c’est M.
Houdas qui, à la lecture du manuscrit complet de cet ouvrage, a
découvert le premier que son auteur était Abderrahmân-es-Sa’di.





[257]Aujourd’hui 400 cauries représentent
généralement cinquante centimes.





[258]D’après Ahmed Bâba, la majorité des
habitants de Tombouctou professait encore le paganisme au
XVIe siècle ; les
musulmans étaient concentrés dans un quartier entouré de murs où
logeaient également les Arabes et les Berbères de passage.





[259]Abréviation probable de l’arabe
al-fakih « le jurisconsulte ».





[260]Premier vol., pages 
257, 
263, 
269 et 
270.





[261]Une tradition attribue au même Maloum-Idris
la construction du palais impérial de Ségou-koro, sous le règne de
Biton-Kouloubali, et ajoute que ce dernier, une fois l’édifice
achevé, aurait fait assassiner l’architecte pour l’empêcher
d’élever ailleurs un palais semblable au sien. Comme l’avènement de
Biton eut lieu au plus tôt dans la seconde moitié du XVIIe siècle, il est nécessaire
d’interpréter cette tradition en faisant de l’architecte du palais
de Ségou-koro un simple continuateur de l’art d’Es-Sahéli et de
Maloum-Idris, c’est-à-dire sans doute quelque maître-maçon que
Biton avait fait venir de Dienné.





[262]Lire d’intéressants détails sur Dienné dans
le Tarikh-es-Soudân, pages 22 à 25 de la traduction.





[263]Sânou est aujourd’hui un nom de
clan porté surtout par les Dioula ; Sa’di nous apprend que
Fodié Mohammed était né à Bitou, ville ou village qui se
trouvait d’après le même auteur dans un pays aurifère : on a
voulu identifier ce Bitou avec la ville de Boutoukou, Bondoukou ou
Gottogo (Côte d’Ivoire), qui ne remonte d’ailleurs qu’au
XVe siècle et a succédé à la
ville plus ancienne de Bégho (Côte d’Or actuelle) ; il existe
un Bitou au Sud-Est du Mossi, relativement proche des mines d’or du
pays achanti ; il est possible aussi qu’il faille placer le
Bitou du Tarikh-es-Soudân dans le « Ouangara »,
c’est-à-dire dans les contrées aurifères du Bambouk, du Gangaran ou
du Manding.





[264]Avant lui les procès se plaidaient devant
l’imâm de la grande mosquée, ainsi que la chose a lieu de
nos jours encore dans beaucoup de localités musulmanes du
Soudan.





[265]L’une des portes de Marrakech, édifiée en
1194, porte le nom de Bab-aguinaou, qui est traduit
« porte du Nègre » par les indigènes ; Zohri,
géographe arabe du XIIe siècle,
emploie, pour désigner le « pays des Noirs », un mot
qu’il écrit tantôt Ganaoua et tantôt Guinaoua
(Kitabou-Djografia, manuscr. 2220 de la Bibl. Nat., folio
7 recto ligne 7, folio 19 recto ligne 12, folio 53 verso et folio
54 recto). Ces renseignements m’ont été communiqués par M. le
professeur Houdas. — A rapprocher de l’article de Yakout intitulé
Guinaoua ou Kinaoua, et relatif à une tribu
berbère habitant au voisinage du pays des Noirs, près du territoire
de Ghana.





[266]Si l’on voulait faire dériver
« Guinée » du nom d’une ville africaine, il serait plus
logique de faire venir ce mot du nom de Ghana, qui est citée par le
même Zohri comme la ville principale de la Guinaoua. Mais
je n’accepterais pas davantage cette étymologie, ne serait-ce qu’à
cause de la différence des orthographes adoptées par Zohri, qui
écrit Guinaoua par un kef, un noun, un
alif, un ouaou et un ta-merboutha,
tandis qu’il écrit Ghana par un ghain, un
alif, un noun et un ta-merboutha.





[267]Edition Schefer, 3e vol., page
288.





[268]C’est bien en effet de Dienné que Léon
entend parler lorsqu’il dit : « Il n’y a cité ny chateau,
hors mis un grand vilage auquel le seigneur fait sa résidence, avec
les prestres, docteurs, marchans et autres gens d’autorité, qui ont
leurs logis bastis en manière d’hameaux et blanchis de craye et
couvers de paille... Ce vilage, par l’espace de troys moys de l’an
(qui sont juillet, aoust et septembre) se void en forme d’une ile,
pour ce qu’en ce temps là, le Niger se deborde ne plus ne moins que
fait le Nil. Et alors les marchans de Tombut conduisent leur
marchandise en petites barques fort étroites et faites de la moitié
d’un pied d’arbre creusé, etc. » (Edition Schefer,
3e vol., pages 289-290).









CHAPITRE X


Les empires banmana de Ségou et du Kaarta

(XVIIe au XIXe siècles).


I. — L’empire de
Ségou (1660-1861).


1o Les origines. — A partir du XIIIe siècle sans doute[269], les Banmana, descendant les vallées du Niger
et du Bani, firent leur apparition dans les pays situés à l’Est de
Ségou et peu à peu, soit en occupant des contrées jusque là
désertes, soit en se mélangeant à des Mandingues, des Sénoufo et
des Bobo et en les absorbant progressivement, ils arrivèrent à
former la majorité de la population dans ces provinces de l’empire
de Mali voisines de Dienné dont Sa’di nous a donné une description
sommaire : le Sibiridougou, le Bendougou et le Karadougou.
L’un de leurs clans principaux, celui des Kouloubali,
s’était établi dans la région comprise entre Barouéli et la rive
droite du Niger et, vers l’an 1600, le chef de ce clan, nommé
Kaladian, se fixa à Markadougouba, près et en
aval du poste actuel de Ségou ; comme les autres villages de
la contrée, Markadougouba faisait encore partie, au moins
théoriquement, de l’empire de Mali, mais il était alors placé sous
la dépendance effective de Dienné, qui venait de se soumettre aux
Marocains.


Vers 1620, Kaladian mourut ; l’un de ses fils,
Notémé, demeura à Markadougouba ; un autre, appelé
Danfassari, établit sa résidence à Ségou-koro et
y jeta les bases d’un Etat indépendant. Souma, fils de Danfassari, succéda
à son père et réussit à étendre son autorité sur tous les villages
peuplés de Banmana qui se trouvaient compris dans le triangle
Ségou-Barouéli-Garo ; il régna sans doute de 1645 à 1660
environ, et eut pour successeur son fils Fotigué, dit
Biton, véritable fondateur de l’empire de Ségou.


2o Dynastie des Kouloubali (1660-1740). —
Biton Kouloubali transforma en un Etat puissant le petit
royaume fondé par son grand-père. Son avènement doit se placer
entre 1660 et 1670. A cette époque, ainsi que nous l’avons vu au
chapitre précédent, l’autorité des pachas de Tombouctou était
devenue bien précaire et, comme ils avaient trop à faire en se
contentant de lutter pour maintenir leur pouvoir, ils ne pouvaient
plus envoyer de troupes pour soutenir leurs caïds ; aussi le
caïd de Dienné, comme les autres, n’exerçait plus son commandement
que dans les environs immédiats de sa résidence. Comme, d’autre
part, l’empire de Mali n’avait pu se relever des coups que lui
avaient portés les askia de Gao durant le XVIe siècle, les Banmana jouissaient d’une
réelle indépendance de fait et il était facile à un chef
entreprenant comme Biton de créer à son profit un nouvel empire
soudanais. Il le fit avec une célérité et un succès
remarquables.


Cependant l’empereur de Mali, Mama-Maghan Keïta[270], effrayé du prestige naissant de Biton, voulut
l’anéantir à ses débuts et il passa sur la rive droite du Niger à
la tête de tout ce qu’il avait pu recruter en fait de troupes, pour
aller attaquer Ségou-koro. Biton fit entourer d’un mur sa capitale,
y construisit une sorte de forteresse et attendit l’ennemi de pied
ferme. L’empereur de Mali vint mettre le siège devant la ville vers
1667, mais, au bout de trois ans, n’ayant pas réussi à obtenir le
moindre avantage et se voyant abandonné du plus grand nombre de ses
partisans, il se retira et reprit le chemin de sa résidence. Biton
sortit alors de sa forteresse et poursuivit son
adversaire jusqu’en
face de Mali à peu près ; Mama-Maghan, acculé au fleuve, n’osa
pas accepter le combat et fit la paix avec Biton, jurant de ne plus
s’avancer désormais en aval de Mali, tandis que l’empereur de
Ségou, de son côté, promit de ne pas aller, du côté d’amont, plus
loin que Niamina (1669-1670). Ce serait à la suite de ce piteux
échec que le souverain mandingue aurait abandonné sa résidence de
Mali pour se reporter plus au Sud, à Kangaba, berceau de sa
famille, ramenant ainsi l’empire de Mali aux proportions d’un
simple petit royaume isolé.


Délivré ainsi de tout souci du côté du seul rival qu’il pouvait
craindre, Biton songea à accroître sa puissance en asseyant son
autorité sur les deux rives du Niger. Pour atteindre ce but, il
voulut d’abord se constituer une armée solide et toute à sa
dévotion, et voici le procédé qu’il employa : lorsqu’un
criminel était condamné à une amende, Biton payait cette amende de
ses propres deniers et le criminel devenait de droit son
esclave ; s’il s’agissait d’un condamné à mort, Biton le
graciait, avec un résultat identique ; lorsqu’un de ses sujets
ne pouvait arriver à acquitter son impôt, le monarque libérait le
contribuable insolvable de sa dette envers l’Etat à condition qu’il
se constituât son esclave ou — s’il était trop âgé — qu’il mît un
de ses fils à la disposition du souverain. Quel que fût le cas,
l’homme ainsi privé de sa liberté individuelle devenait la chose de
l’empereur, prenait le nom de ton-dion, c’est-à-dire
« esclave de la compagnie réglementée » ou « esclave
de la loi, captif légal », et était immédiatement enrôlé sous
les drapeaux. Les tondion formèrent ainsi une sorte de
garde impériale dont le souverain était le véritable maître ;
peu à peu, leur nombre s’accroissant par des engagements
volontaires, ils constituèrent une réelle armée permanente, divisée
en plusieurs compagnies dont les chefs furent d’abord les premiers
tondion et ensuite leurs descendants[271].


Après avoir
organisé ainsi son armée, Biton voulut aussi se créer une flottille
et un corps d’ingénieurs et, pour cela, militarisa les Somono.
Ceux-ci n’étaient pas encore très nombreux ; l’empereur leur
donna une grande quantité d’esclaves, en leur enjoignant
d’apprendre à ces derniers l’art de construire les pirogues et de
les diriger et celui de capturer le poisson. Ces esclaves furent
d’ailleurs traités sur le même pied que les hommes libres, mais, en
échange, ils devaient acquitter un impôt en cauries, fournir un
contingent à l’armée, construire et entretenir les enceintes des
villes fortifiées, faire le service des courriers impériaux et des
passages et transports de troupes. D’autre part, les Somono
reçurent le monopole de la navigation et de la pêche sur le Niger
et Biton leur reconnut le droit de percevoir pour eux-mêmes les
taxes de passage et de transport des particuliers.


Cependant ce conquérant doublé d’un organisateur remarquable
avait des instincts de despote : il persécuta cruellement ceux
de ses compatriotes qui n’appartenaient pas au même clan que
lui ; beaucoup parmi ces derniers (Taraoré et Diara
notamment), comme aussi parmi les Kouloubali de la branche aînée,
dits Massassi[272], quittèrent la région de
Ségou, franchirent le Niger et allèrent s’établir dans des pays que
Biton n’avait pas annexés à son empire, en vertu, sans doute, de la
convention passée entre lui et l’empereur de Mali (Bélédougou,
Kaniaga, Niamala, Kaarta) : ce fut là l’origine du second
empire banmana, dit du Kaarta ou des Massassi, dont je retracerai
l’histoire un peu plus loin.


Une fois maître d’une armée et d’une flottille sérieuses, Biton
assit solidement son autorité sur la rive droite du Niger, vainquit
et chassa sur l’autre rive les Kouloubali-Massassi qui ne le
voulaient pas reconnaître pour chef, réprima les révoltes
des Soninké
récalcitrants commandés par Mama Fofana et Boulé Kané, étendit son
rayon d’action vers l’Est sur les deux rives du Bani et vers le
Nord-Est jusqu’aux faubourgs de Dienné, englobant dans son empire
les anciennes provinces mandingues du Sibiridougou, du Bendougou et
du Séladougou et faisant de San le siège d’un gouvernement
provincial qui releva directement de Ségou. Puis, franchissant le
Niger, il annexait les pays compris entre ce fleuve et le Kaniaga,
battait au Bélédougou les chefs Konionmassa et Sama, et s’emparait
de la province de Sana ou Sansanding et de celle du Karadougou, qui
se trouvait à cheval sur les deux rives du Niger. Poussant plus
loin encore, il attaquait les Massassi à Sountian, près Mourdia,
tuait leur chef Foulikoro, et ensuite ne tardait pas à conquérir
tout le Bagana et à imposer sa suzeraineté au royaume peul du
Massina et jusqu’à Tombouctou. Dès 1670, il faisait la loi depuis
cette dernière ville jusqu’à Niamina et nous avons vu qu’en 1671 il
fut de taille à effrayer le sultan du Maroc Er-Rachid et à refuser
de lui livrer la personne de Ali-ben-Haïdar. Ses Etats ainsi
constitués, Biton les partagea en 60 districts, dont il confia le
commandement à 60 de ses meilleurs tondion.


J’ai dit plus haut[273] que Biton s’était fait
construire un palais par un architecte de Dienné : Mage
aperçut en 1864 les ruines de ce palais à Ségou-koro. Ce monarque
régna de 1660 environ à 1710 ; il mourut du tétanos, après
s’être blessé au pied en marchant accidentellement sur une pointe
de fer.


Il eut comme successeur son fils aîné Dékoro ou Denkoro
Kouloubali (1710-40), qui fut proclamé à
Ségou-bougou, sa résidence habituelle du vivant de son
père, et fonda ensuite Ségou-koura, près du Ségou actuel
où se trouve le poste français[274]. Denkoro était fort cruel[275] ; les chefs des tondion, ayant
gagné son esclave de confiance, nommé Bilali, parvinrent à se
saisir de la personne de l’empereur pendant qu’il se baignait dans
une chambre de son palais et le massacrèrent ainsi que la plupart
de ses enfants et que Bilali lui-même. Puis ils élurent pour
souverain un autre fils de Biton, nommé Ali[276] ; du vivant de son prédécesseur, ce
dernier était allé faire un voyage à Tombouctou, s’y était converti
à l’islamisme et avait même étudié l’arabe auprès d’un cheikh de la
famille des Bekkaï : c’est de là qu’il avait rapporté son
prénom musulman. Les Banmana et notamment les tondion, une
fois dissipé l’enthousiasme qu’avait provoqué le remplacement du
cruel Denkoro, virent avec un grand déplaisir à leur tête cet
empereur qui appartenait à une religion détestée, semblait vouloir
la propager parmi ses sujets et affectait d’interdire l’usage des
boissons fermentées et le culte des génies. L’un des chefs
militaires, surnommé Ton-mansa ou Ton-massa,
c’est-à-dire « chef de l’armée régulière », disposant à
sa guise d’un millier de tondion, mit à profit le
mécontentement général ; avec un autre chef de
tondion qui avait le commandement de la cavalerie et
s’appelait Kaniouba-Niouma, il organisa un complot qui
aboutit, quinze jours après l’avènement de Ali, au massacre de ce
prince et de tous les membres de la famille impériale, à
l’exception de deux filles (1740). Ces dernières furent sauvées par
un ancien esclave de Biton nommé Ngolo Diara, originaire de Niola
près Bogué (en face de Niamina), qui les fit conduire sur la rive
droite du Bani[277].


3o Les tondion au pouvoir (1740-1750). —
Ton-mansa, après l’assassinat de Ali Kouloubali, s’empara
du pouvoir et installa sa capitale à Ngoï, à quelques
kilomètres au Sud de Ségou, disant qu’il ne pourrait résider là où
son ancien maître Denkoro avait été tué. Comme on lui fit remarquer
que Ngoï manquait d’eau, il y fit creuser des puits et commença un
canal qui devait
amener à Ngoï les poissons du Niger. Les autres chefs des
tondion, mécontents de ces projets grandioses, le tuèrent
après trois ans de règne et élirent à sa place
Kaniouba-Niouma (Kaniouba-le-Beau ou le-Bon), qui était,
dit-on, d’origine peule et appartenait au clan des Bari ; ce
Kaniouba régna également trois ans, après avoir chassé dans le
Bendougou le fils de Ton-mansa et ses partisans, et fut remplacé
par un de ses collègues Kafa-Diougou (Kafa-le-Laid ou
le-Méchant), qui avait dirigé l’assassinat de Denkoro. Après un
règne dont la durée est fixée aussi à trois ans par la tradition,
Kafa-Diougou fut renversé et tué par Ngolo Diara, cet esclave qui
avait sauvé les deux filles de Ali et qui, s’étant emparé du
pouvoir, fonda la dynastie des Diara[278]


4o Dynastie des Diara (1750-1890). —
Ngolo Diara avait une cinquantaine d’années lorsqu’il
monta sur le trône ; il était né en effet du vivant de Biton,
sans doute vers la fin du règne de ce prince, aux environs de
1700 ; son père Zan Diara, n’ayant pu acquitter l’impôt en mil
dont il était redevable, avait dû, selon la règle, donner un de ses
enfants à l’empereur et c’est ainsi que Ngolo, alors âgé de 8 à 10
ans environ, était devenu l’esclave de Biton.


Ngolo ne fut, au début de son règne, qu’un chef de parti :
il eut à lutter contre les tondion, qu’il voulait écarter
du pouvoir, notamment contre l’un de leurs chefs nommé Sandyi,
qu’il fit tuer près de Ségou-koro, et aussi contre les Kouloubali,
qui le considéraient comme un usurpateur. Ne se sentant pas en
sécurité à Ségou-koura, il transporta sa résidence un peu plus en
aval, dans un faubourg appelé Ségou-Sikoro qu’il fortifia,
dont il fit sa capitale et qui fut depuis celle de tous ses
successeurs. Enfin, après quatre ans d’efforts et de guerres
civiles, il réussit à se faire reconnaître définitivement comme
empereur ; c’est pour cette raison qu’on ne place généralement
son avènement qu’en 1754, bien qu’il se soit emparé du pouvoir en
1750.


Il rétablit sur des bases solides la puissance de l’empire,
un peu amoindrie
sous les tondion, et réussit à réfréner les ambitions des
chefs militaires. C’est de lui qu’entendit parler Jackson à Mogador
en 1800 : les informateurs du consul anglais, qui ignoraient
sa mort et le croyaient encore sur le trône, l’appelaient
Wooloo[279], ajoutant qu’il possédait trois palais à
Tombouctou et une résidence à Dienné ; à la même époque, et
d’après la même source d’informations, les cadis et les
fonctionnaires civils de Tombouctou étaient des descendants de
Marocains (Arma), mais les fonctionnaires militaires étaient des
Banmana.






	Delafosse
	Planche XXIV






[image: ]
Cliché Paulin



Fig. 47. — Vue prise au
marché de Baguindé (Tombouctou).







[image: ]
Cliché Paulin



Fig. 48. — Vue d’ensemble du
marché de Baguindé (Tombouctou).








Ngolo avait réparti la province de Ségou en cinq cantons, à la
tête de chacun desquels il avait placé l’un de ses fils :
Niénékoro résidait à Ségou-koro, Makoro à Mbébala (en aval des
quatre Ségou), Ntyi à Bambabougou ou Bamabougou (au commencement du
coude de Sansanding), Diakili à Kéranion ou Kérango (au sommet du
même coude) et Mamourou à Ségou-Sikoro, auprès de son père.


Les Peuls répandus entre le Niger et le Bani ayant cherché à
secouer l’autorité de l’empereur banmana, ce dernier leur fit la
guerre pendant huit ans et contraignit un grand nombre d’entre eux
à quitter le pays et à se réfugier dans la partie orientale du
Ouassoulou et notamment dans le Ganadougou (cercle actuel de
Sikasso), où ils se mêlèrent aux Foulanké. Ntyi, fils de Ngolo, fut
tué dans le Karadougou au cours de cette guerre contre les Peuls,
qui étaient commandés par un nommé Sidi-Baba.


Ngolo fit deux expéditions contre les Mossi du Yatenga, dont
l’empereur Kango avait fait périr cruellement des guerriers banmana
mis à sa disposition précédemment par Denkoro ou par Ton-mansa.
Repoussé lors de la première expédition (vers 1760), Ngolo retourna
plus tard au Yatenga, pour réclamer à Kango des commerçants dioula
qui avaient fui de Ségou à la suite d’une sorte de guerre civile et
que l’empereur du Yatenga refusait de renvoyer chez eux ; il
semble que cette seconde expédition ne fut pas plus heureuse que la
première[280] ; en tout cas Ngolo contracta, au cours
de cette colonne, une maladie dont il mourut avant d’avoir pu
rejoindre sa capitale (1787). Ses restes, cousus dans la peau d’un
bœuf, furent ramenés à Ségou par son armée et y furent enterrés en
grande pompe. Il avait près de 90 ans lors de son décès et avait
régné durant 37 ans, dont 33 ans de règne effectif.


L’aîné de ses fils survivants, Niénékoro ou Nianankoro,
lui succéda. Mais il était à peine monté sur le trône que son frère
Makoro, fils d’une captive de Ngolo, voulut s’emparer du
pouvoir (1787). Niénékoro s’était installé à Ségou-koura et Makoro
à Ségou-Sikoro : ces deux quartiers de Ségou furent
transformés durant cinq ans en deux citadelles ennemies. Makoro fut
d’abord battu par le Soninké Béma, qui commandait l’armée de
Niénékoro et maniait très habilement la lance ; alors, afin
d’augmenter le nombre de ses partisans, il fit main basse sur le
trésor impérial et le distribua à tous ceux qui vinrent lui offrir
leurs services. Ce que voyant, Niénékoro fit appel à Dassé
Kouloubali, alors empereur du Kaarta, lequel vint camper à Niamina
et exigea, pour prix de son alliance, que Niénékoro lui remit le
crâne de son aïeul Foulikoro, qui avait été tué par Biton[281] ; Niénékoro accepta cette condition, mais
Béma lui ayant fait observer qu’il ne pouvait livrer ce crâne,
attendu que les talismans de son père Ngolo étaient renfermés
dedans, Niénékoro prit un crâne quelconque et le fit remettre à
Dassé, en disant à ce prince que c’était celui de Foulikoro. Dassé
fut dupe ou fit mine de l’être, accepta le crâne, et retourna au
Kaarta en promettant à Niénékoro qu’il viendrait à son secours
quand il le faudrait. Cependant les gens de Makoro gagnèrent Béma à
la cause de leur maître en lui donnant une partie de l’or qu’ils
avaient reçu de ce dernier, et il fut décidé entre les chefs des
deux armées que, lorsqu’on livrerait bataille, les fusiliers des
deux camps tireraient à blanc. Une fois cette chose
convenue, Makoro
envoya ses troupes contre Ségou-koura : l’armée de Niénékoro
les reçut à coups de fusils non chargés[282], mais elles firent mine de s’enfuir, attirant
Niénékoro à Diofina, au Sud de Ségou-koro ; une bande
de guerriers postés là à l’avance prit Niénékoro par le revers,
s’empara de lui et le conduisit à Makoro, qui le fit mettre aux
fers et le laissa, dit-on, mourir de faim (1792).


Ensuite Makoro se fit proclamer empereur de Ségou sous le nom de
Mosson ou Monson Diara, et régna de 1792 à 1808[283].


Dassé arriva en face de Ségou alors que tout était fini. Il
chercha à faire croire à Monson que son retard était voulu et qu’il
avait désiré la défaite de Niénékoro, et, pour se payer de son
abstention dans la lutte, il ne proposa rien moins à Monson qu’une
sorte de suzeraineté du Kaarta sur l’empire de Ségou. Monson rejeta
ces propositions avec hauteur et partit en guerre contre Dassé. Son
principal objectif fut la conquête du Bélédougou, qu’il réussit,
sinon à annexer, au moins à piller de fond en comble ; au
cours de cette guerre, il ravagea en particulier Gana, Touba-koro
et d’autres villages de la région où se trouve aujourd’hui Banamba,
tandis que son frère utérin Nkoro-Ntyi étendait l’autorité de
l’empire de Ségou sur la contrée comprise entre Niamina et Bamako.
Monson voulut même attaquer le Kaarta et pénétra dans le
Fouladougou, mais il fut arrêté à Bangassi (à l’Est-Nord-Est de
Kita) par le chef de cette ville, nommé Séri Noumoukiè, qui
l’obligea à battre en retraite.


Plus tard, des Maures ayant enlevé des bœufs dans un village
banmana dépendant de Ségou et les ayant vendus à un chef du Kaarta
qui refusa de les rendre à leurs propriétaires, Monson, prenant
prétexte de la circonstance, se transporta en plein Kaarta avec une
forte armée et vint attaquer Guémou (au Sud de Nioro sur la route
de Badoumbé), qui était alors la capitale de l’empire du Kaarta et
la résidence de Dassé. Ce dernier prit peur, s’enfuit de Guémou et, passant
par Dioka (sur la route de Nioro à Kayes), alla s’enfermer dans
Guidingouma, chef-lieu du Guidimaka, qu’il fortifia à la
hâte. Monson ravagea tout le Kaarta, puis vint mettre le siège
devant Guidingouma, résolu à prendre la place par la famine ;
n’ayant pu obtenir encore aucun résultat après deux mois de siège
et voyant son armée harcelée sans cesse par les sorties des
assiégés, l’empereur de Ségou fit demander 200 cavaliers à Ali,
chef des Oulad-Mbarek, qui les lui refusa. Monson leva alors le
siège de Guidingouma pour se porter contre Ali et prit la direction
de Diara ; comme il arrivait dans les environs de Nioro, il
apprit que Ali et ses Maures s’étaient enfuis vers le Nord et,
n’osant pas les y poursuivre, il reprit le chemin de Ségou
(1796).


Mungo-Park fut témoin, lors de son premier voyage, d’une partie
de ces luttes entre les empereurs de Ségou et du Kaarta ;
l’attaque de Guémou par Monson eut lieu quatre jours après
l’arrivée de l’explorateur à Diara, c’est-à-dire le 22 février
1796. Ce voyageur, qui avait été bien accueilli à Guémou par Dassé,
se vit ensuite refuser l’accès de Ségou par Monson ; lors de
son second voyage, en 1805, ce dernier prince l’autorisa à
s’arrêter à Sansanding pour y construire les embarcations avec
lesquelles il devait descendre le Niger jusqu’à Boussa.


Monson passe pour avoir fait en 1803 une expédition à Tombouctou
et avoir pillé cette ville, pour punir les habitants de lui avoir
refusé le tribut qu’ils devaient payer annuellement à l’empereur de
Ségou.


Ce prince mourut dans son village de culture de
Sirakoro (entre Ségou et Ngoï) et fut enterré à
Ségou-Sikoro (1808).


Monson eut neuf fils qui régnèrent successivement après lui.
Da, le premier (1808-27), fut contemporain de
Sékou-Hamadou ; lorsque les disciples de ce dernier eurent tué
le fils de l’ardo Hamadi-Dikko, celui-ci demanda du
secours à Da, qui lui envoya une armée : nous avons vu au
chapitre VIII quel avait été le sort de
cette armée, dont l’envoi n’empêcha pas le triomphe de
Sékou-Hamadou ni la fin de la suzeraineté de Ségou sur le Massina.
Un an avant sa mort (1826), Da fit la paix avec le
Kaarta, qui n’avait
pas cessé depuis trente ans d’être avec Ségou sur un pied
d’hostilités. C’est sous le règne de Da Diara que Mama Taraoré,
gouverneur de San, chercha à s’affranchir de la tutelle de l’empire
de Ségou : Da dirigea une expédition contre lui, s’empara de
San après une assez vive résistance, mit le feu à la ville et
remplaça Mama Taraoré par Mami Santara. Ce même prince fit
également une expédition contre le Manding : remontant la rive
droite du Niger, il traversa le fleuve en amont de Bamako et vint
razzier Samayana. Il en fit une autre dans les dépendances
orientales du Kaarta, mais fut repoussé par les Massassi.


Après Da régnèrent d’abord six de ses frères :
Tièfolo (1827-39) ; Niénemba
(1839-41) ; Kérango-Bé (1841-49), qui fit une
expédition au Bélédougou[284] ;
Nialouma-Kouma (1849-51) ; Massala-Demba
(1851-54) et Touroukoro-Mari (1854-56). Ce dernier, ayant
accepté d’entrer en pourparlers avec El-hadj-Omar et de se
soumettre à lui, se vit en butte aux haines de sa famille et de ses
sujets et fut assassiné par le huitième fils de Monson, Kégué-Mari
ou Massala-Mari, qui, cependant, ne prit pas pour lui le pouvoir et
le laissa au dernier des neuf frères, Ali Diara
(1856-62).


Depuis l’avènement de Sékou-Hamadou au Massina (1810), ce
dernier pays avait échappé, ainsi que Dienné et Tombouctou, à la
tutelle des empereurs de Ségou, sans cependant que les rôles aient
été renversés, quoi qu’en ait prétendu Hamadou-Hamadou lors de ses
démêlés avec El-hadj-Omar : le Massina ne dépendait plus de
Ségou, mais Ségou ne relevait pas davantage du Massina ; en
réalité les deux Etats se trouvaient indépendants l’un de l’autre,
tantôt sur le pied de guerre, tantôt sur le pied de paix. Sous les
règnes de Tièfolo[285] et de ses cinq premiers successeurs, les Peuls firent de
fréquentes incursions dans le Sarro ou Saro, le Séladougou et le
Bendougou, sans pouvoir arriver à entamer les environs mêmes de
Ségou. Mais lorsque, sous le règne de Ali Diara, un ennemi commun
se fut dressé contre les Peuls et les Banmana en la personne
d’El-hadj-Omar, déjà maître alors du Kaarta, les haines entre
Hamdallahi et Ségou s’apaisèrent ; Hamadou-Hamadou et Ali se
prêtèrent un mutuel concours pour se défendre contre la conquête
toucouleure : peut-être cependant leur alliance manqua-t-elle
souvent de toute la bonne foi désirable. En tout cas, ni Ali ni
Hamadou ne surent en tirer tout le parti qui aurait pu en résulter
et ils ne parvinrent pas à enrayer les conquêtes du chef
toucouleur[286].


Vers la fin de 1859, Ali Diara, informé de l’approche
d’El-hadj-Omar[287], implora le secours de
Hamadou-Hamadou : ce dernier vint camper avec une armée sur la
rive gauche du Niger, en face de Ségou, et proposa à l’empereur
banmana son alliance complète, à condition que Ali se fit musulman
et convertit son peuple à l’islam ; Ali fit alors élever une
mosquée à Ségou, mais borna là son zèle de néophyte malgré
lui ; satisfait en apparence de cette manifestation,
Hamadou-Hamadou retourna au Massina avec son armée en promettant de
revenir lorsque le besoin s’en ferait sentir. L’occasion ne tarda
pas à naître : en avril 1860, El-hadj, grâce à son artillerie
et malgré des pertes très sérieuses, s’emparait de la forteresse
banmana d’Oïtala (sur la rive gauche du Niger, au
Nord-Ouest de Ségou), où le gros de l’armée de Ali s’était
concentré sous le commandement de Tata, fils de l’empereur. En mai,
le conquérant toucouleur entrait à Sansanding, d’où il menaçait
Ségou. Hamadou-Hamadou envoya alors par la rive droite une colonne
de 14.000 hommes, dont 8.000 cavaliers, 5.000 fantassins
armés de lances et
de flèches et 1.000 fusiliers, sous le commandement de son oncle
Ba-Lobbo, dans le but de reprendre Sansanding et de protéger Ségou.
Cette armée vint camper d’abord à Koni, à 40 kilomètres en
aval de Sansanding ; les guerriers du Massina s’occupèrent
surtout de prosélytisme religieux : sur l’ordre de Ba-Lobbo,
les Somono des bords du Niger, dont beaucoup étaient encore païens,
brûlèrent leurs idoles, se convertirent en masse à l’islam et
bâtirent des mosquées ; un grand enthousiasme régnait. Tout
cela n’empêcha pas les deux armées réunies de Ali et de Ba-Lobbo
d’être battues à Tio, en face de Sansanding, en janvier
1861.


Après sa défaite, Ali rentra à Ségou, d’où il s’enfuit du reste
dès qu’il apprit l’arrivée d’El-hadj (10 mars 1861), pour aller se
réfugier auprès de Hamadou-Hamadou. Celui-ci confia à l’empereur
déchu une armée de 30.000 hommes, composée de Peuls et de Banmana
et commandée par Ba-Lobbo ; Ali revint dans son pays avec
cette troupe et campa à Kogou, à 8 kilomètres de Ségou
qu’occupait déjà El-hadj ; après quatorze jours d’attente et
un jour de combat, la formidable armée fournie par Hamadou fut mise
en déroute, et Ali Diara se sauva à Touna, sur la rive
droite du Bani. El-hadj ayant envoyé une colonne détruire Touna,
Ali se réfugia au Massina, où il fut fait prisonnier en 1862 par le
conquérant toucouleur ; celui-ci le fit mettre à mort l’année
suivante.


Lorsque Ali eut été fait prisonnier, les débris de l’armée
banmana se choisirent pour chef Kégué-Mari, ce frère de
Ali qui s’était démis du pouvoir en faveur de celui-ci. Kégué-Mari,
de 1862 à 1870 environ, continua avec ténacité et parfois avec
succès la lutte contre les Toucouleurs, rendant souvent difficile à
Ahmadou[288], qui remplaçait son père El-hadj à Ségou
depuis 1862, l’exercice de son autorité ; il avait installé sa
capitale à Touna, que les Banmana avaient réoccupé après le départ
de la colonne envoyée par El-hadj contre Ali.


A sa mort, qui survint vers 1870, Kégué-Mari fut
remplacé par un de
ses neveux, Niénemba II, fils de Da, qui s’installa à
Sambala (près Touna), et fut à son tour remplacé en 1878
par Mamourou. Ce dernier ne régna que sept jours et eut
pour successeur Massatoma (1878-83) ; celui-ci,
abandonnant en 1879 la rive droite du Bani, où ses prédécesseurs
avaient conservé leur résidence habituelle pendant seize ans, se
transporta sur la rive gauche, à Moribougou (cercle actuel
de Dienné), où il mourut. Karamoko lui succéda de 1883 à
1887 et résida en divers endroits, entre Touna et Sama, allant même
inquiéter Ahmadou jusque sous les murs de Ségou.


Cependant, malgré leur situation précaire, les derniers
descendants de Ngolo Diara trouvaient matière à disputes au sujet
de l’exercice du commandement : Karamoko, ne pouvant
s’entendre avec ses cousins Togoma et Monson, fils de Tièfolo, les
fit empoisonner ; lui-même fut empoisonné peu après à Farako
(au Sud-Est de Sansanding) par Ntô, frère de Monson, et remplacé
par son propre frère Mari[289], en 1887.


Trois ans après, le colonel Archinard mettait en fuite Madani,
successeur d’Ahmadou à Ségou depuis 1884, entrait en vainqueur dans
l’ancienne capitale banmana le 6 avril 1890 et rétablissait le 11
avril Mari Diara sur le trône de ses pères, avec un officier
français (le capitaine Underberg) comme résident en vue d’exercer
notre protectorat ; Mari, n’ayant manifesté sa reconnaissance
qu’en organisant un complot dans le but de massacrer l’officier
français et ses tirailleurs, fut fusillé le 29 mai de la même année
sur l’ordre du capitaine Underberg : ainsi périt le dernier
empereur de Ségou, mais en réalité l’empire de Ségou avait pris fin
en 1861, le jour de l’entrée d’El-hadj-Omar dans la capitale
banmana[290].


II. — L’empire du Kaarta ou des
Massassi (1670-1854).


Nous avons vu que le clan des Kouloubali, dès le début de sa
formation entre le Bani et le Niger, s’était divisé en deux
fractions : d’une part les descendants de Baramangolo,
constituant la branche cadette mais détenant le pouvoir parce que
leur ancêtre avait, le premier, posé ses pieds sur la rive gauche
du Bani[291], de l’autre les descendants de Niangolo ou
Massassi, qui représentaient la branche aînée. Ceux-ci
avaient d’abord accepté sans trop de difficultés leur situation
inférieure, mais lorsque Biton voulut transformer les droits sur le
sol de la branche cadette en un joug tyrannique, les Massassi se
révoltèrent et, moitié par amour de l’indépendance, moitié par
contrainte, ils traversèrent en masse le Niger et, se portant vers
le Nord-Ouest, allèrent s’établir en majorité dans la province du
Niamala ou Diamala, qui était formée de la partie
septentrionale du Kaniaga et se trouvait à la limite orientale du
Kaarta.


Leur exode commença peu après l’avènement de Biton, c’est-à-dire
vraisemblablement entre 1665 et 1670. Les chefs de cet exode
étaient deux frères, descendants de Niangolo, appelés Zié
et Sarhaba ou Sa, ce dernier plus connu sous le
nom de Sounsa. Le premier mourut probablement dès le début
de la migration. Quant à Sounsa, il fixa sa résidence près de
Mourdia et y fonda un village qu’il appela Sountian et qui
fut la première capitale de l’empire des Kouloubali-Massassi,
appelé communément empire du Kaarta (1670). Sounsa en effet,
étendant peu à peu son autorité vers l’Ouest, ne tarda pas à
soumettre les Mandingues, les Foulanké et les Soninké établis dans
le Fouladougou, le Kaarta, le Gangaran et le Bambouk, tous pays qui
s’étaient soustraits déjà à l’autorité des derniers empereurs de
Mali ou ne relevaient plus d’eux que nominalement. Bientôt il se
trouva à la tête d’un Etat considérable et puissant, qui menaçait
du côté du Nord-Ouest le royaume diawara de Diara et inquiétait du
côté de l’Est l’empire naissant de Ségou. Sounsa passe, dans les traditions
indigènes, pour avoir donné à son territoire une forte impulsion
agricole. Il laissa, dit-on, 67 garçons et 76 filles.


Il eut comme successeur Bemfa, l’aîné de ses fils
(1690-1700). A Bemfa succéda son frère Foulikoro ou
Foulakoro (1700-1709) ; ce dernier, au cours d’une expédition
du côté du Niger, enleva dans un village dépendant de Ségou une
fille de l’empereur Biton : furieux, celui-ci fit envoyer à
Foulikoro un vêtement ensorcelé qui devait paralyser les moyens
d’action de celui qui l’aurait revêtu, puis il alla mettre le siège
devant Sountian ; par l’effet du vêtement magique ou
autrement, Foulikoro ne fut pas de taille à résister ; Biton
s’empara de Sountian, fit prisonnier Foulikoro, l’emmena à Ségou et
là le fit décapiter, conservant sa tête pour en faire une sorte de
talisman impérial (1709).


Sébé ou Sié, dit Sié-Banmana, frère de
Foulikoro, avait réussi à s’échapper de Sountian au moment de la
prise de cette ville par Biton et s’était réfugié au Fouladougou,
du côté de Bangassi, où il fut rejoint par les débris de l’armée
des Massassi. Il régna très longtemps, de 1709 environ à 1760.
Ayant réussi à rassembler une troupe imposante, il quitta le
Fouladougou, s’avança vers le Nord et vint dans le Diangounté, où
il obtint du gouverneur diawara l’autorisation de fixer sa
résidence. Ayant fondé là un village qui fut appelé
Guémou[292], il en fit la capitale de l’empire du
Kaarta reconstitué.


Sur ces entrefaites, le roi de Diara appela Sébé à son aide pour
le soutenir contre les entreprises des Dabora qui, soutenus par les
Maures Oulad-Mbarek, devenaient menaçants. Sébé saisit avec
empressement cette occasion d’agrandir ses Etats et d’augmenter le
nombre de ses femmes et de ses esclaves. Le gouverneur du
Diangounté, qui avait accueilli Sébé et lui avait permis de se
refaire un royaume, était précisément le chef de la famille des
Dabora, ennemie et rivale de la famille des
Sagoné à laquelle appartenait le roi de Diara. Sans égard
pour les services que lui avait rendus ce gouverneur, Sébé lui
déclara la guerre,
annexa le Diangounté au Kaarta, s’empara du chef des Dabora et le
mit à mort, et chassa la plupart des membres de cette famille vers
le Bakounou, le Guidioumé, le Boundou et le Fouta. Puis, éprouvant
le besoin d’améliorer sa cavalerie, il acheta soixante étalons au
roi du Fouta, auquel il donna en paiement Déni Dabora, le
propre fils de l’ancien gouverneur du Diangounté (1750).


Ensuite, sous prétexte de protéger Diara contre les Maures, il
se porta vers cette ville avec toute son armée et annexa à son
empire ce qui subsistait encore du royaume diawara (1754).
Cependant il ne put ou ne voulut fixer sa résidence à Diara et,
après un court séjour à Nioro, retourna à Guémou, où il mourut six
ans après (1760).


Il eut comme successeur son frère Déni[293] ou Dénimbabo, qui régna de 1760 à
1780 et ravagea le Bakounou, le Diomboko, le Khasso et une partie
du Bambouk. Le roi du Khasso, Demba Séga, avait alors sa capitale à
Koniakari ; Déni, soutenu par le chef khassonkè de
Séro, vint y mettre le siège. Un devin ayant prédit que, tant que
Déni vivrait, les Banmana ne prendraient pas Koniakari, l’empereur
du Kaarta résolut de sacrifier sa vie au triomphe de son
peuple : au cours d’une sortie conduite par les fils de Demba
Séga, il se laissa prendre et fut mis à mort. Son sacrifice fut
d’ailleurs inutile, car son armée, démoralisée par la perte de son
chef, leva le siège[294].


Sirabo (1780-89), successeur de Déni, transféra la
capitale de l’empire à quelque distance au Sud-Sud-Ouest de Nioro,
à la limite du Kingui et du Lankamané, où il fonda un village
auquel il donna le nom de Guémou, en souvenir de la
résidence de ses deux prédécesseurs. Il enleva Kita aux Mandingues,
conquit une partie
du Bélédougou, s’empara du Guidioumé, acheva l’annexion du Bakounou
et reprit, au Khasso et au Diomboko, la guerre contre Demba
Séga.


Dassé ou Dessékoro (1789-1802) succéda à
Sirabo et résida comme lui à Guémou du Kingui. Nous avons vu
comment il se rendit à Niamina pour parlementer avec Niénékoro,
empereur de Ségou, et comment, dans la suite, il fut attaqué par
Monson. Les traditions massassi expliquent la brouille entre Dassé
et Monson d’une autre façon que les traditions de Ségou, rapportées
plus haut. D’après les informations recueillies à Nioro par MM. les
administrateurs Adam et Lasselves, Monson aurait envoyé à Dassé un
messager porteur d’une houe, d’une entrave et d’un mors, en lui
disant de choisir : l’acceptation de la houe eût signifié que
Dassé renonçait aux ambitions conquérantes de ses prédécesseurs et
voulait se consacrer exclusivement à l’agriculture, auquel cas
Monson promettait de ne pas l’inquiéter ; l’acceptation de
l’entrave eût été le symbole de la soumission à l’empereur de
Ségou, qui aurait comblé de richesses Dassé devenu son
vassal ; mais l’empereur du Kaarta choisit le mors, symbole de
la guerre à outrance. C’est alors que Monson marcha sur Guémou
(1796). Dassé n’attendit pas son adversaire et s’enfuit par Dioka à
Tango, dans le Guidioumé, où il fut battu par Monson après
trois jours de lutte. C’est ensuite que se placent le retranchement
de Dassé à Guidingouma, dans le Guidimaka, le pillage du
Kaarta par Monson, le siège de Guidingouma, la marche de Monson sur
Diara et son retour à Ségou (voir plus haut). Une fois Monson
rentré à Ségou, Dassé quitta le Guidimaka et vint s’installer près
de Dioka, où il fonda un nouveau village fortifié (1797).
Des marchands, conduisant 2.500 esclaves, étant venus à passer à
Dioka, Dassé offrit aux chefs de la caravane d’hospitaliser les
captifs dans son château-fort pendant la nuit, pour empêcher leur
évasion ; les marchands acceptèrent, mais, le lendemain matin,
Dassé les chassa et garda les esclaves, dont il fit 2.500 soldats.
Ayant reconstitué son armée par ce procédé d’une probité douteuse,
il recommença ses razzias.


Son frère Moussa-Kourabo lui succéda (1802-1811) ;
avec l’aide du chef
de Séro, il parvint enfin à s’emparer de Koniakari (1810), y
installa son lieutenant Fadigui comme gouverneur, poursuivit Demba
Séga à travers le Diomboko et le contraignit à passer sur la rive
gauche du Sénégal et à se réfugier au Boundou. Attaqué par Da,
empereur de Ségou, il repoussa ce dernier.


Téguenkoro ou Tégakoro (1811-15) parvint à réduire à
l’obéissance les Kâgoro du Kaarta, qui avaient réussi jusque là à
conserver leur indépendance : leur dernier roi, Bandiougou
Mangassa, vaincu par Téguenkoro, reconnut la suzeraineté de
l’empereur massassi. Peu après, ce dernier ravagea le Bambouk.


Sous le règne de Sékouba ou Sakhaba (1815-18), Fadigui,
gouverneur des provinces khassonkè de la rive droite du Sénégal, se
rendit indépendant du Kaarta et fonda un petit royaume éphémère
avec Koniakari comme capitale. Pendant ce temps là, Sékouba
dirigeait des razzias dans le Bélédougou, le Birgo et le
Manding.


Bodian dit Moriba (1818-35) quitta Dioka et alla
s’installer à Yélimané. Après avoir défait Fadigui et
reconquis Koniakari, il opéra de fructueuses razzias dans le Galam,
le Damga, le Saloum, le Boundou et le Bambouk ; au cours de
son expédition dans le Boundou, il fit la paix avec Demba Séga, qui
revint au Khasso et fonda Médine, où il installa sa résidence.


Sous Garan, qui régna de 1835 à 1844[295], les Diawara de Diara refusèrent le tribut
que, depuis 1754, ils payaient à l’empereur du Kaarta. Garan, au
cours d’une entrevue qu’il eut avec leurs représentants, les traita
avec mépris, disant qu’il n’avait pas l’habitude de discuter avec
des Soninké ; les Diawara répliquèrent qu’ils n’étaient pas
des Soninké : « Pourquoi alors, leur demanda Garan,
parlez-vous le soninké ? si ce n’est pas votre langue
maternelle, quelle est-elle donc, votre langue ? — Si tu veux connaître notre
langue, répondirent les Diawara, fais-nous la guerre, car nous ne
la parlons que dans les combats ! » Malgré ces fières
paroles, les Diawara se soumirent dès que Garan eut fait mettre
leurs chefs aux fers.


Kandia dit Mamadi (1844-54) fut le dernier empereur de
la lignée des Kouloubali-Massassi. D’abord installé à
Kodié, il fixa sa résidence à Nioro en 1846,
obligeant les Diawara qui s’y trouvaient à émigrer vers le Nord, où
ils fondèrent, aux confins du désert plusieurs villages dont l’un
porte encore leur nom (Diawara). Quatre ans après, au cours d’une
querelle, les fils de Kandia blessèrent mortellement le fils du
chef des Diawara et la guerre éclata entre ces derniers et les
Banmana ; au bout de sept ans de luttes, en 1853, les Diawara
furent vaincus définitivement.


Mais Kandia ne devait pas jouir longtemps de sa victoire :
El-hadj-Omar, alors installé à Farabana, entre le Sénégal et la
basse Falémé, avait envoyé un messager au gouverneur de Koniakari
pour l’inviter à se faire musulman et ce messager avait été mis à
mort par les Banmana ; informé de la chose, El-hadj marcha
contre le Diomboko. Kandia expédia à sa rencontre une colonne
commandée par Goundo Sarhanorho, ancien serf de Bodian ; nous
verrons au chapitre suivant comment le conquérant toucouleur mit
l’armée banmana en déroute, pénétra dans Koniakari évacué, livra
près de Yélimané deux rudes combats aux Massassi, reçut à Simbi la
soumission de Kandia, entra à Nioro dont il fit momentanément sa
capitale, confisqua le trésor des empereurs massassi et fit
exécuter tous les membres de la famille impériale ; Kandia
lui-même, qui avait d’abord trouvé grâce devant El-hadj, fut mis à
mort peu de temps après (1854).




[image: ]
Carte 16. — Les empires de Ségou et du Kaarta.











	Delafosse
	Planche XXV






[image: ]
Cliché Froment



Fig. 49. — Résidence de
l’Administrateur, à Ségou.







[image: ]
Cliché Fortier



Fig. 50. — Ségou, la
Mosquée.










[269]Voir 1er volume, pages 283 à
286.





[270]D’après une tradition recueillie à Ségou
par M. l’administrateur Relhié, il se serait agi, non pas de
l’empereur de Mali, mais d’un « roi de Kong » qui se
serait appelé Kaladian, comme l’arrière-grand-père de Biton ;
cette tradition, ainsi interprétée, me paraît assez
invraisemblable.





[271]Par la suite, les tondion
acquirent une puissance considérable et, comme nous le verrons, les
empereurs de Ségou, forcés de compter avec leurs chefs, ne furent
souvent que des instruments entre les mains d’une oligarchie
militaire ; le nom même de ces soldats, malgré son étymologie
quelque peu méprisante, devint un titre d’honneur parmi eux et une
appellation au sens redoutable parmi leurs ennemis ; les
Banmana de Ségou furent souvent appelés Dion-ka « les
gens des esclaves » et, actuellement encore, la région qu’ils
habitent dans le cercle de Koutiala est désignée par le nom de
Dionkadougou.





[272]Biton appartenait en effet à la branche
cadette des Kouloubali, comme descendant de Baramangolo ; voir
1er vol., 
page 286.





[273]Chap. IX, page 275, note [261].





[274]Il existe quatre villages du nom de Ségou
qui sont, d’amont en aval : Ségou-koro (l’ancien
Ségou), résidence de Danfassari, Souma et Biton ;
Ségou-bougou (village de cultures de Ségou), dépendance du
précédent ; Ségou-koura (le nouveau Ségou), fondé par
Denkoro, et enfin Ségou-Sikoro (la cheville de Ségou),
autrefois faubourg de Ségou-koura, transformé en résidence royale
sous Ngolo Diara et devenu le chef-lieu du cercle actuel de
Ségou.





[275]On prétend qu’il aurait fait pétrir
l’argile des murs de sa résidence avec le sang de captifs égorgés
exprès.





[276]Alias Bakari.





[277]Elles y firent souche de Kouloubali de sang
royal qui habitent encore cette région.





[278]On donne souvent aux princes de cette
dynastie le nom de Ngolossi, c’est-à-dire « postérité
de Ngolo ».





[279]Le prénom Ngolo, très usité chez
les Banmana, est prononcé fréquemment Molo ou encore
Ouolo. — En réalité, Ngolo était mort depuis treize ans en
1800, mais, en raison de sa renommée considérable, son nom passait
encore au Maroc pour celui de l’empereur régnant.





[280]Voir chap. IV, page
144.





[281]Voir plus loin l’histoire de l’empire du Kaarta.





[282]Ce qui prouve que les Banmana possédaient
des fusils à la fin du XVIIIe
siècle.





[283]On place quelquefois l’avènement de Monson
en 1787, parce que l’on ne tient pas compte des cinq ans pendant
lesquels il eut à lutter contre Niénékoro avant de s’emparer du
pouvoir.





[284]Ce prince s’appelait Bé ; il fut
surnommé Kérango-Bé parce que, avant son avènement, il résidait à
Kéranion ou Kérango.





[285]Tièfolo régnait à Ségou lorsqu’El-hadj-Omar
y passa en revenant de La Mecque, vers 1828 : l’empereur
banmana le fit mettre aux fers, puis le relâcha sur les instances
des musulmans alors établis à Ségou et notamment d’un Toucouleur
nommé Tierno-Abdoul ; El-hadj ne devait jamais pardonner à la
dynastie des Diara cette humiliation que l’un de ses membres lui
avait fait subir.





[286]Pour les détails de la lutte d’El-hadj-Omar
contre Ségou et Hamdallahi, voir le chapitre
suivant.





[287]L’empereur de Ségou avait cherché à arrêter
les conquêtes d’El-hadj en envoyant des armées au secours des
Diawara du Kingui et des Banmana du Bélédougou, mais sans aucun
succès. Une autre armée, envoyée de Ségou contre El-hadj sous le
commandement de deux chefs nommés Bagui et Bonoto, n’avait pas été
plus heureuse.





[288]J’écrirai constamment Ahmadou le
nom du fils d’El-hadj-Omar, ce qui permettra de le distinguer de
son ennemi Hamadou, fils de Hamadou-Sékou et roi du
Massina.





[289]Il y eut trois princes du nom de Mari dans
la dynastie des Diara : Touroukoro-Mari, Kégué-Mari ou
Massala-Mari et Mari successeur de Karamoko.





[290]Voir pour plus de détails le chap. XV (occupation française). Après la mort de
Mari, un nommé Bodian Kouloubali fut installé par nous comme roi de
Ségou, mais l’histoire de cette période ne se rattache plus à celle
de l’empire de Ségou et on la trouvera au chapitre XV.





[291]Voir 1er vol., 
page 286.





[292]Il existe un certain nombre de localités
appelées Guémou ; celle dont il s’agit ici est située au
Sud-Ouest et non loin de Dianghirté.





[293]Certaines traditions confondent ce Déni
avec Déni Dabora, que Sébé avait donné au roi du Fouta en paiement
de ses chevaux ; je crois qu’il s’agit de deux personnages
complètement distincts.





[294]D’après les traditions recueillies par
Mage, la fin de Déni aurait été beaucoup moins glorieuse :
Demba Séga, avec l’aide de renforts toucouleurs envoyés à son
secours par le roi du Fouta, aurait mis en déroute l’armée banmana,
et Déni se serait réfugié sur la montagne située près de Koniakari,
où il aurait été pris et mis à mort par des gens venus là pour
couper du bois.





[295]Les dates que je donne ici pour les règnes
de Téguenkoro, Sékouba, Bodian et Garan sont celles qui concordent
avec les différentes traditions indigènes ; elles diffèrent de
celles données par Mage, qui fait régner le premier de ces princes
de 1808 à 1811, le second de 1811 à 1815, le troisième de 1815 à
1832 et le quatrième de 1832 à 1843.









CHAPITRE XI


L’empire toucouleur d’El-hadj-Omar

(XIXe siècle).


I. — Les débuts
d’El-hadj-Omar (1797-1848).


Omar-Saïdou Tal, dit El-hadj-Omar, naquit à
Aloar (Fouta) vers 1797 ; c’était un Toucouleur appartenant à
la famille Tal et au clan des Tôrobé. Son père, Saïdou Tal[296], était un musulman instruit et fervent ;
ennuyé de la tiédeur religieuse de ses compatriotes, il avait
construit dans sa propre maison une mosalla (lieu de
prière), afin de ne pas être obligé de coudoyer dans la mosquée du
village des gens qu’il méprisait. Les marabouts d’Aloar s’en
montrèrent offensés, rasèrent le petit mur qui entourait la
mosalla de Saïdou et traduisirent ce dernier devant un
imâm du pays réputé pour sa piété et sa justice, nommé
Youssouf ; ce dernier parvint à ramener l’harmonie entre
Saïdou et ses compatriotes. Au cours des pourparlers qui eurent
lieu à cette occasion, Youssouf distingua Omar, encore enfant, et
lui prédit qu’un jour il serait le chef des gens du Fouta.


Parvenu à l’âge adulte, vers 1820, Omar entreprit le pèlerinage
de La Mecque. Son voyage dura près de vingt ans,
puisqu’il ne revint
au Soudan occidental qu’en 1838 ; il séjourna en effet
longtemps au Caire, à Djedda et à La Mecque, où il fut initié au
dzikr (formule d’oraison) des Tidjania par le
ouakil ou fondé de pouvoir du cheikh de Temassine :
ce cheikh était alors Sidi El-hadj-Ali et son ouakil à La
Mecque s’appelait Mohammed-ben-Khalifa ; ce dernier investit
El-hadj-Omar du titre de khalifa (vicaire) de la confrérie
pour les pays du Soudan. C’est surtout en revenant des lieux saints
que Omar voyagea lentement, s’arrêtant auprès des princes musulmans
et des cheikhs renommés qu’il rencontra sur son passage ; il
demeura ainsi un certain temps au Bornou, auprès du sultan
El-Kanémi, qui lui donna une femme, et à Sokoto, auprès du sultan
Mohammed-Bello, qui lui donna pour sa part deux épouses, dont une
de ses propres parentes : c’est de cette dernière que Omar eut
son fils Habibou, qui devait plus tard régner à
Dinguiray ; de l’autre femme que lui donna Mohammed-Bello, il
eut Ahmadou, qui naquit à Sokoto en 1833 et qui devait
plus tard régner à Ségou, à Nioro et à Bandiagara. Durant son
séjour au Haoussa, Omar s’enrichit en vendant des talismans, des
recettes magiques et des objets rapportés de La Mecque. El-Kanémi
et Mohammed-Bello lui avaient donné un grand nombre de jeunes
esclaves ; El-hadj les instruisit dans la religion musulmane
et en fit ses premiers disciples ou talibé : ils
furent, jusqu’à la fin de sa vie, ses plus fidèles partisans et ses
hommes de confiance et c’est à eux qu’il confia par la suite les
commandements militaires les plus importants ; Moustafa, qui
reçut plus tard le gouvernement de Nioro, était l’un de ces
esclaves originaires du Soudan Central.


Cependant la famille d’El-hadj-Omar trouvait que son absence se
prolongeait outre mesure et son frère Alfa-Ahmadou fut envoyé par
elle au Haoussa pour l’inviter à revenir dans son pays. Omar quitta
alors Sokoto et passa par le Massina, où il fut à Hamdallahi l’hôte
de Sékou-Hamadou, puis par Ségou, où l’empereur banmana Tièfolo le
traita durement et le mit aux fers pour le relâcher ensuite (1838).
De Ségou, n’osant pas traverser les pays banmana, il remonta le
Niger jusque près de Siguiri et se dirigea ensuite vers le
Fouta-Diallon, passant par Dinguiray, Kankan, Saréya, Bagaréya,
Mamounian et Sarékoura. L’almami (ou imâm, chef à la fois
religieux et politique) du Fouta-Diallon l’accueillit avec de
grands égards et l’installa d’abord à Fodéagui, puis à Diégounko,
où il lui donna de vastes terrains ; Omar fonda à
Diégounko une zaouïa (couvent), où il forma de
nombreux disciples, tout en s’approvisionnant de poudre et de
fusils aux comptoirs de Sierra-Leone, du Rio-Nunez et du Rio-Pongo,
à l’aide de poudre d’or qu’il faisait tirer du Bouré.


Une fois bien pourvu de partisans, d’armes et de munitions, il
laissa ses femmes et enfants au Fouta-Diallon à la garde de ses
talibé, franchit le Rio-Grande et la Gambie, entra dans le
Saloum, traversa le Sine, le Baol, le Cayor et le Oualo et arriva à
Podor en 1846. Il eut une entrevue à Donaye ou Dounaye (près Podor)
avec M. Caille, gouverneur-intérimaire du Sénégal, et lui exposa
ses vues : pacifier le Sénégal, rétablir la sécurité et le
commerce ; il reçut des cadeaux magnifiques du gouverneur,
ainsi que des commerçants européens de Podor. Puis il commença une
tournée dans le Fouta, visitant Aloar, son village natal, puis
Boumba où il fut l’hôte de l’almami Mahmoudou, puis
Kobilo. En 1847, il vint à Bakel, où il fut très bien reçu par M.
Hecquart, commandant du poste, auquel il promit son appui contre
les réfractaires du Galam ; ensuite il visita le Boundou et le
Bambouk et retourna au Fouta-Diallon par Labé. Son renom, son
influence et ses partisans grandissaient d’année en année.
L’almami du Fouta-Diallon, effrayé du nombre des guerriers
qui accompagnaient Omar, lui interdit l’accès de son
territoire ; mais Omar passa outre et gagna Diégounko, où il
demeura dix-huit mois, puis il alla s’établir à Dinguiray,
en raison de l’hostilité croissante de l’almami du
Fouta-Diallon (1848).


II. — Les premières
conquêtes d’El-hadj : de Dinguiray à Nioro
(1848-54).


A Dinguiray, El-hadj construisit une forteresse et commença des
préparatifs de guerre sainte, enrôlant des quantités de
partisans,
musulmans et païens, qu’attirait l’espoir d’un riche butin.


Il visa d’abord Tamba, où résidait un chef mandingue
qui commandait aux Diallonké du Nord-Est et était suzerain du
Bouré. Ce chef avait une réputation de cruauté terrible : on
l’accusait de donner des captifs en pâture aux vautours sacrés de
son village ; Omar profita de cette réputation pour
représenter la guerre contre Tamba comme une œuvre pie. Mais le
chef de Tamba prit les devant et vint assiéger Dinguiray, sans
succès d’ailleurs. Omar prit alors l’offensive, mais, n’osant
s’attaquer directement à Tamba, qui avait résisté victorieusement
trois fois aux Banmana du Kaarta, il se porta avec 700 fusils sur
le petit village de Labata, dépendant de Tamba, l’enleva
sans résistance, puis, enhardi par ce succès facile, vint assiéger
Tamba, réduisit cette ville par la famine et la prit au bout de six
mois de siège, infligeant en même temps une défaite à Bandiougou
Keïta, chef du Ménien (au Nord-Est de Dinguiray) et
descendant des empereurs de Mali, qui était venu au secours de
Tamba. El-hadj fit tuer le chef de Tamba et tous les adultes de la
ville et emmena en captivité les femmes et les enfants. Quelques
mois après, il attaquait le Ménien, prenait Goufoudé, capitale de
cette province, coupait la tête à Bandiougou et aux notables,
grossissait le nombre de ses esclaves et en faisait des
distributions généreuses à ses lieutenants, ce qui augmenta
considérablement le chiffre de ses partisans. Le Bouré fit
sa soumission et accepta de payer tribut.


Ensuite, quittant Dinguiray, dont il laissa le commandement à
son fils Habibou et fit la capitale d’une sorte de
royaume, Omar descendit la rive gauche du Bafing, qu’il avait
traversé à Tamba, s’empara sans grande résistance de Solou
(ou Sollou ou encore Soulou) et de Kakadian, reçut la
soumission de Koundian et de Santankoto et passa dans le
Bambouk, où il s’établit à Dialafara. Son
lieutenant Mamadi Dian — mort plus tard durant le siège de Médine
en 1857 — razzia le Diébédougou, tandis qu’Alfa-Boubou s’emparait
du Fouladougou (cercle actuel de Kita). Puis Omar,
quittant Dialafara, se dirigea vers le Gadiaga et s’installa à
Farabana, tandis que ses lieutenants pillaient Makhana[297], dont le chef Barka avait fait piler un enfant
par la propre mère de celui-ci, dans un mortier, pour s’en faire un
« grigri ». Les traitants indigènes de Bakel vinrent
trouver le conquérant à Farabana pour sonder ses intentions ;
Omar les rassura, leur disant qu’il n’en voulait qu’aux
« Bambara », c’est-à-dire aux païens.


C’est à cette époque qu’El-hadj envoya un messager à Koniakari
pour inviter le gouverneur massassi à se faire musulman ; ce
messager ayant été mis à mort, Omar se disposa à marcher contre les
Banmana et, quittant Farabana, se dirigea sur
Dramané[298] et Bongourou (près et en aval
du Kayes actuel). Kandia, empereur des Massassi, envoya de Nioro
contre les Toucouleurs une colonne commandée par Goundo
Sarhanorho ; cette colonne vint camper sur la rive droite du
Sénégal, à Kolou, en face de Bongourou. El-hadj fit traverser le
fleuve à l’une de ses armées un peu en aval de Kolou, tandis qu’une
autre, remontant la rive gauche, le traversait à Tamboukané[299] et venait tourner Goundo : pris entre
deux feux, celui-ci fut mis en déroute et s’enfuit à Nioro.


Alfa-Oumar-Boïla, petit-fils de l’almami Youssouf qui
avait prédit la fortune de Omar, avait joint l’armée de ce dernier
à Kolou avec des contingents du Fouta ; après la défaite des
Banmana, cet Alfa-Oumar pilla toutes les boutiques des traitants
échelonnés entre Médine et Bakel. Le gouverneur du Sénégal
considéra ce pillage comme effectué sur l’ordre d’El-hadj et le lui
reprocha ; en réponse, El-hadj écrivit aux musulmans de
Saint-Louis, leur enjoignant de se séparer des Chrétiens, auxquels
il allait faire la guerre, disait-il, jusqu’à ce que le gouverneur
implorât la paix et payât tribut ; puis il ordonna aux gens du
Goye, du Boundou et du Fouta de bloquer Bakel et Podor. Un traitant
de Bakel, nommé Ndiaye Sour, étant allé lui demander pourquoi il
avait trahi les promesses faites à Farabana à ses collègues, Omar
répondit qu’il avait agi ainsi parce que des commerçants indigènes de Bakel
avaient vendu de la poudre aux Banmana, alors que ces mêmes
commerçants, sur l’ordre du gouverneur Protet, avaient refusé de
lui en vendre à lui.


Une fois que l’armée de Goundo Sarhanorho eut été dispersée,
El-hadj passa le Sénégal à Sontoukoulé (près et en amont
de Kayes), arriva le lendemain à Koniakari évacué, se
dirigea sur Séro, repoussa victorieusement une attaque des Maures
Askeur et parvint en quelques jours à Yélimané,
où il dut livrer aux Banmana deux rudes combats. Traversant le
Guidioumé sans rencontrer aucune nouvelle résistance, il arriva à
Tango où un musulman soninké, Kanko Diêli, intercéda
auprès de lui en vue d’obtenir des conditions de paix honorables
pour les Massassi. Sans l’écouter, El-hadj poussa jusqu’à Dioka,
puis à Simbi, où, d’après la tradition, il fit jaillir du
sol une source miraculeuse pour abreuver son armée mourant de soif.
C’est là que Kandia, empereur du Kaarta, Karounka, chef des
Diawara, Nouhou et Sambouné, chefs des Peuls du Kingui et du
Bakounou, Maoundé, chef des Kâgoro, vinrent faire leur
soumission : Omar l’accepta et se rendit à Nioro, où
Kandia lui remit les clefs de sa forteresse, se contentant pour
lui-même d’une modeste hutte, d’une femme et d’un esclave
(1854).


Après avoir confisqué le trésor des Massassi, Omar fit tuer les
fils de l’empereur par des esclaves qu’il mit ensuite à mort
eux-mêmes, puis il imposa de force la religion musulmane aux
habitants de Nioro, obligea les polygames à ne garder que quatre
femmes chacun et à répudier les autres et distribua celles-ci à ses
talibé.


III. — De Nioro à
Ségou (1854-1861).


Mais, si les chefs s’étaient soumis, le gros de la population
n’accepta pas aussi facilement le joug du conquérant toucouleur.
Bientôt les Banmana vinrent investir Nioro ; au bout de quinze
jours de siège, les soldats d’El-hadj, soit pour se venger de la
honte qui leur était infligée, soit par crainte de voir les Banmana
de la ville s’unir aux assiégeants, soit pour supprimer
des bouches
inutiles, massacrèrent les Banmana enfermés avec eux dans
Nioro : quatre cents indigènes furent tués. Kandia se réfugia
auprès d’El-hadj, qui lui accorda la vie sauve et qui d’ailleurs
prétendit toujours que ce massacre avait été décidé et exécuté à
son insu. Les assiégeants, effrayés par le bruit des fusils et
croyant à une sortie, s’enfuirent. Omar envoya aussitôt 1.500
hommes après eux.


Pendant que le conquérant était assiégé dans Nioro, le reste de
son armée, avec Alfa-Oumar-Boïla, était bloqué dans
Kolomina par un chef massassi nommé Séguékoro ;
Alfa-Oumar parvint à se dégager, mais, en poursuivant ses
assaillants, il perdit un millier d’hommes. El-hadj, une fois
maître de ses mouvements, partit au secours de son
lieutenant ; son armée, poursuivant l’ennemi vers le
Lankamané, fut égarée par son guide, le Banmana Daba, et vint
tomber sur Kandiari, village fortifié, qui lui tua 500
hommes et qu’El-hadj assiégea inutilement ; au moment où des
renforts arrivaient aux Toucouleurs, les assiégés profitèrent de la
nuit pour fuir et El-hadj rentra à Nioro sans avoir pu faire
beaucoup de prisonniers et après avoir perdu beaucoup de monde. De
rage, il fit mettre à mort l’ex-empereur Kandia. Il manquait de
vivres et les Banmana harcelaient les bandes qu’il envoyait au
pillage pour s’en procurer. Alors, il réunit toutes ses troupes,
marcha sur le Lankamané, poursuivit l’armée du Kaarta jusqu’à
Karéga, réussit à massacrer un grand nombre de Banmana et
ramassa des quantités de captifs ; les débris de l’armée
massassi se dispersèrent : le Kaarta était vaincu.


Omar revint ensuite à Nioro, où il se fit construire une
nouvelle forteresse. Alors les Diawara du Kingui se révoltèrent
sous la conduite de leur chef Karounka ; El-hadj leur enleva
par surprise le village de Diabigué et les poursuivit
jusque dans le Bakounou ; au cours de cette poursuite
cependant, ses troupes essuyèrent un échec à Bambibéro,
mais il réussit ensuite à infliger aux Diawara une défaite
définitive.


A ce moment, il envoya un ambassadeur à Hamadou-Hamadou, roi du
Massina, demandant à ce dernier de se joindre à lui pour achever
d’écraser les Banmana et lui promettant en échange de lui faire obtenir un royaume qui
comprendrait toute la Boucle du Niger[300]. Hamadou-Hamadou répondit que le seul royaume
auquel il tenait était sa propre tête et il expédia contre El-hadj
une armée commandée par Bokar-Ahmat-Sala, dit Abdoulaye :
Alfa-Oumar rencontra cette armée à Kassakéré et la mit en
déroute.


Ensuite, El-hadj prit et détruisit Diangounté, où
s’étaient réfugiés des Diawara rebelles. De là, il envoya à
l’empereur de Ségou, qui était alors Touroukoro-Mari, une
députation pour lui dire qu’il n’en voulait qu’aux Diawara et
désirait demeurer en bons termes avec les gens de Ségou.
Touroukoro-Mari expédia auprès d’El-hadj un marabout toucouleur
nommé Tierno-Abdoul, pour lui faire savoir qu’il désirait lui aussi
rester son ami ; c’est alors que Kégué-Mari accusa
Touroukoro-Mari d’avoir voulu livrer Ségou à El-hadj, lui coupa la
tête et le remplaça par son frère Ali (1856).


Après la prise de Diangounté, Omar installa un poste à
Guémou[301], un autre à Diala, et se rendit
à Saboussiré, sur le Sénégal, pour punir les Khassonkè
d’avoir donné asile aux débris de l’armée du Kaarta (1857).
Niamodi, chef du Logo, s’était enfui ; Saboussiré fut pris,
ainsi que le Natiaga. Mais restait Médine, où résidait
Kinnti-Sambala, roi du Khasso, et que protégeait le fort français
construit en 1855 par Faidherbe.


Les Toucouleurs de l’armée d’El-hadj attaquèrent Médine et
furent repoussés. Alors le conquérant vint mettre le siège devant
la ville et le fort, le 20 avril 1857, avec quinze à vingt mille
hommes. Le fort n’était occupé que par quelques défenseurs, sous le
commandement du mulâtre Paul Holle, originaire de St-Louis ; le siège dura
trois mois : la garnison n’avait plus ni poudre ni vivres, et
Paul Holle songeait à se faire sauter à l’aide des quelques barils
de poudre réservés en vue de cette éventualité, lorsque Faidherbe,
alors gouverneur du Sénégal, ayant remonté le fleuve jusqu’à Kayes,
débloqua Médine et mit en déroute l’armée d’El-hadj, qu’il
poursuivit jusqu’aux chûtes du Félou et qui se retrancha à
Saboussiré (18 juillet 1857). Les chefs du Logo et du Natiaga
purent réoccuper leurs provinces.


La famine décima bientôt l’armée toucouleure, que des désertions
nombreuses faisaient diminuer à vue d’œil ; El-hadj craignait
que les renforts demandés à St-Louis par Faidherbe n’arrivassent
bientôt ; il fit le compte de ses soldats : ils n’étaient
plus que 7.000. Alors il leva le camp, passa par Dinguira (dans le
Natiaga), traversa le Bambouk, perdit plusieurs centaines d’hommes
et de chevaux qui se noyèrent au passage du Galamagui ou Balinko
(rivière qui passe près de Koundian) et se réfugia à
Koundian, où il fit construire par son maçon Samba Ndiaye,
une immense forteresse dont l’achèvement demanda cinq mois. Ses
lieutenants hésitant à mettre la main à la pâte, El-hadj donna
l’exemple en transportant lui-même des pierres sur sa tête. Pendant
ce temps, il envoyait razzier le Bambouk, le Gangaran et tous les
pays du voisinage, afin de se procurer de l’or et des captifs.


En décembre 1857, il quitta Koundian, dont il laissa le
commandement à un de ses esclaves nommé Diango, assisté du
Toucouleur Racine Tal comme chef de l’armée du Bambouk. Après avoir
envoyé Alfa-Oumar à Nioro, il traversa la Falémé à hauteur de
Kakadian, entra dans le Boundou (avril 1858), chercha à exciter les
Peuls Bari à la révolte contre Boubakar-Saada, chef du Boundou, et,
devant leur refus, les déporta à Nioro, où il fit expédier en même
temps deux obusiers abandonnés à Ndioum (Ferlo), au mois de
décembre précédent, par le commandant de Bakel, M. Cornu, au cours
d’une affaire malheureuse dirigée contre ce village. Du Boundou,
El-hadj passa dans le Fouta et vint camper à Oréfondé
(entre Saldé et Kaédi). En avril 1859, mécontent du mauvais vouloir
des Foutanké à son égard, effrayé par la nouvelle des attaques
des Maures contre
Nioro, qu’Alfa-Oumar défendait de son mieux, et de la révolte des
Banmana du Kaarta, il remonta le Sénégal avec tout son monde,
hommes, femmes et enfants, au nombre de 40.000 personnes, attaqua
notre poste de Matam, fut repoussé par Paul Holle, qui
avait alors le commandement de ce poste, passa devant Bakel sans
répondre aux obus qui lui furent lancés et se rendit à
Guémou du Guidimaka, à quatorze kilomètres de Bakel[302], où il fit construire une forteresse.


Pendant ce temps, Siré-Adama, neveu d’El-hadj, qui avait eu une
chaude affaire avec les Idao-Aïch sur la rive nord du Sénégal,
était passé sur la rive gauche, avait razzié le Kaméra et avait
tenté de s’emparer, à Arondou[303], du brick
Pilote qui, mitraillant à bout portant son armée, lui tua
des quantités de guerriers. Ayant rassemblé les débris de sa
troupe, Siré-Adama repassa le Sénégal et rejoignit El-hadj à Guémou
(Guidimaka). Ce dernier, laissant à son neveu le commandement de la
place de Guémou, passa au Nord de Médine, se rendit à Koniakari,
entra dans le Diafounou (juillet 1859), puis gagna Nioro, qu’il
avait quitté depuis trois ans. Vers le mois d’octobre, laissant
comme gouverneur ou vice-roi à Nioro son esclave Moustafa,
El-hadj marcha contre les Diawara et les Banmana révoltés, passa à
Bagoïna, contourna le Diangounté et vint tomber à Merkoya
sur les Banmana du Bélédougou et du Kaarta réunis ; il utilisa
là ses deux obusiers, dont les coups jetèrent la panique parmi ses
adversaires, et put s’emparer de Merkoya, où il fit un grand
massacre de Banmana : le chef du pays resta parmi les morts.
El-hadj y fut rejoint par son lieutenant Alfa-Ousmân, qui venait de
détruire Bangassi, capitale du Fouladougou.


A la même époque (25 octobre 1859), les troupes françaises de
Bakel s’emparaient de Guémou du Guidimaka, après une sanglante
bataille livrée aux Toucouleurs par le commandant Faron et le
capitaine de frégate Aube, bataille qui nous coûta 39 tués dont un
officier et 97 blessés dont six officiers, mais qui coûta à l’armée
ennemie la mort de son chef Siré-Adama et celle de 250 guerriers, plus
1.500 prisonniers.


Après la prise de Merkoya par El-hadj, Karounka, chef des
Diawara du Kingui, obtint une armée de Ali, empereur de Ségou, et
vint attaquer le conquérant toucouleur au Nord du Bélédougou, mais
il fut repoussé et dut se réfugier à Ségou ; il devait être
tué peu après dans une rencontre avec une bande d’espions à la
solde d’El-hadj. Les Banmana du Bélédougou et du Fadougou[304], s’étant réunis, vinrent à leur tour attaquer
Omar, mais sans plus de succès. Une autre armée, expédiée de Ségou
par Ali sous le commandement de Bagui et de Bonoto, ne fut pas plus
heureuse.


Cependant les vivres manquaient à Merkoya et El-hadj décida
d’attaquer Ségou, sentant que, s’il se retirait à Nioro sans
chercher à tirer vengeance de Ali, sa fortune serait perdue. Il
ordonna qu’on laisserait les femmes, trop gênantes dans une
pareille expédition : une partie de ses guerriers s’y
refusèrent et désertèrent l’armée, les autres suivirent le
conquérant ; les femmes de ces derniers, demeurées à Merkoya,
furent d’ailleurs capturées par les Banmana après le départ
d’El-hadj. Celui-ci traversa d’abord le Fadougou, où il reçut, à
Markona, la soumission de Barada Tounkara, chef des
Soninké du pays ; à Damfa, il éprouva une vive
résistance, mais prit la place grâce à ses obusiers ;
continuant sa route, il fut attaqué par une armée venue de Ségou,
qu’il mit en déroute, après quoi il parvint à Niamina,
qu’il trouva abandonné (avril 1860).


Quand les vivres trouvés à Niamina furent épuisés, El-hadj
marcha vers le Nord-Est, longeant à peu près la rive gauche du
Niger. L’armée de Ségou se rassembla, pour l’arrêter, à
Oïtala, sur cette même rive et à quelque distance au
Nord-Ouest de Ségou, sous le commandement de Tata, fils de Ali.
Omar attaqua Oïtala dans la matinée ; au premier choc, il dut
reculer, abandonnant 300 morts et les deux obusiers ; Samba
Ndiaye, qui était chef de l’artillerie d’El-hadj en même
temps que son
architecte, put reprendre les obusiers avec ses trente artilleurs
ouolofs, dont sept furent tués et quinze blessés grièvement ;
les roues des canons étaient brisées. El-hadj ranima ses troupes en
leur disant que, si elles ne remportaient pas la victoire ce
jour-là, c’en serait fait d’elles, et il employa cinq jours à faire
réparer les affuts de ses obusiers. Le cinquième jour, grâce
précisément aux obus, Oïtala fut pris, Tata fut tué, un grand
massacre eut lieu et beaucoup de femmes furent capturées.


Koromama, chef de la famille soninké des Koumma ou Koumba, qui
détenait autrefois le pouvoir à Sansanding et en avait été
dépossédée par celle des Sissé, alliée aux Peuls Bari du Massina,
fit prier El-hadj de venir prendre Sansanding, dont les habitants
supportaient aussi mal le joug des rois peuls du Massina que celui
des empereurs banmana de Ségou. Omar, vingt-six jours après la
prise d’Oïtala, marcha donc sur Sansanding, qui lui ouvrit
ses portes sans résistance ; il y passa cinq mois à lever des
impôts, et bientôt sa suzeraineté parut plus dure aux Soninké que
celle des empereurs de Ségou ou celle plus récente, et nominale
plutôt que réelle, des rois du Massina. Hamadou-Hamadou, informé de
cette situation, écrivit alors à El-hadj d’avoir à évacuer
Sansanding et toutes les provinces relevant de Ségou, territoires
qui, disait-il, lui appartenaient, à lui Hamadou-Hamadou, puisqu’il
en avait converti les habitants à l’islamisme[305]. El-hadj répondit en proposant à
Hamadou-Hamadou de s’unir à lui contre l’empereur de Ségou et de
partager les dépouilles ; Hamadou se considéra comme insulté,
fit mander à El-hadj d’évacuer immédiatement Sansanding, rassembla
8.000 cavaliers, 5.000 fantassins armés de lances et 1.000
fusiliers et confia cette armée à son oncle Ba-Lobbo, qui vint
camper à Koni, à quarante kilomètres en aval de
Sansanding, sur le Niger. El-hadj menaça d’aller prendre
Hamdallahi, mais Ba-Lobbo envoya prévenir Ali, dont l’armée vint se
réunir à celle du
Massina à Tio, en face de Sansanding. Durant deux mois,
les deux armées demeurèrent sans bouger en face l’une de l’autre,
se contentant de s’insulter à travers le fleuve. Un jour, les
pêcheurs des deux rives ayant échangé des coups de fusil, des
soldats d’El-hadj se précipitèrent dans le Niger, guéable en cette
saison, portant sur la tête leurs fusils et leurs poires à
poudre ; Omar voulut les rappeler, mais ils ne l’écoutèrent
pas et tombèrent, au nombre de 500, sur l’armée du Massina, qui les
tua tous à coups de lance. Le lendemain, El-hadj fit traverser le
fleuve à la moitié de ses troupes, à Sansanding même, sous le
commandement d’Alfa-Oumar-Boïla ; l’autre moitié passa le
Niger plus en aval avec Alfa-Ousmân : les Peuls et les Banmana
furent pris entre deux feux et se débandèrent, l’armée du Massina
s’enfuit vers Hamdallahi et celle de Ali vers Ségou (janvier
1861).


El-hadj, qui était resté en prières à Sansanding durant
l’action, fit camper ses deux colonnes à Kéranion ou
Kérango (rive droite, près de Tio) et vint se mettre à leur tête,
laissant Bakari Tako avec mille hommes à la garde de Sansanding.
Une semaine après la bataille de Tio, il se mit en marche vers
Ségou et vint camper à Bamabougou ou Bambabougou ;
l’armée de Ségou commit la faute de sortir à sa rencontre, mais se
débanda d’ailleurs à Banankoro avant d’avoir pris le contact et se
dispersa de tous côtés. Prévenu par quelques hommes dévoués, Ali
eut le temps de monter à cheval et de s’enfuir de sa capitale par
la porte de l’Ouest : quelques moments après, El-hadj-Omar
entrait sans résistance dans Ségou-Sikoro[306] privé de ses défenseurs (10 mars 1861).



IV. — De Ségou à Hamdallahi
(1861-62).


Quelques mois après l’entrée d’El-hadj à Ségou, tous les anciens
fonctionnaires, chefs d’armée et chefs de canton de l’empire
avaient fait leur soumission ; le conquérant toucouleur leur
imposa de se raser la tête, de ne plus boire de liqueurs
fermentées, de ne plus manger de chiens ni de chevaux ni d’animaux
morts de maladie, enfin de faire les prières musulmanes et de ne
conserver chacun que quatre épouses. Il se fit donner en otages des
fils et frères de chefs, dont il fit des officiers
militaires ; sur ses plans, Samba Ndiaye entoura Ségou-Sikoro
de fortifications importantes et construisit un réduit où furent
enfermés désormais le butin pris à l’ennemi, l’or, le sel, les
cauries, la poudre, etc.


Cependant Ali, qui avait échappé à la poursuite d’Alfa-Oumar,
s’était réfugié dans le Massina. Hamadou-Hamadou leva une armée de
30.000 hommes, dont 10.000 cavaliers, qui s’avança jusqu’à
Kogou, en vue de Ségou, où elle demeura quatorze jours
sans attaquer ; le quinzième jour, à la suite d’une
escarmouche d’avant-garde, on en vint enfin aux mains et, après des
sautes de chance diverses, El-hadj finit par mettre l’armée du
Massina en déroute. Ali, qui avait accompagné cette armée,
s’échappa encore et put atteindre Touna, sur la rive
droite du Bani, où il se retrancha. El-hadj envoya contre lui une
colonne qui s’empara de Touna et détruisit la résidence de Ali,
mais ce dernier ne fut pas pris et rejoignit Hamadou-Hamadou.


Les gens du Massina n’étaient pas d’accord entre eux pour
continuer la guerre et Hamadou fit à Omar des propositions de
paix ; ce dernier refusa de les accepter, disant qu’il avait
offert autrefois à Hamadou de s’associer avec lui contre les
Banmana et que le roi du Massina avait refusé ; mais il
consentit à soumettre le différend à l’arbitrage de quelque
marabout vénéré : Hamadou ne voulut pas entendre parler
d’arbitrage et répondit qu’il préférait la guerre. Il y avait alors
un an qu’El-hadj était à Ségou. Il donna à son fils
Ahmadou le commandement de cette ville et des provinces
qui en dépendaient, lui fit jurer obéissance par les Banmana et quitta Ségou
le 13 avril 1862 pour aller s’établir près de Dougassou,
sur les bords d’un lac situé non loin de Ségou dans la direction du
Bani, afin d’y organiser son armée. Il avait avec lui ses fils
Makiou, Hadi, Maï, Mountaga, et ses neveux Tidiani (fils
d’Alfa-Ahmadou), Saïdou et Ibrahima (tous deux fils de
Tierno-Boubakar), ainsi que ses lieutenants Alfa-Oumar-Boïla,
Alfa-Ousmân, Mamadi-Sidianké, Mamadi-Yorouba, etc. Il réunit 30.000
hommes, sofa et talibé[307], puis, quittant Dougassou, il traversa le Bani
et arriva à Konihou, où Ba-Lobbo avait concentré l’armée
du Massina. Ba-Lobbo fut défait et se replia sur Dienné, où se
trouvait alors Hamadou-Hamadou. Celui-ci prit la tête de l’armée
peule et joignit El-hadj à Saéwal (ou Tiaéwal), sur le
Bani, entre Sofara et Hamdallahi ; ses lanciers, le chapeau de
paille rabattu sur les yeux pour se protéger des balles, chargèrent
avec impétuosité, mais le nombre des fusils de l’armée toucouleure
rendit ces charges inutiles. Après un jour et une nuit de bataille,
la situation demeurait indécise ; Hamadou, qui avait plus de
50.000 hommes, cerna alors l’armée d’El-hadj pour l’affamer :
El-hadj avait encore de la poudre, mais les balles lui manquaient,
et, si Hamadou avait poursuivi l’attaque, El-Hadj eût été
promptement à sa merci. Profitant du répit que lui laissait la
tactique de son ennemi, Omar fit fabriquer 10.000 balles par jour
durant cinq jours par tous les forgerons de son armée, puis il fit
abattre tout son troupeau et, une fois ses hommes bien repus et
bien approvisionnés de munitions, s’étant d’autre part fait
indiquer par un espion la disposition du camp de Hamadou et
l’endroit où se trouvaient ce dernier et ses principaux officiers,
au matin du sixième jour, il lança ses différentes compagnies sur
des points bien précis, se réservant pour lui-même et ses Foutanké
l’attaque du point où se tenait le roi du Massina. Celui-ci, voyant
s’avancer El-hadj, fit coucher ses fusiliers et plaça sa cavalerie
en arrière. Omar continua à avancer sans tirer, malgré la grêle de balles, de flèches
et de javelots qui pleuvait sur ses hommes, et, arrivé à cinquante
mètres de l’ennemi, il ordonna la charge en criant
« Haïwa ! haïwa ! » L’infanterie du
Massina fut culbutée et la cavalerie mise en déroute. Mais Hamadou,
blessé à la poitrine, un bras cassé par une balle, n’avait pas
bougé ; se dressant sur ses étriers, tenant entre ses dents
les lances de ses ancêtres, il se précipita sur les Toucouleurs,
plantant successivement, de son bras valide, trois lances dans la
poitrine de trois chefs talibé, en disant :
« Pour mon grand-père, pour mon père et pour moi ! »
Telle était l’impétuosité de son élan que, avec une poignée de
fidèles auxquels il ouvrait la voie, il put traverser les rangs de
l’armée d’El-hadj et s’enfuir sans qu’on songeât sur le moment à le
poursuivre. Quand on y pensa, il descendait déjà le Bani en
pirogue.


Omar rassembla son monde, enterra ses morts, ramassa ses blessés
et arriva le soir devant Hamdallahi, qui n’était pas
défendue et que ses habitants avaient abandonnée ; il y entra
le lendemain matin en bon ordre, ses troupes divisées en trois
armées : d’abord celle du Ganar avec pavillon blanc, puis
celle des Irlabé avec pavillon noir, ensuite celle du Toro avec
pavillon blanc et rouge[308]. Lui et sa suite
entrèrent en dernier lieu (1862).


Alfa-Oumar, envoyé à la poursuite de Hamadou, le rejoignit sur
le Niger, alors qu’il fuyait sur Tombouctou avec quatre pirogues,
emmenant sa grand-mère, sa mère, son trésor, ses livres et ses
fidèles. Le roi du Massina fut fait prisonnier et emmené sous
escorte à Mopti, qu’il avait déjà dépassé. El-hadj, averti, donna
l’ordre de lui couper la tête, ce qui fut fait. Ali, fait
prisonnier d’un autre côté, fut simplement mis aux fers.


Les chefs du Massina firent alors leur soumission à
El-hadj-Omar, qui les laissa presque tous en fonctions, installant
seulement des hommes à lui à Dienné (Kango-Moussa) et à Mopti
(Modibbo-Daouda) (fin juin 1862). Il envoya ensuite une colonne à
Tombouctou pour y chercher les trésors que Hamadou y
avait en dépôt. Les
oncles de Hamadou, Ba-Lobbo et Abdessâlem, vinrent vivre à la cour
d’El-hadj. Ahmadou, fils de ce dernier, vint visiter son père à
Hamdallahi, puis retourna à Ségou (fin 1862).


V. — La mort
d’El-hadj-Omar (1864).


Vers cette époque, le conquérant toucouleur envoya contre
Tombouctou une colonne commandée par Alfa-Oumar[309] ; Ahmed-el-Bekkaï, chef des Kounta,
s’était sauvé chez les Touareg Kel-Antassar : ceux-ci
accoururent et livrèrent, au Nord de Tombouctou, un violent combat
aux troupes d’El-hadj, qui durent évacuer la ville. Mais El-hadj,
étant arrivé en personne avec trente mille hommes, mit en fuite les
Kounta et les Touareg, et pilla Tombouctou ; pendant qu’il
était absorbé par le rassemblement du butin, les Kounta et les
Touareg revinrent à l’improviste, et Omar ne dut son salut qu’à des
Bozo qui le cachèrent dans une pirogue et le ramenèrent à
Hamdallahi (janvier 1863). El-Hadj voulut alors faire la paix avec
Ahmed-el-Bekkaï et lui envoya 70 esclaves et une grosse somme en
or ; Ahmed répondit à ces avances par une lettre, accompagnée
d’un cadeau de sept chevaux, dans laquelle il engageait Omar à
remettre le Massina au représentant de la dynastie des Bari,
c’est-à-dire à Ba-Lobbo ; El-hadj ne répondit pas à cette
lettre[310].


Mais il se décidait à retourner à Ségou et avait fait venir
Ahmadou à Hamdallahi pour lui passer le gouvernement du Massina
(février 1863), lorsque la révolte éclata dans ce pays. Ba-Lobbo et Abdessâlem avaient
fait leur paix avec Omar dans l’espoir qu’il leur laisserait le
commandement du pays : lorsqu’ils virent qu’il allait donner
ce commandement à son fils Ahmadou, ils complotèrent la révolte de
concert avec Ahmed-el-Bekkaï. Ce dernier écrivit à un de ses
disciples, Modibbo-Daouda, qui suivait El-hadj depuis l’entrée de
ce dernier à Nioro, l’avisant que les chefs du Massina
sollicitaient son appui pour se débarrasser d’El-hadj, mais qu’il
voulait d’abord connaître les forces et la façon de combattre de
celui-ci ; Modibbo-Daouda vint montrer la lettre à El-hadj,
qui fit mettre aux fers Ba-Lobbo Abdessâlem et tous leurs parents.
Puis ayant renvoyé Ahmadou à Ségou, Omar marcha sur
Tombouctou ; battu à Goundam (mars 1863), il s’enfuit
dans le Hodh pour tâcher de gagner Nioro par le désert, mais,
menacé par les Oulad-Mbarek, il fit volte-face, traversa le Bagana
et réussit à atteindre le Massina (avril 1863).


Cependant, en mai 1863, Ba-Lobbo et Abdessâlem réussirent à
s’échapper de prison. Omar furieux fit tuer tous les membres de
leur famille qui se trouvaient à Hamdallahi, en même temps que
l’ex-empereur Ali. Ce massacre fut le signal d’une révolte générale
du Massina.


Un village s’étant fortifié, des chefs peuls, soi-disant dévoués
à El-hadj, demandèrent à celui-ci une armée pour châtier ce
village ; ils obtinrent 500 talibé, qui marchèrent
contre la place ennemie, encadrés de partisans fournis par les
chefs peuls ; lorsqu’on arriva au village, ces partisans se
joignirent aux assiégés et massacrèrent la plupart des
talibé. Omar envoya alors chercher de la poudre à Ségou
pour préparer sa revanche : Ahmadou lui en expédia 150 barils,
portés par des Somono qu’escortaient 300 talibé ; en
arrivant près de Dienné, les porteurs jetèrent leurs charges à
terre, sur l’ordre des Peuls postés près de la route ; les
talibé prirent la fuite, poursuivis par les Peuls, qui en
tuèrent un grand nombre à coups de lances (juin 1863). A partir de
cet incident, les communications furent coupées entre Hamdallahi et
Ségou[311].


Peu de temps
après, El-hadj expédia à Tombouctou, pour la troisième fois, une
armée commandée par Alfa-Oumar : celui-ci trouva la ville
abandonnée de ses habitants et la mit au pillage ; mais, en
revenant au Massina, il fut attaqué par Ba-Lobbo et un fils
d’Ahmed-el-Bekkaï nommé Sidia, à la tête d’une forte armée de Peuls
et de Maures Kounta : il fut mis en déroute, dut abandonner
son butin et ses canons[312] et fut tué avant d’avoir
pu gagner Hamdallahi.


El-hadj fut bientôt bloqué dans cette ville ; la famine
étant survenue, beaucoup de talibé désertaient et
passaient à l’ennemi. Le siège, commencé en septembre 1863, durait
depuis huit mois lorsque, par une nuit obscure, El-hadj réussit à
faire sortir de la ville assiégée son neveu Tidiani, qu’il envoyait
demander des vivres et du secours aux Tombo de la montagne. Mais,
ne voyant pas revenir son neveu, qui se trouvait coupé de
Hamdallahi par les assiégeants, il mit le feu à sa capitale et, à
la faveur de l’incendie, parvint à s’enfuir. Rejoint par l’armée de
Ba-Lobbo à Ngoro, dans un ravin du Pignari, voyant ses
meilleurs partisans tués, abandonné par les autres, il se réfugia
dans la grotte de Dayambéré (falaise de Bandiagara), où il
mourut de faim, se fit sauter à l’aide d’un baril de poudre ou
périt enfumé par les Peuls, suivant les différentes versions qui
circulent à ce sujet (septembre 1864). Plus tard, ses ossements
furent recueillis par Tidiani, qui les fit déposer dans la
forteresse qu’il s’était construite à Bandiagara.


VI. — Ségou sous le
commandement des Toucouleurs (1861-90).


Nous avons vu qu’El-hadj-Omar était entré à Ségou le 10
mars 1861 et que, en le quittant, le 13 avril 1862, pour marcher
sur le Massina, il
avait laissé dans cette ville son fils Ahmadou, en lui
confiant le commandement de la place et des provinces dont se
composait encore, un an auparavant, l’empire banmana de Ségou.


L’ancienne capitale des empereurs de la dynastie des Diara avait
été sérieusement fortifiée par El-hadj-Omar, qui l’avait fait
entourer d’un solide mur d’enceinte, percé de sept portes qui
étaient barricadées tous les soirs ; de plus, il avait fait
construire un réduit (le dionfoutou) qui servait de
magasin et où les femmes d’El-hadj avaient leur logement. Ahmadou
fit élever, pour y résider personnellement, un autre réduit dont
les murs avaient six mètres de haut. Toutes ces fortifications
furent érigées sous la direction d’un Soninké du Goye, nommé Samba
Bakili et surnommé Samba Ndiaye, qui avait appris le
métier de maçon à Saint-Louis, où il avait résidé longtemps comme
otage. Ce Samba Ndiaye avait suivi Omar de Dinguiray à Ségou, lui
servant de directeur de l’artillerie pendant les combats et
d’ingénieur entre les batailles ; lorsqu’El-hadj quitta Ségou,
il l’y laissa à la requête d’Ahmadou.


Comme je l’ai dit plus haut, El-hadj avait appelé Ahmadou à
Hamdallahi au début de 1863, pour lui confier le commandement du
Massina et retourner lui-même à Ségou ; mais, la révolte ayant
éclaté parmi les Peuls et la nouvelle étant parvenue à Hamdallahi
que les anciens chefs militaires de Ségou, quoique ayant fait leur
soumission au conquérant toucouleur, préparaient en sous-main le
retour de Ali sur le trône de ses pères, Omar ordonna à son fils de
regagner Ségou (mars 1863).


Ahmadou, lors de son retour, reçut les compliments des chefs
militaires banmana, qu’il traita avec beaucoup d’égards et qu’il
combla de cadeaux ; il les invita à venir chez lui à
l’occasion de la fête de la rupture du jeûne, devant leur lire ce
jour-là une lettre importante d’El-hadj. Ce jour (23 mars 1863),
ils vinrent en effet. Lorsqu’ils furent dans le réduit d’Ahmadou,
les talibé les entourèrent et les saisirent ; la
plupart avaient des
armes sous leurs vêtements ; Ahmadou les fit mettre aux fers
et les expédia par le fleuve à son père, sous la conduite de
Tierno-Abdoul. Celui-ci, arrivé à hauteur de Hamdallahi, demanda
des ordres à El-hadj, qui fit décapiter tous les chefs banmana au
bord même du fleuve.


Cependant, Ahmadou percevait les impôts avec difficulté. En août
1863, ses collecteurs revinrent bredouilles du Kaminiadougou, où
fermentait la révolte. Vers la fin de la même année, les gens de
cette province vinrent enlever Bamabougou (ou Bambabougou), entre
Sansanding et Ségou, sur la rive droite du Niger. Trois jours
après, Sansanding, qui avait acquitté en rechignant un impôt de 500
pagnes porté ensuite à 1.000, se révolta à son tour contre Ahmadou,
à l’instigation des Sissé, qu’El-hadj avait dépossédés au profit
des Koumba, lorsque ceux ci lui avaient livré la place. Au moment
ou Koromama Koumba envoyait un messager à Ahmadou pour l’avertir du
mouvement, Boubou Sissé ouvrait les portes de la ville à
une armée de Banmana du Kalari (ou Karadougou) et à une autre armée
de Banmana venant de Sokolo. Ces deux armées, unies aux gens de
Boubou Sissé, massacrèrent la garnison toucouleure. Koromama, qui
refusa de s’associer à la révolte, fut livré par deux de ses
parents, Abderrahmân Koumba et Baba Koumba, à Boubou Sissé, qui le
fit conduire sur la rive droite, en face de Médina, et l’y fit
torturer : on lui trancha successivement les mains, les
épaules, les pieds, les genoux ; puis on lui arracha le cœur.
La tradition dit qu’il ne proféra pas une plainte et se contenta de
répéter la formule de la foi musulmane tant qu’il en eut la
force.


Le Saro (ou Sarro) se révolta également : alors Ahmadou
envoya des colonnes contre les révoltés de la rive droite ;
Dougaba, chef des Banmana de Sokolo venus à Sansanding, qui pillait
la rive gauche, fut défait et tué à Sama par Siré-Moktar, neveu
d’El-Hadj et cousin de feu Siré-Adama (novembre 1863).


Moustafa, que Omar avait laissé comme gouverneur à Nioro, envoya
à Ahmadou 2.000 hommes de renfort, avec lesquels
Tierno-Alassane, lieutenant d’Ahmadou, alla attaquer
Sansanding. L’armée toucouleure pénétra dans le faubourg de
l’Ouest, sans
grande résistance, et se rua aussitôt au pillage des maisons ;
les Banmana, sortis par l’Est, firent le tour des murailles et
vinrent attaquer les Toucouleurs par derrière ; ceux-ci
prirent la fuite et l’armée rentra à Ségou dans le plus grand
désordre, abandonnant son butin, ses captifs et une partie de ses
fusils (décembre 1863).


Un grand mécontentement se développait dans les troupes
d’Ahmadou ; il y avait rivalité entre les Irlabé et les gens
du Toro, entre ceux-ci et ceux du Damga ; les vivres étaient
rares et chers. Par contre, Sansanding se fortifiait et
Boubou-Sissé accroissait son armée et la payait bien. En février
1864, après beaucoup de tergiversations, Ahmadou envoya
Abdoul-Belnadio attaquer Sansanding ; les choses se
passèrent comme l’année précédente : les Banmana laissèrent
les Toucouleurs entrer dans la ville, puis les tournèrent, les
mirent en déroute et en tuèrent un grand nombre, dont
Abdoul-Belnadio lui-même[313].


Vers avril 1864, Kégué-Mari, frère et successeur de
Ali, commença à se mettre à la tête du mouvement de révolte contre
Ahmadou. Ce dernier envoyait faire des razzias dans les environs de
Ségou, mais son autorité ne s’étendait qu’à une région très
restreinte, et il était sans communications avec son père, bloqué
dans le Massina. Très avare, il entretenait mal son armée, qui se
détachait de lui, et il en était réduit à mettre en circulation des
nouvelles imaginaires (victoire de l’armée de Nioro, approche
d’El-hadj, etc.) pour maintenir le moral de ses troupes.


En septembre 1864, Kégué-Mari pilla plusieurs villages soumis à
Ahmadou, à quelques kilomètres de Ségou, sans que celui-ci pût
réussir à rassembler son armée assez vite pour l’en empêcher.


Ahmadou, pour tâcher de reconquérir son prestige, s’efforçait
d’acquérir la réputation d’un prince juste : un de ses
cousins, Mamadou-Abi, ayant pris des captifs à un Somono et les
ayant vendus, Ahmadou le força à les restituer ; des
talibé,
ayant pris à des Banmana, au marché de Bamabougou, des marchandises
sans les payer, Ahmadou leur fit donner cent coups de corde à
chacun. D’autre part, il continuait à mécontenter les Toucouleurs
par son avarice et les Banmana par des interdictions ridicules,
telles que celle de tatouer les enfants ou la défense faite aux
femmes de tresser leur chevelure en cimier.


Cependant, en janvier 1865, Kégué-Mari s’avança avec une armée
jusqu’à Togo, à quelques heures au Sud de Sansanding et à
moins d’un jour de Ségou. Ahmadou envoya tous ses soldats
disponibles, sous le commandement de Tierno-Alassane ; au
premier choc, les Somono de Ségou, qui portaient 120 barils de
poudre, jetèrent leurs charges et prirent la fuite ; les
Banmana s’emparèrent de la poudre et du tabala (tambour de
guerre) de Tierno-Alassane et se retirèrent dans Togo (24 janvier).
Le 28 janvier, Ahmadou, ayant reçu des renforts de Niamina et de
Kénienko (ou Kénientou), partit lui-même de Ségou, accompagné de
Mage et de Quintin, emportant 140 barils de poudre fabriquée dans
le pays (4.000 kilos environ), 33 sacs de poudre d’Europe (850
kilos environ), 108 fusils de rechange et 150.000 balles de fer, en
plus des armes et des munitions que chaque soldat portait sur lui.
A la nuit, il rejoignit, en suivant le Niger, l’armée de
Tierno-Alassane à Markadougouba, à quelques kilomètres au
Nord-Ouest de Togo, où Kégué-Mari était toujours campé avec ses
troupes. Le 29 janvier, Ahmadou demeura à Markadougouba, se
contentant de faire reconnaître la position du chef banmana par des
patrouilles. Il distribua 80 barils de poudre à ses troupes, en
recommandant de ne pas la gaspiller et en défendant de tirer un
seul coup par amusement sous peine de coups de corde.


Le 30 janvier, Ahmadou exhorta ses soldats, reprocha aux
talibé leur manque de courage, fit désigner des hommes
d’élite pour marcher en avant, puis, disant qu’il fallait être pur
au moment d’affronter la mort, exigea la restitution des objets ou
captifs pris à la guerre et soustraits au partage légal. Après bien
des atermoiements, les soldats se décidèrent à restituer quelques
objets pillés ou à désigner tel de leurs captifs qui,
si eux-mêmes
venaient à mourir, représenterait la valeur de ce qu’ils avaient
soustrait. Ensuite Ahmadou procéda au dénombrement de son armée, en
faisant aligner les fusils par terre, et désigna son campement à
chaque compagnie. Puis il recommanda aux sofa de s’avancer
sans tirer jusqu’à dix pas de l’ennemi, de ne jamais reculer, de
mettre beaucoup de poudre et dix balles dans leurs fusils. Il y
eut, entre talibé et sofa, une scène de défis et
de disputes qu’Ahmadou eut grand peine à faire cesser. Après avoir
calmé et exhorté les talibé et les sofa, il fit
de même auprès des Toubourou[314], puis des Peuls, puis des Diawara.


Le départ eu lieu le 31 janvier à 4 heures du matin. A 7 heures,
on arriva à un village en ruines où les troupes se rangèrent en
ordre de bataille : les talibé en quatre colonnes au
centre, les sofa et les Diawara à gauche, les Peuls[315] en avant et à droite pour fermer la route de
l’Est ; en tout 4.000 cavaliers et 6.000 fantassins, dont
Ahmadou passa la revue. A 9 heures, on fit halte en vue de Togo, à
500 mètres de l’armée ennemie qui, Kégué-Mari à sa tête, était
rangée en avant des murailles du village. Mari avait peut-être
3.000 fantassins et 400 cavaliers, sans compter les soldats postés
sur le mur d’enceinte et les terrasses de Togo. Ahmadou ayant
ordonné l’attaque, cinq colonnes composées de fantassins et de
cavaliers qui avaient mis pied à terre s’avancèrent au pas en
psalmodiant la ilah ill’ Allah, Mohammed rassoul
Allah : à droite les Irlabé, pavillon noir, commandant
Tierno-Abdoul, et des sofa, pavillon rouge, commandants
Fali et Diougou Koullé ; au centre, les gens du Toro, pavillon
rouge et blanc, commandant Tierno-Alassane ; à gauche, les
Toubourou, sans pavillon, et enfin les talibé du Ganar,
que commandait un autre Tierno-Abdoul. Les Banmana de Kégué-Mari
attendaient l’attaque, immobiles, accroupis par terre. Arrivées à
cent pas de l’ennemi, les colonnes d’Ahmadou s’élancèrent au pas de charge et
le feu commença à un signal donné. Les Banmana se levèrent en
désordre et cherchèrent à rentrer dans le village, mais ils
s’entassèrent aux portes et furent tués à bout portant, beaucoup à
coups d’épée. Kégué-Mari avait fui sur une colline en arrière de
Togo avec sa cavalerie. Les talibé et les sofa
entrèrent dans le village, où commença la guerre des rues ;
tout cela n’avait duré que quelques minutes, mais ensuite la
bataille devint plus pénible. Les Diawara et les Toubourou furent
un moment repoussés ; des Banmana purent s’enfuir, beaucoup
furent faits prisonniers et massacrés. A 4 heures, Togo ne
renfermait plus que de rares défenseurs.


Le lendemain, la plupart des fuyards furent rattrapés dans la
brousse et mis à mort ; une centaine, qui se rendirent, furent
néanmoins décapités sur l’ordre d’Ahmadou. Beaucoup de fugitifs
aussi avaient été tués à coups de lance par les Peuls. Mage estime
à 2.500 au minimum le nombre des Banmana qui périrent dans cette
bataille, tandis qu’Ahmadou n’eut pas cent morts de son côté. Bien
que Kégué-Mari eût réussi à prendre la fuite, c’était une éclatante
victoire, mais Ahmadou ne sut pas en profiter.


Au lieu de marcher sur Sansanding, il céda aux sollicitations
des talibé, pressés de voir partager le butin, et rentra à
Ségou, avec 3.500 femmes et enfants capturés dans Togo. D’ailleurs,
il n’osait pas se mesurer avec Boubou-Sissé et préférait aller
ramasser du butin et des esclaves en attaquant les Banmana.


Le 25 mars 1865, il partit de Ségou accompagné de Mage et de
Quintin, emmenant son armée qu’il organisa à Ségou-Koro jusqu’au 2
avril. Ce jour-là, il se mit en marche vers Fogni, puis vers Kamini
(en face de Niamina) et Kénienko (ou Kénientou), pour aller
attaquer Dina, village de la rive droite du Niger situé un
peu en aval de Koulikoro et où s’étaient concentrés les habitants
de Koulikoro, de Manambougou et de Bamako, tous insoumis. Ahmadou
arriva devant Dina le 7 avril et donna l’assaut à l’endroit le plus
facilement défendable, le mur d’enceinte y dessinant un angle
rentrant, et sans prendre aucune disposition préalable ;
néanmoins, et bien que le mur eût quatre mètres de haut, l’armée toucouleure réussit
à l’escalader sous le feu des Banmana qui, une fois l’enceinte
extérieure franchie par l’ennemi, se réfugièrent dans un réduit
construit au centre du village. A ce moment, une panique se déclara
brusquement parmi les troupes d’Ahmadou, qui évacuèrent la place et
laissèrent les Banmana réoccuper les terrasses des maisons ;
mais, peu après, les Toucouleurs revinrent à la charge et
rentrèrent dans le village. Enfin, après des alternatives diverses,
les assaillants battirent de nouveau en retraite vers 3 heures et
demie de l’après-midi. Lorsque la nuit fut venue, Ahmadou fit
cerner le village, mais incomplètement, et les assiégés purent
s’échapper presque tous, bien qu’un certain nombre de guerriers
banmana furent capturés et massacrés et que beaucoup de femmes
furent faites prisonnières. Les troupes d’Ahmadou, pénétrant enfin
dans le village et le réduit évacués, se livrèrent au pillage
jusqu’au lever du jour.


Après la prise de Dina, le prince toucouleur continua sa route
vers le Sud en suivant toujours la rive droite du Niger. Le 10
avril, une partie de son armée passa le fleuve pour aller piller
Koulikoro ; les Somono de cette dernière localité vinrent se
rendre à Ahmadou, qui les envoya s’installer à Kénienko. Le 11
avril, le village de Manambougou, que ses habitants
avaient abandonné, fut brûlé ; puis, renonçant à pousser
jusqu’à Bamako, Ahmadou, qui, lui, était demeuré sur la rive
droite, traversa à son tour le Niger, incendia Koulikoro
avec plus de trois tonnes de coton qui s’y trouvaient réunies et se
rendit à Niamina en longeant la rive gauche et en détruisant tout
sur son passage ; il arriva le 14 avril à Niamina, dont les
Toucouleurs avaient fait une place forte, et rentra le 18 à
Ségou.


Enfin, le 4 juillet 1865, Ahmadou se décida à marcher contre
Sansanding. Il passa le Niger près de Markadougouba ; le
passage du fleuve dura trois jours : une tornade fit couler
plusieurs pirogues. L’armée toucouleure arriva le 9 juillet devant
Sansanding, que défendait une armée composée de Peuls, de Maures et
de Banmana. Ahmadou ordonna aussitôt l’assaut, mais ses colonnes
furent plusieurs fois repoussées avec pertes. Le siège dura 72
jours, avec des alternatives de succès et de revers. Une partie des Soninké et de
leurs captifs vint se rendre lorsque la famine commença à se faire
sentir ; l’armée d’Ahmadou était d’ailleurs elle-même fort mal
approvisionnée en vivres et la saison des pluies
l’affaiblissait ; de plus, pendant ce temps, Kégué-Mari
attaquait les environs de Ségou. Le 11 septembre, l’armée de ce
dernier, venant de l’Est, traversa le Niger et attaqua Ahmadou dans
son camp ; elle fut repoussée, mais put se retirer sans être
inquiétée. Le 15 septembre, plus de 1.500 hommes de l’armée de Mari
parvinrent à entrer dans Sansanding. Dans la nuit du 17 septembre,
Ahmadou, pris de panique à la nouvelle que Kégué-Mari en personne
menaçait Ségou, leva le siège pour rentrer dans sa capitale, où il
arriva le 23 avec son armée en déroute.


Fin 1865, on craignit sérieusement à Ségou d’être attaqué par
Kégué-Mari, mais Ahmadou ne put réussir à faire marcher son armée,
qui ne voulait plus se battre. Heureusement pour lui, Mari demeura
dans l’inaction.


Ahmadou avait caché le plus longtemps possible au public la mort
de son père ; lorsqu’elle fut connue de tout le monde, il se
proclama le seul héritier de la puissance paternelle et voulut
être, non plus seulement le roi de Ségou, mais l’empereur de toute
la partie du Soudan occupée par les Toucouleurs. Cependant ses
frères Habibou et Moktar, qui régnaient, le
premier à Dinguiray et le deuxième à Koniakari, son cousin
Tidiani, qui régnait au Massina, et l’ancien esclave de
son père, Moustafa, qui commandait Nioro, prétendaient
demeurer indépendants de son autorité, d’ailleurs assez mal assise
à Ségou même. En 1870, Ahmadou quitta momentanément Ségou pour
aller surveiller à Nioro les agissements de Moustafa ; n’ayant
pu trouver dans la gestion de ce dernier des motifs suffisants pour
le faire exécuter, malgré le désir secret qu’il en avait, il se
contenta de prendre lui-même la direction des affaires de la
province ; puis, en 1872, ayant appris que Habibou, accompagné
de son frère Moktar, venait opérer des razzias dans le Diomboko et
le Kaarta, il marcha contre lui, s’empara de sa personne et de
celle de Moktar et revint à Ségou avec les deux prisonniers, qu’il
laissa mourir dans les fers.


En 1884,
Ahmadou, ne sentant plus sa vie en sûreté à Ségou, où il s’était
fait détester de tout le monde et surtout des Toucouleurs, passa le
commandement à son fils Madani, alla demeurer quelque
temps à Niamina, puis alla s’emparer de Nioro sur son frère
Mountaga, qu’il y avait installé en 1873.


Le 6 avril 1890, le lieutenant-colonel Archinard arrivait en
face de Ségou et Madani prenait aussitôt la fuite avec les derniers
talibé, laissant la place libre aux troupes françaises, et
se sauvait à Mopti.


VII. — Nioro sous le
commandement des Toucouleurs (1854-91).


Comme nous l’avons vu plus haut, El-hadj-Omar s’était
emparé de Nioro en 1854 ; il n’y fit que des séjours
intermittents, laissant en son absence à Alfa-Oumar le
soin de surveiller ses intérêts. Lorsque, en 1859, il se décida à
marcher sur Ségou, il installa à Nioro comme gouverneur l’un de ses
esclaves préférés, nommé Moustafa, qui fut le véritable
roi du Kingui et du Kaarta de 1859 à 1870.


Le pays demeura relativement tranquille sous le gouvernement de
Moustafa ; cependant, en décembre 1864, le Bakounou se révolta
contre les Toucouleurs : Moustafa, alors démuni de troupes,
dut faire appel à Tierno-Moussa, qui commandait le fort de
Koniakari. Tierno-Moussa se transporta au Bakounou, mais se laissa
bloquer à Bagoïna ; il envoya demander à Ahmadou un
renfort que le roi de Ségou ne put lui fournir ; enfin, il
réussit à s’échapper du côté du Kingui, mais ne put entrer à Nioro,
les routes étant coupées par les Maures et les Banmana, et s’en
retourna à Koniakari.


De son côté, Ahmadou, sans cesse harcelé à Ségou par
les Banmana et les Peuls, demandait continuellement à Moustafa des
renforts que ce dernier était bien incapable de lui expédier. En
1870, persuadé que Moustafa y mettait de la mauvaise volonté,
Ahmadou vint à Nioro et, dans le but de perdre le gouverneur,
l’accusa de prévarication ; Moustafa prouva qu’il n’avait pas
touché au trésor d’El-hadj et avait administré sagement le pays au moyen des seules
recettes de l’impôt. Ahmadou ne put le condamner mais, après être
allé passer quelques jours à Guémou, il revint à Nioro et y resta
deux ans, prenant en mains propres le commandement du pays. C’est à
cette époque que ses deux frères Habibou et Moktar vinrent de
Dinguiray et de Koniakari dans le but de razzier des provinces
dépendant de Nioro ; Ahmadou, nous venons de le voir, marcha
contre eux, les fit prisonniers et les emmena à Ségou[316], avec un fort contingent prélevé à Nioro et
Moustafa lui-même, ayant laissé comme gouverneur au Kingui un chef
de sofa surnommé Almami (1872).


Au bout d’un an, Ahmadou envoya son frère Mountaga pour
gouverner Nioro (1873). Mountaga y régna de 1873 à 1884, acquérant
la réputation d’un grand général et d’un excellent administrateur,
et annexant à son gouvernement le Séfé et le Komintara (cercle
actuel de Kita). Ahmadou, jaloux des lauriers de son frère, quitta
Ségou en 1884, se rendit à Bassaka dans le Bakounou et y
convoqua Mountaga ; il accueillit ce dernier
amicalement : mais Mountaga défiant profita de la nuit pour
retourner à Nioro. Ahmadou envoya à sa poursuite une colonne qui
revint en disant qu’elle n’avait pu l’atteindre. Il partit alors en
personne, s’arrêta à Touroungoumbé, puis à Yéréré, envoyant de
chacun de ces points des messagers à Mountaga pour l’engager à
venir faire sa soumission. Après quatre mois d’inutiles
pourparlers, il mit le siège devant Nioro. Mountaga réussit à
fomenter un complot contre son frère, dans l’entourage même de ce
dernier, mais Ahmadou le découvrit et fit exécuter le marabout
Mahmadou-Kaya, âme du complot. Cependant les Peuls Sambourou se
révoltèrent contre Ahmadou : Boubakar-Samba marcha contre eux,
tua leur chef Falilou, dont la tête fut envoyée au camp d’Ahmadou,
et prit tous les villages des Sambourou. La famine s’étant déclarée
dans Nioro, Mountaga invita ses partisans à aller rejoindre Ahmadou
et resta seul avec sa famille et le griot Farangalli ; les
assiégeants entrèrent alors par la porte par laquelle étaient
sortis les défenseurs ; Mountaga se retira avec son frère Daï
et Farangalli dans sa poudrière et se fit sauter au moment où les
sofa d’Ahmadou en forçaient la porte (1885).


Ahmadou s’installa donc à Nioro. Quelques années après,
apprenant que le Diafounou avait prêté son appui au marabout
soninké Mahmadou Lamine, qui se préparait à assiéger Bakel, et
redoutant que ce fait ne lui attirât les Français sur le dos,
Ahmadou marcha sur Gouri, capitale du Diafounou ;
après quatre mois de séjour à Kérané et de temporisations, il mit
le siège devant Gouri ; au bout de trois mois, les Soninké
évacuèrent la place pendant la nuit (1887). Après cette victoire
d’ailleurs peu glorieuse, Ahmadou retourna à Nioro.


En 1890, il envoya une armée attaquer Koniakari que
venait d’occuper le lieutenant Valentin. Après une série
d’opérations dont on trouvera le récit au chapitre XV, il fut contraint d’évacuer Nioro
devant le colonel Archinard, qui occupa cette ville le
1er janvier 1891 et mit en fuite les Toucouleurs ;
Ahmadou se transporta à Bandiagara, d’où il devait être chassé
également par nous en 1893.


Durant l’occupation de Nioro par les Toucouleurs, les recettes
de l’Etat étaient fournies par l’impôt du dixième sur les récoltes
de mil, le cinquième du butin fait par les Toucouleurs et la moitié
de celui fait par les contingents indigènes — le reste étant
réparti entre les chefs et les soldats —, les héritages non
réclamés, les biens abandonnés, l’oussourou ou dîme
prélevée sur les troupeaux des nomades et les marchandises des
colporteurs, et enfin le produit des amendes. Les recettes
servaient à entretenir le gouverneur, ses courtisans et son harem,
à faire des cadeaux aux chefs et aux notables, à nourrir les
troupes pendant les expéditions, à acheter des armes, des munitions
et des chevaux, à faire des libéralités et à rémunérer les
percepteurs. En plus de ces impôts d’Etat, il y avait les impôts
religieux (diaka sur les récoltes et les bestiaux,
indemnité à payer pour être dispensé du jeûne, etc.) ; les
recettes provenant de ces impôts servaient à l’entretien des
mosquées, des imâm et autres membres du clergé.


Des cadis
rendaient la justice, assistés de lettrés ou pieux personnages qui
n’avaient que voix consultative. On pouvait appeler de leurs
décisions au grand cadi de Nioro. Quant aux non musulmans, ils
continuaient à faire juger leurs différends devant leurs propres
tribunaux et selon la coutume locale.


VIII. — Le Massina sous
le commandement des Toucouleurs (1862-93).


J’ai dit plus haut comment El-hadj-Omar avait conquis
le Massina en 1862 et comment, après des luttes perpétuelles pour
conserver sa conquête, il avait trouvé la mort en 1864 dans la
falaise de Bandiagara. Son neveu Tidiani lui succéda au
Massina de 1864 à 1887.


Ayant reconstruit Hamdallahi, Tidiani équipa une armée,
poursuivit Ba-Lobbo dans le Kounari et, pour utiliser la
bonne volonté des Tombo, disposés à le soutenir contre les Peuls,
transporta sa capitale à Bandiagara. Son règne ne fut
qu’une lutte continuelle contre les habitants de son prétendu
royaume, lequel en réalité ne dépassait guère les environs
immédiats de Bandiagara. Il eut cependant des alternatives de
succès et de revers. Son plus terrible adversaire fut
El-Bekkaï, qui avait établi son quartier-général à
Ténenkou ; son meilleur secours lui vint de la
rivalité et du défaut d’entente qui divisaient Ba-Lobbo et
El-Bekkaï. C’est ainsi qu’il put battre ces deux derniers
simultanément, l’un à Poromani ou Foromani (entre Sofara
et San) et l’autre à Sénidiadio. Mais ensuite Ba-Lobbo
s’enferma à Dienné, que Tidiani ne parvint à reprendre qu’après un
siège pénible ; Ba-Lobbo d’ailleurs avait pu s’échapper et
s’était réfugié à Fiou (circonscription actuelle de San),
auprès de Peuls originaires du Massina. Pendant ce temps,
El-Bekkaï, avec les gens du Kounari, menaçait Bandiagara, que
Tidiani eut grand-peine à préserver ; enfin, il put refouler
El-Bekkaï sur Ténenkou et s’emparer successivement de Ténenkou, de
Kakagnan, de Diafarabé et du Sébéra. C’est à cette époque que
mourut Ba-Lobbo, qui ne fut qu’imparfaitement remplacé par
Hamadou-Abdoul, lequel résida à Fiou, et
Amirou-Ba-Lobbo,
lequel s’était établi à Bangadina, au Sud-Est de San, chez les
Minianka.


Le décès de Ba-Lobbo entraîna la soumission d’une grande partie
des Peuls au prince toucouleur. Peu après, Ahmed-el-Bekkaï, au
cours d’un combat contre l’armée de Tidiani, était tué près de
Sarédina (Sébéra), où son tombeau est devenu un lieu de
pèlerinage[317].


Tidiani put enfin se considérer comme roi du Massina, mais le
Massina était devenu presque un désert.


En 1887, Tidiani reçut à Bandiagara la visite du lieutenant de
vaisseau Caron, qui venait lui demander la route de Tombouctou et
l’accès de Dienné ; le roi répondit à l’explorateur :
« Je suis un porteur d’outres et mes outres sont Dienné et
Tombouctou ; si tu les veux, empare-toi d’abord du
porteur. » Néanmoins Caron put parvenir jusqu’à Kabara et s’en
revenir sur ses pas, malgré l’opposition et les menaces de Tidiani,
qui mourut la même année.


Tidiani avait fait tous ses efforts pour organiser ses Etats. Il
les avait divisés en provinces, à la tête de chacune desquelles
était placé un amirou ou gouverneur. Les divers
amirou résidaient d’ordinaire à Bandiagara auprès du roi,
mais effectuaient des tournées dans leurs districts respectifs en
vue de percevoir l’impôt. L’armée comprenait quatre corps, dont les
deux premiers étaient composés de Toucouleurs, le troisième étant
formé des esclaves du roi et le quatrième de Banmana enrôlés qu’on
appelait sofa. Les impôts ordinaires et les impôts
religieux furent organisés comme à Nioro ; les Tombo étaient à
peu près dispensés de l’impôt, mais ils devaient fournir des
porteurs au roi lors de ses déplacements et de ses expéditions
militaires.


Tapsirou, fils de Tidiani, lui
succéda mais ne régna que quelques mois (1887-88).


Mounirou, frère de Tapsirou, remplaça ce dernier
(1888-91). Son règne se passa en luttes contre les Kounta, que
commandait Abiddine, fils et successeur
d’Ahmed-el-Bekkaï[318], et contre les Peuls, surtout ceux du
Farimaké. Néanmoins, il parvint à conserver son autorité, grâce
surtout à l’appui des Tombo de la région de Bandiagara et de leur
chef Gogouna.


En 1891, Ahmadou, fils d’El-hadj-Omar, fuyant de Nioro
devant les troupes françaises, arriva au Massina, où Mounirou lui
céda le pouvoir par déférence pour son âge. Mais deux ans plus tard
le général Archinard, s’étant emparé de Dienné, arrivait à
Mopti ; Madani, fils d’Ahmadou, réfugié dans cette dernière
ville depuis la prise de Ségou par les Français, rejoignait son
père à Bandiagara, pendant que le général proclamait à Mopti la
déchéance d’Ahmadou et nommait roi du Massina Aguibou,
frère d’Ahmadou et ancien roi de Dinguiray, qui avait embrassé
notre cause. Peu après, Ahmadou était battu à Korikori par
le général Archinard, qui entrait sans coup férir à Bandiagara et y
installait Aguibou (29 avril 1893).


Ahmadou, s’étant réfugié à Douentza, tenta en vain un retour
offensif, se sauva à Hombori, puis à Dori, puis à Say, où il passa
le Niger pour aller s’installer à Dounga, entre Say et
Niamey ; de là, il gagna bientôt les pays haoussa, où il
mourut obscurément en 1898 ; ses derniers talibé et
parents qui l’avaient accompagné dans sa fuite soutinrent plus tard
l’émir de Sokoto lors de sa tentative de résistance contre les
Anglais ; après la victoire de ces derniers, qui s’emparèrent
de Bassirou, fils d’Ahmadou, et occupèrent Sokoto, les
anciens partisans d’Ahmadou prirent, en 1906, le chemin du Bornou,
du Ouadaï et du Darfour pour aller s’installer en Arabie, dans le
Hidjaz, où ils sont encore.


Quant à Aguibou, il conserva de 1893 à 1902, sous notre
protection et notre contrôle, le titre et les fonctions de roi du
Massina, avec
résidence à Bandiagara. Mais, faible et sans valeur, il ne sut pas
ramener le calme dans ce pays troublé ni parvenir à y faire aimer
le nom des Toucouleurs. A la suite d’incidents divers qui seront
relatés au chapitre XV, un arrêté du 26
décembre 1902, rendu sur la proposition de M. le Gouverneur Ponty,
plaça le Massina sous le régime de l’administration directe et mit
Aguibou à la retraite en lui accordant une pension. Les chefs
toucouleurs installés comme chefs de province par El-hadj et ses
successeurs furent supprimés par extinction : à la mort de
chacun d’eux, les cantons et les villages qu’ils commandaient
furent rendus à leurs chefs autochtones. Aguibou lui-même, dernier
représentant de la dynastie des Tal, s’éteignit en 1908[319].




[image: ]
Carte 17. — L’empire d’El-hadj-Omar.










[296]Saïdou Tal eut cinq fils :
Almami-Guédo, Alfa-Ahmadou, Tierno-Boubakar et El-hadj-Omar, nés de
sa première femme, et Alioun, né d’une seconde épouse.





[297]Rive gauche du Sénégal, en amont de
l’embouchure de la Falémé.





[298]Près et en amont de Makhana et sur la même
rive.





[299]Entre Dramané et Bongourou.





[300]Il semble qu’El-hadj-Omar était assez porté
à proposer aux chefs dont il désirait l’alliance de leur donner le
commandement de pays qui ne lui appartenaient pas : c’est
ainsi qu’il offrit à un marabout des Taleb-Mokhtar nommé Sidi
Bouya, ancêtre de Saad Bou, de le nommer « émir du
Hodh » ; Sidi Bouya réfléchit longtemps, et enfin refusa
ce titre, qui aurait fait de lui le vassal d’El-hadj et l’aurait
obligé à guerroyer pour le compte de ce dernier.





[301]Il s’agit ici du Guémou de l’Est, ancienne
capitale de Sébé Kouloubali.





[302]Ce Guémou se trouvait non loin du village
actuel de Sambakagny.





[303]Sur la rive gauche du Sénégal et à 400
mètres en aval de l’embouchure de la Falémé.





[304]Il s’agit, non pas du canton du Fadougou,
chef-lieu Farako, situé sur la rive droite du Niger, mais d’une
province du même nom qui se trouve sur la rive gauche, au Nord-Est
du Bélédougou.





[305]Nous avons vu plus haut que cette
conversion était toute superficielle ; en réalité, le Massina
s’était rendu indépendant de Ségou, mais si l’un des deux pays eût
pu prétendre à la suzeraineté sur l’autre, ç’aurait été, par droit
historique, l’empire de Ségou.





[306]La nouvelle de la prise de Ségou par
El-Hadj-Omar répandit la consternation dans tous les pays qui se
trouvaient en relations avec l’empire banmana. Ahmed-el-Bekkaï,
chef des Kounta de Tombouctou, qui avait entendu parler par
l’explorateur Barth de la reine Victoria et la considérait comme le
plus puissant des souverains de l’Europe, lui expédia des
ambassadeurs par la voie du Sahara, afin de solliciter son concours
pour l’aider à protéger Tombouctou contre les Toucouleurs. Les
envoyés d’El-Bekkaï parvinrent jusqu’à Tripoli, mais là, les
fonctionnaires turcs, ayant saisi les lettres dont ils étaient
porteurs, crurent servir la cause de l’islam en empêchant ces
lettres d’arriver à destination et renvoyèrent les ambassadeurs à
Tombouctou après leur avoir fait des cadeaux.





[307]On appelait sofa
(« palefrenier » en mandingue) des captifs pris jeunes et
qui avaient commencé leur apprentissage de soldat en soignant les
chevaux ; les talibé (de taleb, en arabe
« étudiant ») étaient les anciens disciples
d’El-hadj.





[308]Le Ganar, le pays des Irlabé et le Toro
sont trois provinces du Fouta dont étaient originaires la plupart
des soldats composant ces trois armées.





[309]C’est un détachement de cette armée qui fit
prisonnier, du côté de Bassikounou, le lieutenant indigène de
spahis Alioune Sal, alors en mission dans la région ; Alioune
Sal parvint à s’échapper et regagna le Sénégal.





[310]Une partie de la correspondance échangée de
1860 à 1864, entre El-hadj-Omar d’une part et Hamadou-Hamadou et
El-Bekkaï de l’autre, a été retrouvée par le fama ou roi
actuel de Sansanding, Mademba, qui en a remis tout récemment une
copie à M. Terrier, secrétaire général du Comité de l’Afrique
Française ; ce dernier a eu l’obligeance de me communiquer ces
lettres.





[311]C’est pourquoi Mage, qui arriva à Ségou
avec Quintin au début de 1864 et auquel nous sommes redevables de
la plupart des détails qui précèdent concernant El-hadj-Omar, ne
reçut pas de nouvelles des faits et gestes de ce dernier
postérieurs à juin 1863 et ne connut les événements qui vont suivre
que de façon imparfaite.





[312]D’après une autre version, ces canons
auraient été pris par Ahmed-el-Bekkaï à la bataille de
Goundam ; c’étaient les deux obusiers abandonnés dans le Ferlo
par le commandant du fort de Bakel en 1857 (voir plus haut).
El-Bekkaï les fit transporter à Tombouctou, où se trouvaient déjà
huit canons, dont trois en bronze et cinq en fer, que les Marocains
avaient amenés autrefois.





[313]C’est après cette défaite des Toucouleurs
que Mage arriva à Ségou avec le docteur Quintin. Pour ce qui
concerne le voyage de ces explorateurs, ainsi que la mission du
capitaine Galliéni, voir les chapitres XIV
et XV.





[314]Les Toubourou, chez les Toucouleurs,
correspondent aux Rimaïbé chez les Peuls.





[315]Un certain nombre de Peuls, appartenant
surtout au clan des Dialloubé, auquel la dynastie des Bari avait
ravi le pouvoir au Massina, avaient pris du service dans l’armée
d’Ahmadou.





[316]Habibou fut remplacé à Dinguiray par son
autre frère Aguibou, qui fut plus tard roi du Massina.





[317]Ce tombeau fut érigé en 1895 par les soins
du colonel de Trentinian : cet officier voulut ainsi
reconnaître les services rendus à la civilisation par El-Bekkaï,
qui avait autrefois protégé Barth à Tombouctou. Cet Ahmed-el-Bekkaï
était le petit-fils du fameux Sidi-el-Mokhtar-ben-Ahmed, né en 1729
et mort en 1811, qui enleva la suprématie religieuse aux
Kel-Antassar pour la donner aux Kounta et dont le tombeau, situé à
Bou-el-Anouar dans l’Azaouad, est aussi un lieu de pèlerinage très
fréquenté.





[318]Abiddine fut tué en 1889 au cours d’une
bataille livrée aux troupes de Mounirou.





[319]Il avait fait en 1900 un voyage en France
et avait visité l’Exposition Universelle.









CHAPITRE XII


L’empire mandingue de Samori

(XIXe siècle).


L’empire de Samori n’eut jamais l’extension de celui
d’El-hadj-Omar ; il n’en eut pas non plus la durée. Il semble
que les qualités de Samori, en tant qu’organisateur, étaient
inférieures à celles d’El-hadj-Omar, mais il semble d’autre part
que l’habileté guerrière du premier fut plus considérable que celle
du second. En tout cas, les conditions dans lesquelles opérèrent
ces deux grands conquérants soudanais de l’époque contemporaine
étaient fort différentes, et il est essentiel de se les rappeler si
l’on veut établir entre eux une comparaison.


El-hadj-Omar était un musulman instruit, qui avait beaucoup
voyagé, avait vécu à la cour de souverains puissants, tels que les
sultans du Bornou et de Sokoto, avait visité des villes telles que
Le Caire et La Mecque, avait vu de près les Français du Sénégal et
s’était entouré de gens, tels que Samba Ndiaye, formés à notre
école. Samori au contraire était ignorant et illettré[320] ; il ne fut jamais en relations directes
avec d’autres pays que les contrées du Soudan où se déroula sa
fortune et, s’il reçut quelquefois la visite d’Européens, il
n’avait jamais visité leurs établissements et n’avait jamais vu la
mer avant sa capture et son exil.


D’autre part,
El-hadj-Omar, sauf sur les rives du Sénégal, ne fut aucunement
gêné, dans la constitution de son empire, par l’action européenne
et n’eut affaire qu’à des peuplades indigènes dont la plupart
n’étaient aucunement organisées ou à des Etats également indigènes
qui étaient arrivés à l’époque de la décadence et du démembrement,
tandis que Samori, dès le début, vit ses ambitions contrecarrées
constamment par les Français et dut passer sa vie à refaire
ailleurs des conquêtes que notre armée lui enlevait au fur et à
mesure : aurait-il eu la volonté et le pouvoir d’organiser
solidement son empire que nous ne lui aurions pas laissé le temps
de le faire. Si l’on veut bien observer qu’il trouva le moyen de
résister pendant seize ans à nos colonnes et que, durant cette
période de perpétuel qui-vive, il réussit à imposer son autorité
sur un territoire qui n’eut jamais moins de 500 kilomètres de long
sur 200 de large, la promenant des sources du Niger à la basse
Volta Noire, et si l’on se souvient d’autre part qu’il suffit de
trois années au général Archinard pour effacer de la carte
d’Afrique toute trace de l’empire, déjà vieux de trente ans, fondé
par El-hadj-Omar, on conviendra que la comparaison n’est pas
entièrement défavorable à Samori.


D’un autre côté, il faut remarquer que ce dernier, au moins
pendant la première moitié de son règne, opérait parmi ses
compatriotes et incarnait en quelque sorte la résistance nationale
opposée à l’occupation française, tandis qu’El-hadj et ses
successeurs s’étaient taillé des royaumes en pays étranger et
n’avaient jamais su se concilier l’amour ni la fidélité de leurs
sujets. L’armée d’El-hadj, en dehors d’un noyau d’esclaves et de
disciples dévoués corps et âmes à leur maître, était un ramassis de
gens de toutes nationalités, sur lesquels El-hadj avait su prendre
un ascendant personnel indéniable, mais qui ne servirent souvent
qu’en rechignant ses fils et ses lieutenants. L’armée de Samori
comptait bien aussi une quantité considérable de gens venus de
partout, enrôlés volontaires qu’attirait l’espoir du butin ou
captifs faits à la guerre et entraînés au métier militaire par
leurs maîtres, mais elle comporta toujours un fort contingent de
Mandingues et de Foulanké du Ouassoulou, compatriotes de Samori lui-même, parlant la
même langue, ayant les mêmes mœurs et les mêmes traditions que le
chef qui les menait au combat.


L’histoire de Samori intéresse moins exclusivement la colonie du
Haut-Sénégal-Niger que celle d’El-hadj-Omar ; elle intéresse
même plus la Guinée et la Côte d’Ivoire — dans leurs limites
actuelles — que la colonie qui fait l’objet du présent ouvrage.
D’un autre côté, l’histoire du conquérant mandingue est beaucoup
plus intimement liée à celle de l’occupation française que
l’histoire du conquérant toucouleur. Aussi n’en donnerai-je ici
qu’un assez court résumé, en insistant seulement sur les faits qui
concernent plus spécialement le Haut-Sénégal-Niger et en renvoyant,
pour les détails, au volume que M. André Mévil a consacré au
célèbre héros soudanais[321], volume que j’ai
d’ailleurs fortement mis à contribution, ainsi qu’au chapitre XV de
ce volume.


Samori Touré[322] naquit vers 1835, de
parents obscurs, à Sanankoro près Bissandougou, dans la partie du
Ouassoulou avoisinant le Milo (Guinée Française). Vers 1870, il
s’imposa comme chef à Bissandougou, prit Sanankoro et s’y
installa. De 1874 à 1877, il s’empara du Sangaran et de quelques
cantons voisins à cheval sur le haut Niger, entre le Tinkisso et le
Milo. En 1880, il s’intitula amir-el-moumenîn[323] et prêcha la guerre contre les infidèles.
Bientôt il franchit le Niger en aval de Siguiri et établit son
autorité sur Kangaba et l’Est du Manding, ainsi que sur
les cantons banmana de la rive droite (Safé, Guitoumou — ou
Djitoumou — et Méguétana), où il fit de nombreux captifs. Puis il
menaça Niagassola, à 120 kilomètres de notre fort de Kita qui
venait d’être fondé. Le colonel Borgnis-Desbordes, ayant inutilement cherché à
entrer en pourparlers avec lui par l’intermédiaire du lieutenant
indigène Alakamessa, engagea les hostilités au début de 1882, en
allant au secours de Kéniéra, sur la rive droite du Niger
(à l’Est-Sud-Est de Siguiri), que Samori assiégeait ; ce
dernier prit la fuite, mais son frère Fabou attaqua le
colonel comme il repassait le Niger et le harcela presque jusqu’à
Kita.


Le 1er février 1883, Borgnis-Desbordes fondait le
poste de Bamako, après avoir été attaqué à Daba par les Banmana,
sur la route de Kita à Bamako. Peu après, Fabou s’avançait vers le
Nord jusqu’à Sibi et coupait la ligne de ravitaillement de
Kita à Bamako, tandis que d’autres bandes de Samori détruisaient la
ligne télégraphique et arrivaient le 1er avril à 4
kilomètres au Sud de Bamako, au confluent de l’Oyako et du
Niger. Le colonel Borgnis-Desbordes engagea l’attaque en cet
endroit le 5 avril, avec 400 hommes contre 3.000 ; nos
troupes, après avoir franchi l’Oyako, durent reculer, repasser le
ruisseau et s’appuyer aux collines rocheuses qui viennent aboutir à
sa rive gauche. Après plus de huit heures d’un combat meurtrier,
nos troupes, diminuées du dixième, durent rentrer à Bamako, où le
capitaine Pietri amena un renfort de Kita. Le 12 avril,
Borgnis-Desbordes réunit les hommes valides des deux effectifs, y
ajouta 200 auxiliaires, retourna à l’Oyako, y retrouva Fabou et ses
bandes et les mit en déroute ; le capitaine Pietri accentua
cette déroute à l’aide d’une colonne volante.


Les instructions supérieures étant de ne pas s’engager trop
avant, le colonel Boylève, en 1883-84, se contenta de surveiller la
ligne des postes, au Sud et à proximité de laquelle se tenaient les
avant-gardes de Samori.


En 1884-85, le commandant Combes repoussa les bandes avoisinant
Bamako sur la rive droite du Niger, qu’il franchit à Kangaba, puis
installa un poste provisoire à Niagassola. Samori envoya attaquer
ce poste, que commandait le capitaine Louvel ; ce dernier se
porta au devant de l’ennemi, qu’il rencontra au Sud de Niagassola,
sur la route de Siguiri, près de Nafadié, au passage
difficile de la rivière Komodo. Malinké-Mori, frère de
Samori, attaqua vigoureusement le détachement Louvel, au moment où celui-ci
s’engageait dans un ravin boisé, mais fut mis en déroute ;
Louvel revint sur Nafadié, où il fut attaqué le lendemain par 3.000
sofa qui, ne pouvant prendre d’assaut le fortin provisoire
construit à la hâte, en firent le blocus. Le commandant Combes,
averti, vint de Koundian par Niagassola et arriva, le 10 juin 1885,
à Nafadié, qu’il dégagea. Combes et Louvel se replièrent sur
Niagassola, harcelés par les sofa de Malinké-Mori et
passant au travers des bandes de Fabou qui cherchaient à les couper
de ce dernier point. Les soldats de Samori considérèrent cette
marche de nos troupes comme une fuite et, voulant dire que nous
avions peur et refusions le combat, ils crièrent aux
tirailleurs : Al tarha bôké Niagassola !
« Allez vous soulager à Niagassola ! » (injure
demeurée longtemps fameuse parmi nos troupes indigènes).


Fin 1885, le lieutenant-colonel Frey avait à repousser 10.000
sofa établis sur la rive gauche du Bakhoy, sous le
commandement de Malinké-Mori qui s’était avancé jusqu’à 30
kilomètres de Bafoulabé, tandis que Fabou tentait de pénétrer dans
le Birgo pour prendre Kita entre deux feux et que le lieutenant
Péroz était assiégé dans Niagassola. Le lieutenant-colonel Frey,
ayant quitté Toukoto le 28 décembre 1885, arriva le 16 janvier 1886
à Galé, que Malinké-Mori venait d’abandonner en
l’incendiant ; il le poursuivit au delà de Nafadié[324], à l’Ouest de Niagassola, l’atteignit par
surprise, dans la nuit du 17 au 18, près de la rivière Farako ou
Fatako, et le mit en déroute.


Samori fit alors demander la paix : Frey répondit qu’il
exigeait, pour l’accorder, que tous les sofa se
retirassent sur la rive droite du Niger ;
Oumar-Diêli, l’envoyé de Samori, donna aussitôt des ordres
pour que les chefs de bandes opérant dans le Bouré et le Manding
évacuassent la rive gauche. A la demande de Samori, Frey envoya
auprès de ce dernier une mission composée du capitaine Tournier, du
capitaine indigène Mahmadou Racine, du lieutenant Péroz et de
l’interprète Alassane, et chargée de proposer un traité
reconnaissant à la France tous les pays de la rive gauche du Niger à partir du
confluent du Tinkisso jusqu’à Niamina ; Samori signa le traité
qu’on lui proposait et, comme preuve de sa bonne foi, confia à la
mission son fils Kièoulé-Karamoko, qui fut emmené en
France et rejoignit ensuite son père[325].


Le traité de 1886 ne fut pas ratifié à Paris et, en 1887, le
capitaine Péroz fut envoyé à Bissandougou pour proposer à Samori un
autre traité, étendant les droits de la France sur la rive gauche
du Niger jusqu’aux sources du Tinkisso et établissant le
protectorat français sur les Etats de Samori : ce dernier
signa ce traité le 25 mars 1887. L’empire de Samori ainsi délimité
se composait à peu près du Ouassoulou et était borné à l’Est par le
royaume de Sikasso, au Nord par le royaume de Ségou et nos
possessions, à l’Ouest par le Fouta-Diallon.


La même année, Samori entrait en guerre avec
Tièba[326], roi de Sikasso, et mettait le
siège devant cette ville. Il avait demandé au commandant supérieur
du Soudan un canon et des renforts et crut que le lieutenant
Binger, qui commençait à cette époque son célèbre voyage, était
chargé de les lui amener. Détrompé par cet officier lui-même, il ne
l’en reçut pas moins bien ; le lieutenant Binger demeura
longtemps dans le camp de l’almami, devant Sikasso, mais
ne put déterminer Samori à abandonner une lutte sans issue.
Celui-ci y aurait peut-être renoncé, mais il avait juré, en
quittant Bissandougou, de rapporter la tête de Tièba, et il n’osait
pas manquer à son serment. Le siège de Sikasso dura 16 mois (mai
1887 à août 1888) et coûta à Samori nombre d’hommes, mais
finalement l’almami dut lever son camp et s’en retourner
bredouille.


En mai 1889, des sofa de Samori firent des incursions
sur la rive gauche du Niger, en violation du traité de 1887, que
l’almami d’ailleurs nous renvoya, furieux que nous ne
l’ayons pas aidé dans sa lutte impuissante contre Tièba et que nous
soyons entrés en
pourparlers avec ce dernier pour le gagner à notre cause. Samori
prétendait, avec quelque apparence de raison, qu’aux termes mêmes
du traité de 1887 Sikasso et ses dépendances, étant sur la rive
droite, faisaient partie de ses propres Etats.


Au début de 1891, le colonel Archinard passait le Niger au Sud
de Siguiri et entamait les opérations du côté de Kankan et de
Bissandougou, qu’il occupait. Au commencement de l’année suivante,
le lieutenant-colonel Humbert continua à opérer dans les mêmes
régions et occupa Kérouané et Sanankoro, sans arriver pourtant à
pouvoir ruiner la puissance de Samori. Le colonel Archinard, revenu
au Soudan comme gouverneur en fin 1892, confia au
lieutenant-colonel Combes le soin de poursuivre la lutte ;
Combes réussit à déloger les troupes de Samori du Kouranko et de la
vallée du Milo, les chassa vers le Sud-Est au delà d’Odienné et
fonda les postes de Farana et de Kissidougou.


En 1893, Samori, secondé par l’armée du chef d’Odienné, vint
assiéger Ténétou et Bougouni, qui se rendirent à
lui au moment où le lieutenant-colonel Bonnier arrivait à leur
secours (novembre 1893) ; Bonnier poursuivit l’almami
au Sud de Bougouni, mais dut abandonner l’opération commencée pour
marcher sur Tombouctou.


C’est alors que Samori s’empara de la région comprise entre Kong
et Bondoukou (1894-95) et s’y installa. En 1896-97, ses bandes
firent une réapparition sur les territoires qui constituent
aujourd’hui le Haut-Sénégal-Niger, sous la direction de son fils
préféré Sarankièni-Mori, qui opéra des razzias — souvent
malheureuses du reste — dans les pays birifo et dagari du cercle
actuel de Gaoua ; c’est là qu’il rencontra et extermina, près
de Dokita, le détachement anglais du lieutenant
Henderson : cet officier, fait prisonnier par Sarankièni-Mori,
fut envoyé par celui-ci à son père à Dabakala (mars 1897) ;
Samori le relâcha et le fit reconduire sur les bords de la Volta,
où il fut recueilli par une reconnaissance du capitaine Scal.


Le capitaine Braulot, au retour d’une mission chez Babemba qui
commençait à nous donner de sérieuses inquiétudes, fut envoyé par Bobo-Dioulasso et
Lorhosso en vue d’occuper Bouna, que Samori avait accepté
de nous rétrocéder ; cet officier était accompagné du
lieutenant Bunas et du sergent Myskiewicz : les trois
Européens furent tués près de Bouna, le 20 août 1897, par l’armée
de Sarankièni-Mori. Ce massacre décida l’autorité supérieure à en
finir avec Samori et des opérations eurent lieu en 1898 dans le
Nord de la Côte d’Ivoire actuelle : les commandants Caudrelier
et Pineau rabattirent l’almami vers le Sud-Ouest sur le
haut Cavally ; il fut arrêté dans sa fuite par divers
détachements opérant sous le commandement du lieutenant-colonel
Bertin, puis du commandant de Lartigue, et fut pris, le 29
septembre 1898, à Guélémou, près de la route actuelle de
Touba à Danané, par une reconnaissance dirigée par les capitaines
Gouraud et Gaden.


Samori fut amené à Saint-Louis par Nafadié, Niagassola, Kita et
Kayes ; à Saint-Louis, il tenta de se suicider en se donnant
un coup de couteau, mais ne réussit qu’à se blesser légèrement.
Puis il fut déporté au Gabon avec son fils Sarankièni-Mori, son
conseiller Morifing-Dian et sa femme Sarankièni, et mourut à Njolé,
sur l’Ogôoué, en 1900, à l’âge de 65 ans environ.


Samori avait surtout donné ses soins à l’organisation de son
armée : celle-ci comprenait d’abord une sorte de garde d’élite
à cheval, formée des fils, neveux et petits-fils de
l’almami et de quelques autres jeunes gens de grandes
familles, puis un certain nombre de bataillons d’infanterie dont
chacun était commandé par un fils ou un cousin de Samori ou encore
par l’un de ses serfs ou esclaves préférés. En outre, de nombreuses
bandes d’auxiliaires, à pied ou à cheval, étaient recrutées selon
les besoins ou les facilités du moment.


Les soldats étaient pour la plupart enrôlés très jeunes et
servaient d’abord comme palefreniers et domestiques sous le nom de
bilakoro (enfants vêtus d’une simple pièce d’étoffe ou
bila) ; devenus koursitigui, c’est-à-dire en
âge de porter la culotte (de 12 à 15 ans), ils recevaient des
fusils et accompagnaient au combat les soldats réguliers, non pas
tant pour prendre part eux-mêmes à l’action que pour assister les
réguliers, porter leurs bagages, les aider à charger leurs fusils
et les ramener au
camp lorsqu’ils étaient blessés. Les réguliers, véritables soldats,
portaient le nom de sofa (littéralement « père du
cheval »), non pas qu’ils fussent nécessairement des
cavaliers, mais parce qu’ils avaient commencé, comme je viens de le
dire, par exercer le métier de palefrenier.


Les sofa étaient armés soit de fusils à pierre, soit de
fusils à piston, soit d’armes perfectionnées de systèmes
divers : ces dernières provenaient, soit d’achats faits aux
comptoirs du Sierra-Leone, du Libéria ou du Sénégal, soit de prises
opérées sur des détachements européens, soit — pour une assez large
part — de fusils transformés ou fabriqués, sur le modèle de nos
Gras ou de nos Kropatchek, par les forgerons que Samori traînait
partout avec lui.





[image: ]
Carte 18. — L’empire de Samori.










[320]Il ne sut jamais lire couramment l’arabe et
toutes les lettres que l’on a de lui ont été rédigées par des
secrétaires.





[321]A. Mévil, Samory.





[322]Son père s’appelait Lafia Touré et sa mère
Massorona Kamara ; tous deux étaient des Mandingues,
originaires l’un du Ouassoulou et l’autre du Konian (région de
Beyla).





[323]Samori n’aimait pas être appelé par son
prénom tout court, ce qui constitue chez les Mandingues une formule
d’appellation peu respectueuse ; on le désignait généralement
par le titre d’almami, qui signifie l’« imâm »
(le grand-prêtre), et n’est aucunement, quoi qu’on en ait dit,
l’abréviation d’amir-el-moumenîn « prince des
croyants ».





[324]Ce village est différent du Nafadié près
duquel eut lieu le combat du Komodo.





[325]Plus tard, à la suite d’une dispute, Samori
fit mettre à mort ce Karamoko, qui d’ailleurs, prétend-on, était un
esclave et non un fils de l’almami.





[326]Tièba mourut le 28 janvier 1893 et fut
remplacé par Babemba, son frère ou son neveu.









CHAPITRE XIII


L’empire de Tekrour et les Etats secondaires.


A maintes reprises, au cours de cet ouvrage, j’ai mentionné le
nom de l’empire de Tekrour comme celui de l’un des Etats indigènes
qui ont joué un rôle considérable dans l’histoire du Soudan depuis
les premiers siècles de notre ère : cependant, les territoires
qui ont constitué cet empire étant situés, d’une manière générale,
en dehors des limites de la colonie actuelle du Haut-Sénégal-Niger,
je n’ai pas cru devoir consacrer un chapitre spécial à cet
Etat ; néanmoins, il me paraît indispensable, en raison de
l’influence qu’il a exercée sur les autres Etats ou que ceux-ci lui
ont fait subir, de donner au moins un résumé de son histoire, telle
qu’elle m’apparaît d’après les quelques documents que j’ai eus
entre les mains[327].


Dans le Haut-Sénégal-Niger proprement dit, d’autre part, bien
des Etats ont existé dont l’importance, pour avoir été locale, n’en
a pas moins été réelle : les uns n’ont été que des royaumes
plus ou moins vassaux des grands empires dont nous avons parlé
déjà, les autres ont su garder leur indépendance. Chacun de ces
petits Etats mérite également de trouver ici son histoire, si
succincte qu’elle soit.





	Delafosse
	Planche XXVI






[image: ]
Cliché Paulin



Fig. 51. — Tombouctou, vue
générale.







[image: ]
Fig. 52. — Les restes de
l’ancien fort de Médine, près de Kayes.








I. — L’empire de
Tekrour.


J’ai dit précédemment que la ville de Tekrour, qui
donna son nom à l’empire dont elle fut momentanément la capitale et
à la population centrale de cet empire — celle des Tekarir
ou Toucouleurs —, était vraisemblablement située sur le Sénégal,
tout près du village et du poste actuels de Podor[328].


Il est très probable que « Tekrour » n’était pas le
nom indigène de cette ville et que ce nom lui a été donné par les
Berbères, lesquels nous l’ont transmis par l’intermédiaire des
Arabes, de même qu’ils nous ont transmis par l’intermédiaire des
Ouolofs celui par lequel nous désignons les
« Toucouleurs »[329].


Quoi qu’il en soit, cette ville dut être célèbre dès une époque
très ancienne parmi les populations sahariennes et soudanaises
vivant à proximité du Sénégal ; ses premiers habitants
devaient appartenir à une population de race noire — ainsi que le
dit expressément Yakout —, dont les descendants sont encore appelés
aujourd’hui « Tekrouriens » (Tekarir) par les
Maures leurs voisins et « Toucouleurs » par les Français,
sous la réserve cependant que les Toucouleurs actuels sont, comme
je l’ai dit, un amalgame très composite de peuples divers dans
lequel l’ancien peuple autochtone de Tekrour ne forme sans doute
qu’un élément restreint.


Elle fut la capitale d’un Etat nègre qui devait chevaucher sur
les deux rives du Sénégal, s’étendant même davantage sur la rive
nord, à une époque où les Berbères ne s’étaient pas encore avancés
vers le Sud plus loin que l’Adrar mauritanien et où les Ouolofs, les Sérères et les
Toucouleurs étaient répandus dans le pays habité aujourd’hui par
les Maures Trarza et Brakna. Depuis une date qu’il est impossible
de fixer jusque vers la fin du VIIIe siècle de notre ère, le pouvoir était
entre les mains d’une famille autochtone appartenant, disent
certaines traditions, au clan des Sal. L’autorité de
l’empereur de Tekrour s’étendait, non seulement sur les Tekrouriens
proprement dits, lesquels habitaient le Fouta actuel et la rive
nord du Sénégal faisant face au Fouta, mais aussi sur les Sérères
et les Ouolofs : c’est l’ensemble de ces trois peuples,
semble-t-il, qu’Edrissi désignait sous le nom de
Maghzara.


Les villes principales de l’empire étaient :
Aoulîl (sur la côte de l’Atlantique, au Nord du lac de
Biakh ou lac de Teniahya) qui fournissait le sel et l’ambre
gris ; Senegana, chef-lieu de la province du même nom
et du pays ouolof, qui devait se trouver d’après Bekri à
l’embouchure du Sénégal, à peu près à l’emplacement actuel de
St-Louis ; enfin Tekrour, capitale de l’empire et
résidence habituelle du souverain, dont les habitants, au dire
d’Edrissi, se vêtaient — au XIIe siècle — de couvertures de laine et se
coiffaient de petits turbans de même tissu, les gens riches seuls
portant des vêtements de coton et des sortes de burnous. L’empereur
ne résidait pas toujours à Tekrour même puisque, lors de l’arrivée
des Judéo-Syriens au Fouta, il habitait à Guédé, sur le
marigot de Doué, un peu au Sud-Est de Podor et par conséquent de
Tekrour. Le Guidimaka et le Galam devaient former les provinces
extrêmes de l’empire ; nous avons vu que ces pays
commencèrent, durant la seconde moitié du VIIIe siècle, à être colonisés par des
Soninké venus du Ouagadou ; lorsque l’empire de Ghana fut, un
peu plus tard, commandé par des Soninké, le Guidimaka et le Galam
devinrent, au moins en partie, des dépendances de Ghana.


Vers l’an 800, Ismaïl, l’un des chefs de l’immigration
judéo-syrienne au Fouta, s’empara du pouvoir, qui demeura pendant
deux siècles environ entre les mains des Judéo-Syriens, lesquels
devinrent les Peuls.


Au début du XIe siècle,
Mahmoud, le dernier empereur judéo-syrien, fut tué par un
Tekrourien nommé Ouâr Diâdié, Ouâr Diâbi ou Ouâr
Ndiaye, fils de Râbis[330]. Ce personnage fut le
premier prince de la deuxième dynastie toucouleure, ou tout au
moins autochtone, du Tekrour, laquelle demeura au pouvoir environ
trois siècles ; il se convertit à l’islamisme, fit embrasser
la religion nouvelle par la majorité des Toucouleurs et par les
Soninké de Silla (Galam), et mourut en 1040. Ses successeurs
embrassèrent le parti des Almoravides et leur fournirent des
contingents, ainsi qu’on l’a vu plus haut.


Les Soninké-Sossé de la famille de Soumangourou Kannté, chassés
du Kaniaga par l’empereur mandingue Soundiata en 1235 et émigrés au
Tekrour vers 1250, parvinrent à détrôner le dernier représentant de
la dynastie issue de Ouâr Diâdié, en s’appuyant sur le clan
toucouleur des Dénianké, rival et ennemi de celui des Koliâbé[331]. On eut ainsi, de 1250 à 1350 environ, la
dynastie des Sossé.


Elle fut renversée au bout de cent ans par les Ouolofs
qui, après avoir secoué le joug du Tekrour sous la conduite d’un
nommé Ndiadiane Ndiaye et avoir forcé les Sérères à abandonner les
rives du Sénégal pour se concentrer dans le Sine, s’emparèrent de
Tekrour vers 1350 et annexèrent le Fouta à l’empire du Diolof. La
situation redevint donc ce qu’elle était au début, c’est-à-dire
qu’on eut un seul empire allant de l’Atlantique au Galam, avec
cette différence que, de vassaux du Tekrour, les Ouolofs en étaient
devenus les suzerains[332].


Le Fouta ne
reconquit son indépendance que vers 1520, pour être gouverné
d’ailleurs par une dynastie peule, celle de Koli Galadio.
Ce personnage, nous l’avons vu, était fils de Tindo ou Tendo
Galadio[333], qui résidait au Bakounou et fut vaincu et tué
au Kingui en 1512 par le premier askia de Gao. La mère de
Koli, d’après certaines traditions, était mandingue et aurait été
donnée en mariage à Tindo par un prince du clan des Keïta,
descendant de Soundiata[334]. Koli, fuyant le Kingui,
arriva au Toro, s’empara de Guédé, où résidait alors le gouverneur
ouolof du Toro — ou le roi du Toro vassal des Ouolofs — et, grâce à
l’appui des Dénianké, se fit reconnaître chef du Toro et de tout le
Fouta par les Toucouleurs. Ensuite, il alla faire la guerre au
Bambouk, mais, battu par Guimé Sissoko, alors roi du Bambouk, il se
porta vers l’Ouest, jusque près de l’Océan, souleva les Sérères
contre les Ouolofs et, avec l’aide des premiers, infligea une
sanglante défaite au souverain du Diolof, qui se jeta dans une
pirogue et remonta le cours du Sénégal jusque près de Bakel, se
réfugiant à Gallat, non loin de Touabo. Koli, traversant
le Fouta, atteignit le monarque ouolof à Gallat et le tua[335]. Le Diolof cessa d’être un vaste empire pour
ne plus constituer qu’un royaume modeste et le Toro, où Koli
s’établit définitivement, redevint la province centrale du Tekrour
reconstitué.


Koli, d’après Sa’di, eut pour successeur son fils
Yoro-Diam, qui fut remplacé lui-même par son frère
Galadyi-Tabar, lequel « ne peut être comparé qu’à
l’empereur Moussa (Kankan-Moussa) pour sa renommée et ses
vertus ». Après Galadyi régna son neveu Kato ou Kata,
fils de Yoro-Diam, auquel succéda son frère
Samba-Lam[336] ; celui-ci demeura 37 ans sur le
trône et fut remplacé par son fils Boubakar, qui régnait
encore au temps où fut écrit le Tarikh-es-Soudân,
c’est-à-dire vers 1650. J’ignore, quant à présent, les noms des
successeurs de Boubakar.


André Brue, dans un voyage qu’il fit au Fouta en 1697, s’arrêta
à Guyorel (Guireye de nos cartes), en amont de Kaédi et
sur la rive gauche du Sénégal : cette localité était le port
desservant la résidence habituelle du siratik,
c’est-à-dire du roi du Fouta ou empereur du Tekrour ; Brue ne
nous donne pas le nom de cette résidence, qui devait se trouver
dans le Bosséa, mais il nous dit que le siratik demeurait
une partie de l’année à Goumel, à deux jours en amont de
Guyorel : ce Goumel doit correspondre au Koumdel de nos cartes
et se plaçait en tout cas en un point voisin de Matam[337]. Brue se rendit lui-même à Goumel et y vit le
roi, qui était musulman, avait le teint d’un mulâtre et des traits
plus fins que les Nègres, ce qui prouve qu’il avait conservé des traces visibles de
son origine peule ; le fils de ce roi s’appelait alors
Boukar-Siré.


Dans le courant du XVIIIe
siècle, vers 1720 selon les uns, en 1776 seulement d’après les
autres, un marabout toucouleur appartenant au clan des Tôrobé et
nommé Abdoulkader prêcha la guerre sainte contre les
infidèles, vainquit les Dénianké, renversa la dynastie peule des
descendants de Koli et établit au Fouta une sorte de monarchie
théocratique qui se maintint jusqu’à la conquête française, le
pouvoir appartenant désormais à des religieux du clan des
Tôrobé.


II. — Le royaume du Galam ou
Gadiaga.


Lors de la dispersion des Soninké du Ouagadou, vers la fin du
VIIIe siècle, Alikassa
Sempré alla fonder Galambou ou Kounguel, au
confluent de la Falémé et du Sénégal, et d’autres chefs de familles
soninké fondèrent dans la même région Yaressi ou Diaressi
(ou encore Diarissona), sur la rive nord du Sénégal, en face
d’Ambidédi, et Silla, près de Bakel. Ces diverses colonies
formèrent le royaume du Galam ou du Gadiaga, avec Galambou comme
capitale, royaume qui se composait approximativement des provinces
actuelles du Goye et du Kaméra, sur la rive gauche du fleuve,
formant le Galam ou Gadiaga proprement dit, et du Guidimaka, sur la
rive droite. Le pouvoir se transmit parmi les descendants
d’Alikassa, qui échangèrent leur nom de Sempré contre celui de
Bakili[338]. Les autres grandes familles étaient
celles des Yaressi ou Diarisso, des Sibi, des Silla et, plus tard,
des Diakhaté ou Niakaté et des Diâbi.


Cet Etat eut à diverses reprises des périodes d’indépendance,
mais il fut le plus souvent vassal de quelque grand empire, la
suzeraineté étant exercée successivement par Tekrour, Ghana, Diara,
Mali et même, au moins momentanément, par le roi du Khasso.


Alikassa aurait eu comme successeurs Salounga I, puis Salounga
II dit Ndoungoumé, puis Findiougné Diâbi, puis
Mari-Kassa. A la
mort de ce dernier, le royaume se divisa en quatre parties à peu
près autonomes, le Goye, le Kaméra, le Guidimaka et le Diomboko, le
pouvoir souverain étant exercé tantôt par le chef de l’une de ces
provinces et tantôt par celui d’une autre, selon leur rang
d’ancienneté dans la famille. Les quatre fils de Mari-Kassa Bakili
se seraient en effet partagé le royaume, Souleïmân-Kassa se fixant
au Goye, Alikassa II au Kaméra, Amadou-Bé au Diomboko et un prince
dont je ne possède pas le nom au Guidimaka.


Nous n’avons que fort peu de documents concernant l’histoire et
les destinées de cet Etat, en dehors des faits que j’ai mentionnés
dans les chapitres précédents et de ceux que l’on trouvera dans le
récit de l’occupation du Soudan par les Français. Le Galam fut en
effet en relations suivies avec nos premiers établissements du
Sénégal, pour la même raison qu’il était au Moyen-Age en relations
étroites avec Ghana : là en effet se trouvait la porte d’accès
aux mines d’or du Bambouk.


III. — Royaumes du Bambouk, du
Konkodougou et du Gangaran.


Nous avons vu comment, au début du XIIIe siècle, le Bambouk et le Gangaran
avaient été conquis par un général de Soundiata nommé Amari-Sonko
et comment, un peu plus tard, vers 1255, les royaumes mandingues du
Bambouk, du Konkodougou et du Gangaran
avaient été fondés, le premier par Moussa-Son-Koroma
Sissoko avec Koundian comme capitale, le second par
Siriman Keïta avec Dékou comme chef-lieu et le
troisième par Sané-Nianga Taraoré.


Le Bambouk ou Bambougou s’étendait entre la Falémé et le Bafing,
comprenant les montagnes aurifères du Tambaoura ; il n’allait
pas au Nord-Ouest jusqu’au Sénégal, dont il était séparé par le
Kaméra et le Khasso, mais il débordait sur la rive droite de ce
fleuve du côté de Bafoulabé ; au Sud, il ne s’avançait que peu
au delà du parallèle de Koundian. Le Konkodougou lui faisait suite
vers le Sud, correspondant à peu près au cercle actuel de
Satadougou. Enfin le Gangaran était compris entre le
Sénégal au Nord, le
Bafing à l’Ouest, le Bakhoy à l’Est et les montagnes enfermant la
vallée du Tinkisso au Sud. Ces trois royaumes, avec le Manding
proprement dit ou Mandé et le Bouré, qui leur faisaient suite vers
l’Est, composaient le territoire connu des anciens sous le nom de
Ouangara, Gbangara ou Gangara.


Les trois royaumes du Bambouk, du Konkodougou et du Gangaran
furent vassaux de l’empire de Mali pendant toute la période de
puissance de ce dernier Etat ; par la suite, ils se rendirent
indépendants, mais eurent à souffrir des incursions des bandes du
Tekrour au XVIe siècle, et,
plus tard, se trouvèrent plus ou moins englobés dans l’empire
banmana du Kaarta, puis dans celui d’El-hadj-Omar, pour servir
enfin de théâtre aux premières incursions de Samori.


1o Le Bambouk. — Le plus important de ces
trois royaumes fut celui du Bambouk qui, au moment de son apogée,
comprenait : le Bambougou proprement dit (canton de Koundian),
le Barinta, le Bétéya, le Diébédougou, le Diébelli, le Farimboula,
le Makadougou, le Niambiya et le Tomora, dans le cercle actuel de
Bafoulabé ; le Sintédougou, dans le cercle actuel de
Satadougou, et le Bilidougou, le Logo, le Sirimana et le Tambaoura,
dans le cercle actuel de Kayes. Vers 1802, au dire de Golberry, le
siratigui ou roi du Bambouk était même suzerain du
Konkodougou et de la ville de Satadougou.


Moussa-Son-Koroma passe pour être mort vers la fin du
XIIIe siècle, laissant dix-sept
fils dont l’aîné, nommé Kamakan-Dyita, lui succéda ; les seize
autres prirent chacun le commandement de l’une des seize provinces
dont l’ensemble constituait le royaume. Le Bambougou formait deux
provinces (Nanifara et Kourouba) et le Diébédougou également
(Kassama et Yatéra). Le pouvoir royal se transmit sans interruption
dans la famille des Sissoko. Les rois dont le souvenir
s’est le mieux conservé jusqu’à nous furent Sanga-Moussa,
ancien chef du Tomora, dont la tombe, située dans cette dernière
province, est honorée de nos jours encore par un sacrifice solennel
qui a lieu chaque année, et Guimé, qui repoussa au
XVIe siècle les bandes peules
et toucouleures conduites par Koli Galadio.


C’est sous le
règne de ce Guimé Sissoko que les Malinké du Bambouk, qui étaient
musulmans depuis la conquête du pays par Amari-Sonko, revinrent au
culte de leurs lointains ancêtres : les marabouts du pays,
ayant cherché à s’emparer des mines d’or, furent tous massacrés et
l’islamisme fut abandonné par le roi et par tous ses sujets (1540
environ). Quelques années plus tard, vers 1550, les Portugais
s’emparèrent à leur tour des mines d’or, mais ils ne tardèrent pas
à disparaître : les uns moururent de maladie, d’autres
s’entretuèrent à la suite de rivalités pour la possession des
meilleurs placers, les derniers furent massacrés par les
indigènes.


2o Le Konkodougou. — Tandis que le Bambouk
fut toujours peuplé en majorité de Malinké, le Konkodougou
renfermait à l’origine uniquement des Diallonké (Dao, Monékata,
Kessékho, Dagnokho, Touré, Kontaga, etc.). Des Mandingues des clans
Sissoko, Taraoré et Doumbouya, venus du Sangaran et du Bouré, s’y
installèrent et y furent rejoints par les Keïta du Manding qui
accompagnaient Siriman au moment de sa prise de possession du pays.
A partir de cette époque, le pouvoir appartint toujours aux
Keïta de la famille de Siriman, mais cette famille se
divisa en deux fractions rivales, celle des Kanessi et
celle des Batassi : Siriman Keïta, après son
installation à Dékou, avait épousé une femme nommée Kané, fille
d’un chef diallonké du clan des Dagnokho, qui ne lui donnait pas
d’enfants ; un devin, consulté par le roi, déclara que Kané
cesserait d’être stérile dès que son époux aurait fécondé une autre
femme ; Kané alors autorisa Siriman à faire partager sa couche
à une nommée Bata, qui était la propre esclave de Kané ; Bata
devint enceinte et Kané le devint elle-même peu de temps
après ; la descendance de Bata forma la fraction des
Keïta-Batassi, de souche servile, mais ayant le privilège de la
primogéniture, tandis que la descendance de Kané forma la fraction
des Keïta-Kanessi, de souche noble et ayant par là même le
privilège de fournir les rois.


En dehors de Mali-Siriman, fondateur du royaume, voici
les princes du Konkodougou dont la tradition a conservé les
noms : Mali-Guimé, qui fit la guerre au Bambouk,
défit l’armée des
Sissoko dans le Tambaoura et exigea, pour évacuer ce dernier pays,
un tribut en or qui lui fut versé intégralement ; —
Ténemba-Tamba, qui dirigea une expédition sur la haute
Gambie ; — Ténemba-Siriman, frère du précédent, qui
eut des démêlés avec la famille impériale de Mali (les
Keïta-Mansaré) et lui livra, au Nord-Est du Konkodougou, un combat
où il remporta la victoire ; mais il dut retourner en hâte
dans son pays pour le défendre contre les incursions du chef de
Tamba (cercle actuel de Dinguiray, dans la Guinée Française) ;
de plus, son règne fut troublé par des tentatives de révolte de la
part des Batassi ; — Diguimadi, qui parvint à ramener
les Batassi à l’obéissance ; — Dabakoutou, qui,
menacé à son tour par les Batassi, appela à son aide les Khassonkè
du Logo et mit le siège devant Dabia, l’une des places fortes des
Batassi ; vaincu, il dut s’enfermer dans Tembé, où il avait sa
résidence ; ce Dabakoutou régnait aux environs de 1880 :
ce fut lui qui signa le traité plaçant le Konkodougou sous le
protectorat français ; — son successeur Diamadi fut
le dernier roi du Konkodougou.


Le royaume n’avait pas de capitale fixe : lorsqu’un roi
venait à mourir, son successeur continuait à résider dans le
village qu’il occupait avant de monter sur le trône. Le chef-lieu
du cercle actuel, Satadougou, ne fut jamais une résidence
royale : c’était une colonie fondée d’abord sur la rive gauche
de la Falémé par des Soninké et des Malinké venus de
Sansanding[339] et par des Toucouleurs venus du Fouta, et
transportée ensuite sur la rive droite.


Le roi percevait un tribut sur les villages conquis et sur ceux
qui réclamaient sa protection ; de plus, un impôt était
prélevé sur les caravanes traversant le pays et un autre sur la
vente des colas. Enfin chaque famille devait acquitter une sorte
d’impôt national payable en céréales[340].


IV. — Le royaume du
Khasso.


J’ai relaté ailleurs[341] les origines des
Khassonkè, leur établissement dans le Khasso proprement dit (région
de Kayes) et le Diomboko (région de Koniakari et de Séro), ainsi
que les luttes entre les rois de Séro et de Koniakari, luttes dont
le résultat final fut la fondation de Médine, dans le
Logo, par Demba Séga, dernier roi khassonkè de Koniakari,
vers 1810[342].


Kombossi, fils et successeur du roi de Séro vainqueur de Demba
Séga, eut à lutter contre les Banmana-Massassi, anciens alliés de
son père ; vaincu par eux, il se réfugia au Fouta, abandonnant
vers 1825 la province et la ville de Séro aux Banmana, déjà maîtres
de Koniakari depuis 1810[343].


Le domaine des Khassonkè indépendants se trouva ainsi réduit à
une bande assez étroite de terrain située sur la rive gauche du
Sénégal, entre l’embouchure du Bafing et le Galam, et comprenant le
Natiaga (région de Dinguira), le Logo (région de Médine) et le
Khasso propre (région de Kayes), avec Médine comme capitale.


Haoua-Demba succéda à Demba Séga de 1825 environ à
1840 ; il eut à lutter contre les Banmana du Kaarta et fut
soutenu à cette occasion par un colon français nommé Duranton, qui
était installé au Khasso et qui, ayant épousé Sadioba, fille du
roi, était devenu le conseiller de ce dernier. Haoua-Demba fut
remplacé par Kinnti-Sambala, qui fut assiégé avec nous à
Médine par El-hadj-Omar en 1857[344], et plaça le Khasso sous
le protectorat français. Ensuite régnèrent Diouga-Sambala,
puis
Makhani-Sambala, lequel mourut en 1891. A cette époque, le
canton de Koniakari fut de nouveau réuni au Khasso et
Demba-Yamadou, successeur de Makhani-Sambala, quitta
Médine pour transporter sa résidence à Koniakari ; les
Toucouleurs demeurés dans cette province furent contraints
d’accepter son autorité, tout en conservant un chef de leur
nationalité, qui fut Tierno-Diala. Le canton de Séro échappa à la
même époque au joug des Toucouleurs mais demeura, comme dans
l’ancien temps, indépendant du Khasso et eut comme roi un nommé
Niamé-Fali, auquel succéda Tiékouta.


Quant à Demba-Yamadou, il mourut en 1902 et fut remplacé par
Sidi-Guessé. A la mort de ce dernier (1905), le royaume du
Khasso fut divisé en deux provinces : celle de Koniakari avec,
comme chef, Sadio-Sambala, et celle comprenant le Khasso
propre, le Logo et le Natiaga, placée sous le commandement de
Kita-Demba, frère de Sadio-Sambala.


V. — Le Tombola.


Le Tombola ou pays des Tombo a toujours conservé son
indépendance, même lors des guerres que lui firent les
askia de Gao, puis les pachas de Tombouctou, ainsi qu’à
l’époque où il prêta son concours à El-hadj-Omar et à ses
successeurs contre les Peuls du Massina. Mais il ne forma jamais un
Etat à proprement parler et fut sans cesse divisé en une multitude
de petits cantons dont les chefs étaient indépendants les uns des
autres.


Chacun de ces cantons formait en réalité une sorte de petit
royaume assez fortement organisé, avec des traditions et une
étiquette assez comparables à celles qui avaient cours dans les
empires mossi. Le chef de chaque canton portait — et porte encore —
le titre de hogon ou hogoun ; il cumule les
fonctions de chef territorial et de grand-prêtre. Ces fonctions ne
sont pas héréditaires : le hogon est élu par
l’assemblée des patriarches ou chefs de famille, ou plutôt il est
proclamé par cette assemblée après consultation des génies ou
divinités locales, car c’est toujours le candidat désigné par les
génies qui est élu par l’assemblée des anciens. Une fois nommé, le nouveau
hogon vit pendant trois ans isolé, dans une retraite
d’accès difficile, et il est ensuite installé solennellement dans
la maison où sont conservés les objets consacrés au culte et les
reliques et talismans des chefs défunts.


La personne du hogon est sacrée : on ne doit ni le
toucher ni lui adresser la parole directement ; sa demeure est
un lieu d’asile. Ses insignes sont une mitre rouge et un trident.
En cas de rixe dans le village, on porte le trident du
hogon sur le lieu du combat et ce dernier cesse aussitôt.
Beaucoup de prohibitions d’ordre magico-religieux sont attachées
aux fonctions de hogon : le titulaire de ces
fonctions ne peut manger ni viande de chèvre ni l’espèce de mil
appelée fonio ou fonion en langue
mandingue ; il ne doit boire que l’eau provenant d’une source
spéciale et ne peut boire, lorsqu’un de ses sujets vient à décéder,
tant que le défunt n’est pas enterré ; il peut épouser toute
femme qui lui plaît, mais à condition que cette femme soit vierge,
et ses veuves ne peuvent se remarier. Il lui est interdit de
quitter le village où il réside ; s’il tombe malade, on ne
peut lui donner aucun médicament et sa santé demeure entièrement
entre les mains de la divinité ; lorsqu’il vient à mourir,
personne ne peut toucher à son cadavre, en dehors des hommes de la
caste des forgerons, qui procèdent à sa toilette funèbre et à son
enterrement. Après sa mort, on attend trois ans avant de publier la
nouvelle de son décès et d’élire son successeur, et l’intérim du
pouvoir est confié durant cette période au fils du hogon
défunt.


Cette fonction, par ailleurs, est la source de certains
avantages matériels. Les sujets du hogon doivent en effet
cultiver ses champs et lui assurer ainsi la nourriture ; de
plus, il est de droit maître des biens des jeteurs de sorts tués
pour leurs méfaits, de ceux des meurtriers, des objets perdus non
réclamés, des animaux qui ont tué ou blessé grièvement une
personne, du premier produit mâle de tout animal domestique, des
bêtes ne possédant qu’un testicule (à l’exception toutefois des
chevaux et des ânes qui se trouvent dans ce cas), des poules
à plumes longues,
des chiens d’une certaine espèce et enfin des moutons égarés.


Le hogon est entouré de plusieurs ministres ou
kédiou, dont chacun a sa fonction spéciale et est assisté
lui-même d’un lieutenant ou saga, qui le remplacera lors
de sa mort. L’un de ces ministres, le laggam, est chargé
de présider aux cérémonies du culte et a seul qualité pour entrer
en relations avec les génies ; un autre a pour fonctions de
transmettre la parole du hogon à ses sujets et de lui
traduire les demandes et les réponses de ces derniers.


VI. — Le Liptako[345].


Les premiers chefs du Liptako dont on ait conservé le souvenir
appartenaient au peuple des Déforo ; leur dynastie
demeura au pouvoir durant les cent ans qui précédèrent la
domination marocaine à Tombouctou (1491-1591). Après eux, le pays
fut occupé par les Kouroumankobé ou Gourmankobé —
vraisemblablement les Gourmantché —, qui refoulèrent les Déforo
vers Aribinda et exercèrent également le pouvoir durant un siècle
(1591 à 1690 environ), et fournirent huit rois dont voici les
noms : Belba-Galfermi, Diêr-Galfermi, Koro-Belbéga, Alfâkir
(ou Aldjâkir)[346], Ouontambéri, Mossogo, Famaba et enfin
Diari fils d’Alfao.


Ce Diari eut une querelle avec le chef des Peuls
établis dans le pays, qui s’appelait
Ibrahima-Saïdou ; une guerre s’ensuivit, qui se
termina par la victoire d’Ibrahima : ce dernier chassa Diari
du Liptako et s’empara du pouvoir. Les Peuls du Liptako conservèrent depuis lors
l’autorité, mais leur indépendance prit fin vers 1800, lors des
conquêtes de Ousmân-dan-Fodio, qui, une fois maître de
Sokoto, établit sa suzeraineté au moins nominale dans le
Liptako.


Les premiers Peuls qui firent leur apparition dans la région de
Dori étaient commandés par un nommé Bir-Mâri, du clan ou de la
tribu des Faté ou Paté. Ce Bir-Mâri fut remplacé par son fils Yaro
ou Yoro, auquel succéda son propre fils Yamé-Dikko ; ensuite
vint Saïdou, fils de Yamé-Dikko, qui conserva le pouvoir deux ans
et fut remplacé pendant dix-sept ans par son frère Oumar ; à
celui-ci succéda, pendant quatorze ans, Hamma, fils de
Saïdou ; c’est après lui qu’Ibrahima, autre fils de Saïdou,
devint le chef des Peuls du Liptako et c’est sept ans après son
avènement qu’il s’empara du pouvoir sur les Gourmantché vers
1690[347].


Ibrahima-Saïdou (1690-1714), après avoir refoulé les
Gourmantché au Sud du Liptako, eut à lutter contre des bandes —
songaï probablement — qui étaient venues à Tibaré[348] sous le commandement d’un nommé
Daouda-Bengaï ; il repoussa ces bandes. Ensuite le pays fut
envahi par des Touareg, dirigés par un nommé Kâoua, qui fut
également vaincu et chassé par Ibrahima, lequel, au retour de cette
expédition, s’installa à Kamfat (?). Sur ces entrefaites, un
esclave nommé Yobi-Kâta s’en fut dans le Mossi d’où il ramena une
armée pour attaquer Ibrahima, mais cette armée fut mise en déroute.
Ibrahima vainquit ensuite un chef gourmantché nommé Bâbou-Binoï,
qui avait envahi le Liptako, et le tua. En 1710, un nommé Korandi,
chef du village de Sébong (peut-être Zebba, chef-lieu du Yagha),
s’avança vers Boloï, au Sud de Dori ; Ibrahima envoya contre
lui deux cents hommes, qui le surprirent et le mirent en déroute.
Quatre ans après cet événement, Ibrahima mourut, au bout d’un règne
bien rempli de 31 ans, dont 24 ans depuis la défaite du dernier roi
gourmantché.


Salihou, fils de Hamma-Saïdou,
régna de 1714 à 1730 ; attaqué, quelques jours après son
avènement, par un conquérant dioula ou soninké nommé Daïkara, fils
de Do Kouroubari, il le mit en déroute et le tua ; la même
année, il vainquit un chef touareg, Ouentag fils d’Assoua. La paix
ne cessa pas de régner ensuite au Liptako jusqu’à la mort de
Salihou.


Sous Ibrahima-Hamma (1730-58), frère de Salihou, un
chef mossi nommé Diamondi envahit le Liptako et vainquit les Peuls
à Boureï, à une vingtaine de kilomètres dans le Sud-Ouest de
Dori ; les Mossi pillèrent Boureï, tuèrent le chef du village,
qui s’appelait Béda-Hamma, et partirent en emmenant avec eux tous
les bœufs. Sept ans plus tard, un parti de Touareg Logomaten,
dirigé par le chef Soudara, vint razzier une localité du Liptako
appelée Adyidi, tuant 47 hommes et enlevant les bœufs. Ce fut
ensuite le tour de Boundoubâbou d’être pillé par des gens du Yagha,
qui tuèrent un grand nombre de personnes, dont Bouido-Ali-Bangal,
chef de Boundoubâbou. A cette période de revers pour le Liptako
succéda une période de victoires : Ibrahima-Hamma, ayant
réussi à constituer une cavalerie, se débarrassa de ses ennemis et
dirigea même de fructueuses expéditions jusque sur Boromo et sur
Salaga, vers 1750.


Sékou, fils de Salihou (1758-79), eut comme principal
lieutenant Hamadou-Aïssata, qui fit plusieurs expéditions heureuses
contre Boromo et divers villages mossi dépendant de Ouagadougou et
du Yatenga.


Hamadou-Aïssata (1779-83) s’empara du pouvoir à la mort
de Sékou ; après lui régnèrent Aboubakari (1783-84)
et Hamma-Taoua (1784-1803). C’est vers la fin du règne de
ce dernier que le Liptako fut incorporé à l’empire de Sokoto,
récemment créé par le cheikh Ousmân, fils de Mohammed-ben-Ousmân,
plus connu sous le nom de Ousmân-dan-Fodio.


VII. — Les petits Etats de la
haute Volta.


1o La principauté dioula de Loto (cercle
actuel de Gaoua). — Un dioula de Bobo-Dioulasso, nommé
Bé-Bakari Ouatara, conquit, vers le début du XIXe siècle, le pays des Gan et
des Lorho, dans le
Sud-Ouest du cercle actuel de Gaoua, et fit un moment de Lorhosso
son centre d’action. Appelé par les Dian et les Pougouli de la
région de Diébougou pour les soutenir contre les Dagari-Oulé, il
transporta sa résidence à Loto, non loin du poste actuel
de Diébougou, et s’empara de tout le pays environnant. Il voulut
même pousser ses conquêtes sur la rive gauche de la Volta et
s’avança dans le Gourounsi, mais, vaincu par les Sissala, il
s’empoisonna.





	Delafosse
	Planche XXVII






[image: ]
Cliché Fortier



Fig. 53. — Maison habitée
par René Caillié, à Tombouctou.







[image: ]
Cliché Fortier



Fig. 54. — Maison habitée
par Barth, à Tombouctou.








Son fils Karakara, qui se trouvait à Bobo-Dioulasso
lorsqu’il apprit la mort de son père, vint recueillir sa succession
à Loto ; les Gan s’étant révoltés contre son autorité, il
marcha contre Obiri, leur capitale, massacrant tout sur son
passage ; mais il ne put s’emparer d’Obiri et les Gan
conservèrent leur indépendance.


Ansoumana, fils de Karakara, lui succéda et fut
lui-même remplacé par son frère Dabila, qui régnait vers
1850. Dabila, comme ses prédécesseurs, résidait habituellement à
Bobo-Dioulasso, mais il avait un pied-à-terre à Loto et y
établissait son quartier-général chaque fois qu’il organisait une
colonne dans sa principauté. Comme il avait expédié de
Bobo-Dioulasso des envoyés à Da, chef des Dian, pour s’assurer de
ses intentions, ses envoyés furent massacrés à Bapla par des Oulé
ou par des Birifo, qui firent remettre à Da les têtes de leurs
victimes ; Dabila fit réclamer les têtes à Da qui les lui
envoya, en l’informant que cet acte de déférence de sa part allait
lui attirer la haine des Oulé et des Birifo et en suppliant le chef
ouatara de venir à son secours. Dabila se rendit donc à Loto et
repoussa les Oulé jusque vers Gaoua, d’où les Lobi les chassèrent
du côté de la Volta, faisant un grand nombre de prisonniers qu’ils
expédièrent à Dabila en priant ce dernier de ne pas s’avancer dans
leur pays. Dabila se tourna alors vers le Nord, combattant
successivement les Oulé et les Pougouli, mais, vaincu par une
coalition de ces deux tribus, il s’empoisonna.


Son fils et successeur Koutoukou se maintint à Loto, où
il fut remplacé par Karamorho, frère de Dabila. Celui-ci
essaya d’aller recruter des partisans à Bouna, échoua dans son
entreprise et mourut à Lorhosso lors de son retour.


Son fils
Barkatou, qui l’accompagnait, ramena la colonne à Loto,
mais ne put conserver son autorité, en raison des attaques sans
cesse renouvelées des Oulé et des Birifo. Ces derniers vinrent même
mettre le siège devant Loto en 1890, puis se retirèrent en 1897.
Peu après, le commandant Caudrelier occupait le pays au nom de la
France ; Barkatou, réduit aux proportions d’un simple notable,
mourut paisiblement en 1907.


2o La principauté soninké de Ouahabou
(cercle actuel de Koury). — Un musulman soninké de la région de
Boromo, nommé Mamadou-Mori, ayant acquis une certaine
réputation à la suite d’un pèlerinage à La Mecque, se constitua
vers 1850 une petite principauté dans la Boucle de la Volta
Noire ; il résidait habituellement à Banga (canton de Safané),
au centre de cette boucle. Vers 1860, il s’empara de Boromo, battit
les Nounouma et les Niénigué à Téharako, fonda Ouahabou,
au Sud-Ouest de Boromo, et en fit sa capitale politique et
religieuse, prit Oury et Pompoï dans le Nord-Ouest de Boromo,
s’avança jusqu’à Dédougou, près et au Sud de Koury, revint en
arrière pour razzier Bagassi (à l’Ouest de Ouahabou), franchit la
Volta et alla guerroyer à Poura (au Sud-Est de Boromo) contre les
Nounouma. Revenu à Ouahabou, il fixa sa résidence tout près de
cette localité, à Sahirou, où il mourut en 1878.


Il fut remplacé par son fils Moktarou-Karamorho qui,
venant de Ouahabou et se dirigeant vers le Sud, attaqua les
Pougouli et en réduisit un grand nombre en esclavage. Au cours
d’une deuxième colonne, il razzia les Oulé et les Dian de la
province de Dano (cercle actuel de Gaoua) ; mais, embarrassé
par son butin et ses captifs, il se laissa surprendre près de Dano
par les Oulé alliés aux Pougouli ; son armée fut anéantie et
lui-même ne dut son salut qu’à la rapidité de sa fuite. Vers 1882,
menacé par les Bobo, il contracta alliance avec le conquérant
zaberma Babato, dont il sera question un peu plus loin, et vint
avec lui mettre le siège devant Safané ; cependant, un chef
bobo nommé Londané, ayant réussi à rassembler une armée nombreuse,
repoussa Moktarou-Karamorho jusqu’à Ouahabou et obligea Babato à
repasser la Volta. Douze ans plus tard, nous occupions Ouahabou, où
Moktarou-Karamorho, mis désormais hors d’état de dévaster le pays, était maintenu
comme chef de canton.


3o La principauté peule de Barani (cercle
actuel de Koury). — Vers 1830, un chef peul nommé Malik
Sidibé était parvenu à établir son autorité sur les Bobo-Oulé
de Ouonkoro, Kouna et Kossidéré, à l’Ouest du coude du Sourou.
Sékou-Hamadou, qui régnait alors au Massina, envoya dans ce pays
une colonne commandée par Alfa-Samba ; celui-ci prit Ouonkoro,
chassa Malik à l’Est du Sourou et repartit au Massina après avoir
laissé, comme gouverneur du pays bobo, un nommé Ousmân-Oumarou.
Quant à Malik Sidibé, il s’établit du côté de Louta, auprès des
Samo.


Lorsqu’El-hadj-Omar se fut emparé du Massina et eut fait périr
Hamadou-Hamadou (1862), Ousmân-Oumarou se rendit à Tombouctou pour
s’entendre avec Ba-Lobbo, oncle du dernier roi peul du Massina, au
sujet de la conduite à tenir vis-à-vis des Toucouleurs. Dian
Sidibé, qui venait de succéder à son père Malik, en profita
pour repasser le Sourou et vint s’établir à Barani, à une
cinquantaine de kilomètres dans le Sud de Ouonkoro.


Cependant Ba-Lobbo, rejeté vers 1872 au Sud de Dienné par
Tidiani, neveu d’El-hadj et son successeur au Massina, avait
détaché son lieutenant Boubakar chez les Bobo-Oulé du Sud ; à
la suite d’une colonne, Boubakar confia le commandement de la
région à un Peul nommé Demba Bari ou Demba Sangaré, qui
établit sa résidence à Dokuy, dans le Sud-Ouest de Koury.
Dian Sidibé ne tarda pas à faire alliance avec Demba Bari.


Vers 1875, Ouidi Sidibé, frère de Dian, chercha à
enlever le pouvoir à ce dernier avec l’aide de Soninké établis à
Tissé ou Tissi, sur la route de Barani à Koury ; n’ayant pu
réussir, il alla demander une armée à Tidiani, auquel il fit acte
de soumission ; Tidiani lui confia des troupes, grâce
auxquelles Ouidi s’empara de Barani et en chassa son frère.
Celui-ci alla se réfugier à Dokuy auprès de Saloun, fils de Demba
Bari, et y mourut peu après (1878).


Une fois maître de Barani, Ouidi s’empara de Ouarkoy et étendit
peu à peu son autorité sur la majorité des Bobo-Oulé. Avec la
complicité des gens de Sono (près et au Nord de Koury), il réussit à passer le Sourou,
pilla le pays samo et alla jusqu’à Biban (à mi chemin entre Koury
et Yâko) pour châtier un chef peul qui avait refusé de reconnaître
sa suzeraineté. Mais, lorsque la puissance des Toucouleurs fut
anéantie à Ségou par l’occupation française (1890) et commença à
s’effriter au Massina, les Soninké riverains du Sourou se
révoltèrent contre Ouidi, à la voix d’un marabout qui avait fait le
pèlerinage de La Mecque et qu’on appelait à cause de cela
Lagui (pour El-hadj). Lagui parvint à battre Ouidi et à
affranchir de son joug la région de Lanfiéra et celle d’Ira (1891).
En 1894, un an après la prise du Massina par le général Archinard,
un autre pèlerin soninké appelé aussi Lagui prêcha à Boussé la
révolte contre Ouidi, rassembla tous les Soninké épars de
Ouaninkoro à Sono, ainsi que les Peuls de Dakka et de Téri, et
devint rapidement maître de tout le Souroudougou (rive gauche du
Sourou en aval de son coude). Ouidi marcha contre lui, mais fut
repoussé à deux reprises, à Oué et à Kassoun.


A ce moment intervint le commandant Destenave, qui maintint
Ouidi comme chef de province à Barani et dirigea une expédition
contre les Soninké du Souroudougou. Ouidi mourut vers 1900 ;
son fils Idrissa est actuellement chef du canton de Barani.


4o La principauté zaberma de Sati
(Gourounsi). — Vers 1880, un Zaberma ou Songaï du Sud-Est, nommé
Gandiari, ayant recruté une armée de partisans dans le
Kebbi et le Gando, traversa le Niger à Say et, de proche en proche,
s’avança jusque dans le Gourounsi dont il s’empara, installant à
Sati, près de Léo, le siège central de ses opérations. Ses
principaux lieutenants étaient Alfa-Haïnou ou
Alfa-Himé[349] et Babato. Ayant voulu
conquérir aussi le Kipirsi, Gandiari fut tué par le chef de Réo, au
cours d’un combat au Sud de Tialgo, en 1885.


Babato alors prit le commandement de l’armée et, pour
se ménager un allié en cas de besoin, envoya des présents à Sanom,
alors empereur de Ouagadougou, et lui offrit son amitié. Puis,
poussant ses conquêtes vers le Nord-Ouest, à travers les
Nounouma et les
Yilsé, il remonta la rive gauche de la Volta jusqu’à hauteur de
Koury, pénétrant dans le pays des Samo du Sourou au moment où le
commandant Destenave y arrivait lui-même pour combattre les Soninké
(1894). Babato retourna alors au Gourounsi, puis se porta vers le
Sud, pillant les villages dagari situés entre Léo et Oua et se
heurtant près de cette dernière ville, en 1896, à Sarankièni-Mori,
fils et lieutenant de Samori. Les deux conquérants se firent peur
l’un à l’autre et, après un court essai de lutte, firent la paix
dans une entrevue qui rappela, par certains points, la fameuse
entrevue du Camp du Drap d’Or. Sarankièni-Mori repassa sur la rive
occidentale de la Volta Noire. Quant à Babato, menacé du côté du
Nord par les colonnes françaises et du côté du Sud par les Anglais,
il traversa la Volta Blanche et se réfugia du côté de
Sansanné-Mango, où il mourut vers 1899.


La domination des Zaberma dans le Gourounsi avait été de courte
durée, mais elle avait cependant réussi à ruiner ce pays riche et
peuplé, pour lequel la fuite de Babato marqua le début d’une
véritable renaissance.


VIII. — Le royaume de
Sikasso.


Vers le début du XIXe
siècle, un métis de Dioula et de Sénoufo nommé Tapri
Taraoré, originaire de Kankira (circonscription actuelle de
Banfora), vint s’établir à Finkolo, à 18 kilomètres de Sikasso, et
arriva à exercer une sorte d’hégémonie sur les Siénérhè du
Kénédougou. A sa mort, il fut remplacé par son fils
Massa-Toroma, auquel succédèrent l’un après l’autre ses
frères Famorhoba, Nagnama et Daoula. Ce
dernier quitta Finkolo et s’établit à Bougoula, à 8 kilomètres de
Sikasso ; il obtint la soumission des Samorho de l’Ouest,
réduisit à l’obéissance les Sénoufo du Koursoudougou et du
Sonondougou, organisa une sorte d’armée permanente et devint le
maître absolu, non seulement des Siénérhè, mais aussi d’une partie
des Tagba et des Folo. Attaqué par les Samorho de l’Est, il fut tué
dans le combat qu’il leur livra.


Son fils aîné Molo, surnommé Kounansa, lui succéda.
Ce prince, par ses
cruautés et ses vexations, excita contre lui une grande partie de
ses sujets. Fafa, chef de Kinian, profitant du mécontentement
général, se mit à la tête d’un mouvement d’insurrection et vint
mettre le siège devant Bougoula vers 1875. Molo fit appel à
Ahmadou, qui régnait alors à Ségou et qui envoya à son secours une
armée commandée par un Toucouleur nommé Yahia. Cette armée battit
Fafa près de Natié ; Fafa pourtant parvint à s’échapper à la
faveur de la nuit et se rendit dans le Sonondougou, où il organisa
une nouvelle révolte.


Cependant Molo, délivré par Yahia, fut obligé de se convertir à
l’islamisme, condition qu’Ahmadou avait imposée en envoyant une
armée à son secours, et quelques notables sénoufo, pour se faire
bien venir de leur roi et de Yahia, devenu son conseiller tout
puissant, embrassèrent la religion nouvelle ; celle-ci n’était
pratiquée jusqu’alors que par les Dioula établis dans le pays,
notamment à Sikasso et à Kinian. Molo fut tué dans une embuscade en
allant de nouveau combattre Fafa.


Son frère Tièba lui succéda et, aidé de Yahia, passa
les premières années de son règne à lutter avec Fafa et ses
partisans, sans remporter d’ailleurs aucun succès définitif. Il
transféra la capitale de Bougoula à Sikasso[350], où était née sa mère, et y construisit une
forteresse. Par la suite, il fit la conquête du Ganadougou afin de
s’emparer des troupeaux des Foulanké, dirigea des razzias dans le
Folona (cercles actuels de Bobo-Dioulasso et de Koroko) et en
ramena de nombreux captifs qu’il employa à élever autour de Sikasso
un double mur d’enceinte. Cette précaution devait lui être de la
plus grande utilité : en effet, en 1887, Samori venait mettre
le siège devant la ville, et c’est certainement grâce à ses
fortifications comme à ses approvisionnements judicieusement
préparés que Tièba put obliger son adversaire à se retirer au bout
de seize mois d’investissement, en août 1888. Pendant que Samori,
de 1889 à 1892, était aux prises avec les colonnes françaises dans
la région du haut Niger, Tièba profita de l’amitié que nous lui
témoignions pour
agrandir ses Etats vers le Sud : son rêve était de constituer
un empire sénoufo assez puissant pour s’opposer à l’extension de
l’empire mandingue de Samori. Chaque fois qu’il avait obtenu la
soumission d’un chef de canton, il réclamait à ce dernier l’un de
ses fils à titre d’otage ; tous ces fils de chefs étaient
élevés à Sikasso auprès du roi, qui leur faisait donner une
éducation militaire et administrative conforme à ses vues.


Cependant Fafa demeurait toujours indépendant à Kinian et il
avait étendu son autorité sur une fraction importante des Minianka
du cercle actuel de Koutiala, notamment sur ceux des cantons du Sao
et de Konséguéla. En 1890, Simogo Koné, chef de ce dernier village,
fatigué des exigences de Fafa, fit offrir son alliance à Tièba
contre le chef de Kinian ; grâce à l’appui de Simogo et
surtout à l’intervention du capitaine Quiquandon et du lieutenant
Spitzer, Tièba parvint enfin à s’emparer de Kinian (mars 1891) et à
annexer à son royaume les provinces qui jusque là étaient soumises
à Fafa. Cependant les Minianka du Sao, sous la conduite de Baki
Ounogo, résistèrent victorieusement à Tièba et ne se soumirent à
lui qu’après la prise de Tiéré par ce dernier (1891) ; ceux
des cantons d’Ourikéla et de Molobala n’acceptèrent jamais
complètement la suzeraineté du roi de Sikasso.


Celui-ci avait installé à Koutiala un membre de sa famille nommé
Sinali Taraoré, qu’il avait chargé d’administrer le pays
minianka ; dans un but analogue, il avait placé à Bougounso,
comme gouverneur militaire, un nommé Bérété Kourouma, et à Ntossoni
résidait Fo Taraoré, l’un des fils du roi.


Tièba mourut le 28 janvier 1893 et fut remplacé par
Babemba, son frère — ou son neveu selon certains
témoignages —, qui étendit plus loin encore l’autorité royale,
achevant la conquête du pays minianka en s’emparant de Yorosso et
en y installant un gouverneur nommé Zanga Piré, puis soumettant à
peu près toutes les tribus sénoufo répandues entre le haut Bagbê et
le Bandama dans le cercle actuel de Korhogo (Côte d’Ivoire). C’est
dans cette région qu’il se heurta aux bandes de Samori vers
1894 ; la lutte entre les deux conquérants dura jusqu’en 1898,
avec des chances variables.


Babemba avait
perfectionné le système militaire et administratif organisé par
Tièba : une garde de 200 hommes environ formait une petite
armée permanente ; de plus, au commencement de chaque saison
sèche, le roi levait tous les hommes valides et partait en
expédition pour ramasser des captifs et des troupeaux. Chaque
province était administrée par un chef d’armée ou
kélétigui choisi par le roi, qu’assistait parfois un chef
civil (diamanatigui) dont l’autorité s’effaçait devant
celle du premier. Les jeunes gens devaient travailler aux
plantations du roi ; tous les ans, à l’époque des grandes
fêtes musulmanes de la rupture du jeûne et de la journée des
sacrifices, chaque village devait apporter au souverain un tribut
consistant en bœufs, moutons, poulets, miel et cauries ; on
percevait de plus une taxe sur les colporteurs.


Cependant Babemba, en même temps qu’il combattait Samori,
cherchait à se dégager du protectorat français que Tièba avait
accepté[351] et qui gênait le nouveau roi dans son désir
d’expansion territoriale. Après avoir fraîchement accueilli le
capitaine Braulot en 1897, il reçut plus mal encore le capitaine
Morisson l’année suivante et même l’expulsa de Sikasso et le fit
dépouiller, ainsi que son escorte, à quelque distance de la
capitale (janvier 1898). A la suite de ce renvoi insultant du
représentant de la France, Babemba poussa l’audace et la
provocation jusqu’à envoyer attaquer des villages voisins du poste
que nous avions établi à Bougouni. Une colonne fut alors organisée
à la hâte sous le commandement du lieutenant-colonel Audéoud et du
commandant Pineau, au moyen de détachements prélevés sur les
garnisons des postes et de nombreux auxiliaires ; elle se
concentrait le 9 avril 1898 a Ouo, sur le Bagbê, s’emparait de
Kinian et arrivait le 15 avril en vue de Sikasso. La ville,
défendue par 10.000 fantassins et 3.000 cavaliers, était protégée
par deux murs concentriques d’une épaisseur de cinq mètres à la
base et d’une hauteur de quatre à cinq mètres. Du 16 au 30 avril, Babemba
organisa de nombreuses sorties et nous livra quatorze combats, qui
nous coûtèrent 18 tués (dont le lieutenant Gallet) et 58 blessés
sur un effectif de 1395 hommes dont 95 Européens (officiers,
sous-officiers et artilleurs). Le 30 avril, le lieutenant-colonel
Audéoud fit ouvrir trois brèches à l’aide des pièces de siège et,
le 1er mai, on donna l’assaut au lever du jour, pendant
que 3.000 ennemis, sortis de la place pendant la nuit, attaquaient
notre camp : cette attaque fut repoussée par nos armes et
l’assaut ne fut pas ralenti ; mais nos colonnes, exposées, une
fois dans la ville, au feu partant des maisons et de la forteresse
royale, se trouvaient dans une position critique. On bombarda alors
le réduit central où se tenait le roi et, vers trois heures, le
commandant Pineau y pénétrait par une brèche. Babemba se fit tuer
d’un coup de révolver par son lieutenant Tiékoro Sarhanorho et, à 3
heures et demi, Sikasso était à nous : nous avions eu un
officier tué (lieutenant Loury), deux officiers et cinq
sous-officiers blessés, 36 indigènes tués et 85 indigènes
blessés.


Au moment de son apogée, c’est-à-dire vers 1893, le royaume de
Sikasso avait compris tout le cercle actuel de Sikasso, la majeure
portion du cercle actuel de Koutiala[352], une fraction de celui de Bobo-Dioulasso
(Tagbana ou pays des Tagba et Folona ou canton de Ngorho) et, dans
la Côte d’Ivoire actuelle, tout le Nord du cercle de Korhogo
(districts de Tombougou et de Korhogo).


IX — Le Loudamar ou royaume
des Oulad-Mbarek.


Nous savons qu’au début du XVIIe siècle, après la mort de
Osmân-ould-Barkani-ould-Maghfar, chef de l’invasion arabe des
Beni-Hassân en Mauritanie, son frère Mbarek s’avança vers
le Sud-Est, soumettant les Zenaga du Hodh, refoulant
les Soninké de la
lisière saharienne vers le Sud et vers l’Est et établissant au Nord
du Kingui et du Bakounou sa tribu, qui prit le nom
d’Oulad-Mbarek. La famille royale des Oulad-Mbarek se
recruta dans la fraction des Ahl-ould-Amar et c’est à
cause de cela que le royaume arabo-berbère fondé par Mbarek fut
désigné par les Noirs du Soudan et par les voyageurs européens sous
le nom de Loudamar, corruption de celui de l’ancêtre de la
famille royale (Ould-Amar).


J’ai signalé à plus d’une reprise, en relatant l’histoire du
royaume de Diara, de l’empire du Kaarta et de la conquête de Nioro
par El-hadj-Omar, les interventions des Oulad-Mbarek dans les
évènements qui se déroulèrent au Kingui et au Bakounou.


Le premier des successeurs de Mbarek dont la tradition nous ait
conservé le nom fut Hannoun, qui conquit le Bakounou sur
les Peuls et mourut vers 1755. Son fils Omar régna de 1755
à 1762 et eut pour successeur son propre fils Ali
(1762-1800). Vers la fin du XVIIIe siècle, l’autorité du roi du
« Loudamar » se faisait sentir jusqu’à Diara et les
Diawara du Kingui s’appuyaient sur elle pour résister aux
Banmana-Massassi. C’est, semble-t-il, sur les ordres émanant du roi
des Oulad-Mbarek que le major Houghton fut tué en 1791 à Simbi, à
une trentaine de kilomètres au Sud-Sud-Ouest de Nioro ; la
chose d’ailleurs n’est pas certaine, car, d’après certains
témoignages, Houghton serait mort de privations et de maladie. En
1796, l’explorateur Mungo-Park fut arrêté à Diara sur l’ordre de
Ali, qui résidait alors à Bénoum, à peu de distance au
Nord-Est de Diara[353] ; retenu prisonnier durant quatre
mois à Bénoum, Mungo-Park réussit à s’échapper en profitant du
désarroi causé dans l’entourage du roi par l’attaque dirigée contre
Diara par Dassé Kouloubali, empereur du Kaarta. Ali mourut peu
après, vers 1800, après 38 à 40 ans de règne.


J’ignore qui commanda les Oulad-Mbarek de 1800 à 1840. Vers
cette dernière date se place l’avènement de
Ammar-ould-Ousmân, qui engagea la lutte avec les Idao-Aïch,
vainquit Bakar-ould-Soueïd, chef de la fraction des Abakak de cette
dernière tribu, et étendit l’autorité du « Loudamar » sur
la majeure partie du Hodh et du Nord du Sahel, arrivant à se faire
payer tribut par Sinakoré Doukouré, alors chef de Goumbou et du
Ouagadou. Lorsqu’El-hadj-Omar s’empara de Nioro en 1854, il trouva
un très sérieux adversaire en la personne de Ammar ; ce
dernier, ayant trouvé un concours précieux chez les Peuls
Sambourou, battit El-hadj à Sampaka et à Bassaka (ou Bassatcha)
dans le Bakounou et l’obligea à reculer jusqu’à Diongoï, au
Sud-Ouest de Ouossébougou ; rejeté ensuite dans le Hodh, à
Mantiouga, par Alfa-Oumar, lieutenant d’El-Hadj, Ammar y mourut
vers 1859.


Son successeur Baddi-ould-Mokhtar vint attaquer
Moustafa à Nioro et parvint à pénétrer dans cette ville et à la
piller ; comme il s’en retournait dans le Nord, il fut rejoint
à Ouarguetta par Moustafa, qui lui reprit tout son butin et lui
infligea une déroute complète. Mais Baddi rassembla tous les
guerriers de sa tribu et reprit l’offensive, pour être battu de
nouveau au puits de Tini. Alors, voyant son pouvoir réduit
considérablement et craignant d’autre part d’être attaqué par les
Mejdouf, qui s’étaient ralliés à El-hadj-Omar grâce aux conseils
des Taleb-Mokhtar, Baddi se rendit à Ségou, dont El-hadj venait de
s’emparer, pour faire sa soumission. Il mourut lors de son retour
en son pays (1861).


Ali, fils de Baddi, essaya quelque temps après de
secouer le joug des Toucouleurs, mais il fut battu à Touroungoumbé
par Lantaro-Samba, lieutenant de Moustafa : ce fut la fin des
hostilités des Oulad-Mbarek contre les Toucouleurs et aussi la fin
de la puissance du royaume maure du « Loudamar ».





[327]Cette histoire sera complétée — et sans
doute rectifiée en plus d’un point —, dans un avenir rapproché, par
la publication de la traduction d’une chronique du Fouta en arabe
recueillie au Sénégal par M. le commandant Gaden.





[328]Voir Ire partie, page 235, note
[169].





[329]« Tekrour » pourrait signifier en
berbère « l’endroit où l’on est volé », de aker
« voler » mis à la VIIe forme. J’ai lu quelque
part que « Tekrour » serait un mot arabe signifiant
« les affinés » et appliqué aux Noirs musulmans du Soudan
septentrional : cette étymologie me semble inacceptable ;
la racine arabe karr ne pourrait revêtir ce sens que sous
la forme tekerror, qui s’écrirait d’une manière très
différente de celle employée par tous les Arabes pour transcrire le
mot Tekrour et ses dérivés. Un manuscrit arabe cité par
Cooley (British Museum, MS. no 7483) dit :
« Les Noirs sont maintenant appelés Tekrouri en général, mais
anciennement le nom de Tekrouri n’était appelé qu’aux habitants du
pays portant ce nom. »





[330]Les variantes des manuscrits arabes
permettent de lire le nom de ces trois manières :
« Diâdié » est un nom peul ou toucouleur,
« Diâbi » est un nom de clan soninké,
« Ndiaye » un nom ouolof ; il s’ensuit que le
personnage qui enleva le pouvoir à la première dynastie peule
pouvait être d’origine soit toucouleure, soit soninké, soit
ouolove. Certaines traditions disent qu’il appartenait au clan des
Koliâbé, mais, selon d’autres, ce clan serait bien postérieur et
aurait été constitué par les serfs de Koli Galadio (voir plus
loin).





[331]D’après les traditions qui ne font remonter
les Koliâbé qu’à l’époque de Koli Galadio, les Dénianké ne se
seraient constitués qu’à la même époque et seraient, non pas des
autochtones du Tekrour, mais un mélange de Peuls et de
Mandingues.





[332]Des traditions recueillies par M. le
commandant Gaden donnent à la première dynastie étrangère —
vraisemblablement celle que j’appelle « dynastie
judéo-syrienne » — le nom de Diaogo et font des gens
qui envahirent le Fouta vers la fin du VIIIe siècle un mélange de Blancs et de
Noirs, venus avec beaucoup de bœufs et comprenant un grand nombre
de forgerons ; elles donnent le nom de Manna à la
dynastie qui s’empara du pouvoir sur les Diaogo — sans doute celle
issue de Ouâr Diâdié — et celui de Tondion ou
Toundiougne à celle qui succéda aux Manna — sans doute la
dynastie sossé. — Après les Tondion, les mêmes traditions font
intervenir, non pas des Ouolofs, mais des Peuls blancs mélangés de
Mandingues venus de Termess — sans doute le
« Tirmissi » placé dans le Kaniaga par Sa’di —, puis des
gens d’origine indécise qui établirent au Toro le centre
de leur domination, et placent ensuite l’arrivée de Koli
Galadio.





[333]Tendo Galadio est appelé aussi — sans doute
par abréviation — Ten-Gala ou Ten-Guélé : de
là le nom de Koli-Tenguélé (Koli fils de Tendo Galadio)
donné souvent à Koli Galadio.





[334]Certaines traditions font des Dénianké des
métis de Peuls et de Mandingues issus de Tendo Galadio et de cette
princesse Keïta ; en réalité, ils doivent être plus anciens et
être de souche toucouleure, si nous en croyons cette autre
tradition qui fait remonter leur origine au temps de Ouâr Diâdié
(voir 1er volume, 
page 225) ; mais il paraît établi qu’ils prirent parti
pour Koli, comme ils avaient pris parti pour les Sossé d’ailleurs,
et c’est ainsi sans doute que la famille de Koli fut identifiée
avec les Dénianké.





[335]D’autres traditions rapportent qu’il le
poursuivit de Gallat à Ndar (St-Louis) et le tua sur le bord de la
mer.





[336]Jeannequin de Rochefort, dans le voyage
qu’il fit en 1638 sur le bas Sénégal, entendit parler de ce
Samba-Lam, dans le royaume duquel on allait en chaloupe chercher
des cuirs ; il relate que les Etats de « Samba
Lame » confinaient à ceux du roi de Tombuto
(Tombouctou) et que ce prince était suzerain du Damel (roi du
Cayor), du Brac (roi du Oualo) et des Maures de Barbarie (Maures
Brakna).





[337]Il ne s’agit pas ici du Goumal de
nos cartes, situé bien plus en amont et à mi-chemin à peu près
entre Matam et Bakel, puisque Brue compte deux jours de Guyorel à
Goumel et six jours de Guyorel à Dembacané, point voisin
de Bakel.





[338]Voir 1er volume, 
page 262.





[339]Il s’agit ici du village de Sansanding sur
la Falémé et non pas de la ville du même nom sise sur le Niger.





[340]Je ne possède pas de renseignements
spéciaux sur l’histoire du Gangaran.





[341]1er volume, pages 
289 et 
290.





[342]C’est ce Demba Séga qui, alors établi à
Koniakari, y reçut Mungo-Park en janvier 1796.





[343]Ces deux villes devaient être conquises en
1853 par El-hadj-Omar.





[344]Au moment du siège de Médine, le chef du
Natiaga s’appelait Sémounou ; il s’enfuit devant El-hadj, qui
lui donna comme successeur Altini-Séga ; après le départ des
Toucouleurs, ce dernier se fit reconnaître comme chef du Natiaga
par l’autorité française et établit sa résidence à Tinké, dans une
gorge d’accès difficile. Vers la même époque, le chef du Logo
s’appelait Niamodi et résidait à Saboussiré.





[345]Les renseignements concernant l’histoire du
Liptako que je reproduis ici sont empruntés à un manuscrit arabe
recueilli à Dori par M. le lieutenant Marc, qui a bien voulu me le
communiquer en m’autorisant à en faire usage. Le manuscrit donne
ces renseignements comme émanant d’un certain Nouha fils de Diogol
fils d’El-hadj fils de Baouligo de la tribu peule des Yaté, qui
vint s’établir au Liptako en venant du Haoussa, et qui les tenait
lui-même de divers docteurs et savants du Liptako, du Haoussa, du
Songaï et d’autres pays.





[346]Ce mot peut être un surnom arabe signifiant
« le Réfléchi » (ou « le Taquin »).





[347]Cela placerait l’arrivée des Peuls au
Liptako cent ans à peu près avant la prise du pouvoir par Ibrahima,
c’est-à-dire vers la fin du XVIe siècle, ce qui est conforme aux
traditions recueillies d’autre part.





[348]A l’Est et près de Téra, sur la route de
Dori à Sansan-Haoussa.





[349]Certains prétendent qu’Alfa-Himé aurait
conquis le Gourounsi vers 1870 et que Gandiari lui aurait succédé
vers 1880.





[350]Sikasso est le nom donné par les
Dioula à cette ville, que les Sénoufo appellent Sikokana
ou Sikokaha (village de Siko).





[351]Tièba avait eu auprès de lui, comme
résident temporaire représentant le gouvernement français, d’abord
le capitaine Quiquandon, puis le lieutenant Marchand.





[352]Une partie des Minianka et la plupart des
Bobo de ce cercle étaient demeurés indépendants, notamment dans les
cantons de Zangasso, Karangasso, Mpessoba et Kinntiéri, ainsi que
les Soninké et les Banmana de Dougbolo. Les Minianka de Yorosso,
soumis par Babemba au début de son règne, s’étaient révoltés par la
suite contre son autorité.





[353]D’après Mungo-Park, on se rendait en dix
jours de Bénoum à Tichit et on mettait le même temps pour aller de
Bénoum à Oualata.









CHAPITRE XIV


L’exploration européenne.


Ainsi que je l’ai dit dans la première partie de cet ouvrage, la
portion du continent africain dont nous nous occupons ici ne fut
pas visitée par les Anciens, dont les explorations — pour autant
que nous sommes documentés sur le sujet — ne dépassèrent pas les
rivages de l’Atlantique d’une part ni le Sahara proprement dit de
l’autre. Nous n’avons donc pas à reparler ici du voyage des
Nasamons ni de celui de Hannon, pas plus que du périple entrepris
sous Néko II ni des tentatives d’Eudoxe de Cyzique. Les expéditions
romaines du début de notre ère, si elles atteignirent des pays que
l’on peut considérer comme se rattachant au Soudan[354], ne pénétrèrent pas en tout cas dans les
territoires qui font l’objet de notre étude.


L’exploration du Haut-Sénégal-Niger par des voyageurs européens
ou tout au moins méditerranéens ne commença qu’au Xe siècle de notre ère et fut pendant
longtemps monopolisée par des Arabes ou des Berbères de l’Espagne,
du Maghreb et de l’Ifrîkia. La plupart de ces premiers explorateurs
du Soudan sont d’ailleurs demeurés anonymes ; quelques-uns
seulement ont eu la chance d’avoir leurs noms transmis à la
postérité par les historiens et les géographes qui ont utilisé
leurs renseignements ; ces historiens et géographes, qui ont
ainsi tiré profit d’explorations le plus souvent anonymes,
sont : Bekri, Zohri, Edrissi, Yakout, Ibn-Saïd, Aboulféda,
Gharnati, Ibn-Khaldoun, etc.


Deux seulement,
parmi les voyageurs arabes qui ont visité le Soudan du Xe au XIVe siècles, ont écrit des relations dont
le texte est parvenu jusqu’à nous : Ibn-Haoukal et
Ibn-Batouta.


Le premier (Xe siècle) ne
parcourut que l’extrême Nord du Soudan, visitant Aoudaghost et
Ghana, pour retourner ensuite au Maroc, et on doit le considérer
surtout comme le premier explorateur du Sahara soudanais.
Ibn-Batouta, qui se rendit de Oualata à Mali et passa au retour par
Tombouctou et Gao (1352-53), peut être cité au contraire comme le
premier explorateur du Soudan occidental ; sa relation
d’ailleurs ne se borne pas à une sèche nomenclature de gîtes
d’étape, ainsi qu’on peut s’en rendre compte à la lecture du
chapitre VII du présent volume.


Vers la même époque, des navigateurs européens commençaient à
aborder à la côte occidentale d’Afrique[355], mais ils ne pénétraient pas à l’intérieur du
continent. C’est seulement vers la fin du XVe siècle, semble-t-il, que les
Portugais, établis en Mauritanie, sur la basse Gambie et
la Côte d’Or, envoyèrent des missions dans les pays qui forment
aujourd’hui le Haut-Sénégal-Niger. Mais nous ne savons rien de ces
missions ni des voyages qu’elles accomplirent, en dehors des brèves
mentions qu’en a faites Joao de Barros : c’est ainsi qu’aux
environs de 1481 le roi Jean II, qui venait de monter sur le trône
du Portugal, envoya à l’empereur de Mali deux ambassades, dont
l’une, partie de la Gambie, se composait de Rodriguez Rabello, Péro
Reinal et Joao Collaçao, et dont l’autre fut mise en route par le
gouverneur d’Elmina. Nous ignorons ce qui advint de la
première ; quant à la seconde, dont nous ne savons pas la
composition, elle parvint effectivement à Mali et constitua sans
doute la première reconnaissance du Niger faite par des
Européens.


Quelque vingt ans plus tard, vers 1507, Léon l’Africain
exécutait à travers le Soudan un voyage mémorable qui devait
être mis à
contribution pendant plus de deux siècles par tous les géographes,
cosmographes et polygraphes de l’Europe et constituer ainsi la base
de toutes nos connaissances relatives au pays des Noirs jusqu’au
temps de Mungo-Park. A vrai dire, les observations faites par Léon
ne sont pas toutes d’un intérêt considérable ni d’une nouveauté
bien sensible, et l’on peut se demander s’il a visité
personnellement toutes les contrées et les villes qu’il nous
décrit : Oualata, Dienné, Mali, Tombouctou, Kabara, Gao,
Gober, Agadès, Kano, etc. Les jugements qu’il porte sur les
indigènes du Soudan sont assez contradictoires, et l’on serait en
droit de supposer qu’il les a recueillis de diverses bouches et
qu’ils ne résultent pas de ses propres observations[356].


En 1534 se place un nouveau voyage à Mali d’un ambassadeur
portugais : celui-ci se nommait Péroz
Fernandez ; il était envoyé par Joao de Barros et
accrédité par le roi Jean III. Nous ne savons rien des détails ni
des résultats de son voyage, sinon qu’il parvint à la cour de
l’empereur de Mali et fut très bien accueilli par lui. Les
Portugais qui, vers 1550, s’emparèrent des mines d’or du Bambouk,
ne nous ont laissé non plus aucun renseignement sur leurs faits et
gestes.


Un siècle se passa ensuite sans que s’accomplit aucune nouvelle
exploration européenne dont le souvenir se soit conservé[357]. Puis, vers la fin du XVIIe siècle, apparurent sur le haut
Sénégal les premiers voyageurs français. Nos commerçants
trafiquaient au Cap Vert et à l’embouchure du Sénégal depuis 1558
et avaient des établissements permanents sur le bas fleuve depuis
1638.


En 1667, 1682 et 1685, des tentatives furent faites, par les
différentes compagnies commerciales françaises qui se succédèrent
au Sénégal, pour remonter le fleuve jusqu’à la Falémé, mais toutes
échouèrent par suite du mauvais vouloir des gens du Fouta. Le
voyage de 1682 fut accompli par Dancourt, directeur de la
Compagnie, et par le chirurgien Lemaire, et celui de 1685 par le
directeur Chambonneau. Ce dernier fut plus heureux l’année suivante
et parvint au Galam, à l’Ouest de la Falémé.


En 1687, un commis nommé Bazy réussit à faire de
fructueuses opérations de traite au Galam et à remonter « au
plus haut du Sénégal, jusqu’au Rocher », c’est-à-dire
jusqu’aux barrages rocheux voisins de Kayes ; ce commis obscur
fut ainsi sans doute le premier Français ayant pénétré librement
dans la colonie actuelle du Haut-Sénégal-Niger. Trois ans après,
La Courbe, inspecteur général de la Compagnie du Sénégal,
poussait à son tour jusqu’à la chûte du Félou (1690) ; c’est
au retour de cette exploration que, le premier, il affirmait que le
Sénégal et le Niger ne pouvaient constituer un seul et même fleuve,
comme on le croyait encore à l’époque[358].


C’est en 1697 qu’André Brue, directeur de la Compagnie
du Sénégal, se rendit pour la première fois au Fouta et visita le
roi de ce pays, qui résidait alors non loin de Matam ; mais il
ne poussa pas cette fois jusqu’à l’embouchure de la Falémé et
se contenta
d’envoyer au Galam un commis chargé de porter au tonka ou
tounka (roi du Galam) les cadeaux que la Compagnie s’était
engagée à lui remettre comme une sorte de tribut annuel. En 1698,
lors d’un nouveau voyage, Brue parvint à Dembakané, alors capitale
du roi de Galam, qui se trouvait sur la rive gauche du Sénégal, à
200 pas du fleuve et, très vraisemblablement, en amont de
l’embouchure de la Falémé ; il visita le roi Boukari, qui
venait de s’emparer du pouvoir sur son prédécesseur Maka.
Poursuivant son voyage un peu plus en amont, Brue atteignit Dramané
(près du village actuel d’Ambidédi), le 1er septembre
1698 ; cette localité était peuplée de marchands soninké, qui
professaient l’islamisme, comme le roi du Galam. Brue fonda près de
Dramané et à quelques kilomètres en aval, à Makhana ou Makhané, un
comptoir qu’il laissa à la garde d’un frère convers de l’ordre des
Augustins nommé Apollinaire. Ce moine était en même temps
chirurgien. Animé de l’esprit d’entreprise, il chercha à pénétrer
au Bambouk, mais n’y put parvenir ; en échange, il explora le
Khasso, visita les chûtes du Félou et remonta ensuite une partie du
cours inférieur de la Falémé.


En 1710, La Courbe, envoyé en voyage d’inspection au Galam, alla
visiter l’île de Cagnou, située près de Médine, qu’il baptisa
« île Pontchartrain » ; l’année suivante, le
Rouennais Mustellier, l’un des membres associés de la
nouvelle Compagnie du Sénégal, se rendit aussi à l’île de Cagnou,
et, lors de son retour, mourut à Touabo, près et en aval de Bakel.
Des établissements furent créés de 1712 à 1714 sur le Sénégal,
entre Kayes et la Falémé, et sur la partie inférieure de ce dernier
cours d’eau.


C’est peu après, en 1715-17, que se placent les explorations du
maçon Compagnon, qui était employé au fort Saint-Joseph
(entre Makhana et Tamboukané) ; Compagnon se rendit d’abord du
fort Saint-Joseph au fort Saint-Pierre (à Kaïnoura, sur la basse
Falémé, non loin du point terminus de la reconnaissance du frère
Apollinaire) ; puis, remontant la rive droite de la Falémé
jusqu’à la hauteur de Naye (près et en aval de Sénoudébou), il
revint sur le Sénégal et alla ensuite visiter les districts
aurifères du Nettéko et du Tambaoura (Bambouk), d’où il rapporta de précieuses
observations et des échantillons de minerais que Brue fit
analyser.


En 1719, Brue envoya en mission un sieur Tinstall de la Tour,
dans le but d’obtenir des renseignements sur Tombouctou et son
commerce, mais il ne semble pas que Tinstall ait jamais dépassé le
Khasso.


De 1730 à 1732, les minéralogistes Pelays et
Legrand firent deux voyages au Bambouk et visitèrent les
exploitations d’or établies par les indigènes ; Pelays fut
assassiné par ces derniers au cours de son second voyage. De
nouvelles reconnaissances furent faites sur la Falémé et dans le
Bambouk en 1744 par Delabrue, en 1748 par Duliron et en 1756 par
Aussenac.


L’occupation du Sénégal par les Anglais interrompit
l’exploration du pays. Elle fut reprise en 1786, sous le
gouvernement du chevalier de Boufflers ; à cette époque,
Durand, directeur de la Compagnie du Sénégal, envoya l’un de ses
employés nommé Rubault au Galam, par la voie de terre.
Après avoir traversé le Cayor, le Diolof et le Boundou, Rubault
atteignit la Falémé à Kaïnoura, puis le Sénégal à Tamboukané, près
des ruines de l’ancien fort Saint-Joseph. Il fut assassiné l’année
suivante par les esclaves qu’il avait achetés pour le compte de sa
compagnie.


L’exploration française subit ensuite un nouveau temps d’arrêt,
tandis que, pour la première fois, les Anglais allaient faire leur
apparition au Soudan occidental : quatre grands noms les y
représentèrent à cette époque, ceux de Houghton, de Mungo-Park et
de Laing, morts tous trois en Afrique martyrs de la science, et
celui de Dochard.


Le major Houghton, venant de la Gambie, pénétra au
Bambouk, traversa le Sénégal du côté de Kayes et se dirigea vers le
Nord-Est avec l’intention de gagner Tombouctou ; mais, parvenu
à Simbi, à 35 kilomètres environ au Sud-Sud-Ouest de Nioro, il fut
arrêté par ordre du roi des Oulad-Mbarek et mourut, assassiné
disent les uns, d’épuisement et de dysenterie disent les autres
(1791).


En 1795, l’Ecossais Mungo-Park partait aussi de la
Gambie ; après
avoir traversé le Boundou, il atteignait le Sénégal près de Bakel
et le suivait jusqu’à Kayes, où il arriva le 28 décembre
1795 ; de Kayes, il se rendit à Koniakari, où il visita Demba
Séga, roi du Khasso, en janvier 1796 ; puis il se rendit à
Guémou, à la frontière du Lankamané et du Kingui, où il arriva le
12 février et où il fut bien accueilli par Dassé Kouloubali,
empereur du Kaarta. Ce dernier, qui était en hostilités avec
l’empereur de Ségou, ne crut pas pouvoir donner à Mungo-Park la
route de l’Est, et le voyageur obliqua vers le Nord-Est, pour
contourner au Nord les pays où régnait l’état de guerre. Prenant
donc la route de Nioro, il passa à Simbi, où il recueillit les
bruits relatifs à la mort de Houghton, puis parvint à Diara. Mais
là, il fut arrêté par des Oulad-Mbarek et conduit à Ali, roi du
« Loudamar », qui résidait alors à Bénoum, à une
cinquantaine de kilomètres au Nord-Est de Nioro. Ali le garda
prisonnier dans son camp ; après quatre mois de captivité,
Mungo-Park profita d’une attaque de Diara par Dassé Kouloubali,
attaque qui jeta le désarroi au camp de Ali, et il parvint à
s’échapper ; au prix de fatigues inouïes, en butte à des
dangers sans nombre, il réussit à gagner Ouossébougou et à
atteindre le Niger en face de Ségou, en juillet 1796. L’empereur
Monson, qui ne pardonnait pas au voyageur écossais d’avoir été bien
accueilli par son ennemi Dassé, lui refusa l’autorisation de
traverser le fleuve ; descendant alors la rive gauche du
Niger, Mungo-Park poursuivit sa route jusqu’un peu au-delà de
Sansanding ; puis, continuant son voyage en pirogue, il
parvint jusqu’à un village situé à deux jours de Dienné et sur la
rive droite du Niger (29 juillet 1796) : ce village, qu’il
appelle Silla, était probablement Sélé, en amont de
Diafarabé. Malade, dénué de tout, en butte à l’hostilité de tous
les indigènes, cet homme pourtant si tenace dut s’avouer vaincu et,
renonçant à pousser plus loin, il revint sur ses pas. Il repassa
par Sansanding, évita le voisinage de Ségou, passa par Niamina et
Koulikoro, arriva le 23 août à Bamako et traversa le Manding, où il
dut s’arrêter assez longtemps pour cause de maladie. Le 11 mai
1797, il atteignait Satadougou, d’où il revint à la côte en suivant
le cours de la Gambie, après dix-huit mois de souffrances dont ceux
qui voyagent
aujourd’hui au Soudan peuvent difficilement se faire une idée
exacte.


L’année suivante, l’Allemand Hornemann, parti de Tripoli,
atteignait le Niger du côté de Say et, descendant la rive gauche du
fleuve, allait mourir dans le Noupé (1798).


En 1805, Mungo-Park voulut renouveler son
expérience ; mais sa seconde exploration fut bien différente
de ce qu’avait été la première. Au lieu de partir seul, il emmenait
avec lui 40 Européens et un très fort convoi. Ce fut un voyage
lamentable, qui se termina de la façon tragique que l’on sait.
Venant de la Gambie, l’expédition atteignit la Falémé le 8
juin ; le chef de la mission avait comme assistants principaux
Anderson, Scott et le lieutenant
Martyr ; ce dernier commandait un détachement de
soldats anglais. On longea les montagnes du Konkodougou et du
Tambaoura, puis, traversant le Bafing et le Bakhoy et passant près
de Kita, l’expédition arriva à Bangassi, d’où elle atteignit le
Niger le 19 août en amont de Bamako, après avoir perdu par suite de
maladie ou abandonné 29 Européens sur les 40 partis de la Gambie
avec Park. Les survivants étaient à Bamako le 21 août ;
s’embarquant sur des pirogues près de Toulimandio, ils arrivaient
le 14 septembre à Niamina et le 16 à Somi, en face de Ségou, ayant
perdu encore quatre d’entre eux depuis Bamako. Monson ne voulut pas
recevoir Mungo-Park, mais il l’autorisa à poursuivre son voyage.
Partant de Somi le 26 septembre, Park arriva le lendemain à
Sansanding et y demeura sept semaines, qu’il employa à faire
transformer une grande pirogue en schooner ; trois Européens,
dont Anderson, périrent durant ce séjour à Sansanding. Le 16
novembre 1805, Park s’embarquait sur son bateau avec les quatre
Européens qui lui restaient : Scott, Martyr et deux soldats ou
ouvriers. Postérieurement à cette date, on n’eut plus aucune
nouvelle de l’expédition.


En 1810, Maxwell, alors gouverneur anglais du Sénégal, se décida
à envoyer aux informations un Noir nommé Isaac, qui avait été
interprète de Park et que ce dernier, avant de quitter Sansanding,
avait renvoyé à la côte avec des lettres et son journal de route.
Isaac revint au Sénégal en 1811, rapportant la nouvelle que Park et ses derniers
compagnons avaient péri dans les rapides de Boussa environ quatre
mois après leur départ de Sansanding, c’est-à-dire vers fin mars
1806. Par des documents recueillis à Sokoto en 1827 par Clapperton,
on sut que les cinq voyageurs avaient abordé à Tombouctou et y
avaient séjourné[359] ; ayant fait escale à Gao, ils
furent attaqués par les Touareg, qui tuèrent trois des quatre
compagnons européens de Park ; ce dernier et Martyr étaient
les seuls survivants au moment de l’arrivée aux grands rapides de
Boussa : attaqués au moment le plus dangereux par des
indigènes massés sur les roches et se voyant perdus, les deux
voyageurs se jetèrent à l’eau et y périrent noyés.


En 1818-19, le chirurgien anglais Dochard, venant lui
aussi de la Gambie par le Boundou, explora le Bambouk, le Gangaran,
le Fouladougou, le Bélédougou, et atteignit le Niger à mi-chemin
entre Koulikoro et Niamina, d’où il gagna Bamako (janvier 1819).
Revenant ensuite à Bangassi (Fouladougou), il traversa le Kaarta et
fut recueilli près de Bakel par des officiers français.


Le major Gordon Laing, parti de Tripoli par Ghadamès et
le Touat, atteignit Oualata, puis Tombouctou en 1826 ; obligé
de retourner sur ses pas en raison de l’hostilité de Sékou-Hamadou,
il fut étranglé par des Bérabich sur la route de Tombouctou à
Araouâne le 24 avril (ou le 24 septembre) 1826. Ses restes,
retrouvés tout récemment par M. Bonnel de Mézières, ont été déposés
à Tombouctou par les soins de l’autorité française[360].


Après Laing,
nous rencontrons[361] le nom d’un explorateur français qui,
malgré ses origines modestes et son manque absolu de ressources,
effectua au Soudan l’un des plus beaux voyages du XIXe siècle et l’un de ceux qui firent
faire les plus grands pas à la science géographique : je veux
parler de René Caillié. Parti de Kakoundi (Rio-Nunez) le
19 avril 1827 déguisé en Maure, et se faisant passer pour un
Egyptien capturé par des Français puis affranchi par son maître au
Sénégal et désireux de regagner son pays, il réussit à traverser le
Fouta-Diallon, atteignit le Niger à Kouroussa, visita le
Ouassoulou, tomba gravement malade à Timé ou Kiémé, près et à l’Est
d’Odienné qui n’existait pas encore (Côte d’Ivoire actuelle), se
rendit de là à Tengréla, d’où il passa dans le Haut-Sénégal-Niger
actuel, atteignit Dienné, entra à Tombouctou le 20 avril 1828 et
arriva enfin à Tanger le 18 août de la même année, ayant accompli
seul, en seize mois, un voyage de plus de 4.500 kilomètres et
rapportant des masses de renseignements précieux.


Entre temps, les reconnaissances parties du bas Sénégal avaient
repris leur cours dans la région de Kayes. En 1822, le capitaine de
frégate Leblanc avait visité le Galam, et Groux de Beaufort, en
1824-25, puis Duranton en 1828, avaient exploré le Bambouk, le
Khasso et le Sud du Kaarta. Bouet-Willaumez, gouverneur du Sénégal,
remonta en 1836 le fleuve jusqu’à Médine et visita les chûtes du
Félou. Sur son ordre, en 1843, une mission composée du pharmacien
Huart, du commis de marine Raffenel et du traitant Pottin-Paterson
remonta la Falémé et fit une nouvelle exploration du Bambouk et du
Khasso. En 1846, Raffenel fit un second voyage au Soudan
et explora le Kaarta.


Ensuite se place
la plus belle exploration soudanaise, celle du docteur allemand
Barth : il faisait partie d’une expédition
scientifique dirigée par Richardson et comprenant en outre
Overweg ; partie de Tripoli en 1850, la mission visita Rhât et
Agadès, atteignit en 1851 le Haoussa, où mourut Richardson, et
explora le Bornou et les rives du Tchad. Overweg étant mort à son
tour, Barth, demeuré seul, assuma tout le labeur. Ayant visité
l’Adamaoua, le Kanem et le Baguirmi, il revint au Haoussa, séjourna
à Zinder, Katséna, Sokoto et Gando, atteignit le Niger en face de
Say, le traversa, visita le Yagha, gagna Dori, puis Hombori, arriva
le 7 septembre 1853 à Tombouctou où il séjourna sept mois
(1853-54), suivit la rive septentrionale du Niger jusqu’à Gao,
regagna le lac Tchad et enfin rejoignit Tripoli en 1855, après un
voyage de plus de cinq ans dans le cœur de l’Afrique. Durant le
séjour de Barth à Tombouctou, Hamadou-Hamadou, alors roi du
Massina, avait donné l’ordre de faire chasser l’explorateur hors de
la ville ; ce dernier dut en en effet partir, protégé
d’ailleurs par Ahmed-el-Bekkaï.


En 1858, Brossard de Corbigny complétait l’exploration du Khasso
et du Logo et, en 1859-60, le sous-lieutenant Pascal
achevait celle des bassins de la Falémé et du Bafing[362]. En 1860 le lieutenant indigène Alioune
Sal partait du Sénégal et, de 1861 à 1862, explorait le Tagant
et le Hodh, visitait Oualata, Araouâne, et parvenait à
Bassikounou ; arrêté là et fait prisonnier par un détachement
de l’armée d’El-hadj-Omar, il parvint à s’échapper et put regagner
Bakel.


De 1863 à 1866 s’accomplit le voyage du lieutenant de vaisseau
Mage et du docteur Quintin à Ségou. Partis de
Saint-Louis, les deux explorateurs s’acheminèrent par Médine — qui
était depuis 1855 notre poste le plus avancé vers l’Est —,
Bafoulabé et Kita, traversèrent le Fouladougou, passèrent par
Banamba, atteignirent le Niger à Niamina le 22 février 1864 et
arrivèrent à Ségou, où ils furent reçus par Ahmadou, le 28 fév.
suivant. Ils étaient chargés par Faidherbe de négocier un
traité avec
El-hadj-Omar et d’obtenir de lui l’autorisation de créer un poste
français à Bafoulabé. Mais El-hadj guerroyait alors au Massina et
Ahmadou ne voulut pas mettre les voyageurs en communication avec
lui ; tout en les traitant avec courtoisie, il les garda, en
fait, prisonniers à Ségou durant deux ans et deux mois. Les
explorateurs mirent à profit ce séjour forcé pour récolter des
quantités de renseignements sur l’histoire du Soudan et
l’organisation de l’empire d’El-hadj-Omar ; ils eurent aussi
l’occasion d’assister de près aux opérations de guerre d’Ahmadou,
qu’ils accompagnèrent dans ses expéditions contre Sansanding et
contre Koulikoro. Ayant enfin obtenu l’autorisation de quitter
Ségou, ils partirent de cette ville dans la nuit du 5 au 6 mai
1866, passèrent par Touba (Touba-koura), Ouossébougou, Bagoïna,
Nioro et Koniakari et atteignirent Médine le 28 mai 1866.


Comme on était resté fort longtemps au Sénégal sans avoir de
nouvelles des deux voyageurs, l’officier de spahis Perraud
et le docteur Béliard furent envoyés en mars 1864 à leur
recherche ; partis de Médine, ils s’avancèrent jusqu’à Nioro,
mais ne purent aller plus loin, la route de Nioro à Ségou étant
coupée par les Banmana révoltés contre les Toucouleurs, et ils
durent revenir à Médine.


Le premier Européen qui pénétra dans Ségou et y rendit visite à
Ahmadou, après Mage et Quintin, fut Paul Soleillet, qui,
venant de Saint-Louis et passant par Koniakari et le Kaarta,
atteignit le Niger à Niamina le 20 septembre 1878, fut reçu à la
cour du roi toucouleur, et revint au Sénégal en 1879.


Le 1er juillet 1880, Tombouctou recevait la visite de
l’explorateur autrichien Oskar Lenz, qui venait du Maroc
par l’Oued-Draa, Tindouf et Araouâne ; après avoir séjourné 18
jours à Tombouctou, Lenz se rendit à Bassikounou en passant par
Ras-el-Ma, visita Sokolo, Goumbou, Bagoïna, Nioro et Koniakari, et
arriva à Médine le 2 novembre 1880.


A la fin de la même année, le capitaine Galliéni,
accompagné des lieutenants Vallière et Piétri et des docteurs
Tautain et Bayol, quittait Médine, passait à Kita, était attaqué à
Dio dans le Bélédougou par le chef de Daba, traversait le Niger au
Sud de Bamako à
Touréla et s’avançait sur la rive droite jusqu’à Nango, à 35
kilomètres de Ségou, sans pouvoir obtenir d’Ahmadou l’accès de sa
capitale. Après dix mois d’attente, il recevait enfin de ce
dernier, le 10 mars 1881, la signature d’un traité, et ralliait le
poste de Kita, qui venait d’être fondé le 27 février par le colonel
Borgnis-Desbordes.


En 1883, le docteur Collin visitait Satadougou, Dabia
et Tembé, où il était reçu par Dabakoutou, alors roi du
Konkodougou, et lui faisait accepter le protectorat français.


Cette même année, un nommé Buonfanti prétendit que, avec le
docteur américain Van Flint, il avait atteint Kouka, venant de
Tripoli, était allé à Say, avait remonté le Niger jusqu’à
Tombouctou, était allé de là au Mossi et était arrivé à Lagos par
le Dagomba et le Dahomey. Il raconta son voyage en 1884 à la
Société de Géographie de Bruxelles, disant que, ses bagages lui
ayant été volés, il avait perdu toutes ses notes. Les
invraisemblances de son récit et l’identité de quelques passages
exacts avec les passages correspondants de Barth ont fait suspecter
fortement la véracité de Buonfanti, qui mourut au Congo en
1887.


Après notre installation sur le Niger et la création du poste de
Bamako (1883), on songea à faire le lever du grand fleuve soudanais
d’une façon sérieuse. En 1884, l’enseigne Froger amena du
Sénégal au Niger une canonnière démontable, le Niger,
qu’il mit à flot en aval des rapides de Bamako et ancra à
Koulikoro ; en 1885, le lieutenant de vaisseau
Davoust s’embarquait sur cette canonnière et explorait le
fleuve jusqu’à Diafarabé. En 1887, le lieutenant de vaisseau
Caron construisit à Bamako une nouvelle canonnière, le
Mage ; ne recevant pas de France la machine qui lui
était destinée, il s’embarqua à Manambougou sur le Niger
et, escorté de deux chalands, le Manambougou et le
Titi, il poussa jusqu’à Mopti, alla visiter Tidiani à
Bandiagara, continua son voyage malgré le mauvais vouloir manifeste
du roi toucouleur et mouilla le 16 août 1887 à Kabara ;
empêché d’entrer à Tombouctou par l’hostilité des Touareg, qui le
prenaient pour l’allié de Tidiani, il fit machine en arrière et
regagna Koulikoro.


A la même époque, le lieutenant Binger commençait la
merveilleuse
exploration qui l’a mis, avec Barth et Nachtigal, au premier rang
des découvreurs de l’Afrique et lui a assuré, de façon
incontestable, la première place parmi les explorateurs français du
continent noir. Ayant traversé le Niger à Bamako le 1er
juillet 1887, M. Binger, seul et sans escorte, visitait d’abord
Ouolossébougou, Ténétou et Bougouni, parvenait sous les murs de
Sikasso qu’il trouvait assiégé par Samori, demeurait quelque temps
l’hôte du fameux conquérant, atteignait Tengréla, traversait le
Folona et entrait le 20 février 1888 à Kong, dont il révélait
l’importance à l’Europe, tout en démontrant l’inexistence de la
chaîne de montagnes de même nom, qui figurait alors sur toutes les
cartes. Après un long et fructueux séjour à Kong, il visitait
Bobo-Dioulasso, pénétrait au Mossi, était reçu à Ouagadougou[363] par le nâba Sanom, revenait au Sud,
traversait le Gourounsi et le Dagomba, visitait Salaga et Kintampo,
atteignait Bondoukou et revenait fermer son itinéraire à Kong, le 5
janvier 1889 ; il y rencontrait Treich-Laplène, venu de
Grand-Bassam par Bondoukou, et achevait son voyage en se rendant
avec lui à nos comptoirs maritimes de la Côte d’Ivoire. Non
seulement il avait reconnu le bassin supérieur de la Volta et la
partie occidentale de la Boucle du Niger, jusqu’alors inconnue — si
l’on excepte les renseignements recueillis presque à la même époque
par Krause —, niais il rapportait une masse d’informations si
abondantes et si précises et d’itinéraires par renseignements si
exacts qu’aujourd’hui encore on trouve à s’instruire en lisant sa
relation de voyage.


Pendant que s’accomplissait l’exploration de M. Binger, en
1888-89, le lieutenant de vaisseau Jayme reprenait les
tentatives de reconnaissance du Niger et parvenait à Korioumé
sur le
Mage, sans pouvoir entrer à Tombouctou ni pousser son
voyage en aval de ce point.


Dans le bassin du Sénégal d’autre part, le capitaine
Oberdorff explorait le Konkodougou et mourait à Tembé
(1888), tandis que le lieutenant Plat continuait la
mission.


En 1890 le docteur Crozat visitait San et le Yatenga et
entrait en relations, à Ouagadougou, avec le nâba
Bokari-Koutou[364].


De fin décembre 1890 à août 1891, le capitaine Monteil,
accompagné de l’adjudant Badaire, traversait de l’Ouest à l’Est la
Boucle du Niger, de Ségou à Say, passant par San, Kinian, Sikasso,
Bobo-Dioulasso, le Dafina, Koury, Yâko, puis, n’ayant pu pénétrer à
Ouagadougou, par Dori, où il arrivait le 22 mai 1891, reliant ainsi
les itinéraires de M. Binger à ceux de Barth ; il était le 19
août à Say, franchissait le Niger, gagnait le Tchad par Sokoto et
parvenait à Tripoli avec son compagnon après des fatigues
excessives.


En 1891-92, le lieutenant Marchand, qui avait été nommé
résident auprès de Tièba, roi de Sikasso, explora les cercles
actuels de Sikasso et de Bougouni, ainsi que le Nord de la Côte
d’Ivoire.


En 1894, la majeure partie de ce qui constitue aujourd’hui le
Haut-Sénégal-Niger était explorée, et les reconnaissances qui
furent effectuées à partir de cette date appartiennent plutôt au
domaine de la conquête et de l’occupation. Cependant, il convient
encore de signaler l’exploration du Sud-Est de la Boucle du Niger,
qui fut faite ou complétée en 1894 par le mulâtre anglais
Fergusson[365], lequel visita Bitou, Tenkodogo et
Ouagadougou, et, en 1895-96, par les lieutenants Baud et
Vergoz (région de Say), le commandant Decœur
(région de Fada-n-Gourma), la mission allemande du docteur
Grüner et du lieutenant Von Carnap (Fada-n-Gourma,
Tenkodogo et Koupéla), et le capitaine Toutée, qui remonta
le Niger de Boussa à Farka (entre Tillabéry et Dounzou). En 1895
également, les lieutenants Baud et Vermeersch, venant du Dahomey
par Gambaga et Oua, arrivaient à Bouna (Côte d’Ivoire) et
l’administrateur Alby, venu aussi du Dahomey par
Sansanné-Mango, poussait jusqu’à Ouagadougou, sans d’ailleurs
obtenir l’accès de la ville, tandis que le capitaine
Destenave, alors résident à Bandiagara, faisait de
nombreuses reconnaissances en pays mossi.


L’année suivante (1896), l’exploration du Niger était achevée
depuis Tombouctou jusqu’au golfe de Guinée par le lieutenant de
vaisseau Hourst, accompagné de l’enseigne Baudry, du
lieutenant Bluzet, du docteur Taburet et du Père Hacquard. Ayant
quitté Kabara sur le chaland Jules-Davoust, cette mission
atteignait Say le 7 avril 1896 et en repartait le 15 septembre pour
arriver quelque temps après à l’embouchure du Niger.


En 1899, la science comptait encore un martyr en la personne du
géologue Lejeal, assassiné par les Touareg tandis qu’il
explorait les falaises de Hombori.


Pour terminer cette revue d’ailleurs trop incomplète de
l’exploration du Haut-Sénégal-Niger, il convient encore de citer
les voyages de MM. E.-F. Gautier et R. Chudeau
qui, en 1904-05, firent faire un pas décisif à la connaissance du
Sahara soudanais, et celui du lieutenant Desplagnes qui,
en 1905-06, parcourut et leva de façon précise la région lacustre
située au Sud de Tombouctou et le pays montagneux des Tombo.


Bien d’autres voyages auraient mérité de trouver place dans ce
chapitre et bien d’autres noms auraient dû y être mentionnés ;
que l’on veuille bien m’excuser de les avoir négligés, non par
dédain ni par oubli, mais parce que la liste complète de tous ceux
qui ont contribué à la connaissance du Soudan Français formerait à
elle seule un volume.





[image: ]
Carte 19. — Les grandes explorations.










[354]Expédition de Julius Maternus dans l’Aïr
entre 80 et 90 après Jésus-Christ.





[355]Le premier voyage accompli par des
Européens à l’embouchure du Sénégal date vraisemblablement de
1292 : il fut exécuté par des Italiens, les frères Vivaldi. Ce
voyage fut suivi de quelques autres au XIVe siècle, faits par des Espagnols et des
Normands. Les Portugais se montrèrent surtout à partir du
XVe siècle.





[356]Comparez notamment ces deux curieux
passages : « Les Noirs meinent une bonne vie, sont de
fidele nature, faisans volontiers plaisir aux passans, et
s’etudient de tout leur pouvoir à se donner tous les plaisirs de
quoy ils se peuvent aviser à se resjouir en danses, et le plus
souvent en banquets, convis et ebas de diverses sortes. Ils sont
fort modestes, et ont en grand honneur et reverence les hommes
doctes et religieux, ayans meilleur temps que tout le reste des
autres peuples lesquels demeurent en Afrique. » (Edition
Schefer, 1er vol., page 118). Et plus loin :
« Ceux de la terre noire sont gens fort ruraux, sans raison,
sans esprit ny pratique, n’estans aucunement experimentez en chose
que ce soyt, et suivent la maniere de vivre des bestes brutes, sans
loy, ny ordonnances. Entre eux y a une infinité de putains, et par
conséquent de cornars, et sont bien habiles ceux qui en peuvent
echaper, sinon aucuns de ceux qui sont aux grandes cités ayans
meilleur jugement et sens naturel que les autres. »
(Ibid., page 121).





[357]Vers la fin de la première moitié du
XVIIe siècle (1640 à 1650),
Sa’di, l’auteur du Tarikh-es-Soudân, fit plusieurs voyages
de Tombouctou à Dienné et Sansanding et de Tombouctou à Gao, mais
sa qualité de natif de Tombouctou empêche de le classer parmi les
explorateurs européens et même maghrébins. C’est un peu plus tard,
entre 1660 et 1670, que se place le voyage que fit à Tombouctou,
comme captif des Maures, un matelot français nommé Paul
Imbert ; ce voyage, pour d’autres raisons, peut difficilement
être rangé parmi les explorations du Soudan.





[358]On attribue souvent à tort à André Brue,
sur la foi du Père Labat, le mérite de cette exploration : or
André Brue ne fit aucunement partie de l’expédition du Félou. (Voir
à ce sujet l’Histoire du Sénégal du professeur
Cultru).





[359]Selon d’autres témoignages, Park et ses
compagnons n’auraient pas pénétré dans la ville de Tombouctou.





[360]On a souvent attribué la priorité de la
découverte de Tombouctou à un matelot américain nommé Robert Adams,
qui aurait atteint cette ville en 1810 et y aurait séjourné dix
mois. Ce matelot, qui avait fait naufrage près du Cap Blanc et
avait été capturé par les Maures avec ses compagnons, parvint
ensuite à Tanger, y fut recueilli par le consul anglais et
prétendit avoir été emmené à Tombouctou par son maître durant sa
captivité et en être revenu par Taodéni et Fez. Son récit fut mis
en doute par ses compagnons de naufrage et on s’accorde
généralement à le considérer comme apocryphe. Fût-il véritable
d’ailleurs, le voyage involontaire d’Adams serait à classer dans la
même catégorie que celui du matelot français Paul Imbert, lequel du
reste aurait incontestablement l’avantage de la priorité. A mon
avis, ce serait plutôt à Mungo-Park que doit revenir l’honneur
d’avoir, parmi les voyageurs européens, atteint le premier
Tombouctou, bien que Lenz affirme, d’après les dires des indigènes,
que Park aurait passé en vue de Kabara sans s’y arrêter et ne
serait pas entré à Tombouctou.





[361]Je n’ai pas mentionné les belles
explorations de Denham, Oudney, Clapperton et Lander (1823-30), qui
n’intéressent qu’indirectement les pays dont j’ai à m’occuper
ici.





[362]En 1859, un juif d’Akka (Maroc) nommé
Mardochée se rendit à Tombouctou en passant par Araouâne et
renouvela plusieurs fois ce voyage durant les années suivantes.





[363]Ouagadougou avait été visité déjà en 1886
par le voyageur allemand G. A. Krause, qui, venant du
golfe de Guinée, s’était avancé jusqu’à San, Dienné et Bandiagara,
voyageant seul et portant lui-même son léger bagage. Arrivé à
Douentza, sur la route de Tombouctou, il revint au Mossi, traversa
le Gourounsi, passa par Sati et arriva à Kintampo en 1888. Il
convient de rendre justice à cet explorateur modeste qui, le
premier, acquit une idée à peu près exacte du cours de la Volta. En
1887, le lieutenant allemand Von François s’était avancé par Salaga
jusqu’au Sud du Mossi, à Sourma, sans pouvoir y pénétrer.





[364]Deux ans plus tard, le docteur Crozat
accompagnait à Kong la mission du capitaine Binger, du lieutenant
Braulot et de M. Monnier, puis, cherchant à gagner Sikasso, mourait
de maladie à Tengréla, où se trouve son tombeau.





[365]Fergusson dressa d’excellentes cartes de la
partie nord de la Gold-Coast et des régions voisines ; il fut
tué en 1897 près de Dokita (cercle actuel de Gaoua) au cours de la
défaite d’un détachement anglais par Sarankièni-Mori.









CHAPITRE XV


L’occupation française


I. — Les débuts de
l’occupation du haut Sénégal (1698-1854).


C’est à la fin du XVIIe
siècle qu’il fut procédé à l’installation du premier poste
permanent sur la partie du haut Sénégal qui relève aujourd’hui de
la colonie du Haut-Sénégal-Niger.


Depuis le XIVe siècle, des
navigateurs français étaient en relations avec les indigènes de la
côte, mais ce n’est qu’à partir du milieu du XVIe siècle que nous possédons des
renseignements sur ces voyages, qui avaient surtout pour but les
îles du Cap Vert. Le premier navire français ayant abordé à
l’embouchure du Sénégal et dont le nom nous ait été conservé est la
Gallaire, qui mouilla en 1558 vers l’emplacement où
s’élève aujourd’hui Saint-Louis. Ce vaisseau venait de Dieppe et, à
partir de cette époque, durant une trentaine d’années, des Dieppois
remontèrent le fleuve dans des barques, échangeant des produits
avec les riverains, sans dépasser vraisemblablement Podor. En 1588,
la reine Elisabeth donna à des marchands anglais, pour une période
de dix ans, le privilège de trafiquer sur le Sénégal, mais, après
cette période, les Normands recommencèrent leurs voyages.


En 1626, des armateurs de Dieppe et de Rouen formèrent une
compagnie privée pour l’exploitation du Sénégal et de la
Gambie ; ce fut la première tentative régulièrement organisée
de l’implantation française au Sénégal ; en 1633, cette
compagnie obtenait de Richelieu un privilège et, cinq ans après, en
1638, le capitaine
dieppois Thomas Lambert et le gentilhomme Jeannequin de Rochefort
construisaient à la pointe de Bieurt, sur les bords du fleuve et à
trois lieues de son embouchure, le premier établissement français,
passant des traités d’amitié avec les rois du Cayor et du Oualo et
remontant le Sénégal jusqu’à 280 kilomètres de la pointe de Bieurt.
Le poste construit par Lambert ayant été enlevé par un
raz-de-marée, le commis Louis Caullier, qui gérait les affaires de
la Compagnie du Cap Vert et du Sénégal — laquelle venait de
remplacer la compagnie normande —, en construisit un autre en
1658 ; le nouvel établissement fut également détruit par
l’action de la mer et la Compagnie du Cap Vert, en 1659, transporta
le siége de ses opérations dans l’île de Ndar et y construisit un
fort qui fut la première maison de la ville de Saint-Louis.


En 1664, la Compagnie du Cap Vert était expropriée par Colbert
au profit de la Compagnie des Indes Occidentales ; cette
dernière fut mise à son tour en liquidation en 1672 et
l’établissement du Sénégal fut vendu en 1673 aux sieurs Egrot,
secrétaire du roi, François et Raguenet, bourgeois de Paris, qui
formèrent une société nouvelle sous le nom de Compagnie du Sénégal.
Cette société fut, en 1681, remplacée par une autre qui conserva le
même nom. En 1693, les Anglais installés à la Gambie s’emparaient
de nos comptoirs du Sénégal et en étaient chassés la même année par
le capitaine Bernard, commandant le vaisseau le Léger. En
1696, une troisième Compagnie du Sénégal se formait et envoyait en
Afrique, comme directeur, André Brue ; celui-ci fit enfin
procéder à l’occupation du haut fleuve, qui avait été reconnu
jusqu’aux environs de Médine par Bazy (1687) et La Courbe
(1690).


Ainsi que nous l’avons vu au chapitre précédent, c’est à la fin
de l’année 1698 que, sous la direction de Brue, fut fondé sur la
rive gauche du fleuve, à côté du village de Makhana, c’est-à-dire à
quelque distance en amont de l’embouchure de la Falémé et en aval
d’Ambidédi, le premier poste français du Soudan : on lui donna
le nom de fort Saint-Joseph et le commandement en fut
confié au moine augustin Apollinaire ; une convention
avait été passée à cet effet entre André Brue et Boukari, roi
du Galam. Le poste
ne fut achevé d’ailleurs qu’en 1700 et il fut emporté dès l’année
suivante par la crue du fleuve ; Brue le fit reconstruire
aussitôt (1701), dans les mêmes parages mais sur un point plus
élevé. Mais, en 1702, alors que Brue, retourné en France, était
remplacé par Lemaître comme directeur de la compagnie en Afrique,
les Mandingues du Bambouk, armés de flèches empoisonnées,
investirent le nouveau fort et l’attaquèrent avec une telle
impétuosité que les employés de la compagnie durent se sauver en
pirogue à la faveur de la nuit ; le lendemain, les Mandingues
envahissaient le poste, le mettaient au pillage et s’en allaient
après l’avoir incendié.


Les relations avec le Galam furent reprises en 1706 par La
Courbe, qui avait remplacé Lemaître. En 1709 se constituait une
quatrième Compagnie du Sénégal, la première qui fut composée
uniquement de commerçants et la seule qui fit de bonnes
affaires ; les associés étaient tous des Rouennais :
Mustellier, veuve Cardin, veuve Morin et ses fils, François et
Charles Planterose. Mustellier se rendit en personne au Sénégal,
prit la direction des affaires et conserva La Courbe en lui donnant
les fonctions d’inspecteur ; ce Mustellier mourut en 1711 près
de Bakel, à Touabo. La nouvelle compagnie avait décidé de rétablir
le comptoir du Galam : en 1710 La Courbe avait voulu bâtir un
poste dans l’île de Cagnou, près de Médine, mais l’hostilité des
Khassonkè l’obligea à renoncer à ses projets ; au cours du
voyage qui précéda sa mort, Mustellier avait fait choix d’un
emplacement sis sur une colline, près de Médine ; sa maladie
l’ayant empêché de donner suite à ses intentions, Richebourg, qui
le remplaça, en tint pour la région choisie par Brue quatorze ans
auparavant et fit commencer en 1712 l’érection d’un fort près de
Dramané, entre Makhana et Tamboukané, à quelques kilomètres de
l’ancien fort Saint-Joseph. Le nouvel établissement fut baptisé du
même nom que l’ancien. Richebourg se noya l’année suivante dans la
barre du Sénégal et fut remplacé par André Brue, dont la compagnie
rouennaise avait tenu à utiliser la compétence. Ce dernier fit
achever en 1714 le nouveau fort Saint-Joseph, et en fit construire
un autre, appelé fort Saint-Pierre, par le commis Corniet
à Kaïnoura, sur la rive droite de la basse Falémé, entre Naye et
Sénoudébou, de façon à tenir en respect les Mandingues du Bambouk
et à faciliter l’exploration de ce pays, dont les mines d’or
avaient depuis longtemps attiré l’attention de la compagnie.


En 1718, les membres de la quatrième Compagnie du Sénégal, ayant
fait fortune, vendirent leurs établissements à la Compagnie des
Indes, qui conserva provisoirement André Brue comme directeur en
Afrique. L’année suivante, Brue, revenant au projet de La Courbe,
voulut faire occuper l’île de Cagnou — appelée successivement
« île Pontchartrain » et « île d’Orléans » —
mais son projet ne reçut aucun commencement d’exécution. Quelques
années plus tard (1723), sur l’ordre de Du Bellay, qui avait
remplacé Brue au Sénégal, un agent nommé Levens fonda deux
comptoirs en plein territoire du Bambouk : l’un était situé à
Farabana, à l’Est de la Falémé, et l’autre — achevé seulement en
1724 — à Samarina, près des mines du Tambaoura. Ce même Levens
cependant ne paraissait pas très confiant dans l’avenir de
l’exploitation aurifère du Bambouk, estimant que les frais
dépasseraient les profits. De fait, l’exploration méthodique des
richesses minières de ce pays, commencée en 1715 par Compagnon et
poursuivie, de 1730 à 1756, par divers voyageurs, ne fut suivie
d’aucune exploitation sérieuse. Quant aux postes de Farabana et de
Samarina, ils avaient été évacués dès 1732, à la suite de
l’assassinat du minéralogiste Pelays.


Tous nos établissements du haut fleuve, y compris les forts
Saint-Joseph et Saint-Pierre, furent évacués en 1759, au moment de
la guerre entre la France et l’Angleterre. Les Anglais se rendirent
maîtres de l’embouchure du Sénégal, mais ne s’occupèrent aucunement
du Galam ni du Bambouk. A la suite de la paix de Paris, la
Compagnie des Indes ne réoccupa que l’île de Gorée ; elle
entra d’ailleurs en liquidation en 1767 et, la même année, le roi
de France prenait possession de Gorée et de la péninsule du Cap
Vert, tandis que Saint-Louis et le Sénégal demeuraient anglais.
Enfin, en 1779, l’expédition du marquis de Vaudreuil et du duc de
Lauzun enlevait Saint-Louis aux Anglais, et le bassin du Sénégal
devenait une colonie française qui eut, à partir de cette
époque, des gouverneurs nommés par le roi[366].


Dumontet, premier gouverneur du Sénégal, fit reconstruire en
1780 le fort Saint-Joseph par Gauthier de Chevigny, choisissant
cette fois un emplacement plus voisin de l’embouchure de la Falémé,
emplacement situé entre Gousséla et Makhana, sur la rive gauche du
Sénégal, et que les Soninké du pays appelèrent
Toubaboukané, c’est-à-dire « escale des
Européens ». Il avait également l’intention d’établir des
postes sur la rive gauche de la Falémé, à Sénoudébou et à Dentilia
(près de Sansanding), mais il ne donna pas suite à ce projet. Dès
1782 d’ailleurs, le fort Saint-Joseph de Toubaboukané fut à peu
près abandonné et tomba en ruines. Il fut réédifié en 1786 par
Rubault, sous le gouvernement du chevalier de Boufflers, et
abandonné de nouveau l’année suivante, après l’assassinat de
Rubault.


Au moment de la chûte de la monarchie, nous ne possédions donc
plus aucun établissement au Soudan. Après plusieurs alternatives
d’occupation française et anglaise du bas Sénégal, notre colonie
nous fut rendue en 1814 par le traité de Paris et elle fut
réoccupée le 25 janvier 1817.


En 1818, le baron Portal, alors ministre des Colonies, dressa un
plan méthodique d’occupation du haut Sénégal, mais des difficultés
de divers ordres — difficultés financières entre autres, ainsi que
le naufrage d’une partie de l’expédition avec la Méduse —
empêchèrent alors la réalisation de ce plan. Cependant, en 1819, le
capitaine de frégate de Meslay avait remonté le fleuve jusqu’à
Bakel et y avait fondé un poste, mais son rapport concluait à
l’inutilité des sacrifices qu’exigerait une occupation permanente
du haut pays.


Pourtant les relations avec le Galam et le Khasso se trouvèrent
renouées du fait de notre installation à Bakel ; en 1820, le
capitaine de frégate Leblanc poussait jusqu’en amont de
l’embouchure de la
Falémé et, en 1824, des négociants de Saint-Louis fondaient la
Société de Galam, qui dura jusqu’en 1840 ; en 1825,
cette société établissait un comptoir à Makhana (fort
Saint-Charles), un dépôt à Sansanding (sur la Falémé) et
envoyait un bateau stationner devant Médine. Ces diverses stations
furent abandonnées successivement : il n’en demeurait plus
trace en 1841 et Bakel était alors le poste le plus avancé sur le
haut fleuve.


En 1844, le gouverneur Bouet-Willaumez traçait un
remarquable programme de pénétration du Soudan ; mais il ne
parvint pas à le faire adopter par la métropole et l’exécution n’en
devait être commencée que dix ans plus tard par Faidherbe.
Ce dernier, après s’être distingué à Podor comme capitaine du génie
sous le gouvernement du commandant Protet, était promu en 1854 au
grade de chef de bataillon, à l’âge de 36 ans, et appelé la même
année au gouvernement du Sénégal, sur la demande des habitants de
la colonie.


Avec lui va cesser la période de tâtonnements qui durait depuis
plus de cent cinquante ans et c’est en réalité sous sa direction
énergique et prévoyante que va commencer la nouvelle phase, celle
de la conquête et de la véritable occupation du haut bassin du
Sénégal.


II. — La marche au
Niger (1854-1880).


Cette nouvelle phase correspond à la période durant laquelle les
gouverneurs du Sénégal s’occupèrent directement des affaires du
pays que l’on appelait alors tantôt le « Haut-Fleuve » et
tantôt le « Soudan ». Voici la liste de ces gouverneurs,
titulaires ou intérimaires, dont les noms resteront attachés à la
conquête du haut Sénégal : Faidherbe (1854-61), Jauréguiberry
(1861-63), Faidherbe (1863-65), Pinet-Laprade (1865-69), Valière
(1869-76) et Brière de l’Isle (1876-81).


Dès 1855, Faidherbe concluait un traité d’amitié avec
le roi du Khasso, occupait Médine, résidence de ce prince,
au terminus extrême de la navigation sur le Sénégal, et y
construisait une forteresse dont les restes sont encore visibles
aujourd’hui. C’est
le 12 septembre 1855 qu’une colonne, commandée par le gouverneur en
personne assisté du lieutenant de vaisseau Desmarais, débarquait à
Kayes ; le lendemain, Faidherbe arrivait à Médine, que les
bandes d’El-hadj-Omar venaient d’évacuer, et y était reçu avec de
grandes démonstrations d’amitié par Kinnti-Sambala, roi du Khasso.
Le 22 septembre, le gouverneur visitait les chûtes du Félou et il
repartait le 6 octobre pour Saint-Louis[367], laissant le fort de Médine à peu près
achevé : on avait travaillé avec une activité fébrile et la
construction du blockhaus coûta la vie à un grand nombre de sapeurs
européens, terrassés par la fatigue et la maladie. On n’en était
pas encore arrivé, en effet, à n’employer que les indigènes pour
les gros travaux et ce n’est qu’après une série de cruelles
expériences que la main-d’œuvre européenne devait être abandonnée
sous ces climats débilitants et meurtriers.


Nous avons vu que, deux ans après la construction du poste, en
1857, El-hadj-Omar vint mettre le siège devant Médine. La place
était alors commandée par un mulâtre de Saint-Louis, Paul
Holle, assisté de sept Européens (le sergent Desplats, les
soldats d’infanterie de marine Sacrais, Marter, Chevant et
Gravanti, et les artilleurs Deshayes et Marot), de 22 tirailleurs
sénégalais[368] et de 34 « laptots » ou matelots
indigènes. Le 20 avril 1857, El-hadj donna l’assaut : ses
hommes se servaient d’échelles en bambou qu’ils appliquaient contre
l’enceinte du village khassonkè et contre les murailles du fort
lui-même ; ils ne reculèrent qu’après des efforts opiniâtres
et renouvelés de la part des assiégés et en laissant plus de 300
cadavres au pied des murs ; de notre côté, nous n’avions perdu
que six hommes. Après plusieurs jours durant lesquels on échangea
de part et d’autre des coups de feu sans grand résultat, le 11 mai
dans la nuit, 200 Toucouleurs se rendirent maîtres de l’îlot situé
en face de Médine.
Au matin, le sergent Desplats, s’embarquant avec onze tirailleurs
dans un canot recouvert de peaux de bœufs, tourna l’îlot et en
chassa les Toucouleurs ; ceux-ci perdirent une centaine
d’hommes, tués par les feux croisés du fort, du village khassonkè
et du canot. Dans la nuit du 4 juin, un contingent ennemi, venu de
la rive droite pour renforcer les troupes d’El-hadj, tenta en vain
l’assaut du fort.


Cependant la garnison et les quelques six mille indigènes
enfermés dans le village de Kinnti-Sambala commençaient à souffrir
de la famine. Girardot, qui commandait un poste créé récemment à
Sénoudébou, sur la rive occidentale de la Falémé, partit avec
quelques volontaires noirs pour tâcher de débloquer Médine ;
abandonné de ses volontaires à Diakandapé, un peu en aval de Kayes,
il ne put qu’envoyer aux assiégés cinq hommes portant chacun dix
paquets de cartouches et dont deux seulement arrivèrent à
Médine.


Paul Holle avait convenu avec Desplats de faire sauter le fort
avec ses défenseurs au cas où l’ennemi parviendrait à s’en rendre
maître, et il conservait dans ce but, dissimulée dans un réduit,
une petite provision de poudre dont le sergent et lui-même étaient
seuls à connaître l’existence ; les Khassonkè venaient
continuellement réclamer des munitions et Paul Holle, ne voulant
pas avouer qu’il n’en avait plus de disponibles, afin de ne pas
détacher de lui ses alliés, usait de subterfuges pour éluder leurs
demandes. Le 15 juillet, les Toucouleurs avaient établi leurs
travaux d’approche à 25 mètres du fort, et il ne restait plus aux
assiégés que deux cartouches par homme et deux gargousses pour
chacune des quatre pièces d’artillerie. La situation semblait
désespérée, car les eaux du Sénégal étaient basses et il paraissait
impossible que des secours pussent arriver de Saint-Louis en temps
utile.


Non loin de Médine se trouvait bien un aviso, le
Guet-N’dar, ayant à son bord l’enseigne des Essarts, deux
sous-officiers européens et 25 laptots, mais cet aviso était
lui-même dans une situation extrêmement critique. Vers la fin de
l’année précédente, au début de la baisse des eaux, il s’était
échoué à Diakandapé, entre Tamboukané et Kayes, et des Essarts
attendait
tranquillement la crue pour se dégager lorsque lui parvint la
nouvelle du siège de Médine ; alors, dès les premières pluies,
en juin, il avait essayé de remettre son bateau à flot pour se
porter au secours des assiégés, mais l’aviso était venu s’enferrer
sur les roches de Sontoukoulé, à hauteur de Kayes ; depuis un
mois, à demi englouti, le Guet-N’dar tenait pourtant en
respect les Toucouleurs, mais son commandant était réduit à
l’impuissance. Frappé d’un accès pernicieux, des Essarts mourut au
moment même où Faidherbe arrivait à son secours, le 16 juillet
1857.


Le gouverneur en effet, profitant d’une hausse du niveau des
eaux dans le bas fleuve, avait réussi à remonter jusqu’à Kayes sur
le Podor, avec 80 soldats européens et 140 tirailleurs
sénégalais. La crue, attendue depuis si longtemps, se produisit
subitement et, le 18 juillet au matin, le Basilic, venant
de Matam avec un renfort de 20 Européens et de 100 Noirs, parvenait
à franchir les rapides de Sontoukoulé et venait mouiller à trois
kilomètres de Médine.


Faidherbe concentre aussitôt tout son monde en ce point.
S’apercevant que les « kippes », ces énormes rochers
entre lesquels le Sénégal se fraie un passage en face de Médine,
étaient garnis de guerriers toucouleurs dont le feu plongeant
interdisait l’accès du fort, il passe sur la rive droite avec sa
troupe, enlève le « kippe » du Nord à l’arme blanche et,
s’étant ainsi rendu maître d’une position éminemment favorable, il
crible de balles le « kippe » du Sud, que l’ennemi ne
tarde pas à évacuer. La colonne repasse alors le fleuve sur les
canots du Basilic, refoulant les Toucouleurs vers Médine
et les prenant entre son propre feu et celui de Paul Holle, venu à
la rencontre de Faidherbe. L’armée d’El-hadj se débanda en
désordre : Médine était sauvé, mais il était temps, car les
assiégés mouraient littéralement de faim ; aussitôt que les
Khassonkè du village indigène se furent rendu compte de leur
délivrance, ils se ruèrent hors des murs pour dévorer de l’herbe et
des racines. Ce siège, héroïquement soutenu par Paul Holle et ses
compagnons, avait duré trois mois[369].


Dès le lendemain
de son entrée à Médine, le 19 juillet, Faidherbe brûlait le village
de Kounda, situé un peu en amont et où les Toucouleurs s’étaient
retranchés. Le 23, une bande de partisans d’El-hadj tenta de
reprendre l’offensive, mais fut rapidement mise en déroute.
Faidherbe put en toute tranquillité repartir pour Saint-Louis, où
il arriva le 27 août. L’année suivante (1858), il faisait occuper
Kéniéba, dans le Bambouk, et confiait l’exploitation des mines d’or
au capitaine du génie Maritz, mais les pertes furent si grandes que
l’on dut abandonner l’entreprise dès 1860.


J’ai raconté au chapitre XI comment nous
parvinmes à nous débarrasser définitivement d’El-hadj-Omar, au
moins dans la région de Bakel et de Médine, par la prise de Guémou
dans le Guidimaka en octobre 1859. L’année suivante, El-hadj nous
faisait offrir, par son envoyé Tierno-Moussa, de traiter avec nous
et de nous céder les pays situés entre la Falémé et le Bafing,
comprenant la rive gauche du Sénégal de Médine à Bafoulabé, ainsi
que le Guidimaka ; El-hadj entendait par contre se réserver le
Diomboko, le Kaarta, le Fouladougou, le Bélédougou, le Manding et
toutes les contrées au Nord et à l’Est de ces pays. C’est pour
répondre à ces propositions qu’en revenant au Sénégal, en 1863,
Faidherbe envoya à Ségou Mage et Quintin[370]. Nous avons vu au chapitre précédent que ces
derniers n’avaient pu entrer en relations avec El-hadj, mort
d’ailleurs au Massina durant leur séjour à Ségou, et qu’ils étaient
revenus à Saint-Louis en 1866 sans avoir obtenu aucun résultat au
point de vue politique, mais en rapportant des cartes et des renseignements que l’on
devait mettre à profit pour pousser en avant l’occupation.


La marche vers l’Est ne fut d’ailleurs reprise avec vigueur que
dix ans plus tard, sous le gouvernement de Brière de
l’Isle, qui arriva au Sénégal en 1876. En 1878, il faisait
enlever par la colonne Reybaud la position de
Saboussiré, que les Toucouleurs occupaient encore, à 16
kilomètres en amont de Médine, annexait le Logo et le Natiaga,
faisait fonder en 1879 le poste de Bafoulabé et parvenait
à faire demander au Parlement les crédits nécessaires à la
construction d’un chemin de fer de Médine à Bafoulabé, amorce d’une
ligne destinée à relier le Sénégal au Niger ; les crédits
étaient votés le 13 novembre 1880, à la requête de l’amiral Cloué,
alors ministre de la Marine et des Colonies.


La même année (1880), le gouverneur Brière de l’Isle envoyait le
capitaine Galliéni vers Ségou, dans le but d’obtenir
d’Ahmadou un traité reconnaissant notre protectorat ; la
mission Galliéni, en s’acheminant de Kita vers Bamako, fut attaquée
à Dio, au Sud de Daba, par deux mille Banmana que
commandait le chef de ce dernier village, lequel pensait servir les
intérêts de son peuple en empêchant les Français de faire d’Ahmadou
leur allié : l’attaque fut d’ailleurs repoussée, mais le
capitaine Galliéni comprit que l’état d’esprit des Banmana ne lui
permettrait pas de fonder à ce moment un poste à Bamako, comme il
en avait eu l’intention, et, passant au Sud de cette ville, il
franchit le Niger à Touréla et poursuivit sa marche jusqu’à Nango,
à une quarantaine de kilomètres de Ségou. Là, il reçut d’Ahmadou
l’ordre de ne pas s’avancer plus loin ; il fit porter alors au
roi de Ségou le traité qu’il était chargé de lui faire signer, mais
Ahmadou conserva ce document sous prétexte de l’étudier et dix mois
se passèrent en pourparlers qui paraissaient sans issue, la mission
se trouvant dans une sorte de demi-captivité qui rappelait celle de
Mage.


Cependant le lieutenant-colonel Borgnis-Desbordes,
nommé commandant du Haut-Sénégal en 1880, fondait un poste à
Kita le 27 février 1881 et Ahmadou, impressionné par la
nouvelle de ce pas en avant, se décidait, le 10 mars suivant, à
retourner au
capitaine Galliéni, après l’avoir revêtu de son sceau, le traité
qu’il détenait depuis si longtemps ; mais le texte arabe du
document, rédigé sous la dictée d’Ahmadou, ne correspondait pas au
texte français et ne comportait qu’une simple autorisation de
commercer accordée aux Européens : aussi le traité ne put-il
pas être appliqué.


III. — La grande
conquête (1880-99).


A partir de 1880, le commandement des territoires du Soudan fut
confié à un officier supérieur relevant du gouverneur du Sénégal et
ce dernier n’intervint plus directement dans les affaires du
« Haut-Fleuve ». En fait, la fondation du poste de
Kita, que j’ai signalée à l’instant, appartient à cette
nouvelle période de l’histoire politique et militaire du Soudan
Français. Les gouverneurs du Sénégal, durant cette période, furent,
après Brière de l’Isle, d’abord Lanneau (1881), puis Canard
(1881-82), ensuite Vallon (1882) ; à ce dernier succédèrent
des gouverneurs civils : Servatius (1882-83), Bourdiaux
(1883-84), Seignac-Lesseps (1884-86), Genouille (1886-88),
Clément-Thomas (1888-90) et enfin M. de Lamothe (1890-95), après
lequel se place le premier gouverneur général de l’Afrique
Occidentale Française, M. Chaudié (1895-1900).


Quant au commandement supérieur du Haut-Fleuve — appelé
commandement supérieur du Soudan Français à partir du 6 septembre
1890 —, il fut successivement confié à ces grands acteurs de
l’épopée soudanaise qui ont nom Borgnis-Desbordes (1880-83),
Boylève (1883-84), Combes (1884-85), Frey (1885-86), Galliéni
(1886-88), Archinard (1888-91) et Humbert (1891-92). A partir de
1892, le titre de « commandant supérieur » fut changé en
celui de gouverneur et le Soudan Français, érigé en colonie
autonome, releva directement de la métropole de 1892 à 1895 :
le général Archinard fut le premier gouverneur du Soudan
(1892-93) ; puis, après deux intérims remplis successivement
par les colonels Combes et Bonnier en 1893, M. Grodet reçut la
direction de la colonie de 1893 à 1895.


Avec l’institution du Gouvernement Général (décret du 16
juin 1895), le
gouverneur du Soudan Français n’eut plus que le titre de
lieutenant-gouverneur et fut placé sous la haute direction du
gouverneur général : ce fut le colonel de Trentinian qu’on
appela à ce poste en 1895 ; remplacé momentanément en 1898 par
le colonel Audéoud, il revint au Soudan comme général la même année
et quitta la colonie en 1899, en en laissant pour quelques mois le
commandement au colonel Vimard. On procéda ensuite à une
réorganisation du Gouvernement Général de l’Afrique Occidentale
Française, ainsi que nous le verrons plus loin.


J’ai dû me borner à tracer, de cette période héroïque que
j’appelle « la grande conquête », un résumé succinct et
déplorablement sec ; pour les détails, je renvoie le lecteur
aux chapitres précédents concernant les empires d’El-hadj-Omar et
de Samori et l’histoire des Etats secondaires, ainsi qu’au beau
livre publié récemment par MM. Terrier et Mourey.


Le 9 janvier 1881, le colonel Borgnis-Desbordes quitte
Médine à la tête d’une colonne et occupe Kita, où il crée
un poste le 27 février. Puis il transfère la capitale du Soudan de
Médine à Kayes, la navigation entre Kayes et Médine étant
rendue impossible par les rochers la majeure partie de l’année.


Nous avons vu au chapitre XII qu’un nouvel adversaire venait à
ce moment de se dresser contre nous en la personne de Samori, qui
était en train de conquérir le Manding. Le lieutenant indigène
Alakamessa est envoyé auprès de lui, au Ouassoulou, mais ne peut
rien en obtenir. Sans hésiter davantage, Borgnis-Desbordes franchit
le Niger près de Siguiri au début de 1882, dégage Kéniéra que
Samori assiégeait et revient à Kita, harcelé par les bandes du
conquérant. En novembre 1882, il s’empare de Mourgoula, triomphe en
janvier 1883 de la résistance du chef de Daba et installe un poste
à Bamako le 1er février suivant ; nous
avons vu plus haut quelles luttes il lui fallut soutenir aux portes
mêmes du nouveau poste pour y maintenir notre autorité contre les
attaques de Fabou, frère de Samori ; enfin, après plusieurs
combats sanglants, Fabou était mis en déroute par Borgnis-Desbordes
et le capitaine Piétri et repassait sur la rive droite du Niger à
Bankoumana, à 60 kilomètres en amont de Bamako (avril 1883).


Durant la
campagne de 1883-84, le colonel Boylève travaille à
maintenir Samori en arrière de notre ligne de ravitaillement. Après
lui, le commandant Combes (1884-85) dégage les abords de
Bamako et le Manding et installe des postes provisoires à Koundou
(Fouladougou) et à Niagassola (Birgo). J’ai dit plus haut comment
ce dernier poste avait été attaqué par l’armée de Samori, comment
le capitaine Louvel avait été bloqué dans Nafadié et comment une
intervention rapide du commandant Combes avait sauvé la situation
(juin 1885).


En 1885-86, le colonel Frey doit de nouveau dégager
Niagassola, après quoi il inflige à Samori, du 17 au 18 janvier
1886, une défaite telle que l’almami implore la paix,
signe le traité que lui présente la mission Péroz et remet à cette
mission, comme otage, son fils Karamoko. Le traité n’ayant pas été
ratifié en France, un autre est présenté en 1887 par le capitaine
Péroz à la signature de Samori, qui acquiesce le 25 mars aux
conditions imposées par le gouvernement français.


Cependant, tranquillisé momentanément du côté de Samori, le
colonel Galliéni se tourne du côté d’Ahmadou, auquel il
fait accepter un traité de protectorat le 12 mai 1887, au moment où
le prince toucouleur venait de s’emparer de Gouri, chef-lieu du
Diafounou. Ce traité ne fut d’ailleurs accepté par Ahmadou que dans
le but d’éviter une attaque à laquelle il n’était pas alors en
mesure de répondre, et il demeura en fait lettre morte. La même
année, le lieutenant Reichemberg avait obtenu un traité de Garan
Sissoko, dernier représentant des rois du Bambouk, et le Kaméra,
qui s’était révolté en 1886 à la voix de Mamadou Lamine, fit sa
soumission.


Le colonel Archinard, en arrivant au Soudan en 1888,
sentit la nécessité d’en finir avec Ahmadou et les autres princes
qui régnaient sur les provinces conquises par El-hadj-Omar.
Aguibou, qui résidait alors à Dinguiray, s’était avancé jusqu’à
Koundian, dans le Bambouk ; le colonel Archinard dégage
Koundian en 1889, établit un poste à Kouroussa et rejette sur le
Milo Aguibou, qui ne tarde pas à se soumettre, tandis que le
capitaine Quiquandon asseyait notre autorité dans le Konkodougou.
Puis, après avoir refoulé les Toucouleurs hors du Kaarta,
il achève la
conquête du Fouladougou et du Bélédougou et fait occuper Niamina
par le lieutenant Morin. Le 6 avril 1890, à la tête d’une colonne
qui, pour la première fois, était presque exclusivement composée de
troupes indigènes, il arrive en face de Ségou, traverse le
Niger sur des pirogues amenées de Bamako par l’enseigne Hourst, et
entre à Ségou, que Madani évacue sans résistance ; il y
installe le 11 avril comme roi Mari Diara, l’héritier des derniers
empereurs banmana de Ségou, en plaçant auprès de lui, pour le
protéger et le surveiller en même temps, le capitaine Underberg.
Puis, se portant vers le Sahel, il s’empare de
Ouossébougou le 26 avril, malgré une vigoureuse résistance
de la part de Bandiougou Diara, chef de la garnison ennemie, qui se
fait sauter dans son réduit après nous avoir tué un grand nombre
d’hommes : le capitaine Mangin était parmi les morts.


Les bandes d’Ahmadou, après la prise de Ouossébougou, se
rejettent sur notre ligne de postes et attaquent Talari,
Mahina et Bafoulabé, s’avançant même jusqu’à
proximité de Kayes et de Bakel. Elles sont repoussées[371] et, le 16 juin, le colonel Archinard prend
Koniakari et y installe le lieutenant Valentin ; ce
dernier, attaqué par les Toucouleurs, les refoule vers le Nord. Une
fois les pluies finies, vers la fin de 1890, le colonel prépare sa
marche sur Nioro, après avoir installé le commandant Ruault à
Koniakari avec du canon et envoyé le lieutenant Marchand attaquer
l’Est de Nioro avec l’aide d’auxiliaires banmana.


Le 10 décembre 1890, les Toucouleurs viennent razzier Oualia,
près de Koniakari : le lieutenant Laperrine les poursuit avec
18 spahis et des auxiliaires et leur reprend leur butin. Le 15
décembre, le gros de notre colonne est rassemblé à Koniakari,
malgré les difficultés résultant de l’épizootie qui décime les
animaux de transport. Le colonel Archinard quitte ce poste le 17
décembre avec un détachement d’infanterie de marine, six compagnies de tirailleurs,
des spahis, douze pièces de canon et 300 voitures Lefebvre. La
colonne suit le Kolembiné pour se ravitailler en eau. Le 21, elle
arrive, par Bangassi et Gouri, à Sambakané ; le colonel
abandonne la route du Guidioumé (route sud), propice aux
embuscades, et prend celle du Kéniarémé (route nord) : le 22,
il campe à Yélimané, sans avoir rencontré d’autre résistance que
des feux d’avant-garde ; le 23, il revient sur
Niogoméra avec huit canons, trois compagnies et les
spahis, trouve les Toucouleurs en position à 4 kilomètres de
Yélimané et les met en déroute après un certain flottement dû à la
molle ardeur des tirailleurs auxiliaires : les Toucouleurs
évacuent Niogoméra. Puis la colonne reprend sa marche. Le 30
décembre, elle traverse Koriga et aborde bientôt une masse
de 10.000 Toucouleurs que l’artillerie débande sans trop de peine.
On est obligé de laisser le convoi en arrière. Le colonel forme une
colonne légère avec trois compagnies, quelques canons et des
spahis ; il enlève Katia le 30 décembre et arrive le
1er janvier 1891 à Nioro, que les Toucouleurs
ont évacué.


Ahmadou, à qui la route du Massina est coupée par le lieutenant
Marchand, s’est réfugié à Kolomina, à 30 kilomètres au Sud
de Nioro. Le colonel Archinard s’y porte le 3 janvier et rencontre
à la tête des Toucouleurs Ali-Bouri, Ahmadou s’étant enfui ;
Ali-Bouri se retranche dans le lit d’un marigot desséché et se
laisse canonner durant deux heures sans lâcher pied ; enfin la
position est enlevée à la tombée de la nuit et la colonne rentre le
5 janvier à Nioro avec 1.500 prisonniers.


Cependant Ahmadou avait réussi à gagner le Hodh et, passant par
Néma, s’était réfugié au Massina.


Le Guidimaka, plus ou moins insoumis depuis 1886, accepte
définitivement notre autorité en nous voyant maîtres de Nioro.


La situation, d’autre part, n’était pas merveilleuse à
Ségou : Mari Diara n’avait pas réalisé les espérances que l’on
avait fondées sur lui ; bien plus, il avait ourdi un complot
contre la vie du capitaine Underberg, qui avait dû le faire
fusiller le 29 mai 1888. Le colonel Archinard avait cru lui trouver
un excellent remplaçant en la personne d’un chef banmana
du Kaarta, nommé
Bodian Kouloubali, qui nous avait rendu des services lors de nos
opérations contre les Toucouleurs. Mais les Banmana de Ségou, et
particulièrement les parents et partisans de Mari Diara, n’avaient
pas accepté de gaîté de cœur ce roi qui appartenait à la famille
des Massassi, ennemie héréditaire des princes de Ségou. La révolte
n’avait pas tardé à éclater sur plusieurs points, notamment chez
les Peuls résidant entre le Niger et le Bani et chez les Minianka,
qui, ayant résisté victorieusement à la domination d’Ahmadou, se
refusaient à se plier devant les exigences des sofa de
Bodian. C’est ainsi que les Minianka de la région de Mpessoba
bloquèrent dans Sido, l’un des faubourgs de Diéna, le lieutenant de
vaisseau Hourst et le docteur Grall. Après la prise de Nioro, le
colonel Archinard devait se porter en toute hâte sur la rive droite
du Bani pour secourir ces deux officiers ; Diéna fut
pris le 24 février 1891, après une résistance acharnée qui nous
coûta 13 tirailleurs tués et 142 blessés dont 8 officiers et 4
sous-officiers européens.


Cependant, à l’autre extrémité du Soudan, Samori était redevenu
menaçant, et, sans prendre de repos après cette rude campagne, le
colonel Archinard se rendait au Ouassoulou, où il occupait Kankan
et Bissandougou en mars 1891, et refoulait l’almami vers
l’Est.


Une autre nomination de chef indigène fut plus heureuse que
celle de Bodian. Un commis des postes et télégraphes du Sénégal,
nommé Mademba, s’était distingué dans la colonne contre
les Toucouleurs et notamment lors de la prise de Ouossébougou. Le
colonel Archinard l’installa en 1891 à Sansanding,
constituant, avec cette ville comme capitale, une sorte de petit
royaume dont Mademba devint le chef, avec le titre indigène de
fama, et qu’il administre encore aujourd’hui. En décembre
1891, Mademba se vit attaqué dans Sansanding par une bande de 700
fantassins et 400 cavaliers que dirigeait un marabout du Sahel
nommé El-hadj-Bougouni, soutenu par un lieutenant d’Ahmadou nommé
Oumar-Samba-Dondèl ; le 10 mars 1892, après un siège de plus
de deux mois, Mademba parvenait à mettre ses assaillants en
déroute.


Quant à Tièba,
roi de Sikasso, il avait accepté notre protectorat et on avait
placé auprès de lui, comme résident, le capitaine Quiquandon
(1890-91). Tièba soutenait alors une guerre pénible contre son
ennemi Fafa ; il avait réussi à prendre Koulila et Loutana,
mais assiégeait vainement Kinian. En mars 1891, soutenu par des
auxiliaires banmana que lui avait amenés Bodian, appuyé par le chef
Simogo Koné et aidé surtout par le capitaine Quiquandon et le
lieutenant Spitzer, Tièba parvint enfin à réduire Kinian par la
famine, après un blocus de plusieurs mois.


Le lieutenant-colonel Humbert consacra toute la campagne de
1891-92 à combattre Samori dans la partie du Ouassoulou qui se
trouve incorporée aujourd’hui dans la Guinée Française.


En juillet 1891, le lieutenant Marchand, remplaçant le capitaine
Quiquandon comme résident auprès de Tièba, chercha à engager ce
dernier à nous aider dans notre lutte contre Samori, mais Tièba
refusa de se lancer dans cette aventure. Le capitaine Péroz, envoyé
plus tard à Sikasso dans le même but, fut assez mal reçu par
Tièba.


Cependant Ahmadou, qui avait pris le commandement du Massina,
soulevait contre nous la rive droite du Niger, poussant ses
attaques jusqu’en face de Sansanding, ainsi que nous l’avons vu
plus haut. Il se trouvait d’ailleurs soutenu en la circonstance par
les Peuls, les Banmana et les Minianka, unis avec lui dans la haine
que leur inspirait notre protégé Bodian.


Les Sénoufo-Minianka, excités par des émissaires d’Ahmadou, se
révoltèrent contre le lieutenant de Bodian appelé Mamadi-Dian, qui
fut attiré dans un guet-apens à Bla et y trouva la mort le
12 février 1892. Le capitaine Briquelot, en tournée dans
les environs, apprit cet événement le 14 février, arriva à Bla le
20 et y installa un poste provisoire. Les Sénoufo se présentèrent
le 22 devant Bla au nombre de 1.200 environ ; Briquelot
n’avait qu’un sergent et un clairon européens, onze tirailleurs et
268 auxiliaires dont 208 cavaliers ; après un jour de combat,
les assiégeants se retirèrent ; Briquelot sortit le 23 de la
place et dut revenir à Ségou, n’ayant plus de cartouches. Le 28,
les Sénoufo, conduits par Mamourou, chef de Dougbolo, s’emparèrent de Bla sur la
garnison des 268 auxiliaires de Bodian, qui furent tous
massacrés.


Les pasteurs peuls de la province de Ségou, mécontents des
réquisitions constantes de Bodian, ruinés de plus par la peste
bovine, se soulevèrent à leur tour, et, en mars 1892, la situation
était très critique : Mademba bloqué à Sansanding, Bodian et
Briquelot bloqués à Ségou, et autour, tous les pays, tous les
peuples soulevés contre nous et nos protégés, fruit de l’erreur
commise en imposant à des gens, sous prétexte de les délivrer du
joug étranger, un chef aussi étranger que l’avaient été les chefs
toucouleurs et beaucoup plus malhabile.


Le lieutenant Huillard, parti de Ségou pour tâcher de
faire avorter le mouvement des Peuls révoltés, fut attaqué le 19
avril près de Souba et tué. Le capitaine Briquelot, partant le
lendemain même de Ségou avec une petite troupe, recueillit les
restes du lieutenant Huillard, puis se dirigea sur Barouéli,
qu’assiégeaient les révoltés ; il fut attaqué le 22 et réussit
à mettre en déroute ses assaillants, mais fut blessé, ainsi que les
deux officiers qui l’accompagnaient (lieutenant Poitevin et
enseigne Biffaud). En juin, le commandant Bonnier arriva à Barouéli
et battit les Peuls révoltés à Nougoula et à
Ouo ; les vaincus franchirent le Bani et se
réfugièrent au Miniankala.


Les Banmana révoltés du Kaminiadougou furent battus à
Koïla le 22 juin et, le 26, Bonnier dispersait à
Dosséguéla, sur la rive gauche du Niger, les bandes
d’El-hadj-Bougouni, dégageant définitivement Sansanding. La
tranquillité put enfin régner sur les deux rives du fleuve, mais,
dans le Baninko et le Bendougou, les habitants réclamaient toujours
le départ des chefs massassi installés par Bodian, et ils ne firent
leur soumission qu’à condition d’avoir affaire directement aux
Français.


Le Miniankala demeurait un foyer de révolte : les Sénoufo
du pays, ainsi que les tondion[372] qui avaient servi la dynastie des Diara et les
Peuls mécontents, y entretenaient des relations avec Ahmadou. En
décembre 1892, le lieutenant Cailleau vint attaquer Dougbolo,
centre de la révolte, mais, après plusieurs assauts infructueux et meurtriers et
malgré sa pièce de montagne, il dut se replier sur Bla avec onze
tués et soixante blessés sur 420 hommes environ, dont 300
auxiliaires de Bodian. Le chef des rebelles, Mamourou, avait eu la
main emportée par un boulet et il mourut peu après de sa
blessure.






	Delafosse
	Planche XXVIII






[image: ]
Cliché Delafosse



Fig. 55. — Poste de
Gaoua.







[image: ]
Cliché Fortier



Fig. 56. — Bandiagara ;
Résidence de l’Administrateur.








Le général Archinard, revenant au Soudan comme gouverneur, vers
la fin de 1892, confie au lieutenant-colonel Combes le soin de
continuer la lutte contre Samori et expédie auprès de Tièba le
commandant Quiquandon qui, comme capitaine, avait rendu de grands
services à ce roi et avait gagné son amitié, mais le roi de Sikasso
mourut le 26 janvier 1893 avant même l’arrivée du commandant, et
son successeur Babemba ne se montra pas disposé plus que ne s’était
montré Tièba à prendre l’offensive contre Samori.


Cependant le général avait repris personnellement la direction
des opérations contre les Toucouleurs. Après avoir pacifié le
Bélédougou et le Ouagadou, installé un poste à Goumbou
sous le commandement du capitaine indigène Mamadou Racine (27
février 1893), puis supprimé les fonctions royales de Bodian[373] et créé à Ségou un poste régulier avec le
système de l’administration directe (mars 1893), il poursuit en
pays minianka les derniers chefs de la révolte, s’empare de
Kenntiéri et de Mpessoba grâce à son artillerie
(27 au 29 mars), soumet Dougbolo et fait fusiller à
Gantiesso Samba-Li et Baba-Demba-Diallo, chefs des Peuls
révoltés.


Une fois le pays minianka ainsi pacifié, le général Archinard se
rend par San au Massina, mais est arrêté à Dienné par
Alfa-Moussa, qui commandait la ville au nom d’Ahmadou, et est
obligé de la prendre d’assaut, perdant dans cette opération le
capitaine Lespieau et le lieutenant Dugast (12 avril 1893). Se
rendant à Mopti, il y fait reconnaître Aguibou, fils
d’El-hadj-Omar, comme roi du Massina, puis s’empare de
Bandiagara qu’il trouve évacué par Ahmadou (28 avril) et
installe Aguibou à la place de son frère Ahmadou, lequel avait pris
la fuite vers l’Est. Le capitaine Blachère était laissé comme
résident auprès d’Aguibou et le lieutenant de vaisseau Boîteux
était placé à Mopti pour protéger les relations commerciales entre
Dienné et Tombouctou. Hamadou-Abdoul, fils de Ba-Lobbo et chef des
Peuls du Massina, avait immédiatement fait sa soumission au général
Archinard. Ahmadou chercha à soulever contre nous les Tombo de
Douentza, mais sa résistance fut brisée en cet endroit le
19 mai par le capitaine Blachère et il dut s’enfuir à
Hombori, puis à Say.


Rien ne subsistait plus de l’ancien empire d’El-hadj Omar et
Samori était définitivement délogé du Ouassoulou et refoulé à l’Est
d’Odienné. Le général Archinard pouvait rentrer en France satisfait
de l’œuvre qu’il avait accomplie. Le colonel Combes l’y suivit de
près, laissant le commandement du Soudan au lieutenant-colonel
Bonnier (fin 1893).


Ce dernier dut se porter, en novembre 1893, au secours de
Ténétou et de Bougouni, dont Samori venait de s’emparer, faisant un
retour offensif vers le Nord[374] ; un poste fut créé
à Bougouni et les bandes de l’almami furent
rejetées dans la Côte d’Ivoire.


A la même époque, des événements graves se préparaient à
Tombouctou. Le 16 décembre 1893, le lieutenant de vaisseau
Boîteux, après avoir poussé une reconnaissance par eau
jusqu’à Kabara, entrait à Tombouctou sans rencontrer aucune
résistance ; mais, peu après, le 28 décembre, l’enseigne
Aube, qu’il avait laissé à la garde de ses embarcations,
était massacré entre Kabara et Tombouctou par les Touareg. Le
lieutenant-colonel Bonnier, informé de ces événements à Sansanding
tandis qu’il revenait de son expédition contre Samori, accourut en
toute hâte à Tombouctou, où il faisait son entrée le 6 janvier 1894
et d’où il repartait le 12, se dirigeant sur le lac Faguibine, pour
rechercher et châtier les Touareg auteurs du meurtre de l’enseigne
Aube. Dans la nuit du 14 au 15 janvier, son détachement était
surpris à Takoubao, entre Tombouctou et Goundam, et
massacré entièrement à l’exception du capitaine Nigotte,
du sous-lieutenant
Sarda, du sergent-major Béretti, d’un sergent et de quelques
tirailleurs indigènes, qui purent dépister les Touareg en
traversant un marigot et regagner Tombouctou. Outre le colonel
Bonnier, nous avions perdu dans cette malheureuse affaire le
commandant Hugueny, les capitaines Regad, Livrelli, Sensarric et
Tassard, les lieutenants Garnier et Bouverot, le docteur Grall, le
vétérinaire Lenoir, l’interprète Aklouch, huit sous-officiers
européens et 200 tirailleurs indigènes.


Le commandant Joffre, arrivant de Nioro, vengea toutes
ces morts : suivant la limite de la zone inondée, il livrait
bataille aux Touareg à Niafounké (24 janvier) et sur les
bords du marigot de Goundam, où il créait un poste,
passait le 8 février à Takoubao où il recueillait les restes des
victimes, entrait le 12 à Tombouctou et y construisait une
forteresse qui reçut le nom de Fort-Bonnier ; puis il élevait
un fortin à Kabara et un autre à Korioumé, recevait la soumission
de Mohammed-Ould-Mohammed, chef des Bérabich, et infligeait des
pertes sérieuses aux Tenguéréguif et aux Kel-Antassar. En mars, le
capitaine Gautheron repoussait les Irréghanaten près de
Koura et le commandant Joffre mettait en déroute, à
Koïratao et près du lac Fati, un fort parti
composé d’Iguellad, de Tenguéréguif et d’Irréghanaten ; le 28
mars, le commandant recevait la soumission des Chorfiga, des
Imededrhen, des Kel-Nchéria et des Kel-Nkounder : d’avril à
juin, il luttait contre Ngounna, chef des Kel-Antassar, et ensuite
contre les Kel-Témoulaï ; enfin, le 6 septembre 1894, il
recevait la soumission définitive des Irréghanaten et des
Kel-Témoulaï : seuls des Touareg de la région de Tombouctou,
les Kel-Antassar et les Tenguéréguif continuaient la
résistance[375].


Des instructions de l’autorité supérieure ayant interrompu les
opérations de répression, la soumission de ces derniers se trouva
retardée de quelques années. L’achèvement de la grande conquête,
interrompu pendant le passage au pouvoir du gouverneur Grodet, qui donna surtout ses
soins à l’organisation financière et administrative de la colonie,
fut repris sous le commandement du colonel, ensuite général, de
Trentinian, en 1895.


Durant cette dernière année, le capitaine Destenave,
alors résident à Bandiagara, conclut un traité à
Ouahigouya avec Bagaré, qui venait d’être proclamé
empereur du Yatenga ; il chercha vainement à entrer à
Ouagadougou, puis, par une série d’heureuses randonnées, obtint la
soumission des Samo et des Bobo du Nord, étendant notre autorité
dans la vallée de la Volta jusqu’à Ouarkoy et dans l’Est
de la Boucle du Niger jusqu’à Dori. Il fut obligé aussi
d’intervenir dans les affaires intérieures du Massina, où Aguibou
ne pouvait arriver à se faire obéir des Peuls ni des Tombo. En
1896, les Tombo du Dakol et les Peuls de la même région se
soulèvent à la voix du marabout Hamidou-Kolâdo, qui est battu à
Sangha et tué peu après par un spahi auxiliaire, au moment
où il cherchait à s’enfuir dans la montagne[376].


La même année (1896), les lieutenants Voulet et
Chanoine durent batailler au Yatenga pour soutenir notre
protégé Bagaré contre la révolte de ses sujets ; puis ils
pénétrèrent dans l’empire de Ouagadougou, s’emparèrent de
Yâko, mirent en déroute — avec une cinquantaine de
tirailleurs seulement — les deux à trois mille cavaliers du
nâba Bokari-Koutou, entrèrent à Ouagadougou (août
1896) et y établirent un poste. Ensuite Voulet se porta au
Gourounsi, refoula vers le Sud-Est le conquérant zaberma Babato et
conclut à Sati un traité avec le chef indigène Hamaria.
Puis, revenant à Ouagadougou, il fit proclamer nâba Kouka et imposa le
protectorat français à l’empire de Ouagadougou (20 janvier
1897).


Dans le Sud-Est de la Boucle, le lieutenant Pelletier
établissait en 1897 un poste à Say, où les lieutenants
Baud et Vergoz avaient, en 1895, obtenu la soumission des chefs
indigènes. Dans l’Est et le centre, le commandant Destenave
soumettait définitivement Dori et entreprenait la pacification du
Yatenga, où les Samo s’étaient révoltés : après avoir occupé
Louta, il était attaqué à Karémanguel par six
mille guerriers que commandait un nommé Daka et parvenait à les
mettre en déroute. Le 14 mars 1897, avec l’aide de partisans
gourounsi, le lieutenant Chanoine battait Babato à Gandiaga. En
avril, le capitaine Scal, alors résident à Ouagadougou,
procédait à l’occupation du Gourounsi et recueillait près de Léo le
lieutenant anglais Henderson, que Sarankièni-Mori avait fait
prisonnier près de Dokita et que Samori avait relâché, et le
capitaine Hugot, opérant à l’Ouest du Mossi et attaqué à
Mansara par les Bobo, les mettait en déroute après un
combat fort dur ; ce dernier officier, un peu plus tard,
battait définitivement Babato à Doussé.


Le commandant Caudrelier, de son côté, installait le
lieutenant Spiess à San, fondait un poste à Sono
et un autre à Boromo et prenait possession de la haute
Volta ; puis le capitaine Braulot établissait des
postes à Diébougou et à Lorhosso, et se rendait
de cette dernière localité à Bouna pour y trouver la mort dans les
circonstances rapportées au chapitre XII
(20 août 1897). Le mois suivant, le commandant Caudrelier occupait
Bobo-Dioulasso, puis, au début de l’année 1898, il
soumettait définitivement les Bobo du Sud, après une vive
résistance.


Le 1er mai 1898, le colonel Audéoud
s’emparait de Sikasso sur Babemba, dans les circonstances
que j’ai relatées plus haut (chapitre XIII)
et, le 29 septembre de la même année, le sergent
Bratières, qui faisait partie du détachement des
capitaines Gouraud et Gaden, faisait prisonnier Samori près du haut
Cavally : les deux principaux adversaires de notre expansion
vers le Sud avaient disparu. D’autre part, des conventions passées
avec l’Allemagne en 1897 et avec l’Angleterre en 1898 limitaient vers le Nord les
zones d’extension du Togo et de la Gold-Coast.


Cependant la conquête n’était pas encore achevée définitivement.
L’occupation des pays lobi, oulé et birifo, commencée en 1898 par
le lieutenant Modest au cours de rudes combats, était
poursuivie en 1899 et 1900, pour être complétée en 1901 et 1902 par
le capitaine Ruby, puis par le capitaine
Pelletier et le lieutenant Schwartz, qui
fondaient le poste de Gaoua. Le lieutenant-colonel
Pineau, en revenant de Kong en 1899, pacifiait le pays
minianka et créait le poste de Koutiala ; à la même
époque, le poste de Sono était transféré à Koury et un
poste était créé à Hombori. Au Yatenga, le capitaine
Bouticq complétait notre prise de possession et installait
un poste définitif à Ouahigouya, puis le capitaine
Bouvet achevait de soumettre les Samo réfractaires
(1899).


D’autre part la lutte avait repris avec les Touareg et certaines
fractions maures, du côté de Tombouctou, dès le mois de juillet
1895, avec l’envoi dans cette ville du commandant Réjou,
muni des instructions fermes et précises du colonel de Trentinian.
Le 4 août, le capitaine Florentin avait été attaqué à
Farach, près du Faguibine, par les Kel-Antassar, et avait
dû se replier sur Goundam ; les Kel-Antassar poussaient à ce
moment l’audace jusqu’à venir tuer des gens aux portes mêmes de
Tombouctou : le capitaine Gouraud les dispersa et
dégagea les abords de nos postes, qui furent augmentés d’un fort
élevé à Soumpi. En décembre, à la suite d’une vigoureuse
colonne dirigée par le commandant Réjou, une fraction des
Kel-Antassar, commandée par Loudagh, frère de Ngounna, fit sa
soumission, mais Ngounna lui-même, soutenu par les Tormoz et une
partie des Allouch, demeurait irréductible.


En mars 1896, des Hoggar venus du Sahara central razzièrent des
troupeaux appartenant à nos alliés les Bérabich, au Nord-Est de
Tombouctou ; ils furent surpris à Akenken et mis en
déroute par le capitaine Laperrine. Du côté de l’Ouest, au
contraire, la situation s’améliorait sensiblement : nous
occupions Ras-el-Ma en mai 1896, puis Néré, et le
colonel de Trentinian, s’étant transporté à Goundam, y recevait la
soumission définitive de Sobo, chef des Tenguéréguif ; en
janvier 1897, le lieutenant Wirth pacifiait les pays
situés entre Niafounké et Goumbou et occupait temporairement
Bassikounou.


En juin 1897, les lieutenants de Chevigné et de la
Tour, opérant une reconnaissance sur la rive gauche du Niger
en aval de Tombouctou, furent massacrés par un parti de Hoggar à
Sériri, près de Rhergo, avec la plus grande portion de
leur détachement, et, à la même époque, le capitaine
Menvielle avait à repousser de nombreuses attaques des
Kel-Antassar et des Kounta, attaques dont l’une coûta la vie au
lieutenant Bellevue, à Diagourou. Abiddine, chef de la
famille des Bekkaï, ayant opéré la réconciliation des Kounta avec
les Kel-Antassar insoumis, était devenu le meilleur allié de
Ngounna et dirigeait des attaques jusqu’à six kilomètres seulement
de Kabara : le commandant Goldschen, en juillet 1897, le
poursuivit sans pouvoir le joindre ; le commandant Klobb, venu
de Nioro, poussa une pointe jusqu’à Bamba sans rencontrer l’ennemi,
qui se dérobait sans cesse ; enfin, au mois de novembre, le
commandant Goldschen parvint à surprendre Abiddine à
Gourdjigaï et lui infligea une sérieuse défaite.


En 1898, le lieutenant de Gail organisa à Tombouctou le
premier peloton de méharistes, qui fut, dès ses débuts, utilisé
avec succès pour la poursuite des Touareg et des Kounta. En juin,
le commandant Klobb battait les réfractaires à
Bourem et le lieutenant Delestre, attaqué à
Zenka par les bandes d’Abiddine et les Igouadaren, les
repoussait d’abord, puis les mettait en déroute le 24 juillet à
Dongoï. Au mois de novembre, le lieutenant Meynier
installait le poste de Bamba ; un autre poste était
créé peu après à Gao, Ngounna était tué par le lieutenant
Gressard et son fils venait à Tombouctou offrir la
soumission de la fraction jusque là irréductible des
Kel-Antassar.


Quant à la zone saharienne habitée par les Maures du Hodh, elle
était visitée en 1898-99 par Coppolani qui, accompagné de
M. Arnaud, parcourait tous les campements dispersés entre Kayes et
Soumpi et obtenait la soumission des Idao-Aïch, des Oulad-Mbarek,
des Oulad-Nasser, des Mejdouf, des Allouch, et de toutes les tribus
maures répandues jusqu’à Tichit et Oualata. Il ne put cependant pénétrer à
Araouâne, que traversa en 1900 le lieutenant
Pichon, en revenant d’une reconnaissance à
Bou-Djebiha, dans la région de Mabrouk.


IV. — L’organisation et
la mise en valeur (1899-1911).


Au moment où allait s’achever le XIXe siècle, on pouvait considérer comme
terminée la rude conquête des territoires qui forment la colonie
actuelle du Haut-Sénégal-Niger. Il ne restait plus qu’à préciser
l’occupation du pays, à supprimer les derniers éléments de trouble,
à réprimer çà et là de petites révoltes locales, et surtout à
compléter l’organisation administrative et politique de la colonie,
dont les bases avaient été jetées déjà par le général de Trentinian
d’une façon remarquable et solide, ainsi qu’à poursuivre avec
ténacité la mise en valeur d’une conquête si chèrement achetée. Ce
fut l’œuvre de M. Ponty, depuis la fin de l’année 1899
jusqu’en 1908, et c’est encore celle à laquelle se dévoue M.
Clozel depuis cette dernière date.


Un décret du 17 octobre 1899 supprima le Soudan Français en tant
que colonie autonome. La zone sud fut répartie entre la Guinée
Française, la Côte d’Ivoire et le Dahomey ; les pays du haut
Sénégal, du Sahel et du haut Niger furent rattachés à la colonie du
Sénégal, avec un délégué résidant à Kayes et chargé de
l’administration directe de ces régions ; enfin les provinces
de Tombouctou et de la Volta formèrent deux territoires
militaires[377] placés chacun sous le commandement d’un
officier supérieur relevant du gouverneur général. Ce dernier
conservait l’administration directe de la colonie du Sénégal
proprement dite ; son représentant à Kayes, chargé de
l’administration des « Territoires du haut Sénégal et du moyen
Niger », fut M. Ponty, ancien collaborateur des généraux
Archinard et de Trentinian.


Trois ans après, le décret du 1er octobre 1902
réorganisait sur de nouvelles bases le Gouvernement général et
reconstituait à peu près l’ancien Soudan Français — moins les
cercles réunis aux
colonies côtières — sous le nom de « Territoire de la
Sénégambie et du Niger » ; le délégué de Kayes devenait
permanent et relevait du gouverneur général, lequel était désormais
distinct du gouverneur du Sénégal et avait sa résidence à Dakar et
non plus à Saint-Louis.


Enfin un décret du 18 octobre 1904 faisait de l’ancien Soudan
Français, dénommé cette fois Haut-Sénégal et Niger, une
colonie analogue aux autres colonies du groupe, transformait le
délégué de Kayes en lieutenant-gouverneur et plaçait sous son
autorité les commandants des territoires militaires.


Fort heureusement pour l’avenir du Soudan, ces multiples
transformations n’affectèrent que la forme extérieure de
l’administration du pays ; ses destinées demeurèrent confiées,
sous des titres divers, à M. Ponty qui, de 1899 à 1908, fut le
véritable gouverneur de la colonie, pour être remplacé, lors de sa
nomination au poste de gouverneur général, par M. Clozel[378], lequel transféra le chef-lieu de la colonie
de Kayes à Koulouba, près Bamako.


Les seuls points noirs qui se dressaient encore à l’horizon
politique au début du XXe
siècle étaient la turbulence des Lobi, l’opposition latente des
Tombo et la résistance de quelques fractions de nomades (Touareg et
Kounta).


Nous avons vu tout à l’heure qu’un poste fut fondé à Gaoua en
1901-02 : à partir de cette date, sans que l’on puisse dire
que la soumission des Lobi soit absolument parfaite, on a pu
administrer leur pays sans incident réellement grave.


En ce qui concerne les Tombo, ce n’est que récemment que notre
autorité put être définitivement établie dans la région montagneuse
qui s’étend en arrière de Bandiagara : à la suite d’hostilités
sans cesse renaissantes, le hogon de Pesséma dut être
arrêté en 1908 et interné à Nioro ; la révolte continuait
cependant à couver dans certains villages : l’administrateur
d’Arboussier fut attaqué en 1909 dans les gorges de Pélinga
et, un peu plus
tard, l’adjoint des affaires indigènes Veyres était
assassiné au cours d’une tournée ; le commandant
Cazeaux fut chargé en 1909-10 d’une colonne de répression
au cours de laquelle il fut grièvement blessé, mais qui se termina
par la pacification complète du pays, l’évacuation, par les
indigènes jusque là insoumis, de leurs repaires de la montagne et
la création du poste de Sangha. En septembre 1910, le
gouverneur Clozel visita toute la région qui s’était
insurgée l’année précédente et y ramena définitivement le
calme.


Quant aux Touareg, les derniers récalcitrants sont venus peu à
peu à nous. C’est ainsi qu’en 1903 Firhoun, chef des Oulmidden de
la région nigérienne, faisait sa soumission au lieutenant-colonel
Dagneaud. Notre ennemi le plus tenace, Abiddine, se livra en 1909 à
des razzias sur nos protégés, avec la complicité des Kounta de sa
famille et de quelques fractions d’Irréghanaten dissidents ;
battu enfin à une centaine de kilomètres au Nord de Mabrouk, au
combat d’Achourat, où périt le capitaine
Grosdemange (novembre 1909), il s’enfuit au Tafilelt. En
s’y rendant, il fut attaqué par nos troupes du Touat, qui lui
infligèrent une nouvelle défaite. La partie saharienne de notre
domaine soudanais paraît maintenant aussi tranquille et paisible
que peut l’être une région désertique propice aux lointaines
randonnées et de surveillance difficile ; en tout cas, les
incidents qui pourraient s’y produire encore ne sauraient plus
guère avoir que l’importance d’actes de brigandage isolés.




[image: ]
Carte 20. — La conquête du Soudan français.











	Delafosse
	Planche XXIX






[image: ]
Cliché Fortier



Fig. 57. — Mopti, la Maison
des Passagers.







[image: ]
Cliché Froment



Fig. 58. — Bantchandé, roi des Gourmantché.










[366]Une nouvelle compagnie privilégiée se fonda
en 1783, sous le nom de « Compagnie nouvelle du Sénégal et
dépendances », mais le gouverneur de la colonie n’en demeura
pas moins nommé par le roi.





[367]Faidherbe avait profité de son voyage pour
signer, avec les chefs du Khasso, du Kaméra et du Guidimaka, des
traités nous autorisant à naviguer librement entre Bakel et
Médine.





[368]Le corps des tirailleurs sénégalais venait
alors d’être créé par Faidherbe : il se composait d’un
bataillon comprenant quatre compagnies ; le nombre des
compagnies fut porté à cinq en 1860 et à six en 1861.





[369]Paul Holle mourut à Médine en 1862 ;
Faidherbe, lorsqu’il vint, en 1863, comme général, reprendre le
gouvernement du Sénégal, fit élever dans l’enceinte du fort une
pyramide portant une inscription qui rappelle les hauts faits et la
mort de Holle, de des Essarts et du lieutenant Descemet ; ce
dernier, aide-de-camp de Faidherbe, avait été tué lors de la
délivrance de Médine.





[370]La même année, Faidherbe avait conclu à
Saint-Louis, avec un envoyé d’Ahmed-el-Bekkaï, nommé
Mohammed-ben-Zine, un traité garantissant la sécurité des Européens
qui voudraient aller commercer chez les Kounta de Tombouctou, du
Hodh et de la Mauritanie. La conquête du Massina et de Tombouctou
par El-hadj-Omar rendit ce traité pratiquement nul.





[371]Bafoulabé fut défendu par le capitaine
Ruault, assisté des lieutenants Valentin et Lagarde et de 124
hommes ; les Toucouleurs, qui avaient marché sur le poste
après avoir attaqué un convoi conduit par le capitaine indigène
Mamadou Racine, furent mis en déroute en laissant 250 des leurs sur
le terrain ; de notre côté, nous eûmes six tués et 37
blessés.





[372]Voir page 284 du
présent volume.





[373]Bodian, rendu à la vie privée avec une
pension de retraite, alla se fixer à Sambagoré, près de Nioro.





[374]Les spahis du capitaine Laperrine, au cours
de cette expédition, faillirent mettre la main sur Samori, que le
capitaine Vuillemot avait surpris à Faragaran et battu à
Koloni.





[375]En 1894 également, Ali-Kari, imâm de Bossé
(Massina), leva l’étendard de la révolte contre nous et contre
notre protégé Aguibou ; ses bandes furent anéanties par le
capitaine Bonaccorsi.





[376]Aguibou ne cessa d’éprouver des difficultés
de plus en plus grandes à gouverner le royaume que nous lui avions
octroyé ; il n’y avait que des adversaires, soit parmi les
Peuls ennemis de sa famille, soit parmi les populations
autochtones, soit même parmi les Toucouleurs, qui ne lui
pardonnaient pas d’avoir trahi la cause de son frère Ahmadou.
Aussi, par arrêté du 26 décembre 1902 rendu sur la proposition de
M. Ponty, le Massina fut transformé en pays d’administration
directe et Aguibou, relevé de ses fonctions royales, reçut une
pension qui l’aida à finir ses jours d’une façon honorable. Il
mourut en 1908.





[377]Un troisième territoire militaire fut créé
en 1900, celui de Zinder ; c’est le seul qui subsiste
aujourd’hui.





[378]Je rappelle ici pour mémoire les noms des
quatre gouverneurs généraux de l’A. O. F. qui se sont succédé
depuis la création du Gouvernement général : MM. Chaudié
(1895-1900), Ballay (1900-1902), Roume (1902-1908) et Ponty.









TABLE
DES MATIÈRES

CONTENUES DANS LE SECOND VOLUME








	

	Pages




	Quatrième partie :
l’histoire
	1





	Chapitre premier : le Soudan
occidental avant notre ère

	3





	Chapitre II : l’empire de Ghana
(IVe au XIIIe siècles)

	12





	L’emplacement de Ghana
	12





	Le nom de Ghana
	20





	L’hégémonie judéo-syrienne (IVe au VIIIe siècles)
	22





	L’hégémonie soninké (VIIIe au XIe siècles)
	25





	Les Almoravides (XIe siècle)
	32





	L’empire de Ghana vers 1065
	40





	Décadence et fin de l’empire de Ghana
(1076-1240)
	53





	Chapitre III : l’empire de Gao
(VIIe au XVIe siècles)

	60





	Gounguia siège de l’empire (690-1009)
	60





	La dynastie berbère des Dia à Gao
(1009-1335)
	64





	La dynastie berbère des Sonni
(1335-1493)
	72





	La dynastie soninké des Askia
(1493-1591)
	84





	Chapitre IV : les empires mossi
et gourmantché

	122





	L’empire de Ouagadougou
	124





	L’empire du Yatenga
	138





	L’empire de Fada-n-Gourma
	149





	Chapitre V : le royaume de
Diara

	154





	La dynastie des Niakaté (XIe au XIIIe siècles)
	154





	La dynastie des Diawara (1270 à 1754)
	155





	Chapitre VI : l’empire de Sosso
ou du Kaniaga

	162





	Chapitre VII : l’empire de Mali
ou empire mandingue (XIe au XVIIe
siècles)

	173





	Chapitre VIII : le royaume peul
du Massina

	223





	Dynastie des Diallo (1400-1810)
	223





	Dynastie des Bari (1810-1862)
	231





	Chapitre IX : la domination
marocaine à Tombouctou

	240





	Les pachas nommés par le sultan
(1591-1612)
	240





	Les pachas nommés sur place
(1612-1660)
	253





	La fin de la domination marocaine
(1660-1780)
	261





	Histoire des villes de Tombouctou et de
Dienné
	268





	Chapitre X : les empires banmana
de Ségou et du Kaarta

	282





	L’empire de Ségou (1660-1861)
	282





	L’empire du Kaarta ou des Massassi
(1670-1854)
	297





	Chapitre XI : l’empire
toucouleur d’El-hadj-Omar

	305





	Les débuts d’El-hadj-Omar (1797-1848)
	305





	Les premières conquêtes d’El-hadj :
de Dinguiray à Nioro (1848-54)
	307





	De Nioro à Ségou (1854-61)
	310





	De Ségou à Hamdallahi (1861-62)
	318





	La mort d’El-hadj-Omar (1864)
	321





	Ségou sous le commandement des Toucouleurs
(1861-90)
	323





	Nioro sous le commandement des Toucouleurs
(1854-91)
	332





	Le Massina sous le commandement des
Toucouleurs (1862-93)
	335





	Chapitre XII : l’empire
mandingue de Samori

	341





	Chapitre XIII : l’empire de
Tekrour et les Etats secondaires

	352





	L’empire de Tekrour
	353





	Le royaume du Galam ou Gadiaga
	358





	Royaumes du Bambouk, du Konkodougou et du
Gangaran
	359





	Le royaume du Khasso
	363





	Le Tombola
	364





	Le Liptako
	366





	Les petits Etats de la haute Volta
	368





	Le royaume de Sikasso
	373





	Le Loudamar ou royaume des
Oulad-Mbarek
	377





	Chapitre XIV : l’exploration
européenne

	380





	Chapitre XV : l’occupation
française

	398





	Les débuts de l’occupation du haut Sénégal
(1698-1854)
	398





	La marche au Niger (1854-1880)
	403





	La grande conquête (1880-99)
	409





	L’organisation et la mise en valeur
(1899-1911)
	424













LAVAL. — IMPRIMERIE L. BARNÉOUD ET
Cie.





Note du transcripteur :



	Les changements dans l’ERRATA ont été
aportés.


	Page 6, " caravanes qui se
dirigaient " a été remplacé par " dirigeaient "


	Page 22, " s’étendait
vraisembablement pas " a été remplacé par
" vraisemblablement "


	Page 44, " L’empeur prélevait un
dinar " a été remplacé par " L’empereur "


	Page 63, " sorte de christianisme
abârtardi " a été remplacé par " abâtardi "


	Page 68, " les assistant
poussaients de " a été remplacé par " assistants
poussaient "


	Page 70, note 77, " Bekri a vouler parler " a été
remplacé par " voulu "


	Page 81, " petit village voivin de
Kebbi " a été remplacé par " voisin "


	Page 96, " L’un deux, nommé
Alou " a été remplacé par " L’un d’eux "


	Page 97, " un javelot par
derière " a été remplacé par " derrière "


	Page 101, " rentra ausstiôt à
Gao " a été remplacé par " aussitôt "


	Page 103, note 108, " mentionnée sous es mêmes " a
été remplacé par " sous les "


	Page 122, " leur territoiro n’ait
jamais " a été remplacé par " territoire "


	Page 131, " jarres des bière de
mil " a été remplacé par " de bière "


	Page 132, " fils du Môhro-nâba,
une fois " a été remplacé par " Môrho-nâba "


	Page 132, " confèrent le droit
voler " a été remplacé par " droit de voler "


	Page 150, " qui fit constuire une
maison " a été remplacé par " construire "


	Page 181, note 156, " l’évalution indiquée par
Cadamosto " a été remplacé par " l’évaluation "


	Page 184, note 162, " cette indication est assument
inexacte " a été remplacé par " assurément "


	Page 196, " qui avait le fait
pélerinage " a été remplacé par " fait le
pélerinage "


	Page 198, " musisiens jouaient du
tambour " a été remplacé par " musiciens "


	Page 216, " les Peuls, mais il
éprouvèrent " a été remplacé par " ils "


	Page 219, " Le sixème jour, après
avoir " a été remplacé par " sixième "


	Page 220, " Ségou et assiéga
durant trois ans " a été remplacé par
" assiégea "


	Page 244, note 225, " par Djouder sur Issikak II " a
été remplacé par " Issihak "


	Page 248, " pacha étai parti dans
le " a été remplacé par " était "


	Page 249, " Kabara en juillet
1898 " a été remplacé par " 1598 "


	Page 250, " moment où
l’ashia Slimân " a été remplacé par
" l’askia "


	Page 273, " les lettres y étaient
en grand honneur " a été remplacé par
" lettrés "


	Page 311, " Omar envoya assitôt
1.500 " a été remplacé par " aussitôt "


	Page 337, " le général Achinard,
qui entrait " a été remplacé par " Archinard "


	Page 346, note 325, " un fils de l’almani "
a été remplacé par " l’almami "


	Page 354, " dernier empereur
judéo-yrien " a été remplacé par
" judéo-syrien "


	Page 364, " sucesseurs contre les
Peuls " a été remplacé par " successeurs "


	Page 373, " non seulement des
Séniérhè " a été remplacé par " Siénérhè "


	Page 376, " système militaire et
adminisratif " a été remplacé par
" administratif "


	Page 403, " y contruisait une
forteresse " a été remplacé par
" construisait "


	Page 410, " 9 janvier 1891, le
colonel " a été remplacé par " 1881 "


	De plus, quelques changements mineurs de ponctuation et
d’orthographe ont été apportés.










*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK HAUT-SÉNÉGAL-NIGER (SOUDAN FRANÇAIS), TOME 2 (DE 3): L'HISTOIRE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.





    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  OEBPS/881227050073460075_i37.jpg





OEBPS/881227050073460075_i29.jpg





OEBPS/881227050073460075_map13.jpg





OEBPS/881227050073460075_i53.jpg





OEBPS/881227050073460075_map11_large.jpg
. 4 o Bassikounou
o~ Dlag‘ouraga s
'._..&" Em E ‘ - ‘:
'xar"' \ h“ Bouli =~
s %) / ) gﬂn;o%ére'médi o oY <
% finé 1ores W grd Touroungoumbé x
f“o‘em GuUi DiO Um Dizb {é:] ébu”o%!?,igp”,@\’ ?-fz:?l) ganag’a o
<! ’ o 1N £ Coumboy o0V Dioura
$ 185éro0 4 POO S £ ® i OUAG g < o H3/a gu °
S LB % LANKA“”\“ ! Sotkolo
N i, ') U 2 - <>
“ 4 “ o s 0.
= ‘ DIANGOU NTE;s" Mourdia S ism0
- * o Diala e \ g
» x® yx + k QO
. anG Nono
—=el
Sosso Sansandinge N1 g «
o
nl
MALI b €gou B2

Limites actuelles dela colonie du Haut-Sénegal et Niger.
srvseess Limites gpproximatives du royaume au moment de son
apogeée [ XV¢ Siécle).
S Eche“e H 56066,
[+]

100
100 o Kil.






OEBPS/881227050073460075_i45.jpg





OEBPS/881227050073460075_i51.jpg





OEBPS/881227050073460075_i35.jpg





OEBPS/881227050073460075_map09_large.jpg
o ) -4', -.k
Araoudn LA P 4
l pe?
Sag//

»

ga

|2 HY
R H ‘?‘
i Sobirod os Oualata 2553 Sahamar¥¥0  gamba ——
3 Tombouctoyof, Aermbdrall Berdim

4 > obh ~
ana Q ,@%%0 Y
,'- S °© o W ;mkl?ﬁ:ressé} ,;‘-"
q 5 -
Z e z:%’;)v.‘“ >
N o
S T e,
L]
& __‘ . L~ 4
i GV Y Toi HAorienza G i
s NG s o Nompal®® ey - ounguia
:‘ Nioro 3'.*“ Goumpou © Nampa y ‘_:; Bom™ oHlombor: {Bential
(-]
. Diatan, 0‘9‘\ < Hal (Sokolo! ,$ Douentza “*» ¢ %
'y « M*D e 2 s
“»“.oonoo‘.‘_” <« gy K> -— om S A = Y 3
Q L . i .
“”‘.“. ) g\ N $Bandi agara o ‘J{Idld. ,x
b Oiaovlliaga . .
" .
‘\\\M-_ Diondio o522, ) O o Dori 4 » &
@ Chomi e, 5 g oh ‘, ? # 2
U ouGOY  Sensandhgp oSame uoon ~viennd N\ % +
B30 ¥AD Samine . At . 12 % 00a nigouya 1 MARGANDA i
g edou d Sissamba
A wAUe yiger Segov “Weo; “6:“ ._.-" 2 "'. Gﬁ f
oz MALI e;;““ o .t :
has PO .c" o % b
Paamako <& ¢ .'x. o 7
Qﬁ 0aag‘ado?/ gou s ’ ~.' 4, 2
Longaba LY 2 “‘ﬁEBBl
s

LEEEEE Uimites de Ia colonie actuelle du Haut-Senéfal et Higer.

s+ 24040 Limite Spproximative de ! ‘empire de G3o av moment de son apogéciINSiécie)
. 1

Echelle - 5To6550

100 So
o 100 200 300 4oo 500 Kil.






OEBPS/881227050073460075_map11.jpg
E

“Ghasa.
Dagouesge e

Lumites sctuces deo oloni du it Sindgct,
e el
PO

4 =, .






OEBPS/881227050073460075_map17_large.jpg
——p e =

e Lumnites de lz colone acturlle dv
Haut-Sencgal ce

severe Limites appfosimatives de fempibé
d't hady Omar un an avant sa morty

o

HODMHW
.b'..o¢o¢.“‘
s“‘_ .500““¢
mrane' ol.zﬁ‘ ‘7-’"“
cmmouuq.r °°° W’?" %
olelimane 'Q“% Diabi Ilc
e;,za et A
6 Dmlta. oGuemou

OUNT
g QSSOUNTE

Q,my Diangounté fyrkSng o Damfa

0/&’41‘
f.fE
s Herhopa
e °
(T
Foutabougoy | | 8
%
oBangassi D

+ ey

““0“ Bassaka

*e,
»g,,ogﬂ,,,qv#oo’ooo*

%

& FAnoU Ortala. ©






OEBPS/881227050073460075_map18_large.jpg
Uimites de facolonre actuelle du Have- |

I Senégel at Higer. 1

sesseses Limitedes pays ov sest fiit sentir sycces- }
Sivernent lautonte de Samors.

N 'geﬂlerme 100 sp [Echelle: ‘8; °°° 000
o 100 200 Kil.

ofafculabe \b.
o\)
; v
Badovmbe™ ﬁ’lamlmz ‘egou a!
Touk s 7
o T, au .Ofﬁ [-’aba '3 B
. Houndian €s" oMita ° -g‘
.'... ‘ o DS oo, “‘
o ©Satadougos  ff  Cake vl o oimako et e, '
”B _,; ~ (\Q r  Nafadiég R/ .0.
e |$'} ..- .»" .
1 -

Sthasso
o

29004000
g ->e <
ot larlxa.z..‘oc'-_.

ﬂige'km&n_\g
.'F ¥
Ra N c °°°Bxssandgou

GUIN'B'E

*
+
$
b4 KOUR
: ANKD S 2 .
:' oSanankorg Odirenné
o p .
.: Hissidougou ANerované A
: ~ ONIAN Y ©fion g
.. 3
L .
L o
L C O)T E D" "IV O/STRE
O . o
Tovba Dabakalz
e .S'eg' wela {427H0m0 Bondovhoro "
= - o pe e 2 e o
.-.' "..,... el of gh"‘“{a.&’.’:'f....'..' oneete? oo
o
el S Fvete
ceoe” pm
S
o

I





OEBPS/881227050073460075_i47.jpg





OEBPS/881227050073460075_map13_large.jpg





OEBPS/881227050073460075_map08.jpg
P “.ﬁ:«‘a’-‘.::’:.‘.‘w‘ =






OEBPS/881227050073460075_cover.jpg
Haut - Sénégal N 1ger

(Soudan Frangais)

Séries d’études publiées sous la direction
de M. le Gouverneur CLOZEL

PREMIERE SERIE

Le Pays, les Peuples, les Langues,
I' Histoire, les Civilisations

PAR
Maurice DELAFOSSE

Administrateur de 1™ classe des Colonies
Chargé de cours a I'Ecole Coloniale et a I'Ecole des Langues Orientales

Pprélface de M. le Gouverneur CLOZEL

8o illustrations photographiques, 22 cartes dont une carle d'ensemble au 1 : 5.000.000.
Bibliographie et Index

Tome 11
L’Histoire

T

PARIS
EMILE LAROSE, LIBRAIRE-EDITEUR

11, Rue Victor-Cousin, 11

1912





OEBPS/881227050073460075_map08_large.jpg
e : ¥
———— Azgui oM EELINC, e Ouarane
9 :
=—————- o o pleguend
A2 *
s \)0“‘ vQ‘ :
b * 3
3 {Akjoujt] @faﬁ? Q :
=—— S :
Ed
e »
; H
—_— ; Ilracg/.inl :‘
< = 3 & s
= e : lbdjolya' e . ® 13 ‘:
) 9 2
—_—— e —— [ o femamanaout '_‘
= 2, v s >
& o+
g <@ ollallddamfcn &
—— P
|
e X 5
° _k_‘gﬂima ov Oualata)
— e
doudajhost Q \ Q” a CHANA
F—————— — 0 ° Qo Qfema g
—_— (Niffal Ny ofn-Bara - cAougam
=a==u" <
——— Umeneiidg) Samakanda
U/ L st pasat
—Th T I0OUEH o08assikounou
=— ) yrbing S
— § > Jika <
= . R e
P “%0 WBN ofrarz o
o M hioro) (% Goumboy
= Eeang dgitagui ounSt® CHala ou Sokolo!
KAR! TR DIATOUKD OU « ° ®
=uv ) - -
———\ o DD BFOUNOY 3 0 N
" e 0 o Jag
== Faft ot KANWAGA ol f
g ———— v} 4 Jossao® ge
————— v + z \,\e‘ 96O% 1 Sansandindpe™ o( gieanél
_—
) sstier 4 B2 ceetf S ikane
2o 14 Gana® s
-~ (MALIS iNaminal

i

e
f————
—_——
e
—_—————
—————»X
—_—
———————f
e

N

Umites actuelfes dela colomie du Haut-Senegal ec Niger
vosss Limite approumstve del'empire de Ghana au moment de

son apaogée (1X¢au XI* Siccle).
les noms places entre parentheses sont ceur des locslites
posterieures 3 Iz prese de Ghana par les Almorardes(1o76/.
Echelle ;

1
©10.000.000-
200

100

300





OEBPS/881227050073460075_i58.jpg





OEBPS/881227050073460075_decor2.jpg





OEBPS/881227050073460075_i41.jpg





OEBPS/881227050073460075_i32.jpg





OEBPS/881227050073460075_map10_large.jpg
m Oy, Biite
o G
¥ ¥y, 2O
b)) = ?‘f?ouo Frag Or

] % S 7"" Q ')‘
ou{‘O v S/% ;alou
+ Ran: 0??'
Gombdio o\ ©Ouah
mii!2$3 :
0 ?S‘?s.sa 5 087
Baranis & Q;"*@%"arer 2
(o] D 5 s(;()l.l i *
s :,qe‘b e o t oPag‘ou .
5 s o :
Koury 9z ouma. }‘9 L P Gayeri Bartibogou kq.
4 *
. 0 Boul$ou s
sk 1D O, © o *>
w0, Qubrit8ngh o® L ¥ Béloussa 3, Bilanga , _ H
O Loum&Ble OJpRALLE Y OYamba. oiflatiakouali ¢
DsYouli POUAGADOYCOU y n
)

A\EMPIRE DES GOURMANTCHE"
FADA-N-GOURMA izpags’,
8bo Bizongou o *
o, .
Manoumos  Hodiar
[ 4]
BNangoy

minienga ©

oMadiors

oPama 4,540 birs y
Lo B

EMPIRE

Limites actuelles de la colonie du //aut-Se'ne:g‘al et Niger.

srsterees  Limites approrimatives des empires mossiet Fourmantche
' .
100 50 Echelle 5850.660

[ 100 200 3o00 Kil.






OEBPS/881227050073460075_map18.jpg





OEBPS/881227050073460075_decor4.jpg





OEBPS/881227050073460075_i43.jpg





OEBPS/881227050073460075_i56.jpg
m






OEBPS/881227050073460075_i39.jpg





OEBPS/881227050073460075_map16.jpg
R e .
T






OEBPS/881227050073460075_map20.jpg





OEBPS/881227050073460075_i30.jpg





OEBPS/881227050073460075_i54.jpg





OEBPS/881227050073460075_map12.jpg
g s R S—
A T e <
(oot CalRes SN
Do nmtos

o0 st Dnonscbonger &

Sogoin S,

oo






OEBPS/881227050073460075_i46.jpg





OEBPS/881227050073460075_i36.jpg





OEBPS/881227050073460075_map20_large.jpg
combal mvportaﬂ(

S Limitss de la colonie actuelle du Haut-Senégal et M iger.
¥ Localilé dans,laquelle ov prés de laquelle a euliev un

r
0w %o Echelle. g 5mm 'Q
° 100 200 300 +4o0 Kil. o 1-@
Achourat % 4

3
A
=== ©
———— »
== ™
==
/
= snefal oa
P e
=7 o Fo
é—' Oidar év" UTA'TORO
SSLouisO
I ¥edebieurt g Mo
1 . o
&/ )

* )

. t\" 0 43‘ q

QJ‘e‘nauo’ébo &

Dentia o S i Houndou

m
_ aubaboll;?/n.« q

o Mabrouk

dmgw‘n

. °iol/~@/'eoma
oTichit

/I’/w/fox 55/;70& y

o Quslata X Abenke
X Fanggglombouctol) s
Wema Lac Faguibing 2 35 o lliger (‘””’W’ al
W FRas 6l Ma o 4 ,,g"/oams
H o © f o _u 460/&42)0(
a4 ,w ;
Bassthounou, " Wiafounke S~ > .
Soumpi 0 : Q? 3
orse o° Neérg ©
~ ke o . ' '
PR mdaf:/\d o,- 6'01/070:{/ i Lac Débo ;A 0\‘ o Homdors
f/%””d . olneR? Sokalo %Dm/entm R
@ °p $60 b ’ 0*0\‘ ofelingaR
Ddfm,,m_mﬁx - uosseboygou M q [Mopts  ¥oSanghaX

Kayesos} édlneg{ Oko °Bandiagara

. 3,,&4"/43& AT A Giito
i Sonsgpaing N,
o\)
v<>" Mamina Sgnu Tor ‘Yar El .
ango ‘“/(w em.n@ue/ GA '

Longyss o @.,paoax : Boroue,
¥

Koulstba.

"Bamako

PTouréld
Bankoumana o

®Houtrala

Hoype
gl SdanGourmar  °©

Himan X oTiere

Houhla o) 400 CTenkodogo

o8ikasso
X





OEBPS/881227050073460075_map14.jpg
VT g

Zp

Heutarn

P T
el b
- e

6o &






OEBPS/881227050073460075_map10.jpg
F iz,

6 e Oatskous

Lk

Ry
e
ot oot

Limitns cuucties o1 coluare oo HastSiosgal <t iger.
Seeveens Limites spovessmasivgs des enpres eosss <6 oosaniins






OEBPS/881227050073460075_i48.jpg





OEBPS/881227050073460075_map19.jpg





OEBPS/881227050073460075_i52.jpg





OEBPS/881227050073460075_i34.jpg





OEBPS/881227050073460075_map09.jpg





OEBPS/881227050073460075_map12_large.jpg





OEBPS/881227050073460075_decor1.jpg





OEBPS/881227050073460075_i40.jpg





OEBPS/881227050073460075_map17.jpg





OEBPS/881227050073460075_i33.jpg





OEBPS/881227050073460075_i31.jpg





OEBPS/881227050073460075_i49.jpg





OEBPS/881227050073460075_i50.jpg





OEBPS/881227050073460075_map16_large.jpg
z
< *
e H
ot ; <
»
A 7 : |
o B o sliawaca, : &
- o* ]
4 -.'. - s
2. a ﬂ. . : <
. fara o :
o o GU\D‘Q“ 0 :
44)04 3 z‘ﬂb‘“ I;rmsme‘:]‘lmroE> \‘\ ‘50\)“ ;: &
® i 3124 e nS/mbl o® :
- /1 H
" o $Séco %" eguémou NiABALA b ¥
oHonighari u;muma\‘f- Z Sountiah (2 e b ,
't DU)MBOKO Gq)‘“i aurda H
25 P q\“\‘\‘ Dlangﬂ:ﬂe 3 16€
o QO 550 . Guemoy A ‘AGA- e
S s e ol Tas :
ro‘ 8 W, u‘é’ - &Maﬂn‘? one 0, s *:
& 4 Y o I 520 o 'Ta‘;,balmm 0/‘;‘3/&. ﬁfonbou‘foué",\)c’o o s g\‘e“
Sadoumbe 3% 0, Rip3 0 v 3 *
< ;—\ 00 (,‘4” & FouLaoucon Q“G iz ”l sl SEGOU 33 GO\) o X®
A o 43 4 ) \'0 Hali * lg,moa o Garo G E“ (0 .;.
A & anJe oBangassf ¥ Yoo f Toga 2
4 ta Barouéli Sambala .
égion de Ségou "
Ortala ansamﬂnf N‘
A’cranmn B
3 s0 Larako
Maréaa’w@ouﬁz
a ou

AR R g 1/akaro
egou ;;,w,.,
oo _Bani

; : Limites de Jacolome actuelle dv Haut-Sené de‘al et Nig
casacase Ltmutes approximatives desempires banmana du Kaar
de Segou au moment de leuc 3pagce tvers 18ool.

Echelle: 1/5.000000

o 20 hn o Kil.

. 1
Echallo *8.000.000

100 50
100 ‘200 “300 Kil.





OEBPS/881227050073460075_decor3.jpg





OEBPS/881227050073460075_logo.jpg





OEBPS/881227050073460075_map15.jpg





OEBPS/881227050073460075_i42.jpg





OEBPS/881227050073460075_i57.jpg





OEBPS/881227050073460075_i44.jpg





OEBPS/881227050073460075_i55.jpg





OEBPS/881227050073460075_i38.jpg





OEBPS/881227050073460075_map14_large.jpg
~~**qq¢+¢¢¢**‘
Tombouctou
Q

Hom borf

L.}
Hobikiré &' Jlokops

3 1/ k I‘ (47 .x

Sansanding,

OQuahigoyya
o

o/‘rtw tala

eorprnpes Limite appro.r/:maciva du roysurne de Massina au moment
de son apogce f1830].

o Echelle ‘5555555
100






OEBPS/881227050073460075_map19_large.jpg
Araouin?

. Limites dela colonie acwelle dv HESéacgal

et Niger. .
——— [remser itincrasre de Mungo-Fark11795.97)
e e Devasiome ... e 11805067
—— . Mtniergire de Laing (1826)

e tmieeienn e CarlliE (1827.267

. Barth (1853-54/
R —— L

cpn e M Monteil [ 1691)

"~
T

cvesmescveses

. o
Bassikounov
beénoum

o Coombou

(Ovasscbougon 2 Sokolo
I Mopti
¢ Bondiafara

Diafarabe/

1in & 72—
Sansaadi U

\‘V/km_l 2

"WMalin27 60,
£

{ [OIpp— I
e % Echelle ‘10,000 60C

100

Z00





OEBPS/881227050073460075_map15_large.jpg
L]

Chraovsa L

-
+
+*
+
+
+
+
+
13
-
+
>
+
+
+
*
+
+
+
*
*

]
’ .
4
r
]
s

s &
oﬁl'rau ou Oualata ': Karabara -Ecmba_::
+ & C ; N
= Ghana T ha ﬂ’ger -
Ras el :M G, 80r1
< ;
> er
s e 28
> : 5&2 led) é“q\
3 \)
b
<<
Hzam'{a . *’*.44-""‘;“1‘ .
£ el Hombori ">+, Goungura
() ‘chﬂe > 7 * v o° i3 ey, (Bentral
b3 $N0 D Douéou  Ouallam hhis 2 S
<< /i'aé! ou Sokolo r o oJouentza hiias/
£ ‘f‘ Toure o
| : Mopti . Ay
& Enenkou% P :’ Diarkabo o9 L
Dia ﬁlfaun'a. P
4
P i
[ (Safara Yyjibo Qori

. 3 . fadz-n-Gourma

______ Limites de 2 colonre actuclle du Kaue-Sencfal et fiifer2 °

vessene Ltmutes dela dominstion marocaine au Soudan au D
moment de son apogce (vers 1600). g

- 1
wo S ., Echelleggrgie
300 kil

o 100






