
  
    
      
    
  

The Project Gutenberg eBook of Haut-Sénégal-Niger (Soudan français), Tome 3 (de 3): les civilisations

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Haut-Sénégal-Niger (Soudan français), Tome 3 (de 3): les civilisations


Author: Maurice Delafosse


Contributor: F.-J. Clozel



Release date: February 3, 2026 [eBook #77846]


Language: French


Original publication: Paris: Émile Larose, 1912


Credits: Galo Flordelis (This file was produced from images generously made available by the HathiTrust Digital Library)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK HAUT-SÉNÉGAL-NIGER (SOUDAN FRANÇAIS), TOME 3 (DE 3): LES CIVILISATIONS ***









Haut-Sénégal-Niger

(Soudan Français)




[image: [Décoration]]




PREMIÈRE SÉRIE





Tome
III








SOUS PRESSE :


DEUXIÈME
SÉRIE

Géographie
économique



(Voies de communication. — Faune sauvage. —
Productions forestières. — Productions agricoles. — Elevage des
bovidés et des ovidés. — Elevage des équidés. — Industries
indigènes. — La question des mines d’or. — Commerce intérieur. —
Commerce extérieur. — La politique économique à suivre).


Par Jacques
MENIAUD


Ouvrage illustré de nombreuses
photographies et de cartes documentaires




[image: [Décoration]]




EN PRÉPARATION :


TROISIÈME
SÉRIE

Le Territoire militaire du
Niger

Par Jules BRÉVIÉ












	Delafosse
	Planche XXX






[image: ]
Fig. 59. — Résidence de
l’Administrateur, à Bamako.








Haut-Sénégal-Niger


(Soudan Français)



Séries d’études publiées sous la
direction

de M. le Gouverneur CLOZEL



[image: [Décoration]]




PREMIÈRE SÉRIE





Le Pays, les Peuples, les
Langues,

l’Histoire, les Civilisations



PAR

Maurice DELAFOSSE


Administrateur de
1re classe des Colonies

Chargé de cours à l’École Coloniale et à l’École des Langues
Orientales






Préface de M. le Gouverneur
CLOZEL




[image: [Décoration]]




80 illustrations photographiques, 22
cartes dont une carte d’ensemble au 1 : 5.000.000.

Bibliographie et Index




[image: [Décoration]]




Tome III

Les Civilisations

Bibliographie — Index



[image: [Décoration]]




PARIS

ÉMILE LAROSE,
LIBRAIRE-ÉDITEUR

11, Rue Victor-Cousin, 11






1912







CINQUIÈME
PARTIE

Les civilisations.



Si, par « civilisation », on
entend l’état de culture sociale, morale et matérielle auquel sont
arrivées les grandes nations de l’Europe et de l’Amérique, il est
bien certain que l’on est forcé de considérer les indigènes du
Soudan comme ne faisant pas partie de ce que l’on appelle
communément « le monde civilisé ». Mais si l’on attribue
au mot « civilisation » son sens véritable, c’est-à-dire
si l’on entend par ce mot l’état actuel de culture de n’importe
quelle société ou nation, si, en d’autres termes, on parle de
« civilisations » et non de « la Civilisation »
— la nôtre —, on est bien obligé d’admettre que, pour avoir une
culture et un état social fort différents des nôtres, les habitants
du Soudan n’en ont pas moins, eux aussi, des civilisations, qui
valent la peine d’être étudiées et décrites. Elles sont faites de
l’application d’un ensemble de coutumes qui, quoique transmises
seulement par la tradition, n’en ont pas moins un effet aussi
considérable sur la vie de ces peuples, que nos coutumes à nous,
augmentées de nos lois, en ont eu et en ont sur la nôtre. Ce sont
ces coutumes — civiles, sociales, politiques et religieuses — qui
font l’objet de la cinquième et dernière partie de cet ouvrage.


Ces coutumes varient nécessairement d’un peuple à un autre et
même parfois, chez le même peuple, d’un canton à un autre canton,
ainsi qu’il arrive d’ailleurs dans nos provinces françaises
actuelles. Néanmoins, c’est surtout dans les détails de l’application que se rencontrent
les divergences les plus nombreuses et les plus sensibles : à
part quelques différences bien tranchées — notamment en ce qui
concerne l’ordre successoral —, un examen approfondi montre que,
d’un bout à l’autre du Soudan, sans en excepter même les régions
habitées par des populations de race blanche, les grands principes
directeur du droit coutumier sont les mêmes ; le régime de la
propriété, l’organisation de la famille, la conception de la
justice, de l’état social et politique sont partout très analogues
quant au fond et ne varient guère que dans la forme, et encore dans
une mesure restreinte. Si donc on ne prétend donner que l’esprit
des coutumes, je crois qu’il est possible d’arriver à exposer dans
leur ensemble les principales caractéristiques de la civilisation
indigène du Haut-Sénégal-Niger.


Je ne m’occuperai ici que des coutumes proprement indigènes,
laissant de côté les applications du droit musulman importé parmi
certaines peuplades. Je laisserai également de côté les règlements
administratifs créés par l’autorité française, bien qu’ils aient
modifié parfois assez profondément les habitudes traditionnelles
des indigènes. Je me contenterai d’indiquer, le cas échéant, les
modifications apportées soit par l’adoption du code musulman, soit
par les décrets ou arrêtés rendus par l’autorité française.


Je dois d’ailleurs appeler dès maintenant toute l’attention sur
un fait que l’on a peut-être trop négligé. Quel que soit le nombre
de nos sujets soudanais convertis à l’islamisme et pratiquant la
religion de Mahomet — et ce nombre est beaucoup plus restreint
qu’on ne le croit en général — il est très rare que les indigènes
musulmans aient adopté, au moins dans son intégrité, la loi
coranique. Dans l’islamisme propre, la religion et le droit se
tiennent, le droit dérivant, comme la religion, soit du Coran soit
des hadits, c’est-à-dire des traditions islamiques. Mais
les peuples autres que les Arabes, tant en Asie et en Europe qu’en
Afrique, lorsqu’ils se sont convertis à la religion musulmane, sont
loin d’avoir toujours adopté en même temps le code musulman, qui,
dans bien des cas, se heurtait à des coutumes séculaires, à un état
social ou économique inconciliables avec les prescriptions de la loi coranique.
Chez les Noirs en particulier, et même souvent chez les Maures,
certaines parties seulement du droit malékite ont été adoptées, et
encore avec des modifications qui présentent de bien grands écarts
vis-à-vis des règles émises par Sidi Khalil et les autres
commentateurs. En sorte que, dans notre Soudan, le code musulman
officiel — si je puis m’exprimer ainsi — est d’une application très
restreinte, et encore convient-il, pour l’appliquer avec
discernement, de connaître les principes de droit coutumier
indigène qui l’ont fortement imprégné de leur esprit dans la
majeure partie des régions musulmanes de cette colonie[1].


Quant aux populations non musulmanes, qui constituent l’immense
majorité de nos sujets indigènes, elles n’ont été aucunement
touchées par le code malékite. Elles ont pu emprunter aux musulmans
leur mode de se vêtir, certaines formes de salutations, certaines
expressions d’allure religieuse, une sorte d’extérieur musulman qui
souvent fait croire à l’observateur superficiel qu’elles sont
mahométanes, mais elles sont demeurées fidèles à leurs croyances
religieuses, à leurs cultes spéciaux et, par dessus tout, à leurs
coutumes ancestrales, plus difficiles encore à déraciner que la
religion elle-même.


Avant d’entrer dans le détail des coutumes indigènes, il importe
de se bien pénétrer de cette idée que ces coutumes, quelles
qu’elles soient et si différentes les unes des autres qu’elles
puissent paraître, ont encore plus de connexité entre elles
qu’elles n’en ont avec le droit français. Aussi convient-il de se
garder, lorsqu’on traite des coutumes indigènes du Soudan, de
donner aux termes techniques le sens absolu que leur attribue notre
code civil : certaines notions de droit indigène ne
correspondent à rien d’analogue existant dans nos lois ; je
tâcherai donc d’en donner des définitions aussi claires et exactes que possible en langage
vulgaire, plutôt que de m’astreindre à en donner en langue
juridique une traduction qui serait forcément erronée et pourrait
conduire à de fausses interprétations.


Je dois dire également qu’il est à peu près impossible et qu’il
serait en tous cas dangereux de codifier les coutumes indigènes du
Soudan Français, d’en faire un véritable code par chapitres et
articles, où chaque cas donné trouverait sa solution à un article
donné. Un tel travail serait presque impossible en raison de la
grande variété des coutumes et surtout de l’énorme diversité des
modes d’application de chacune d’elles ; il serait dangereux,
car il risquerait de cristalliser en quelque sorte la civilisation
indigène en un point de son évolution qui n’est certainement pas le
summum de ce qu’elle peut atteindre et de ce que nous sommes en
droit d’attendre d’elle.


Ce qu’il importe de faire, et ce que je m’essayerai à faire,
c’est de dégager de la diversité des modes le principe de chaque
coutume, d’énoncer ce principe, de le mettre en lumière et
d’initier le lecteur, pour ainsi dire, à la mentalité indigène, à
la façon de penser, de concevoir, de raisonner et d’apprécier qui
constitue cette mentalité et la différencie de la nôtre.




[1]C’est ainsi que les Arma de Tombouctou, qui
prétendent descendre des caïds et soldats marocains venus au Soudan
à la fin du XVIe et au début du
XVIIe siècles, bien que fidèles
mahométans, ne suivent pas la loi musulmane en ce qui concerne les
successions.









CHAPITRE PREMIER


Les biens


I. — Le régime foncier.


Les coutumes des indigènes du Soudan paraissent différer moins
les unes des autres en ce qui concerne le régime foncier qu’en ce
qui concerne certaines autres parties du droit civil, telles par
exemple que les successions, le mariage, etc. Cependant on constate
des divergences assez importantes, sinon dans le principe lui-même,
au moins dans son application, lorsqu’on passe d’un rameau ethnique
à un autre rameau et surtout lorsqu’on passe d’une région
géologiquement définie à une autre région différemment constituée.
Il est assez compréhensible que le régime de la propriété du sol
varie avec la nature du sol lui-même et avec la façon dont il peut
être utilisé : l’agriculteur et le pasteur, de même que la
modalité de leur existence est due à la nature du pays où ils se
trouvent établis, ne peuvent assurément baser leur régime foncier
que sur les circonstances spéciales du sol qui les fait vivre.
Enfin, outre les divergences d’ordre ethnique et géologique, il en
est d’autres encore que l’on pourrait appeler historiques, car
elles tiennent aux manières différentes dont le sol a été
originairement occupé par les ancêtres de ses détenteurs
actuels : établissement dans un pays inhabité, migration
pacifique dans une région déjà peuplée, conquête par les armes.


Partout au Soudan le droit de propriété foncière a sa source
dans la première occupation d’un pays jusque-là inhabité
ou, moins souvent, dans
la conquête à main armée, ou encore dans le long usage continu et
non contesté. Selon que la première occupation, la conquête ou le
long usage a été le fait d’un chef de bande ou monarque ou bien
l’œuvre d’une collectivité agissant sans direction bien définie,
l’ensemble du territoire occupé par le peuple, la tribu ou la
fraction de tribu est devenu, soit la propriété du chef, soit celle
de la collectivité ou confédération. Mais, dans le premier cas, le
chef, bien que propriétaire éminent du sol, ne peut en disposer que
pour le bien et dans l’intérêt de la collectivité qu’il est, de par
ses fonctions, chargé d’administrer.


1o La propriété foncière et le domaine public
chez les sédentaires. — L’immense majorité des Soudanais
constitue, par excellence, une population rurale et agricole. Les
produits spontanés du sol étant moins abondants que dans la forêt
côtière et d’un rapport généralement moins considérable, c’est vers
la terre cultivable que s’est concentré surtout le sentiment de la
propriété. Cette terre d’autre part s’épuisant rapidement, il est
nécessaire aux habitants d’en posséder une grande étendue afin
d’être à même de déplacer leurs cultures, et c’est pourquoi les
coutumes ont réservé à l’Etat indigène ou à la collectivité la
propriété de tout le territoire, cultivé ou non : si de vastes
étendues de terres sont vacantes, aucune n’est sans maître.


Le régime politique est en général à un stade relativement
avancé : on ne rencontre pas au Soudan, la plupart du temps
tout au moins, tantôt l’anarchie presque absolue tantôt le
despotisme que l’on trouve encore chez certaines populations
côtières ; nous avons dans cette colonie, à l’heure actuelle,
ou bien des sortes de petites confédérations formées chacune d’un
certain nombre de villages qu’unissent une origine commune et des
intérêts communs, ou bien de petites monarchies féodales gouvernées
par des chefs dont l’autorité héréditaire a été consacrée par les
droits historiques ou les succès militaires de leurs ancêtres. Ces
confédérations ou ces monarchies correspondent parfois, au point de
vue du domaine territorial de chacune d’elles, à nos cercles ou à
nos districts administratifs, mais plus souvent aux divisions
politiques indigènes que nous avons conservées presque partout sous les noms de
« cantons » ou « provinces ». Chaque canton ou
province a généralement à sa tête un chef qui peut être le délégué
de la confédération ou le prince héréditaire du royaume, mais dont
les droits territoriaux sont au fond à peu près les mêmes dans les
deux cas, puisque, si le chef élu n’a sur le sol que des droits
d’administration, le prince héréditaire ne peut disposer de son
territoire que dans l’intérêt de la collectivité, ainsi que je l’ai
dit plus haut.


Qu’il s’agisse des populations encore plus ou moins sauvages de
la haute Volta, des paisibles Sénoufo établis à cheval sur les
territoires du Haut-Sénégal-Niger et ceux de la Côte d’Ivoire, des
Mandingues répandus un peu partout de l’Atlantique au méridien de
Tombouctou ou des nombreux peuples divers disséminés à travers
l’étendue des régions soudanaise et sahélienne, partout on nous
signale un même régime de propriété foncière, régime caractérisé
par une double conception de l’idée de propriété, selon que l’on
envisage le sol lui-même et ses produits spontanés ou bien tout ce
qui est le produit du travail de l’homme.


Le sol et tout ce qu’il produit naturellement sont la propriété
de la collectivité représentée par son chef, ou du chef de l’unité
politique dans les Etats à forme monarchique. Il convient de noter
cependant qu’il arrive parfois que le chef politique, quoique
maître effectif du territoire par suite de la conquête qui en a été
faite par ses prédécesseurs, reconnaît toutefois au chef des
autochtones conquis le droit, au moins nominal, à la propriété du
sol et quelquefois même le droit de disposition sur ce sol[2].


Le chef, héréditaire ou élu, de la collectivité, a divisé petit
à petit le territoire, au fur et à mesure de l’accroissement de la
population et de son dispersement, entre les différents chefs de
famille qui sont devenus par la suite des chefs de village. Chaque
chef de village a ainsi l’administration, mais non la propriété,
d’une partie du sol de l’Etat indigène, et il délègue à son
tour ses droits sur
certaines parcelles aux chefs de famille placés sous sa dépendance.
C’est de cette manière que chaque chef de famille, ou, si l’on
préfère, chaque noble ou seigneur, a sa terre et ses champs bien
déterminés, sans cependant en être réellement propriétaire
puisqu’il n’en a que la jouissance et que son droit de jouissance
ne lui a été que délégué, et en seconde ou troisième main. Le sol
de l’unité politique indigène, cultivé ou inculte, bâti ou non
bâti, appartient réellement et en entier au chef de cette unité,
qui peut disposer à sa guise de toutes les parcelles et les
reprendre à leurs usufruitiers actuels pour les donner à d’autres,
pourvu qu’en agissant ainsi il ne lèse pas les intérêts de la
collectivité dont il est, selon les cas, le roi héréditaire ou le
mandataire élu.


Dans la pratique cependant, le long usufruit d’une terre dans la
même famille équivaut presque à une propriété véritable : cet
usufruit, avec les droits de jouissance et d’exploitation qui en
résultent se transmet par héritage ; il peut être cédé en tout
ou en partie par le chef de famille à un autre indigène ; il
peut être concédé, moyennant redevance et sous certaines réserves,
par exemple celle des arbres fruitiers ou des prémices de la
moisson, au bénéfice de l’usufruitier primitif. Mais cet usufruit
ne peut être aliéné au profit d’un étranger sans l’agrément du chef
de village ni le plus souvent sans celui du chef de la
collectivité.


Quant à l’aliénation du droit de propriété sur le sol lui-même,
elle ne peut exister en principe, et, si elle a lieu parfois, elle
ne peut se faire en tout cas qu’avec l’agrément de l’assemblée des
notables et elle entraîne la plupart du temps avec elle la
vassalité, vis-à-vis du chef aliénateur, de celui ou de ceux en
faveur desquels elle a été consentie.


La propriété ou l’usufruit du sol entraîne la propriété ou
l’usufruit de tous ses produits spontanés et de tout ce qui se
trouve naturellement dans son sein ou à sa surface : arbres,
lianes, herbes, plantes quelconques non plantées ni entretenues par
le travail humain ; pierres, minerais, argiles ;
rivières, lacs, marais, etc. Toutefois, dans beaucoup de régions du
Soudan, par mesure préservatrice, il est interdit au titulaire du
droit d’exploitation
d’abattre certains arbres fruitiers (karité et
nété principalement) sans l’autorisation du chef
propriétaire ou administrateur du sol.


Il existe certaines servitudes d’utilité publique en ce qui
concerne les cours d’eau, les sources, les sentiers d’intérêt
commun, les rues des villes et des villages, les places publiques,
les emplacements réservés aux marchés ou aux cérémonies du culte.
Le propriétaire ou l’usufruitier d’un terrain peut disposer à sa
guise de la partie de rivière coulant à travers son terrain, mais à
condition toutefois de ne pas arrêter le cours de cette rivière et
de ne pas priver d’eau les propriétaires ou usufruitiers dont les
terrains se trouvent en aval du sien ; il ne peut non plus
interdire, au moins en de certains endroits, l’accès du cours d’eau
pour les besoins domestiques de la population et l’abreuvement des
bestiaux. Le propriétaire ou usufruitier d’un domaine que traverse
un sentier non spécialement destiné à desservir ce domaine peut
faire dévier ce sentier, mais ne peut ni le supprimer ni
l’obstruer ; un propriétaire ou usufruitier ne peut s’opposer
à ce qu’on fasse passer un sentier d’utilité publique au travers de
son terrain, à moins qu’il n’ait enclos ce terrain d’une barrière
ou palissade. Dans la pratique d’ailleurs, les cours d’eau de
quelque importance et les sentiers bien suivis ont presque toujours
été choisis comme limites des propriétés ou des parcelles concédées
en usufruit.


En ce qui concerne le gibier ou le poisson, tout le monde a
partout et en toute saison droit de chasse au fusil ou à l’arc et
de pêche à l’hameçon ou au filet. Exception est faite cependant
pour certaines portions des grands fleuves, du Niger notamment et
de ses lacs ou canaux, portions qui sont réparties entre les
villages ou les familles par sections de pêche nettement
délimitées, à l’instar de ce qui a lieu pour les terres
cultivables. Il existe aussi dans quelques régions un lotissement
analogue des terrains de chasse à certaines époques de l’année. Le
propriétaire ou usufruitier d’un domaine a seul le droit de poser
des pièges sur son terrain, d’y organiser des battues, de s’y
livrer à la chasse en incendiant les herbes, d’y pêcher en
établissant des barrages ou en posant des nasses dans les rivières,
ou en jetant dans l’eau des feuilles qui paralysent les poissons et
les font monter à la surface ; il peut d’ailleurs concéder ce
droit à qui il veut, soit gratuitement soit moyennant redevance en
nature. De plus, il est encore de règle dans beaucoup de contrées
que le chasseur qui a tué un éléphant doit remettre l’une des
défenses au chef propriétaire du sol sur lequel la bête a été
tuée.


Tout ce qui est le produit du travail de l’homme est la
propriété stricte de l’individu ou de la collectivité auteur du
travail, qui peut à son gré en user et l’aliéner par vente,
donation ou contrat quelconque : nous quittons ici le domaine
de la propriété foncière, toujours collective en somme, pour entrer
dans celui de la propriété mobilière, qui seule peut être
proprement individuelle, ainsi que nous le verrons plus loin. Ainsi
les cultures faites dans un terrain par la famille ou l’individu
qui a le droit d’exploiter ce terrain sont la propriété collective
de cette famille ou privée de cet individu. Le chef propriétaire
d’une terre ne peut disposer de cette terre tant que la récolte n’a
pas été achevée ou enlevée par l’usufruitier : à plus forte
raison n’a-t-il aucun droit sur la récolte elle-même. Il arrive
même qu’un chef de canton, ayant concédé à un nouvel usufruitier
l’exploitation d’une parcelle de terre, ne peut l’autoriser à
entrer en jouissance avant que l’ancien détenteur n’ait récolté les
produits d’un semis qui n’a pas été fait encore, pourvu que le sol
ait été seulement labouré, même en partie, en vue de ce semis, par
le détenteur primitif.


Les produits spontanés du sol extraits ou recueillis par
l’usufruitier, la maison construite par ce dernier, le puits qu’il
a creusé, sont sa propriété privée, qu’il peut aliéner à son gré,
mais sans que cette aliénation entraîne en rien celle de la
propriété du sol qui a fourni les produits ou sur lesquel est
construite la maison ou se trouve foré le puits. C’est dans un
esprit analogue que l’on admet que l’individu qui, le premier, a
placé une ruche sur un arbre d’une terre banale, devient
propriétaire de cet arbre. Il arrive que l’usufruitier d’un terrain
soit obligé de remettre au chef propriétaire ou administrateur de
ce terrain une partie de la récolte ou des produits spontanés du
sol : il s’agit en l’espèce, ou bien d’un impôt d’Etat, ou
bien d’une redevance
due, suivant contrat, au propriétaire du terrain par l’usufruitier,
qui est en réalité un véritable fermier ; mais ce fait
n’infirme en rien le droit de propriété acquis par le travail de
l’homme sur tout ce qui est le produit de ce travail.


2o La propriété foncière et le domaine public
chez les nomades. — Nous possédons fort peu de documents sur
le droit coutumier des populations nomades du Haut-Sénégal-Niger et
en particulier sur les coutumes qui régissent chez elles la
propriété foncière. On peut cependant inférer de ce que nous
connaissons des mœurs de ces populations que la propriété du sol
est soumise chez elles à deux régimes distincts, au moins en
apparence, selon qu’il s’agit de terres arables ou de terrains dits
de parcours. Avec les terres arables il convient de ranger les
terrains bâtis, lesquels, chez les tribus de la zone désertique,
sont généralement englobés dans les cultures.


Il semble bien que, en ce qui concerne les terres arables et les
terrains bâtis, la propriété foncière est soumise chez les nomades
(Peuls, Maures et Touareg) au même régime que chez les peuplades
agricoles du Soudan, c’est-à-dire que le sol appartient à la tribu
ou au chef de l’unité politique et que l’usufruit en a été partagé
entre les divers groupes ou familles de la tribu ou confédération.
Il est bon de noter cependant que, contrairement à ce qui a lieu en
général chez les populations sédentaires, le droit d’usufruit
n’appartient pas toujours, ou du moins n’appartient pas uniquement,
au groupe qui cultive le sol, étant donné que, la plupart du temps,
c’est une caste ou une fraction spéciale de la population qui se
livre à la culture et qu’elle s’y livre en grande partie au profit
d’autres castes — pastorales, guerrières ou religieuses — qui sont
les usufruitiers réels.


En ce qui concerne les terrains de parcours et de pâturage, il
convient de distinguer deux cas. Dans l’un, le peuple nomade se
déplace avec ses troupeaux parmi des populations sédentaires et
utilise comme pâturages un territoire qui n’est pas le sien ;
ce cas est assez fréquemment celui des Peuls et d’une partie au
moins des Maures et des Touareg : il est bien évident qu’alors
le peuple nomade n’est qu’usufruitier du sol sur lequel il s’établit momentanément, ce
sol demeurant la propriété du chef de la tribu sédentaire sur le
territoire de laquelle il est situé. Les conditions dans lesquelles
un tel usufruit est consenti par le chef des sédentaires au peuple
ou au groupe nomade varient nécessairement, mais elles rentrent
toujours dans le système de cession temporaire de la jouissance du
sol, tel que je l’ai décrit en parlant de la propriété foncière
chez les peuples soudanais.


Dans le second cas, qui paraît être le plus commun chez les
Maures et les Touareg, le peuple nomade utilise comme terrain de
pâturage son propre territoire, ou tout au moins celui dont il
s’est rendu maître par conquête ou par une usurpation qu’a
consacrée la prescription. Il semble que, si l’idée de propriété
appliquée à leurs terrains de parcours est aussi nette chez les
pasteurs du désert que l’idée de propriété appliquée à leurs
terrains de culture l’est chez les agriculteurs du Soudan, la
limitation des droits de propriété et des droits annexes y est
organisée de façon beaucoup moins précise. Les raisons de cet état
de choses sont nombreuses ; il me suffira d’en rappeler
quelques-unes : l’étendue considérable des lots de terre, le
manque fréquent de limites naturelles, les variations que subit
d’une année à l’autre l’abondance de la végétation et de l’eau dans
un même territoire et qui obligent les nomades à aller chercher
ailleurs des pâturages qu’ils ne trouvent plus chez eux, enfin le
caractère essentiellement turbulent et pillard de beaucoup de
tribus. Mais, si des circonstances d’ordres divers font que
l’application du régime de la propriété foncière subit de nombreux
et fréquents accrocs, il n’en demeure pas moins infiniment probable
que les coutumes indigènes ont prévu et déterminé ce régime, et
qu’ici nous trouvons la conception du sol appartenant, par droit de
conquête, de première occupation ou de long usage, à la
collectivité maîtresse du territoire, sans que le chef de cette
collectivité ait d’autre droit qu’un droit restreint de lotissement
alternatif des terrains entre les familles, et aussi un
droit d’administration en ce qui concerne notamment les points
d’eau, les terrains momentanément irrigués et les forêts naturelles
ou ce qui en tient lieu.


Je ne m’étendrai
pas davantage sur le régime foncier des peuples nomades, encore
fort mal connu ; il nous est permis de conclure de ce que nous
en savons qu’il ne diffère pas notablement du régime observé chez
les sédentaires, au moins quand au principe : au Sahara comme
au Soudan, l’individu privé n’est jamais propriétaire du sol qu’il
occupe, cultive ou utilise, quels que soient ses droits à la
jouissance de ce sol.


3o La propriété foncière et le domaine public
dans les groupes de droit musulman. — Tout ce qui a été dit
jusqu’ici s’appliquait uniquement au régime de la propriété
foncière et du domaine public tel qu’il est établi par les coutumes
traditionnelles indigènes. Ce régime indigène a pu subir
dans certains groupes, au contact des principes du droit musulman,
quelques modifications.


Les peuples du Soudan ont, dans plusieurs régions, subi plus ou
moins profondément l’influence de la religion et de la civilisation
islamiques : les musulmans sont relativement nombreux, ils
possèdent même quelques centres intellectuels qui ont joui
longtemps ou jouissent encore d’un certain renom ; les
principes du droit malékite[3] sont connus d’une partie de
ces peuples et quelquefois appliqués. Mais d’autre part, comme nous
l’avons vu déjà, la grosse majorité de la population est demeurée
fidèle à sa religion et à ses coutumes autochtones, même là où elle
a cru devoir, par mode ou par orgueil, emprunter une sorte de
vernis extérieur à la civilisation musulmane. Bien plus, les tribus
ou fractions de tribus qui se sont franchement et réellement
converties à l’islam ont très rarement abandonné leurs anciennes
coutumes autochtones relatives au régime de la propriété foncière,
même lorsqu’elles ont depuis longtemps adopté le droit musulman
pour ce qui regarde, par exemple, le mariage et les
successions.


Il semble même que les nomades de l’Afrique Occidentale qui, en
dehors d’un certain nombre de Peuls, sont tous musulmans, tiennent
assez peu compte des prescriptions du code malékite en ce qui concerne les questions de
propriété foncière, et qu’ils sont à cet égard demeurés attachés, à
travers les siècles, à leurs traditions pré-islamiques.


Cependant, comme les indigènes musulmans peuvent, à un moment
donné, se prévaloir de leur religion pour revendiquer le régime
foncier établi par le droit musulman, il est nécessaire de
connaître quel est ce régime dans le seul rite islamique en vigueur
en Afrique Occidentale Française, c’est-à-dire le rite
malékite.


Je n’exposerai pas ici ce régime — le droit musulman proprement
dit étant connu et faisant l’objet de nombreuses et excellentes
publications —, mais je crois pourtant devoir faire remarquer que
le code malékite, s’il admet, comme la coutume indigène, la
première occupation comme source du droit de propriété du sol, ne
limite pas ce droit de propriété à l’Etat ou à son chef, mais
l’étend à tout particulier pouvant justifier de la mise en valeur
d’une terre jusque-là inoccupée, sous la réserve cependant de
certains droits éminents de l’Etat. En somme, en droit musulman, le
chef de l’Etat a pour ainsi dire un droit de priorité sur les
terres vacantes, mais il perd ses droits au bénéfice de l’occupant
sur toute terre qu’il a une fois concédée ou qui a été mise en
valeur soit avec soit sans son autorisation ; le domaine de
l’Etat, en quelque sorte, se confond avec le domaine public et peut
devenir domaine privé des particuliers.


D’autre part, en droit musulman comme en droit indigène,
l’usufruit du sol ne peut pas donner naissance au droit de
propriété. Mais, contrairement à ce qu’établit la coutume indigène,
l’usufruit dit habous ne peut être ni aliéné ni transmis
par l’usufruitier et fait retour, à la mort de ce dernier, non à
ses propres héritiers, mais à ceux du nu-propriétaire.


4o Considérations d’ensemble sur le régime
foncier au Soudan Français. — L’un des principes qui se
dégagent avec le plus de force de l’étude rapide que nous avons
faite des idées des indigènes soudanais relatives au régime
foncier, c’est qu’il n’y a pas un pouce de terrain sans maître, pas
un sur lequel un propriétaire et, la plupart du temps, un
usufruitier ne puissent faire valoir des droits. Là dessus, peuples
du Nord et du Sud, sédentaires et nomades sont tous d’accord, et
c’est sans doute pourquoi les indigènes musulmans eux-mêmes sont
peu enclins à adopter les règles du droit malékite, qui admet
jusqu’à un certain point qu’une terre vacante peut être sans
maître.


De plus, tous les indigènes du Soudan sont unanimes à admettre
que, si le chef de l’unité politique est propriétaire du sol
national, il ne l’est qu’en temps qu’administrateur du territoire
et représentant légal de la collectivité, laquelle, en dernière
analyse, a tous les droits sur le sol. C’est ainsi que, chez les
musulmans comme les animistes, le chef ne peut concéder aucune
terre de sa propre autorité, à l’exception de celles qu’il exploite
lui-même et qui constituent en quelque sorte son bien privé.


Au point de vue indigène, il est donc illégal de la part de
l’autorité française de considérer comme domaine de l’Etat français
et d’accorder à des sociétés ou des particuliers, sous forme de
concessions, des parcelles quelconques de terrain. Dans la
pratique, lorsqu’il s’agit de parcelles de peu d’étendue, destinées
à supporter des bâtiments, l’inconvénient est en général minime,
car les propriétaires et usufruitiers indigènes ne font le plus
souvent aucune difficulté pour céder ces parcelles à titre
gracieux, à moins qu’elles ne se trouvent enclavées dans une
agglomération urbaine de quelque densité ; mais, s’il s’agit
d’accorder une concession agricole, minière ou forestière d’une
certaine étendue, la colonie ou l’Etat français ne peut le faire,
sans violer les droits traditionnels des indigènes, qu’après un
accord préalable avec le ou les propriétaires et le ou les
usufruitiers du terrain. Il en pourrait être différemment au cas où
l’on considérerait l’Etat français comme s’étant substitué aux
Etats indigènes, mais encore devrait-on alors tenir compte des
droits de jouissance et d’usufruit acquis par les familles ou les
particuliers et n’user que des droits que confèrent aux chefs
d’Etat indigènes leurs fonctions d’administrateurs du sol occupé
par la collectivité ou réservé à cette collectivité.


Je ne crois pas inutile de reproduire ici quelques lignes
consacrées par M. Ch. Monteil, ancien administrateur du
cercle de Dienné, à
la propriété foncière dans ce cercle, lignes qui pourraient
s’appliquer aussi bien à n’importe quelle partie du Soudan
Français : « Les conditions dans lesquelles le village a
été fondé ; les limites qui lui ont alors été assignées ;
les relations qu’il a entretenues ou entretient avec les villages
qui l’avoisinent : telles sont les bases sur lesquelles
reposent toutes les coutumes relatives à la propriété dans chaque
village. Il faut toujours s’y reporter et en tenir compte et, en
même temps, ne pas oublier que le chef de village n’est que le
représentant du village. Pour toutes les questions d’intérêt
général son opinion ne doit donc être admise que si elle est
convenablement appuyée par l’avis d’un conseil de notables éclairés
et approuvée par le chef du pays. C’est ainsi que la vente d’une
portion quelconque du territoire d’un village ne peut en aucun cas
être valable par le seul consentement du chef de village : car
cet indigène n’est qu’une manière de régisseur, ou mieux, de
délégué du chef du pays, et ce dernier a seul qualité pour
autoriser une semblable aliénation : encore doit-il le faire
avec la plus grande circonspection et en s’entourant d’avis
désintéressés et compétents. » (Ch. Monteil, Monographie
de Djenné, pages 154-155).


Si nous comparons ensemble les coutumes relatives à la propriété
foncière et au domaine public chez les sédentaires et chez les
nomades du Soudan, et si nous en dégageons les grandes lignes sans
nous arrêter aux détails, nous constatons que les principes
suivants sont partout consacrés par le droit indigène :


1o Aucune parcelle du sol n’est sans maître.


2o Un particulier ou une famille peut acquérir des
droits de propriété individuelle ou collective sur les produits du
sol mais non sur le sol lui-même.


3o La propriété du sol entier constituant le
territoire d’une unité politique ou tribale appartient au chef
actuel de l’unité politique ou de la tribu — ou, dans certains cas,
au représentant actuel des premiers occupants du territoire —, ou
bien à la collectivité ou confédération, et alors c’est le
représentant de la collectivité ou le chef élu de la confédération
qui est
administrateur de la propriété ; dans le premier des deux cas
ci-dessus considérés, le chef héréditaire de l’unité politique ou
de la tribu n’est propriétaire qu’en raison de ses fonctions et ne
peut user de son droit de propriété que dans l’intérêt de la
collectivité.


4o Les familles ou les particuliers ont, sous
certaines réserves dont le détail varie selon les régions,
l’usufruit collectif ou individuel de tout ou partie du sol, avec
droit de propriété réelle sur les produits résultant de
l’exploitation de leurs parts usufruitières, et droits d’usage, de
jouissance et de superficie sur le sol lui-même et tout ou partie
de ses produits spontanés ; ce droit de jouissance des
familles sur le sol qu’elles exploitent, bien que ne comportant pas
le droit de propriété ni, par suite, celui de disposition sur le
sol lui-même, est un droit réel et excessivement important :
il entraîne, pour les familles qui en sont titulaires, la licence
de louer ou d’affermer à des tiers ; de même le droit de
jouissance sur des terres banales dont le sol appartient à
l’Etat[4].


5o Le propriétaire légal d’un terrain peut en
concéder l’usufruit à qui il veut et comme il l’entend, à titre
gracieux ou onéreux, ce dernier cas ne s’appliquant en général qu’à
des étrangers et, alors, l’agrément de la collectivité est
nécessaire ; ce propriétaire peut aussi se réserver à lui-même
l’usufruit d’une partie au moins du terrain ou l’abandonner, à
titre banal, à une collectivité indivise.


6o La propriété ou l’administration du sol se
transmet avec le pouvoir politique, mais ne fait pas partie de la
succession privée ; le droit de propriété ne peut être aliéné
que dans certaines circonstances très rares, nettement définies, et
seulement avec l’assentiment du conseil des représentants autorisés
de la collectivité ; l’aliénation à titre définitif en faveur
d’étrangers est partout contraire à l’esprit des coutumes.


7o
L’usufruit du sol peut être, dans certaines conditions et sous
réserve de l’autorisation au moins tacite du ou des propriétaires,
donné, cédé ou vendu par le ou les usufruitiers ; il peut
aussi se transmettre par héritage ; mais, en aucun cas,
l’aliénation ou la transmission du droit d’usufruit ne peut
entraîner l’aliénation ou la transmission du droit de
propriété[5].


8o La mer et ses rivages, les fleuves, lacs et cours
d’eau de quelque importance, les chemins d’intérêt commun, les
alentours des villages, les emplacements des marchés et des lieux
réservés au culte, ainsi que certains terrains réservés
spécialement par le chef de l’unité politique ou le représentant de
la collectivité, constituent un domaine public soumis parfois — en
ce qui concerne les fleuves, lacs ou cours d’eau — à certaines
servitudes privées, et dont nul, y compris le chef de l’unité
politique, ne peut ni aliéner la propriété ni concéder l’usufruit à
titre définitif à des familles ou individus quelconques[6].


II. — La propriété
mobilière.


Les coutumes régissant la propriété mobilière au Soudan sont
beaucoup plus uniformes que celles régissant la propriété foncière,
le régime de la première étant moins accessible aux modifications
qui peuvent provenir de la nature du pays ou des institutions
politiques. Les principes qui vont suivre s’appliquent, d’une
manière générale, à tous les peuples du Haut-Sénégal-Niger,
sédentaires ou nomades.


Définition. — Par « propriété mobilière »,
nous entendrons non seulement la propriété des biens meubles
proprement dits (tant
les meubles meublants que les immeubles par destination tels que
les bestiaux), mais aussi celle des biens immobiliers qui sont le
fruit du travail de l’homme, tels que les habitations, les puits,
etc. Seule la terre, avec ses produits spontanés, est exclue du
régime de la propriété mobilière. Rentrent dans ce régime :
les produits de la culture, les minéraux une fois extraits du sol,
les végétaux spontanés une fois abattus et leurs produits une fois
récoltés, le gibier et le poisson, les habitations — toute cette
première catégorie de biens étant soumise aux réserves qu’entraîne
l’application du régime foncier — ; puis les bestiaux, la
volaille, les meubles propres, les outils et ustensiles, les armes,
les produits bruts ou ouvragés des industries diverses, les
monnaies, etc.


Origines de la propriété mobilière et sa nature. — Nous
avons vu, à propos de la propriété foncière, que tout ce qui est le
produit du travail de l’homme est la propriété stricte et réelle de
l’individu ou de la collectivité auteur du travail. Celui qui a,
par son travail, fait produire le sol sur lequel il n’a que droit
de jouissance, d’exploitation, de superficie, d’usufruit, devient
propriétaire réel de la moisson qu’il a fait pousser, même lorsque
cette moisson est encore sur pied, même lorsqu’elle est en herbe.
De même celui qui, même non propriétaire d’un terrain, a extrait de
ce terrain de l’argile, des pierres, des minerais, est propriétaire
de cette argile, de ces pierres, de ces minerais. Il en est de même
de celui qui a récolté du caoutchouc ou tout autre produit végétal
spontané.


Toutefois, dans chacun de ces trois cas, des stipulations
avaient pu être faites, antérieurement à l’exécution du travail,
réservant au propriétaire du sol une part des produits à cultiver,
à extraire ou à récolter, et, tout naturellement, le droit de
propriété n’est pas acquis, même par l’exécution du travail, sur
cette part des produits : mais ce n’est là que l’effet d’un
contrat résultant du régime spécial à la propriété foncière et dont
les effets, en l’espèce, sont de même ordre que les effets de
n’importe quel contrat analogue relatif à la propriété et au
travail.


En dehors de ce qui concerne les produits du sol, la
coutume est la même,
et le régime de la propriété mobilière se distingue nettement de
celui de la propriété foncière, en ce sens que, lorsqu’il s’agit de
propriété mobilière, s’il n’est pas absolument exact de dire
qu’occupation vaut titre, en tout cas le travail crée un titre de
propriété réelle avec toutes ses conséquences, parmi lesquelles se
range, non seulement le droit de possession et de jouissance, mais
aussi le droit de disposition par vente, prêt, cession, donation,
transmission, etc., et en général par tout mode quelconque
d’aliénation totale ou partielle. C’est donc bien là le droit de
propriété sans restriction.


L’achat d’un bien mobilier, son acquisition par suite de
donation, cession ou héritage, constituent sur ce bien le même
droit de propriété réelle que le travail de récolte ou de
fabrication, bien entendu sous les réserves stipulées par le
contrat de vente ou de donation ou par les coutumes réglant les
successions.


S’il s’agit de bestiaux ou de volailles, le droit de propriété
sur un animal entraîne avec lui le droit de propriété sur tous les
produits de cet animal (portées, lait, œufs, dépouilles, etc.),
sous les réserves entraînées par le cas où — s’il s’agit de portées
— la saillie aurait été opérée par un mâle n’appartenant pas au
propriétaire de la femelle, réserves qui, ici encore, sont définies
par le contrat intervenu entre les deux propriétaires.


Du bien privé et du bien collectif. — J’ai dit que la
propriété mobilière pouvait être individuelle ou collective :
c’est qu’en effet le travail qui l’a créée a pu être exécuté par un
individu isolé ou par une collectivité indivise, de même que la
vente ou la donation, ou même la transmission, ont pu être opérées
en faveur d’un individu ou en faveur d’une collectivité.


Dans le premier cas, le régime de la propriété mobilière ne se
distingue pas sensiblement de ce qu’il est chez nous, sauf que son
mode de transmission par héritage n’est pas le même, les règles
concernant la succession se distinguant notablement, comme on le
verra plus loin, de celles qui nous régissent.


Dans le cas de propriété collective, le chef de la collectivité
propriétaire (chef de famille ou de tribu en général) est
administrateur de la propriété, mais son droit de jouissance est
le même que celui de
chacun des co-propriétaires. Quant au droit de disposition, il
n’appartient qu’à la collectivité réunie, en sorte que, lorsqu’il
s’agit de disposer du bien constituant une propriété collective, le
chef de la collectivité doit réunir tous les membres, ou du moins
les membres notables, de cette collectivité, et agir selon l’avis
exprimé par la majorité. Il ne peut être question d’aliénation
d’une propriété collective par héritage, la collectivité
propriétaire se renouvelant sans cesse et pouvant être considérée
comme éternelle ; si le chef vient à mourir, son successeur
hérite de ses fonctions administratives, c’est-à-dire du droit et
du devoir de conserver et d’administrer le bien de la collectivité,
et c’est tout.


Comme exemple de propriété mobilière collective, je citerai
surtout le bien de famille, qui est possédé collectivement
par tous les membres des deux sexes de la famille et aussi par ses
serfs ou esclaves domestiques — nous parlerons plus loin de cette
partie spéciale de la famille indigène — et qui est administré par
le chef de la famille. La plupart du temps, le bien de famille
comprend : d’abord le produit des cultures et travaux
entrepris en commun par la famille, puis les ustensiles de ménage
et les troupeaux (à l’exclusion bien entendu des objets ou animaux
appartenant en propre à tel ou tel membre de la famille), enfin une
sorte de trésor en or ou en numéraire constitué autrefois par le
fondateur de la famille et conservé ou accru par ses successeurs,
en vue de nécessités spéciales telles que la guerre, le besoin
d’acquérir la protection d’un chef influent, de racheter des
membres de la famille capturés dans une expédition armée, etc.


Tous les membres de la famille — exception faite des enfants non
nubiles — ont chacun les mêmes droits sur ce qui constitue le bien
de famille ; toutefois le chef de la famille, en vertu de
l’autorité que lui confère son titre, peut s’arroger plus librement
que les autres le droit de disposition, mais il ne peut cependant
toucher au trésor de famille sans l’autorisation de la majorité des
membres, et seulement dans les cas très spéciaux énumérés plus
hauts ou d’autres de même nature.


Tous les membres de la famille doivent, d’autre
part, contribuer à la
conservation et à l’augmentation du bien de famille, qui en général
est inaliénable, sauf les cas auxquels je faisais allusion tout à
l’heure. Tous les membres de la famille doivent, chacun selon ses
forces et ses aptitudes, travailler aux champs dont la famille a
l’usufruit collectif et dont les produits deviendront une part du
bien de famille ; mais chacun des membres a un ou deux jours
par semaine réservés à son travail personnel ou à son
plaisir : il peut, pendant ces jours, cultiver pour son propre
compte ou exécuter un travail dont le gain ou le salaire sera sa
propriété privée. Lorsqu’un membre de la famille quitte la localité
pour aller se livrer au commerce ou s’engager comme travailleur,
soldat, etc., il doit verser au bien de famille une partie de son
gain ou de sa solde, comme compensation du tort que son absence
cause aux travaux en commun auxquels il devrait participer comme
les autres.


A propos de la composition du bien de famille, il est bon de
noter que, en général, les objets d’usage journalier (sièges,
ustensiles, armes, vêtements, bijoux) transmis par héritage en tant
que biens privés du défunt, font, au bout de deux générations,
partie du bien familial inaliénable. La plupart du temps, ces
objets sont conservés en un lieu spécial, consacré au culte des
ancêtres.


En dehors du bien de famille, il existe d’autres cas de
propriété mobilière collective. Ainsi le fer obtenu par les
forgerons est en général la propriété collective du groupe
d’artisans qui a participé à sa fabrication. Les maisons sont
souvent la propriété collective de la famille ou du groupe qui les
a construites. Les salaires accordés à des travailleurs fournis par
un chef sont la propriété collective de ces travailleurs, le chef
en ayant la garde et l’administration et devant, en les
répartissant entre tous les travailleurs, les transformer pour
chacun de ces derniers en propriété individuelle. (Bien entendu,
les salaires ou gains acquis par des individus travaillant de leur
initiative privée sont la propriété individuelle de chacun
d’eux).


Droits de la femme en matière de propriété. — La femme
a les mêmes droits que l’homme, tant en ce qui concerne la
possession, la jouissance et la disposition de la propriété
individuelle qu’en ce
qui concerne la part de jouissance et de disposition de la
propriété collective. Au point de vue de l’acquisition du droit de
propriété, il arrive assez souvent que les droits de la femme
diffèrent de ceux de l’homme, certains peuples refusant à la femme
la capacité d’hériter, certains autres ne la lui accordant qu’à
l’exclusion d’héritiers mâles (voir plus loin).


Droits des serfs. — Là où l’esclavage domestique ou
servage existe encore en fait, sinon en droit, le serf est, au même
titre que le seigneur, propriétaire des objets qu’il a fabriqués,
de ceux qu’il a achetés de ses propres deniers ou qu’on lui a
donnés, des produits récoltés durant les jours qu’il ne doit pas au
travail familial, des gains qu’il a pu réaliser durant les mêmes
jours ; mais, en général, son droit de propriété ne devient
réel que s’il a été consacré par une autorisation de son seigneur.
Ce dernier ne refuse d’ailleurs jamais cette autorisation, sauf à
titre de punition disciplinaire à la suite d’un délit commis par le
serf, mais il peut se réserver une part sur les gains réalisés.


Marques de propriété. — Certaines peuplades font usage,
de façon courante, de signes ou marques de propriété, notamment les
peuples pasteurs en ce qui concerne leurs bestiaux, et souvent
aussi les colporteurs de sel : les marques consistent alors en
incisions de formes diverses pratiquées sur la peau des bœufs ou en
inscriptions (barres, étoiles, mots arabes) sur les barres de sel,
chaque propriétaire ayant son signe spécial.


Souvent aussi les individus qui ont coupé dans la brousse des
poutres destinées aux constructions ou qui ont ramassé des fagots
de bois à brûler, des bottes de paille, etc., placent sur l’objet
qui leur appartient de par leur travail un bout d’écorce recouvert
de sable, ou un paquet de feuilles, ou un coussinet d’étoffe ou de
paille destiné à être placé entre le fardeau et la tête du porteur,
ou tout autre objet dont la présence indique au passant que la
chose ainsi marquée a son propriétaire et qu’il n’y faut pas
toucher.


A l’entrée d’un chemin privé conduisant à un bosquet de palmiers
en exploitation, à un champ, à une mine, etc., on plante souvent un
pieu supportant une coquille d’escargot, un crâne de bête, un
paquet de feuilles, etc., qui indique que le chemin est privé et que le propriétaire
s’en est réservé l’usage.


Le respect de ces marques de propriété et des objets qui en sont
revêtus est très grand parmi les indigènes, et l’enlèvement de ces
marques est considéré comme un grave délit.


Des objets trouvés. — La réglementation concernant les
objets trouvés varie beaucoup avec les pays. Cependant on retrouve
presque partout les mêmes principes.


En général les objets trouvés sans marque de propriété ni rien
qui en indique le propriétaire sont remis au chef de village, qui
fait annoncer, partout où il le peut et par les moyens de publicité
dont il dispose, que tel objet a été trouvé. Si le propriétaire de
l’objet se présente et s’il peut, par témoignages ou autrement
prouver ses droits de propriété, l’objet lui est remis. Il est
d’usage, en général, que le propriétaire fasse un cadeau à
l’individu qui, ayant trouvé l’objet, l’a remis au chef de village.
De plus, si la garde de l’objet a duré longtemps ou si elle a
entraîné des ennuis ou des dépenses, il est d’usage que le
propriétaire indemnise le chef de village.


Dans certains pays, la prescription n’est jamais acquise et,
quelque temps qui se soit écoulé depuis la perte de l’objet, les
droits du propriétaire demeurent intacts. Dans d’autres pays, au
bout d’un délai dont la durée varie selon les lieux, le chef de
village devient propriétaire de l’objet perdu non réclamé, mais
dans ce cas il doit faire un cadeau à l’individu qui a trouvé
l’objet et le lui a remis.


Si des objets ont été oubliés dans un village par un étranger,
l’hôte chez lequel il a couché, le chef du quartier où il a demeuré
et le chef du village sont tenus solidairement de faire leur
possible pour lui faire parvenir ces objets. Telle est au moins la
coutume la plus générale, mais elle ne s’applique qu’au cas où
l’étranger avait, avant de quitter le village, reconnu par un
cadeau convenable l’hospitalité qu’il avait reçue. S’il est parti
sans payer, les objets qu’il a pu oublier sont laissés sur place,
ou même deviennent la propriété de l’hôte ou du chef de quartier ou
de village, suivant les pays.


Des animaux errants. — En général, un animal domestique
trouvé errant sur un terrain public ou privé, sans que son
propriétaire soit
connu, est remis au chef de village, qui fait annoncer la chose
comme pour les objets perdus. Si cet animal tombe malade, le chef
peut le faire abattre, vendre la viande et en garder le produit, en
en remettant toutefois une part à l’individu qui lui a amené
l’animal, ou bien distribuer la viande entre les habitants du
village.


Chez certaines peuplades, l’animal perdu et non réclamé est
offert en sacrifice aux divinités locales, et la chair en est
abandonnée aux ministres du culte. Chez d’autres, il devient la
propriété de celui qui l’a trouvé, ou la propriété du village.


Si le propriétaire de l’animal se présente, la coutume suivie
est généralement la même que celle décrite à propos des objets
trouvés.


Si un bœuf a été trouvé dans un champ et qu’il y ait commis des
déprédations, le cultivateur qui l’aperçoit doit — selon la coutume
la plus généralement suivie — l’attacher et rendre compte au chef
de village. Le propriétaire du bœuf, convoqué, vient sur les lieux
et le dommage causé par l’animal est évalué. Le propriétaire du
bœuf remet au cultivateur autant de corbeilles de mil, de maïs,
etc. qu’il y en a eu de détruites soit en réalité soit en
espérance, et on lui remet alors son bœuf. — Si le cultivateur ne
peut arriver à attacher le bœuf, il le conduit jusqu’au domicile du
propriétaire et l’évaluation des dommages et leur réparation a lieu
comme précédemment. — Si le cultivateur a tué le bœuf et s’est fait
connaître, ou si le cadavre du bœuf a été trouvé dans son champ, il
est condamné à payer la valeur du bœuf ou à le remplacer, quitte
ensuite à se faire rembourser le dommage causé ; mais le
remboursement du dommage ne peut être exigé qu’une fois le bœuf
payé ou remplacé. — Si le cultivateur meurtrier du bœuf ne s’est
pas fait connaître et que le cadavre soit retrouvé dans la brousse,
le propriétaire du bœuf n’a rien à réclamer mais le cultivateur non
plus ; ce dernier d’autre part ne peut s’approprier le corps
du bœuf.


S’il s’agit de chèvres ou de moutons, la coutume est autre, au
moins dans les pays où, au moment des cultures, les chèvres et
moutons des villages sis à proximité des champs doivent être attachés. Si donc, dans ces
pays, un cultivateur trouve une chèvre ou un mouton en train
d’abîmer son champ, il doit tout d’abord regarder si l’animal ne
porte pas, au cou ou à l’une des pattes, un bout de corde : si
ce bout de corde existe, c’est que l’animal était attaché et qu’il
a rompu ses liens ; alors le cultivateur le conduit à son
maître et se fait rembourser le dommage causé ; s’il n’existe
pas de trace d’attache, c’est que le propriétaire de l’animal était
fautif, et alors le cultivateur lésé a le droit de tuer l’animal,
mais non de se l’approprier.


III. — Les successions.


Chaque fois que l’on a à traiter une question de succession
indigène au Soudan, il convient de savoir d’abord s’il s’agit de la
transmission d’un bien de propriété privée et personnelle,
indépendant du bien de famille, ou d’un bien de propriété
collective et notamment d’un bien de famille, tel que nous l’avons
défini plus haut.


Dans le premier cas le défunt peut avoir disposé, par testament
verbal fait devant témoins, de tout ou partie de ses biens,
quoique, en général, les dispositions testamentaires ne soient
admises que lorsqu’elles concernent des objets de peu de valeur et
à condition qu’elles ne puissent léser l’héritier naturel, qui est
unique et désigné par sa situation de parenté vis-à-vis du
défunt.


Dans le second cas, l’héritier est toujours unique, et son
héritage comprend, en même temps que la garde et l’administration
du bien familial, l’autorité et les prérogatives de chef de
famille. Le bien de famille étant inaliénable, il s’ensuit que le
défunt n’a pu, en ce qui concerne ce bien, prendre aucune
disposition testamentaire.


L’héritage d’un chef de famille comprendra donc deux parties
distinctes : d’une part ce qui constituait sa propriété
privée, d’autre part le bien familial dont il avait
l’administration. Et il peut très bien arriver que les deux
successions, à sa mort, ne soient pas réunies sur la même tête,
comme on le verra plus loin, et que l’héritier du bien privé soit
différent de l’héritier du bien de famille.


Dans les deux cas le droit d’aînesse existe, soit mitigé, soit
absolu, en ce sens que l’héritier est toujours l’aîné d’une
certaine catégorie de parents et que l’héritage est indivis,
réserve faite, dans certains pays, de l’obligation morale où se
trouve l’héritier de partager une partie de la succession privée
avec certains membres de sa famille.


Là où le régime des successions diffère selon les pays, c’est
dans la fixation de l’ordre successoral et dans le principe ou
système qui détermine cet ordre. Il existe, d’une façon générale,
trois systèmes de succession, que nous appellerons les systèmes de
succession utérine, consanguine et
patriarcale ; les parents consanguins peuvent être
exclus, ou du moins n’être admis à la succession qu’à défaut de
parents utérins : c’est ce que nous entendrons par système de
succession utérine ; dans le système de succession consanguine
au contraire, les parents qui ne sont liés au défunt que par la
ligne utérine ne peuvent hériter de lui ou, si certains d’entre eux
sont parfois admis à hériter, ne peuvent en tout cas aspirer à la
succession qu’à défaut de parents consanguins ; quant au
système de succession patriarcale, il consiste à attribuer la
succession non à tel ou tel degré de parenté, mais au parent le
plus ancien, c’est-à-dire au patriarche. Nulle part ce que nous
appelons la parenté par alliance ne crée de droits à la succession,
et c’est ainsi que, sauf chez certains peuples islamisés, le
conjoint n’hérite jamais du conjoint défunt.


Dans tous les systèmes, il semble que la coutume indigène ait
surtout en vue d’empêcher le bien de famille et même le bien privé
de sortir de la famille et même d’être transporté au loin ;
c’est ainsi que certains peuples, doutant avec raison de la
fidélité des épouses, ont établi le système de succession utérine,
afin d’être absolument sûrs que l’héritier soit bien le parent du
défunt ; c’est ainsi encore que, dans les pays où les droits
des deux sexes sont égaux, la femme mariée à un étranger perd
généralement, de ce seul fait, ses droits à la succession, de même
d’ailleurs que l’homme marié à une étrangère et qui habite avec la famille de son
épouse : on craindrait en effet que l’héritier ne dissipât le
bien de la succession au profit de son conjoint étranger et de la
famille de ce dernier.


1o Règles générales relatives aux
successions.


Entrée en jouissance. — En général l’héritier est
proclamé dès la constatation du décès, mais en général aussi il
n’est alors qu’administrateur des biens personnels du défunt et
administrateur provisoire du bien de famille, si le défunt était
chef de famille. C’est après l’accomplissement des funérailles ou à
la fin de la période de deuil, suivant le pays, qu’il entre en
possession de l’héritage privé du défunt, et qu’il devient, le cas
échéant, administrateur définitif du bien de famille[7].
Chez beaucoup de peuplades, où la période de deuil ou celle qui
s’écoule entre le décès et les funérailles est parfois fort longue,
— elle peut durer plusieurs années — c’est, non pas l’héritier,
mais l’homme de confiance du défunt — souvent un de ses serviteurs,
anciennement un esclave — qui est administrateur tant du bien privé
que du bien de famille. Souvent aussi, c’est le chef de village.
C’est généralement ce dernier qui est chargé de la garde des biens
lorsque l’héritier est absent ou inconnu (par exemple lors du décès
d’un étranger de passage) ; on procède alors le plus souvent à
un inventaire devant témoins, et on opère comme il a été dit pour
les objets trouvés.


Incapacité. — Si l’héritier est considéré comme
incapable, pour cause de démence, d’imbécillité, de prodigalité
reconnue, ou — s’il s’agit du bien de famille — de trop grande
jeunesse ou de trop grande vieillesse, le conseil de famille peut
décider que l’héritage ira à celui qui le suit immédiatement dans
l’ordre successoral adopté, mais alors l’héritier ainsi désigné par
le conseil de famille doit la nourriture et l’entretien à celui
dont il a pris la
place. L’héritier meurtrier du défunt ne peut entrer en possession
de sa succession.


Composition de la succession. — La succession, en cas
de bien privé, comprend tous les biens meubles et immeubles qui
appartenaient personnellement au défunt, les droits de jouissance
ou d’usufruit qu’il pouvait posséder sur le sol, ainsi que sa ou
ses épouses et, dans l’ancienne coutume, ses esclaves proprement
dits, mais non pas les serfs domestiques, qui étaient attachés à la
famille et non à un individu. Les enfants du défunt, jusqu’à leur
mariage, font en général partie de la succession ; cependant
il existe des exceptions que nous verrons en traitant du mariage
(attribution des enfants). La succession comprend en outre les
dettes et créances privées du défunt.


En cas de bien de famille, la succession comporte
l’administration du bien de famille, lequel comprend les biens
meubles et immeubles possédés collectivement par la famille, les
droits de jouissance et d’usufruit sur le sol qui appartiennent à
la famille indivise, les serfs domestiques (dans l’ancienne coutume
antérieure à notre intervention) et enfin le trésor de famille s’il
existe ; la succession comporte encore les droits et
prérogatives du chef de famille, ainsi que les dettes et créances
contractées par le défunt en tant que chef de famille.


Répudiation de la succession. — L’héritier peut
répudier la succession privée du défunt. S’il hérite d’un chef de
famille, il peut répudier et la succession privée et la succession
familiale, ou l’une des deux seulement. La succession répudiée,
quelle que soit sa nature, passe à l’héritier suivant, mais dans le
cas de répudiation d’une succession privée comprenant des dettes —
cas qui se présente le plus fréquemment — il est de règle générale
que le répudiateur contribue pour une portion au paiement de ces
dettes, moyennant quoi l’héritier effectif lui abandonne une partie
de l’actif dont il a pris possession. Partout admise en principe,
la répudiation de la succession est rarement pratiquée.


Dispositions testamentaires. — Si, par des dispositions
testamentaires, le défunt avait désigné comme son héritier
quelqu’un qui ne serait pas l’héritier naturel d’après l’ordre
successoral adopté,
ou bien si le défunt avait, par testament, partagé son bien entre
plusieurs héritiers, il est rare que ses volontés soient observées
scrupuleusement. Certaines peuplades n’admettent pas du tout cette
coutume. Chez celles qui l’admettent jusqu’à un certain degré, il
est de règle que le ou les héritiers ainsi désignés partagent avec
l’héritier naturel les biens qui leur sont échus. Si le défunt
avait disposé de ses biens en faveur de personnes étrangères à la
famille, ses volontés ne seraient en général jamais respectées. En
tout cas, de telles dispositions testamentaires ne peuvent jamais
s’appliquer qu’aux biens qui constituent strictement la propriété
privée et personnelle du défunt.


Il est d’ailleurs de règle à peu près générale, surtout s’il
s’agit d’une succession importante, que l’héritier prélève, sur les
biens qui lui sont échus en toute propriété, un certain nombre
d’objets dont il fait bénéficier les autres parents du défunt, les
veuves de celui-ci et même ses serfs et esclaves. Dans certains
pays la coutume détermine la nature, le nombre et la valeur des
objets qui doivent ainsi être distribués par l’héritier au moment
de son entrée en jouissance.


Donations entre vifs. — Si le défunt avait, de son
vivant, fait publiquement des donations à d’autres personnes que
son héritier présomptif, les biens ainsi donnés restent acquis aux
bénéficiaires. Mais s’il avait fait des donations analogues en
cachette, l’héritier se les fait rapporter par les bénéficiaires,
une fois qu’il a pris possession de la succession ; il peut
cependant les leur abandonner, sauf si les donations ont été faites
sur le bien de famille, auquel cas elles doivent toujours être
rapportées.


Sort des veuves. — J’ai dit que les veuves font partie
de la succession privée. L’héritier peut, soit les prendre comme
épouses, soit les donner en mariage à qui il lui plaît, après
toutefois les avoir consultées, moyennant une indemnité qui lui est
versée par l’épouseur et qui correspond généralement à la somme
qu’avait dépensée le défunt pour épouser la femme dont il s’agit.
Très souvent, surtout quand les veuves sont âgées, l’héritier ne
les épouse pas ni ne les donne en mariage, mais il leur doit la
nourriture et l’entretien jusqu’à leur mort. C’est ce qui se passe pour la mère de
l’héritier, lorsque ce dernier est le fils du défunt.


Chez beaucoup de peuples, une fois terminée la période de deuil,
les veuves peuvent retourner dans leur famille ou se remarier avec
qui leur plaît, mais à condition de rembourser à l’héritier, ou de
lui faire rembourser par leur famille ou leur second mari, la somme
que le défunt avait dépensée pour les épouser.


Le fait d’avoir des relations sexuelles avec une veuve, alors
qu’elle est encore considérée comme faisant partie de la
succession, entraîne généralement pour l’amant l’obligation de
payer à l’héritier une forte indemnité.


Héritiers non nubiles. — L’héritier peut ne pas être
nubile, il peut même dans certains cas être encore à naître. Mais
il est de règle générale que les enfants non nubiles ne peuvent
entrer en possession d’une succession. Lorsque l’héritier n’est pas
nubile au moment du décès du de cujus, la garde et
l’administration de la succession sont confiées jusqu’à la nubilité
de l’héritier, soit à un parent âgé, soit au chef de village, soit
au serviteur de confiance du défunt.


La nubilité des garçons est fixée par la circoncision, dans les
pays où elle se pratique ; dans les autres, elle est fixée par
le mariage ou simplement par le fait devenu notoire que le jeune
homme a eu déjà des relations avec des femmes. La nubilité des
filles n’est déterminée en général que par leur mariage.


Succession des biens possédés par des esclaves. — Il
existait autrefois des règles spéciales relatives à la succession
des biens possédés en propre par des esclaves ; généralement
le maître d’un esclave était considéré comme son héritier naturel.
L’application du décret de 1905 ayant complètement supprimé la
condition d’esclave, nous ne nous occuperons pas de ces
coutumes ; désormais les règles concernant la succession sont
les mêmes, quelle que soit la condition sociale du défunt.


Modifications apportées par l’islam. — Là où
l’islamisme a pénétré profondément les mœurs, les règles concernant
les successions, et même l’ordre successoral, ont parfois été
modifiés assez notablement. Ainsi, chez beaucoup de musulmans
du Soudan, la femme
peut hériter d’une partie au moins des biens de son mari, et les
enfants du défunt reçoivent chacun une part égale de l’héritage
paternel, deux faits absolument contraires à l’esprit des coutumes
indigènes primitives.


2o Système de succession utérine.


Ce système se présente sous deux aspects, l’un à la fois utérin
et patriarcal, l’autre — beaucoup moins répandu — utérin mais non
patriarcal. Tous les deux sont basés sur l’incertitude qui frappe
la parenté consanguine, eu égard aux possibilités de naissance
adultérine.


L’ordre successoral le plus fréquent est le suivant :


1o la mère du défunt ou de la défunte ;


2o (à défaut de mère ou en cas de répudiation de la
succession par celle-ci, cas presque général) l’aîné des oncles ou
tantes frères ou sœurs utérins de la mère ;


3o (à défaut d’ascendants du premier degré) l’aîné
des frères ou sœurs utérins du défunt ou de la défunte ;


4o (à défaut de frères ou sœurs utérins) l’aîné des
cousins-germains ou cousines germaines de ligne utérine,
c’est-à-dire fils ou filles de tantes utérines, par ordre de
primogéniture de ces dernières ;


5o (à défaut de collatéraux utérins) l’aîné des fils
ou filles de la défunte, ou, s’il s’agit de la succession d’un
homme, l’aîné des neveux ou nièces de ligne utérine, c’est-à-dire
fils ou filles des sœurs utérines du défunt, par ordre de
primogéniture de ces dernières ;


6o (à défaut de neveux ou nièces utérins et s’il
s’agit de la succession d’un homme) l’aîné des cousins ou cousines
issus de cousines germaines de ligne utérine, c’est-à-dire
petits-enfants utérins des tantes utérines du défunt, par ordre de
primogéniture de ces dernières ou de leurs filles ;


7o (à défaut de descendants utérins du premier degré)
l’aîné des petits-enfants fils ou filles des filles de la défunte,
par ordre de primogéniture de ces dernières, ou, s’il s’agit de la
succession d’un homme, l’aîné des petits-neveux ou petites-nièces
de ligne utérine,
c’est-à-dire fils ou filles des nièces utérines du défunt, par
ordre de primogéniture de ces dernières ;





	Delafosse
	Planche XXXI






[image: ]
Cliché Fortier



Fig. 60. — L’une des
cérémonies de la Fête des labours chez les Sénoufo, cercle de
Koutiala.






[image: ]
Cliché Froment



Fig. 61. — Un village Samo
dans le cercle de Koury.







8o (à défaut de petits-neveux ou petites-nièces
utérins et s’il s’agit de la succession d’un homme), l’aîné des
petits-cousins ou petites-cousines issus de cousines issues
elles-mêmes des cousines germaines utérines du défunt, par ordre de
primogéniture de ces dernières ;


9o (à défaut de descendants utérins du deuxième
degré), l’aîné des parents ou parentes de ligne utérine du défunt
ou de la défunte.


L’autre ordre successoral utérin, n’affectant pas le type
patriarcal et beaucoup moins fréquent que celui qui précède, est en
général le suivant, que le défunt ou la défunte ait ou non des
ascendants :


1o l’aîné des enfants (s’il s’agit de la succession
d’une femme) ou l’aîné des neveux ou nièces utérins, par ordre de
primogéniture de leurs mères, sœurs du défunt (s’il s’agit de la
succession d’un homme) ;


2o (à défaut seulement de descendants utérins du
premier degré, cousins et cousines issus de germaines exclus),
l’aîné des frères ou sœurs utérins, puis l’aîné des cousins
germains ou cousines germaines de ligne utérine.


On voit que jamais, dans ce système, les enfants n’ont droit à
la succession de leur père ; mais comme d’autre part ils
peuvent prétendre à celle de leurs frères, oncles, etc., ils ne
sont pas frustrés. De même le mari n’hérite pas de sa femme ni la
femme de son mari, mais l’un et l’autre peuvent hériter chacun de
ses parents utérins.


Souvent il est admis que, dans chaque ligne d’héritiers, l’homme
a le pas sur la femme, même si celle-ci est l’aînée, et que les
sœurs, par exemple, ne peuvent hériter qu’à l’exclusion de frères.
Parfois même les sœurs, nièces, etc. sont exclues de la succession,
à laquelle n’ont accès que les mâles. Mais d’autres fois l’ordre
successoral suit exactement l’ordre de primogéniture, sans
s’occuper des sexes ; seulement il arrive que les femmes
renoncent fréquemment à leurs droits en faveur de l’héritier mâle
qui vient après elles. D’autre part, il convient de rappeler que la femme mariée en
dehors de la résidence de la famille est la plupart du temps exclue
de la succession.


Dans ce système, l’héritier du bien de famille est très
généralement le même que l’héritier du bien privé ; toutefois,
lorsque prévaut l’ordre successoral utérin n’affectant pas le type
patriarcal, l’héritier du bien de famille est choisi le plus
souvent selon l’ordre de succession de ce dernier type.


Il semble que le système de succession utérine était autrefois
général, si nous en croyons le témoignage des voyageurs arabes du
Moyen Age, chez les Peuls, les Toucouleurs, les Ouolofs, les
Soninké, mais qu’il n’existait pas chez les Banmana ; il se
rencontre encore de nos jours chez les Peuls non musulmans, chez
certains Malinké et chez plusieurs peuples de la famille voltaïque
(Lobi et Birifo notamment), ainsi que chez les Touareg, chez
lesquels les enfants dépendent du chef de la famille de la
mère : chez ces derniers, le véritable chef de famille est
l’oncle maternel et la succession politique passe, en principe, au
neveu utérin du chef défunt.


3o Système de succession consanguine.


Dans ce système, l’ordre successoral le plus généralement adopté
est le suivant, que le défunt soit un homme ou une femme, en ce qui
concerne la succession des biens privés :


1o l’aîné des fils, à charge pour lui, en général, de
donner un cadeau à chacun de ses frères et d’aider ses sœurs à se
marier en contribuant aux dépenses de leurs futurs époux[8] ;


2o (à défaut de fils) les filles, chacune recevant
une part de l’héritage, mais la part de l’aînée étant toujours de
beaucoup la plus forte, à charge pour elle de subvenir aux besoins
de ses sœurs jusqu’à leur mariage ; souvent le frère du défunt
est chargé d’administrer l’héritage échu à ses nièces et peut s’en
réserver une part ;


3o (à
défaut d’enfants) l’aîné des frères consanguins, et parfois, à
défaut de frère, l’aînée des sœurs consanguines[9] ;


4o (à défaut de frères) l’aîné des cousins
germains ;


5o (à défaut de collatéraux) l’aîné des neveux
consanguins ;


6o (à défaut de neveux) l’aîné des ascendants
(grand-père, père ou oncle) ;


7o (à défaut d’ascendants) le plus ancien des serfs
ou serviteurs, à condition qu’il ne quitte pas le pays ;


8o (à défaut de parents et de serfs) le conjoint
survivant.


Remarques. — Si l’épouse meurt sans enfants, le mari
hérite des biens qu’elle a acquis depuis son mariage, les autres
biens allant à l’héritier fixé par l’ordre successoral
ci-dessus.


L’enfant né au plus dix mois après le décès de son père pourra
hériter de celui-ci ; aussi, lorsqu’un homme marié meurt sans
laisser d’enfant vivant, on attend au moins dix mois avant de
disposer de l’héritage.


Le neveu utérin ne peut succéder à son oncle, car il est
l’héritier naturel du mari de sa mère et n’appartient pas en
réalité à la famille de son oncle maternel.


Le fils qui hérite peut prendre et épouser les veuves de son
père, à l’exception de sa propre mère ; le plus souvent, il
les marie à ses frères, n’en gardant qu’une pour lui.


Ce système subit souvent des modifications selon les pays où il
est appliqué. C’est ainsi que, dans certaines régions, le mari
hérite de la totalité des biens de sa femme décédée sans enfant,
tandis que, si l’épouse a laissé un ou des enfants, le mari n’a
droit qu’à une part de la succession, qu’il partage avec le père,
ou le frère ou la mère de la défunte ; dans les mêmes régions,
si une veuve vient à mourir en ne laissant que des filles, ses
biens sont partagés entre ses filles et ses frères ou ses
ascendants.


Le système de succession consanguine semble être partout en
usage parmi les Noirs soudanais plus ou moins teintés d’islamisme
(Toucouleurs, Soninké, Songaï, Haoussa, etc.). Il existe cependant
aussi et depuis fort longtemps chez des peuples qui, ou bien ont abandonné la
religion musulmane après l’avoir pratiquée autrefois, comme la
plupart des Malinké, ou bien sont restés toujours en dehors de
l’influence islamique, comme les Banmana, les Sénoufo, les Tombo,
les Mossi, les Gourmantché, etc.


Ce qui est fort important, c’est que, là où il existe, ce
système n’est appliqué qu’en ce qui concerne la succession des
biens privés : l’héritier du bien de famille est toujours le
patriarche, c’est-à-dire le plus ancien des parents vivants du
défunt, ou, en termes plus précis, l’aîné des enfants survivants du
premier né de la génération précédente. Les parents du sexe féminin
ou bien sont exclus de la succession ou en tout cas ne succèdent
qu’à l’exclusion de parents mâles du même degré et, la plupart du
temps, les femmes sont toujours exclues en ce qui concerne le bien
de famille. Il arrive donc en général que l’héritier du bien privé
n’est pas le même que l’héritier du bien de famille : le
premier est le plus fréquemment le fils du défunt, tandis que le
second est ordinairement l’aîné de ses frères ou cousins germains
survivants.


4o Système de succession patriarcale.


Ce système est simple et se ramène à celui suivi pour la
succession du bien de famille chez les peuples qui ont adopté, pour
la succession des biens privés, le système consanguin : ici,
qu’il s’agisse d’un bien privé ou d’un bien de famille, l’héritier
est toujours le patriarche, c’est-à-dire l’aîné des enfants
survivants du premier né de la génération précédente, choisi parmi
les parents de ligne consanguine[10]. En aucun cas, le
patriarche ne peut être un parent par alliance.


Le plus généralement, les parents mâles seuls peuvent
hériter ; en
tout cas, les parents féminins, dans les rares pays où on les admet
à la succession, ne peuvent y prétendre qu’à l’exclusion de parents
masculins de la même génération.


La plupart du temps, le fils est exclu de l’héritage, même s’il
est plus âgé que le neveu, à moins qu’il n’ait pour mère une femme
de condition servile : dans ce cas, mais dans ce cas
seulement, et généralement pour répondre au désir du père défunt ou
de la famille, le fils peut hériter de préférence aux neveux même
plus âgés que lui, parfois même de préférence aux frères du défunt.
Cette clause obligatoire de mère de condition servile provient de
la crainte de voir la fortune passer dans la famille de la mère, ce
qui pourrait arriver si le fils d’une femme libre héritait de son
père, tandis que la même chose n’arrivera pas si la mère de
l’héritier, étant serve, n’a par suite pas d’autre famille que
celle de son défunt mari et de son fils.


D’autre part, il est d’usage que l’héritier (collatéral ou
neveu) du défunt fasse, sur l’héritage privé, un cadeau au fils
aîné du défunt ainsi qu’à chacun de ses frères à lui. Très souvent,
si le défunt a laissé plusieurs veuves, l’héritier s’acquitte de
cette obligation d’usage en en donnant une à chacun de ses
frères.


Là où existe le système patriarcal, l’héritier étant toujours
l’aîné des enfants survivants du premier-né de la génération
précédente, les ascendants sont tous défunts lorsque s’ouvre la
succession. En sorte que, dans la pratique, l’héritier est toujours
le collatéral (frère ou cousin germain) qui suit immédiatement le
défunt dans l’ordre de primogéniture des membres de la génération
précédente, et, à défaut de collatéraux, le neveu ou cousin issu de
germain fils aîné de l’aîné des collatéraux. A défaut de neveux ou
cousins issus de germains, l’héritier peut être le fils dans
certaines tribus, dans d’autres l’aîné de la troisième génération,
dans d’autres le plus ancien des serfs de la famille. Il est utile
de faire remarquer que, dans le système patriarcal, les cousins
germains sont assimilés aux frères et les cousins issus de germains
aux neveux ; d’ailleurs la plupart des langues indigènes
donnent le nom de « frères » à tous les parents de ligne collatérale et
celui de « fils » ou « neveux » à tous les
parents de la génération suivante.


Il peut arriver qu’au lieu d’accorder strictement la qualité
d’héritier à l’aîné des enfants survivants du premier-né de la
génération précédente, la coutume accorde cette qualité au
premier-né survivant de la génération la plus ancienne. Soit trois
frères nés en 1860, 1865 et 1870, et dont le premier n’a eu de fils
qu’en 1900, tandis que le second en a eu un en 1898 et le troisième
en a eu un en 1899. Au décès du troisième frère (né en 1870)
l’héritier sera, selon la coutume ordinaire, le neveu né en 1900,
bien que plus jeune que le neveu né en 1898 et que le fils né en
1899, parce que, bien que plus jeune, il est fils de l’aîné de la
génération précédente ; dans l’autre coutume au contraire,
l’héritier serait le fils du second frère, parce que né en
1898.


Ce système de succession patriarcale semble être le plus ancien
et le plus conforme au génie de la race noire. Le système de
succession utérine, sous son aspect le plus fréquent, n’en est en
somme que le perfectionnement, amené par la crainte qu’un enfant ne
soit pas du même sang que son père et par la certitude qu’il est
toujours du même sang que sa mère. En ce qui concerne le bien de
famille, on peut dire que le système patriarcal est universel. Il
ne lui a été porté atteinte que pour la succession des biens privés
et encore est-il suivi, pour ces biens, de nos jours encore, dans
un certain nombre de provinces du Soudan méridional.


Nota. — L’adoption de tel ou tel système de succession
est la source de coutumes qui, autrement, seraient difficilement
explicables. C’est ainsi que, chez les Toucouleurs, les Sarakolé et
plusieurs autres tribus du Soudan septentrional, il n’était pas
admis qu’un homme libre put épouser une esclave, tandis qu’une
telle union était parfaitement admise chez les Dioula, les Sénoufo
et en général les Soudanais du Sud. La raison de cette divergence
est la suivante : chez les premiers, le fils succédant à son
père et héritant des esclaves de celui-ci, le fils né du mariage
d’un homme libre avec une esclave serait devenu, à la mort de son
père, le maître de sa mère, ce qui est considéré comme contre nature ; chez
les autres, le fils ne pouvant succéder à son père, la même chose
ne pouvait se produire.


5o Coutumes spéciales aux enfants
naturels.


L’enfant naturel de père inconnu hérite de sa mère. Si sa mère a
eu d’autres enfants dans l’état de mariage, l’enfant naturel reçoit
la moitié de l’héritage, l’autre moitié allant à l’aîné des enfants
légitimes. S’il existe plusieurs enfants naturels, le bien de la
mère est partagé entre eux, sans distinction de sexe ni de
primogéniture. Enfin, s’il se trouve plusieurs enfants naturels et
un ou deux enfants légitimes en présence, la moitié du bien de la
mère est partagée comme ci-dessus entre les enfants naturels, et
l’autre moitié va à l’aîné des enfants légitimes.


Dans les pays où, par suite de l’adoption des coutumes
musulmanes, le mari peut hériter d’une partie des biens de sa
femme, il reçoit la moitié de ces biens ; l’autre moitié est
partagée en deux quarts, dont un va aux enfants naturels de la mère
et l’autre à l’aîné des enfants qu’elle a eus de son mari.


La question de l’héritage à revenir aux enfants naturels sur la
succession de leur père ne se pose pas : en effet, ou bien
l’enfant naturel a été reconnu par son père par le fait du mariage
de celui-ci avec la mère, et dès lors il devient enfant légitime,
ou bien le père de l’enfant n’a pas épousé la mère, et alors
l’enfant est toujours considéré comme de père inconnu, à moins que,
né pendant le mariage par suite de relations adultérines de la
mère, il soit considéré comme enfant légitime du mari. De toutes
façons, un père ne peut avoir d’enfants naturels.




[2]Ce fait a été constaté en maints endroits du
Soudan et notamment à Dienné ; j’en reparlerai plus loin en
définissant les droits et attributions des chefs de village.





[3]Partout où le code musulman s’est introduit
au Soudan Français, c’est sous la forme dite du rite malékite qu’il
a pénétré.





[4]Lorsque l’Etat indigène est représenté par
une seule famille — cas qui se présente assez souvent chez
certaines peuplades —, cette famille a, tout naturellement, la
propriété réelle du sol qu’elle occupe ; le chef de cette
famille peut alors louer des terres contre des droits qu’il perçoit
et qu’il verse au trésor familial.





[5]Chez les Lobi, la jouissance du sol,
comme celle des meubles, est le plus souvent individuelle ;
quant à la propriété du sol, elle appartient
collectivement à la tribu ou au village qui constitue l’Etat, le
descendant de la famille des premiers occupants en ayant
l’administration.





[6]Parmi ces principes, ceux classés sous les
numéros 1, 4, 5 et 8 se retrouvent dans le droit musulman, ou tout
au moins ne sont pas contraires aux règles de ce droit ; ceux
classés sous les numéros 2, 3, 6 et 7 ne correspondent pas au
contraire aux prescriptions du code islamique.





[7]Chez les Gourmantché, l’héritier entre en
possession de l’héritage le neuvième jour après le décès du de
cujus, bien que la période de deuil dure 17 jours ; mais,
en tout cas, il ne peut entrer en jouissance avant que les
funérailles proprement dites ne soient accomplies.





[8]Dans certaines régions, mais non partout, les
fils de même père et de même mère ont le pas sur les fils n’ayant
pas la même mère ; en général, on suit simplement l’ordre de
primogéniture.





[9]Nulle part, chez les peuples pratiquant ce
système, les frères de pères différents ne sont admis à hériter
l’un de l’autre.





[10]Il est bien entendu que ce que je dis ici ne
s’applique pas aux peuples pratiquant le système de succession
utérine : ainsi, chez les Lobi et les Birifo, qui suivent ce
dernier système, le patriarche est pris exclusivement dans la ligne
utérine ; chez ces peuples en effet, les enfants
appartiennent, non à leur père, mais au chef de la famille de leur
mère et c’est celui-ci qui doit les nourrir, même du vivant du
père.









CHAPITRE II


Les contrats


I. — Des contrats en
général.


1o Définition. — Le contrat est une
convention en vertu de laquelle une ou plusieurs personnes
prennent, à l’égard d’une ou plusieurs autres, l’engagement de
faire ou ne pas faire quelque chose.


2o Forme du contrat. — Les conventions au
Soudan sont généralement verbales. Toutefois il a existé de tout
temps, quoique en nombre restreint, des conventions écrites,
rédigées en langue arabe. Depuis notre occupation, les indigènes
même illettrés ont pris, dans les grands centres, l’habitude de
faire consigner par écrit leurs conventions verbales, en
s’adressant, soit à un fonctionnaire français, soit à un colon,
soit même à un indigène lettré. Un décret du 2 mai 1906 a
réglementé ce mode de conventions écrites, dans lequel les
indigènes ont une réelle confiance et qui tend de plus en plus à se
généraliser.


3o Conditions de validité. — a. En ce
qui concerne les contractants. — Les contractants doivent être
émancipés par le mariage, sinon ils doivent être autorisés par
leurs parents ou tuteurs. Même émancipés, ils doivent être
autorisés par leurs chefs de famille, si la responsabilité de ces
derniers doit ou peut se trouver engagée ; en tout cas, un
contrat touchant, par un côté quelconque, au bien de famille ou aux
prérogatives du chef de famille, ne sera valide que s’il a été
autorisé par ce dernier. Dans les autres cas, cette autorisation
n’est pas indispensable pour la validité du contrat, mais en
général le chef de famille ne peut être rendu responsable de
l’exécution d’un contrat passé sans son autorisation. — La femme
est autorisée à contracter, mais l’autorisation du mari est le plus
souvent exigée s’il s’agit d’un contrat de quelque importance.


De plus, les contractants doivent agir de leur plein gré :
si l’un d’eux peut prouver que son consentement a été arraché par
menaces, violences ou pression, le contrat peut être annulé.


b. En ce qui concerne l’objet du contrat. — Cet objet
doit être licite, c’est-à-dire qu’il ne peut être contraire aux
coutumes généralement admises. — Les contractants ne peuvent faire
de conventions que sur des personnes ou des choses qui dépendent
d’eux ou leur appartiennent. — Il n’est pas nécessaire que la
matière du contrat existe à proprement parler : ainsi on peut
vendre le produit à venir d’une vache ou d’une jument, même si elle
n’est pas grosse ; mais on ne peut vendre le produit d’une
bête que l’on ne possède pas encore. — La matière du contrat peut
n’avoir qu’une existence morale et consister, par exemple, en un
droit ou une obligation.


c. En ce qui concerne la forme du contrat. — S’il est
verbal, des témoins sont nécessaires ; un seul témoin peut
suffire à la rigueur, s’il n’est ni parent ni allié d’aucun des
contractants et s’il occupe une certaine situation sociale. En
général on exige deux témoins ; mais la présence de trois
témoins, non parents ni alliés entre eux ni avec aucun des
contractants, est une garantie supérieure de validité. Dans tous
les cas, un témoin parent ou allié de l’un des contractants n’est
admis que s’il est également parent ou allié de l’autre
contractant. — Les témoins doivent toujours être adultes et
émancipés par le mariage pour être considérés comme témoins
irrécusables. Le témoignage des femmes ou des enfants n’est admis
en général qu’à titre documentaire.


Si le contrat est écrit, il suffit du témoignage de celui qui
l’a rédigé, si c’est un notable, mais — dans le cas où l’un des
contractants ou les
deux sont illettrés — il faut que le rédacteur du contrat ne soit
ni parent ni allié d’aucun des contractants ou qu’il le soit des
deux à la fois. — Si le rédacteur du contrat est connu et s’il a
mentionné son nom sur l’écrit, le témoignage est considéré comme
suffisamment fourni par la simple production de l’écrit. — Une
expédition du contrat suffit si elle est signée du rédacteur et des
deux parties contractantes ; autrement il en faut deux
expéditions identiques, dont chaque contractant doit recevoir un
exemplaire, et, en cas de contestation, les deux expéditions
doivent être produites. — Le contrat rédigé par un inconnu doit
mentionner la présence de deux témoins au minimum pour chaque
contractant. — Un contrat rédigé par l’un des contractants ne peut
être valide que s’il est fait en deux expéditions signées des deux
contractants et d’un témoin au moins, ou s’il mentionne tout au
moins les noms de ces trois personnes. — Un contrat rédigé en une
autre langue que l’arabe ou le français n’est pas valide, à moins
que la langue dans laquelle il est rédigé soit connue des deux
contractants et que les deux contractants sachent la lire ;
dans tous les cas, les noms des deux contractants doivent être
mentionnés.


Le contrat visé par l’administrateur ou son représentant et
rédigé selon les formes prescrites par le décret du 2 mai 1906 est
toujours considéré comme valide.


d. En ce qui concerne la date du contrat. — Il existe
partout des jours et des dates regardés comme néfastes :
certain jour de la semaine ou du mois, certaine date de l’année,
certain anniversaire peut être néfaste pour l’ensemble d’une tribu,
d’un village ou d’une famille ou pour un particulier ; je ne
puis citer ici ces jours et ces dates, dont la détermination varie
avec chaque peuple ou chaque croyance. En tout cas, un contrat ne
peut être valide que s’il a été passé à une date qui n’est néfaste
pour aucun des contractants. Généralement on passe outre à cette
coutume en ce qui concerne les contrats passés devant l’autorité
française.


e. Rites spéciaux. — Il existe dans beaucoup de pays
des rites de caractère magico-religieux dont l’absence peut
rendre un contrat
caduc ; c’est ainsi que, dans presque tout le Soudan, s’il
s’agit d’une vente de quelque importance, le contrat n’est
définitif que lorsque les deux contractants se sont serré la main
droite. — Il existe aussi des rites non obligatoires, — tels que le
serment prêté sur une divinité, sur un objet sacré, sur un
talisman, sur le Coran, etc., — rites dont l’absence ne rend pas le
contrat caduc, mais dont la présence le rend en quelque sorte sacré
et particulièrement inviolable.


4o Arbitres et courtiers. — Il est rare
qu’un contrat de quelque importance soit conclu directement entre
les contractants eux-mêmes : le plus souvent les pourparlers
sont engagés et l’affaire traitée par l’intermédiaire d’un arbitre
choisi par les deux parties ou de deux courtiers représentant
chacun l’une des parties. Cet arbitre ou ces courtiers sont les
témoins naturels du contrat et des rites qui peuvent l’accompagner.
— Une fois le contrat passé, les services de l’arbitre ou des
courtiers sont rémunérés par les deux parties ; le plus
souvent, s’il s’agit d’une vente, d’un prêt, etc., cette
rémunération est prélevée sur la matière faisant l’objet du
contrat. En cas de contrat à terme, la rémunération peut n’être
effectuée que lorsque les obligations résultant du contrat sont
éteintes, et alors l’arbitre ou les courtiers peuvent être rendus
responsables de l’exécution de ces obligations.


5o Obligations résultant des contrats. — Les
contractants sont astreints, chacun en ce qui le concerne et
d’après les termes du contrat — ou, en l’absence de termes définis,
selon la coutume locale spéciale à chaque sorte de contrat —, à
l’exécution de la convention passée entre eux.


Ils peuvent ne pas être les seuls liés par leur contrat :
si ce contrat a été autorisé par le chef de famille, et alors même
que, de par sa nature, il eût pu être conclu sans cette
autorisation, le chef de famille est responsable de
l’accomplissement des engagements pris par le contractant qui
relève de lui ; il existe même des pays où le chef de famille
est tenu pour responsable de l’exécution de tout contrat passé,
même à son insu, par un membre quelconque de sa famille. — Le père
ou tuteur est naturellement responsable des engagements pris par
son fils ou
pupille ; le mari qui a autorisé sa femme à contracter est
responsable des engagements pris par son épouse. — Nous avons vu de
plus que l’arbitre et les courtiers peuvent être rendus
responsables de l’exécution d’un contrat auquel ils ont
coopéré.


La non-exécution de l’une des clauses ou de toutes les clauses
du contrat entraîne, pour le contractant fautif, l’obligation
d’indemniser son co-contractant, si ce dernier l’exige, et
l’indemnité à payer est d’autant plus forte qu’il s’est écoulé un
délai plus considérable depuis le jour où la ou les clauses
auraient dû recevoir leur pleine exécution. En cas de non-paiement
de cette indemnité et de non-exécution, à la date fixée, des
obligations résultant du contrat, le contractant fautif, s’il n’a
pas obtenu de son co-contractant un délai supplémentaire, peut être
mis en demeure de fournir une garantie ou voir prononcer la saisie
de ses biens ; il peut toutefois éviter cette saisie en se
mettant lui-même en gage ou en mettant en gage une autre personne
(voir plus loin : VII, des dettes, du
gage et de la saisie).


A la mort d’un contractant, ses droits ou ses obligations
passent à son héritier. — Un contractant peut céder à un tiers ses
droits ou ses obligations, mais cette cession ne peut s’opérer
qu’avec le consentement du co-contractant, et elle constitue un
nouveau contract.


6o Extinction des contrats. — Les contrats,
en droit indigène strict, ne s’éteignent que du fait de leur pleine
et entière exécution, ou par résiliation consentie par les deux
parties, ou encore par suite de la renonciation du contractant
créancier de l’obligation, soit que cette renonciation soit
entière, soit qu’elle se produise, par entente amiable ou
conciliation devant un tribunal, à la suite de l’exécution d’une
partie des obligations ou du versement d’une compensation.


La perte ou la disparition même fortuite de l’objet formant la
matière du contrat n’éteint généralement pas le contrat, au moins
en droit strict ; tout au plus peut-elle être une cause de
renonciation volontaire de la part du créancier : ainsi, au
cas d’un cheval vendu mais non encore livré qui viendrait à mourir,
l’acheteur est en droit d’exiger un autre cheval ; mais
il peut aussi
renoncer à l’exécution du contrat et dans ce cas se faire
rembourser par le vendeur la somme qu’il lui avait remise.


La prescription n’est admise nulle part : un contrat passé
entre deux personnes mortes depuis plusieurs générations, s’il n’a
pas été exécuté, subsiste toujours, et les héritiers respectifs des
contractants sont tenus en droit d’exécuter la convention.


7o Règlement d’un différend survenu au sujet d’un
contrat. — La présence des contractants et des témoins du
contrat est exigée, ainsi que la production de l’écrit constatant
le contrat, s’il existe, écrit qui peut éviter parfois la nécessité
de convoquer les témoins, ainsi qu’on l’a vu plus haut. Les
contractants peuvent se faire représenter par des fondés de
pouvoir, mais non les témoins.


En cas de décès de l’un des contractants ou des deux, l’héritier
du défunt se présente naturellement à sa place, puisqu’il a hérité
de ses droits ou de ses obligations. En cas de décès des témoins,
ou s’ils sont absents par raison de force majeure, il est
généralement admis qu’ils peuvent être remplacés par des personnes
ayant entendu parler par eux ou par les contractants des conditions
du contrat, pourvu que ces personnes soient en nombre au moins égal
au nombre des témoins véritables et qu’elles ne soient pas parentes
ni alliées d’aucun des contractants.


Souvent aussi en l’absence de témoins, on oblige les
contractants ou tout au moins l’un d’eux à prêter un serment
spécial (voir plus loin : procédure,
serments et épreuves judiciaires).


S’il n’y a aucun doute sur l’existence et les clauses du
contrat, mais s’il y a désaccord entre les parties au sujet du fait
de son exécution, la preuve est fournie par témoins, ou, en leur
absence, par un serment analogue à celui cité tout à l’heure.


Nota. — Les règles générales qui viennent d’être
exposées s’appliquent à tous les genres de contrat : nous n’y
reviendrons donc pas à propos des contrats les plus fréquents dont
il va être question, mais, à propos de chacun de ces contrats, nous
examinerons les règles particulières qui s’appliquent spécialement
à lui.


II. — De la vente et de
l’échange.


1o De l’objet de la vente. — Selon ce qui a
été dit plus haut, on ne peut vendre que ce que l’on possède ou les
fruits ou produits de ce que l’on possède : par suite, un bien
possédé par une collectivité ne peut être vendu que par cette
collectivité elle-même ou son chef muni des pouvoirs de la
collectivité entière, et non par l’un quelconque de ses membres ni
même par son chef s’il n’y est pas dûment autorisé ; il en
sera ainsi par exemple du bien de famille et des terrains possédés
par une tribu ou un village, comme aussi des droits d’usufruit, de
superficie, etc., possédés par une collectivité indivise. Cette
distinction établie, tout bien peut être vendu par son ou ses
propriétaires, quelle que soit sa nature, réserve faite des biens
dont l’aliénation est interdite par la coutume ou n’est autorisée
que dans des conditions très spéciales (voir notamment ce qui a été
dit au sujet des biens fonciers et du bien de famille).


2o Nature de la vente. — La vente peut
s’opérer au comptant, à crédit ou à terme.


La plupart du temps, les indigènes paient comptant ce qu’ils
achètent au marché, sur la place publique, dans un lieu d’étape,
sur la route, ou encore dans une boutique appartenant à un
Européen ; mais les ventes conclues à domicile et les ventes
de quelque importance sont presque toujours des ventes à crédit ou
à terme.


Dans la vente au comptant, l’objet vendu et le paiement sont
remis tous les deux séance tenante, une fois le marché conclu.
Cette sorte de vente ne comporte pas en général de contrat
proprement dit et n’a pas besoin d’être faite devant témoins pour
être valide ; cependant, comme elle a eu lieu le plus souvent
en public, il se trouve généralement que des témoins y ont assisté
fortuitement, et ils peuvent être appelés par le vendeur ou
l’acheteur en cas de contestation, par exemple si l’un des
contractants, au moment de prendre livraison de l’objet vendu ou de
son prix, s’aperçoit que l’objet possède des vices ou
que la somme remise
en paiement n’est pas juste ou renferme des pièces fausses.


Dans la vente à crédit, l’objet vendu est remis à l’acheteur
aussitôt la vente conclue, mais le paiement n’est effectué qu’au
bout d’un temps déterminé ou indéterminé, et souvent par fractions
successives. Le paiement doit toujours être effectué devant témoins
en cas de vente à crédit.


Dans la vente à terme, il n’y a livraison immédiate ni de
l’objet vendu ni du paiement : un ou plusieurs termes sont
fixés pour la remise de l’un et de l’autre, remise qui doit avoir
lieu devant témoins.


3o Garantie. — Dans la vente à crédit et
dans la vente à terme, le vendeur, dès l’instant qu’il a livré
l’objet vendu, peut exiger de l’acheteur un acompte ou une
garantie ; la garantie sera conservée par lui jusqu’au
paiement intégral du prix convenu pour la vente et, à ce moment,
sera remise à l’acheteur. Si cette garantie est un animal, le
vendeur est tenu de le nourrir et de le soigner à ses frais pendant
tout le temps qu’il le conserve ; il en est responsable et, si
cet animal vient à s’égarer ou s’il meurt étant en garantie, le
vendeur est tenu de le rembourser à l’acheteur, à moins que les
deux parties ne consentent à ce que la valeur de l’animal soit
déduite du montant de la créance ; si elle dépasse ce montant,
le créancier doit remettre le surplus au débiteur.


4o Echange et monnaies. — En réalité, toute
vente est un échange, puisqu’elle consiste à échanger un objet
(matériel ou moral) contre un autre objet qui constitue le
paiement. En style courant, on réserve le nom d’échange à la vente
dans laquelle le paiement est constitué par un objet qui pourrait
lui-même se vendre, c’est-à-dire par autre chose que de la monnaie.
Les échanges ainsi définis étaient autrefois très fréquents :
ils s’opèrent de moins en moins à mesure que l’usage des monnaies
se généralise.


Les monnaies européennes en usage au Soudan chez les indigènes
sont : d’abord la monnaie française (pièces d’argent, de
beaucoup les plus nombreuses, surtout les pièces de cinq
francs ; pièces de billon, plus rares ; pièces d’or, plus
rares encore ;
pièces de nickel, à peu près inconnues jusqu’ici) ; ensuite
les billets de la Banque de l’Afrique Occidentale, beaucoup moins
appréciés que les billets de la Banque de France, qui avaient cours
précédemment ; les pièces d’or anglaises et allemandes, au
taux de 25 francs la pièce de 20 shillings ou 20 marks. Les pièces
d’argent anglaises, assez répandues à la Guinée, à la Côte d’Ivoire
et au Dahomey, ne sont pas acceptées par les caisses publiques.


Il existe aussi des monnaies indigènes : les
cauries, petits coquillages univalves provenant de l’Océan
Indien[11], sont usitées dans tout le Soudan
(Haut-Sénégal-Niger, Nord de la Guinée, de la Côte d’Ivoire et du
Dahomey) ; le taux en est variable : dans la plupart des
pays, le taux usuel est le taux banmana ou bambara, c’est-à-dire
800 cauries pour 1 franc ; dans quelques régions, on a le taux
malinké, c’est-à-dire 600 cauries pour 1 franc, et, dans un certain
nombre de villes habitées par des Dioula, le taux musulman,
c’est-à-dire 1.000 cauries pour 1 franc. En outre, il convient de
noter que, dans un même pays, le cours des cauries peut varier
selon l’abondance ou la pénurie de cette monnaie, et passer du taux
malinké au taux musulman ; on a même vu, à certaines époques,
les cauries monter à 200 pour 1 franc dans la Boucle du Niger et
descendre à 4.000 pour 1 franc au Dahomey. Il existe des indigènes
qui pratiquent l’accaparement des cauries afin d’en faire monter le
cours et d’écouler alors leur stock à un taux avantageux[12].


Le long de la lisière nord de la forêt dense
(principalement en
Guinée et Côte d’Ivoire et surtout dans les pays à colas), on fait
usage du sombé, tige de fer plate de fabrication indigène,
affectant à peu près la forme d’une jambe et d’un pied, de longueur
variant entre 25 et 40 centimètres en général, et valant environ
cinq centimes la pièce : ici aussi on a des cours
variables.





	Delafosse
	Planche XXXII






[image: ]
Cliché Delafosse



Fig. 62. — Chefs et
cultivateurs Dagari, à Ouaraba.






[image: ]
Cliché Delafosse



Fig. 63. — Groupe de Birifo,
à Somanti.







Dans les pays aurifères (Bambouk, Lobi) et dans les régions où
se fait le commerce de l’or, on use encore — quoique moins
aujourd’hui qu’autrefois — de l’or en poudre ou en pépites ;
les paiements s’effectuent alors — au moins la plupart du temps — à
la pesée : chaque marchand possède une petite balance et des
poids (soit des poids indigènes soit des poids de fabrication
européenne), et, lors d’une vente, les deux contractants pèsent
l’or à tour de rôle, chacun en se servant de ses propres
poids ; la méthode de la double pesée est connue et la plupart
du temps exigée. Le cours généralement adopté est de 96 francs
l’once de 32 grammes, ou 3 francs le gramme ; dans les pays
musulmans, l’unité de poids généralement adoptée est le
mitskal arabe, pesant entre 4 et 5 grammes.


Parmi les produits ou marchandises usités comme monnaies
d’échange, il faut citer le sel, les colas, le tabac en feuilles ou
en poudre, les bandes de tissu indigène, les tissus en pièces, les
houes en fer, les tiges ou bracelets de cuivre, certaines perles en
verroterie ou en corail, etc.


III. — De la cession et de la
donation.


1o Cession. — La cession consiste à
abandonner au co-contractant, soit gratuitement, soit contre
rémunération, les droits que l’on possède sur la propriété ou
l’usage d’un bien foncier ou mobilier, ou encore les obligations ou
droits résultant d’un contrat préalable. La cession à titre
gracieux constitue l’une des formes de la donation (voir plus
loin) ; la cession contre rémunération constitue l’une des
formes de la vente (voir ci-dessus). Les règles énoncées à propos
de la vente ou de la donation s’appliquent donc aussi à la
cession.


2o Donation. — La donation est l’abandon pur
et simple au
co-contractant des droits de propriété réelle que l’on possède sur
un bien quelconque. Quoique pratiquée assez rarement, elle est
admise par les indigènes du Soudan et est soumise aux règles
générales régissant les contrats.


Il est bon de noter que, au Soudan comme en Europe, une donation
appelle en général, au moins officieusement, une donation en
retour, à moins qu’elle ne soit le paiement d’un service rendu, en
sorte qu’elle constitue en quelque sorte un contrat tacite
d’échange ou de vente : c’est ainsi que, presque partout, le
voyageur reçoit gratuitement l’hospitalité chez l’habitant, mais
est tenu de lui faire en retour un cadeau proportionné à la qualité
de l’hospitalité qu’il a reçue ; un voyageur, auquel son hôte
aura fait cadeau d’un poulet pour sa nourriture et qui n’aura rien
donné en retour à son hôte, s’entendra dire très souvent par ce
dernier : « Tu m’as pris un poulet » ou « Tu me
dois un poulet », ou, pour traduire littéralement la phrase
indigène : « Un de mes poulets est chez toi ».


IV. — Du louage et du
fermage.


1o Louage. — Le louage consiste à abandonner
moyennant rémunération, soit pour un temps donné, soit pour une
durée indéterminée, l’usage ou la jouissance d’un bien quelconque
(terrain, maison, cheval, bétail, objet usager, etc.). L’objet du
louage peut aussi être une personne et, dans ce cas, ou bien le
loueur abandonne au co-contractant l’usage des bras d’un tiers —
c’est ce qui se passait au temps de l’esclavage, lorsque le maître
pouvait louer ses esclaves et le seigneur ses serfs, et c’est ce
qui se passe encore aujourd’hui en ce sens que le père ou tuteur
peut louer les services de ses enfants ou pupilles, le chef ceux de
ses sujets — ou bien le loueur se loue lui-même — ce qui revient à
s’engager comme serviteur ou travailleur au service d’un autre.


Cette dernière forme de contrat, qui répond exactement à notre
conception du travail salarié, a existé de tout temps au Soudan,
mais elle était peu en usage avant notre arrivée dans le pays,
remplacée qu’elle était en général par le travail
fourni au maître ou
seigneur par ses propres esclaves ou serfs ou par ceux que lui
louait un autre maître ou seigneur. Nous lui avons donné un grand
développement par l’institution de nos engagements militaires et
civils et par la création d’emplois de domestiques, manœuvres,
ouvriers, commis, travailleurs salariés de tous ordres. Cette forme
de contrat s’est répandue beaucoup, dans les milieux purement
indigènes, depuis l’abolition définitive de l’esclavage et la
modification des coutumes réglant le servage ou l’esclavage
domestique.


Le louage des choses est un contrat qui ne se distingue de la
vente — au moins quant au régime adopté — qu’en ce que le
propriétaire n’abandonne pas ses droits de propriété sur l’objet du
contrat. Par suite, lorsque le contrat prend fin, — soit que le
locataire cesse de payer le prix de la location et se trouve ainsi
déchu de ses droits, soit qu’il résilie la location, — le locataire
doit restituer au propriétaire l’objet du contrat tel qu’il l’avait
reçu : par exemple, celui qui a pris un cheval en location
doit le remplacer ou en rembourser la valeur, si ce cheval est venu
à mourir durant le temps de la location.


Le locataire peut toujours résilier le contrat à son gré. Quant
au propriétaire, il peut également le résilier quand il lui
plaît ; mais s’il le résilie avant le terme fixé, ou, en cas
de louage de durée indéterminée, s’il le résilie à un moment où la
privation de l’objet loué peut causer préjudice au locataire, ce
dernier est en droit d’exiger des dommages-intérêts.


Le louage d’une personne par son maître, chef, père ou tuteur
donne lieu à l’application des mêmes règles. De plus il convient de
noter que, dans ce cas spécial, le loueur peut spécifier — et
spécifie généralement — que son co-contractant devra, en outre du
prix convenu pour la location, prix qui revient de droit au loueur,
rémunérer les services à lui rendus par la personne objet du
louage. Bien entendu, le bénéficiaire du contrat de louage est
toujours tenu de nourrir et soigner la ou les personnes dont il a
pris les services en location, comme il serait tenu de nourrir et
de soigner l’animal pris par lui en location. Lorsque le contrat
est passé entre la personne qui loue ses propres services et le
patron qui désire les utiliser, ce contrat peut spécifier des clauses fort diverses,
dépendant uniquement de l’accord des contractants ; dans tous
les cas l’employeur doit nourrir son employé, mais il est admis
qu’il peut ne pas le rémunérer si l’employé n’a pas stipulé dans le
contrat qu’il exigeait une rémunération. Dans le cas — assurément
le plus fréquent — où l’employé est rémunéré, il est admis, comme
on l’a vu plus haut, qu’une part de son salaire doit aller au bien
de sa famille.


2o Fermage. — Le fermage, tel qu’il est
pratiqué au Soudan, consiste, de la part du propriétaire d’un
troupeau ou d’un terrain, ou de l’usufruitier de ce terrain, à
abandonner au co-contractant — berger ou fermier — une partie du
produit du troupeau ou du terrain, moyennant quoi ce co-contractant
doit conserver, entretenir et faire valoir le troupeau ou le
terrain.


C’est ainsi, en ce qui concerne les troupeaux, que le berger en
général ne reçoit pas de salaire, mais peut user à son gré du lait
des vaches, brebis, chèvres, ou tout au moins du lait trait à
certains jours de la semaine, ainsi que d’une part déterminée des
portées. Parfois il reçoit, en outre, des grains pour sa
nourriture. — En ce qui concerne les terrains, le fermage est moins
répandu en tant que contrat proprement dit : jusqu’à ces
dernières années, il était surtout exercé par les serfs ou esclaves
domestiques, qui étaient souvent de véritables fermiers vis-à-vis
de leurs seigneurs, cultivant les terres de ces derniers et gardant
de la récolte ce qui était nécessaire à leurs besoins ;
actuellement le fermage par contrat libre tend à se substituer à
l’ancien système de servage agraire.


Il existe des contrats de fermage concernant le produit des bacs
et des marchés.


V. — Du prêt.


Le prêt peut s’appliquer à un objet sur lequel le contrat de
prêt ne confère à l’emprunteur que le droit d’usage (par exemple,
prêt d’un cheval, d’un fusil, d’un vêtement, d’un terrain,
etc.) ; il peut s’appliquer aussi à des objets que
l’emprunteur a le droit de consommer ou d’échanger (par exemple,
prêt de poudre,
d’huile, d’aliments, de monnaies ou articles d’échange en tenant
lieu, etc.). Dans le premier cas, l’emprunteur doit, à l’expiration
du contrat, restituer l’objet tel qu’il l’a reçu ; dans le
second, il doit en restituer la valeur ou l’équivalent.


Le prêt à usage et le prêt de consommation peuvent, comme le
louage, être consentis pour une durée déterminée ou sans terme
fixe. Ils peuvent être consentis par le prêteur à titre gracieux,
mais ils peuvent aussi l’être à titre onéreux, c’est-à-dire
moyennant rémunération s’il s’agit d’un prêt à usage, ou avec
intérêt s’il s’agit d’un prêt de consommation.


Il n’existe pas de taux fixe pour l’intérêt ; ce taux
dépend des clauses du contrat et surtout du délai qui s’écoule
entre le prêt et la restitution : l’intérêt est en général
progressif, c’est-à-dire que, plus l’emprunteur met de temps à se
libérer, plus l’intérêt dû au prêteur est élevé.


VI. — Du mandat et du
dépôt.


1o Mandat. — Le mandat est un contrat par
lequel le mandataire accepte d’accomplir tel ou tel acte dans les
conditions stipulées par le mandant, ou à faire valoir de telle ou
telle manière un dépôt qui lui a été confié par le mandant. La
contravention aux obligations acceptées par le mandataire constitue
l’abus de confiance.


L’aspect sous lequel le contrat de mandat se présente le plus
communément au Soudan est le contrat de mandat commercial : le
mandant confie au mandataire des bestiaux, des produits agricoles
ou des marchandises quelconques et le charge de vendre ces
bestiaux, produits ou marchandises pour son compte à lui
mandant ; ou bien le mandant confie au mandataire une somme en
espèces (monnaie ou article en tenant lieu) et le charge d’employer
cette somme à l’achat de bestiaux, produits ou marchandises
spécifiés par le contrat. La rémunération du mandataire est
constituée, soit par un salaire, soit le plus souvent par une part
du bénéfice que l’opération fait réaliser au mandant, part qui peut
être déterminée par le contrat ou la coutume locale, ou bien peut rester à
l’appréciation du mandant et varier avec la façon dont le mandat a
été rempli.


La conception qu’ont les indigènes du Soudan des obligations du
mandataire n’est pas aussi rigoureuse que celle qui a motivé les
articles de notre Code pénal concernant l’abus de confiance. On
admet, par exemple, que le mandataire détourne le dépôt qu’il a
reçu de la fin stipulée par le contrat, pourvu que ce mandataire
fasse réaliser un bénéfice à son mandant. On admet aussi plus
facilement que chez nous le cas de force majeure lorsqu’il y a eu
perte du dépôt. Mais, surtout, les indigènes ne reconnaissent pas
le caractère d’un délit proprement dit à la dissipation par le
mandataire du dépôt qui lui avait été confié, et admettent
seulement que le mandataire infidèle a contracté vis-à-vis de son
mandant une dette dont il est tenu de se libérer, sans plus.


2o Dépôt. — Le contrat de mandat que nous
venons d’examiner comporte bien un dépôt, mais nous entendrons
spécialement par contrat de dépôt celui par lequel une personne
confie à une autre des biens ou des espèces, non pas en vue d’une
opération commerciale, mais simplement pour les garder durant
l’absence du déposant ou les transporter d’un point à un autre.


Dans ce cas spécial, les obligations du dépositaire sont plus
rigoureuses que dans le cas de dépôt fait en vertu d’un mandat
commercial : le dépositaire ne peut jamais disposer du dépôt
sans commettre un acte qui est assimilé au vol par la coutume
indigène et sans s’exposer, non seulement à une action en
dommages-intérêts, mais encore à une peine correctionnelle. Si le
dépositaire, sans avoir dissipé le dépôt, l’a laissé perdre ou
détériorer, même involontairement, il est tenu à des
dommages-intérêts. D’autre part, il a le droit d’exiger du déposant
une indemnité pour la garde et l’entretien du dépôt, indépendamment
du salaire qui lui est dû en cas de transport.


VII. — Des dettes, du gage
et de la saisie.


1o Des dettes. — Nous avons vu que la
prescription n’était pas admise en droit indigène : par suite,
une dette ne peut être éteinte que par le désintéressement complet
du créancier ou la renonciation de ce dernier à sa créance. Les
dettes et créances, faisant partie de l’héritage, peuvent durer un
nombre illimité de générations, et, là où le système du prêt à
intérêt existe, on comprendra qu’une dette, insignifiante à
l’origine, puisse s’élever au bout d’un certain nombre d’années à
une somme considérable. C’est là la principale raison pour laquelle
certaines successions, présentant un passif plus lourd que l’actif,
sont répudiées par l’héritier naturel.


2o Du gage. — Le créancier peut exiger de
son débiteur un gage matériel représentant, soit la valeur de la
somme due, soit une partie de cette somme, soit parfois une valeur
supérieure au montant de la créance. Ce gage — animal, maison,
tissus, objet quelconque — une fois remis au créancier, c’est ce
dernier qui est responsable à ses frais de sa garde et de son
entretien ; il peut en user en général, mais il ne peut pas
l’aliéner ni le prêter, et doit le remettre tel qu’il l’a reçu. Le
gage n’est remis au débiteur que lorsque celui-ci s’est entièrement
libéré. Il peut aussi, mais seulement en vertu d’une convention
spéciale librement consentie de part et d’autre, être conservé en
toute propriété par le créancier en remplacement de la somme due ou
d’une partie de cette somme.


Le gage peut aussi être une personne, non pas seulement un
esclave — ainsi qu’il se produisait souvent autrefois — mais même
une personne libre. Tout d’abord, le débiteur peut se mettre
lui-même en gage entre les mains de son créancier, ce qui constitue
une sorte d’équivalent de notre conception de la contrainte par
corps, avec cette différence essentielle que, au Soudan, la mise en
gage du débiteur est opérée par lui-même et volontairement et que
le créancier ne peut pas l’exiger, au moins dans la plupart des
pays.


Le débiteur qui se met en gage doit être nourri et logé
par son
créancier ; le plus souvent, s’il est célibataire ou si sa
femme n’a pu le suivre dans le pays du créancier, le débiteur est
en droit d’exiger que ce dernier lui donne une femme, femme qu’il
devra d’ailleurs laisser, ainsi que les enfants qu’il pourrait
avoir eus d’elle, le jour où, sa dette éteinte, il retournera chez
lui. En échange, le débiteur engagé pour dettes doit à son
créancier le travail de ses mains, ou tout au moins plusieurs
journées de travail par semaine ; il ne devient pas l’esclave
de son créancier, même temporairement, car le créancier ne peut ni
le vendre ni le mettre en gage à son tour. Le jour où le créancier
est désintéressé, soit par le débiteur lui-même soit par la famille
de celui-ci, le débiteur recouvre sa pleine liberté. Dans certains
pays, on admet que le travail fourni par l’engagé pour dettes peut
concourir à l’extinction de sa dette et par suite amener la
libération de l’engagé sans qu’il y ait remboursement à proprement
parler : on évalue alors chaque journée de travail à un taux
donné, une fois défalqués les frais de nourriture, et on calcule le
nombre de journées, de mois ou d’années qui correspondra à la
valeur de la somme due ou de celle restant due après versement d’un
acompte en numéraire. Dans d’autres pays, cette coutume n’est pas
admise, et alors le travail fourni par l’engagé au créancier
constitue seulement pour ce dernier l’intérêt de sa créance.


Le débiteur, au lieu de se mettre lui-même en gage, peut aussi
mettre en gage ses enfants ou ses pupilles, et le chef de famille
peut mettre en gage l’un quelconque des membres de sa famille, même
émancipé. En général, le mari ne peut pas mettre sa femme en
gage : si toutefois cet usage est autorisé par la coutume
locale, il est admis la plupart du temps que le créancier ne peut
user charnellement de la femme mise en gage par son mari. Si une
femme mariée se met elle-même en gage pour garantir une dette
contractée par elle — chose qu’elle ne peut faire qu’avec
l’assentiment de son mari — il est admis également que le créancier
ne peut user d’elle charnellement. Si toutefois la chose se produit
et que des enfants viennent à naître des rapports d’un créancier
avec une femme engagée pour dettes, ces enfants appartiennent au
mari de la femme et non au créancier.


Les règles énoncées à propos du cas où le débiteur se met
lui-même en gage sont également applicables au cas où l’engagé
n’est pas le débiteur lui-même.


Si une personne, mise en gage soit de sa propre initiative soit
par une autre, vient à mourir dans la maison du créancier avant
l’extinction de la créance qu’elle garantit, le créancier perd en
général, de ce seul fait, ses droits sur la créance. Dans certains
pays toutefois, il ne perd pas pour cela ses droits et même, si
l’engagé défunt a laissé des enfants, il arrive que le créancier
peut conserver ces derniers en gage jusqu’à ce qu’il soit
désintéressé par la famille. Dans tous les pays en tout cas, le
créancier perd tous ses droits s’il a négligé d’avertir la famille
du décès de l’engagé.


La substitution de gage est admise : ainsi il arrive
fréquemment que le fils se met en gage à la place de son père et de
son propre mouvement, ou le serf à la place de son seigneur.


Cette situation d’engagé pour dettes n’est nulle part considérée
comme déshonorante.


Dans beaucoup de pays, la personne en gage ne réside pas chez le
créancier lui-même, mais chez un tiers, qui avance au créancier la
somme représentant sa créance et se substitue à lui vis-à-vis du
débiteur.


3o De la saisie. — Chez beaucoup de tribus
encore plus ou moins barbares, et particulièrement dans les
contrées où n’a jamais existé une organisation politique véritable,
la coutume indigène admet que le créancier qui ne peut obtenir le
paiement de sa créance a le droit de saisir, de sa propre autorité,
non seulement les biens de son débiteur, non seulement la personne
de ce débiteur lui-même, mais encore les biens et les personnes de
ses parents ou de ses simples compatriotes. L’application de cette
coutume a été parfois poussée si loin, notamment dans la colonie de
la Côte d’Ivoire, qu’elle avait amené une complète
insécurité : il suffisait qu’un individu d’un pays fût le
débiteur d’un individu d’un autre pays ou même que son père ou son
aïeul eût été le débiteur du père ou de l’aïeul de ce second individu et ne l’eût pas
désintéressé, pour qu’aucun habitant du premier pays ne pût
s’aventurer dans le second pays sans risquer de voir confisquer ses
biens et d’être mis aux fers ainsi que ses compagnons de voyage, et
de rester ainsi des mois et des années, jusqu’à ce que le débiteur
réel, qui souvent ignorait l’événement, eût désintéressé le
créancier. Il arrivait souvent du reste que la famille de
l’individu saisi usait de représailles et mettait la main sur les
gens venant du pays du saisisseur : de là des différends très
complexes qui, neuf fois sur dix, se terminaient par une guerre
entre les deux pays.


Nous avons dû user de notre autorité pour enrayer cet usage et
ce n’a pas été sans luttes ni difficultés que nous y avons à peu
près abouti. Tout d’abord, nous avons exigé que la saisie se bornât
à la confiscation des seuls biens appartenant réellement au
débiteur et ne fût en aucun cas pratiquée sur les personnes. Puis,
à mesure que notre domination devenait plus effective, nous avons
interdit plus complètement ce mode de saisie arbitraire et nous
exigeons actuellement partout que la saisie soit ordonnée par le
tribunal compétent et pratiquée régulièrement.


La seule saisie admise aujourd’hui au Soudan est donc prononcée
par le tribunal de province, qui la fait opérer par un de ses
membres ou par un notable désigné à cet effet. Les objets saisis
sont vendus aux enchères, en public, et le produit de la vente sert
à désintéresser le créancier ; s’il dépasse le montant de la
créance, le reliquat est remis au saisi. La saisie ne peut être
prononcée que lorsque le débiteur a manqué à ses engagements ou a
refusé de fournir un gage en garantie de sa dette. Elle ne peut
être opérée que sur des biens appartenant réellement et en toute
propriété au débiteur.


VIII. — De quelques contrats
spéciaux.


1o Contrat d’esclavage volontaire. — Il est
arrivé assez souvent en Afrique Occidentale que des individus se
sont constitués volontairement les esclaves d’un maître choisi par
eux, non pas en garantie d’une dette quelconque, mais pour obtenir
aide ou protection contre un ennemi puissant ou simplement pour
s’assurer la
nourriture. Ce fait s’est produit surtout lors de famines ou de
razzias ayant désolé une région : lors de la défaite finale de
Samori en 1898, des milliers de captifs de guerre, qu’il traînait
après lui, libérés du fait de notre intervention, se trouvant sans
aucune ressource à des centaines de kilomètres de leur pays
d’ailleurs dévasté, mourant littéralement de faim, se constituèrent
esclaves entre les mains de notables du Mahou (Côte d’Ivoire) et de
quelques pays voisins. La condition de ces esclaves volontaires
était à peu près la même que celle des esclaves ordinaires :
je n’en parle ici que pour mémoire, la situation de ces esclaves
ayant pris fin par suite de l’application du décret de 1905 et le
contrat d’esclavage volontaire, en admettant qu’il se produise
encore, n’étant plus reconnu comme licite par l’autorité
française.


2o Contrats d’alliance, de paix, de
soumission. — D’application relativement fréquente au temps
encore peu éloigné où les guerres étaient nombreuses en Afrique
Occidentale entre tribus ou fractions de tribus, ces divers
contrats n’existent plus guère maintenant qu’à l’état de souvenir,
sauf dans les rares provinces où notre autorité n’est pas assise
encore définitivement et où il arrive que des tribus contractent
alliance entre elles pour nous attaquer ou nous résister et que
d’autres font envers nous acte de paix et de soumission.


Ces contrats spéciaux revêtaient toujours une grande solennité
et étaient entourés de rites magico-religieux. Les chefs des
villages ou tribus contractant alliance en vue d’une guerre à
soutenir échangeaient des serments publics sur des talismans
redoutés, en se vouant aux pires destinées pour le cas où ils
viendraient à manquer à leurs engagements ; des sacrifices et
des libations accompagnaient presque toujours cette cérémonie.


Lorsqu’il s’agissait de conclure la paix, le contrat se scellait
de façon plus solennelle encore. Dans beaucoup de pays, les chefs
des deux tribus réconciliées tenaient chacun par une patte de
derrière le corps d’une chèvre ou d’une brebis qu’un arbitre
appartenant à une tierce tribu fendait en deux, toute vivante, de
la queue à la tête ; chaque chef prenait alors la moitié qui
avait été soutenue par l’autre chef durant l’opération, et ce rite consacrait la
conclusion de la paix. Il est arrivé souvent, avant l’époque de
notre intervention, que la chèvre ou la brebis a été remplacée par
un esclave.


Les contrats de soumission au vainqueur étaient accompagnés
aussi de rites analogues et de serments solennels.


3o Contrat de mariage. — Les règles
spéciales au contrat de mariage seront énoncées au chapitre
suivant, lorsque nous étudierons les divers modes d’obtention de la
femme, le divorce, etc. Je n’en parlerai donc pas ici.





[11]Les cauries existent de toute antiquité au
Soudan. Il semble que leur importation en Afrique Occidentale se
fit d’abord par l’Egypte et l’Abyssinie (avant J.-C.), puis par le
Maroc (moyen âge) ; plus récemment (1840-59), des voiliers de
Hambourg en importèrent des Maldives et de la côte de Zanzibar.
Aujourd’hui, au Nord et au Sud du Soudan, comme à l’Est du Tchad,
elles ne servent plus guère que pour la parure et
l’ornementation.





[12]Un paquet de 10 cauries est appelé en
mandingue — ainsi que dans les pays d’influence mandingue —
daba ou daoua ou encore poroko ; un
paquet de 20 cauries s’appelle toko, de 100 cauries
daba-tan (dix daba), de 200 cauries
sira. Par assimilation, on appelle toko une somme
de cent francs (20 pièces de 5 francs) et sira une somme
de mille francs (200 pièces de 5 francs).









CHAPITRE III


Le mariage et la famille


I. — Le mariage.


1o Polygamie. — La polygamie est
universellement admise en Afrique Occidentale, bien qu’elle ne soit
pas toujours pratiquée. Elle n’est pas d’institution
islamique ; elle existait bien avant l’islam, qui n’a fait que
la réglementer, en limitant à quatre le nombre des épouses
légitimes et en établissant une distinction légale entre épouses et
concubines.


En droit indigène, le nombre des épouses n’est limité que par
les ressources du mari. Un grand nombre d’épouses est un signe de
richesse, mais seuls les riches peuvent y prétendre, et il arrive
souvent que les pauvres sont monogames, par nécessité.


Il convient de dire que la polygamie est justifiée, chez les
Noirs de l’Afrique Occidentale, par des raisons qui en font presque
une nécessité et qui sont de plusieurs ordres différents.


a. Raisons d’ordre physiologique. — Les besoins sexuels
du Noir sont très développés ; la nature et les coutumes
interdisent le plus souvent les rapports sexuels pendant les
menstrues, pendant la grossesse et pendant l’allaitement, lequel
dure de deux à trois ans et plus, en sorte qu’un homme n’ayant
qu’une épouse serait souvent, ou contraint à une chasteté qu’il
n’admettrait pas, ou obligé de se rejeter sur la femme du
voisin : la coutume a voulu empêcher autant que possible cette
cause de perturbation
dans la famille et la société en autorisant la polygamie.


b. Raisons d’ordre économique. — Le Noir est
essentiellement agriculteur, il a besoin de beaucoup de bras, et
par suite, les enfants sont pour lui une richesse ; seul, le
riche a pu y suppléer en achetant des esclaves et il ne peut plus
le faire actuellement. En sorte que, pour avoir beaucoup d’enfants,
le Noir est obligé d’avoir beaucoup de femmes. Car il convient de
tenir compte, à côté de la fécondité des négresses, du grand nombre
des enfants qui meurent en bas âge, faute d’hygiène ou par suite
d’épidémies (variole notamment).


c. Raisons d’ordre domestique. — Les travaux du ménage,
réservés à la femme chez les Noirs comme chez les Blancs, sont
certainement plus longs et plus durs chez eux que chez les
Européens : la cuisine est pénible à faire, la préparation de
la farine ou des pâtes alimentaires qui tiennent lieu de pain est
compliquée et demande plusieurs heures de travail par jour (pilage
des grains ou légumes dans les mortiers ou écrasement à la meule à
main), de même la préparation des huiles végétales ; l’absence
de puits en beaucoup de régions oblige les femmes à aller,
plusieurs fois par jour, puiser de l’eau à des rivières ou mares
souvent très éloignées, surtout durant la saison sèche ; en
dehors de cela, il leur faut soigner les enfants, se livrer à
certains travaux agricoles, aller chercher des vivres aux
plantations, porter des produits ou en aller chercher à des marchés
éloignés, etc. Une femme seule, avec des enfants, aurait un labeur
écrasant : en sorte que la polygamie sert les intérêts des
femmes elles-mêmes et est réclamée par elles autant que par les
hommes.


d. Raisons d’ordre naturel. — Chez la plupart des
animaux, surtout chez ceux qui entourent l’homme, on a un mâle pour
plusieurs femelles : l’homme primitif, voisin de la nature et
la copiant plus que le civilisé, est donc porté naturellement à
pratiquer la polygamie.


Quoique la polygamie soit admise dans toute l’étendue de
l’Afrique Occidentale elle est surtout pratiquée par les Noirs dans
son intégrité. Il semble que, chez les Peuls de race pure,
la monogamie existait
autrefois à l’état de coutume générale : la vie pastorale,
surtout chez un peuple se nourrissant presque exclusivement de
laitage, nécessite moins la polygamie que la vie agricole. Mais, au
contact des Nègres, la polygamie s’est introduite chez les Peuls,
quoiqu’elle y soit moins répandue que chez les Noirs.


Chez les Touareg, la monogamie est encore la coutume générale,
quoique l’institution islamique des concubines vienne la mitiger
fortement, ainsi que le droit pour le maître d’user de ses femmes
esclaves.


Chez les Maures, c’est la coutume musulmane qui a prévalu, ainsi
que chez les rares tribus noires à peu près complètement
islamisées. Cependant les Maures sont rarement polygames.


Comme je le disais plus haut, les femmes admettent facilement la
polygamie ; souvent l’épouse unique incite elle-même son mari
à prendre de nouvelles femmes, mais elle aime à être consultée sur
leur choix et même, chez les peuples les plus primitifs, à les
choisir elle-même. La femme épousée la première a toujours de
l’autorité sur les autres femmes et conserve généralement la plus
grosse influence sur le mari, au moins pour toutes les affaires
sérieuses, même lorsqu’elle est physiologiquement délaissée au
profit d’une épouse plus jeune ou plus avenante.


La polyandrie n’existe nulle part.


2o Modes d’obtention de la femme. — Ces
modes diffèrent beaucoup selon les peuples et surtout selon la
condition sociale des futurs conjoints. On peut les répartir entre
cinq systèmes dont plusieurs du reste peuvent s’amalgamer ensemble
de façon à constituer des systèmes mixtes. Ce sont les systèmes de
fiançailles avec jeune fille non nubile, de fiançailles avec jeune
fille nubile, de mariage par simple consentement mutuel, de mariage
par coemption et de mariage par constitution de douaire.


a. Fiançailles avec jeune fille non nubile. — Dans
beaucoup de pays, peut-être même partout, il arrive que des parents
promettent leur fille en mariage à un homme nubile, alors que cette
fille ne l’est pas encore, alors parfois qu’elle vient
de naître ou même
n’est pas née encore. Cette fille est dès lors considérée comme
fiancée à cet homme et elle ne pourra, une fois nubile, épouser que
cet homme, quelle que soit la différence d’âge. Il n’est donc pas
là question du consentement de la future.


Cette coutume est surtout suivie lorsqu’il s’agit d’un chef ou
d’un homme riche dont la famille de la fille désire l’alliance par
amour-propre ou par cupidité, ou pour cimenter des relations
d’amitié ou d’intérêt existant déjà entre les deux familles. — Il
arrive aussi que deux familles amies fiancent ensemble des enfants
tous les deux impubères, mais le cas est plus rare.


Le fiancé doit faire des cadeaux à sa fiancée, et surtout à la
famille de celle-ci, pendant toute l’époque qui précède la nubilité
de la jeune fille, et souvent il doit de plus travailler aux champs
de son futur beau-père. Aussi la date de la nubilité de la jeune
fille, ou plus exactement la date de l’accomplissement du mariage,
est reculée le plus possible par la famille de la fiancée, qui
tient à jouir le plus longtemps possible des libéralités du
fiancé[13].


Tant que le mariage n’est pas accompli, la fiancée jouit de la
plus grande liberté et peut aller et venir et même passer la nuit
avec des amis masculins de son âge, son fiancé excepté[14].
Aussi désire-t-elle aussi que le mariage s’accomplisse le plus tard
possible, car ce sera la fin de sa liberté. En principe, ces
plaisirs doivent demeurer platoniques ; certaines tribus
admettent cependant qu’ils aillent assez loin, pourvu que la jeune
fille conserve la preuve matérielle de sa virginité, c’est-à-dire
que la membrane de l’hymen ne soit pas perforée ; mais il
arrive souvent que l’accident se produit et qu’ensuite la jeune
fille use librement de son corps. Dans ce cas, le fait est caché au
fiancé, avec la connivence des parents de la fiancée. Si pourtant
celle-ci devient enceinte, ses parents hâtent la célébration
du mariage, car, si
elle devenait mère avant le mariage, ses parents devraient
rembourser au fiancé tous les cadeaux reçus ou leur valeur, et en
plus lui payer une indemnité dont la quotité varie selon les cas et
les pays.





	Delafosse
	Planche XXXIII






[image: ]
Cliché Delafosse



Fig. 64. — Caravane de
porteurs Sénoufo.






[image: ]
Cliché Froment



Fig. 65. — Danseurs Tombo,
dans le Cercle de Bandiagara.







La même chose a lieu si, au moment de l’accomplissement du
mariage, le fiancé peut établir que sa future n’est plus vierge. La
preuve est fournie la plupart du temps, surtout chez les peuplades
qui ont été plus ou moins en contact avec la civilisation
musulmane, au moyen d’une pièce de cotonnade blanche que l’on
dispose sous la jeune épousée et qui, après l’accomplissement de
l’acte marital, doit être tachée de sang si l’épouse était vierge.
Les fiancées qui ne sont plus vierges trompent parfois leur mari en
dissimulant une petite ampoule ou vessie remplie de sang de poulet,
qui se crève et répand son contenu sur la pièce d’étoffe. Il arrive
aussi que le mari, ayant trouvé le mouchoir intact, le macule
lui-même de sang ou laisse croire qu’il l’a trouvé maculé, afin
qu’on ne se moque pas de lui. Dans beaucoup de pays d’ailleurs, et
surtout chez les peuples primitifs, le mari accorde très peu
d’importance à la virginité de son épouse, même dans le cas qui
nous occupe et dans lequel elle lui était promise depuis son
enfance. Mais très souvent le mari déçu fait avouer par sa femme,
en la frappant, le nom de celui qui l’a déflorée, et se fait payer
par celui-ci une indemnité dont le taux varie selon la condition
sociale du mari.


b. Fiançailles avec une jeune fille nubile. — Des
fiançailles peuvent, dans tous les pays, être conclues entre un
homme et une jeune fille nubile. Dans ce cas la jeune fille est
généralement consultée et les fiançailles ne sont alors définitives
que lorsqu’elle a donné son consentement, mais ce consentement lui
est souvent arraché par l’insistance de ses parents, de sa mère en
particulier, et n’est qu’un consentement de pure forme. Le fiancé
agréé fait un cadeau à sa future et aux parents de celle-ci et
renouvelle les cadeaux à diverses époques, jusqu’à
l’accomplissement du mariage, qui est retardé le plus possible par
la famille de la future. En général il doit aider son futur
beau-père dans le travail des champs ; dans certains pays, il
doit lui construire une maison (chez les Tombo notamment). La
plupart du temps, le
jeune homme qui a distingué une jeune fille, avant de parler à qui
que ce soit, au moins officiellement, de ses désirs, rend de menus
services à la mère et au père de sa belle, les aidant à rapporter
du bois mort ou de la paille et leur faisant de petits cadeaux
(colas, cauries, poulets, tabac) ; généralement, le présent de
colas ou de tabac à priser signifie le désir d’entrer en
pourparlers ; souvent ce désir est précisé par un
intermédiaire, ami du jeune homme, un forgeron ou un griot le plus
fréquemment, intermédiaire qui, lui-même, s’abouche avec un ami de
la famille de la jeune fille : ce sont ces deux intermédiaires
qui règlent toutes les questions. Dans beaucoup de pays, lorsque
les préliminaires — ordinairement très longs — des fiançailles sont
achevés, le futur emmène chez lui sa fiancée et l’y garde durant un
mois, après quoi le père reprend sa fille pendant un à trois mois,
la remet de nouveau au futur, contre un cadeau, pour un mois
encore, la reprend une deuxième fois et enfin, après deux ou trois
mois, et contre un cadeau, la remet définitivement au futur devenu
l’époux ; cette coutume a pour but d’empêcher les unions mal
assorties, en donnant aux futurs le temps et l’occasion de se bien
connaître.


Si, après la conclusion des fiançailles, le futur se refuse au
mariage, il ne doit aucune indemnité, mais les cadeaux faits par
lui à la jeune fille et à la famille de celle-ci restent
acquis.


Si la rupture émane de la jeune fille ou de ses parents, ceux-ci
doivent restituer tous les cadeaux reçus ou leur valeur, ainsi que
la valeur du travail fourni par le futur, le cas échéant (travail
aux champs, construction d’une maison, etc.).


Toutefois si, avant la rupture, les deux fiancés ont déjà
cohabité durant un certain temps, la famille de la fiancée retient,
sur la valeur des cadeaux reçus, ce qui peut être considéré comme
le prix des faveurs accordées par la jeune fille à son fiancé, les
frais d’entretien de la jeune fille durant la cohabitation
demeurant à la charge du futur.


Nota. — Il peut arriver et il arrive souvent que, dans
le cas de fiançailles soit avec une jeune fille non nubile soit
avec une jeune fille nubile, les parents de la fiancée exigent, en
outre des cadeaux habituels, une certaine somme qui est le
prix d’achat ou de
coemption de la femme et qu’on appelle couramment la
« dot » ou la « grande dot », l’ensemble des
cadeaux étant appelé la « petite dot » (la « petite
dot » peut d’ailleurs être supérieure à la « grande
dot »). En général, lorsqu’il est ainsi versé une
« grande dot » — c’est-à-dire lorsque le système de
fiançailles s’amalgame avec le système de coemption —, le versement
de cette « grande dot » est opéré en deux fois, la
première partie étant remise au début des fiançailles et la seconde
au moment de l’accomplissement du mariage. Chez les Maures, la
« grande dot » n’est payée généralement qu’une fois le
mariage accompli. Bien entendu, en cas de rupture émanant de la
jeune fille ou de ses parents, tout ce qui a été versé de la
« grande dot » doit être restitué au futur, en même temps
que les cadeaux[15].


c. Mariage par simple consentement mutuel. — Chez la
plupart des peuples primitifs de caractère indépendant, et en
particulier chez les peuples du centre de la Boucle et chez
certains nomades[16], les deux systèmes de fiançailles que
l’on vient de voir ne sont pratiqués que par les chefs et les
riches, et le menu peuple se contente du système d’épousailles par
simple consentement mutuel des deux futurs époux. Ce dernier
système est du reste pratiqué partout, même chez les peuples où
domine le système de coemption avec ou sans fiançailles, lorsque
les futurs sont pauvres et lorsque, par suite, il serait difficile
à l’épouseur de faire à sa belle-famille des cadeaux de conséquence
ou de lui verser une « grande dot ». Cependant, là où le
système de coemption forme la base essentielle du mariage,
c’est-à-dire à peu
près partout, le mariage par consentement mutuel doit être
accompagné du versement d’une « dot » à la famille de
l’épousée, cette « dot » ne dût-elle consister qu’en
quelques colas ou quelque autre cadeau de valeur infime, qui suffit
toutefois à conserver les apparences de la coemption
réglementaire.


En principe, le système de mariage par simple consentement
mutuel est le suivant : un jeune homme et une jeune fille se
plaisent, ils se le disent et commencent à avoir entre eux des
rapports intimes ; c’est ensuite seulement que le jeune homme
avise la famille de la jeune fille et sollicite un consentement
qui, en général, n’est jamais refusé. Au cas où il serait refusé,
le jeune homme n’en continuerait pas moins, le plus souvent, à
entretenir des rapports avec la jeune fille, sans que les parents
de celle-ci puissent prétendre à aucune compensation, mais l’union
ne serait pas considérée par la coutume comme un mariage véritable
et les enfants qui en naîtraient seraient des enfants naturels, sur
lesquels le père n’aurait aucun droit (voir plus
loin : relations sexuelles en dehors du mariage). D’autre
part, la famille de la jeune fille peut toujours exiger que cette
dernière ne cohabite pas de façon permanente avec son amant.


Si le jeune homme avait négligé de demander aux parents de la
jeune fille leur consentement en vue de régulariser l’union
commencée, les parents seraient en droit d’exiger de lui une
indemnité en compensation de la virginité perdue de leur fille. La
plupart du temps cette indemnité, dont le taux varie selon les
régions, n’est réclamée que lorsque le jeune homme abandonne la
jeune fille après une courte lune de miel.


Dans le cas de mariage par simple consentement mutuel, le mari
n’a, en principe, rien à verser à la famille de sa femme ni à cette
dernière ; mais il est d’usage que, ne serait-ce que pour se
conformer à la coutume exigeant la coemption, le mari remette à ses
beaux-parents, en échange de leur consentement, quelques cadeaux de
minime valeur. Il est aussi d’usage qu’il fasse, le jour des noces,
quelques cadeaux à sa femme.


d. Mariage par coemption. — Le système de coemption ou
d’achat de la femme est certainement le plus répandu au Soudan. En fait même, il se
pratique toujours et partout[17], sauf dans le cas de
mariage avec une femme émancipée par un précédent mariage (veuve ou
divorcée), mais il peut être réduit à une simple apparence (comme
dans le cas de mariage par consentement mutuel) ou bien le prix
d’achat peut être remplacé par des cadeaux (fiançailles sans
coemption), bien que, le plus souvent, les deux systèmes de
fiançailles décrits précédemment se doublent de la coemption, une
« grande dot » venant s’ajouter presque toujours à la
« petite dot ».


Il peut y avoir mariage par simple coemption, c’est-à-dire sans
fiançailles ni accord préalable entre les futurs conjoints. C’est
ce que les Européens appellent en Afrique le mariage avec
« dot », mais il faut entendre par « dot » une
somme versée par le futur aux parents de la future et non pas une
somme apportée à son mari par l’épouse, cette dernière coutume
n’existant nulle part en Afrique Occidentale : les Noirs qui
la connaissent comme se pratiquant en Europe la considèrent comme
humiliante pour l’homme qui, disent-ils, est alors acheté par la
femme. Au Soudan, si la femme possède un bien quelconque au moment
de son mariage, ce bien n’est pas remis au mari et n’entre même pas
dans la communauté : il demeure la propriété personnelle de
l’épouse.


Il convient aussi de noter que, là où les femmes jouissent d’une
certaine indépendance et même d’une certaine autorité, notamment
chez certains peuples de la Boucle du Niger, elles se montrent
souvent rebelles au système de mariage par coemption, disant qu’il
ravale la femme libre au rang d’une esclave, et elles lui préfèrent
le système de mariage par simple consentement mutuel.


Voici exactement en quoi consiste le système de coemption de la
femme, lorsqu’il se présente sous son aspect le plus simple :
l’homme qui désire épouser une jeune fille la fait demander en
mariage par un intermédiaire qui s’abouche avec les parents de la
jeune fille ou, plus souvent, avec un second
intermédiaire
représentant ceux-ci ; le consentement obtenu et la somme à
verser une fois fixée, cette somme est payée aux parents de la
jeune fille, soit en nature (bestiaux, tissus, sel, etc.), soit en
espèces (argent, cauries, sombés, manilles, or), ou bien
directement par le futur ou bien le plus souvent, lorsque le futur
se marie pour la première fois et n’est pas, par suite, encore
émancipé, par son père à lui ou son chef de famille. La quotité du
prix à payer est très variable, selon la condition sociale de la
famille de la jeune fille et aussi selon les coutumes
locales : elle peut varier de quelques francs à plusieurs
milliers de francs, mais, en général, oscille entre 30 à 60 francs
dans les familles pauvres, 100 à 300 francs dans les familles
aisées et 500 à 1.000 francs dans les familles que l’on pourrait
appeler « nobles ». Parfois il existe, dans un pays
donné, une série de sommes fixes établie par la coutume locale,
selon la classe sociale ou la caste de la jeune fille à
marier ; d’autres fois, chaque famille fixe elle-même le prix
auquel elle a tarifé la main de sa fille[18].


En principe, le versement de la somme convenue, fait en présence
de témoins (qui sont souvent les intermédiaires par l’entremise
desquels ont été conduites les négociations), suffit à constituer
au futur les droits d’époux, et celui-ci peut immédiatement emmener
chez lui la jeune fille devenue sa femme. Mais, la plupart du
temps, la somme n’est versée qu’en deux fois et, entre les deux
versements, il existe une période de fiançailles plus ou moins
longue analogue à celle que nous avons décrite plus haut et durant
laquelle le futur est astreint à des cadeaux nombreux et
répétés.


Dans le mariage par coemption, il n’est pas rare que la
jeune fille ne soit
pas même consultée ; en tout cas son consentement n’est pas
nécessaire : le plus souvent, on le lui demande pour la forme,
mais il est donné surtout à cause de l’insistance des parents.


Dans le cas de mariage par coemption avec une jeune fille
étrangère à la tribu du futur, le prix d’achat doit être versé par
celui-ci en présence du chef du village où s’accomplit le mariage,
sans quoi le mariage est considéré comme nul.


e. Mariage par constitution de douaire. — Nous
appellerons « douaire » une somme d’argent ou un cadeau
en nature remis par le futur à la future elle-même en toute
propriété et donnant au futur les droits et la qualité d’époux. Le
système du douaire est appliqué surtout lorsque la future, veuve ou
divorcée, a été émancipée déjà par un premier mariage. Souvent,
surtout chez les peuples islamisés, ce système est combiné avec la
coemption, en sorte que le futur a à payer à la fois les parents de
sa future et cette dernière. La plupart du temps, le douaire a pour
but de permettre à une femme sans famille, en instance de divorce,
de rembourser à son premier mari la somme qu’il avait versée pour
l’épouser ; cette femme peut ainsi se libérer de ses premiers
liens et épouser l’homme qu’elle aime et qui a versé le douaire.
C’est ainsi que certaines femmes, ayant besoin d’une somme
déterminée pour faire prononcer leur divorce et n’ayant plus de
famille pour leur donner cette somme, ou bien ayant une famille
mais qui se refuse à verser la somme, se mettent à la recherche
d’un nouvel épouseur en proclamant la somme dont elles ont besoin
et en fixant ainsi elles-mêmes le douaire qui sera le prix de leur
main.


Le douaire peut être payé, non par le futur, mais par le frère
de la future, qui désintéresse ainsi le premier mari et s’acquitte
des obligations contractées envers sa sœur du fait qu’il a hérité
de leur père commun (voir plus haut : système de succession
consanguine).


Remarques s’appliquant aux divers systèmes de mariage.
— En général le consentement de la famille du futur n’est requis
que lorsque le futur doit se marier pour la première fois,
c’est-à-dire lorsqu’il n’a pas encore été émancipé par le mariage,
et il en est de même
pour le consentement de la famille de la future. Mais en fait le
consentement de la famille du futur n’est exigé que lorsque c’est
cette famille, et non le futur lui-même, qui devra subvenir aux
dépenses de mariage (cadeaux, dot ou douaire), et son absence n’est
pas un obstacle à la validité du mariage, tandis que le
consentement de la famille de la future, sauf le cas où celle-ci
est veuve ou divorcée, est toujours nécessaire pour que le mariage
soit valide. — Le consentement de la future peut être admis ou
négligé par la coutume, mais en tout cas il n’est nécessaire à la
validité du mariage qu’en cas de mariage par consentement mutuel ou
au cas où la future est émancipée (veuve ou divorcée).


Du mariage des esclaves. — L’esclavage étant supprimé
dans nos colonies, nous ne nous étendrons pas sur les coutumes
indigènes qui réglementaient le mariage des esclaves. Nous
rappellerons seulement que les esclaves proprement dits étaient le
plus souvent mariés entre eux par la seule volonté de leur maître,
sans aucune formalité et sans se préoccuper du consentement des
deux intéressés. Le maître pouvait également donner ses esclaves
des deux sexes en mariage soit à des gens libres de sa famille ou
de ses amis, soit à des esclaves appartenant à un autre maître, ou
bien à titre gracieux ou bien contre une somme qui lui était payée,
dans le premier cas par le conjoint libre, dans le second par
l’autre maître.


Dans beaucoup de pays, le fait pour une femme esclave d’être
épousée par un homme libre rendait cette femme libre de plein
droit ; dans d’autres, la femme esclave n’était affranchie que
par le mariage avec son propre maître ; dans d’autres enfin,
ce mariage même ne pouvait l’affranchir.


L’union inverse d’une femme libre avec un esclave était moins
fréquente, mais elle existait aussi, surtout dans le cas d’une
femme âgée épousant un de ses esclaves qui ne pouvait se refuser à
ce mariage et qui du reste, du fait de ce mariage, prenait rang
d’homme libre.


Le mariage des serfs, vulgairement « captifs de
case », était soumis à peu près aux mêmes règles que celui des
gens libres, sauf que le maître ou seigneur remplaçait la famille
absente.


II. — Rupture du
mariage.


1o Divorce.



Le divorce est admis partout au Soudan[19].
Il n’est pas besoin de motifs spéciaux pour faire prononcer le
divorce, mais les raisons invoquées le plus souvent pour le
réclamer sont les insultes, les coups, l’adultère, l’impuissance du
mari, la stérilité de la femme, l’abandon du domicile conjugal, le
refus du devoir conjugal, enfin le manque de générosité de la part
du mari. Le divorce est prononcé soit par les membres réunis des
deux familles, soit par le tribunal de village ou conseil des
notables, soit par le tribunal de province, à la requête de l’un
quelconque des époux ou des deux à la fois. En général, l’époux qui
désire divorcer s’adresse d’abord à l’ami qui a négocié son
mariage, lequel avise les deux familles ; celles-ci tentent la
réconciliation ; si elle échoue, on porte l’affaire devant
l’un des tribunaux précités, qui tente de nouveau de réconcilier
les conjoints ; si cette nouvelle tentative demeure
infructueuse, le tribunal prononce le divorce en en stipulant les
conditions relatives à la question pécuniaire et à l’attribution
des enfants. Le juge peut aussi refuser de prononcer le divorce,
s’il estime que les arguments invoqués sont insuffisants.


Pour le règlement de la question pécuniaire, comme aussi pour
l’attribution des enfants (dont il sera parlé plus loin), il faut
examiner par qui a été réclamé le divorce mais non au profit de qui
il est prononcé, la question des torts n’intervenant pas dans la
solution. En fait, le divorce n’est jamais prononcé au profit de
l’un quelconque des époux : il est prononcé ou refusé, tout
simplement. On observera que la coutume indigène a voulu
restreindre le plus possible le nombre des divorces non motivés et,
pour atteindre ce but, elle a désavantagé le plus possible le
conjoint qui réclame le divorce.


a. Divorce réclamé par l’épouse. — Si le mariage avait
eu lieu par fiançailles, la famille de la femme doit restituer au
mari au moins la
moitié — parfois la totalité — des cadeaux qu’elle avait reçus de
lui ; s’il y a eu constitution de douaire, la femme doit
restituer au moins la moitié du douaire — parfois la
totalité ; s’il y a eu coemption, la famille de la femme
restitue la totalité de la somme versée par le mari. Dans les trois
cas, la femme conserve les cadeaux qu’elle a reçus personnellement
de son mari et qui sont considérés comme prix de ses faveurs. Si le
mari réclame le prix de l’entretien de sa femme, le juge répond
que, la femme lui ayant préparé ses aliments, il est juste qu’il
l’ait nourrie sans rémunération.


S’il n’y a eu ni cadeaux, ni douaire, ni prix de coemption (cas
de mariage par simple consentement mutuel), la femme quitte son
mari munie simplement de ce qu’elle avait apporté avec elle en se
mariant.


b. Divorce réclamé par le mari. — Cette forme de
divorce est en réalité une répudiation de l’épouse par l’époux.
Lorsqu’elle se produit, on ne restitue au mari qu’une partie du
prix de coemption ; on ne lui restitue ni cadeaux ni
douaire ; parfois même on ne restitue rien du tout. Chez
certaines tribus cependant (Mandingues notamment), on restitue le
prix du mariage, mais seulement au moment où la divorcée se
remarie.


c. Divorce réclamé par les deux conjoints (cas très
rare). — Le juge fixe une somme à payer au mari par les parents de
la femme ou par celle-ci, somme qui ne peut dépasser la moitié des
dépenses de mariage faites par le mari et qui souvent est égale à
la moitié de la « grande dot » (cadeaux non compris).


2o Annulation de mariage.



Le divorce peut être prononcé d’office, sans qu’il soit réclamé
par aucun des conjoints : cela a lieu lorsqu’on s’aperçoit que
les conditions de validité du mariage n’avaient pas été
remplies ; c’est donc une annulation de mariage plutôt qu’un
divorce. Généralement, lorsque le défaut de validité provient des
liens de parenté unissant les deux conjoints, l’annulation n’est
prononcée que si l’on s’aperçoit de ce défaut de validité avant la
naissance du premier enfant, car l’enfant, par sa naissance même, a
validé de fait le mariage.


Si l’annulation
est prononcée, on doit restituer au mari tout ce qu’il a dépensé
(cadeaux à la famille, cadeaux à la femme, prix d’achat de la femme
et douaire) ; les deux époux désunis doivent se retrouver
exactement dans l’état où ils étaient avant qu’il fût question de
mariage entre eux.


3o Rupture du mariage par décès de l’un des
conjoints.



C’est là la rupture naturelle du mariage : elle n’entraîne
pas de solution pécuniaire, le mariage n’ayant pas été rompu par la
volonté de l’un quelconque des conjoints. Les cadeaux ou prix de
coemption remis par le mari à la famille de la femme restent acquis
à cette famille. Quant au douaire et aux cadeaux faits à la femme
elle-même, ils demeurent acquis à celle-ci (en cas de décès du
mari) ou à la succession de l’épouse (en cas de décès de cette
dernière), et il n’y a pas à modifier en cette occasion les règles
ordinaires régissant les successions.


4o Attribution des enfants en cas de rupture du
mariage.



Je ne parlerai ici que du cas de rupture d’un mariage régulier,
quel que soit d’ailleurs le mode d’obtention de la femme qui ait
été suivi. Nous verrons plus loin ce qui se passe en cas de rupture
d’une union libre.


a. Rupture par divorce demandé par la femme. — Les
enfants restent avec le père. Toutefois, chez les Sénoufo, s’il y a
plusieurs enfants, l’aînée des filles est attribuée à la famille de
la mère (mais non à la mère elle-même, qui en aucun cas ne peut
conserver ses enfants si c’est elle qui a réclamé le divorce).
Lorsqu’il se trouve un enfant à la mamelle au moment du divorce, il
reste avec la mère jusqu’à ce qu’il puisse se passer de ses soins
et doit alors être rendu au père. Si la femme est enceinte au
moment du divorce, l’enfant qu’elle porte reviendra, une fois
sevré, au père comme les autres[20].


b. Rupture par
divorce demandé par le mari (ou par répudiation de la femme).
— Les enfants sont généralement attribués au chef de la famille de
la femme, celle-ci ayant d’ailleurs le droit — au moins le plus
souvent — de les conserver auprès d’elle tant qu’elle ne se remarie
pas. Le chef de la famille de la mère est en tout cas le tuteur des
enfants et a sur eux tous les droits d’un père véritable. Jamais le
second mari ne peut être le tuteur de ces enfants. — Contrairement
à cette coutume, il est admis chez certains peuples que les enfants
restent avec leur père, même si c’est ce dernier qui a demandé le
divorce ou répudié sa femme.


c. Rupture par divorce demandé à la fois par les deux
conjoints. — Les enfants sont en général partagés entre les
deux époux, les fils restant avec le père, les filles avec la mère.
Mais celle-ci ne peut, le plus souvent, conserver ses filles auprès
d’elle que si elle ne se remarie pas ; les droits paternels
sur ces filles sont exercés en tout cas par le chef de la famille
de la mère et jamais par son second mari[21].


d. Rupture par annulation de mariage. — Un mariage
annulé étant considéré comme n’ayant pas eu lieu, l’attribution des
enfants est réglée par les coutumes relatives aux enfants nés d’une
union libre (voir plus loin).


e. Rupture du mariage par décès de la mère. — Les
enfants restent avec le père. S’ils sont en bas âge, ils sont
confiés en général à une autre femme du père ou à une sœur de
celui-ci, jusqu’à ce qu’ils puissent se passer de soins
maternels.


f. Rupture du
mariage par décès du père. — Les enfants restent avec leur
mère tant qu’ils sont jeunes et tant que leur mère ne se remarie
pas, à moins qu’elle n’épouse l’héritier du défunt. Ce dernier est
en tout cas le tuteur des enfants et c’est à lui qu’ils sont
attribués en droit. C’est lui qui devra s’occuper de trouver une
nourrice aux enfants en bas âge, dans le cas de décès simultané du
père et de la mère.


g. Rupture d’un mariage régulier d’esclaves. — Avant la
suppression de l’esclavage, les règles étaient les mêmes pour la
rupture d’un mariage d’esclaves que pour la rupture d’un mariage de
gens libres, avec cette différence toutefois que le maître de
l’esclave étant le tuteur légal des enfants de celui-ci, il
remplaçait, suivant le cas, soit le père des enfants soit le chef
de la famille de la mère.


En cas de mariage entre une personne libre et son esclave, les
enfants étaient toujours attribués à cette personne libre, quel que
fût son sexe, ou, dans le cas de son décès, à son héritier.


h. Rupture d’un mariage contracté dans un pays où est
pratiqué le système de succession utérine. — Toutes les règles
énoncées ci-dessus ne s’appliquent qu’aux régions où a prévalu le
système de succession consanguine, ainsi qu’à celles où s’est
maintenu le système de succession patriarcale mais non
utérine ; dans les pays où l’on n’admet à la succession que
les parents de ligne utérine, les enfants sont en principe toujours
attribués à la famille de leur mère, quelles qu’aient été les
circonstances de la rupture du mariage. Nous avons vu même que,
chez les Lobi, le père n’a pas à nourrir ses propres enfants,
l’oncle maternel de ces derniers étant, dès leur naissance, leur
tuteur naturel.


III. — Conditions de validité
du mariage.


Pour qu’un mariage soit réel et considéré comme tel, il faut de
toute nécessité qu’il ait été accompli selon la coutume locale,
quel que soit le système adopté, et de plus entouré de certaines
conditions de publicité. Toute union qui n’a pas été
conclue conformément
à la coutume locale ou qui n’a pas été entourée de la publicité
suffisante est considérée comme une union libre et ne constitue pas
un mariage régulier.


1o Conditions de publicité. — Les conditions
de publicité requises consistent principalement dans la demande du
consentement de la famille de la future, ainsi que dans les
négociations qui ont précédé le mariage et la remise du prix de
coemption ou du douaire en présence de témoins. En cas de mariage
entre deux conjoints de tribus différentes, nous avons vu que la
présence du chef de village — ou de son délégué — au moment de la
remise du prix de coemption ou du douaire était nécessaire.


2o Consentements requis. — Le consentement
de la future et celui de la famille du futur peuvent être requis ou
non par la coutume, mais, même requis, ils ne peuvent en général
constituer une condition sine quâ non de la validité du
mariage, sauf, en ce qui concerne le consentement de la future,
dans le cas de mariage par simple consentement mutuel ou le cas de
mariage avec une femme émancipée (veuve ou divorcée). Le
consentement de la famille de la future est au contraire une
condition sine quâ non de validité, sauf dans le cas de
mariage avec une femme émancipée. Ce consentement de la famille de
la future comprend celui du père et du chef de famille — s’ils sont
distincts —, mais non pas nécessairement celui de la mère, bien
qu’il soit d’usage de ne rien faire sans consulter celle-ci. En cas
de décès du père, c’est le tuteur légal de la jeune fille dont le
consentement devient nécessaire.


S’il y a conflit entre le père de la future et son chef de
famille, le consentement de ce dernier suffit pour valider le
mariage[22].


3o Nubilité des conjoints. — Une autre
condition de validité du mariage est la nubilité des deux
conjoints ; une jeune fille peut être fiancée avant sa
nubilité, mais le mariage ne peut s’accomplir tant qu’elle n’est
pas nubile, sauf chez de rares tribus qui d’ailleurs n’habitent pas le Soudan
(Aladian de la Côte d’Ivoire par exemple), où la fiancée peut être
remise à son fiancé avant d’être nubile : pourtant, même
lorsque cette coutume est admise, il est de règle que le fiancé
attende, pour consommer l’acte marital, que sa fiancée soit nubile.
En tout cas un mariage consommé entre des conjoints impubères, ou
l’un des conjoints étant impubère, en admettant que la chose soit
possible, ne serait valide nulle part.


Dans la plupart des pays, l’époque de la nubilité est fixée par
la manifestation naturelle du développement des fonctions
génitrices, qui correspond à peu près à l’âge de 12 ans pour les
filles et de 15 ans pour les garçons. Dans certaines régions, une
fille n’est considérée comme nubile qu’après la trentième menstrue.
Dans les pays du Soudan où se pratiquent la circoncision sur les
garçons et l’excision sur les filles, les enfants ne sont souvent
opérés qu’une fois pubères, en sorte que le fait de n’être pas
circoncis ou excisée au moment du mariage ne peut constituer un
empêchement dirimant, pourvu que les conjoints soient nubiles.


4o Liens de parenté. — Les liens de parenté
entre futurs conjoints constituent partout un obstacle absolu au
mariage, mais le degré de parenté qui crée l’obstacle n’est pas le
même partout. Dans tout le Soudan, le mariage est interdit entre
père et fille ou mère et fils, ainsi qu’entre frère et sœur aussi
bien utérins que consanguins ou que les deux à la fois. Chez la
plupart des tribus — mais non chez toutes — il est également
interdit entre l’oncle et la nièce ou la tante et le neveu, ainsi
qu’entre cousins germains, de ligne soit utérine soit consanguine.
Le mariage entre cousins issus de germains de ligne utérine et même
parfois entre cousins germains de même ligne, est souvent autorisé,
mais, presque partout, le cousinage consanguin à n’importe quel
degré demeure un obstacle.


L’alliance ne crée aucune parenté et par suite ne peut faire
obstacle au mariage. Toutefois, pour des raisons de convenance, il
est admis qu’un homme ne peut être en même temps le mari
de deux sœurs ni d’une mère et de sa fille, d’une tante et de sa
nièce ; mais il peut épouser successivement les deux
sœurs, pourvu que la
première soit décédée au moment du mariage de la seconde, et, dans
les mêmes conditions, il peut épouser successivement la mère et la
fille, la tante et la nièce.


5o Endogamie et exogamie. — Chez la plupart
des peuples qui pratiquent la coutume des diamou ou noms
de clan (Mandé, Toucouleurs, Songaï, Sénoufo, Voltaïques, etc.), le
mariage n’était permis à l’origine qu’entre deux futurs de
diamou différents (c’est-à-dire que chez les Mandé, par
exemple, deux Keïta, deux Kouloubali, deux Diara, etc., ne
pouvaient se marier ensemble) : cela tenait à ce que, au
début, les porteurs d’un même diamou composaient tous en
réalité une même famille et étaient tous parents entre eux ;
cela arrive encore aujourd’hui dans des petits villages, où tous
les gens de même diamou sont plus ou moins cousins, et
c’est ainsi qu’on entend dire que tel homme ne peut épouser telle
jeune fille parce que tous deux s’appellent
« Diara » : en réalité, il n’y a pas là exogamie
résultant d’un système de clans totémiques, et l’obstacle au
mariage résulte simplement d’un lien de parenté.


Actuellement, sauf dans certains petits village où les familles
sont peu nombreuses et où le même diamou correspond
souvent à une descendance unique, le même nom de clan se trouve
porté par des gens qui n’ont vraisemblablement entre eux aucun lien
de parenté appréciable et qui même n’appartiennent pas toujours à
la même tribu. Aussi le fait que deux futurs conjoints portent le
même diamou ne constitue-t-il plus un obstacle au
mariage ; il suffit simplement, pour qu’ils puissent se
marier, qu’il n’existe pas entre eux de liens de parenté créant
empêchement.


Il arrive même souvent que les gens d’un clan préfèrent
contracter mariage avec un conjoint du même clan, c’est-à-dire
portant le même diamou, mais il ne faudrait pas en
conclure non plus que le clan crée l’endogamie. En réalité l’usage
du diamou, là où il existe, n’a rien à faire avec les
conditions de validité du mariage et il n’en résulte ni exogamie ni
endogamie.


De même il n’est pas nécessaire que les deux conjoints
appartiennent à la même tribu, ni au même peuple ni même à la même
race, quoique les mariages entre conjoints de la même tribu soient les plus fréquents.
Dans le cas de mariage entre deux conjoints de tribus ou de peuples
différents, c’est la coutume du lieu où s’accomplit le mariage qui
est suivie (c’est-à-dire, le plus souvent, la coutume de la tribu à
laquelle appartient la jeune fille).





	Delafosse
	Planche XXXIV






[image: ]
Cliché Froment



Fig. 66. — Danseurs Bobo, à
Koury.






[image: ]
Cliché Bouchot



Fig. 67. — Un guerrier
Lobi.







D’autre part il existe presque partout certaines castes
spéciales, plus ou moins méprisées — artisans, forgerons, griots ou
baladins, sorciers — qui ne peuvent pratiquer que l’endogamie,
c’est-à-dire ne peuvent contracter mariage que dans leur sein, soit
chacun dans sa caste, soit dans une caste similaire. Ainsi un homme
de la caste des artisans pourra épouser soit une femme de sa caste
soit une femme de la caste des griots, mais il ne pourra épouser
une femme non castée ou une femme appartenant à une caste noble
(agriculteurs, pasteurs, guerriers, prêtres, marchands, etc.).
Réciproquement un homme de caste noble pourra faire sa concubine
d’une femme de la caste des artisans, par exemple, mais ne pourra
l’épouser. Ceci est d’autant plus remarquable que, dans le même
pays, un homme de caste noble pourra souvent, sans déroger, épouser
une femme de condition servile. Il est d’ailleurs bon de noter
qu’un mariage entre un agriculteur et une potière, par exemple,
quoique non admis par la coutume, serait valide si les autres
conditions de validité avaient été remplies : mais le mari qui
l’aurait contracté serait renié par ses pairs et passerait de ce
fait dans la caste de sa femme. Il en serait de même dans le cas du
mariage d’une femme non castée avec un artisan, un forgeron, un
griot, etc.


IV. — Obligations et droits
résultant du mariage.


Il sera parlé, au sujet des coutumes de droit social et
politique, des obligations et droits du chef de famille et des
institutions connexes ; nous ne traiterons ici que des
obligations et droits des personnes composant la famille réduite,
c’est-à-dire du mari et père, de l’épouse et mère, et des
enfants.


1o
Obligations de l’époux.



a. Vis-à-vis de ses femmes. — L’époux doit à chacune de
ses épouses le gîte, la nourriture, l’habillement (subordonné aux
habitudes locales), les soins en cas de maladie, des funérailles
décentes en cas de décès, et enfin les manifestations
physiologiques de l’amour conjugal en dehors du cas de maladie ou
de débilité sénile en ce qui le concerne et des cas de maladie,
menstrues, grossesse et période d’allaitement en ce qui concerne
l’épouse[23].


L’époux doit fidélité à ses épouses. Toutefois il est admis que
l’époux monogame peut avoir des concubines durant les périodes où
il ne peut user de sa femme, mais à condition de n’avoir pas de
rapports avec elles sous le toit conjugal ; dans certains pays
même ces rapports doivent être autorisés au préalable par l’épouse.
Il est admis aussi que l’époux voyageant en dehors de son pays peut
avoir des relations passagères avec des concubines, à condition de
se conduire avec discrétion. — L’époux polygame doit ses faveurs à
chacune de ses épouses à tour de rôle, se partageant entre elles
par jour ou par semaines, selon les pays, mais la première femme en
date peut en général exiger un tour de faveur en dehors de son tour
régulier.


L’époux est responsable pécuniairement des dettes qu’a pu
contracter sa femme durant le mariage, ainsi que du préjudice
qu’elle a pu causer à autrui.


b. Vis-à-vis de ses enfants. — Le père doit à ses
enfants jusqu’à l’époque de leur mariage — qui les émancipe — la
nourriture, l’habillement, le gîte, les soins en cas de maladie,
l’éducation (comprise comme préparation à la vie qu’ils auront à
mener une fois adultes) ; de plus il doit aider ses fils à se
marier en leur procurant, si besoin est, tout ou partie des sommes
nécessaires.


Le père est
responsable pécuniairement des dettes contractées par ses enfants
non émancipés et du préjudice qu’ils peuvent causer à autrui[24].


2o Obligations de l’épouse.



a. Vis-à-vis de son mari. — La femme doit cohabiter
avec son mari et le suivre dans ses déplacements, s’il l’exige,
mais elle n’est pas tenue en général de le suivre s’il quitte le
pays définitivement. Elle lui doit l’obéissance ; elle doit
lui préparer ses aliments, s’occuper du ménage, entretenir le feu,
apporter l’eau à la maison, se livrer à certains travaux agricoles,
soigner son époux lorsqu’il est malade, pleurer à son décès. Elle
doit à son époux l’amour conjugal, chaque fois qu’il l’exige, en
dehors des cas cités plus haut ; toutefois, si l’époux a
plusieurs femmes, chacune de celles-ci n’est tenue à l’amour
conjugal que lorsque c’est son tour. Généralement la femme dont
c’est le tour de partager la couche de l’époux est dispensée de
certains travaux (corvée d’eau, corvée de bois, travaux agricoles,
balayage de la cour) durant la journée ou la semaine qu’elle doit
consacrer à son mari.


La femme doit fidélité absolue à son époux, sauf le cas où —
ainsi qu’il est admis par certains peuples primitifs — le mari
prierait sa femme d’accorder ses faveurs à un ami ou un hôte de
passage ou encore de se prostituer au bénéfice du mari, cas
auxquels la femme doit se prêter à ces exigences. Il arrive aussi
qu’un mari impuissant cède sa couche à un ami complaisant, dans le
but d’avoir des enfants.


b. Vis-à-vis des autres femmes de son mari. — Chaque
femme doit vivre en bonne intelligence avec les autres épouses de
son mari, les
assister en cas de maladie ou d’accouchement, allaiter leurs
enfants si elles n’ont pas de lait ; de plus les femmes
épousées en deuxième lieu, troisième lieu, etc., doivent obéissance
et respect à celle qui a été épousée la première.


c. Vis-à-vis de ses enfants. — La mère doit allaiter
ses enfants, sauf le cas d’absence de lait ou de maladie grave, les
soigner, s’occuper d’eux tant qu’ils ne peuvent être livrés à
eux-mêmes, leur préparer leurs aliments ; elle doit apprendre
à ses filles la cuisine et les soins du ménage et les préparer aux
occupations qu’entraînera plus tard pour elles la maternité.


3o Obligations des enfants.



a. Vis-à-vis de leurs parents. — Les enfants doivent à
leurs père et mère respect et obéissance ; une fois émancipés
par le mariage, ils ne sont plus tenus qu’au respect, mais
cependant ils demeurent toute leur vie dans l’obligation d’assister
leurs parents devenus vieux, de les nourrir s’ils ne peuvent plus
gagner eux-mêmes leur nourriture, de les soigner s’ils sont malades
et de leur faire des funérailles décentes.


Les obligations légales des enfants des deux sexes vis-à-vis de
leurs parents, comme celles des parents vis-à-vis d’eux, cessent
avec le premier mariage, qui émancipe de plein droit l’enfant qui
se marie. Le fils devenu époux cesse d’être sous la dépendance de
son père, tout en demeurant sous celle du chef de sa famille (voir
les coutumes de droit social). La fille devenue épouse passe sous
la dépendance de son mari et sous la tutelle, non de son père, mais
de son chef de famille (voir les coutumes de droit social, chapitre IV).


b. Vis-à-vis de leurs frères et sœurs. — Les enfants
doivent assister en cas de besoin leurs frères et sœurs, tant
utérins que consanguins. Le frère aîné doit remplacer le père
absent vis-à-vis de ses frères et sœurs non émancipés et ceux-ci
lui doivent alors respect et obéissance comme ils les devraient à
leur père présent. Ceci ne s’applique pas au cas de décès ou
d’absence prolongée du père, auquel cas le père est remplacé par
son héritier ou par le chef de famille.


c. Vis-à-vis
des femmes de leur père autres que leur mère. — Les enfants
n’ont aucune obligation vis-à-vis des femmes de leur père autres
que leur mère, en dehors de celles auxquelles ils sont tenus par
suite des ordres donnés par leur père.


4o Droits de l’époux.



a. En tant qu’époux. — Les droits de l’époux résultent
des obligations de son épouse vis-à-vis de lui et vis-à-vis de ses
enfants et de ses autres femmes, et consistent à exiger de l’épouse
l’accomplissement de ces obligations, à la contraindre même par la
force à les accomplir, à la châtier corporellement si elle s’y est
soustraite. Par exemple, en dehors de la solution pécuniaire qu’il
peut demander au tribunal compétent, l’époux a le droit de frapper
sa femme convaincue d’adultère ; il a le droit également de
frapper le complice et, dans la plupart des pays, de le mutiler et
même de le tuer en cas de flagrant délit, si l’adultère a été
commis sous le toit conjugal. Les Peuls et la plupart des nomades
admettent même le droit pour le mari de tuer le complice de
l’adultère où qu’il le rencontre.


Nous avons vu, à propos des contrats, qu’un homme peut se mettre
en gage, en d’autres termes se constituer temporairement la
garantie de son créancier, mais il ne peut mettre sa femme en
gage ; d’autre part il peut obliger sa femme à le suivre là où
il s’est mis en gage.


b. En tant que père. — Le père a le droit d’exiger de
ses enfants l’accomplissement de leurs obligations vis-à-vis de lui
et vis-à-vis de leur mère et de les contraindre au besoin par la
force à les accomplir ; il a le droit, tant qu’ils ne sont pas
émancipés par le mariage, de les châtier corporellement s’ils ont
commis des fautes, et même, dans certains pays, le père avait le
droit de vendre son enfant et parfois de le tuer. Il a le droit de
mettre son enfant en gage pour dettes contractées, soit par
lui-même, soit par la mère de l’enfant, soit par l’enfant ou l’un
de ses frères ou sœurs.


5o
Droits de l’épouse.



a. En tant qu’épouse. — Les droits de l’épouse
résultent des obligations de son époux vis-à-vis d’elle, mais elle
ne peut employer la force pour contraindre son mari à s’acquitter
de ses obligations et n’a pas d’autres ressources légales, s’il s’y
refuse, que de réclamer le divorce ou de s’adresser, pour obtenir
gain de cause, au tribunal compétent. Cependant, dans la pratique,
le nombre des femmes qui frappent leur mari ou l’amènent à
composition en refusant de partager sa couche est beaucoup plus
considérable qu’on ne serait porté à le croire. Le nombre des
femmes qui mènent leur mari par le bout du nez et le forcent à se
ruiner pour elles est plus considérable encore, même chez les
peuples où la femme semble être le plus asservie.


b. En tant que mère. — La mère a le droit d’exiger de
ses enfants l’accomplissement de leurs obligations vis-à-vis
d’elle, mais elle ne peut les contraindre par la force à s’en
acquitter ou les châtier s’ils ont mal agi que jusqu’à l’époque de
leur puberté. Passé cette époque, elle doit, pour obtenir le
châtiment que les enfants peuvent avoir mérité, s’adresser à son
mari ou, en cas de décès du mari, au tuteur des enfants. Cependant
il est admis généralement que la mère a droit de correction sur ses
filles jusqu’à leur mariage.


6o De l’interdiction paternelle et de la
tutelle.



Il peut arriver qu’un père ou une mère, à cause de sa cruauté
habituelle ou de sa mauvaise conduite notoire, ou par suite de son
état de démence, soit considéré comme indigne d’exercer les droits
résultant de sa qualité de père ou de mère. Dans ce cas, le conseil
de famille ou le tribunal compétent, ou simplement le chef de la
famille, peut interdire le père ou la mère indigne et confier tous
ses droits à un tuteur ou une tutrice désigné d’office. A défaut de
tuteur désigné, c’est le chef de famille qui est le tuteur naturel
des enfants maltraités ou abandonnés par leurs parents, et des
enfants des fous.


Nous avons vu, en
parlant de l’attribution des enfants, les autres cas où peut
s’exercer la tutelle.


Dans tous les cas, le tuteur a les mêmes obligations et les
mêmes droits que le père ou la mère qu’il remplace.


V. — Contraventions aux
obligations résultant du mariage.


1o Adultère de l’épouse. — L’adultère de
l’épouse, à moins qu’il n’ait été commis sous le toit conjugal, ne
donne pas lieu en général à une autre solution que le châtiment
corporel de l’épouse par son mari — châtiment destiné surtout à
faire avouer à la femme coupable le nom de son complice — et le
paiement par ce dernier, au mari trompé, d’une indemnité pécuniaire
dont le taux varie selon les pays et aussi selon la condition
sociale du mari. La somme peut varier de quelques francs — s’il
s’agit d’un mari de condition ordinaire — à plusieurs milliers de
francs, avec mise aux fers jusqu’à paiement complet de l’indemnité,
— si le mari est un grand chef.


En général, l’indemnité à payer par le complice est plus forte
si la femme était enceinte au moment où l’adultère a été commis et
surtout si elle fait une fausse couche ensuite ou met au monde un
enfant mort-né. Dans certains pays, l’indemnité varie selon que les
complices n’ont aucun lien de parenté ni d’alliance ou, au
contraire, selon la nature des liens qu’ils peuvent avoir entre eux
ou que le complice peut avoir avec le mari.


Si le complice ne peut payer et si sa famille se refuse à lui
venir en aide, il est mis en gage jusqu’à paiement complet.


Nous avons vu qu’en cas d’adultère commis sous le toit conjugal,
et surpris par le mari, celui-ci a en général le droit de frapper
la femme coupable et de tuer le complice, quitte à payer une faible
indemnité à la famille de ce dernier ou à accomplir certains
sacrifices rituels pour empêcher que le sang répandu ne porte
malheur au village.


Autrefois un esclave complice de l’adultère de l’épouse était
mis à mort ou vendu.


2o Adultère de l’époux. — L’adultère de
l’époux n’est pas en
général puni par la coutume, mais il est presque toujours retenu
comme un motif plausible d’accorder le divorce à la femme trompée
qui le réclame. Dans beaucoup de pays, et surtout s’il s’agit d’un
mariage par simple consentement mutuel, la femme trompée peut
exiger que son mari lui paie une indemnité, et cette indemnité doit
être au moins égale à la somme que le mari adultère a remise à sa
complice comme prix de ses faveurs. De plus, la femme trompée a le
droit de frapper sa rivale et de l’insulter en public.


Bien entendu, ce qui précède ne peut s’appliquer qu’aux cas où
l’adultère du mari n’est autorisé ni par son épouse ni par la
coutume, et principalement au cas où il a été commis sous le toit
conjugal ou dans le village même où réside le ménage.


3o Abandon du domicile conjugal par
l’épouse. — Le mari peut exiger de la famille de sa femme
qu’elle contraigne cette dernière, au besoin par la force, à
réintégrer le domicile conjugal. Toutefois, si la femme a quitté
son mari à la suite de sévices immérités ou parce que son mari se
refusait à l’accomplissement de ses obligations d’époux, le
tribunal prononce en général le divorce comme s’il avait été
réclamé par la femme, c’est-à-dire en faisant restituer au mari une
partie au moins des sommes qu’il avait dépensées pour son
mariage.


Si la femme, ayant quitté son mari sans motif plausible, se
refuse à le rejoindre, ou si sa famille refuse de l’y contraindre,
le divorce est prononcé également, mais avec remboursement au mari
de la totalité de ses dépenses, cadeaux à la famille compris.


4o Abandon de l’épouse par l’époux. — La
famille de l’épouse abandonnée demande des explications au mari et
le somme de reprendre sa femme. S’il s’y refuse et qu’il ne puisse
fournir des raisons valables de sa conduite, le divorce est
prononcé comme s’il avait été réclamé par le mari, sans aucun
remboursement à effectuer entre les mains de ce dernier. Si au
contraire le mari peut justifier sa conduite à lui en établissant
les torts de sa femme, ou bien le mari reprend sa femme repentante,
ou bien le divorce est prononcé comme pour le cas de
répudiation de la
femme par le mari, avec restitution à ce dernier, en général, d’une
partie de ses dépenses de mariage.


5o Abandon des enfants par leurs parents. —
Il entraîne l’interdiction de ces derniers (voir plus haut).


6o Autres contraventions. — Elles sont
jugées à l’amiable par le conseil de famille ou le tribunal
compétent. Si on ne peut réconcilier les époux, le divorce est
prononcé de la manière qui semble la plus équitable.


VI. — Relations sexuelles en
dehors du mariage.


1o Union libre. — Je ne parlerai pas ici du
concubinat légal autorisé par le code musulman : en droit
indigène pur, toute relation entre un conjoint marié et une
personne qu’il n’a pas épousée régulièrement constitue un adultère
de la part du conjoint et donne lieu aux solutions indiquées
précédemment. Nous ne nous occuperons ici que des relations entre
deux célibataires, autrement dit de l’union libre ou mariage
irrégulier.


Toute union contractée en dehors des conditions requises pour
qu’un mariage soit valide, c’est-à-dire en désaccord avec la
coutume locale ou sans publicité suffisante, ou sans le
consentement de la famille de la jeune fille, est une union libre.
Cette union peut être d’ailleurs régularisée par la suite grâce à
l’accomplissement des formalités négligées tout d’abord, et c’est
ce qui se passe en somme dans le mariage par simple consentement
mutuel.


Mais une union libre non régularisée ne constitue pas un mariage
et ne crée pour aucun des conjoints les droits ni les obligations
qu’entraînerait le mariage. Tout d’abord elle ne les émancipe pas.
Ensuite l’homme, dans le cas d’union libre, ne peut rien exiger de
la femme, ni obéissance, ni fidélité, ni quoi que ce soit, et il en
est de même pour la femme vis-à-vis de l’homme.


L’union libre ne peut conférer non plus aucun droit paternel ni
maternel sur les enfants nés d’elle, qui demeurent des enfants
naturels, à moins que leur père ne régularise son union en épousant
validement la mère.


Dans le cas
contraire, voici quelle est, relativement aux enfants, la coutume
la plus généralement suivie. Tant que les parents demeurent
ensemble et qu’ils conservent leur domicile dans le village de la
mère, les enfants qu’ils ont eus demeurent avec eux et le père et
la mère jouissent en fait, sinon en droit, des mêmes droits
vis-à-vis de ces enfants que s’ils les avaient eus à la suite d’un
mariage régulier. Mais si le père vient à quitter le village de la
mère, celle-ci tout d’abord ne peut le suivre et ensuite les
enfants doivent demeurer dans la famille de leur mère, le chef de
cette famille étant leur tuteur naturel et étant seul investi à
leur égard de la puissance paternelle. Si le père ou la mère vient
à mourir, il en est de même en ce qui concerne les enfants,
c’est-à-dire que jamais il ne peuvent être attribués à leur père
naturel ni à son héritier et sont toujours en droit les enfants du
chef de la famille de leur mère.


Dans la pratique, ces enfants restent avec leur mère, et si
celle-ci, après le départ ou la mort de son amant, se marie
régulièrement, elle apporte à son mari les enfants naturels qu’elle
a eus de son amant ; dans ce cas, le mari exerce souvent, au
moins en fait, la puissance paternelle sur ces enfants nés d’un
autre, mais on a vu plus haut que des règles spéciales les
concernent en fait de succession.


2o Enfants adultérins et incestueux. — Si
une femme en puissance de mari a eu un ou des enfants nés de ses
relations adultérines, ces enfants sont considérés comme nés du
mari et leur père naturel, même s’il est connu, n’a aucun droit sur
eux. Cette coutume a force de loi même si les enfants ont été
conçus pendant une absence du mari et sont nés un an ou plus après
son départ ; elle est appliquée également si l’enfant est né
après le décès du mari, mais seulement s’il n’y a pas eu plus de
dix mois entre le décès du mari et la naissance de l’enfant :
l’enfant né plus de dix mois après le décès du mari est considéré
comme un enfant naturel né d’une union libre, ou, si la veuve s’est
remariée, comme l’enfant légitime du second mari. Il n’y a donc
pas, en droit indigène, d’enfants adultérins.


La naissance d’un enfant incestueux est fort rare, d’abord parce
que l’inceste est peu fréquent au Soudan, bien qu’il
ait été signalé en
diverses régions et notamment en pays sénoufo, ensuite parce que,
le plus souvent, la mère incestueuse se fait avorter avant terme.
Si cependant un enfant vient à naître de relations incestueuses, il
est mis à mort la plupart du temps : c’est ainsi tout au moins
que les choses se passent chez les Mossi, les Gourmantché, les
Lobi, etc.


3o Prostitution. — La prostitution
proprement dite n’est pas très répandue au Soudan. On la rencontre
cependant dans certaines villes, parfois aussi dans de petits
villages, mais alors surtout chez les peuples où la femme jouit
d’une plus grande indépendance, notamment chez certains peuples de
la Boucle du Niger.


Les prostituées de métier sont en général des femmes veuves ou
divorcées ; quoique regardées souvent avec un certain mépris
par les autres femmes, elles n’encourent pas la réprobation
publique et ne sont ni claustrées ni astreintes à vivre dans des
quartiers spéciaux. Elles ont parfois — très rarement — des amants
de cœur, c’est-à-dire qui ne paient pas, mais elles n’ont jamais de
souteneurs profitant pécuniairement de leur prostitution.


Chez certains peuples primitifs et chez les peuples de la Boucle
dont je parlais tout à l’heure, il arrive que des jeunes filles non
mariées se livrent à la prostitution, sans en faire un métier à
proprement parler, avec l’agrément de leurs parents, surtout de
leur mère, qui alors joue souvent le rôle de procureuse et profite
au moins en partie des libéralités des amants de sa fille. Chez
d’autres peuples (comme chez les Dan ou Mêbé anthropophages de la
Côte d’Ivoire et de la frontière libérienne), c’est le mari qui
encourage sa femme à la prostitution et en profite.


Quant à la prostitution occasionnelle, c’est-à-dire au fait pour
une femme, mariée ou non, de céder son corps à un amant contre
rémunération, sans que cela constitue pour elle un véritable moyen
d’existence, on peut dire sans trop s’avancer que cette forme de la
prostitution est pratiquée par toutes les femmes du Soudan qui en
trouvent l’occasion sans avoir trop de risques à courir.


Les procédés malthusiens étant en général inconnus des
indigènes, il arrive
assez souvent que les prostituées de métier (veuves ou divorcées),
ou les jeunes filles qui se prostituent avant le mariage,
deviennent enceintes. Parfois elles usent alors de procédés
abortifs que la coutume indigène tolère dans ce cas (comme elle les
tolère aussi, en général, dans le cas où une femme mariée devient
enceinte durant une absence prolongée de son mari). D’autres fois
elles accouchent normalement et alors l’enfant a le même sort que
celui né d’une union libre.


4o Relations unisexuelles, bestialité, etc.
— La pédérastie, le lesbisme, la bestialité et, d’une façon
générale, toutes les relations sexuelles contre nature sont
excessivement rares au Soudan, tout au moins chez les populations
de race noire, car elles semblent se rencontrer plus souvent,
quoique encore sur une échelle très restreinte, chez quelques
tribus arabes. La pédérastie a été introduite en certains endroits,
il faut bien l’avouer, par des Européens ; elle ne semble pas
d’ailleurs avoir fait beaucoup d’adeptes parmi les indigènes. Chez
les Noirs, on cite des cas très rares de lesbisme et de bestialité,
et des cas un peu plus nombreux de pédérastie, mais ces cas sont
isolés et ne méritent pas une étude à part. La coutume indigène n’a
pas prévu ces vices et ne les punit pas ; l’opinion publique
s’en étonne et les tourne en ridicule plutôt qu’elle ne les
méprise. Toutefois je dois dire que l’onanisme, solitaire ou à
deux, existe assez fréquemment chez les jeunes garçons, surtout
dans les pays où le mariage coûte cher et où les mœurs locales
rendent difficile aux jeunes célibataires l’assouvissement de leurs
instincts sexuels. Mais on peut dire que, sauf les cas très rares
où l’unisexualité est en quelque sorte une nécessité physiologique
due à l’absence de femmes, les actes sexuels contre nature sont une
anomalie au Soudan et que nulle part ils ne sont arrivés à se
généraliser assez pour constituer un vice que la coutume ait eu à
prévoir et à réprimer.




[13]Chez les Mossi, la fiancée impubère peut
cohabiter avec son fiancé, mais le mariage ne peut être consommé
qu’une fois la jeune fille devenue nubile.





[14]Voir la note précédente relative à
l’exception, plus apparente que réelle, que l’on rencontre à cette
règle chez les Mossi.





[15]Le mariage par fiançailles sans coemption
aucune est fort rare au Soudan ; il se rencontre cependant
dans la Boucle du Niger chez les Mossi, les Gourmantché, les Lobi,
les Tombo, les Sénoufo, et aussi dans plusieurs provinces de
population malinké : mais, là où il existe, il constitue une
exception plutôt qu’une règle, que la jeune fille soit impubère ou
nubile.





[16]Le mariage par simple consentement mutuel
est fréquent chez les Tombo ; on l’a signalé aussi chez les
Peuls non musulmans et chez les Touareg ; pour ma part, j’en
ai vu des exemples assez fréquents chez les Sénoufo et j’ai entendu
affirmer son existence chez les Bobo, les Lobi, les Birifo et les
Dagari.





[17]Voir la note [15] de la page 67, signalant quelques exceptions à
cette règle.





[18]Chez les Sénoufo, le prix de coemption est
souvent remplacé par une femme : c’est ce qu’on appelle le
« mariage par échange ». Au lieu d’une « dot »,
on donne au frère de la fiancée une épouse, qui est généralement la
propre sœur du fiancé ; dans certaines provinces, cette
coutume a disparu, mais il est entendu que le futur, une fois marié
et devenu père, donnera à ses beaux-parents la première fille issue
de son mariage (cf. l’attribution de la fille aînée chez les
Sénoufo). Souvent, chez le même peuple, si l’épouse meurt chez ses
parents, ceux-ci doivent fournir au veuf une nouvelle femme.





[19]Il semble cependant qu’on constate chez les
Mossi des exceptions à cette règle.





[20]Si le divorce est prononcé alors que le prix
de coemption n’a pas été versé encore, c’est-à-dire s’il n’y a eu —
au point de vue du contrat — que promesse d’exécution, le père ne
garde que les fils issus du mariage et les filles sont attribuées à
la famille de leur mère : telle est tout au moins la coutume
la plus généralement suivie.





[21]Dans beaucoup de pays, et pour les trois cas
qui viennent d’être énumérés, une coutume nouvelle, qui tend à se
généraliser surtout depuis notre occupation et à laquelle
certainement notre influence n’est pas étrangère, admet que l’on
consulte les enfants qui ont l’âge de raison sur celui de leurs
parents avec lequel ils préfèrent demeurer, et que l’on défère à
leur désir. Mais, pour l’application de cette coutume, il y a lieu
d’agir avec beaucoup de circonspection et de veiller à ce que les
enfants ne soient pas « travaillés » par un père ou une
mère souvent plus guidés par l’intérêt que par la tendresse.





[22]Chez les Mossi, le père peut marier sa fille
contre le consentement de son chef de famille, mais seulement
lorsque l’époux agréé par le père est un roi ou un chef de
province.





[23]Chez les Lobi et souvent aussi chez d’autres
peuples demeurés assez primitifs, lorsque l’époux est monogame par
nécessité, il n’attend pas la fin de l’allaitement pour reprendre
ses rapports avec sa femme.





[24]Chez certains peuples demeurés fidèles au
système de succession utérine, notamment chez les Lobi et les
Birifo, c’est l’oncle maternel et non le père, ainsi que je l’ai
dit déjà, qui exerce vis-à-vis des enfants les droits paternels et
auquel incombent les obligations matérielles et morales résultant
ailleurs de la paternité.









CHAPITRE IV


La société


I. — La famille globale.


A la base de la société indigène du Soudan français se place la
famille. Mais il convient tout d’abord de bien s’entendre sur le
sens donné à ce mot : il existe en effet, chez les indigènes
de l’Afrique Occidentale et Centrale, deux groupements fort
différents l’un de l’autre, mais que l’état de notre vocabulaire
nous oblige à désigner tous les deux par le même mot de famille.
L’un, que, pour mieux préciser, j’appellerai la « famille
réduite », correspond à peu près à ce que nous appelons
communément chez nous la famille : il comprend les époux et
leurs enfants non émancipés ; c’est évidemment le premier
groupement de toute société dans l’ordre historique : un homme
s’est établi quelque part, a pris femme, a eu des enfants, voilà
une famille réduite constituée ; ce peut n’être qu’un accident
dans la vie d’un peuple, ce peut être aussi le berceau de ce
peuple, mais, chez les indigènes du Soudan, cette famille réduite
n’a qu’une importance secondaire au point de vue social et, chez
les peuples qui n’admettent que la parenté de ligne utérine, ainsi
que nous l’avons vu, cette famille n’existe pour ainsi dire pas en
soi. J’ai déjà parlé d’ailleurs, au chapitre précédent, des droits
et des obligations de chacun des membres de la famille réduite
vis-à-vis des autres : je n’y reviendrai pas ici.


Tout autre est le groupement que j’appelle « famille
globale » et qui
se nomme gba ou goua en langue mandingue :
plus élevé et plus solide que le précédent, il n’a pas de
correspondant exact dans notre société européenne actuelle ;
il tend en effet à se désagréger à mesure que s’affermissent les
théories individualistes qui régissent les sociétés de civilisation
occidentale. Au contraire, dans la plupart des civilisations
primitives et notamment dans la société noire, c’est la famille
globale qui constitue le seul groupement social bien caractérisé et
souvent aussi la seule unité politique réellement existante ;
en tout cas, elle est la base de tout Etat indigène ayant évolué
normalement.


1o Chef de famille.



Cette famille globale est celle dont j’ai parlé à propos du bien
de famille et de la succession comportant ce bien. Elle est, nous
l’avons vu, soumise au régime du patriarcat et son chef est — avec
des tempéraments sans grande importance dus à des modification de
la coutume générale — le plus ancien de tous les membres de la
famille. Qu’il soit le premier né de tous les membres vivants de la
famille, qu’il soit le premier né des seuls membres de tige
utérine, qu’il soit — non pas nécessairement le premier né de tous
les membres — mais le premier né de la génération la plus ancienne,
que les femmes soient exclues ou non du commandement de la famille,
le chef est toujours en un mot « l’ancien », celui qui
tient de plus près à l’ancêtre de la famille globale, c’est-à-dire
au fondateur de la première famille réduite primitive.


2o Composition de la famille globale.



Le groupement à la tête duquel est placé ce chef de famille
constitue la famille globale : il comprend tous les
descendants vivants de la famille réduite primitive, ou tout au
moins tous ceux de ces descendants qui ne sont pas trop éloignés,
par le temps et par l’espace, de leur ancêtre pour avoir oublié les
liens de parenté qu’ils doivent à une souche commune ; il
comprend en outre tous les serfs ou « captifs de case »
issus des esclaves
appartenant ou ayant appartenu aux chefs des différentes familles
réduites, et tous les descendants de ces serfs.


Dans la pratique, une famille globale se compose en général de
quatre générations : le chef de famille ou patriarche et ses
frères et cousins, leurs enfants, les enfants et petits-enfants de
ceux-ci, avec un nombre égal de générations de serfs.


Nous avons vu, que tous les parents de la même ligne sont placés
sur le même pied : les frères et les cousins germains sont
appelés du même nom, les fils et les neveux ou fils de cousins
également, et ainsi de suite. Aussi, lorsque quelqu’un dit être le
fils d’un individu donné, il ne s’ensuit pas nécessairement qu’il
soit issu de lui ; on entend très bien d’autre part un
indigène, se disant le frère d’un autre, préciser sa situation
réelle vis-à-vis de celui-ci en ajoutant : « Mais nous
n’avons ni le même père ni la même mère ».


Si, dans la famille réduite, le mariage des enfants les fait
sortir de la famille par le fait même qu’en se mariant ils fondent
une nouvelle famille réduite, il n’en est pas ainsi dans la famille
globale : chaque membre d’une famille globale reste attaché à
cette famille jusqu’à sa mort ; c’est ainsi que le mari
n’entre pas dans la famille de sa femme ni la femme dans celle de
son mari, mais que chacun demeure membre de la famille dans
laquelle il est né, même après le mariage, même en cas d’émigration
définitive dans le pays de son conjoint ou dans un pays quelconque,
si éloigné soit-il de la résidence du chef de famille et de la
contrée où habite la majorité des membres de la famille. On voit
par suite que le mariage, en faisant entrer l’épouse dans une
nouvelle famille réduite — celle du mari —, n’apporte aucun
changement à sa famille globale.


Quant aux enfants, nous avons vu comment la coutume réglait leur
attribution ; ils appartiendront à la famille globale de celui
de leurs auteurs auquel la coutume locale, selon les circonstances,
les attribue. Nous avons vu même qu’en général, lorsqu’il n’y a pas
lieu d’attribuer les enfants à leur père, ils appartiennent, non
pas à leur mère à proprement parler, mais à la famille globale de
leur mère, afin qu’il n’y ait pas d’hésitation possible en cas de
nouvelle union contractée par la mère.


Toutefois il
arrive que des enfants, nés en pays lointain et demeurant sans
aucune relation avec le berceau de leur famille, se trouvent entrer
— de fait sinon de droit — dans une famille globale qui n’est pas
la leur et y apportent un élément étranger dont l’origine disparate
sera oubliée au bout de quelques générations : c’est ainsi que
certaines familles globales s’accroissent aux dépens d’autres qui
finissent par s’éteindre, bien qu’en réalité elles possèdent encore
des représentants en droit strict.


De plus, une famille globale devenue trop nombreuse pour le sol
qu’occupent ses membres peut se scinder en plusieurs fractions,
dont chacune va s’installer sur un territoire nouveau et constitue
à elle seule une nouvelle famille globale issue de la famille
primitive.


3o Droits et obligations du chef de
famille.



Le chef de famille globale a, sur tous les membres du groupement
dont il est le patriarche, quel que soit leur âge et quel que soit
leur sexe, les mêmes droits qu’un père sur ses enfants non
émancipés, mais il n’a pas vis-à-vis d’eux exactement les mêmes
obligations. Ainsi il n’est pas tenu de les nourrir : chaque
membre adulte ou émancipé est obligé de pourvoir lui-même à sa
propre nourriture et à celle de sa famille réduite, c’est-à-dire de
ses femmes et de ses enfants non émancipés. Toutefois, si un membre
même adulte de la famille se trouve, par suite de circonstances
indépendantes de sa volonté, dans l’impossibilité de subvenir à ses
besoins et à ceux de sa famille réduite, — par exemple dans le cas
d’une infirmité qui lui interdit tout travail, soit définitivement,
soit momentanément, — le chef de famille est tenu de l’entretenir
ainsi que ses femmes et enfants. De même, si un mariage agréé par
le chef de famille ne peut être conclu par suite de l’impossibilité
où se trouvent le futur et son père de réaliser la somme
nécessaire, le chef de famille est tenu d’intervenir
pécuniairement. Le chef de famille est encore responsable des
dettes et obligations contractées par les membres de la famille,
tout au moins si elles résultent de contrats qu’il a autorisés, et même, en
beaucoup de pays, s’il a ignoré le contrat, pourvu qu’il n’ait pas
formellement refusé de l’autoriser.





	Delafosse
	Planche XXXV






[image: ]
Cliché Delafosse



Fig. 68. — Groupe de Dagari
sur une terrasse, à Pinntouri.






[image: ]
Cliché Delafosse



Fig. 69. — Groupe de Birifo
dans une plantation, à Boukori.







Lorsque l’intervention pécuniaire du chef de famille est ainsi
exigée, il ne recourt pas en général à ses deniers personnels, à
son bien privé, pour s’acquitter de ses obligations, ou tout au
moins il n’y recourt que lorsqu’il ne peut faire autrement ou
lorsqu’il est assez riche pour pouvoir se montrer généreux :
en principe, il remplit les obligations de cette nature qui lui
incombent au moyen du bien de famille, ou au besoin en faisant
appel à la solidarité familiale, dont nous parlerons dans un
instant.


J’ai suffisamment expliqué précédemment ce qu’était le bien de
famille, son origine, sa composition, son inaliénabilité en dehors
des cas où les besoins de la famille sont en jeu, ainsi que les
droits et obligations du chef en ce qui concerne ce bien, ainsi
encore que le régime spécial à sa transmission par
succession : je n’y reviendrai pas ici.


4o Droits et obligations des membres de la
famille globale.



Vis-à-vis du chef de famille, les droits et obligations des
membres résultent tout naturellement des obligations et droits du
chef de famille, dont il vient d’être question.


Entre eux, les membres d’une même famille globale se doivent
aide et soutien, au double point de vue matériel et moral, et
chacun d’eux a le droit de faire appel à cette solidarité. Cette
solidarité est très étendue : nous avons vu que chaque membre
de la famille doit à la communauté une partie de son travail, sous
forme d’une ou plusieurs journées par semaine, ou, dans le cas où
il demeure au loin, une partie de ses gains ou de son
salaire ; par contre, la communauté familiale est civilement
et pécuniairement responsable des dettes de ses membres insolvables
et des dommages-intérêts auxquels ils peuvent être condamnés en
justice.


Lorsque le chef de famille est présent, c’est à lui que l’on a
recours et c’est lui qui est rendu responsable, comme chef
et représentant
naturel de la communauté. Mais en son absence, — par exemple dans
le cas de plusieurs membres d’une même famille voyageant ensemble
en dehors de leur pays, — chacun est responsable et solidaire des
actes et obligations des autres, et c’est ainsi que s’est établie
chez certaines peuplades l’habitude, pour un créancier, de saisir
les biens d’un individu sous le seul prétexte que l’un des membres
de la famille de cet individu se trouve être le débiteur du
créancier en question.


L’acceptation de cette solidarité familiale, du « si ce
n’est toi, c’est donc ton frère », est profondément ancrée
dans les coutumes de tous les peuples de l’Afrique Occidentale,
quelle que soit leur race ou leur religion. La famille globale est
certainement chez eux le groupement social ayant le plus de
cohésion et de vitalité : souvent d’ailleurs, il n’y en a
point d’autre, en particulier chez les tribus les plus
primitives.


II. — Les clans.


Le clan est une unité sociale très répandue au Soudan
Français : on peut dire, semble-t-il, que, à part les
populations de souche arabe ou berbère, tous les peuples du
Haut-Sénégal-Niger, les plus policés comme les plus primitifs,
possèdent l’institution du clan ; et encore n’est-il pas sûr
qu’il n’en subsiste pas de traces chez les Touareg et les
Maures.


Le clan, que l’on confond souvent à tort tantôt avec la famille
globale tantôt avec la sous-tribu, paraît être un acheminement de
la première, qui est un groupement social, vers la seconde, qui est
une division ethnique. Mais ce qui est très important et tout à
fait digne de remarque, c’est que le même clan peut comprendre des
familles globales appartenant à des divisions ethniques très
différentes.


Il semble bien que, originairement, le clan doit remonter, comme
les autres groupements sociaux, à la famille réduite, dont le
fondateur fut l’ancêtre du clan, ou tout au moins de l’une des
fractions du clan ; au bout d’un certain nombre de
générations, la même famille réduite initiale se trouve avoir donné
naissance à un grand nombre de familles globales, qui se sont dispersées aux quatre
coins d’une région, qui peuvent même avoir constitué des divisions
ethniques différentes, cessant d’avoir entre elles des rapports et
finissant par ignorer leurs liens de parenté et s’ignorer même les
unes les autres, mais conservant toujours certaines particularités
qu’elles doivent à leur origine commune et qui sont précisément la
caractéristique du clan. En sorte que, de même que la famille
globale est le développement de la famille réduite, le clan est un
groupement, à la vérité assez vague et fort élastique, mais qui
paraît bien être constitué par l’ensemble des familles globales
issues d’une même famille réduite primitive.


Ces particularités qui caractérisent un clan et qui permettent à
des individus, s’ignorant entre eux et souvent ne parlant pas la
même langue et n’ayant pas les mêmes coutumes, de reconnaître
qu’ils appartiennent au même clan, se manifestent principalement
par des interdictions d’ordre magico-religieux que les ethnographes
désignent sous le nom océanien de « tabou » et qu’ils
rattachent souvent à une forme de religion à laquelle ils ont donné
l’appellation américo-indienne de « totémisme ». D’après
eux, le totem serait un être — généralement un animal,
mais non nécessairement — que le clan considérerait comme son
ancêtre et dont il porterait le nom, et le tabou ou
interdiction totémique se rapporterait à la défense de tuer cet
animal éponyme et de manger sa chair : telle est tout au moins
la définition du totémisme vrai et du tabou totémique, tels qu’on
les a rencontrés parmi certaines populations indigènes de
l’Amérique et de l’Océanie.


En ce qui concerne l’Afrique Occidentale, il semble bien que
l’institution des clans ne se rattache pas à la religion totémique,
au moins comprise ainsi : sans doute même n’y a-t-elle aucun
caractère religieux proprement dit. Les principes du totémisme en
effet, d’après M. Van Gennep, qui fait autorité en la matière, sont
les suivants :


1o Le totémisme est caractérisé par la croyance à un
lien de parenté entre un groupe humain, d’une part, et, de l’autre,
une espèce animale ou végétale, ou une classe d’objets ou une
catégorie d’êtres humains ;


2o
Cette croyance s’exprime par des rites négatifs (tabous), par des
rites positifs (cérémonies d’initiation) et par une réglementation
matrimoniale (exogamie, le plus souvent) ;


3o Le groupe humain porte le nom de son totem.


Or, si nous examinons l’institution des clans telle qu’elle se
présente en Afrique Occidentale, nous constatons :


1o Que, si certaines peuplades croient à des liens de
parenté entre des groupements humains et des animaux, cette
croyance ne s’applique pas, sauf exceptions qui n’ont d’ailleurs
pas été signalées encore, à l’espèce animale qui est le
« tabou » d’un clan donné, mais à certains animaux
isolés, qui sont considérés comme incarnant l’esprit d’un ancêtre
défunt, qui peuvent très bien appartenir à une autre espèce que
l’espèce « tabou » et qui ne sont considérés comme
parents possibles — et non pas certains — que par une
famille globale donnée et non par l’ensemble d’un clan ; on
rencontre bien, il est vrai, chez certaines peuplades — et non chez
toutes — la croyance à une transmigration possible des âmes entre
les hommes d’un clan et les animaux de l’espèce
« tabou », mais cette croyance n’est pas du tout
essentielle dans la théorie indigène du clan et elle s’étend,
lorsqu’elle existe, en dehors de lui ;


2o Que, si les rites négatifs ou « tabous »
— entre autres l’interdiction de manger l’animal sacré du clan —
existent partout où l’on rencontre au Soudan l’institution du clan,
si d’autre part les cérémonies d’initiation sont très répandues,
ces cérémonies n’ont vraisemblablement aucune relation avec
l’institution des clans, car elles sont communes à des groupements
de clans différents ; que, si l’exogamie paraît exister
parfois, c’est-à-dire si le mariage est interdit entre deux
individus du même clan, cela tient, comme nous l’avons vu, non pas
à ce qu’ils ont le même « tabou », mais à ce qu’ils sont
parents à un degré trop rapproché (l’exogamie est de règle dans
certaines fractions de clan, chez les Sissé-Tounkara, les
Keïta-Mansaré et les Kouloubali-Massassi par exemple, mais il est à
remarquer qu’il s’agit là de fractions ayant le privilège de
fournir le roi et qui constituent à proprement parler des
familles[25] ;


3o
Que, si certains clans portent le nom de leur « tabou »
ou animal sacré, le phénomène est excessivement rare et n’a été
signalé encore que chez les Sénoufo et dans un clan des
Mandingues : l’immense majorité des clans du Soudan portent
des noms dont l’origine est souvent difficile à expliquer mais qui,
en tout cas, n’ont rien de commun avec le nom de l’animal ou des
animaux sacrés de chaque clan ; car je pourrais ajouter que,
la plupart du temps, chaque clan possède, outre un
« tabou » principal, un grand nombre de
« tabous » secondaires.


Sans entrer dans plus de détails, je crois ce qui précède
suffisant pour avancer avec quelque chance de certitude que les
clans de l’Afrique Occidentale ne sont pas des clans totémiques, au
sens que l’on donne en général à cette expression.


Voici ce qui les caractérise et comment, d’après la grande
majorité des indigènes, ils se seraient formés.


A l’origine, un homme, se trouvant dans une situation difficile,
aurait été tiré de peine par l’intervention, apparemment fortuite,
de tel ou tel animal : en reconnaissance du service à lui
rendu par cet animal, il aurait décidé que ledit animal serait
sacré pour lui-même et pour tous ses descendants, et c’est en
souvenir de cet événement et pour obéir à leur ancêtre que les
membres de chaque clan, c’est-à-dire les membres de toutes les
familles issues de cet ancêtre, considèrent toujours cet animal
comme sacré, refusent de manger sa chair et généralement — mais non
pas toujours — de le tuer. Mais ils ne regardent nullement cet
animal comme leur ancêtre, puisqu’ils disent nettement que c’est
leur ancêtre qui a, par reconnaissance, sacré cet animal, l’a
proclamé « tabou » pour tous ses descendants.


J’ai raconté plus haut (1er volume, 
page 285) la légende des Kouloubali de Ségou, dont
l’ancêtre fut sauvé par un poisson — le mpolio — et en fit
le tana de ses descendants. Voici quelques autres exemples
de cette formation des clans : l’ancêtre des
Sinngaré, mourant de soif, aperçut une iguane
(kourou en
mandé-banmana) qui urinait contre un baobab ; son attention
ayant été attirée sur ce baobab, il s’en approcha, remarqua qu’il
était creux et que la cavité était remplie d’eau de pluie ; il
put se désaltérer, et c’est en raison de ce fait que les Sinngaré
ont l’iguane comme « tabou » ; — les
Sangaré ont la perdrix pour tabou parce que leur ancêtre,
sur le point d’être mordu par un serpent durant son sommeil, fut
réveillé à temps par une perdrix ; — les Dembélé ont
le cynocéphale, parce que leur ancêtre, au moment où il allait être
tué par un ennemi caché, aperçut cet ennemi grâce à un cynocéphale
qui, en sautant sur la branche servant d’abri à ce dernier, l’avait
démasqué ; — les Maréga (clan soninké) ont pour tabou
un serpent appelé bida, parce que leur ancêtre, abandonné
par sa mère alors qu’il était encore à la mamelle, fut allaité par
un serpent de cette espèce (lequel lui donna à téter au moyen de sa
queue) ; — les Fofana ont le mouton, parce que la
fille de leur ancêtre, oubliée dans un incendie, fut sauvée grâce à
un mouton qui, enfermé dans la même case qu’elle, bêlait
désespérément et attira ainsi l’attention.


Il est arrivé souvent qu’un membre d’un clan déjà constitué,
ayant par conséquent déjà un animal « tabou », a eu à son
tour à se louer des services d’un autre animal et a créé, pour ses
descendants à lui, un second « tabou » qui est devenu la
caractéristique d’un clan secondaire dérivé du clan primitif.
Chacun des clans secondaires issus de cette manière d’un clan
primitif commun possède, en outre du « tabou » primitif,
un autre « tabou » qui lui est propre et qui a fini par
devenir plus important que le premier, parfois même l’a fait tomber
en désuétude. On a eu, de la même façon, des clans tertiaires,
quaternaires, etc., et c’est ainsi que certains clans actuels ont
chacun toute une série de « tabous » animaux ou végétaux,
parmi lesquels certains leur sont communs avec d’autres clans ayant
avec eux-mêmes une origine primitive commune. Comme exemple de clan
secondaire, on peut citer celui des Bamba, chez les
Mandingues, qui est issu du clan des Kouloubali de la
manière suivante : un Kouloubali, acculé dans une caverne par
un caïman qui l’avait poursuivi, aperçut un rayon de lumière qui
tombait d’en haut sur sa tête : c’était un grillon qui
creusait la terre
en cet endroit ; le Kouloubali en conclut que la couche de
terre qui le séparait de l’air libre était mince, il se mit à
agrandir avec ses mains le trou creusé par le grillon et put ainsi
s’échapper ; il décida que ses descendants prendraient le
grillon (kèrè en mandé) comme « tabou », et ce
fut là l’origine du clan des Bamba, qui a comme « tabou »
le grillon, en outre du tabou des Kouloubali, qui est, suivant les
fractions, le lion, l’hippopotame ou un poisson appelé
mpolio sur le Niger.


Car il arrive aussi qu’une fraction d’un clan, à la suite d’une
circonstance de même ordre, a changé son tabou sans changer son nom
de clan, en sorte que tous les membres d’un même clan n’ont pas
nécessairement le même « tabou », ce dernier variant
souvent avec les provinces.


Quant aux noms des clans, leur étymologie est souvent inconnue
des indigènes actuels. Parfois le nom du clan est, dans certains
pays, celui de son « tabou » ou du principal de ses
« tabous », mais le cas est extrêmement rare : on en
cite un seul exemple chez les Mandé[26], le clan des
Samakè, dont le nom signifie « gens de
l’éléphant » et qui ont effectivement l’éléphant comme
tabou ; on m’a affirmé également que les cinq clans principaux
des Sénoufo (les Soroo, les Yéo, les
Siluè, les Sékongo et les Tuo) portent
chacun le nom de son « tabou » (panthère, antilope rouge
à raies blanches, singe noir, écureuil de terre et sanglier) ;
mais je ne connais pas un seul exemple, en dehors de ceux-là, d’une
similitude du nom du clan avec le nom du « tabou », et,
de plus, il convient de remarquer que les clans précités portent,
dans les autres pays, des noms qui ne sont plus du tout ceux de
leurs « tabous » : ainsi les Soroo s’appellent
Kouloubali en mandé, Kambou en lobi, et ainsi de
suite, et ni kouloubali en mandé ni kambou en
lobi ne veulent dire « panthère ».


On peut dire que, dans l’immense majorité des cas, le nom du
clan n’a aucun rapport, même lointain, avec le nom du
« tabou ». Les indigènes disent que le nom de chaque clan
était à l’origine le nom de l’ancêtre du clan, de celui qui l’a
créé, mais ils ne paraissent pas en être bien certains. Quelquefois
l’étymologie du nom de clan indique bien qu’il tire son origine du
nom de l’ancêtre créateur du clan : par exemple, le clan des
Dioman-si ou Dioman-dé chez les Mandingues, dont
le nom signifie « race » ou « enfants » de
Dioman, a eu pour fondateur un nommé Dioman. Mais, le plus souvent,
les noms de clan sont dus à des circonstances spéciales qui ont
accompagné la formation du clan, indépendamment du choix du
« tabou », ou bien il sont des surnoms donnés à l’origine
à l’ensemble des membres d’un même clan : Kouloubali
« les sans-pirogue », Dembélé « les colas
rouges », etc. Jamais on ne rencontre, comme nom de clan, un
nom servant de nom individuel ou prénom. Enfin il faut noter que,
chez le même peuple, un même clan peut porter des noms différents
selon les régions.


Nous avons vu qu’un clan donné pouvait comprendre des membres
appartenant à des familles ethniques différentes : ainsi les
Diara chez les Mandingues, les Diakité chez les
Foulanké, les Bâ chez les Toucouleurs[27],
les Ndiaye chez les Ouolofs, les Pima chez les
Mossi, se considèrent comme appartenant tous au même clan ; de
même les Ouatara chez les Mandé-Dioula, les Yéo
chez les Sénoufo, les Noufi chez les Lobi, les
Fâmié chez les Agni du Baoulé, se considèrent comme
appartenant au même clan. Et c’est là surtout qu’apparaît
l’importance sociale de l’institution du clan. Deux membres d’un
même clan sont liés entre eux par une solidarité étroite, plus
étroite peut-être que la solidarité familiale : ils doivent,
en toute circonstance, se prêter mutuellement assistance ; ils
ne peuvent témoigner l’un contre l’autre en justice : or cette
solidarité existe, non seulement entre deux membres du clan
appartenant à la même tribu, mais aussi entre deux membres
complètement étrangers l’un à l’autre par la langue, la religion et
même la race ; il y a là une sorte de franc-maçonnerie que
n’arrêtent ni les barrières ethniques ni les différences de
civilisation et qui constitue un phénomène excessivement
intéressant. Par exemple, un Mossi du clan des Pima, animiste et
sauvage, n’ayant jamais quitté son pays auparavant, se trouvant
brusquement transporté à Saint-Louis, y rencontre un Ouolof du clan
des Ndiaye, musulman ou chrétien et relativement civilisé, qui du
reste n’est jamais allé au Mossi : le Pima ne comprend
naturellement pas un mot de ouolof, ni le Ndiaye un mot de
mossi ; au bout de quelques instants, à des signes qu’eux
seuls perçoivent, ce Mossi et ce Ouolof se reconnaissent comme
membres du même clan et aussitôt le Ouolof prendra sous sa
protection ce Mossi isolé à 2.000 kilomètres de son pays natal.


Nous avons émis plus haut l’hypothèse que le clan devait être
composé de l’ensemble des familles globales issues d’une même
famille primitive : cette hypothèse peut paraître
inconciliable avec le fait pourtant bien établi de ces clans
répandus d’un bout à l’autre de l’Afrique Occidentale parmi des
familles ethniques complètement différentes ; cependant, si
l’on admet que la fondation de chaque clan remonte à une très haute
antiquité et peut dater du temps où les divergences ethniques ne
s’étaient pas produites encore, la même hypothèse serait
soutenable. Mais on peut supposer aussi que chaque clan s’est
constitué, sinon dans une même tribu, au moins dans un même groupe
ethnique, de la façon indiquée plus haut, puis que, par la suite,
deux clans appartenant à des divisions ethniques différentes, mais
se trouvant, par une coïncidence que le nombre en somme restreint
des « tabous » possibles rend vraisemblable, avoir soit
le même « tabou », soit un ensemble analogue
d’interdictions
caractéristiques, se soient considérés comme ne formant en réalité
qu’un seul clan. J’ai vu plusieurs fois des indigènes de familles
ethniques différentes, se rencontrant dans un même lieu,
s’interroger réciproquement sur leurs « tabous » de
clan : lorsque deux d’entre eux découvraient qu’ils avaient un
« tabou » commun, ils se reconnaissaient comme
appartenant au même clan et aussitôt s’établissait entre eux cette
solidarité dont j’ai parlé plus haut.


Un autre phénomène très particulier se rattachant à
l’institution du clan est l’existence de sortes d’alliances entre
certains clans dont les membres sont, selon le terme usité en
mandé, sénékoun ou sinankou les uns par rapport
aux autres : ainsi les Taraoré et les Diara chez les Banmana
sont sénékoun, de même les Sangaré et les Sidibé chez les
Foulanké, les Bâ et les Kane chez les
Toucouleurs.


Cette sorte d’alliance se manifeste en public par le droit
qu’ont deux membres de clans sénékoun de s’injurier sans
qu’il en résulte rien, tandis que les injures échangées entre deux
individus de clans non alliés amèneraient au moins des coups et
souvent un long procès ; elle se manifeste aussi de plusieurs
autres manières plus sérieuses, d’abord par le fait que les membres
de deux clans sénékoun se doivent assistance, et aussi par
celui qu’un individu témoignant en justice peut affirmer sous
serment l’innocence d’un accusé qu’il sait coupable si cet accusé
appartient au même clan que lui ou à un clan allié, sans pour cela
encourir les châtiments qui, selon la croyance générale, doivent
frapper l’auteur d’un faux serment.


De ce que deux clans sont équivalents ou simplement associés par
le sénékoun, il ne s’ensuit pas qu’ils aient
nécessairement le ou les mêmes tabous ; le cas de similitude
du tabou est même fort rare.


J’ai dit plus haut que quelques peuplades admettent l’existence
de certains liens de parenté entre des hommes et des animaux, en
dehors de toute intervention des clans : nous en reparlerons à
propos des coutumes religieuses. Mais j’ai dit aussi qu’il existait
parfois une croyance à la transmigration des âmes qui a pu faire
croire que certains indigènes du Soudan admettaient des liens de parenté entre les
membres d’un clan et l’espèce animale qui constitue le
« tabou » de ce clan. Cette croyance, que j’ai rencontrée
chez certains Mandé et chez certains Sénoufo, ne va pas jusqu’à
faire considérer l’animal tabou comme l’ancêtre du clan ; elle
consiste simplement à admettre que, si l’un des membres du clan
vient à mourir, son âme peut passer dans le corps de l’un
des animaux de l’espèce « tabou » qui naît au moment où
le membre du clan vient à mourir, et qu’inversement, à la mort d’un
animal de l’espèce sacrée, son âme peut passer dans le
corps d’un enfant du clan qui vient à naître au même moment ou qui
est alors en état de gestation. C’est dans ce sens qu’il faut
entendre ce que disent certains indigènes, lorsqu’ils déclarent
qu’en mangeant la chair de certain animal, ils craindraient de
manger quelqu’un de leurs parents.


Le clan a ceci de particulier qu’il n’a ni chef ni organisation
apparente. Mais il a ses règles constitutives, indépendamment des
interdictions qui le caractérisent ; j’ai parlé plus haut, en
particulier, de la règle établissant la solidarité entre les
membres d’un même clan. L’épouse, si elle appartient à un autre
clan que l’époux, continue après son mariage à faire partie de son
propre clan et en conserve le nom ou diamou, mais, en
général, elle ajoute aux pratiques prohibitives spéciales à son
propre clan celles du clan de son mari, au moins tant qu’elle vit
sous le même toit que lui. Quant aux enfants, ils appartiennent au
clan du père chez les peuples qui ont adopté la succession
consanguine et au clan de la mère chez ceux demeurés fidèles à la
succession utérine, par exemple les Lobi, les Birifo, beaucoup de
Peuls, etc. Lorsque, après rupture du mariage, des enfants nés sous
le régime consanguin ont été attribués à la famille de leur mère,
ils sont considérés comme appartenant à la fois au clan de leur
père et à celui de leur mère et portent indifféremment le nom de
l’un ou l’autre de ces clans.


On emploie souvent au Soudan le mot tana ou
téné[28] comme synonyme de « tabou » : ce
mot est celui par lequel les indigènes de langue mandingue
(Malinké, Banmana, Dioula) désignent tout ce qui est sacré ou
interdit à un point de vue magico-religieux, c’est-à-dire lorsque
la contravention à l’interdiction doit amener, sans aucune
intervention humaine ou divine, un châtiment immédiat sous forme de
mort ou de maladie grave, à moins que la contravention ait été
involontaire, auquel cas on peut éviter le châtiment à l’aide d’un
sacrifice expiatoire. Par suite, les tabous affectés aux clans sont
tana en ce qui concerne les membres d’un clan donné ;
mais il existe beaucoup d’autres tana qui n’ont rien à
voir avec l’institution des clans, ainsi que nous le verrons dans
le chapitre consacré aux religions.


J’ai donné dans le premier volume (pages
135 à 142) les listes des principaux clans existant, à ma
connaissance, chez les divers peuples du Haut-Sénégal-Niger ;
je vais indiquer ci-après les tana les plus généraux de
ceux de ces clans sur lesquels j’ai pu recueillir des informations
à ce sujet : Diara, lion et singe noir ; —
Koné, lion ou panthère ; — Kounaté, lion et
hippopotame ; — Sissé, lion et sanglier (fraction
royale des Tounkara, python et un serpent venimeux) ;
— Sinngaré, iguane ; — Kamissorho,
iguane ; — Kouloubali, lion, hippopotame, le poisson
mpolio, etc. (fraction royale des Massassi,
caïman) ; — Bamba, grillon ; — Keïta,
hippopotame ; — Taraoré (ou Travélé), grue couronnée,
singe gris à gueule noire, singe noir, panthère ; —
Dembélé, (ou Dambélé), cynocéphale ; —
Doumbouya, panthère ; — Sarhanorho (ou
Sakho), python ; — Tankara, une variété de
fromager ; — Kamara (ou Kamaya ou Kamahaté), iguane
et tortue ; — Samakè, éléphant ; —
Fofana, mouton ; — Ouatara, antilope rouge à
raies et taches blanches dite mina ; —
Sissoko, varan et panthère ; — Barhayorho,
caïman et singe rouge ; — Niarè, gros pigeon gris à
taches jaunes ; — Mariko, caïman (tous les clans qui
précèdent concernent les Mandé — Soninké, Malinké, Banmana,
Dioula — à l’exclusion des Foulanké[29] ;


chez les Foulanké : Diakité, singe pleureur ;
— Sangaré, perdrix ; — Sidibé, une espèce de
petit oiseau rouge ; — Diallo, une variété de
mil ;


chez les Sénoufo : Soroo, panthère ; —
Yéo, antilope rouge à raies et taches blanches ; —
Siluè, singe noir et mange-mil noir ; —
Sékongo, écureuil de terre ; — Tuo,
sanglier.


III. — Les divisions
ethniques.


Les divisions ethniques sont basées sur les différences que
présentent les divers groupements humains au triple point de vue
anthropologique (le corps), ethnographique (les mœurs) et
linguistique (les idiomes). Il est bien évident que, à moins de
perturbations dues à des guerres, des immigrations d’étrangers,
etc., les fractions d’un même groupement ethnique ont toutes des
origines communes, ont évolué dans un milieu analogue et ont des
coutumes sensiblement identiques : il s’ensuit que le
groupement ethnique constitue aussi la plupart du temps un
groupement social, composé en principe de la réunion de plusieurs
familles globales ayant une origine unique.


Il arrive très souvent aussi que le groupement ethnique est en
même temps un groupement politique ; mais on ne saurait poser
cette correspondance en règle absolue, car les circonstances de
l’histoire des peuples, les nécessités de la vie économique et les
hasards de la guerre ont plus d’une fois groupé en une seule unité politique des
éléments ethniquement hétérogènes, comme les mêmes causes ont
d’autres fois séparé entre plusieurs Etats un même groupement
ethnique.


L’étude des divisions ethniques et du rattachement de chaque
fraction au groupement ethnique qui est le sien propre offre
pourtant un énorme intérêt pour la bonne administration de nos
colonies en général et du Soudan en particulier ; nous devons
autant que possible profiter de notre situation maîtresse pour
grouper politiquement les indigènes ainsi qu’ils devraient l’être
normalement, c’est-à-dire selon leur parenté ethnique : il est
bien évident en effet que les groupements qui ne tiennent pas
compte de l’origine ethnique des individus sont des groupements
artificiels et la plupart du temps caducs ; un chef
appartenant à une tribu donnée n’aura que peu d’autorité sur ceux
de ses sujets appartenant à une tribu différente de la
sienne ; la plupart des coutumes subissent, au moins quant à
leurs détails, des modifications sensibles lorsqu’on passe d’une
tribu à une autre, et il est aisé de comprendre combien
l’administration de la justice sera difficile dans un pays où les
divisions politiques ne tiennent aucun compte des divisions
ethniques.


Toutefois il convient de ne pas exagérer : lorsque des
fractions de tribus diverses vivent depuis des siècles dans le même
pays et sous le même régime politique, les coutumes de chacune
d’elles se sont certainement modifiées au contact des coutumes des
autres, en sorte que l’on se trouve actuellement en présence d’un
groupement peut-être hétérogène quant à ses origines mais
réellement homogène quant à son état présent.


En d’autres termes, quand tout va bien dans un pays, il n’y a
pas lieu de s’occuper de la question des races et il n’y a qu’à
laisser évoluer naturellement la société et l’Etat indigènes qui se
sont formés tout seuls. Lorsqu’au contraire on s’aperçoit que
quelque chose ne va pas dans la situation politique d’une région,
il est nécessaire de rechercher si la cause de ce malaise ne
provient pas de ce que, inconsciemment ou non, nous aurions mêlé
des éléments qui demandaient à vivre séparés, ou astreint
à des coutumes et
un régime qui ne sont pas les siens un groupement dont le
rattachement ethnique a été méconnu[30].


IV. — Les statuts.


On pouvait distinguer au Soudan, antérieurement à notre
intervention, quatre statuts personnels différents : celui des
gens libres, celui des affranchis, celui des serfs ou captifs de
case et celui des esclaves proprement dits. Depuis l’application
intégrale de nos lois prohibant l’esclavage, il n’existe plus, tout
au moins vis-à-vis de l’autorité française, qu’un statut unique,
tous les indigènes étant considérés comme libres. Cependant, vu
l’époque relativement récente où nous étions encore obligés
d’admettre jusqu’à un certain point les différences établies par la
coutume indigène, en raison aussi de la persistance de beaucoup
d’habitants à admettre au moins en fait ces distinctions, je crois
qu’il est nécessaire d’exposer dans ses grandes lignes l’ancienne
doctrine indigène.


Etait libre tout individu né de parents libres ou affranchis, ou
né d’un père libre et d’une serve épousée régulièrement par
celui-ci, ou enfin d’une mère libre ayant épousé régulièrement un
serf. Dans certains pays, mais non dans tous, l’individu né du
mariage régulier d’un homme libre avec une femme esclave était
également considéré comme libre, le mariage avec un homme libre,
dans ces mêmes pays, affranchissant de plein droit la femme
esclave ; le mariage d’une femme libre avec un esclave
produisait d’ailleurs, dans les mêmes pays, les mêmes effets.


Un individu libre ne pouvait être vendu, sauf parfois à titre de
châtiment, mais il pouvait, ainsi que nous l’avons vu, être mis en
gage pour dettes contractées soit par lui-même soit par l’un de ses
parents. D’autre part il importe de remarquer qu’un individu libre,
capturé à la guerre, perdait par là même son statut originel pour prendre le statut
d’esclave, avec toutes ses conséquences. Nous avons vu aussi qu’un
individu libre pouvait se constituer esclave et renoncer ainsi
volontairement à son statut de liberté.


L’affranchissement n’était pas admis par tous les peuples de
l’Afrique Occidentale. Là où la coutume l’admettait, c’est-à-dire
en général chez les populations septentrionales du Soudan, il
consistait à substituer le statut de liberté au statut
d’esclavage : cette substitution s’opérait, soit de plein
droit par le fait du mariage régulier de l’esclave avec un individu
libre, soit par le bon plaisir du maître conférant le statut de
liberté à l’un de ses esclaves à titre de récompense, soit par le
paiement d’une rançon pour le cas d’un individu libre capturé à la
guerre et devenu ainsi esclave, soit enfin par le rachat opéré par
la famille de l’esclave, à condition bien entendu que le maître ait
consenti au paiement de cette rançon ou à ce rachat. (Cette rançon
ou le prix de ce rachat consistait souvent en un autre esclave
offert en échange de l’esclave à racheter). Quel que fût le mode de
l’affranchissement, une fois qu’il était effectué, l’affranchi
jouissait exactement des mêmes privilèges que l’individu né libre
et demeuré libre depuis sa naissance. Si donc je fais un statut
spécial du statut des affranchis, c’est que tous les peuples de
l’Afrique Occidentale n’admettaient pas l’affranchissement et que,
par suite, tel affranchi, considéré comme libre dans un pays, était
toujours regardé comme esclave dans d’autres pays.


Les serfs ou captifs de case étaient les individus nés de
parents esclaves dans la « case » (c’est-à-dire dans le
lieu d’habitation) du maître de leurs parents, et les descendants
de ces enfants jusqu’à la fin des siècles ; dans les pays où
les enfants nés d’un individu libre et d’un esclave n’étaient pas
libres, ces enfants étaient également serfs. Tel était du moins le
principe, car, dans la pratique, les descendants d’esclaves nés
dans la « case » de père en fils étaient souvent
considérés comme libres au bout de deux ou trois générations. Mais,
dans beaucoup de pays, les descendants d’esclaves étaient toujours
réellement des serfs, même lorsqu’ils étaient arrivés à constituer
une population
beaucoup plus nombreuse et plus importante que celle constituée par
les descendants du maître de leurs ancêtres.





	Delafosse
	Planche XXXVI






[image: ]
Cliché Froment



Fig. 70. — Danseurs Tombo
dans un village du cercle de Bandiagara.






[image: ]
Cliché Froment



Fig. 71. — Danse Mossi, dans
la région de Ouagadougou.







Les serfs avaient en commun avec les individus libres qu’ils ne
pouvaient être vendus ; d’autre part, ils avaient ceci de
particulier qu’ils ne pouvaient pas, au contraire des esclaves
proprement dits, être affranchis : ils gardaient
nécessairement jusqu’à leur mort leur statut de servage. Leur
condition d’ailleurs, naissance à part, différait en général très
peu de celle des gens libres et beaucoup arrivaient à occuper de
très hautes situations dans les Etats indigènes.


Les esclaves proprement dits étaient les gens capturés à la
guerre, quel que fût leur statut antérieur. Ce qui caractérisait
surtout le statut des esclaves, c’est qu’ils pouvaient être vendus
ou échangés par celui qui les avait capturés, puis revendus par
leur premier acquéreur et par tous les suivants. Nous avons vu de
plus que des dispositions spéciales concernaient généralement les
esclaves en matière de succession et de mariage.


Les esclaves avaient droit à la protection de leur maître, au
vêtement, à la nourriture, à une épouse ou un époux selon leur
sexe, aux soins médicaux en cas de maladie ; ils pouvaient
recevoir du maître, soit en usufruit soit en toute propriété, des
habitations, des terrains de culture, des bestiaux, des armes, de
l’argent, etc. ; ils pouvaient posséder et transmettre. Leurs
devoirs étaient de ne pas quitter sans autorisation la résidence
qui leur était fixée, de cultiver les champs du maître, de se tenir
à sa disposition comme serviteurs, ouvriers, manœuvres, porteurs,
de le suivre à la guerre, et, pour les femmes, de partager la
couche du maître lorsqu’il le désirait. Le maître avait droit de
vie et de mort sur ses esclaves ; mais, en général, le chef de
famille globale dans sa famille, et souvent le chef de canton dans
son canton et le roi dans son royaume, avaient les mêmes droits sur
les hommes libres.


Les tribunaux indigènes tels qu’ils fonctionnent aujourd’hui
sous la surveillance de l’autorité française reconnaissent à tous
les indigènes de l’A. O. F. le statut de liberté. On peut supposer
que le résultat eût été à bref délai le même, alors que nous ne
serions intervenus dans la matière par aucun texte
législatif :
les esclaves en effet étant nécessairement des captifs de guerre,
par le fait même que nous avions mis fin aux guerres et aux
razzias, nous avions tari la source d’où provenaient les esclaves,
et, une fois tous les esclaves existant actuellement morts ou
affranchis, il n’y aurait plus eu un seul esclave en A. O. F. Il
est vrai que le statut de servage aurait au contraire persisté en
droit, tandis que, s’il a çà et là persisté, ce n’est qu’en fait,
mais nous avons vu que la différence de traitement entre les serfs
et les gens libres est en réalité bien minime.


V. — Les classes.


Les distinctions sociales, chez les indigènes de l’Afrique
Occidentale, ne sont pas uniquement basées sur la différence des
statuts individuels : à la vérité les gens libres, les
affranchis, les serfs et les esclaves formaient bien autrefois
quatre classes sociales, mais les nuances étaient souvent
insensibles entre les trois premières, et d’autre part la
disparition définitive de l’esclavage dans ses formes les plus
atténuées n’a pas fait disparaître les distinctions sociales.


C’est que, en Afrique comme en Europe, la société se divise, non
seulement en classes de droit basées sur le statut ou l’origine des
individus, mais aussi et surtout en classes de fait, très malaisées
à définir, étant donné le grand nombre des éléments qui concourent
à les constituer et la facilité qu’a tout individu de passer d’une
classe dans une autre. Ces éléments sur lesquels repose la
distinction des classes sociales au Soudan sont, outre le statut
personnel et l’origine, le métier, la valeur individuelle, les
hasards de la guerre — qui placent tel ou tel groupe à la tête de
la société —, et surtout la richesse, que cette richesse consiste
en esclaves, en femmes, en bestiaux, en biens fonciers, en articles
d’échange ou en argent monnayé.


Les riches, quel que soit leur statut, seraient-ils de très
basse extraction, seraient-ils même des esclaves, font toujours
partie de la classe de tête, alors que des gens de très vieille
famille, de souche noble et même royale, qui n’ont jamais compté
un esclave parmi
leurs ancêtres, peuvent très bien, s’ils sont pauvres, être rangés
dans la dernière classe.


D’une façon générale, on peut dire qu’il existe au Soudan :
une classe noble ou classe des seigneurs, comprenant les chefs de
famille globale et leurs héritiers, les guerriers réputés, les
prêtres musulmans ou païens ; une classe bourgeoise,
comprenant les riches marchands et les serfs et esclaves pourvus
d’emplois importants ; et enfin une classe de prolétaires,
comprenant les paysans et les artisans peu fortunés, libres, serfs
ou esclaves.


Nous ne nous arrêterons pas davantage à une classification aussi
malléable, aussi élastique, et qui en somme se présente en Afrique
sous le même aspect que partout ailleurs.


VI. — Les castes.


Beaucoup plus réelle et plus précise est la division de la
société — ou d’une partie de la société — en castes qui ont quelque
analogie à la fois avec nos corporations professionnelles et avec
les castes de l’Inde, quoique cette analogie soit loin d’être
complète.


Il est utile d’observer que l’institution des castes, qui semble
être universelle chez les populations soudanaises de race noire, ne
se rencontre qu’exceptionnellement chez les Arabes et les
Touareg ; ou plutôt, chez ces deux peuples, les individus
regardés comme appartenant à des castes spéciales sont tous des
nègres ou des métis. Quant aux Peuls, ils ont emprunté aux Noirs
leur organisation en castes. Il convient de noter également que les
mêmes castes ne se rencontrent pas chez tous les peuples du Soudan,
en ce sens que, chez certains, le nombre des castes est plus
considérable que chez d’autres.


En général, au Soudan, les professions se classent en trois
catégories, dont la troisième seule est soumise au régime des
castes proprement dites.


En premier lieu se placent les occupations qui ne sont pas des
professions proprement dites, en ce sens qu’elles n’exigent pas de
connaissances techniques spéciales ni d’apprentissage véritable, que tout le monde
peut s’y livrer et que, en fait, tout le monde s’y livre par
nécessité, au moins à certaines périodes ; ces professions
sont considérées comme nobles et ne constituent ni des castes ni
des corporations spéciales. Dans cette catégorie se rangent :
l’agriculture, les occupations pastorales, la chasse, la pêche, le
métier des armes. Il convient de remarquer cependant que, chez les
peuples nomades, la vie pastorale, la chasse et la guerre sont
seules considérées comme des occupations nobles, tandis que la
culture, sans constituer une caste proprement dite, est abandonnée
aux esclaves ou aux serfs. La pêche, chez certains peuples, est
réservée, comme la navigation, à une fraction spéciale de la tribu,
parfois à une caste véritable ; il en est quelquefois de même
de la chasse, mais plus rarement.


La seconde catégorie comprend les professions qui tiennent soit
au commerce soit à la religion, c’est-à-dire d’une part les métiers
de marchand, de tailleur, de tisserand, de teinturier, et d’autre
part ceux de prêtre musulman ou païen, de maître d’école, etc. Les
professions commerciales ne sont pas précisément considérées comme
nobles, mais le fait qu’elles enrichissent facilement celui qui s’y
livre les a fait accepter comme honorables ; sauf chez
certains peuples surtout pasteurs, comme les Peuls, elles ne sont
pas réservées à des corporations spéciales, mais elles sont en
général plus développées chez certaines tribus que chez les
autres ; tout le monde d’ailleurs peut s’y livrer. Tout le
monde aussi peut s’occuper de choses religieuses et enseigner
l’arabe, le droit musulman, la théologie musulmane, ou exercer le
sacerdoce soit musulman soit non musulman, non seulement sans
déroger, mais même en acquérant par là de la considération et comme
une sorte de titre de noblesse. Chez certains peuples pourtant —
les Maures en particulier — le sacerdoce musulman ou le
maraboutisme sont l’apanage de quelques familles, mais cela tient
surtout à ce que ces familles cherchent à se réserver jalousement
le monopole d’un métier qui donne honneur et profit. Quant au
sacerdoce des religions proprement indigènes, il constitue tantôt
également l’apanage de familles privilégiées, tantôt une profession
accessible à tous ; mais je ne parle ici que du sacerdoce
proprement dit et
non de l’exercice de la magie, qui en est bien distinct, au moins
en principe.


C’est avec les professions de la troisième catégorie
qu’apparaissent les castes proprement dites : ces professions
sont celles qui constituent réellement des métiers et dont
l’exercice nécessite soit des connaissances techniques spéciales,
soit un apprentissage préalable et une certaine habileté manuelle.
Dans cette catégorie se rangent les professions de tous les
artisans qui travaillent le bois, l’argile, le cuir et les
métaux : menuisiers, sculpteurs sur bois et vanniers ;
potiers — ou plutôt potières, car la poterie est réservée aux
femmes — ; tanneurs, bourreliers et cordonniers ;
forgerons (tant ceux qui préparent le charbon et extraient le fer
du minerai que ceux qui travaillent ce métal), bijoutiers en
cuivre, orfèvres. Chacun de ces corps d’artisans forme une caste
spéciale. Il faut y ajouter encore deux autres castes : celle
des « griots », sorte de baladins, musiciens, poètes et
danseurs professionnels, dont certains, analogues à nos anciens
trouvères, s’attachent à la personne des rois ou des guerriers
fameux et exaltent leurs exploits, ou vont de ville en ville,
chantant contre paiement les louanges des personnages de
distinction ; puis la caste des magiciens, médecins, sorciers,
fabricants et marchands de talismans, devins, jeteurs et conjureurs
de sorts, mimes religieux, etc.


Toutes ces castes spéciales (artisans, griots, magiciens ou
mimes religieux) sont à la fois redoutées et méprisées : nous
avons vu, à propos du mariage, que les membres de chacune de ces
castes ne pouvaient s’épouser qu’entre eux ou parfois entre membres
de deux castes, et qu’un individu non casté, ou exerçant une
profession regardée comme noble ou simplement honorable, ne pouvait
contracter mariage avec un individu d’une caste proprement
dite ; alors même que la validité d’un tel mariage n’est pas
contestée, elle ravale l’individu non casté au rang des membres de
la caste dans laquelle il est entré par son mariage.


D’autre part, — et sous ce rapport aucun rapprochement ne peut
être fait entre le système hindou et le système africain — le plus
noble des habitants d’un pays ne craindra jamais de faire son ami d’un individu
casté, de l’admettre dans son intimité, de lui serrer la main, de
le faire manger avec lui. Nous avons vu que beaucoup de rois ont
comme conseillers ou ministres des artisans et des griots, et que
ces derniers sont habituellement choisis comme intermédiaires par
les jeunes gens qui désirent se marier.


A un autre point de vue, on ne peut considérer les castes comme
de véritables corporations, car, bien que tel métier soit exercé
surtout par une caste donnée, les gens n’appartenant pas à cette
caste peuvent s’y livrer, au moins temporairement, et, de plus,
tous les membres de la caste n’exercent pas nécessairement et
uniquement ce métier : ainsi un agriculteur peut, sans
déroger, travailler le bois ou les métaux, et, d’autre part, un
homme de la caste des forgerons, par exemple, peut parfaitement se
livrer à l’agriculture[31].


VII. — Les
associations.


Le principe de l’association est général dans tout le Soudan et
son application a donné lieu à l’établissement de groupements,
encore imparfaitement connus des Européens, qui constituent l’un
des côtés les plus intéressants de la vie sociale indigène. Parmi
les nombreuses associations qui existent chez les peuples du
Haut-Sénégal-Niger, les unes sont purement sociales, d’autres sont
à la fois sociales par leur but et religieuses par leurs pratiques,
d’autres enfin sont purement religieuses.


Les premières ne sont nullement des sociétés secrètes et les
indigènes n’en font aucun mystère. Elles existent, je crois, dans
toute l’étendue du Soudan, sauf peut-être chez les Maures d’origine
arabe, et ont pour but de grouper ensemble, en vue d’une aide
mutuelle qu’ils se devront porter les uns aux autres, les individus
de l’un ou de l’autre sexe appartenant approximativement à la même
génération et originaires de la même ville ou du même petit pays.
Dans les régions où existe la pratique de la circoncision des
garçons et de l’excision des filles, c’est-à-dire dans la majeure
partie du Soudan français, c’est cette pratique qui sert à
déterminer la composition de chaque association.


Les jeunes garçons non encore circoncis, mais qui devront
normalement être circoncis le même jour, forment une société
appelée ntomo[32] chez les populations de
langue mandingue et dont l’insigne est une sorte de phallus en
bois, le ntomo-oulou ou « chien du ntomo », que
l’on fait tourner au bout d’une ficelle comme une fronde dont on
s’apprête à se servir ; les associés du ntomo se
réunissent la nuit pour se livrer à des danses appelées
tiégo, dans lesquelles le danseur, comme dans toutes les
fêtes ou cérémonies
de toutes les associations, a le corps couvert de feuilles ou de
longues herbes.


Les jeunes garçons circoncis ensemble forment une nouvelle
association, plus sérieuse et plus développée que le
ntomo ; dans les grandes villes, la même association
ne comprend en général que les enfants qu’on a circoncis à la même
époque, mais, dans les localités de moindre importance, comme le
nombre des enfants circoncis chaque année pourrait être trop
restreint, on groupe ensemble les circoncis de trois années
consécutives, c’est-à-dire en réalité trois générations ; s’il
s’agit de très petits villages, on a coutume le plus souvent de
réunir les enfants de plusieurs villages voisins les uns des
autres. La même chose existe pour les jeunes excisées.


Lorsque les jeunes garçons sont devenus des hommes, ils forment
une nouvelle association qui n’est, en somme, que la suite de la
première et qui comprend les mêmes membres, mais avec un léger
changement dans les rites et aussi, tout naturellement, dans la
forme que l’on doit donner à l’aide mutuelle que se doivent les
membres : tandis que les membres du ntomo se
contentent de se prêter appui dans leurs jeux et leurs querelles
d’enfants et que ceux du premier flanton ou association
des nouveaux circoncis se réunissent surtout pour organiser des
réjouissances puériles, les membres de l’association des jeunes
hommes s’entr’aident pour les travaux des champs, se prêtent de
l’argent lorsque besoin en est et se confient leurs amourettes.
L’association se transforme une quatrième fois lorsque les associés
arrivent à l’âge mûr et elle devient alors un très puissant facteur
dans la société indigène ; enfin, lorsque les membres sont
devenus trop âgés pour vaquer aux travaux des cultures et se livrer
à la guerre, l’association se transforme une fois encore et devient
le flanton des vieillards.


En ce qui concerne le sexe féminin, l’association ne comprend
que deux stades : de l’excision au mariage d’abord et,
ensuite, après le mariage.


Chacune de ces associations d’âge est placée sous la protection
d’un génie spécial, chacune a ses rites d’initiation, ses insignes
et ses fêtes, mais, pour toutes, les cérémonies sont publiques et les membres d’un
flanton de l’un ou l’autre sexe peuvent toujours assister
aux fêtes et aux danses données par un flanton autre que
le leur. Seules, les réunions destinées à la discussion des
affaires propres à une association sont, sinon secrètes, au moins
privées, et les membres d’un flanton peuvent éloigner de
ces réunions les gens n’appartenant pas à leur association.


Il existe, entre les diverses associations d’âge d’une même
localité, une sorte de hiérarchie : lorsque, par exemple, le
flanton des jeunes gens voit un différend s’élever entre
plusieurs de ses membres et ne peut arriver à le résoudre de
manière satisfaisante, il porte la difficulté devant l’association
des hommes mûrs ; si cette dernière ne peut apaiser le
conflit, il est porté devant le flanton des
vieillards ; enfin, pour des cas très graves ou très
compliqués, on réunit l’assemblée générale de tous les
flanton de la localité.


Les membres de chaque association se choisissent un chef ou
président, assisté d’un lieutenant ou vice-président et d’un héraut
dont la charge consiste à appeler les membres aux réunions du
flanton et à communiquer les décisions prises.


J’ai dit plus haut que certaines associations, bien différentes
des associations d’âge, sont à la fois sociales et religieuses,
c’est-à-dire qu’elles ont un but social, mais des pratiques
d’allure religieuse auxquelles ne peuvent se livrer que les seuls
initiés : la plupart de ces associations sont demi-secrètes,
en ce sens que leurs rites ne sont expliqués qu’aux associés, mais
que certaines de leurs cérémonies sont publiques. Telle est la
société appelée kouoré, koré ou koté
chez les peuples de langue mandingue et qui a comme but principal
de procurer aux affiliés les plaisirs de l’amour ; telles sont
aussi certaines associations qui existent chez les Sénoufo et dans
quelques fractions des Malinké et des Banmana, et qui ont pour but
de préparer les initiés à exercer un rôle prépondérant dans la vie
sociale et politique de leur patrie. L’initiation complète dure
généralement sept ans et comprend chaque année un mois environ de
leçons et d’épreuves ; l’initiation se donne durant la saison
sèche, dans des bois sacrés ou des endroits retirés ; on
n’admet aux épreuves d’initiation que des hommes ou jeunes garçons et,
exceptionnellement, des femmes ou jeunes filles issues d’affiliés à
la société. Chacune de ces sortes d’association comprend des gens
de tous les âges, qui sont tous placés sur le même pied, exception
faite, bien entendu, des dignitaires, qui sont élus par la totalité
des membres et détiennent la direction et l’administration de leur
société. Les affiliés ont droit à des funérailles spéciales qu’on
refuse aux non initiés. Les associations de ce genre sont répandues
chez toutes les populations noires du Soudan ; chacune a son
mot de passe, ses signes de reconnaissance, ses rites bien
déterminés, en sorte que les membres de la même association, même
n’habitant pas le même pays et ne s’étant jamais vus encore,
peuvent facilement s’apercevoir qu’ils sont associés : on
comprendra aisément quelle force cela peut donner à une association
et quel intérêt il y a à étudier le but, le fonctionnement et
l’aire d’extension de ces sociétés trop peu connues qui n’ont pas
du tout la religion comme but, quoi qu’on en ait dit ; à vrai
dire, elles n’ont pas non plus, la plupart du temps tout au moins,
un but politique, mais des circonstances de divers ordres peuvent,
très certainement, amener un changement d’orientation dans le but
primitif et rendre ces associations plus dangereuses encore que les
confréries musulmanes : ces dernières ont du reste l’avantage
d’être beaucoup mieux connues.


Par ailleurs, il existe, chez tous les animistes du Soudan, des
associations proprement religieuses, consacrées chacune au culte
d’un génie particulier, et d’autres simplement magico-religieuses,
fondées en principe pour combattre l’action des jeteurs de
sorts : j’en reparlerai avec plus de détail au chapitre VII.
Certaines de ces associations religieuses ou pseudo-religieuses
sont ouvertes aux deux sexes, d’autres seulement à l’un
d’eux ; certaines ont quelques cérémonies auxquelles le public
est admis, d’autres sont absolument secrètes et tout non initié
encourt les pires châtiments s’il assiste aux pratiques de
l’association ; pour d’autres enfin, les hommes, même non
initiés, peuvent contempler les cérémonies et les insignes et
objets sacrés de l’association, mais les femmes s’exposent à la
mort en y jetant un simple coup d’œil. Les plus répandues de ces
associations sont
celles qui portent, chez les peuples de langue mandingue, les noms
de Tyi-ouara (association non secrète consacrée au génie
de l’agriculture), Koma ou Komo (association
destinée à résister à l’influence des soubarha ou
souba, ou jeteurs de sorts ; elle est secrète ;
ses affiliés portent le nom de do), Nama
(secrète), Kono (secrète), etc. Certaines, comme celle du
Koma, semblent répandues sur tout le territoire de l’Afrique
Occidentale Française et se retrouvent même dans le bassin du
Congo. Dans chacune de ces sociétés religieuses, le génie principal
et ses génies secondaires sont représentés par des masques et des
instruments de musique spéciaux.





[25]Deux individus appartenant à des clans
différents, mais ayant le même tana ou tabou prohibitif,
peuvent également contracter mariage ensemble.





[26]On cite parfois aussi les Diara,
qui ont le lion comme tabou, en faisant remarquer que
diara signifie « lion » en mandingue. Mais les
Diara font observer que leur nom de clan n’a pas du tout la même
étymologie que celui de leur tabou : il vient de la ville ou
du pays de Dia ou Diaga ou Diakha, et c’est par suite d’une pure
coïncidence que ce nom se prononce comme celui du lion, au moins
dans certaines fractions, car le même nom de clan est devenu chez
les Foulanké Diakité et chez les Soninké Diakhaté
ou Niakaté ou encore Diarisso, Diaressi,
Yaressi ou Niarè. Ce clan a, en général, le lion
pour animal sacré parce que l’ancêtre des Diara, sur le point de
mourir de faim trouva une pièce de gibier qui avait été saisie et
laissée par un lion.





[27]Ce clan porte le même nom chez les
Toucouleurs et les Peuls ; les correspondants des autres clans
foulanké sont : pour Sidibé, chez les Toucouleurs
Sow et chez les Peuls Sô ; pour
Sangaré, chez les Toucouleurs Si (je le crois du
moins) et chez les Peuls Bari ; pour Diallo,
chez les Toucouleurs Kane et chez les Peuls Ka.
Les dénominations Ourourbé, Férôbé,
Daébé et Dialloubé semblent être des noms de
tribus dans chacune desquelles le clan principal ou clan royal est
respectivement Bâ (ou Boli), Sô,
Bari et Ka.





[28]Le mot correspondant à tana est
bang en ouolof, ouoda en peul, kossé en
soninké, kabi, en songaï, kisgou, en mossi ;
on désigne le nom de clan par l’expression diamou ou
diamoun en mandingue, lamba en soussou ou
diallonké, santa en ouolof, yettôdé en peul,
sondré en mossi, félé en sénoufo ;
l’expression correspondante au mot mandingue sénékoun est
gamou en ouolof, dendiragal en peul,
basseï en songaï.





[29]La plupart des musulmans fervents répudient,
au moins entre coreligionnaires, la croyance au
tana : aussi les clans composés à peu près uniquement
de musulmans, comme celui des Touré, passent pour n’avoir
pas de tabou. Il en est de même, à Tombouctou et à Dienné, des
Haïdara, et, partout, des individus qui, se prétendant
issus de la famille de Mahomet, ont adopté le nom de
Sirifé ou Sarifou (chérif) ; cela n’empêche
pas certains de ces musulmans d’appartenir en réalité à un clan à
tana : tel est le cas de plusieurs soi-disant Haïdara
du pays songaï, qui ont comme véritable nom de clan Meïga
et ont pour tabou le lamentin (ayou en songaï).





[30]Pour la classification et la répartition
géographique et numérique des divers groupements ethniques du
Haut-Sénégal-Niger, voir la deuxième partie de cet ouvrage
(1er volume, 
pages 109 à 172, et la carte
4, page 173).





[31]Chez les indigènes de langue mandingue, les
castes proprement dites portent les noms de noumou
(charbonniers, forgerons, potiers), garankè (cordonniers),
koulé (artisans en bois), lorho (bijoutiers en
cuivre), dyêli (griots) et founè (mimes religieux
et magiciens) ; il convient d’y ajouter la corporation des
chasseurs (donzo ou donso), celle des pêcheurs et
navigateurs (somono), et le groupement des
Diawara, tenant à la fois de la caste, du clan et de la
tribu, et qui renferme beaucoup de courtiers et de tisserands. Chez
les Toucouleurs et les Peuls, les castes correspondantes portent
les noms suivants : ouaïloubé (sing. baïlo),
charbonniers, forgerons et tailleurs ; oualabbé ou
abarbé (sing. galabo ou gabardo),
cordonniers ; laobé (sing. labbo), artisans
en bois ; maboubé ou mabbé (sing.
mabbo), griots et tisserands ; je ne connais pas chez
eux de castes correspondant à celles des « lorho » et des
« founè », sans que je prétende cependant en nier
l’existence ; par contre, ils ont en plus les castes
des : bournâbé (sing. bournâdio) ou potiers,
ouambâbé (sing. bambâdio) ou musiciens,
ossoubé (sing. gosso) ou tisserands et courtiers,
ouaouloubé (sing. gaoulo) ou griots mendiants,
plus la corporation des soubalbé (sing.
tiouballo) ou pêcheurs et le groupement des
Diawambé (sing. Diawando), commerçants et
courtiers. — Chez les Mandé, certains clans sont composés
principalement d’individus appartenant à des castes
spéciales : ainsi les Fané ou Fani sont
surtout artisans, les Kamara magiciens et les
Diabahaté griots. — Chez les Tombo, la caste des forgerons
a le privilège de faire cesser les rixes et disputes.





[32]Toute association ou corps réglementé se
nomme nto ou ton en langue mandingue et ses
membres portent le nom de ton-den (enfant du
« ton ») ; en songaï, une association se nomme
ko et ses membres ko-ndeï. Les associations
d’individus de la même génération s’appellent flanton ou
flanto en langue mandingue ; en peul, les membres
d’une association de cette nature se donnent les uns aux autres le
nom de guidyirâbé (sing. guidyirâdo ou
guidia).









CHAPITRE V


L’Etat


Les divers groupements politiques que l’on rencontre au Soudan
sont : la case ou habitation de la famille réduite,
le quartier ou habitation de la famille globale, le
village, le canton, le royaume (ou la
confédération) et enfin l’empire. Ces divisions de l’Etat
indigène correspondent en partie aux groupements sociaux que nous
avons examinés d’autre part : c’est ainsi que la
« case » correspond — le plus généralement — à la famille
réduite et le « quartier » à la famille globale, que le
village est la réunion en un même lieu de plusieurs familles
globales, que le canton correspond souvent — mais non toujours — à
la sous-tribu et le royaume ou la confédération, sous les mêmes
réserves, à la tribu. Quant à l’empire, c’est un Etat créé par la
force militaire et qui, par suite, ne répond presque jamais à une
unité sociale ou ethnique. Le clan a dû, autrefois, avoir son
groupement politique correspondant, mais aujourd’hui il n’existe
que fort rarement des divisions politiques composées chacune des
membres d’un clan donné.


Les différents stades de l’association politique indigène
peuvent coexister dans un même Etat et ne former que les divisions
administratives de cet Etat. Ainsi un empire peut comprendre
plusieurs royaumes, divisés chacun en cantons qui renferment à leur
tour chacun plusieurs villages composés de plusieurs quartiers.
Mais le développement de la vie politique peut aussi s’être arrêté
à l’un quelconque de ces stades, qui est alors lui-même un véritable Etat : on a
des Etats indigènes qui ne sont que des cantons, — ce sont même les
plus nombreux aujourd’hui — ; on en a qui ne se composent
chacun que d’un village, ainsi qu’il arrive souvent chez quelques
peuples du Soudan et chez beaucoup de peuples de la forêt ; on
en a même qui s’arrêtent en réalité à la case, nous donnant un
exemple actuel de l’anarchie organisée[33].


I. — La case.


La case, au point de vue concret, se compose de la maison ou du
groupe de huttes formant l’habitation d’une famille réduite ;
chez les nomades, ce sera la tente, ou l’abri plus ou moins
provisoire intermédiaire entre la tente et la maison : c’est
là ce que les Mandingues appellent proprement so,
réservant le mot bon à chacun des bâtiments dont
l’ensemble forme le so. Nous nous servons en français du
mot « case », quelque impropre qu’il puisse paraître,
parce qu’il est très généralement adopté en A. O. F. avec cette
signification spéciale.


Au point de vue abstrait, la « case » est l’unité
administrative dont le commandement appartient au chef de case
(bontigui ou sotigui en mandingue). Dans son
intérieur, le chef de case exerce les fonctions sociales de chef de
famille réduite ; dans ses rapports avec les autres chefs de
famille réduite et vis-à-vis du chef de la famille globale, du chef
de village, etc., il exerce des fonctions administratives, étant
responsable devant l’Etat des faits et gestes publics de ses
épouses et enfants. Il est d’ailleurs maître chez lui, et, si
l’organisation sociale et politique de sa tribu est assez primitive
et assez mal assise pour qu’il puisse se dispenser de rendre compte
à qui que ce soit de l’administration intérieure et extérieure
de sa case, il devient un véritable chef d’Etat : ce cas se
présente chez certains nomades ou demi-nomades — des chasseurs
notamment — qui vivent avec très peu de cohésion et chez certains
peuples ombrageux dont l’individualisme, jaloux de tout contrôle,
n’a pas encore reconnu la nécessité des groupements collectifs pour
se défendre contre un ennemi commun (peuple étranger, animaux
féroces, phénomènes naturels). On voit aussi, chez certains Sénoufo
et chez plusieurs tribus forestières, des villages isolés et
indépendants qui ne sont composés chacun que d’une famille réduite
dont le chef, à moins d’y être contraint par la force, n’est
responsable devant personne.


II. — Le quartier.


En principe, le quartier (lou en mandingue ou
sokala s’il s’agit d’un quartier isolé et formant à lui
seul un tout) se compose de l’ensemble des cases, tentes ou abris
habités par les diverses familles réduites dont la réunion forme
une même famille globale, et le chef de quartier (loutigui
ou sokalatigui en mandingue) est le chef de cette famille
globale[34].


Nous avons vu déjà quelles sont les fonctions sociales du
loutigui à l’intérieur de son quartier, quels sont ses
devoirs au sujet de la conservation du bien de famille, quels sont
ses droits et ses obligations vis-à-vis des membres de la famille
globale dont il est le patriarche et qui sont uniquement
justiciables de lui pour toutes affaires n’intéressant pas un
membre d’une autre famille globale.


Ses fonctions administratives extérieures sont fort importantes,
étant donné le nombre souvent considérable des cases — ou familles
réduites — dont l’ensemble constitue son commandement :
certains simples chefs de quartier ont une importance bien
supérieure à celle de beaucoup de chefs de village, par le nombre
de leurs administrés. De plus la famille globale est le véritable élément social
sur lequel est basée la civilisation indigène et en même temps
l’unité administrative la plus forte, les liens de parenté qui
unissent les membres de la famille globale à leur patriarche
donnant à ce dernier une autorité qu’un chef purement politique ne
pourrait acquérir que s’il avait à sa disposition une force
suffisante.


Même dans les pays où existe une organisation administrative et
politique relativement supérieure, le chef de quartier possède une
situation qui est loin d’être négligeable : il n’est pas tenu,
pour la conduite des affaires publiques, de demander l’avis de ses
chefs de case, tandis que le chef de village ne peut rien décider
d’important sans prendre l’avis de ses chefs de quartier. La
réunion des chefs de quartier d’un même village constitue le
conseil des anciens du village, conseil qui discute toutes les
affaires, décide des réformes, prend les décisions administratives
ou politiques, présente ses observations au chef de canton, rend la
justice pour les affaires intéressant à la fois plusieurs familles
globales.


S’il arrive que certains chefs de case vivent à l’état
d’indépendance politique presque absolue, le cas est bien plus
fréquent en ce qui concerne les chefs de quartier : dans
beaucoup de pays, chaque village ne se compose souvent que d’une
seule famille globale, dont les habitations, réunies par une
palissade autour d’une place commune ou se composant de chambres
groupées ensemble en une sorte de château-fort isolé, forment
exactement ce que les Mandingues appellent à proprement parler une
sokala : le chef de la sokala est alors à la
fois loutigui (chef de quartier) et dougoutigui
(chef de village), et aucun intermédiaire n’existe entre lui et le
chef de canton. S’il arrive, comme le cas est fréquent, que le chef
de canton n’existe pas ou n’ait aucune autorité, si d’autre part le
roi n’a qu’une autorité purement nominale, — ce qui est
excessivement commun — il s’ensuit que le chef de sokala
est bien réellement un véritable chef d’Etat, absolument
indépendant, dont l’autorité n’est tempérée que par les entreprises
offensives ou défensives des chefs des sokala
voisines.


Il semble bien qu’au début cette organisation politique
rudimentaire, basée
uniquement sur les liens de parenté et dans laquelle chaque famille
constitue un Etat, était universelle en Afrique Occidentale. Ce
n’est que peu à peu que plusieurs familles globales, numériquement
faibles, pauvres ou mal outillées, ont cherché à se grouper en
villages et en cantons pour se défendre contre d’autres familles
plus nombreuses, plus riches ou mieux favorisées. D’autres fois,
c’est un concours fortuit de circonstances qui a transformé les
anciennes sokala isolées en quartiers d’un même
village.


Quoi qu’il en soit, la famille globale, c’est-à-dire le quartier
de village ou la sokala isolée, est demeurée la base la
plus solide, la mieux organisée et la plus résistante de l’édifice
administratif et politique indigène qui a précédé notre
installation dans le pays ; notre intervention a pu modifier
bien des institutions, dissoudre bien des groupements momentanés et
artificiels, disloquer même des associations ethniques constituées
depuis fort longtemps et qui paraissaient très fortes, mais elle
n’a pas entamé et n’entamera probablement jamais de façon
appréciable l’institution sociale, administrative et politique que
représente la famille globale et à la tête de laquelle est le
patriarche, chef de quartier ou de sokala.


III. — Le village.


Nous avons vu qu’une case, à plus forte raison un quartier,
pouvait constituer un village. Mais, le plus souvent, plusieurs
familles globales se sont installées côte à côte, et la réunion de
leurs quartiers respectifs a formé un village (en mandingue
dougou ou so, en mossi tenga ou
yiri, expressions dont les premières signifient proprement
« une terre » et les secondes « une
habitation »). Il est alors apparu nécessaire de confier à
l’un des habitants du village des fonctions administratives, pour
faciliter la vie en commun et empêcher de s’envenimer les
différends qui devaient fatalement naître entre les diverses
familles.


Lorsque la fondation du village a été due à l’immigration en
commun de plusieurs familles conduites par le chef de
l’une d’elles,
c’est ce chef d’immigration, celui qui a choisi l’emplacement du
village et qui a pris possession de la terre (dougou) au
nom de tous, qui, naturellement, a été accepté comme chef du
village par la communauté : d’où son titre de
dougou-tigui, en mandingue « maître de la
terre ». Si une famille est venue demander asile à une autre
famille déjà chez elle, sur une terre donnée, c’est, tout
naturellement aussi, le chef de cette seconde famille, déjà chef de
la terre, qui a été accepté comme chef de village par la réunion
des deux familles.





	Delafosse
	Planche XXXVII






[image: ]
Cliché Bouchot



Fig. 72. — Femmes
Nankana.






[image: ]
Cliché Delafosse



Fig. 73. — Une habitation
Dagari à Goumparé.







De quelque manière que le village ait été fondé, les fonctions
de chef de village restent le plus souvent l’apanage de la famille
globale à laquelle a appartenu le premier chef, le fondateur du
village : le chef du village est alors toujours le patriarche
de cette famille, et, lorsqu’il vient à mourir, son successeur est
naturellement celui qui se trouve hériter du titre de chef de la
famille ainsi privilégiée.


On rencontre assez souvent des villages, qui sont fréquemment du
reste des villes importantes, où il existe simultanément deux
chefs, dont l’un est chargé des fonctions administratives et dont
l’autre ne s’occupe que de la voirie, des autorisations de bâtir,
du lotissement des terrains : ce dernier alors, bien qu’étant
le plus souvent un personnage très effacé, est le véritable
dougoutigui, le maître de la terre par droit historique.
Ce cas se présente lorsqu’un village déjà constitué — village qui
pouvait n’être alors qu’un médiocre hameau, une sokala, une case
même — a été occupé par une tribu conquérante qui s’est emparée du
pouvoir politique sur toute la région et qui a transformé le hameau
en une ville où ses représentants forment l’immense majorité des
habitants ; le maire du village ou de la ville est alors
choisi dans le sein de la tribu conquérante, mais le descendant du
chef du hameau primitif conserve le titre de dougoutigui
et les droits de disposition sur le sol ; le chef de la tribu
conquérante, si puissant soit-il, doit demander l’autorisation de
ce dougoutigui par ailleurs si effacé, chaque fois qu’il
s’agit de bâtir un nouveau quartier ou de disposer d’un terrain
jusque-là inoccupé.


Ce cas se rencontre dans des villes musulmanes
importantes, par
exemple à Dienné, où le dougoutigui est en réalité le chef
d’un misérable quartier de Bozo autochtones, bien que
l’administration elle-même de la ville et le pouvoir politique
soient entre les mains du chef des Soninké-Nono. Il en est de même
à Bobo-Dioulasso et dans de très nombreuses localités ;
parfois même le cas s’étend à tout un canton.


S’il existe ainsi un chef du sol (dougoutigui en
mandingue, tensôba en mossi) et un chef administratif
(kountigui et nâba dans les mêmes langues), le
second n’a aucun droit territorial et il doit, lors de son entrée
en fonctions, payer une redevance au premier, bien que celui-ci lui
doive obéissance. Cette coutume existe chez les Malinké, les
Banmana, les Sénoufo, les Tombo, les Mossi et, d’une façon
générale, chez tous les peuples du Soudan ; il peut arriver
pourtant que le droit de conquête prime le droit de première
occupation, mais ce n’est là que l’un des cas dans lesquels la
force prime le droit. Une autre particularité est que le
dougoutigui, descendant de la première famille autochtone,
est toujours le grand-prêtre du village, le seul qui puisse
efficacement obtenir des génies locaux leur protection et leurs
bienfaits. Bien entendu, si les habitants ont tous la même origine,
les deux charges de chef territorial et de chef administratif sont
cumulées par le même personnage.


Il arrive aussi que les divers chefs de famille ou chefs de
quartier qui, au début, ont contribué à la formation du village,
ont décidé que les fonctions de chef de village seraient exercées
alternativement par les chefs de deux familles dont les titres
d’ancienneté et les droits sur le sol se trouvaient être à peu près
égaux. Dans ce cas, lorsqu’un chef de village vient à mourir, son
héritier n’hérite que des fonctions de chef de famille et de
quartier, et c’est le chef de l’autre famille qui lui succède dans
les fonctions de chef de village.


Il peut arriver également que les fonctions de chef de village
ne soient l’apanage d’aucune famille spéciale, les fondateurs du
village ayant jugé préférable de confier ces fonctions au chef de
quartier présentant le plus de garanties, soit qu’il soit le plus
âgé, ou le plus riche, ou le plus fin diplomate. Dans ce cas, il
est procédé par élection au remplacement du chef défunt : après la mort de
ce dernier, les chefs de quartier se réunissent, présentent et
discutent les titres de chacun d’eux et proclament chef du village
celui qui a réuni la majorité des suffrages.


Dans chacun des cas qui précèdent, le chef de village est
toujours l’un des patriarches, c’est-à-dire l’un des chefs de
quartier du village. Mais il peut se produire encore un autre cas
dans lequel il n’en est pas nécessairement ainsi : le chef de
l’unité politique dont dépend le village (chef de canton, roi ou
empereur) peut désigner d’office et imposer un chef au village, et
alors ce chef imposé peut être l’un des familiers ou l’une des
créatures du chef de l’unité politique supérieure ; il peut ne
pas être chef de quartier, il peut même ne pas être un habitant du
village. Ce cas a toujours été excessivement rare : cependant
il s’est produit dans les empires militaires tels que ceux
d’El-Hadj-Omar, de Samori, etc., où tout dépendait du caprice de
l’empereur ; il s’est produit parfois aussi de par notre
intervention, lorsque nous estimions nécessaire de remplacer un
chef de village qui ne nous donnait pas satisfaction. Mais il
importe de remarquer que de telles désignations sont absolument
contraires à la coutume et ont toujours produit mauvais effet sur
les populations. Aussi les conquérants qui se piquaient d’être de
bons politiques, au lieu de révoquer le chef naturel du village et
de le remplacer par un étranger, se contentaient le plus souvent de
placer auprès du chef un homme à eux, sorte de résident qui
exerçait en réalité toute l’autorité, mais sans que le sentiment
indigène fût froissé bien profondément : c’était en somme le
système que nous employons dans les pays de protectorat. Et cela
doit nous fournir une indication : lorsque, pour des raisons
sérieuses, nous estimons qu’un chef de village doit être changé, le
mieux est de convoquer les chefs de quartier et de faire procéder
par eux à la destitution du chef actuel et à l’élection d’un
successeur choisi parmi eux. Ce procédé a le grand avantage de
demeurer conforme à une coutume traditionnelle et il sera beaucoup
plus aisé au nouveau chef, ainsi élu par ses pairs, d’exercer ses
fonctions, que s’il avait été choisi et imposé par nous sans
l’agrément des chefs de quartier.


Venons-en
maintenant aux fonctions du chef de village. Son autorité est
beaucoup moins absolue que l’on n’est souvent porté à se le
figurer : en réalité il n’est que le représentant, le
mandataire exécutif du conseil des anciens, composé de tous les
chefs de quartier du village. L’origine même de son mandat, la
façon dont il en a été chargé, font de lui le premier des anciens,
le président du conseil municipal en quelque sorte, mais il n’est
que le premier de ses pairs, il n’est pas en réalité le chef d’une
assemblée d’inférieurs. Par suite, s’il peut se charger des
affaires de minime importance concernant le village, il ne peut
prendre aucune décision grave sans en référer aux chefs de
quartier, à moins qu’il ne s’agisse d’une affaire intéressant
seulement son quartier à lui, c’est-à-dire sa propre famille
globale. En matière judiciaire, il présidera le tribunal, mais ne
pourra le constituer à lui seul ; en matière administrative et
politique, il ne pourra traiter une affaire qu’autant qu’il y aura
été autorisé par l’assemblée des notables.


Toutefois il est bien évident que, si l’on a un village composé
d’une seule famille globale, une sokala formant à elle
seule un village, les pouvoirs du chef de village seront au
contraire absolus, réserve faite de l’observation des coutumes
locales.


Il arrive aussi qu’un chef de village, par suite de l’ancienneté
et de la noblesse reconnue de sa famille, par suite aussi de sa
valeur personnelle soit à la guerre soit dans la diplomatie, et
souvent en raison de sa richesse et de la haute situation que cette
richesse lui confère, possède une influence considérable sur les
autres chefs de quartier de son village et par conséquent jouit
d’un pouvoir et d’une autorité réels. Mais un tel cas est
exceptionnel et d’ailleurs purement individuel, et ce chef puissant
peut très bien avoir comme successeur un simple soliveau n’ayant de
chef que le titre.


D’autre part le chef, par le fait même qu’il est un patriarche,
est nécessairement assez âgé lorsqu’il entre en fonctions, et comme
ses fonctions ne cessent qu’avec sa mort, il est souvent atteint de
débilité sénile, et son autorité devient alors complètement
illusoire : ou bien chacun des chefs de quartier vit dans une
indépendance de fait absolue, ou bien l’un d’eux, le
plus adroit, le
plus actif, prend en mains les affaires du village et entraîne ses
collègues à sa remorque.


On voit fréquemment aussi les vieillards du village, le chef
compris, se trouver débordés par l’esprit bouillant et impétueux
des jeunes gens, qui refusent d’écouter les sages avis des anciens
et rendent pratiquement impossible la bonne administration des
affaires. Que de fois on a vu éclater de petites guerres locales
que les anciens et le chef du village avaient cherché de tout leur
pouvoir à empêcher, mais que les actes inconsidérés des jeunes gens
ont rendues inévitables !


Lorsqu’un chef de village est devenu trop âgé ou que la maladie
l’a rendu inapte à exercer ses fonctions, il est admis en général
que son successeur éventuel le remplace, mais le chef réel conserve
son titre et les prérogatives y attachées jusqu’à sa mort.
Cependant il arrive qu’un chef de village soit déposé de son vivant
par la coalition des chefs de quartier, lorsque son administration
a donné lieu à un mécontentement général, et alors c’est ou bien
son successeur éventuel ou bien le chef d’un autre quartier qui est
élu à sa place.


Nous avons vu qu’en certains pays le village formait le
groupement politique suprême, constituant un véritable Etat :
Etat qui peut être infime, mais peut aussi être important si le
village renferme plusieurs milliers d’habitants. On a alors affaire
à une véritable république à fonctions héréditaires, dans laquelle
le chef de village joue le rôle de chef du pouvoir exécutif,
l’assemblée des chefs de quartier détenant le pouvoir législatif et
le pouvoir judiciaire.


Chez les nomades proprement dits, le village a comme groupement
correspondant le campement où sont dressées, à proximité les unes
des autres, les tentes de plusieurs familles. Le chef de ce
campement a les mêmes fonctions que le chef de village, mais, comme
les campements sont le plus souvent temporaires et que ce ne sont
pas toujours les mêmes familles qui dressent leurs tentes ensemble,
les fonctions de chef de campement sont par là même temporaires et
appartiennent généralement au chef de la famille la plus noble ou
au patriarche dont la famille est la plus nombreuse.


IV. — Le canton.


Le canton ou la province est un groupement à la fois politique
et géographique correspondant à peu près à la division ethnique que
nous avons appelée sous-tribu, d’autres fois à une
fraction seulement de la sous-tribu, quelquefois à une tribu
entière. Le territoire d’un canton est appelé en langue mandingue
kafo ou diamana et le chef de canton
kafotigui ou diamanatigui[35].


Chez les nomades, le groupement correspondant est toujours
composé de l’ensemble des familles globales appartenant à une même
sous-tribu ou fraction de sous-tribu : ainsi les Mejdouf, chez
les Maures, constituent un canton ; les Kel-Antassar de l’Est
et les Kel-Antassar de l’Ouest, chez les Touareg, en constituent
deux, dont chacun ne renferme qu’une moitié de la sous-tribu des
Kel-Antassar.


Chez les sédentaires, ce n’est qu’en principe que le canton
correspond à une sous-tribu ou fraction de sous-tribu, car, dans la
pratique, il arrive très fréquemment qu’une province donnée
renferme des villages appartenant à des groupements ethniques
différents ou que certains villages de la province — souvent les
plus importants — contiennent des quartiers habités par les membres
d’un groupement ethnique et d’autres quartiers peuplés de
représentants d’un autre groupement ethnique. C’est ainsi que le
canton n’est pas nécessairement une unité homogène au point de vue
ethnique : par exemple, beaucoup de cantons du Sud-Ouest de la
Boucle du Niger renferment à la fois des villages sénoufo et des
villages ou quartiers mandingues.


L’origine du canton est d’ordre à la fois historique et
géographique. Au début, les habitants du canton étaient uniquement
les descendants de l’ancêtre de leur sous-tribu ; mais il est
arrivé par la suite que des familles du canton sont
allées s’installer
ailleurs et que, par contre, des familles d’une autre sous-tribu
sont venues demander asile au canton voisin. Des dissensions
intestines, une guerre civile, la surpopulation du canton, sont les
principales causes qui ont poussé certaines familles, appartenant à
une sous-tribu déjà constituée, à quitter le canton de cette
sous-tribu pour aller chercher ailleurs la tranquillité ou des
terres vierges ; ces émigrants, tantôt se sont incorporés dans
une autre sous-tribu qui leur a accordé l’hospitalité, tantôt se
sont établis dans un pays jusque là inhabité et y ont donné
naissance à une nouvelle sous-tribu ou à une fraction indépendante
de la sous-tribu mère, fondant ainsi un nouveau canton.


Le chef de canton est naturellement le patriarche de la famille
globale dont l’ancêtre a fondé le canton. Les règles concernant la
transmission de ses pouvoirs, son élection s’il y a lieu, sa
déposition si la nécessité s’en présente, etc., sont identiques à
celles énoncées plus haut à propos du chef de village[36].


Les pouvoirs du chef de canton sont également analogues à ceux
du chef de village, c’est-à-dire qu’il est le mandataire et le
président de l’assemblée des chefs de village du canton, eux-mêmes
étant les mandataires respectifs du conseil des anciens de chaque
village. On a donc ainsi une sorte d’Etat fédéral, dont le chef de
canton est le chef exécutif héréditaire.


Mais, la plupart du temps, l’autorité du chef de canton est
beaucoup plus absolue que ne l’est dans son village celle du chef
de village : cela se produit surtout lorsque le territoire du
canton a été conquis par l’ancêtre du chef actuel et non simplement
occupé par une collectivité indivise et mal organisée dont
l’ancêtre du chef actuel n’aurait été que l’un quelconque des
membres. Lorsque le territoire a été occupé de cette dernière
façon, l’autorité du chef de canton est le plus souvent purement nominale et
tout à fait comparable à celle du chef de village dans son village.
Souvent aussi le chef d’un canton a été autrefois un véritable
souverain, puissant et écouté, mais ses successeurs ont vu leur
pouvoir à peu près annihilé par suite de circonstances diverses
dont l’extension territoriale du canton et le peu de valeur
individuelle des chefs sont en général les facteurs principaux.


Le chef de canton a, comme le chef de village, des fonctions à
la fois administratives, politiques et judiciaires, qu’il exerce
comme mandataire ou président de l’assemblée des chefs de village.
On a recours à son intervention chaque fois qu’une affaire
intéresse soit le canton tout entier, soit deux ou plusieurs
villages du canton, soit à la fois un village du canton et un
village d’un canton voisin. On y a recours également lorsqu’une
affaire n’intéressant qu’un seul village n’a pu être réglée par le
conseil des anciens du village ou lorsque l’une des parties désire
en appeler de la décision rendue par ce conseil.


Parfois le canton est constitué, non par une sous-tribu, mais
par une véritable tribu : dans ce cas le chef de canton est en
même temps roi ou chef de confédération (voir V). C’est également ce qui arrive lorsque le canton,
même constitué par une simple fraction de sous-tribu, est
indépendant et forme à lui seul un Etat, ce qui est fréquent. Au
point de vue politique en effet, il est assez rare au Soudan, au
moins actuellement, de rencontrer un Etat plus vaste que le canton,
ou, en d’autres termes, il est rare que le chef de canton ne soit
pas chef d’Etat. Cependant on rencontre encore un certain nombre de
royaumes formés chacun de plusieurs cantons, et avant notre
occupation du pays, il a existé des empires dont plusieurs ont eu
une réelle importance.


Pour terminer ce qui a trait au canton, il est à noter que le
chef de canton est en même temps chef de son village, au moins le
plus souvent, et chef de son quartier et de sa case : il
réunit donc en sa personne les pouvoirs de quatre ou tout au moins
de trois fonctionnaires administratifs.


V. — Le royaume ou la
confédération.


Plusieurs cantons réunis sous l’autorité supérieure d’un même
chef — ou un canton indépendant — forment ce que nous appellerons
un royaume ; plusieurs cantons dont les chefs se
réunissent en commun pour discuter les affaires intéressant
l’ensemble de leurs cantons respectifs — ou un canton indépendant
qui n’a pas de chef proprement dit — constituent ce que nous
appellerons une confédération. Ce sont là deux groupements
politiques parvenus au même stade : la seule différence entre
eux est que le premier est une monarchie et le second une
république, mais chacun d’eux forme un Etat fédéral.


Lorsqu’un Etat est basé sur le système monarchique, il consiste
le plus souvent en une monarchie féodale, très analogue aux
monarchies européennes du moyen âge. Les chefs de canton — ou, dans
le cas d’un canton indépendant formant à lui seul un royaume, les
chefs de village — sont les seigneurs, comtes ou ducs du
royaume ; le roi n’est que le premier des seigneurs de son
royaume et son autorité doit s’appuyer sur celle de ces derniers
qui, réunis, forment une cour des pairs dont le roi est le
président. Toutefois il peut arriver que le roi, par ses qualités
personnelles, son intelligence, sa richesse, sa valeur guerrière,
etc., ait acquis une situation de fait qui fait de lui presque un
monarque absolu. Il a en tout cas quelque chose de très important,
de primordial, qui n’appartient qu’à lui : c’est le droit
éminent à la propriété du sol entier du royaume[37].


Le royaume semble être, dans la plus grande partie du Soudan,
l’acheminement normal vers lequel tend l’organisation politique
d’une tribu vivant à l’état de cohésion. A moins de circonstances
spéciales qui retardent ou arrêtent le cours normal des choses, il
arrive un moment où le fondateur de la tribu — ou l’un de ses
successeurs — a acquis assez d’influence sur les divers chefs de la tribu pour
pouvoir leur donner des ordres et devenir le véritable chef
politique, le roi de la tribu. En principe d’ailleurs, il n’a
jamais cessé d’être roi, mais son royaume s’est agrandi : il
n’était au début qu’une case, lorsque le fondateur de la tribu créa
la première famille réduite d’où devait plus tard sortir la
tribu ; cette famille réduite s’étant transformée en famille
globale, le royaume est devenu un quartier ou une
sokala ; d’autres familles globales étant venues se
grouper autour de la première, le royaume est devenu un
village ; la surpopulation ayant amené la création de nouveaux
villages, le royaume est devenu canton ; enfin, au bout de
quelques siècles, les descendants de la famille réduite primitive,
devenus nombreux et ayant dû essaimer sur un territoire
considérable, forment une véritable tribu partagée en plusieurs
cantons, c’est-à-dire un royaume proprement dit.


Le pouvoir du roi est héréditaire, soit dans la même
famille[38] (cas le plus fréquent), soit dans deux familles
à tour de rôle de la même manière qui a été expliquée à propos des
chefs de village (cas observé dans le royaume du Fouta-Diallon,
dans le royaume abron de Bondoukou, etc.). Il peut arriver aussi
que le pouvoir royal ne soit pas absolument héréditaire, en ce sens
que, bien que le roi doive appartenir à une famille donnée, ce
n’est pas nécessairement le patriarche de cette famille qui occupe
le trône, l’assemblée des chefs de canton procédant alors à
l’élection du roi parmi les divers membres de la famille
royale[39]. Enfin un roi peut être déposé pour des motifs
analogues et dans les mêmes conditions qu’un chef de village ou de
canton, quoique le cas soit beaucoup plus rare en ce qui concerne
les rois.


En général l’entrée en fonctions d’un nouveau roi est
précédée de
cérémonies traditionnelles qui varient selon les régions, mais sont
toujours accompagnées de rites solennels auxquels les indigènes
sont très attachés et sans l’accomplissement desquels l’autorité du
roi serait difficilement acceptée. Il importe donc, là où les
indigènes sont constitués en royaume, de tenir la main à ce que ces
rites traditionnels soient scrupuleusement observés, dans l’intérêt
même de la bonne administration du pays. De même, lorsqu’il semble
nécessaire d’exiger la déposition et le remplacement d’un roi, il
importe énormément que cette déposition et l’élection du remplaçant
soient effectués en concordance avec la coutume locale, sans quoi
le nouveau roi n’obtiendra que très difficilement l’obéissance de
ses sujets et particulièrement de ses chefs de canton.


Il n’existe pas au Soudan de rois à pouvoir absolu : même
ceux qui semblent le plus affranchis de tout contrôle, comme les
princes qui se succédaient au Mossi avant notre intervention,
avaient à compter avec l’autorité de leurs chefs de province,
véritables seigneurs de monarchie féodale. Cependant les rois de
certains pays pouvaient, à la rigueur, être considérés comme des
monarques absolus. Mais, dans la plupart des pays autrefois, et
partout aujourd’hui que notre autorité assure une protection
efficace aux libertés individuelles et municipales, on doit
considérer les royautés indigènes comme des monarchies à forme
féodale où l’autorité des seigneurs — en l’espèce les chefs de
canton — contrebalance celle du roi et souvent l’annihile presque.
En tout cas, il n’est guère d’exemple qu’un roi prenne une décision
grave sans avoir consulté au préalable ses chefs de canton, soit
isolément, soit en une sorte de cour plénière qui rappelle un peu
nos assemblées du Moyen-Age et qui constitue une première étape
vers les parlements des monarchies constitutionnelles.


Les fonctions du roi sont très analogues à celles du chef de
canton : de même que ce dernier est chargé de l’administration
intérieure de son canton et juge les affaires intéressant plusieurs
villages de son canton, de même le roi est chargé de
l’administration générale du royaume et tranche les affaires
intéressant plusieurs cantons ou des habitants de
plusieurs
cantons ; de plus, il est toujours juge d’appel en derniers
ressort pour toutes les décisions rendues par les chefs de canton
ou les tribunaux de village, et il est souvent juge de cassation.
Dans plusieurs pays, le roi seul a le droit de prononcer les
condamnations à mort et il a toujours le droit de grâce[40].
C’est lui, de plus, qui a mission de défendre les intérêts du
royaume contre les entreprises des Etats voisins et qui décide de
la paix et de la guerre. Enfin sa principale prérogative — en
dehors des honneurs que l’on rend à sa personne — consiste dans le
droit de propriété éminente sur le sol du royaume, ainsi que nous
l’avons vu.


En général, le roi s’entoure de ministres qu’il choisit et
change à son gré et dont les attributions sont tantôt assez vagues,
tantôt bien définies. Presque toujours, il a au moins deux
ministres, dont l’un est un véritable ministre de la guerre[41]
et l’autre une sorte de ministre des finances. Très souvent, ces
ministres sont des esclaves ou des serfs, ou encore des individus
appartenant aux castes spéciales des griots, des artisans ou des
magiciens. Les rois musulmans aiment à s’entourer de savants
marabouts dont ils font leurs conseillers.


Il arrive parfois que la coutume place à côté du roi une sorte
de maire du palais dont les fonctions sont héréditaires comme
celles du roi, mais dans une autre famille ; ce maire du
palais est en réalité le véritable chef du royaume : il
s’occupe de tout et accapare toute l’autorité, et le roi passe
alors exactement à l’état de roi fainéant, n’ayant du roi que le
titre et les honneurs extérieurs[42].


Nous avons vu plus haut que le groupement politique
supérieur au canton
pouvait ne pas revêtir la forme monarchique : on a alors une
confédération, formée de la réunion des divers cantons dont
l’ensemble constitue l’Etat. Ce cas est assez fréquent en Afrique
Occidentale et il peut provenir de deux causes différentes. Il a pu
arriver que, au moment où la tribu s’est constituée en Etat, elle
n’avait pas de chef à proprement parler et qu’elle n’a pas jugé à
propos de s’en donner un par la suite ; il a pu arriver aussi
que le chef d’une tribu, en d’autres termes le roi d’un royaume,
ait laissé échapper le pouvoir et les prérogatives qu’il tenait de
ses prédécesseurs, et que, petit à petit, on ait cessé de lui
reconnaître même une autorité nominale ; ce second cas s’est
produit surtout lorsque les tribus se sont morcelées et dispersées
sur un vaste territoire ; le roi héréditaire existe alors
encore, mais il est à peu près inconnu de la majorité de ses
soi-disant sujets et s’est transformé en un simple chef de
canton.


Quelle que soit l’origine de la confédération, son
fonctionnement est partout à peu près identique : en principe,
chaque canton de la confédération est indépendant et les divers
chefs de canton n’ont de compte à rendre à personne en ce qui
concerne l’exercice de leurs fonctions ; mais, lorsque quelque
conflit éclate entre deux cantons ou lorsqu’un Etat voisin devient
menaçant pour la confédération, en d’autres termes lorsqu’un
évènement se produit qui intéresse l’ensemble des cantons ou
plusieurs cantons seulement de la confédération, les chefs de
canton se réunissent ou confèrent à distance en s’envoyant les uns
aux autres des ambassadeurs et élisent soit l’un des leurs, soit un
personnage influent quelconque pour être chargé momentanément, et
pour l’objet spécial qui a motivé cette désignation, des intérêts
de la confédération ou tout au moins de la partie de la
confédération dont les intérêts sont en jeu. Pendant la durée de sa
mission, ce délégué aura à peu de chose près la même autorité et
les mêmes fonctions qu’un roi dans son royaume, mais ce qui
constitue la différence essentielle entre ce délégué et un roi,
c’est que les pouvoirs du délégué ne sont pas héréditaires et
surtout sont temporaires et que, une fois sa mission terminée, il
rentrera dans le rang. Si on a de nouveau besoin de désigner un délégué
par la suite, il se peut qu’on ait recours à celui déjà désigné
dans une occasion précédente, mais il se peut très bien aussi qu’on
ait recours aux offices d’un autre[43].


VI. — L’empire.


L’empire au Soudan est essentiellement une monarchie militaire,
qui peut résulter de l’agrandissement d’un royaume normalement
constitué aux dépens de royaumes ou autres Etats voisins, et peut
aussi avoir été créée par la fortune d’un simple aventurier. Les
exemples de ces deux sortes d’empires abondent dans l’histoire de
l’Afrique Occidentale : les empires de Ghana, de Mali, de Gao,
dans les siècles anciens, les empires plus modernes de Koumassi,
d’Abomey et de Sikasso, pour ne citer que ceux-là, appartenaient à
la catégorie des royaumes agrandis par les victoires, l’énergie ou
l’habileté de leurs chefs naturels ; les empires fondés par
El-Hadj Omar et Samori appartenaient à la catégorie des empires de
hasard créés de toutes pièces par des conquérants d’origine souvent
modeste (Samori était serf ou captif de case d’un chef de canton du
Ouassoulou).


Par suite de sa nature même et des circonstances qui ont motivé
ou accompagné sa création, un empire est généralement plus ou moins
éphémère et son fonctionnement est nécessairement affranchi de
toute base traditionnelle. Si à un empereur habile et énergique
succède un fantoche, l’empire se disloque de lui-même et les Etats
dont il était formé ne tardent pas à secouer un joug qu’ils
n’avaient accepté que contraints et forcés, et à reprendre leur
indépendance. Tant que son pouvoir dure, l’empereur, tenant son
autorité de sa seule force militaire, en use et en abuse sans aucun
contrôle et le seul régime est celui du bon plaisir du souverain.
On a vu des empereurs instituer dans leur empire une organisation
relativement remarquable et des lois sages et prévoyantes, mais
cette organisation n’a pas survécu en général au souverain qui
l’avait créée.


A la vérité, certains empires se sont maintenus durant plusieurs
siècles, mais à travers des périodes alternatives de grandeur et de
décadence, des révolutions de palais, des révoltes, des changements
de dynastie et de capitale, en sorte qu’en réalité il y a eu
succession de divers empires plutôt que continuité d’un même
régime.


La plupart des empereurs ont tenu à transmettre leur pouvoir à
un membre de leur famille, mais, dans la pratique, leur succession
a presque toujours donné lieu à des révoltes de palais ou de
factions militaires, quand elle n’a pas été ouverte brutalement par
l’assassinat du souverain. En tout cas, l’ordre de succession
établi par la coutume pour les rois a rarement été suivi pour les
empereurs.


Tout naturellement, les empires ont été les principaux obstacles
à notre installation en Afrique Occidentale et cette installation
n’est devenue définitive que du jour où le dernier empire a été
détruit par la force de nos armes et où les Etats indigènes
normalement constitués ont pu vivre tranquillement grâce à notre
protection. Il serait de la plus mauvaise politique de laisser se
reconstituer ces empires, et, par suite, leur étude ne présente
d’intérêt aujourd’hui qu’au simple point de vue
historique :


Aussi arrêterons-nous là ces brèves remarques sur une
institution politique qui a joué un rôle considérable au Soudan
mais qui a actuellement vécu.


VII. — Les impôts.


J’ai indiqué déjà, au moins de façon partielle, en parlant de
l’organisation de certains empires ou royaumes, quel était le
régime habituel des impôts au Soudan avant l’occupation
française ; la question n’a d’ailleurs qu’un intérêt
historique, puisque les anciens impôts ont été abolis par
l’autorité française et remplacés par des taxes uniformes (taxe de
capitation, patentes de commerce et droits de pacage,
oussourou ou dîme sur les importations sahariennes,
droits de marchés, etc.).


Autrefois les impôts étaient généralement irréguliers et
arbitraires et différaient de nature dans les diverses régions du
Soudan : certains pays, parmi ceux habités par les populations
les plus primitives, en étaient tout à fait exempts, au moins en
principe, mais ils avaient à subir les pillages des conquérants et
des voisins que favorisait la fortune de la guerre.


Presque partout, les taxes à acquitter par l’habitant étaient
multiples : tout d’abord, chaque chef de famille ou de
quartier devait verser au chef de village une quantité variable de
grains et de volaille ou poisson, afin de permettre à ce dernier de
recevoir convenablement les étrangers de passage et de subvenir, en
cas de guerre, aux besoins de la lutte ; tout naturellement,
le chef de famille se faisait livrer le montant de cet impôt par
les membres de sa famille ou habitants de son quartier,
indépendamment des journées de travail qu’il leur réclamait pour
les soins à donner aux cultures collectives de la famille. Cette
sorte d’impôt n’a pas disparu de nos jours, car, si les chefs de
village n’ont plus à se préoccuper des guerres à soutenir dans un
pays maintenant pacifié, c’est toujours à eux qu’incombe la charge
de recevoir et nourrir les étrangers de passage, et il leur faut
compter avec ceux qui ne paient pas leur écot ou le paient
mal ; il leur faut aussi tenir compte des chefs des villages
voisins qui, eux, n’ont pas à payer l’hospitalité reçue, puisqu’ils
sont appelés à recevoir eux-mêmes le chef dont ils ont été les
hôtes.


Le chef de canton, pour des motifs analogues, exigeait de chaque
village un impôt de même nature, mais plus élevé naturellement que
celui exigé de leurs administrés par les chefs de village :
cet impôt a presque partout disparu de nos jours ou s’est converti
en cadeaux volontaires ; au temps où il existait encore, on
pouvait s’en libérer généralement par quelques jours de corvée,
comme d’ailleurs de l’impôt dû au chef de village.


Plus lourd et plus arbitraire était l’impôt dû au chef d’Etat,
roi ou empereur : en principe, il consistait en céréales pour
le gros de la population composé d’agriculteurs, en
moutons ou bœufs
pour les pasteurs, en poisson pour les pêcheurs, en gibier pour les
chasseurs, en journées de travail pour les artisans ; mais,
souvent, le chef d’Etat exigeait des cauries, de l’or, de la
poudre, des femmes, des esclaves. Cet impôt était loin d’être
toujours perçu facilement et, la plupart du temps, on exécutait
chaque année, durant la saison sèche, une expédition militaire chez
les contribuables récalcitrants, ainsi que la chose se passe encore
de nos jours au Maroc ; il va sans dire que cette expédition
dégénérait toujours en une véritable razzia et que le pillage fait
au nom du prince dépassait de beaucoup la valeur de l’impôt
normalement dû, sans parler des villages incendiés, des moissons
détruites et des femmes et enfants emmenés en esclavage. Aussi,
dans les pays autrefois constitués en royaumes ou empires de
quelque envergure, l’impôt établi par l’autorité française a-t-il
été accepté de la population sans aucune difficulté et est-il
considéré, par comparaison avec l’ancien état de choses, comme une
taxe légère.





	Delafosse
	Planche XXXVIII






[image: ]
Cliché Bouchot



Fig. 74. — Fillettes
Nounouma.






[image: ]
Cliché Bouchot



Fig. 75. — Fillettes
Sissala.







En principe, le montant des diverses taxes[44]
perçues par le chef d’Etat, roi ou empereur, devait servir à
entretenir son armée — la solde des guerriers étant représentée
d’ailleurs par une part du butin fait sur l’ennemi —, à payer ses
ministres, à accorder des gratifications aux fonctionnaires et à
des personnages de marque, à la remonte de la cavalerie et à
l’entretien des hôtes notables ; une bonne partie des
recettes, cependant, était employée à payer les nombreux musiciens
et griots qui encombraient la cour du prince et aussi à entretenir
et renouveler le harem de ce dernier.




[33]Les populations chez lesquelles l’Etat est
constitué seulement par le village ou le canton ont, en général,
beaucoup mieux résisté aux conquérants indigènes que celles
groupées en royaumes ou empires ; de nos jours, ce sont aussi
celles qui nous ont offert la résistance la plus longue et la plus
sérieuse (Minianka, Lobi, Tombo) : les habitudes
d’indépendance entretiennent en effet l’esprit guerrier et, de
plus, il est toujours plus malaisé d’écraser plusieurs têtes que
d’en trancher une seule.





[34]Aussi emploie-t-on souvent le mot
gbatigui ou gouatigui « chef de
famille » comme synonyme de loutigui.





[35]Le mot diamana a un sens plus
général que kafo : il sert à désigner toute division
territoriale de quelque étendue et s’applique à des provinces ou
royaumes renfermant plusieurs cantons, bien qu’on l’emploie
couramment aussi pour un simple canton.





[36]Dans les anciens empires soudanais,
notamment dans l’empire de Gao, et de nos jours encore dans les
empires mossi, il est arrivé et il arrive souvent que le prince ait
imposé ou impose, comme chefs des cantons ou provinces de l’empire,
certains de ses parents ou de ses familiers, ainsi que nous l’avons
vu dans la quatrième partie de cet ouvrage.





[37]Bien entendu, si l’Etat indigène s’est
arrêté à un stade inférieur au royaume (canton, village, quartier,
case), cette prérogative, comme d’ailleurs toutes celles dont il
est question à propos du roi, appartiendra au chef de l’Etat, quel
qu’il soit, tout chef d’Etat devant être assimilé à un roi.





[38]La famille qui fournit le roi est, ou bien
la famille-mère de la tribu constituant le royaume, ou bien la
famille qui a conquis le territoire du royaume et établi son
autorité sur la ou les tribus occupant ce territoire avant son
arrivée.





[39]Souvent, dans les royaumes soudanais, le
fils succède à son père, puis on passe aux frères après extinction
des fils ; mais ce n’est là une règle ni absolue ni
universelle.





[40]Le condamné à mort gracié par le roi
devenait autrefois, de droit, l’esclave légal de ce dernier.





[41]L’institution du ministre de la guerre — ou
plus exactement du chef de guerre distinct du chef ordinaire — se
rencontre souvent aussi dans les cantons et les simples
villages.





[42]On ne m’a pas signalé de cas de cette espèce
dans le Haut-Sénégal-Niger, mais il est vraisemblable qu’il doit
s’y en rencontrer ; personnellement, j’ai vu ce système
appliqué dans le royaume-canton de Mbengué, à la Côte
d’Ivoire ; ce petit Etat est habité par des Sénoufo de la
tribu des Folo.





[43]On rencontre aussi en Afrique Occidentale
quelques exemples de confédérations dont le chef est élu à vie et
qui fonctionnent par suite comme de véritables royaumes
constitutionnels, avec cette différence que la monarchie n’y est
pas héréditaire : l’institution du hogon chez les
Tombo rentre, jusqu’à un certain point, dans cette catégorie.





[44]Outre l’impôt proprement dit, dû par tous
les habitants du royaume, il existait en effet des taxes spéciales
analogues à nos patentes de commerce et de colportage, nos droits
de bacs, de marchés, de pacage, etc. ; l’oussourou
était perçu en général sur les Maures dans les provinces avoisinant
le Sahara ; souvent, les étrangers résidant dans le royaume
étaient soumis à une taxe spéciale et, la plupart du temps, les
populations conquises étaient astreintes à un impôt supplémentaire.
Du reste, tout, en cette question de l’impôt, dépendait de
l’arbitraire et du bon plaisir de souverain régnant.









CHAPITRE VI


La Justice


I. — Le pouvoir
judiciaire[45].


Nous avons vu, lors de l’étude des groupements politiques, que
le pouvoir judiciaire ne se séparait pas du pouvoir politique et
administratif : il en était tout au moins ainsi dans les
sociétés autochtones du Soudan antérieurement à l’introduction de
l’islamisme et il en était encore ainsi dans toutes les populations
non islamisées avant l’application du décret de 1903 sur la
justice.


Là où l’islamisme s’est profondément implanté, c’est-à-dire,
d’une façon générale, dans les centres de quelque importance du
Soudan septentrional, il existe des magistrats professionnels, des
cadis, qui sont nommés tantôt par le chef de l’Etat indigène,
tantôt par le clergé musulman du lieu, et qui sont complètement
distincts des autorités administratives ; ils rendent la
justice d’après les règles du droit malékite plus ou moins modifié
par les coutumes locales. Mais leur juridiction ne s’exerce que sur
les musulmans et en général leur ressort ne dépasse pas les limites
des centres urbains dans lesquels ils résident. La présence d’un cadi dans un
lieu donné n’a presque jamais amené la disparition des tribunaux
proprement indigènes.


II. — Echelle des
tribunaux.


Si nous reprenons ce que nous avons dit à propos des fonctions
judiciaires des différents chefs et conseils politiques, nous
pouvons dresser le tableau suivant des tribunaux purement
indigènes, de leurs attributions et de leur hiérarchie :


1o Tribunal de case, constitué par le chef
de case ou de famille réduite, avec juridiction restreinte aux
seuls habitants de la case ou membres de la famille réduite.


2o Tribunal de quartier, constitué par le
chef de quartier ou de famille globale, avec juridiction de
première instance sur les causes intéressant des habitants de cases
différentes du même quartier ou, en d’autres termes, des membres de
plusieurs familles réduites faisant partie de la même famille
globale, et juridiction d’appel sur les causes jugées par les
tribunaux de case du quartier.


3o Tribunal de village, composé de la
réunion des patriarches ou chefs de quartier du village et présidé
par le chef de village, avec juridiction de première instance sur
les causes intéressant des habitants de quartiers différents ou des
étrangers en résidence momentanée dans le village, et juridiction
d’appel sur les causes jugées par les tribunaux de quartier.


4o Tribunal de canton, constitué par le chef
de canton soit seul soit assisté de notables désignés par lui ou de
la réunion des chefs de village ou de quartier intéressés, avec
juridiction de première instance sur les causes concernant des
habitants de villages différents et juridiction d’appel sur les
causes jugées par les tribunaux de village.


5o Tribunal royal ou tribunal suprême,
constitué par le roi soit seul soit assisté de notables désignés
par lui ou de la réunion des chefs de canton intéressés, avec
juridiction de première et dernière instance sur les causes
intéressant des habitants de cantons différents et juridiction
d’appel et de cassation sur les causes jugées par tous les tribunaux
inférieurs, y compris ceux de canton[46].


Bien entendu le tribunal suprême est toujours celui du
groupement constituant l’Etat, en sorte que, si l’Etat ne se
compose, par exemple, que d’un village, le tribunal de village
jugera en dernier ressort. D’autre part on a vu que l’on peut
toujours faire appel des décisions de tous les tribunaux autres que
celui du groupement constituant l’Etat, en sorte que, dans un Etat
formant royaume, une cause intéressant deux habitants d’une même
case peut être jugée cinq fois, par quatre appels successifs du
tribunal de case au tribunal de quartier, de celui-ci au tribunal
de village, de ce dernier au tribunal de canton et enfin du
tribunal de canton au tribunal royal.


D’un autre côté, les justiciables peuvent toujours s’adresser
directement à un tribunal plus élevé que celui dont ils relèvent en
principe : par exemple, deux habitants d’un même quartier
peuvent soumettre leur différend, non au tribunal de quartier, mais
directement au tribunal de village ou de canton, ou même au
tribunal royal ; mais alors le tribunal auquel s’adressent
directement les justiciables a le droit de les renvoyer devant le
tribunal dont ils relèvent normalement ; il peut aussi
accepter d’entendre la cause et, dans ce cas, il doit convoquer à
l’audience les membres du tribunal qui, en principe, aurait dû être
saisi le premier.


Presque partout il est admis que les parties, au lieu de
recourir au tribunal normalement compétent ou à l’un des tribunaux
supérieurs, peuvent soumettre leur litige à un arbitre quelconque,
choisi par elles d’un commun accord, quitte à rendre compte à
l’autorité administrative dont elles relèvent de la décision
intervenue. Dans ce cas, l’arbitre choisi fait payer ses
services par la
partie à laquelle il a donné gain de cause, à moins qu’il ne les
fasse payer d’avance à la partie faisant office de demandeur.


En principe, la justice est gratuite devant les tribunaux
réguliers, comme aussi devant les cadis ; cependant, s’il y a
des frais de justice, ils sont à la charge de celle des parties
dans l’intérêt ou à la demande de laquelle ont été faites les
enquêtes ou recherches de témoins qui ont occasionné ces frais.
D’autre part il est admis que la partie qui a obtenu gain de cause
fasse un cadeau au juge ; il arrive souvent aussi que les deux
parties lui offrent chacune un cadeau avant le jugement : le
juge accepte généralement les cadeaux des deux parties, sans que
d’ailleurs son impartialité soit gravement compromise de ce
chef.


Lorsqu’une affaire intéresse deux parties appartenant à deux
Etats différents, c’est le tribunal du domicile du défendeur qui
est compétent, ou l’un des tribunaux supérieurs de l’Etat auquel
appartient le défendeur. Toutefois, s’il s’agit d’un délit grave ou
d’un crime commis par un étranger, le tribunal du lieu où s’est
commis le crime ou le délit est en général regardé comme compétent,
mais il est d’usage que ce tribunal avise le chef de l’Etat auquel
appartient le délinquant de la décision qui a été rendue.


III. — Procédure.


1o Procédure civile.



Les parties comparaissent en personne ou par l’intermédiaire de
fondés de pouvoirs qui les représentent. Elles exposent elles-mêmes
leurs revendications, mais peuvent aussi les faire exposer par des
avocats choisis par elles, sans qu’aucune corporation spéciale
jouisse d’un privilège quelconque à cet égard. Les audiences sont
toujours publiques.


C’est le demandeur qui parle le premier ; le défendeur
prend la parole ensuite ; une fois que chaque partie a exposé
sa cause, le tribunal pose à l’une et à l’autre les questions qui
lui paraissent
nécessaires et entend les témoins amenés ou convoqués par les
parties et ceux qu’il a cru devoir convoquer lui-même. Lorsque leur
religion est suffisamment éclairée, les membres du tribunal
discutent entre eux sur les éléments de la cause et sur la sentence
à prononcer (dans le cas, bien entendu, où le juge n’est pas
unique), et enfin le président du tribunal prononce la
sentence.


Les témoins sont entendus tantôt tous ensemble tantôt chacun
isolément, selon les usages locaux ou, dans le même pays, selon les
cas. Mais ils sont toujours entendus en présence des deux parties,
à moins qu’il s’agisse d’un procès très important.


Lorsque les témoignages paraissent insuffisants ou sont
contradictoires, ou lorsqu’il n’existe pas de témoins, le tribunal
peut exiger de l’une des parties — ou des deux — un serment
spécial. En général c’est au défendeur que le serment est
déféré : on lui demande de confirmer ainsi les dénégations
qu’il oppose aux accusations du demandeur. Mais on peut aussi
déférer le serment au demandeur, dans le but de lui faire confirmer
solennellement ses accusations. Si, après que la partie à laquelle
on a déféré le serment l’a prêté, l’autre partie demande à prêter
serment à son tour pour maintenir ses affirmations contraires, le
tribunal peut se prêter à son désir, et, dans ce cas, aucune
sentence n’est prononcée : on laisse à Dieu, ou à la puissance
religieuse sur laquelle les serments ont été prononcés, le soin de
manifester la vérité en faisant tomber sa colère sur celle des
parties qui a menti. Généralement, deux parties qui ont ainsi prêté
serment en sens contraire ne peuvent plus désormais se parler ni
avoir de rapports entre elles.


En cas de différend relatif à l’exécution d’un contrat, si l’un
des contractants est mort et que les témoignages se trouvent
insuffisants, l’autre contractant peut prouver son bon droit en
prêtant serment sur la tombe de son co-contractant ; ce
serment consiste à dire quelque chose comme : « Si je
mens, que je meure dans le mois (ou dans l’année) » ; une
fois le mois fini (ou l’année), si le réclamant n’est pas mort,
l’héritier du contractant défunt doit s’exécuter. Dans le cas où
les deux contractants se trouvent en présence, celui qui demande la
preuve par serment
prononce une formule analogue sur un objet consacré (boli
en langue mandingue).


Le serment peut également être déféré aux témoins : cela a
lieu surtout dans le cas d’un témoin unique. Nous avons vu que deux
membres d’un même clan ne pouvaient témoigner l’un contre l’autre
et que les membres de deux clans sénékoun se trouvent dans
une situation analogue, puisque l’un d’eux peut sciemment porter un
faux témoignage sous la foi du serment dans le but de faire
innocenter l’autre : aussi, la plupart du temps, les tribunaux
indigènes considèrent comme sans valeur le témoignage d’un témoin
appartenant au même clan que l’une des parties et ne défèrent
jamais le serment à un témoin sénékoun de l’une des
parties ; c’est là une circonstance que l’on ne doit jamais
perdre de vue.


La nature et le mode des serments judiciaires varient beaucoup
selon la religion en usage dans le pays ou selon la religion des
parties. Si ces dernières sont musulmanes, on leur fait prêter
serment sur le Coran, en leur faisant lire un verset spécial du
livre saint (verset 91 de la Ve sourate ou sourate de la
Table) ; souvent, on leur fait en outre manger une noix de
cola, qu’un marabout a préalablement fixée sur une aiguille avec la
pointe de laquelle il a suivi le dessin des lettres du verset au
fur et à mesure de la lecture. Dans les pays animistes, on prête
serment tantôt sur le Ciel et la Terre, tantôt sur l’esprit d’un
défunt ou un objet lui ayant appartenu, tantôt sur un talisman ou
un objet consacré, tantôt sur une statue de génie, tantôt sur la
personne du juge, selon des rites spéciaux à chaque religion et à
chaque contrée. Parfois le juge fait absorber à la partie prêtant
serment une substance (minérale, végétale ou animale) qui peut
n’avoir que la vertu magique que lui attribue la croyance locale,
mais qui peut aussi être un véritable poison, plus ou moins nocif,
dont les effets doivent prouver la bonne ou la mauvaise foi du
plaideur ou du témoin.


2o Procédure pénale.



Tout ce qui précède ne concerne à proprement parler que
l’administration et la procédure de la justice civile, mais, comme
nous le verrons plus loin, la coutume indigène ne fait jamais de
distinction essentielle entre les causes civiles et les causes
correctionnelles ou criminelles : dès le moment qu’il y a une
partie lésée par une autre, la cause est civile et, par suite, s’il
s’agit d’un crime aussi bien que s’il s’agit d’une dette, c’est la
victime — ou la partie se prétendant victime — qui poursuit le
criminel aussi bien que le débiteur ; l’institution du
ministère public est inconnue.


Par suite aussi, les mêmes tribunaux connaissent des délits et
des crimes aussi bien que des affaires proprement civiles et la
procédure est la même dans tous les cas. Toutefois, en ce qui
concerne les serments judiciaires, ils sont plus solennels
lorsqu’il s’agit pour un accusé de prouver son innocence que
lorsqu’il s’agit pour un plaideur ordinaire de confirmer simplement
ses dires.


Le serment déféré aux individus accusés d’un crime revêtait très
fréquemment une forme barbare que nous avons dû supprimer :
c’est ainsi que, dans certains pays, on exigeait de l’accusé
protestant de son innocence qu’il passât sa langue sur un fer
rouge ; ailleurs on lui faisait boire un poison violent ou
bien on lui versait du suc d’euphorbe sur les yeux ; lorsque
l’accusé acceptait cette épreuve et que l’individu chargé de
l’administrer n’avait pas été payé par la famille ou les amis de
l’accusé pour la remplacer par un simple trompe-l’œil, la mort ou
tout au moins quelque plaie ou maladie grave suivait toujours une
pareille épreuve judiciaire et l’on en concluait à la culpabilité
certaine de l’accusé. Mais il arrivait fréquemment que l’on
n’allait pas jusqu’à l’épreuve elle-même : ou bien l’accusé,
étant réellement coupable, n’osait pas affronter l’épreuve et
refusait de s’y soumettre, et ce refus équivalait à un aveu du
crime et décidait de la condamnation ; ou bien au contraire
l’accusé, parfaitement innocent, s’offrait de lui-même à subir
l’épreuve, persuadé
que son innocence le préserverait de toute suite fâcheuse, et alors
le tribunal estimait que cette acceptation de l’épreuve suffisait à
prouver l’innocence et, sans pousser plus loin, prononçait
l’acquittement. Ces sortes d’épreuves ont été naturellement abolies
partout où notre autorité est établie.


La torture n’est admise nulle part comme procédé d’instruction.
Quelques chefs ont pu l’employer, plutôt d’ailleurs dans un but de
vengeance que comme procédé judiciaire, mais il semble que le cas
ait été rare et en tout cas la coutume n’a jamais approuvé ce
système. Je ne parle pas, bien entendu, des tortures infligées à
certains prisonniers de guerre ou à des individus ayant bravé la
puissance de certains empereurs ou tyrans : l’histoire du
Soudan est malheureusement remplie à cet égard de pages
horribles.


IV. — Des infractions et des
peines.


1o Conception indigène des infractions et des
peines.



En général les indigènes de l’Afrique occidentale ne font pas la
même distinction que nous entre les infractions (contraventions,
délits ou crimes) et les atteintes au droit civil : en
principe, toute affaire de justice est chez eux une affaire civile
entre deux parties dont l’une se prétend lésée par l’autre. Il
s’ensuit que la sentence du tribunal consiste principalement à
décider s’il y a eu réellement une partie lésée, par qui elle a été
lésée et quelle réparation doit lui être accordée : c’est donc
le principe de la compensation ou, en d’autres termes, des
dommages-intérêts, qui prime celui du châtiment, et ce dernier peut
parfaitement ne pas entrer en ligne de compte, même s’il s’agit
d’un acte réputé crime dans nos jurisprudences européennes.


Chez certaines populations — celles de la forêt notamment — il
n’est presque jamais question de châtiment, même pour les
assassinats, et une compensation pécuniaire à accorder à la famille
de la victime constitue souvent la seule peine à infliger à
l’assassin.


Chez les peuplades les plus primitives ou plutôt les
moins influencées
par des civilisations extérieures, on considère comme licite tout
ce qui ne fait pas de mal ; l’acte qui ne fait pas de mal à
celui qui le commet mais en fait à autrui est licite au point de
vue de son auteur et illicite seulement au point de vue de celui
qui se trouve lésé. Par suite, l’auteur de ce que nous appelons un
délit ne se considère pas comme malhonnête et ceux que le délit n’a
pas lésés ne considèrent pas non plus le délinquant comme
malhonnête : le délit n’entraîne nullement le déshonneur. Pour
le même motif, les délits ou les crimes ne sont pas considérés
comme des actes criminels à proprement parler, mais uniquement
comme des actes donnant lieu à compensation en faveur de la partie
lésée. Seuls, les actes de nature à léser la collectivité peuvent
être regardés comme des délits véritables : c’est ainsi que le
voleur professionnel, que tout le monde a à redouter, est en
général honni beaucoup plus que le meurtrier, ce dernier n’ayant en
réalité lésé qu’une famille.


Chez les peuples plus policés, et particulièrement au Nord du
Soudan, on commence par contre à rencontrer des idées se
rapprochant davantage des nôtres, sinon au point de vue du
déshonneur qui s’attache aux actes délictueux ou criminels, au
moins au point de vue du châtiment que comportent ces actes.
Cependant la peine proprement dite n’exclut jamais la compensation
et ne passe qu’en seconde ligne.


2o Compensation.



Il n’y a pas lieu de nous occuper longuement ici de la
compensation que l’auteur d’un délit est tenu d’accorder à sa
victime : cette compensation varie nécessairement avec le
délit et les circonstances dans lesquelles il a été accompli, et il
est impossible de fixer un tarif en la matière. Le tribunal aura,
pour chaque cas donné, à examiner quelle est la compensation qu’il
sera équitable d’accorder.


Souvent il est impossible de faire payer une indemnité au
coupable, en raison de son indigence, même en recourant au procédé
de la saisie. Dans ce cas, la coutume indigène admet que la famille
du coupable, responsable comme toujours des obligations contractées par l’un de ses
membres, est tenue de payer l’indemnité ; cette disposition
n’a rien en soi de contraire à nos principes d’humanité et nous
pouvons parfaitement la laisser appliquer par les tribunaux
indigènes en matière correctionnelle ou criminelle comme en matière
purement civile. Il n’en est pas de même d’une autre disposition de
la coutume indigène d’après laquelle le coupable, lorsqu’il ne
pouvait s’acquitter de la compensation à lui imposée et que sa
famille ne pouvait ou ne voulait s’en acquitter pour lui, était
livré en qualité d’esclave à sa victime ou à la famille de
celle-ci ; nos principes s’opposent à l’application de cette
coutume, qui n’existe plus qu’à l’état de souvenir.


3o Châtiment.



Si la compensation peut être collective, étant admis le principe
de la responsabilité civile de la famille, le châtiment, lorsqu’il
existe, est toujours individuel et ne peut être appliqué qu’à
l’auteur même du délit ou du crime, qu’il consiste en une amende ou
en un châtiment proprement dit.


Nous avons vu que, dans certains pays, l’idée du châtiment
n’existait pas ou du moins ne recevait application que pour un
nombre restreint de crimes ou délits. Ailleurs, le principe du
châtiment est beaucoup plus généralement appliqué, mais il l’est
très diversement, et il serait assez malaisé de dresser une liste
des peines correspondant au Soudan à toutes les infractions.


Une telle liste d’ailleurs ne présenterait qu’un intérêt
rétrospectif et purement documentaire : le décret de 1903, en
effet, n’admet comme peines que la mort, l’emprisonnement et
l’amende, en prescrivant de substituer l’emprisonnement à toutes
les peines corporelles prévues par la coutume indigène, laquelle
d’autre part ne prévoyait que très rarement l’emprisonnement et
l’amende. Comme il est en général difficile de convertir en une
durée précise d’emprisonnement un châtiment n’ayant aucun rapport
avec la prison — tel que des coups de bâton ou une mutilation —,
c’est aux membres des tribunaux indigènes qu’il appartient de fixer, pour
chaque cas spécial, la peine à appliquer, en tenant compte
toutefois, dans chaque circonscription judiciaire, de l’importance
relative des peines appliquées anciennement pour des délits
analogues et aussi des précédents qui se sont succédés depuis la
mise en vigueur du décret de 1903.


Nous pouvons cependant, à titre d’indication, citer
quelques-unes des peines prévues le plus généralement par
l’ancienne coutume pour les crimes et délits principaux :


Meurtre avec préméditation : mort (donnée en général à
l’endroit où la victime avait été assassinée et de la même façon
qui avait été employée par l’assassin pour tuer sa
victime) ;


Meurtre volontaire, mais sans préméditation : peine du
talion ;


Meurtre ayant le vol pour mobile ou meurtre suivi de vol, en cas
de flagrant délit : mort ;


Même crime, hors le cas de flagrant délit : main tranchée
ou esclavage ;


Meurtre par le mari de l’amant de sa femme, hors le cas de
flagrant délit et en dehors du domicile conjugal : un mois à
un an de fers ;


Coups suivis de la fracture d’un membre : six mois à un an
de fers ;


Coups avec effusion de sang : peine du talion ;


Coups sans effusion de sang ; coups de bâton ou de lanière
de cuir ;


Vol important, en cas de flagrant délit : main tranchée (en
cas de récidive, l’autre main tranchée ou la mort sous les
verges) ; au Mossi, les voleurs récidivistes étaient châtrés
et passaient au service de l’empereur, des rois vassaux ou des
gouverneurs de province, qui les employaient pour la garde de leurs
harems ;


Même vol, hors le cas de flagrant délit, ou filouterie :
coups de bâton ou amende ;


Incendie volontaire, en cas de flagrant délit : lapidation
immédiate ;


Même crime, hors le cas de flagrant délit : trois mois de
fers.


On peut voir que
les châtiments étaient toujours plus sévères en cas de flagrant
délit : ce n’est pas que le crime parût plus considérable,
mais on estimait que la preuve de la culpabilité était alors plus
certaine et de plus on admettait que la colère de la victime était
plus difficile à apaiser et en quelque sorte plus légitime que
lorsqu’un certain temps s’était écoulé entre l’accomplissement du
crime et l’arrestation du coupable. La plupart du temps, les cas de
flagrant délit étaient solutionnés immédiatement par la vindicte
populaire, conformément au principe américain de la loi de Lynch,
sans que le tribunal eût à intervenir autrement qu’en sanctionnant
le fait.


Voici maintenant la liste des principaux crimes et délits que la
coutume indigène considère comme excusables et non passibles de
châtiment, tout en restant soumis au principe de la
compensation : meurtre à la suite d’une rixe lorsque la
victime du meurtre a été l’agresseur ; meurtre, par le mari,
de l’amant de sa femme surpris en flagrant délit ou surpris la nuit
dans le domicile conjugal, lorsque l’amant a été tué au moment et
dans le lieu où il a été surpris ; homicide par
imprudence ; incendie dû à l’imprudence ; meurtre d’un
assassin ou d’un voleur pris en flagrant délit, à condition que cet
assassin ou ce voleur soit tué au moment même et sur le lieu où il
a été pris et par la ou les personnes qui l’ont pris sur le
fait ; meurtre d’un captif par son maître ou d’un individu
quelconque par son chef de famille ou son chef de canton, si le
meurtre est motivé par des insultes ou une désobéissance
graves ; meurtre dit rituel d’une personne que la crédulité
populaire accuse de faire mourir les gens par maléfices (ce crime
et le précédent ne sont plus considérés comme excusables depuis
notre intervention dans la justice indigène) ; abus de
confiance.


V. — Organisation actuelle de
la justice.


Le décret de 1903, tout en consacrant le maintien des coutumes
indigènes en matière de droit, les a modifiées en matière de
procédure, tout au moins en ce qui concerne la composition, la
hiérarchie et la compétence des tribunaux.


Des tribunaux
proprement indigènes, on n’a conservé que le tribunal de village,
en restreignant sa compétence aux affaires de simple police et à la
conciliation en matière civile. Dans la pratique, les tribunaux de
case et de quartier fonctionnent toujours et le tribunal de village
peut fonctionner lui-même comme auparavant, puisque, les parties
pouvant appeler de ses décisions au tribunal de canton, ses
décisions ne les liaient pas plus en réalité que ne les lient
aujourd’hui ses sentences de conciliation.


La modification est plus radicale en ce qui concerne les
tribunaux supérieurs. On a remplacé l’ancien tribunal de canton par
un tribunal de province qui, aux termes du décret, n’est pas
notablement différent de l’ancien tribunal indigène de canton,
quoique une innovation importante résulte du fait que les
assesseurs sont désignés par le chef de la colonie et de celui que
les crimes échappent à la compétence du nouveau tribunal. Dans la
pratique, la différence est plus grande encore, car on n’a créé en
général des tribunaux de province que dans les localités où se
trouve un poste français, et, par suite, la plupart des chefs de
canton sont dépouillés des attributions judiciaires qu’ils
possédaient autrefois et ne sont plus en général que des présidents
de tribunaux de village, tandis que les chefs de canton titularisés
présidents de tribunaux de province ont vu le ressort de leur
compétence judiciaire étendu bien au delà des limites de leurs
cantons respectifs, au détriment des chefs des cantons voisins. De
plus, il est arrivé assez souvent que l’individu nommé président du
tribunal de province n’était pas même un chef de canton. Enfin, la
présence d’un secrétaire qui, la plupart du temps et par nécessité,
est le chef de poste ou tout au moins un fonctionnaire français, a
constitué une modification extrêmement importante.


Les anciens tribunaux royaux ont été remplacés en fait par les
tribunaux de cercle, qui connaissent des crimes en première et
dernière instance, et en appel des causes jugées par les tribunaux
de province : c’est ici surtout que le changement est
considérable, puisque le ressort des tribunaux de cercle n’a rien à
voir le plus souvent avec les circonscriptions
territoriales des
royaumes indigènes, que les rois se trouvent dépossédés de tout
pouvoir judiciaire — à moins qu’ils ne soient devenus présidents de
tribunaux de province — et que le président du tribunal de cercle
est l’administrateur français, assisté il est vrai de deux
assesseurs indigènes, mais qui sont désignés par le gouverneur et
qui n’ont que voix consultative.


Enfin on a constitué, sous le nom de chambre d’homologation, une
sorte de cour suprême qui statue sur les jugements des tribunaux de
cercle en matière pénale lorsque la peine prononcée est supérieure
à cinq ans de prison : rien d’analogue à cette institution
n’existait dans le système indigène.


En somme le décret de 1903, tout en maintenant la coutume
indigène en matière de droit et de procédure d’audience, et tout en
respectant approximativement la conception indigène de la
hiérarchie des tribunaux, a opéré une séparation à peu près absolue
entre le pouvoir politique indigène et le pouvoir judiciaire et il
a accordé à l’élément administratif français une place
prépondérante, correspondant à peu près à celle dont a été
dépouillé l’élément administratif indigène.




[45]Cet article et ceux qui suivent — sauf
l’article V — s’appliquent uniquement à l’organisation judiciaire
proprement indigène, c’est-à-dire telle qu’elle existait au Soudan
avant l’application du décret de 1903 ; si cette organisation
a disparu officiellement, les indigènes lui demeurent attachés en
esprit, et c’est pourquoi il m’a semblé intéressant d’en exposer
ici les grandes lignes.





[46]Il était généralement admis qu’on pouvait
appeler même de la sentence royale ; dans ce cas, l’affaire
était portée en dernier ressort devant une assemblée composée le
plus souvent de docteurs musulmans réputés pour leur science et
leur vertu : si l’avis exprimé par cette assemblée différait
de celui du monarque, un docteur vénérable, considéré comme un
saint, était chargé de se prononcer et son opinion était respectée
par le prince, même lorsqu’elle donnait tort à celui-ci.









CHAPITRE VII


Les religions


Quels que soient les noms que l’on donne aux religions indigènes
de l’Afrique Occidentale, il est un fait certain : bien que
pratiquées par une population de beaucoup supérieure à la
population musulmane, ces religions sont encore très peu connues et
leur étude demeure difficile. Cela tient en partie à ce que les
pratiques du culte ne s’exercent qu’exceptionnellement en public et
au grand jour et à ce que les adeptes des religions indigènes
n’aiment pas à parler de leurs croyances ; cela tient aussi à
ce qu’il nous est très malaisé d’approfondir et de définir des
dogmes qui ne s’enseignent qu’en secret et qui sont totalement
différents des concepts religieux auxquels nous sommes accoutumés,
c’est-à-dire de ceux dérivant plus ou moins du mosaïsme et
composant le fondement des doctrines chrétienne et musulmane.


Je commencerai l’étude des religions du Soudan en passant en
revue divers systèmes religieux ou prétendus tels que l’on a dit
souvent exister dans ce pays, mais qui, à mon avis, ou bien ne s’y
rencontrent pas, ou bien s’y rencontrent sous une forme ne pouvant,
à aucun égard, constituer une religion proprement dite : la
religion des indigènes non musulmans du Soudan français n’est, quoi
qu’on ait dit, ni le fétichisme, ni le totémisme, ni le
théisme ; elle ne mérite pas davantage le nom de
paganisme ; quant au christianisme, il est en somme inexistant
dans la colonie. Les diverses croyances entre lesquelles se
partagent les
Soudanais relèvent de deux systèmes religieux dont l’un est
l’animisme et l’autre l’islamisme, avec une addition, chez les
sectateurs de l’une et de l’autre de ces deux religions, de
pratiques d’ordre magico-religieux.





	Delafosse
	Planche XXXIX






[image: ]
Cliché Bouchot



Fig. 76. — Jeunes guerriers
Sissala.






[image: ]
Cliché Froment



Fig. 77. — Danseurs Bobo,
dans le cercle de Koury.







I. — Fétichisme, totémisme,
théisme.


1o Fétichisme.



Nous avons coutume de désigner sous le nom global de
« fétichisme » ou celui de « paganisme » toutes
les religions africaines qui ne sont ni le christianisme ni
l’islamisme ; ces désignations sont aussi impropres que les
appellations de kafir ou de bambara que donnent
souvent les musulmans de l’Afrique Occidentale à ceux qui ne
pratiquent pas leur religion.


Les « fétiches », à proprement parler, sont des
talismans ou amulettes et ils ne constituent pas plus le fond de la
religion des Noirs dits « fétichistes » qu’ils ne
constituent le fond de l’islamisme ou du christianisme. Les
fétiches sont du domaine de l’universelle superstition et de la
crédulité humaine : ils existent chez nous aussi bien que chez
les Noirs et n’ont qu’un rapport très éloigné avec la religion
proprement dite ; l’usage du scapulaire n’a rien à faire avec
l’enseignement du Christ ou de saint Paul et, de même, le port
d’une corne de bélier destinée à éloigner la variole n’a rien à
voir avec le culte des ancêtres. C’est pourquoi je prétends que le
terme de « fétichisme », employé pour désigner les
religions africaines indigènes, est souverainement impropre ;
le terme de « paganisme » ne l’est pas moins, mais il a
cependant l’avantage de s’opposer aux termes islamisme et
christianisme.


En réalité, les Noirs non musulmans ont une religion véritable,
en général assez compliquée, se présentant sous des aspects très
différents les uns des autres malgré un fond commun et dans
laquelle le fétichisme propre, c’est-à-dire la confiance accordée
aux amulettes, n’entre que pour une part pour ainsi dire externe, sans faire
partie des croyances religieuses proprement dites ; le
fétichisme d’ailleurs n’est pas spécial aux religions nègres, ainsi
que je le disais tout à l’heure : il existe dans la pratique
de toutes les religions, ou, plus exactement, il se superpose à la
pratique de toutes les religions, y compris la musulmane et la
chrétienne. Mais, comme la plupart des peuples demeurés
superstitieux, les Noirs cachent à l’étranger les dogmes de leur
croyance et, autant qu’ils le peuvent, les rites fondamentaux de
leur culte, en sorte que l’observateur superficiel n’aperçoit que
ce qu’il y a de plus grossier, de plus extérieur et de moins
important dans les religions qu’il cherche à étudier ; il y
est entraîné du reste par ses informateurs indigènes et, en
première ligne, par nombre d’interprètes qui, pour se débarrasser
de questions importunes, y répondent par la sempiternelle
explication qui n’explique rien : « ça, c’est
fétiche ! » ; autant dire : « ça, c’est
quelque chose que je ne comprends pas ou quelque chose dont je ne
veux pas parler ».


Lors donc que l’on rencontre l’expression
« fétichistes » appliquée à des indigènes du Soudan, il
doit être bien entendu qu’il faut lui donner son acception
vulgaire, c’est-à-dire celle de « non musulmans », sans
vouloir aucunement en faire la désignation des sectateurs d’une
religion spéciale.


2o Totémisme.



Tel qu’il est défini par les ethnographes l’ayant étudié en
Amérique ou en Océanie, le totémisme semble bien ne pas exister en
Afrique Occidentale. Les pratiques qui ont avec lui une certaine
analogie, plus apparente que réelle, et dont j’ai parlé à propos du
clan, paraissent constituer, non pas un système religieux, mais
plutôt une sorte de système d’association se manifestant par des
rites d’ordre magico-religieux. J’ai dit que les tana ou
animaux sacrés avaient été déclarés tabous par l’ancêtre du clan et
n’étaient nullement considérés eux-mêmes comme des ancêtres. Il
arrive bien parfois que tel ou tel animal est regardé par certains
individus ou certaines familles comme pouvant être — non pas comme
étant nécessairement — leur ancêtre, mais cela rentre dans la croyance
à la transmigration des âmes : tel est le cas où l’esprit d’un
défunt est censé avoir élu domicile dans le corps d’un animal qui
d’ailleurs n’est pas toujours de l’espèce tana et qui, en
général, est un animal particulier et non n’importe quel animal
d’une espèce donnée ; d’autres animaux sont sacrés parce
qu’ils sont censés servir de résidence habituelle à un génie. Ces
croyances et le fait — tout à fait exceptionnel du reste — que le
nom du tana est, dans des cas très rares, le même que
celui du clan ont pu faire croire à l’existence au Soudan d’une
sorte de totémisme ; mais, en tout cas, ce totémisme serait
complètement différent du système religieux auquel on donne
habituellement ce nom.


3o Théisme.



Si le terme de « fétichisme », employé pour désigner
la religion des Noirs non musulmans, est impropre, ceux de
« polythéisme » ou « paganisme » ne le sont pas
moins. La plupart en effet des peuples indigènes de l’Afrique
Occidentale, tous même très probablement, croient à l’existence
d’un Dieu unique, Dieu créateur, qu’ils ne sont pas loin de se
figurer comme un pur esprit, auquel ils n’attribuent jamais, en
tout cas, le caractère anthropomorphique, mais qu’ils confondent
souvent, tout au moins par le terme sous lequel ils le désignent
communément, avec le Ciel. Ils le regardent comme l’auteur du monde
et de tout ce qui existe de matériel et d’immatériel, de visible et
d’invisible, ou du moins de tout ce qui a existé au début du monde,
mais ils lui dénient en général tout pouvoir sur le présent et sur
l’avenir, toute faculté de modifier les desseins arrêtés par lui
lorsqu’il a créé l’univers ; en tout cas ils ne croient pas à
son intervention directe et seraient plutôt disposés à admettre
que, si tout ce qui arrive n’arrive qu’avec la permission de Dieu
et parce que Dieu l’a voulu, l’homme ne peut pas obtenir de cet
Être suprême qu’il modifie ses plans pour faire plaisir à ses
créatures ; il leur arrive très souvent de dire, lorsqu’un
malheur les frappe : « C’est Dieu qui a fait cela »,
mais il ne leur
serait pas venu à l’idée de supplier Dieu d’écarter d’eux ce
malheur.


Ils n’acceptent donc pas le dogme du Dieu-Providence et, par
suite, ne rendent pas de culte à Dieu et ne lui adressent pas de
prières, considérant ce culte et ces prières comme tout au moins
inutiles ; Dieu, disent-ils, est trop au-dessus des hommes et
trop différent d’eux pour les entendre et, les entendrait-il, qu’il
ne pourrait pas changer pour eux le cours des évènements tel qu’il
l’a fixé une fois pour toutes. Toutefois, par un illogisme dont
l’exemple se retrouve sous toutes les latitudes, c’est Dieu qu’ils
invoquent le plus souvent lorsqu’ils formulent un souhait, mais on
peut dire qu’il n’y a là bien réellement qu’une simple façon de
parler. Une bonne part du prestige dont jouissent les musulmans et
les chrétiens auprès des Noirs professant les religions indigènes
provient précisément de ce que les musulmans et les chrétiens
s’adressent à Dieu et conversent avec lui.


Quoi qu’il en soit, le théisme des indigènes de l’Afrique
Occidentale tient beaucoup plus du fatalisme que de toute autre
chose et il ne constitue nulle part une religion dans le sens que
nous donnons habituellement à ce mot : c’est tout au plus une
doctrine de philosophie religieuse.


Bien entendu, ce qui précède ne s’applique pas aux indigènes
musulmans qui, tout fatalistes qu’ils soient, ont une autre
conception de Dieu, puisqu’ils s’adressent à lui au moins pour lui
demander le salut dans l’autre vie[47].


II. — L’animisme.


1o Généralités.



L’animisme ou culte des esprits est la vraie religion indigène
de l’Afrique Occidentale. Il se divise en culte des morts et en
dynamisme, parce que les esprits objets d’un culte sont de deux
sortes : les mânes des défunts et les génies personnifiant les
forces de la nature ou esprits des êtres autres que l’homme.


Le Noir estime que, dans tout phénomène de la nature et dans
tout être renfermant une vie visible ou latente, il existe une
puissance spirituelle, ou esprit dynamique ou efficient
(niâma en mandingue), qui peut agir par elle-même :
de là le culte des génies, personnifiant les forces naturelles, et
celui des mânes des défunts, esprits qui ont été libérés par la
mort de leur réceptacle humain momentané. A chacun de ces génies ou
esprits, le Noir prête à la fois raison et passion : si l’on
trouve moyen de convaincre sa raison ou de satisfaire sa passion,
on associe par là même le génie ou l’esprit à ses propres
désirs.


La croyance à la réviviscence et à la transmigration des âmes
existe partout, mais elle n’est pas contradictoire du culte des
défunts : on distingue, en effet, du principe efficient ou
véritable esprit (en mandingue niâma) qui est l’objet d’un
culte, le souffle vital (dia dans la même langue) qui, à
la mort d’un être vivant, va animer un autre être et fait chez les
indigènes l’objet, non pas d’un culte, mais d’une simple conception
philosophique.


Le niâma, esprit dynamique ou efficient, peut être
l’esprit d’un génie, d’un ancêtre, d’un objet sacré, d’un animal,
d’une montagne, d’une pierre, etc. Le dia ou souffle vital
n’existe que chez
les êtres vivants (hommes, animaux, plantes) : à la mort de
son possesseur, il va animer un être de même catégorie (nouveau-né,
animal, plante), qui se trouve être le remplaçant numérique de
l’être défunt ; c’est ainsi que s’explique que la croyance à
la réviviscence des âmes n’est nullement inconciliable avec le
culte du niâma des défunts. Ce dernier peut résider où il
lui plaît : dans le cadavre du défunt, dans son habitation,
dans l’objet ou sur l’arbre qui lui est consacré, dans sa statue,
ou encore dans le corps d’un homme ou d’un animal vivant dont il
absorbe alors le niâma propre et qu’il asservit, par
possession, à sa volonté ; c’est ainsi que les
soubarha ou jeteurs de sorts acquièrent leur puissance
spéciale en arrivant, par des rites magiques, à se faire posséder
par le niâma d’un génie ou d’un défunt.


Les génies et esprits peuvent faire le bien ou le mal (rôle
positif) ou s’abstenir de l’un ou de l’autre (rôle négatif) :
on s’adresse à eux pour obtenir soit l’un soit l’autre de leurs
effets. Il n’y a pas de bons et de mauvais génies. La distinction
que l’on a voulu faire parfois entre bons génies — que les Banmana
appelleraient dyiné ou guina ou niéna —
et mauvais génies — qu’ils appelleraient niâ — n’existe
pas en réalité : tout génie se nomme niâ chez ce
peuple, tout esprit niâma ; les termes
dyiné, guina, niéna sont des altérations
du mot arabe djinn et ne s’appliquent qu’à certains génies
quelque peu apparentés aux djinn musulmans. Quant au
boli ou dio, c’est l’objet matériel spécialement
consacré à tel ou tel génie ou esprit et qui lui sert de résidence
lorsque certains rites ont été accomplis. On arrive facilement,
dans la pratique, à identifier le niâ et son
boli, comme les chrétiens arrivent à identifier le saint
et sa statue ou à adorer la croix au lieu de Jésus lui-même.


Il semble que les esprits des défunts ont la prédominance chez
les peuplades les moins influencées par l’extérieur, tandis que le
culte des génies domine chez les peuplades plus influencées, sans
que je puisse me permettre aucune affirmation catégorique à ce
sujet. Dans les deux cas, comme je viens de le dire, il arrive que
la superstition populaire identifie presque avec l’esprit ou le
génie l’objet qui le représente ou qui lui est consacré, d’où l’apparence d’idolâtrie
que revêt souvent la religion indigène. De plus, il convient de
tenir le plus grand compte des croyances et des rites
magico-religieux, qui prennent souvent une importance plus grande
que la religion elle-même et auxquels se rattachent, avec beaucoup
d’autres choses, le fétichisme proprement dit et le système du
tana.


Au dire de certains vieillards, la foi diminuerait d’intensité
chez les animistes de notre époque, en même temps que s’accroîtrait
l’exploitation des fidèles par leurs prêtres. La religion,
disent-ils, était autrefois une chose plus sérieuse que
maintenant ; les cérémonies du culte s’accomplissaient
toujours en secret et selon les rites traditionnels ;
actuellement, on s’y livre fréquemment au grand jour, on en fait un
jeu et on mélange sans discernement des cérémonies qui devraient,
par leur objet, rester distinctes les unes des autres ; les
prêtres se font payer pour la moindre chose, ils inventent tous les
jours de nouvelles prohibitions afin de se faire remettre des
présents par les fidèles pour les en délier, ils imaginent sans
cesse de nouveaux « grigris » et sont devenus, en un mot,
les « marchands du Temple ».


2o Culte des morts.



La grande importance donnée à la famille dans la société
indigène, le respect du patriarche et l’autorité dont il jouit,
nous font comprendre facilement que les ancêtres soient en Afrique
Occidentale l’objet d’un culte véritable et que ce culte et les
croyances qui s’y rattachent constituent le plus souvent la base de
tous les systèmes religieux et des pratiques qui s’y sont
greffées.


Le fondateur de chaque famille est partout vénéré : son
souvenir a été conservé par des légendes qu’on se transmet de
génération en génération et qui, au fur et à mesure de leur
transmission, s’amplifient et se dénaturent jusqu’à entrer dans le
domaine du merveilleux. C’est ainsi qu’avec le temps l’ancêtre se
transforme peu à peu en un véritable héros ou demi-dieu, quelque
peu analogue à l’Hercule de l’antiquité classique et aux saints des religions
musulmane et chrétienne, demi-dieu qui a son culte localisé, bien
entendu, à l’ensemble de ses descendants, c’est-à-dire à la
famille, au clan, à la sous-tribu ou à la tribu. Mais, comme c’est
surtout l’imagination des conteurs de légendes qui a doté le héros
de ses principales vertus et lui a attribué la plupart des actes
miraculeux de sa vie terrestre, comme d’autre part l’imagination
des hommes travaille à peu près selon les mêmes méthodes dans des
sociétés de civilisation analogue, il arrive que les ancêtres des
diverses tribus, tels qu’ils sont connus aujourd’hui des membres de
ces tribus, se ressemblent en bien des points, et que souvent la
vie de plusieurs héros est contée de façon presque identique ;
en sorte que plusieurs tribus rendent des cultes analogues à leurs
ancêtres respectifs, les noms des héros qui en sont l’objet étant
seuls différents.


Les ancêtres divinisés ou esprits protecteurs du village ou de
la famille portent en mandingue le nom de dassiri :
ils résident habituellement sur un arbre ou arbuste qui, pour ce
motif, est sacré et auquel on ne touche jamais, respectant même les
toiles que les araignées tissent entre ses branches ; au pied
de cet arbre, ou sur la fourche que forment ses premiers rameaux,
est placée généralement une écuelle qui sert à recevoir les
libations, tandis que le tronc de l’arbre à sa base est recouvert
de sang, de plumes et d’œufs brisés provenant des sacrifices.
L’arbre du dassiri n’est pas nécessairement placé dans le
village : on le rencontre fréquemment à quelque distance des
lieux habités, sur le bord des chemins ou dans les
plantations ; indépendamment du sang et des œufs coagulés avec
des plumes qui ornent sa base, on le reconnaît à ce qu’une petite
place a été aménagée alentour et à ce qu’un sentier généralement
assez creux permet d’y accéder facilement.


En outre des arbres sacrés, il existe des autels en terre, de
forme le plus souvent conique ou tronconique, supportant une
écuelle de terre, et qui servent aussi de résidence et de lieu de
culte aux dassiri[48] : ces autels sont
appelés kara en mandingue ; ceux consacrés à l’esprit protecteur du
village ou d’un quartier du village sont dressés sur une place
publique ou bien à un carrefour voisin des premières habitations,
ceux consacrés à l’esprit protecteur d’une simple famille sont
érigés le plus souvent à l’intérieur des maisons et sont en général
beaucoup moins élevés : des statuettes représentant les
ancêtres les entourent fréquemment.


Le chef de village[49] ou le chef de famille, suivant le cas,
est chargé de présider aux sacrifices offerts au dassiri
de son village ou de sa famille et porte en mandingue le titre de
dassiritigui[50].


En outre et à côté de ces ancêtres éloignés, il y a les ancêtres
décédés plus récemment, dont chacun est l’objet d’un culte spécial
pour ses descendants ou parents directs : de même que chaque
tribu a son demi-dieu, et chaque province ou village son héros ou
son saint, chaque famille globale ou réduite a ses défunts de
marque et leur rend un culte véritable.


Ce culte des défunts se manifeste, sur toute l’étendue de
l’Afrique Occidentale et principalement dans les sociétés indigènes
qui ont le moins subi l’influence des civilisations étrangères, par
les cérémonies bien caractéristiques et toujours solennelles qui
accompagnent les funérailles des notables et des chefs, par le
deuil imposé aux veuves et aux parents des défunts, par l’entretien
et le respect des tombes et surtout des objets dont le mort se
servait habituellement de son vivant et qui deviennent sacrés après son décès. Je
n’entreprendrai pas ici la description des cérémonies et des rites
relatifs à la mort, aux funérailles, au deuil, etc., car cette
description demanderait tout un volume, en raison de l’importance
de ces cérémonies et de ces rites et de leur variété selon que l’on
passe d’un pays à un autre. Je me contenterai de rappeler les plus
caractéristiques, notamment les sacrifices qui suivent le décès des
chefs — sacrifices dont les victimes furent souvent des hommes
jusqu’au moment de notre intervention — ; les fêtes
mortuaires, qui durent des semaines et parfois des mois et qui sont
les cérémonies extérieures les plus pittoresques que l’on rencontre
chez les Noirs ; les offrandes de vivres et de boisson aux
défunts ; la conservation des cadavres pratiquée encore chez
plusieurs populations indigènes ; les statues en bois, en
argile, en fer et en bronze érigées à la mémoire des morts ;
les chapelles funéraires si curieuses que l’on observe chez les
peuples de la forêt, dans le bassin de la Volta et ailleurs ;
la croyance à la transmigration des âmes répandue un peu partout et
qui fait admettre qu’un défunt peut survivre dans la personne d’un
enfant conçu au moment de son décès et conduit à donner à cet
enfant le nom du défunt, etc., etc.[51].


Plusieurs de ces rites — celui des sacrifices humains entre
autres — s’expliquent par la croyance que les hommes doivent jouir
dans l’autre monde d’une existence en rapport avec celle qu’ils ont
vécue sur la terre : à un notable qui avait beaucoup de femmes
et d’esclaves il faudra, par delà la mort, des femmes et des
esclaves.


Le culte rendu aux morts est une preuve indéniable de la
croyance universelle des peuples soudanais à une survie :
quelle est cette survie ? en quoi consiste-t-elle
exactement ?
C’est ce qu’il serait assez malaisé de définir de manière
précise ; il est à peu près démontré que tous les indigènes
n’ont pas les mêmes idées à ce sujet et il est probable même que
bien peu pourraient exposer clairement la doctrine qu’ils
professent en la matière. Ce qui est absolument certain, c’est que
tous croient que tout ne finit pas avec la mort et que, parfois,
ils étendent cette croyance, non seulement à l’humanité, mais aussi
aux animaux et même aux arbres. En général ils pensent qu’au delà
de la mort existe une sorte d’état mi-matériel, mi-spirituel dans
lequel le niâma des défunts continue à s’occuper des
choses de la terre, avec une puissance de perception et d’action
que ces derniers ne possédaient pas de leur vivant.


L’esprit dynamique ou niâma d’un mort peut continuer à
résider dans son enveloppe corporelle — de là les soins donnés aux
cadavres, les précautions prises pour les ensevelir — ; il
peut aussi résider momentanément, soit lorsque cela lui plaît, soit
lorsqu’on l’en prie selon certains rites, dans la maison où
habitait le vivant, autour des objets qu’il affectionnait ou sur
ces objets mêmes, ou encore dans la statue qui le représente. Quant
au dia ou souffle vital, il peut venir animer le corps
d’un nouveau-né ou d’un fœtus en gestation, — d’où la croyance
assez répandue que les femmes peuvent concevoir sans avoir aucun
rapport avec un homme, — ou même parfois le corps d’un animal
nouveau-né, principalement d’un animal de l’espèce constituant le
tana de la famille du mort. Les prêtres d’un génie meurent
par suite du ravissement de leur dia par le génie :
c’est une mort glorieuse ; l’individu qui a encouru la colère
d’un génie ou qui a été voué, par des rites magiques, à la haine de
celui-ci est tué par lui de la même façon : mais c’est là une
mort ignominieuse et, dans ce cas, le défunt est privé de
funérailles.


Chaque fois que, pour la raison qui précède ou par suite de
circonstances quelconques, les funérailles n’ont pas été accomplies
selon les rites traditionnels, que les sacrifices exigés par la
coutume ont été négligés — par exemple, dans les pays où existe la
pratique des sacrifices humains, que des victimes n’ont pas été
immolées aux mânes du défunt pour le servir dans l’autre vie —, que
l’on n’a pas pourvu aux besoins matériels du mort en mettant à sa disposition des
aliments, ou encore que la tombe a été violée ou qu’un individu
assassiné, empoisonné ou tué par sortilège n’a pas été vengé, le
niâma du défunt souffre : il erre de place en place
sans trouver de repos, s’irrite et manifeste sa colère en rendant
malades ou en faisant mourir ceux de ses parents qui ne se sont pas
acquittés de leurs devoirs envers lui. Ce sont surtout ces esprits
mécontents qui vont parfois habiter le corps de certains animaux,
non pas nécessairement le corps d’un animal nouveau-né de l’espèce
tana, mais plutôt — dans ce cas spécial — le corps d’un
animal adulte d’une espèce quelconque, le plus souvent d’un
solitaire aux mœurs bizarres, qui se montre toujours au même
endroit : cet animal devient alors sacré et personne n’ose lui
faire de mal. D’autres fois, les esprits mécontents vont habiter le
corps d’un homme ou d’une femme, se substituant au propre esprit de
cet homme ou de cette femme, tantôt d’une façon définitive — et
alors le possédé devient fou (fato en mandingue) et on le
respecte comme incarnant un esprit —, tantôt de façon temporaire et
à la requête même de l’homme ou de la femme qui cherche, en donnant
asile à l’esprit d’un mort, à acquérir une puissance surnaturelle
dont il ou elle se servira aux dépens de ses ennemis : le
possédé de cette espèce ou possédé volontaire appartient à la
catégorie des jeteurs de sorts (soubarha en
mandingue) ; lorsqu’il agit sous l’influence du niâma
qui le possède, il peut se métamorphoser en animal ou user de
maléfices pour rendre malades les vivants dont le mort ou le
possédé lui-même a à se plaindre ou même pour les tuer
mystérieusement. Au contraire des fous ou possédés malgré eux, les
possédés volontaires et malfaisants sont redoutés, pourchassés et
tués sans pitié lorsqu’on les découvre : c’est là l’origine du
meurtre rituel, qui a longtemps existé dans toute l’étendue de
l’Afrique Occidentale même chez les musulmans, et qui se pratique
encore de nos jours en certaines régions, malgré tous nos efforts
pour combattre cette pratique barbare[52].


3o Culte des forces
naturelles et des génies.



Les forces naturelles, dont l’action a tant d’importance pour
des peuples surtout agriculteurs, ont, comme les êtres humains, un
esprit ou niâma, véritable esprit dynamique : cet
esprit, tout naturellement, est devenu l’objet d’un culte, soit
sous le nom de l’élément ou du corps naturel qu’il fait agir (le
ciel, la terre, les astres, le feu, les vents, les montagnes, les
fleuves, etc.), soit sous le nom d’un génie (niâ ou
gniâ en mandingue)[53] qui est censé disposer à
son gré de l’une ou de plusieurs de ces forces, de l’un ou de
plusieurs de ces éléments. Aucun de ces génies n’est considéré
comme un Dieu à proprement parler, puisque tous ont été créés par
Dieu comme le monde et tout ce qu’il renferme de visible et
d’invisible ; cependant le génie du Ciel, au moins dans la
terminologie vulgaire, est souvent confondu avec Dieu lui-même,
mais la plupart du temps les anciens attribuent à Dieu un nom
spécial connu d’eux seuls et qui n’est pas le nom du Ciel.


En tout cas, alors qu’on ne rend aucun culte à Dieu, on en rend
un aux génies, qui sont en quelque sorte les intermédiaires
naturels entre l’homme et Dieu, exécutant les secrets desseins de
ce dernier mais pouvant les modifier dans une certaine mesure,
peut-être à son insu, en ce sens qu’ils détiennent chacun une
parcelle de la puissance divine et l’exercent à leur guise. C’est
ainsi que le polythéisme des indigènes non musulmans de l’Afrique
Occidentale a en réalité une base monothéiste et que les esprits et
les génies correspondent à peu de chose près, les premiers aux
saints et les seconds aux anges et démons des religions musulmane
et chrétienne.


Ces génies ne sont pas non plus sans analogie avec les dieux de
l’antiquité grecque et surtout égyptienne ; souvent ils
constituent une véritable famille mythologique, à la base
de laquelle on
rencontre habituellement le Ciel, génie mâle et principe fécondant,
et la Terre, génie femelle et principe fécondé et générateur. Le
Ciel, parfois identifié avec le Soleil, a épousé la Terre, parfois
identifiée avec la Lune, et de leur union ou de l’union de leurs
enfants sont sortis tous les principaux génies qui dirigent le
monde et y dispensent la vie et la mort, le bonheur et le malheur
sous toutes leurs formes.


Le Ciel et la Terre, père et mère des génies, sont souvent pris
à témoin dans les serments ou invoqués dans les souhaits ;
mais le culte rendu directement à eux est beaucoup moins répandu
que celui rendu à l’aîné de leurs enfants, lequel, doué à la fois
des vertus mâles et femelles de ses deux auteurs, est le véritable
intermédiaire entre la puissance mystérieuse de Dieu et la
faiblesse craintive de l’homme.


Généralement le Ciel et la Terre restent des entités sinon
abstraites, au moins sans représentation palpable ; parfois
cependant le premier est invoqué sous la forme d’un homme pourvu
d’un énorme phallus ou même sous la forme d’un phallus isolé,
tandis que la Terre ou génie femelle est représentée par une femme
aux vastes mamelles ou simplement par une paire de mamelles.


Quant au fils aîné de la Terre et du Ciel, il est représenté
sous des aspects très divers, parfois sous celui d’un
hermaphrodite, le plus souvent sous une figure animale : tête
de taureau, caïman, poisson, serpent. Le culte de ce génie, sous
les divers aspects de sa représentation extérieure, est commun, je
crois, à toutes les populations non islamisées de l’Afrique
Occidentale et il existe même, sous une forme atténuée, chez
plusieurs peuples islamisés. On le rencontre, chez toutes les
tribus mandé, sous le nom de Koma ou Komo et,
sous le nom de Do, chez les Sénoufo, les Agni-Assanti,
etc. ; ailleurs il est connu sous des noms différents, mais,
quelle que soit l’appellation que l’on donne au génie, son culte se
retrouve partout, depuis le Sénégal jusqu’au Congo et sans doute
au-delà, avec des cérémonies extérieures tout à fait analogues.
Partout aussi ces cérémonies sont interdites aux femmes et certains
de leurs rites sont cachés même aux hommes non initiés ;
l’initiation au culte comporte toute une série d’épreuves que l’on entoure de
mystère et que l’on n’aime pas à révéler aux étrangers ;
l’association religieuse ayant pour but principal le culte de ce
génie est l’une des plus répandues et les plus fortement
constituées qui existent en Afrique Occidentale.


Les autres génies, ou génies secondaires, ont également leurs
cultes spéciaux et souvent aussi leurs épreuves d’initiation,
accessibles tantôt aux hommes seuls, tantôt aux deux sexes. Mais
les cultes des génies secondaires sont plus spécialisés à tel ou
tel pays, à telle ou telle tribu. Parfois ils sont importés dans un
pays où ils n’étaient pas encore connus, s’y développent avec une
grande rapidité, puis disparaissent : leur fortune est soumise
aux caprices de la mode.


Le culte du Koma au contraire est universel et dure
depuis sans doute des milliers d’années.


Les génies représentant proprement des forces naturelles ont un
culte moins compliqué et plus localisé ; généralement ils ne
sont pas figurés par des images ou statues, mais sont invoqués
directement, en des lieux où l’on pense qu’ils résident
habituellement : sur des montagnes, sur des entassements de
rochers présentant le plus généralement des aspects bizarres et
inattendus, dans des cavernes, sur le bord des fleuves, sur des
arbres plantés auprès des villages ou des maisons, ou situés en
pleine brousse ou dans les champs. On leur offre des sacrifices —
surtout des œufs, du sang et des plumes — pour obtenir d’eux les
faveurs que l’on désire ou pour leur demander d’éloigner de soi un
malheur ou de faire du mal à autrui. C’est dans le culte de ces
génies qu’il faut ranger certaines cérémonies agraires, comme la
procession qui a lieu presque partout au Soudan vers le
commencement de mai, après la première journée de grosses pluies,
et qui est destinée à appeler sur les champs les bénédictions d’en
haut. (A Bamako, cette procession se termine par un sacrifice
offert, sur le bord du Niger, au génie du fleuve, sacrifice qui,
avant notre occupation, consistait à précipiter dans le fleuve une
vierge que dévorait le caïman représentant le génie : d’où le
nom de Bamako : l’affaire du caïman).
C’est au même culte
qu’appartiennent les fêtes accompagnant les semailles et les
récoltes en beaucoup de pays[54].


Alors que le culte des ancêtres et celui des esprits — qui ne
font qu’un en réalité — n’ont pas en général de prêtres spéciaux,
chaque chef de famille ou de village remplissant les fonctions
sacerdotales, le culte des forces naturelles et des génies est
presque partout entre les mains d’un véritable clergé, organisé en
associations, qui veille au culte de chaque génie, initie les
néophytes aux pratiques cultuelles, leur enseigne parfois un
langage secret dont se servent entre eux les seuls initiés, préside
aux cérémonies de la circoncision et de l’excision et aux
funérailles des initiés. Ce clergé ne forme pas en général une
caste spéciale et ne doit pas être confondu avec la catégorie des
gens qui se livrent, soit à la magie, soit à certaines danses
religieuses, et qui, eux, constituent souvent une caste à part.


La circoncision (ablation du prépuce) n’existe pas
partout ; certains peuples même — par exemple les Gourounsi —
la considèrent comme infamante. L’excision (ablation de l’extrémité
du clytoris) est pratiquée au contraire chez toutes les tribus
noires du Haut-Sénégal-Niger, y compris celles qui n’admettent pas
la circoncision. Ces deux genres de mutilation existent d’ailleurs
en dehors du Soudan chez un très grand nombre de peuples, tant
fétichistes que musulmans, même chez des peuples du golfe de
Guinée, comme les Dahoméens par exemple. Il semble bien que ces
coutumes sont antérieures à l’islamisme, car on les rencontre chez
des populations rebelles à l’islam et n’ayant été que fort peu en
contact avec des musulmans, tandis qu’elle ne sont pas pratiquées
par certains peuples vivant depuis des siècles au contact des
musulmans. L’excision en particulier n’est certainement pas
d’origine islamique et quelques peuples musulmans — ceux de race
blanche — ne la pratiquent qu’exceptionnellement. En tout cas,
partout où ces coutumes existent, même chez beaucoup de musulmans, elles font partie
des épreuves d’initiation à caractère religieux ; on opère les
enfants seulement au sortir de la première enfance ou plus
exactement à l’âge de la puberté[55].





	Delafosse
	Planche XL






[image: ]
Cliché Froment



Fig. 78. — Les greniers dans
un village Samo.






[image: ]
Cliché Froment



Fig. 79. — Type de
construction religieuse en pays Samo.







Les cérémonies du culte de certains génies se font tantôt dans
des édicules ou près d’édicules renfermant la statue du génie ou la
représentation de l’animal par lequel il est figuré, tantôt —
surtout en ce qui concerne les cultes qui sont l’apanage de
sociétés secrètes — dans des bois sacrés avoisinant les villages
ou, en l’absence de ces bois sacrés, dans des endroits réservés
spécialement à cet usage et situés en général sur la lisière ou en
dehors du village. Beaucoup de cérémonies religieuses ont lieu de
préférence la nuit. Les prêtres sont, dans les associations
religieuses, ceux que l’on pourrait appeler les initiés
parfaits ; les simples affiliés, non encore parvenus au terme
suprême de l’initiation, constituent l’ensemble des fidèles ou
sectateurs[56].


III. — Croyances et
rites magico-religieux.


A tous les systèmes religieux — y compris l’islamisme et même
les religions chrétiennes — s’adaptent et se superposent des
croyances et des rites, souvent plus anciens que la religion
proprement dite, et qui parfois constituent un véritable culte
beaucoup plus répandu que le vrai culte religieux de l’endroit et
ayant, la plupart du temps, des manifestations extérieures plus
nombreuses et plus facilement perceptibles.


Ces croyances et ces rites, que l’on retrouve à tous les âges
dans toutes les sociétés humaines, ont sans doute la même origine
que les religions proprement dites, à savoir le besoin pour l’homme
de se défendre contre les forces qu’il ne connaît pas ou qu’il
connaît mal : mais alors que la religion est une science qui
prétend précisément connaître ces forces, les étudie et les
définit, afin de pouvoir mieux les utiliser ou les combattre, la
magie est un empirisme qui use de certains procédés parce qu’il les
croit bons, sans chercher à discerner les causes de leur
efficacité : on pourrait dire que le magicien est au prêtre ce
que le guérisseur empirique est au médecin moderne.


La magie ainsi entendue — ou, si l’on préfère, la pratique des
rites magico-religieux — est au Soudan entre les mains de gens,
hommes ou femmes, magiciens, sorciers ou féticheurs — selon
l’expression vulgaire — qui, tantôt forment une caste à part,
tantôt appartiennent à l’une des castes d’artisans ; il arrive
fréquemment aussi que des prêtres païens et des marabouts musulmans
ajoutent à leur métier propre celui de magicien ; il arrive
aussi que des individus quelconques se livrent accidentellement ou
habituellement aux pratiques de magie.


C’est dans l’élément magico-religieux qu’il convient, à mon
sens, de classer la croyance au « tabou » ou au
tana, si universellement répandue en Afrique Occidentale.
Non seulement chaque clan a son ou ses tana, mais il est
rare que chaque village, chaque famille, chaque individu
même n’ait pas le sien ou les siens[57], qui lui ont été imposés à
la suite de certaines circonstances par quelque magicien réputé,
avec la croyance bien enracinée que toute infraction au
tana amènera la mort ou tout au moins une maladie grave, à
moins que l’infraction ait été involontaire, auquel cas elle peut
être rachetée par un sacrifice expiatoire et une offrande au
magicien.


C’est ainsi que, dans tel village[58],
on ne peut manger ni faire pénétrer des arachides, à moins qu’elles
soient pilées, sous peine de voir des animaux malfaisants
s’introduire dans le village et y exercer des ravages ; les
membres de telle famille ne peuvent pas toucher le corps de tel
animal, qui d’ailleurs n’est pas le tana de leur
clan[59] : tel individu ne peut pas manger de riz
blanc, tel autre ne peut pas manger de bananes le samedi ;
certains jours de la semaine sont néfastes pour tel individu ou
pour telle classe sociale ; tel chef de village ne peut
pénétrer dans son village et doit tenir ses assises à l’extérieur
du mur d’enceinte, etc., etc. Le nombre et la variété des
interdictions urbaines, familiales et individuelles sont tels en
Afrique Occidentale que l’acte le plus simple de la vie journalière
devient souvent des plus malaisés à accomplir : cette coutume
du tana est une véritable entrave à la liberté
humaine.


Les génies aussi ont leurs tana, et les prêtres et
sectateurs d’un génie, en plus de leurs tana de clan ou
autres, ont le tana de leur génie, ainsi que les enfants
que l’on a baptisés du nom ou surnom d’un génie ; le
niâma d’un défunt a son ou ses tana propres, qui
viennent s’ajouter à ceux qu’avait le vivant. Certains génies ou
esprits ont comme tana les plumes de perdrix, certains
autres les coques d’arachides, d’autres le dolo ou bière
de mil, d’autres tel ou tel animal : d’où la nécessité, dans
les villages
consacrés à ces génies ou esprits, de n’introduire que des perdrix
toutes plumées, des arachides décortiquées, de ne pas laisser
pénétrer de jarres de dolo, d’interdire l’entrée de l’animal
prohibé, etc. Les remèdes eux-mêmes ont leurs tana :
certaines plantes médicinales perdent leur vertu si on les met en
contact avec telle autre plante ou avec tel ou tel objet.


Les prohibitions d’ordre magico-religieux sont plus ou moins
étendues : elles peuvent concerner simplement la manducation
du tana, elles peuvent aussi impliquer la défense de le
tuer, et même de le toucher ou de le regarder. En ce qui concerne
le tana de clan, il est quelquefois permis de tuer
l’animal tana, il est généralement licite de le regarder
et de le toucher, mais il est toujours interdit de le manger ;
en ce qui regarde les tana individuels, la prohibition
s’étend le plus souvent jusqu’au simple contact[60]
et même à la vue du tana ; quant aux tana de village,
ils sont d’ordre excessivement varié. Si les prohibitions sont
observées strictement, le tana est parfaitement
inoffensif : ainsi presque tous les indigènes du Soudan sont
persuadés que l’animal sacré d’un clan ne fera jamais de mal à un
individu de ce clan, pourvu que ce dernier n’enfreigne pas les
interdictions traditionnelles ; un Diara ne craint
pas la rencontre d’un lion ni un Mariko celle d’un
caïman ; mais du jour où quelqu’un abandonne son tana
de clan, il a à redouter ce dernier : ainsi, lorsqu’un
indigène n’appartenant pas à une caste proprement dite épouse une
femme castée, nous avons vu qu’il entre de ce seul fait dans la
caste de sa femme, et, en même temps, il quitte son clan pour
entrer dans celui de son épouse, adoptant le diamou et le
tana de cette dernière ; à partir de ce jour, il peut
être blessé ou tué par l’animal qui, avant son mariage, constituait
son propre tana.


J’ai dit plus haut que deux individus portant le même
diamou ou nom de clan peuvent ne pas avoir le même
tana de
clan, en raison du fractionnement des clans primitifs en clans
secondaires de même nom ; j’ai dit aussi qu’un clan donné
avait en général plusieurs tana : l’un, initial et
commun à tout le clan ; les autres, secondaires et spéciaux
aux fractions, mais arrivant souvent à faire presque oublier le
tana primitif. Il peut arriver d’autre part que deux clans
entièrement distincts aient le même tana. Pour en finir
avec ce qui concerne le tana de clan, il me faut ajouter
que les prohibitions concernent, non seulement le ou les
tana du clan lui-même, mais aussi le tana du clan
allié par le sénékoun.


Au point de vue indigène, une interdiction ne constitue un
tana que si elle a été prononcée dans des circonstances
spéciales et selon des rites magiques et si l’infraction à cette
interdiction doit amener comme châtiment la maladie ou la mort sans
aucune intervention étrangère. Ainsi les interdictions prononcées
par une loi religieuse proprement dite, qui ne s’appliquent qu’aux
fidèles de la religion intéressée ou aux initiés et qui n’ont comme
sanctions que des châtiments dans l’autre monde ou des peines
corporelles dans celui-ci, ne constituent pas des
tana : telle l’interdiction musulmane concernant le
jeûne du Ramadan ou la défense faite aux femmes d’assister aux
cérémonies du culte du Koma. Les défenses émanant de la
loi civile ne sont pas non plus des tana, pas plus que les
prohibitions de tel ou tel aliment ordonnée par un médecin, à moins
que ce médecin soit en même temps magicien et qu’il ait érigé sa
prohibition en tana par la formule magique habituelle.


J’ai dit déjà qu’il n’existait pas de croyance à une origine
animale ni à une parenté proprement dite avec le tana,
quoique certaines idées relatives à la transmigration du
dia ou à l’incarnation du niâma dans le corps
d’un animal aient pu faire croire le contraire. Ce qui prouve bien
que la croyance au tana ne constitue pas une religion à
proprement parler, c’est qu’il n’existe aucune représentation
figurée de l’objet tana, aucun emblême s’y rapportant, et
qu’on n’offre aucun sacrifice au tana, qu’on ne lui
adresse aucune prière ; lorsqu’un sacrifice expiatoire est
offert pour réparer un manquement involontaire aux règles
prohibitives établies, ce n’est pas au tana qu’il
est offert, mais à
l’esprit protecteur de la famille ou du village, ou encore au génie
du prêtre auquel on s’est adressé[61].


C’est aussi à l’élément magico-religieux qu’il convient de
rattacher les pratiques souvent bizarres destinées à préserver de
certaines maladies ou à éloigner les épidémies ou des maux parfois
imaginaires : en 1904, le bruit se répandit depuis le Mossi
jusqu’au golfe de Guinée qu’un magicien réputé — dont personne
d’ailleurs ne connaissait le nom ni la résidence — avait déclaré
que les plus grands malheurs allaient fondre sur les Noirs si l’on
ne tuait pas toutes les bêtes domestiques de couleur noire ;
ce fut, en quelques semaines, une véritable hécatombe de tous les
bestiaux et volailles noirs ou simplement bruns ; en 1905, on
put voir en pays sénoufo, à un moment donné, tous les habitants,
étrangers et musulmans compris, porter suspendu au cou un fragment
de calebasse : c’était parce qu’un magicien avait déclaré que
c’était le seul moyen d’empêcher la variole de s’abattre sur le
pays.


Les soubarha ou jeteurs de sorts sont, nous l’avons vu,
des initiés à la magie de la possession, qui se font volontairement
posséder par le niâma d’un défunt pour augmenter leur
puissance et afin d’exercer les vengeances dont ce niâma
est assoiffé. Ils sont fort redoutés et certaines associations
religieuses, comme celles du Koma et du Nama, se
consacrent en partie à la recherche et à la mise à mort des
soubarha. Ces derniers, quoi qu’on en ait prétendu, ne
sont pas anthropophages à proprement parler : lorsqu’on dit
qu’ils ont « mangé » un individu, c’est une simple façon
de dire qu’ils lui ont jeté un korté, maléfice mystérieux et mortel, ou tout
au moins réputé tel ; de même, un homme affligé d’une plaie
mauvaise croit qu’un soubarha lui a sucé le sang ; si
un enfant a été dévoré par une hyène, on dit aussi que l’auteur de
cet exploit est un soubarha momentanément métamorphosé en
hyène. Ces croyances sont exploitées par les namatigui ou
prêtres du Nama et par les gbassatigui ou
détenteurs d’amulettes contre les maléfices, lesquels, lorsqu’ils
en veulent à quelqu’un, le chargent de l’accusation d’être un
soubarha pour le faire mettre à mort[62].
La maladie et la mort sont attribuées d’ailleurs le plus souvent
soit à la colère d’un génie ou de l’esprit d’un défunt, soit aux
maléfices d’un soubarha ; aussi, en cas de maladie,
c’est au magicien que l’on s’adresse ; ce dernier prescrit ce
qu’il faut faire pour détourner la colère du génie ou de l’esprit
ou pour combattre le maléfice, en même temps qu’il administre — au
moins le plus souvent — un médicament réel : mais il avertit
le patient que la vertu de ce dernier cessera du moment où les
rites magiques prescrits ne seront plus observés.


Si un notable, même âgé, vient à mourir, et surtout si plusieurs
décès se produisent à peu d’intervalle dans la même localité, il
est rare que l’on n’attribue pas ces décès à une cause
surnaturelle ; on fait appel à un ou des magiciens qui
prétendent avoir le secret de découvrir les soubarha et
qui, souvent en dissimulant dans la maison de leur victime désignée
un objet dont la découverte doit signaler le soubarha
recherché, livrent à la vindicte publique un ou plusieurs
individus, généralement des vieilles femmes ; ces derniers
sont aussitôt mis à mort et parfois, tant est grande la force des
croyances magico-religieuses, ils avouent avant de mourir avoir
jeté en effet un sort sur la personne dont on leur reproche le
décès. La désignation de l’individu qui, soi-disant, aurait tué
quelqu’un par un maléfice, est faite souvent par le cadavre même du
défunt : ce cadavre, promené à travers le village sur la tête
de deux hommes que guide et excite un magicien, finit par heurter
une personne ou la
demeure d’une personne que l’on déclare aussitôt être le coupable
cherché.


Les magiciens prédisent également l’avenir, soit en traçant des
lignes sur le sable, soit en jetant à terre des cailloux, soit en
consultant l’enchevêtrement de fils de cuir réunis en une sorte de
faubert, soit en expliquant les songes, soit encore par d’autres
procédés[63].


Ce sont encore les magiciens qui fabriquent et vendent — ou
apprennent à confectionner — les innombrables talismans ou
amulettes appelés vulgairement « fétiches » ou
« grigris » par les Européens et dénommés en mandingue,
suivant les catégories, bassi, foura,
sébé, gbassa ou siri[64].
Parmi ces talismans, les uns sont préventifs, étant destinés à
empêcher telle ou telle maladie, les blessures, le vol, les
mauvaises rencontres, les accidents, les maléfices ou
korté des jeteurs de sorts, les effets de la malignité des
génies et, d’une façon générale, à combattre la puissance nocive du
niâma de tous les êtres animés ou inanimés, visibles ou
invisibles ; d’autres sont des talismans positifs, destinés à
procurer la richesse, l’amour, des enfants, du gibier, etc. ;
d’autres enfin — les siri — ont une puissance proprement
nocive et possèdent la vertu d’attirer la mort, la maladie ou un
malheur quelconque sur la personne ou les biens de celui à qui l’on
veut nuire, tandis que les gbassa jouissent du pouvoir de
conjurer l’influence de ces talismans nocifs et de faire découvrir
les soubarha.


Les magiciens
capables de fabriquer ces talismans divers sont arrivés à connaître
les choses occultes par leur commerce avec les esprits et leur
initiation aux mystères de certains génies spéciaux. L’initiation à
la magie comporte des frais d’admission, des épreuves et l’étude
des rites et des formules : une fois cette initiation
complètement terminée, le magicien peut à son tour former des
disciples et leur enseigner l’art de confectionner des talismans,
des remèdes, des poisons, des maléfices, ainsi que l’art de prédire
l’avenir et de discerner les choses cachées.


En outre de ses fonctions propres, le magicien prescrit les
saraka, ou offrandes et sacrifices propitiatoires destinés
à détourner la colère d’un génie ou d’une force occulte mal
définie, telle, par exemple, que certains vents qui apportent des
épidémies ; c’est lui aussi qui, très souvent, règle les
sacrifices expiatoires nécessités par l’inobservance des
prohibitions relatives aux tana.


On peut se demander si les magiciens sont sincères ou si ce sont
de simples exploiteurs de la crédulité publique. Il est certain
qu’ils font payer un bon prix leurs services et leurs talismans et
que le métier est lucratif ; il est non moins certain que,
dans beaucoup de cas, le magicien sait parfaitement à quoi s’en
tenir sur le peu de valeur intrinsèque de ses pratiques et des
grigris qu’il fabrique. Toutefois, étant donné que tous les
indigènes croient fermement à la vertu des pratiques magiques et
que les magiciens se recrutent dans toutes les classes sociales, il
est difficile d’admettre que ces magiciens soient tellement plus
intelligents ou plus éclairés que leurs congénères qu’ils soient
les seuls à considérer comme jongleries ce que tous les autres
prennent pour argent comptant. Je croirais plutôt que le magicien,
en général tout au moins, a foi lui-même dans la vertu des
talismans qu’il fabrique[65].


IV. — L’islamisme.


1o Son domaine.



L’islamisme a fait son apparition dès le VIIIe siècle de notre ère dans les pays qui
constituent aujourd’hui le Soudan Français. Son extension
s’accentua surtout du XIe au
XVe siècles ; elle fit peu
de progrès durant les deux siècles suivants, mais reprit sa marche
en avant durant le XVIIIe et le
XIXe siècles. Actuellement, le
mouvement d’islamisation semble stationnaire ; on observe à la
vérité quelques conversions nouvelles, mais elles sont surtout
individuelles. Les peuples animistes, sentant que leur conversion à
l’islam — qui fut souvent une nécessité politique dans les empires
indigènes dont le chef était musulman — n’entraînerait plus
désormais pour eux aucun avantage, profitent de ce que notre
protection s’étend également à tous pour demeurer fidèles à leur
religion ancestrale. On constate même certaines régressions à leur
religion primitive de la part de quelques populations, musulmanes
depuis des siècles ; j’ai pu observer plusieurs cas de ce
genre en 1909 dans le cercle de Bamako, notamment en ce qui
concerne les Marka ou Soninké de la circonscription de
Banamba : privés de leurs esclaves à la suite de la libération
de ces derniers par l’autorité française, beaucoup de ces Soninké
ont dû se mettre à cultiver eux-mêmes leurs champs et, établis dès
lors à la campagne, n’ayant plus de contact avec les musulmans de
la ville, portés naturellement d’autre part à se rendre favorables
les génies dispensateurs de la pluie et protecteurs des récoltes —
auxquels sans doute ils n’avaient pas cessé de croire au fond
d’eux-mêmes —, ils sont retournés, au bout de deux ou trois ans, à
la vieille religion animiste que leurs ancêtres avaient abandonnée
pour l’islamisme il y a huit ou neuf siècles.


En tout cas l’islamisme, comme j’ai eu déjà l’occasion de le
dire, est beaucoup moins répandu et surtout beaucoup moins
fortement implanté au Soudan français qu’on ne le croit
généralement.
Souvent il n’est qu’extérieur, les soi-disant musulmans ayant
emprunté simplement à la civilisation islamique ses vêtements, ses
formules de politesse, quelques expressions du langage, tous signes
purement superficiels qui peuvent tromper l’observateur de passage
et lui faire prendre pour des musulmans des gens qui n’ont que
l’habit du moine sans en avoir la foi. Ailleurs, l’islamisme est
bien réellement professé par les indigènes, mais il n’a pas fait
disparaître complètement les croyances autochtones ni la pratique
des anciens cultes. A la vérité, il existe beaucoup de vrais
musulmans au Soudan et même des musulmans fervents, mais leur
nombre est excessivement restreint si on le compare au nombre des
fidèles des religions autochtones.


Il est rare du reste que l’adoption même complète de la religion
musulmane ait amené l’abandon des coutumes indigènes en matière de
droit civil et de droit social, ainsi que nous l’avons vu déjà.


D’autre part, certaines populations semblent particulièrement
rebelles à l’islamisation, qui ne paraît avoir fait chez elles
aucun progrès sensible depuis l’hégire. Il en est ainsi par exemple
de la très populeuse famille voltaïque et du principal de ses
peuples, celui des Mossi : ces derniers sont environnés de
musulmans depuis près de dix siècles, ils comptent au milieu d’eux
un nombre appréciable de mahométans étrangers (les Yarhsé)
et pourtant ils sont demeurés animistes en totalité ou presque.


J’ai donné dans le premier volume (pages
142 à 171) la répartition approximative des musulmans entre les
divers groupements ethniques du Haut-Sénégal-Niger, ainsi que dans
chacun des différents cercles. On a pu voir que cette colonie ne
compte que 1.139.171 musulmans contre 3.660.532 animistes,
c’est-à-dire que les premiers ne forment pas le quart de la
population totale ; on a vu aussi que, sur ces 1.139.171
musulmans, la moitié seulement environ — exactement 608.642 —
appartient à la race noire et que l’islamisme n’affecte que le
septième de la population nègre de la colonie.


Les Maures et
les Touareg[66] sont considérés comme étant tous musulmans, les
Peuls ne le sont qu’en majorité. Parmi les Noirs, les Toucouleurs —
peu nombreux d’ailleurs — sont presque tous musulmans et les Songaï
le sont tous ; dans la famille mandé, les Bozo sont tous
mahométans et les Soninké et Dioula le sont en majorité. Mais là
s’arrête le domaine de l’islamisme : il ne compte en effet que
quelques représentants isolés chez les autres peuples mandé
(Banmana, Khassonké, Malinké, Foulanké), les Kâgoro et les Mandé du
Sud n’ayant d’ailleurs aucunement reçu son empreinte, et il est,
pour autant dire, inexistant chez les Sénoufo et chez les 2.292.088
représentants de la famille voltaïque, laquelle forme à elle seule
à peu près la moitié de la population totale du
Haut-Sénégal-Niger[67].


2o Son clergé et ses
écoles.



Le clergé proprement dit, chez les musulmans du Soudan, est
excessivement restreint, le culte n’ayant dans l’islam qu’une
importance secondaire. Les fonctions sacerdotales se ramènent à
trois et souvent à deux : d’abord celle de l’imâm ou
almâmi[68], qui se place en avant des fidèles lors
des prières publiques, puis celle du khâtib (prédicateur),
qui prononce le prône[69] et se confond le plus souvent au Soudan
avec l’imâm, et enfin celle du muezzin, sorte de clerc
chargé d’appeler les fidèles à la prière et de répéter à haute
voix, après l’imâm,
les formules d’oraison dans les prières publiques. Chaque mosquée
possède son imâm et son muezzin, quelquefois son khâtib, mais, de
même que les fidèles ne sont pas tenus d’accomplir leurs devoirs
religieux à la mosquée et peuvent prier là où ils se trouvent[70],
de même ce clergé n’est pas nécessaire à l’exercice du culte
musulman : dans les localités qui, vu le petit nombre ou le
zèle médiocre de leurs habitants musulmans, ne possèdent pas de
mosquée, on ne rencontre ni imâm, ni khâtib, ni muezzin ;
mais, lorsque plusieurs fidèles se réunissent pour faire la prière
en commun, ne seraient-ils que deux, le plus âgé ou le plus
anciennement converti ou le plus instruit fait office d’imâm.


Les membres du clergé ne se recrutent pas dans une corporation
spéciale et ne sont l’objet d’aucune consécration les mettant à
part ou au-dessus du commun des fidèles. L’imâm et, s’il existe, le
khâtib sont choisis par les musulmans notables de l’endroit parmi
les plus pieux et les plus instruits d’entre eux ; ils sont
élus à vie. Parfois ils sont recrutés de préférence dans la même
famille, parmi les descendants de celui qui, le premier, a
introduit l’islamisme dans la localité. Quant au muezzin, il est
également élu à vie par la communauté des fidèles et choisi, non
pas précisément en raison de sa piété ni de sa science, mais en
raison de la puissance de son organe vocal.


Il n’existe aucune hiérarchie : on montre de la déférence
envers l’imâm, et, dans les villes comptant plusieurs mosquées,
l’imâm de la grande mosquée a la préséance sur les autres, mais
ceux-ci ne relèvent pas de lui ; chaque communauté musulmane
est indépendante et il n’existe rien d’analogue à nos évêques ni à
nos consistoires ; quant à l’institution du
cheikh-el-islam ou chef suprême de la religion musulmane,
elle est inconnue au Soudan.


A côté et en dehors du clergé est le cadi (dénommé le
plus généralement alkali par les indigènes du
Soudan) : il n’a en réalité rien à voir dans l’exercice du
culte, ses fonctions étant purement judiciaires ; mais, la
justice dérivant de la religion dans l’islamisme et étant
étroitement liée avec elle, le cadi est considéré comme un
personnage religieux. Il est tantôt élu, comme les membres du
clergé, par la communauté musulmane, tantôt nommé par le chef
d’Etat ; et, dans ce dernier cas, il peut être révoqué s’il
provoque le mécontentement du souverain. Toutes les localités
renfermant des musulmans ne possèdent pas un cadi : en fait,
on ne rencontre au Soudan ce fonctionnaire que dans les villes de
quelque importance ; ailleurs, c’est l’imâm qui le
remplace.


Bien que ne faisant pas partie du clergé à proprement parler,
les docteurs, savants ou lettrés — que nous désignons vulgairement
par le terme assez impropre de « marabouts » — exercent
sur la religion une influence beaucoup plus grande que les
ministres du culte. On en rencontre partout, non seulement dans les
centres regardés comme les foyers de l’islamisme, mais même dans
des localités ne renfermant qu’un nombre infime de mahométans. On
leur donne au Soudan, selon les régions, les noms d’alfa
(abréviation de l’expression arabe al-faqih, le
jurisconsulte), modibbo (corruption peule du mot arabe
mo’addib « professeur »), mallami ou
mallam (corruption du mot arabe mo’allim
« savant »), fodié ou fodé (mot dont
j’ignore l’étymologie), tierno (plur. sérenbé,
chez les Peuls), karamorho ou karamoko (en
mandingue « homme de lecture ») ou moriba
(« grand musulman »[71] dans la même langue).


Ces divers titres sont conférés par la voix publique, rien
d’officiel ne vient les consacrer et peut les prendre qui
veut ; cependant, ceux qui pensent y avoir droit se
distinguent en général du commun des fidèles en portant, lors des
cérémonies publiques, un turban élevé dont l’une des extrémités
retombe sur l’épaule, privilège qu’ils partagent avec l’imâm et le
khâtib.


C’est le dogme orthodoxe, fondé sur le Coran et la
Sounna,
qui règne au Soudan comme dans l’Afrique du Nord. Beaucoup de
musulmans ne connaissent pas autre chose du dogme que la partie
essentielle résumée dans la formule lâ ilâha illa Allâhi,
Mohammadou rassoûlou’llâhi, « pas de divinité en dehors
de Dieu, Mahomet est l’envoyé de Dieu ». Mais les
connaissances d’un nombre relativement considérable de lettrés sont
beaucoup plus étendues qu’on n’est souvent porté à le croire :
on en rencontre qui sont réellement instruits tant en ce qui
concerne la théologie et le droit que dans la langue arabe ;
mais, par ailleurs, il ne faudrait pas inférer a priori,
de ce qu’un musulman porte le titre d’alfa ou quelque
titre analogue, qu’il soit nécessairement un savant ; il
convient de se défendre d’affirmations trop absolues aussi bien
quant à la science et la valeur que quant à l’ignorance et au
manque de culture des représentants du clergé musulman au
Soudan : certains n’ont aucune instruction, d’autres ne
possèdent que des données assez confuses de ce qu’ils prétendent
savoir, d’autres enfin — si l’on tient compte du milieu
intellectuel dans lequel ils vivent — sont relativement des hommes
supérieurs et des savants distingués. En général cependant, les
plus instruits eux-mêmes manquent de vues d’ensemble : leur
science est plus analytique que synthétique et se confine souvent
dans des détails qui, à notre point de vue, n’ont qu’une importance
bien minime ; ils attachent, par exemple, plus de prix à
connaître la généalogie des prophètes et des jurisconsultes qu’à
posséder à fond l’esprit de leurs révélations et de leurs
doctrines.


Il n’est guère d’imâm ni de docteur ou de simple lettré qui ne
dirige une école ; aussi le nombre des écoles musulmanes au
Soudan est-il fort considérable : mais, d’une part, beaucoup
de ces écoles ne possèdent qu’une quantité infime d’élèves,
certaines ne comptant que les enfants ou neveux du maître
enseignant ; d’autre part, l’enseignement donné dans la
plupart est fort rudimentaire, se bornant à apprendre aux enfants à
réciter le Coran et à en écrire le texte sous la dictée du maître.
Dans plusieurs écoles, cependant, on pousse plus loin les choses et
on habitue les élèves à interpréter le sens des phrases qu’ils
récitent ou écrivent ; dans quelques-unes même on professe
la théologie et le
droit. En réalité le nombre des écoles ne donne qu’une idée très
imparfaite de l’instruction musulmane au Soudan : la plupart
des élèves, s’ils savent quelque chose au moment de leur sortie de
l’école, l’ont à peu près complètement oublié quelques années
après ; ceux qui, continuant leurs études jusqu’à l’âge
adulte, arrivent à savoir lire, écrire et comprendre l’arabe d’une
manière suffisante, ne forment qu’une minorité restreinte : ce
sont ces derniers qui, à leur tour, deviendront des professeurs et
seront chargés de fonctions sacerdotales.


L’enseignement suit la progression suivante : les enfants
apprennent d’abord le Coran par cœur ; ensuite seulement, on
leur apprend à lire et à écrire l’arabe ; puis, on leur
explique le sens des phrases et, postérieurement le sens des mots
et leur emploi (vocabulaire et grammaire) ; quelques-uns
seulement, comme je le disais, poursuivent plus loin leurs études,
si leur maître est capable de leur enseigner autre chose
(théologie, droit, magie). Les disciples d’un maître sont appelés
talibé ; une fois instruits, ils prennent le titre de
hafid.


Les élèves, entre les heures de classe, travaillent pour leur
maître, vont chercher l’eau et le bois, désherbent les champs,
réparent les cases, ou vont quêter pour leur professeur ; en
revanche, le maître les nourrit, si leurs familles ne résident pas
dans le village, ce qui arrive fréquemment, car les jeunes gens
vont en général achever au loin leurs études : il n’est pas
rare, par exemple, de voir un jeune homme de la région de Kayes
aller suivre les leçons d’un moddibo du Fouta ou d’un
alfa de Dienné. L’élève verse une certaine somme à son
maître lorsque, son instruction achevée, il retourne dans sa
famille ; les tarifs varient selon les maîtres, selon
l’instruction reçue et selon les régions[72].






	Delafosse
	Planche XLI






[image: ]
Cliché Delafosse



Fig. 80. — Statues et objets
divers dans une Chapelle funéraire Birifo, à Donko (cercle de
Gaoua).


Note. — Cette photographie a
été obtenue dans une sorte de caveau, éclairé seulement par un trou
de 10 centimètres de diamètre pratiqué dans le plafond, et à l’insu
des gardiens du caveau.







Les statistiques recueillies par les administrateurs donnent le
chiffre approximatif de 1.121 écoles musulmanes dans le
Haut-Sénégal-Niger[73], dont 34 qu’on pourrait appeler des
« écoles
supérieures »[74] ; ces 1.121 écoles comptent ensemble
environ 11.375 élèves. En voici la répartition dans les divers
cercles :




	Kayes
	216
	écoles,
	1.222
	élèves.




	Nioro
	182
	—
	1.450
	—




	Goumbou
	57
	—
	374
	—




	Sokolo
	56
	—
	414
	—




	Niafounké
	25
	—
	300
	—




	Dienné
	29
	—
	520
	—




	Bandiagara et Mopti
	41
	—
	500
	—




	Ouahigouya
	3
	—
	33
	—




	Ouagadougou
	42
	—
	250
	—




	Fada-n-Gourma
	0
	—
	0
	—




	Gaoua
	1
	—
	12
	—




	Koury
	165
	—
	2.640
	—




	Bobo-Dioulasso
	30
	—
	400
	—




	Sikasso
	32
	—
	290
	—




	Bougouni
	5
	—
	78
	—




	Koutiala
	14
	—
	109
	—




	San
	20
	—
	271
	—




	Ségou
	83
	—
	1.034
	—




	Bamako
	81
	—
	1.053
	—




	Kita
	3
	—
	55
	—




	Bafoulabé
	5
	—
	70
	—




	Satadougou
	31
	—
	300
	—





3o Ses confréries et ses
marabouts[75].


Trois seulement des grandes confréries musulmanes sont
représentées au Soudan Français : celles des Kadria,
des
Tidjania et des Senoussia, ou, si l’on préfère
des termes francisés, celles du kadérisme, du tidjanisme et du
senoussisme ; cette dernière d’ailleurs n’y compte qu’un
nombre très minime d’adeptes.


Le kadérisme est la plus ancienne des confréries
musulmanes[76] et fut la première d’entre elles à s’introduire
au Soudan, où il est encore de nos jours la confrérie la plus
importante. Il se répandit surtout au XVe siècle, grâce aux Kounta de la famille
Bekkaï, qui l’importèrent du Touat dans la région de Mabrouk et de
Tombouctou et le transportèrent par la suite dans le Hodh et le
Tagant : c’est à cette circonstance qu’est dû le nom de
Bekkaya donné parfois au Soudan comme synonyme de
Kadria ; par la suite, Sidi-el-Mokhtar-el-Kounti, le grand
saint de la famille des Bekkaï, fut l’un des plus ardents
propagateurs du kadérisme[77]. Actuellement, les
représentants les plus vénérés de cette confrérie sont Abiddine,
chef des Kounta dissidents, refugié au Tafilelt comme nous l’avons
vu précédemment, et Cheikh Tourad, neveu de Saad-Bou et petit-fils
de Mohammed-Fadel, lequel réside habituellement près du tombeau de
son grand-père, à Dar-es-Salam (route de Goumbou à Oualata). Cheikh
Sidia et Cheikh Saad-Bou, bien que résidant en Mauritanie, ont
aussi une certaine influence parmi les Kadria du Haut Sénégal et du
Sahel. Mais il n’existe aucun chef de la confrérie, aucun
personnage auquel obéissent les membres. Le kadérisme domine chez
les Maures, les Peuls, les Soninké, les Dioula et les Songaï.


Le tidjanisme[78] est d’introduction récente au Soudan et,
malgré une fortune momentanée, il n’a pas réussi à détrôner le
kadérisme. Ce fut El-hadj-Omar qui, affilié à cette confrérie
durant son séjour à La Mecque et investi du titre de
khalifa
(vicaire) du chef des Tidjania — alors Sidi-el-hadj-Ali — par le
ouakîl (fondé de pouvoirs) de ce dernier, propagea le
tidjanisme dans les pays de l’Afrique Occidentale dont il se rendit
maître, de 1850 à 1864. La plupart des animistes convertis de force
à l’islam par le conquérant toucouleur furent affiliés à la
confrérie nouvelle en même temps qu’ils devinrent musulmans ;
beaucoup aussi de Kadria abandonnèrent leur ancienne confrérie pour
celle qui avait les préférences d’El-hadj-Omar ou ajoutèrent les
pratiques de celle-ci à celles du kadérisme ; mais, lorsque
l’empire fondé par El-hadj eut disparu de la carte d’Afrique, bien
des musulmans convertis par nécessité revinrent à la religion
locale et, parmi les mahométans de vieille date, un grand nombre
laissèrent de côté le tidjanisme pour retourner au kadérisme.


Vers 1885 cependant, un nommé Mohammed, ouakîl de
Sidi-Mohammed-Guener, alors khalifa de la section
marocaine des Tidjania, propagea les pratiques de cette confrérie
parmi les Maures de l’Adrar et du Tagant et remit un brevet de
mokaddem (délégué) à
El-hadj-Mohammed-el-Mokhtar-ould-Chérif-Ahmed, qui réside
aujourd’hui à Nioro. Ce dernier personnage naquit à Bakel vers
1860, d’une famille arabe — les Ahl-Chérif-Ahmed — qui se dit
originaire du Ouadaï ; son grand-père était venu se fixer vers
1835 dans le Fouta et son père faisait du commerce avec les Maures
de la région Bakel ; lui-même fit ses études dans le Tagant, à
la zaouïa (couvent) de
Sidi-Ahmed-Taha-ould-Sidi-Ahmed-el-Djediât, de la fraction
maraboutique des Idao-el-Hadj ; vers l’âge de 26 ans,
Mohammed-el-Mokhtar entreprit un voyage dans le Haut-Niger, résida
à Ségou, fit le pèlerinage de La Mecque et vint enfin s’installer à
Nioro.


Actuellement, on rencontre surtout des Tidjania, en ce qui
concerne le Haut-Sénégal-Niger, parmi les Toucouleurs et les
Soninké du Sahel, principalement dans les cercles de Nioro et de
Kayes, mais on trouve aussi un peu partout des représentants isolés
de cette confrérie. Ceux du cercle de Nioro reconnaissent en
général comme chef spirituel nominal Mohammed-ben-Abdallah,
khalifa actuel de la section marocaine des Tidjania, qui
résiderait à Fez, et comme chef direct ce
Mohammed-el-Mokhtar
dont je viens de parler. Ceux du cercle de Kayes ont comme chef un
Soninké nommé Fodié-Ismaïla Tounkara, né en 1862 à Yarouma (cercle
de Podor), qui fit ses études à Gakoura, dans le Guidimaka, sous la
direction de son cousin Fodié Diâbi ; après avoir ouvert
lui-même une école à Gakoura, Ismaïla Tounkara vint, en 1894,
s’installer à Kersignané, où il créa un ribât (monastère),
entouré d’une muraille haute de 3 m. 50 et percée d’une porte
unique qui ne s’ouvrait qu’à ses disciples et aux gens qu’il
désirait recevoir ; en 1904, il alla faire une tournée dans le
cercle de Bafoulabé et y récolta une grande quantité d’aumônes sous
forme de bœufs, de chevaux et d’argent ; sa popularité
grandissante et l’influence qu’il commençait à prendre sur les
populations voisines l’ayant rendu suspect aux autorités
françaises, celles-ci le contraignirent à abaisser à 1 m. 50 la
hauteur de son enceinte fortifiée ; ainsi humilié aux yeux des
habitants de Kersignané, Ismaïla quitta cette localité et vint
s’établir à Koussané ; en 1906, il entreprit le pèlerinage de
La Mecque et, à son retour, fit construire à Koussané une mosquée
et une sorte de palais où il réside encore actuellement.


Les Noirs du Soudan affiliés au tidjanisme passent pour être
plus intransigeants en matière religieuse, sinon plus fervents, que
ceux affiliés au kadérisme ; ils semblent plus enclins que ces
derniers à faire du prosélytisme et affichent plus de mépris pour
les non musulmans ; ils ont de plus — en général tout au moins
— une tendance bien marquée à mettre les liens religieux qui les
unissent au service de leurs ambitions politiques, tendance qui
paraît ne pas exister chez les Kadria de la même région. D’autre
part, les Tidjania sont beaucoup moins nombreux que ces derniers et
encore englobe-t-on souvent, sous l’étiquette de Tidjania, nombre
de musulmans qui appartiennent à la fois aux deux confréries.


Le senoussisme[79] n’a jamais eu qu’une action fort
restreinte dans le Soudan occidental : c’est tout au plus s’il
compte dans le Haut-Sénégal-Niger (territoire civil) une centaine
de représentants,
cantonnés chez les Soninké et les Dioula de la boucle du Niger,
principalement chez ceux du Dafina et de Bobo-Dioulasso ; ces
derniers ont été affiliés en général par des marchands et des
teinturiers du Bornou ; ils n’ont aucun semblant
d’organisation et on ne leur connaît ni chef ni
mokaddem.


« La confrérie, dit M. Houdas[80],
ne vise pas à interpréter la religion dans ses diverses
conceptions ; elle se contente de lui fournir de nouvelles
pratiques qui permettront au fidèle de mieux assurer son salut dans
l’autre monde. Elle emploie pour cela un moyen fort simple qui
consiste à répéter fréquemment une formule très courte, facile à
retenir. Grâce à cette oraison, l’adepte acquiert à la fois une
plus grande certitude d’obtenir la félicité suprême et une
protection matérielle en ce monde, car chacun des membres d’une
confrérie doit aide et assistance à tous ceux qui sont affiliés au
même ordre que lui. »


Cette définition ou explication de la confrérie musulmane, si
juste en principe, n’est peut-être entièrement applicable que dans
sa première partie aux confréries telles qu’elles se présentent au
Soudan : il est exact de dire que la formule d’oraison, la
pratique de dévotion surérogatoire, le dzikr en un mot,
est le fondement de la confrérie au Soudan, son seul caractère
distinctif et en somme sa seule raison d’être. Quant au but que se
propose l’adepte en récitant cette formule, il semble bien que,
pour les pays qui nous occupent et tout au moins dans l’immense
majorité des cas, ce but consiste simplement à acquérir « une
plus grande certitude d’obtenir la félicité suprême ».
Peut-être même le plus souvent l’adepte n’a-t-il rien autre chose
en vue, lorsqu’il récite le dzikr qu’on lui a appris, que
de faire quelque chose qui assurément doit être bon et
recommandable, puisque c’est un maître, un cheikh vénéré, qui lui a
appris à le faire en lui enseignant que cette pratique était
d’institution divine.


Mais nous ne pensons pas que le Kadri ou le Tidjani du Soudan,
lorsqu’il n’est qu’un simple « frère », ait, en récitant
son dzikr, « conscience qu’il est membre d’une grande
association », ni qu’il « se rappelle les engagements
qu’il a pris vis-à-vis de ses confrères »[81],
car en réalité il n’a pris aucun engagement et il serait sans doute
inexact de dire qu’il fait partie d’une association véritable.


A tout bien considérer, le mot de « confrérie » ne
convient que très imparfaitement au kadérisme et au tidjanisme tels
qu’ils existent chez les Noirs musulmans du Sénégal et du Soudan,
exception faite de ceux qui vivent dans le voisinage immédiat des
Maures, exception faite aussi des talibé (disciples) qui
entretiennent des relations suivies avec un cheikh
renommé. Le plus souvent, les Kadria, comme les Tidjania, ne sont
« confrères » que parce qu’ils ont le même
dzikr, c’est-à-dire le même chapelet et les mêmes formules
d’oraison. Le lien qui les unit est en quelque sorte purement
extérieur, mais aucun règlement intérieur, aucun devoir à remplir
les uns vis-à-vis des autres, aucun but même mystique poursuivi en
commun, ne sont là pour créer entre les divers adeptes du même
dzikr l’élément d’union nécessaire pour constituer une
association proprement dite. Et peut-être le mot
« rite », s’il n’avait déjà reçu d’autre part un sens
spécial et consacré par l’usage, conviendrait-il mieux en la
circonstance que le mot « confrérie ». Le terme dont se
servent communément les Soudanais pour désigner ce que nous
appelons « confrérie » nous fournit d’ailleurs une
indication précieuse : ce terme est tarîka,
c’est-à-dire « voie, manière de se conduire ».


Toute confrérie suppose une organisation, des statuts, un
règlement, un chef ou directeur : dans les confréries
musulmanes du Soudan occidental, nous ne rencontrons la plupart du
temps ni organisation, ni statuts, ni règlement, ni chef. Lorsqu’il
en est autrement, c’est que l’on se trouve avoir affaire ou bien à
une sous-confrérie locale ou bien à une sorte d’association encore
plus localisée, ne comprenant qu’un marabout et ses disciples.


Si l’on demande à un Kadri soudanais quel est son
cheikh, il répondra, selon la localité — ou même, dans une
localité, selon la personne de laquelle il a reçu le ourd
(l’initiation) — : « Cheikh Sidia », ou
« Cheikh Saad-Bou », ou « Cheikh Tourad », ou
« Cheikh el-Bekkaï » ; ou bien encore il prononcera
le nom d’un obscur marabout, connu seulement dans la région ;
souvent même il répondra, et de très bonne foi : « Je
n’en sais rien » ou « je n’ai pas de cheikh en
dehors de Dieu ». Aucun en tout cas ne prononcera le nom de
l’héritier spirituel de Abd-el-Kader el-Djilâni, de celui que l’on
appelle parfois en Europe le « grand-maître des Kadria »
et dont les Kadria du Soudan ignorent très probablement tous le nom
et même l’existence.


Si l’on insiste et que, au Kadri disant qu’il n’a « pas de
cheikh en dehors de Dieu », on demande pourquoi il récite
telle ou telle formule en disant son chapelet, il répondra :
« Parce que celui qui m’a donné — lisez « vendu » —
mon chapelet m’a enseigné cette formule », ou encore
« parce que mon père — ou mon maître — avait coutume de dire
toujours son chapelet de cette manière ». Les plus instruits
ajouteront « et parce que c’est la manière qui fut enseignée
par Sidi Abd-el-Kader el-Djilâni », mais beaucoup ignorent
même le nom de ce saint personnage et par conséquent le nom de la
prétendue association dont ils sont membres sans le savoir.


J’ai pris le kadérisme pour exemple, mais il en est exactement
de même en ce qui concerne le tidjanisme et le senoussisme.


L’immense majorité des adeptes d’une confrérie donnée, tout en
observant scrupuleusement les pratiques de cette confrérie, n’ont
aucune idée de sa raison d’être, de son but ni de son
histoire ; beaucoup en ignorent même le nom. Tellement que,
lorsqu’on veut savoir si un musulman du Soudan est kadri, tidjani
ou senoussi, ou n’appartient à aucune confrérie, il ne faut pas,
sous peine de s’exposer à une réponse erronée, lui dire :
« Es-tu kadri ? ou tidjani ? ou
senoussi ? » mais il faut lui demander quelle formule il
prononce en disant son chapelet, quelles sont les oraisons qu’il
récite aux différentes heures de la journée et de quelle façon il
pratique les prières réglementaires.


Beaucoup de musulmans du Soudan, à la vérité,
connaissent les
noms de Sidi Abd-el-Kader et de Sidi Ahmed-et-Tidjani et savent
qu’ils ont institué chacun une tarîka, une règle spéciale
de conduite et de prière ; mais beaucoup aussi ne connaissent
ce terme de tarîka qu’avec l’acception de
« religion » ou de « culte » et, lorsqu’on leur
demande quelle est la tarîka qu’ils suivent, il répondent
invariablement tarîkata Mohammadi ou, en employant
l’expression mandingue, sîla Mamadou, c’est-à-dire
« le sentier de Mahomet, la religion musulmane », par
opposition à sîla Moussa et à sîla Issa,
« le sentier de Moïse ou judaïsme » et « le sentier
de Jésus ou christianisme ».


Le plus souvent, l’affiliation à telle ou telle confrérie — ou
plutôt l’adoption de tel ou tel dzikr, l’initiation à
telle ou telle formule d’oraison — se produit de la manière
suivante : un marabout, un imâm, lorsqu’il apprend à ses
jeunes élèves la manière de procéder aux prières réglementaires,
leur enseigne en même temps les pratiques surérogatoires auxquelles
il se livre lui-même, et c’est ainsi que, dans la même famille, on
voit un musulman réciter le dzikr des Kadria tandis que
son frère récite celui des Tidjania, pour la simple raison qu’ils
ont eu deux maîtres différents. D’autres fois, un marabout
étranger, arrivant dans une localité, constate que les musulmans de
l’endroit suivent la règle des Kadria tandis que lui-même suit
celle des Tidjania : en vertu de ce principe universel que ce
qui vient de loin passe facilement pour avoir des vertus
merveilleuses, il n’a pas de peine à leur persuader que son
dzikr est beaucoup plus efficace que le leur, et il le
leur fait adopter sans entrer dans aucune autre explication.


Mais de même que l’animiste converti à l’islam ne cesse pas de
pratiquer certains rites de sa religion ancestrale, de même aussi
que le fidèle superstitieux qui vient de payer très cher un
talisman nouveau ne quitte pas pour cela le talisman qu’il portait
auparavant, de même le Kadri devenu Tidjani — ou inversement — n’en
continue pas moins à réciter le dzikr qu’on lui avait
enseigné tout d’abord : il estime que, si le second vaut mieux
que le premier, cela n’empêche pas celui-ci de conserver une
certaine valeur, et que le salut éternel lui sera plus certainement
assuré s’il emploie simultanément les deux moyens de l’obtenir.


Aussi le nombre
des musulmans soudanais qui sont à la fois Kadria et Tidjania
est-il considérable : l’imâm de Bamako m’a confié que, initié
dans sa jeunesse au dzikr tidjani, il a reçu plus tard,
d’un lettré de Tombouctou, le ourd kadri ; il a
conservé son chapelet tidjani, mais il n’en récite pas moins le
dzikr kadri et il donne le ourd kadri à ceux de
ses fidèles qui le lui demandent, moyennant une modeste redevance.
J’ai parlé plus haut de Fodié-Ismaïla Tounkara, qui est considéré
comme le chef des Tidjania de la région de Kayes : son cousin
et ancien maître, Fodié Diâbi, était kadri, et Ismaïla, bien que
cheikh des Tidjania de la région, a conservé l’habitude de
certaines formules qui appartiennent au kadérisme.


Bien mieux, Cheikh Tourad-ould-Cheikh-el-Adrami, chef des
Taleb-Mokhtar du Sahel et considéré dans une vaste région comme
cheikh des Kadria, donne tantôt le ourd kadri et
tantôt le ourd tidjani, selon le désir des fidèles. J’ai
rencontré un homme de sa tribu, nommé Mohammed-Abdoul-Ouahhab, qui
avait été initié par lui aux pratiques du kadérisme et à celles du
tidjanisme, ce qui permettait à ce Abdoul-Ouahhab de recueillir des
aumônes auprès de tous les musulmans, sans distinction de
confrérie.


En résumé, nous trouvons aujourd’hui chez les musulmans du
Soudan occidental, d’une façon générale, non pas des confréries
puissamment organisées et pouvant exercer à un moment donné une
influence religieuse ou politique considérable, encore moins des
associations secrètes plus ou moins dirigées contre l’action
européenne, mais simplement des rites de prière qui tirent, il est
vrai, leur origine de confréries véritables, mais qui ne sont
actuellement, dans la région qui nous occupe, que la forme la plus
bénigne du mysticisme religieux. Aucune organisation d’ensemble ne
fait de la pratique de chacun de ces rites quelque chose d’analogue
à un ordre monastique ou à une secte religieuse, aucune direction
ne leur est donnée, aucune hostilité n’existe entre les adeptes des
différents rites. Les adeptes d’un même rite se trouvent dispersés
en un nombre incalculable de groupes dont certains ne
comprennent que
quelques individus et entre lesquels n’existe aucune cohésion.


En dehors des trois grandes confréries dont il vient d’être
question, il a existé au Soudan et il existe encore quelques
confréries secondaires, créées par des « marabouts »
locaux. Ces confréries secondaires, lorsqu’elles réussissent à se
former, méritent mieux l’appellation de « confréries »
que celles dont elles dérivent, car, leur aire d’extension étant
très restreinte, leur organisation se trouve par là même mieux
assise et les liens unissant les affiliés entre eux et à leur chef
ou directeur spirituel sont naturellement plus étroits. Elles se
trouvent exactement dans la même situation qui fut celle d’une
grande confrérie à ses débuts et dans le pays où elle avait pris
naissance. Beaucoup à vrai dire n’eurent qu’une durée éphémère et
il n’en reste plus trace aujourd’hui, mais, si la personnalité de
leurs fondateurs avait été autre, s’ils avaient eu affaire à des
adeptes plus épris de mysticisme que ne le sont les Nègres en
général et surtout si l’état politique du Soudan n’avait pas été
aussi éminemment instable avant l’époque de notre occupation,
plusieurs sans doute de ces confréries secondaires se seraient
agrandies au point de pouvoir rivaliser avec celle des Kadria ou
tout au moins celle des Tidjania.


La personne du fondateur d’une confrérie nouvelle est
véritablement l’âme de cette sorte d’association, comme la personne
du marabout est l’âme du mouvement religieux qu’il crée autour de
lui. En cela comme à d’autres égards, la confrérie secondaire ne se
distingue guère au Soudan de cet aspect spécial de la religion
musulmane que l’on désigne communément sous le nom de
« maraboutisme » et dont je parlerai un peu plus
loin.


Au Soudan comme ailleurs, les confréries musulmanes fournissent
l’occasion de quêtes de la part des chefs de confrérie et
d’offrandes de la part des adeptes. Il est vraisemblable même que
le désir de voir affluer les offrandes a été le motif principal qui
a conduit et conduit encore nombre de musulmans de l’Afrique
Occidentale à fonder des confréries secondaires ou à se faire
instituer khalifa ou mokaddem par les chefs des
confréries déjà existantes.


En principe le
mokaddem a pour mission de donner le ourd
(initiation au dzikr ou formule d’oraison) de la part du
cheikh de la confrérie et de recueillir les offrandes ou
aumônes pieuses (sadaka) destinées à ce dernier. Mais, le
plus souvent, les mokaddem agissent soit pour leur propre
compte soit pour celui d’un khalifa sans investiture
officielle ou d’un marabout qui s’est intitulé cheikh de
sa propre autorité. Jamais en tout cas, au Soudan, le produit de la
sadaka ou hadiyya ne sert à alimenter la caisse
de la confrérie ; jamais, en d’autres termes, il ne sert à son
objet véritable, qui serait de soulager les frères nécessiteux. Si
le mokaddem est envoyé par un cheikh, les
offrandes qu’il recueille sont rapportées par lui à ce
cheikh, qui s’en sert surtout pour accroîte son harem et
ses écuries et améliorer son train de maison, et en dépense
également une partie pour recevoir les hôtes de marque qui viennent
lui rendre visite. Si ce cheikh a des visées politiques,
il emploie le produit des quêtes à faire des cadeaux aux gens qu’il
a intérêt à s’attacher et à entretenir des cavaliers et des
serviteurs qui, le cas échéant, formeront le noyau d’une
armée ; El-hadj-Omar, à ses débuts, n’a pas opéré autrement. A
une époque très récente, il est absolument certain qu’une partie
des sommes recueillies au Soudan par des mokaddem maures a
servi à alimenter le trésor de Mâ-el-Aïnîn ; le nom de ce
dernier, à peu près inconnu d’ailleurs au Soudan n’était pas
prononcé, et les quêtes étaient faites par les mokaddem
soit en leur nom personnel, soit au nom de quelque cheikh
vénéré (Saad-Bou, Cheikh Sidia ou autres) qui ne percevait
naturellement rien sur le produit de ces quêtes.


Souvent le cheikh se déplace lui-même, et alors les
adeptes viennent lui apporter directement leur offrande ; dans
ce cas, l’aumône pieuse porte au Soudan le nom de ziara.
Elle est toujours plus considérable que la sadaka remise
au simple mokaddem. Aussi les cheikh sont-ils
très empressés de faire des tournées.


La quotité des aumônes, dans les deux cas, varie nécessairement
beaucoup selon la richesse des fidèles et surtout selon le renom de
sainteté du cheikh ou l’habileté du mokaddem.
Les bœufs, les
chevaux, les moutons (et autrefois les esclaves) sont de monnaie
courante lorsqu’il s’agit d’offrir la ziara à un
cheikh renommé ou redouté ; les mokaddem les
plus ordinaires ramassent auprès de chaque fidèle des sommes
variant de 0 fr. 50 à 10 francs.


J’ai employé à dessein le mot « fidèle » et non le mot
« adepte ». C’est qu’en effet, non seulement les quêteurs
adoptent à la fois le dzikr des deux confréries
principales afin de pouvoir s’adresser en même temps aux Kadria et
aux Tidjania, mais encore ils vont aussi quémander la
sadaka auprès des musulmans qui ne sont affiliés à aucune
confrérie. Je pourrais même citer des exemples d’aumônes faites par
des animistes à des quêteurs musulmans.


En général, le quêteur ne s’adresse qu’aux adeptes de sa
confrérie dans les pays où il est connu ; mais il préfère
s’éloigner de son pays et se rendre dans des contrées lointaines où
personne ne le connaît et où la religion est plus fruste et moins
éclairée ; il lui suffit là d’afficher des allures compassées,
une piété excessive, un grand zèle contemplatif, pour opérer de
fructueuses moissons. Si le quêteur a un aspect extérieur un peu
étrange — par exemple s’il appartient à la race blanche ou porte de
longs cheveux —, il a toutes chances de remplir très rapidement son
escarcelle. Aussi les marabouts maures ou marocains font-ils plus
vite fortune chez les Noirs que leurs compatriotes se livrant au
commerce, et cette particularité n’est sans doute pas étrangère à
la naissance du proverbe arabe qui dit qu’« un voyage au
Soudan guérit de la misère ».


Jamais les donateurs ne demandent compte de l’emploi de leurs
offrandes, jamais même ils ne cherchent à savoir ce que le quêteur
fait de l’argent qu’il reçoit. Seuls, les membres du clergé local,
qui voient d’un mauvais œil les ressources de leurs fidèles s’en
aller du pays, font parfois une enquête discrète sur l’emploi des
sommes recueillies et c’est par eux, le plus souvent, que l’on a pu
apprendre que des aumônes pieuses destinées soi-disant à telle ou
telle confrérie servaient en réalité à approvisionner de poudre les
bandes de Mâ-el-Aïnîn et de ses partisans.


Beaucoup de
quêteurs ne sont pas des mokaddem envoyés par un
cheikh ou soi-disant tel, mais quêtent délibérément pour
leur propre compte et sans en faire mystère. C’est le cas de
presque tous les membres des tribus maures dites
« maraboutiques » et d’un nombre assez considérable —
quoique beaucoup plus restreint — de marabouts de race noire. J’ai
rencontré plusieurs de ces personnages ; chacun de ceux que
j’ai interrogés sur leurs moyens de subsistance m’a répondu :
« Je ne me livre ni à l’élevage, ni à la culture, ni au
commerce ; je ne m’occupe que de religion et je vis et fais
vivre ma famille uniquement à l’aide des aumônes que l’on me
fait ». Ces gens dont la mendicité est l’unique métier ne font
pas de prosélytisme religieux et se préoccupent peu de propager le
dzikr de la confrérie à laquelle ils appartiennent ;
ils demandent simplement l’aumône, au nom de Dieu, et ils vivent
largement des offrandes que chacun leur fait.


Cette pratique des quêtes et des offrandes constitue
certainement le côté le plus regrettable de l’institution des
confréries. En principe, l’on pourrait soutenir qu’il n’y a aucun
rapport entre une confrérie fondée pour raviver la dévotion des
fidèles et les quêtes dont le produit ne sert aucunement les
intérêts de la confrérie. Mais en réalité c’est l’institution des
confréries qui a permis aux quêtes de se généraliser et qui leur
fournit un prétexte et une apparence de raison d’être. Au début,
les offrandes étaient bien destinées à la confrérie ; ensuite
elles devinrent une rente servie au cheikh, mais cela
pouvait encore se justifier dans une certaine mesure ; peu à
peu, elles ont servi surtout à entretenir des bandes de brigands ou
des paresseux, mais le pli était pris et il est bien difficile
aujourd’hui d’enrayer ce courant fâcheux. On peut espérer cependant
que le clergé musulman proprement dit s’y emploiera, car son propre
intérêt le conduit à recommander aux fidèles de se montrer avares
de leurs deniers vis-à-vis des quêteurs étrangers.


Le « maraboutisme », forme spéciale du culte des
saints, fleurit au Soudan comme au Maghreb, mais jusqu’à ces
derniers temps il avait, semble-t-il, revêtu au pays des Noirs un
aspect plus matérialiste que celui sous lequel il se présente
dans l’Afrique du
Nord. Depuis une époque récente, il paraît entrer rapidement dans
la voie du mysticisme, surtout au Sénégal, ce qui pourrait avoir
des conséquences assez inattendues pour l’orientation de
l’islamisme soudanais.


Les « marabouts », connus chez les Noirs du Soudan
sous les noms de cheikh (ou sékou),
ouali, moriba, etc., sont des musulmans qui ont
acquis un grand renom par leur piété, leur rigorisme, leur vie
ascétique, leur science, leur grand âge, ou simplement par la
réputation qu’ils ont de posséder le don de karâma,
c’est-à-dire le pouvoir de faire des miracles, de prédire l’avenir,
etc.


Un marabout quelque peu connu est vénéré partout, mais il n’est
l’objet d’un véritable culte que dans le pays où il réside ;
peut-être même serait-il plus exact de dire que ses compatriotes le
respectent, l’honorent et le comblent de leurs offrandes, mais que
son entourage immédiat de disciples est seul à lui donner les
témoignages d’un culte véritable.


Depuis que l’islamisme a commencé de se répandre parmi les
Noirs, il y a eu des marabouts au Soudan : les uns ont été des
lettrés et des jurisconsultes célèbres, comme le cadi de Tombouctou
Sidi Mahmoud-ben-Omar, qui vivait au XVIe siècle et dont il est longuement parlé
dans le Tarikh-es-Soudân ; d’autres furent des
khalifa ou des mokaddem de confréries comme
Cheikh Mohammed-Fadel ; certains devinrent des fondateurs
d’empire, comme El-hadj-Omar ; d’autres enfin, dont la
notoriété ne dépassait guère les environs immédiats de leur
résidence, étaient des ignorants, fort peu versés dans la science
religieuse, parfois même des fous ou des faibles d’esprit, mais des
thaumaturges remarquables, si l’on en croit les traditions
populaires.


Tous ces marabouts, à quelque catégorie qu’ils aient appartenu,
ont certainement plus fait pour l’islamisation des Noirs que la
simple propagande des cheikh ou des mokaddem de
confréries et même que les conquêtes des divers « commandeurs
des croyants » qui ont pullulé au Soudan depuis le
XIe siècle environ jusqu’à nos
jours. Actuellement encore, le grand nombre des marabouts soudanais
et la vénération dont ils sont l’objet constituent assurément la pierre angulaire
de l’islamisme aux pays du Sénégal et du Niger.


S’ils sont vénérés durant leur vie, ils le sont également après
leur mort, et le pouvoir qu’on leur attribue de faire des miracles
les accompagne dans leur tombeau. Un peu partout, généralement
auprès des mosquées ou dans les faubourgs des centres musulmans, on
rencontre des tombes entourées d’un petit enclos en argile durcie
ou en épines : ces tombes, le plus souvent modestes en raison
du manque de matériaux de construction, sont des lieux de
pèlerinage assidûment fréquentés ; celles qui se trouvent dans
les régions privées d’eau courante sont presque toujours situées
dans le voisinage d’un puits, que l’on a creusé primitivement pour
abreuver les pèlerins et leurs montures et grâce à la présence
duquel l’endroit est devenu par la suite un gîte d’étape habituel
pour les voyageurs. L’un des plus fréquentés de ces tombeaux est
celui où est enterré Mohammed-Fadel-el-Adrami, père de Saad-Bou et
de Mâ-el-Aïnîn, près du puits de Dar-es-Salam, sur la route de
Goumbou à Oualata ; non seulement les Maures, mais aussi
quantité de Noirs du Sahel, se rendent en pèlerinage à la tombe de
Mohammed-Fadel, pensant, par cet acte de dévotion, obtenir en ce
monde la protection du saint, en même temps que son intercession
auprès de Dieu pour leur salut éternel.


De tout temps, on a demandé aux marabouts, vivants ou défunts,
des miracles matériels. Dans un pays essentiellement agricole comme
le Haut-Sénégal-Niger, où tout dépend de l’abondance des pluies
durant une saison déterminée et relativement courte, il est assez
naturel que le miracle le plus souvent réclamé ait consisté à faire
tomber la pluie : c’est en effet ce qui a toujours été le plus
demandé aux thaumaturges et c’est le miracle qui a le plus
contribué à leur renom, puisque son accomplissement profitait à
toute une région et à un nombre considérable d’individus.


Depuis quelque temps, un vent de mysticisme — venu peut-être de
Mauritanie — souffle sur les pays musulmans du bas Sénégal et donne
en cette région au maraboutisme un aspect nouveau. Jusqu’à présent,
cette sorte de réforme religieuse semble être localisée dans les provinces
s’étendant de la Gambie au Fouta-Toro, mais elle paraît vouloir se
propager dans certains cantons soninké du cercle de Kayes et il se
pourrait qu’elle fasse des prosélytes au cœur même de la colonie du
Haut-Sénégal-Niger, en raison de la présence, dans les centres
principaux de cette colonie, de nombreux Ouolofs et Foutanké qui
demeurent en relations suivies avec leurs compatriotes demeurés au
pays. Il m’a donc semblé intéressant, même en me plaçant au point
de vue de la colonie du Haut-Sénégal-Niger, d’étudier cette forme
nouvelle et quelque peu redoutable du maraboutisme.


Outre le don de karâma ou tassarrof,
c’est-à-dire la faculté d’accomplir des miracles, les marabouts
possèdent également le don de baraka, c’est-à-dire le
pouvoir de répandre sur les fidèles la bénédiction divine qui
confère la certitude du salut. Jusqu’à présent, les Noirs de
l’Afrique Occidentale demandaient surtout à leurs marabouts des
prodiges matériels ; mais, depuis qu’a passé le vent de
mysticisme dont je parlais tout à l’heure, et tout au moins dans la
région mentionnée plus haut, il semble qu’on n’exige plus les
miracles que pour s’assurer que le marabout est réellement un
ouali, un familier de Dieu, et que, une fois son pouvoir
surnaturel bien établi, on sollicite surtout de lui l’exercice de
son don de baraka.


Cette croyance à la baraka, qui a existé de tout temps
au Maghreb et dans le Soudan musulman, a passé peu à peu au Sénégal
de la période théorique à la période de réalisation pratique, si
l’on me permet l’emploi de ces termes en la circonstance. Des
marabouts intelligents et avides ont trouvé dans l’exploitation de
cette croyance un moyen d’accroître leurs revenus et ils ont
réalisé en peu d’années, grâce à ce moyen, de véritables fortunes,
en même temps qu’ils acquéraient un prestige considérable et une
autorité incontestée sur leurs disciples. Ces derniers, qu’on
appelle mourid, sont recrutés un peu partout, de
préférence parmi les gens ignorants et grossiers, les serfs ou
descendants d’esclaves, les paysans, même parmi les
animistes ; le marabout se contente d’enseigner à ces derniers
la formule de la foi musulmane, sans exiger d’eux les pratiques
même les plus élémentaires du culte, telles que les prières
quotidiennes.


Sur ces gens
sans foi ni morale, le marabout étend sa baraka et il fait
d’eux sa chose en leur promettant le paradis à condition qu’ils ne
se mettent pas dans le cas de perdre la baraka. Et, pour
ne pas se mettre dans ce cas fâcheux, les mourid apportent
à leur marabout le produit intégral de leur travail, et parfois de
leurs rapines ; car, dans leur empressement à plaire à leur
maître, dans leur foi aveugle dans la baraka qui les
couvre et leur assure le salut quoi qu’ils fassent, ces gens
n’hésitent pas à commettre des vols ; dès le moment que le
produit de leurs larcins est destiné au marabout, ces larcins
deviennent, dans leur esprit ignorant et endoctriné, des œuvres
pies et méritoires.


Ils ne remplissent le plus souvent aucun de leurs devoirs
religieux, qu’ils ignorent du reste à peu près complètement. Ils ne
font pas leurs prières, n’observent pas le jeûne du ramadan, font
volontiers usage de boissons fermentées et s’abstiennent de toute
aumône pieuse en dehors des offrandes qu’ils remettent à leur
marabout. En réalité ils ne connaissent que ce dernier, ne se
considèrent comme liés qu’envers lui, lui obéissent
scrupuleusement, attendent de lui seul leur salut ; leur
religion est bien un islam, mais leur islam n’est
plus l’abandon à la volonté de Dieu, c’est l’abandon à la volonté
de leur marabout. Ils ont la persuasion absolue que, tant qu’ils
n’auront pas démérité vis-à-vis de lui, personnellement, ils
jouiront après leur mort de toutes les félicités, quels qu’aient
été les actes de leur vie.


Les mourid de chaque marabout cherchent à recruter à
celui-ci de nouveaux disciples, afin de mieux mériter les faveurs
de leur maître, et leur propagande, s’exerçant dans tous les
milieux, est assez fructueuse.


Il est facile d’envisager les résultats considérables que
pourrait amener dans l’évolution religieuse et sociale du Soudan,
et même dans son évolution économique, cette déformation de
l’islamisme, si elle parvenait à prendre de l’extension. Ces
résultats ne pourraient être que déplorables. Cette opinion n’est
pas seulement celle des autorités françaises chargées de guider les
destinées de l’Afrique Occidentale, c’est aussi celle de tous les
musulmans éclairés du pays. On peut espérer que leurs conseils et leurs
enseignements amèneront une réaction salutaire, ou tout au moins
empêcheront le mouvement « maraboutique » de pénétrer
dans les régions qu’il n’a pas gagnées encore.


4o Son esprit et ses
résultats.



L’esprit des musulmans du Haut-Sénégal-Niger — certains Maures
mis à part — est en général peu porté vers le fanatisme ; les
Toucouleurs et les Soninké ont souvent une foi intransigeante, mais
ils font actuellement peu de prosélytisme. D’ailleurs, en dehors
des conversions à main armée opérées autrefois par les Marocains
dans la région de Tombouctou et plus récemment par El-Hadj-Omar, le
prosélytisme musulman ne se manifeste guère au Soudan français que
par l’attirance morale qu’exercent les mahométans, mieux habillés
et plus policés, sur les populations plus frustes qui les
entourent.


Quant aux sentiments que professent nos sujets musulmans à notre
égard, ils ne sont, je crois, ni plus bienveillants ni plus
malveillants que ceux qui animent les populations animistes :
pour les uns comme pour les autres, nous sommes l’étranger et le
maître, ce qui ne peut entraîner l’affection. « Rien n’est
plus délicat, dit M. E. F. Gautier[82], que des affirmations ou
même des hypothèses sur les sentiments intimes de nos sujets
musulmans. On entend parfois dans leur bouche des protestations de
dévouement et d’admiration pour nos institutions. Ils les font avec
la mesure et la dignité qui leur sont naturelles, et qui donnent
l’illusion de la sincérité. La sagesse est de conclure que le
panégyriste désire les galons de brigadier, un avancement
quelconque, ou plus simplement un pourboire. Au fond du cœur le
musulman, sûr du paradis, garde intact son mépris infini pour le
mécréant damné, et le barbare son aversion pour des hommes dont la
langue, la tournure d’esprit, les habitudes et les vêtements lui
sont étrangers. Cela fait pourtant un complexe de sentiments assez éloigné de ce que
nous appellerions la haine patriotique. »


Pris en bloc, l’état d’esprit des musulmans du
Haut-Sénégal-Niger ne paraît pas opposé à notre civilisation ;
si certains partis nous ont fait de l’opposition, ce n’est pas
parce que nous sommes une nation chrétienne, mais simplement parce
que notre action a menacé l’indépendance jusqu’ici absolue de chefs
turbulents ou de tribus pillardes : que ces chefs ou ceux qui
cherchent à soulever ces tribus mettent en avant la question
religieuse et prêchent la guerre sainte contre les infidèles, rien
de plus naturel ; mais la religion est ici un masque et non
une cause, et le sultan du Maroc chercherait à établir sa
domination sur la Mauritanie qu’il rencontrerait tout autant
d’hostilité que la France, sinon plus.


Nul doute que les indigènes musulmans préféreraient le plus
souvent leur indépendance au joug pourtant bénin de l’autorité
française, mais les non musulmans pensent de même ; et des
faits récents ont prouvé qu’il est plus difficile d’obtenir la
soumission des animistes de la forêt que celle des musulmans du
Soudan septentrional ; dans le Haut-Sénégal-Niger même, c’est
chez les animistes que nous avons rencontré les résistances les
plus acharnées et les tribus que nous n’avons pu soumettre que tout
récemment, comme celles des Lobi et des Tombo, comptent parmi
celles que l’islamisme n’a jamais entamées.


Quoi qu’en disent ceux pour qui l’islamophobie est un principe
d’administration indigène, la France n’a rien de plus à craindre
des musulmans au Soudan que des non musulmans. Les uns et les
autres nous considèrent comme des maîtres parfois gênants, parfois
utiles, généralement bienveillants, et nous subissent avec plus ou
moins de facilité selon la nature de leur caractère et la diversité
de leurs intérêts. Ceux d’entre eux qui désireraient le plus
ardemment nous voir partir du pays — et il s’en trouve certainement
dans la haute classe sinon dans la plèbe — le désirent, non pas
parce que nous ne sommes pas de leur foi, mais simplement parce que
nous ne sommes ni de leur race, ni de leur mentalité, ni de leur
sol, en un mot parce que nous sommes « l’étranger ».


Les Noirs en
particulier ne sont ni des mystiques ni des philosophes
spéculatifs : ce sont des matérialistes superstitieux, qui
n’adoptent telle ou telle religion que parce qu’ils sont persuadés
que les pratiques de cette religion détourneront d’eux des maux
tangibles, tels que la maladie ou la mort, ou que l’abstention de
ces pratiques attirera sur eux les mêmes maux. Quant à la doctrine,
elle ne passe qu’au second plan et il est douteux qu’on puisse
rencontrer chez eux beaucoup de fidèles disposés à subir le martyre
plutôt que de renier leur foi.


L’islamophobie n’a donc pas de raison d’être au Soudan, mais,
par contre, l’islamophilie, dans le sens d’une préférence accordée
aux musulmans ou d’un encouragement à la propagation de
l’islamisme, constituerait également une erreur fort grave, en
créant un sentiment de méfiance parmi les populations animistes,
qui se trouvent être les plus nombreuses et qui, à certains égards,
sont plus accessibles à nos idées que les populations
musulmanes.


Lorsqu’on envisage l’influence exercée par l’islamisme sur la
race noire, les avis sont très partagés. Il semble que la religion
musulmane ait produit, là où elle s’est implantée, des résultats
indéniables en ce qui concerne la civilisation extérieure et
matérielle, mais il ne paraît pas que la modification de la
mentalité indigène ait été bien profonde et que la moralité des
individus ait été sensiblement améliorée ; quant à l’état
social des populations, il n’a, je crois, subi aucun progrès. Les
résultats de l’islamisation des Noirs sont vraisemblablement
supérieurs, au point de vue purement objectif, à ceux obtenus çà et
là par leur christianisation, mais il serait peut-être préférable,
pour les indigènes, que leur civilisation évoluât normalement par
suite d’une modification lente des religions autochtones.


Au point de vue de la capacité intellectuelle, les peuples du
Soudan qui ont adopté l’islamisme n’apparaissent pas sensiblement
supérieurs aux autres : d’une part, ce ne sont pas toujours
les mieux doués sous le rapport de l’intelligence qui se sont
convertis à l’islam et, d’autre part, on ne constate pas de
différence appréciable entre les fractions d’un même peuple
demeurées animistes et celles qui ont embrassé l’islamisme. Si
les musulmans sont
en général plus affinés que les autres, cela tient à leur éducation
supérieure, à leur groupement en centres plus considérables et à
leurs déplacements plus fréquents et plus lointains, d’où résultent
des frottements qui font souvent défaut aux populations animistes,
plus dispersées et plus casanières.


Au point de vue social, l’islamisme a bien créé entre ses divers
adeptes une sorte de lien de mutualité qui s’étend au delà des
limites provinciales et des distinctions ethniques ; mais ce
lien n’a pas toujours toute la solidité désirable et les grands
conquérants musulmans, tels qu’El-Hadj-Omar et Samori, n’en ont
tenu aucun compte, se contentant de déclarer impies les populations
musulmanes auxquelles ils voulaient faire la guerre et détruisant
sans scrupule les mosquées des pays conquis, sous le simple
prétexte qu’elles avaient été construites par d’autres que par
eux-mêmes. Si les peuples musulmans se solidarisent plus que les
autres lorsqu’il s’agit de résister à une intervention européenne,
le principe de la solidarité sociale proprement dite est moins
fortement assis chez eux, du fait de la communauté de la foi, qu’il
ne l’est parmi les nombreuses populations animistes demeurées
fidèles aux institutions indigènes des clans et des
associations ; ces institutions, du reste, ont presque
toujours survécu à l’islamisation, rien d’analogue n’étant apporté
en échange par la civilisation musulmane. Les confréries, nous
l’avons vu, sont bien loin d’avoir la même portée que les
associations sociales ou religieuses des animistes. L’aumône
prescrite par le Coran profite surtout aux marabouts et a plutôt le
caractère d’un impôt que celui d’un moyen d’améliorer la situation
des pauvres : la chose est du reste de médiocre importance, le
paupérisme n’existant pas encore dans le pays ou du moins ne s’y
manifestant que sous une forme très bénigne. L’islam a trouvé au
Soudan l’esclavage et la polygamie : il a accru plutôt que
diminué le premier et n’a fait que réglementer la seconde en
restreignant à quatre le nombre des femmes légitimes ; la
condition des esclaves et celle de la femme sont à peu près les
mêmes au Soudan chez les musulmans que chez les animistes,
peut-être cependant celle de la femme est-elle légèrement
supérieure chez ces derniers.


Au point de vue
administratif, on a souvent vanté le système réellement remarquable
qui régnait dans certains Etats musulmans de l’Afrique Occidentale
et Centrale, mais il convient de ne pas oublier que ce système est
antérieur à l’islamisme, que des Etats non musulmans très fortement
organisés ont existé de toute antiquité au Soudan, que certains y
existent encore et que, la plupart du temps, ils ont eu une durée
supérieure à celle des Etats musulmans et ont été moins troublés
par des révolutions intestines : je me contenterai de citer, à
titre d’exemple, les empires mossi de Ouagadougou et du
Yatenga.


Au point de vue moral enfin, l’islamisme n’a eu au Soudan que
des résultats peu appréciables : il n’a pas amélioré la
conception indigène du bien et du mal, sinon en dissimulant parfois
sous plus d’hypocrisie la brutalité primitive. Toutefois, il faut
rendre cette justice à la religion musulmane que, si elle n’a pas
réussi, en général, à abolir la sauvage pratique des meurtres
rituels, provoqués par la croyance aux maléfices et à l’action
occulte des génies et des esprits, elle a fait disparaître la
coutume odieuse des sacrifices humains partout où elle s’est
fortement implantée. Il faut aussi lui faire honneur d’avoir enrayé
de façon très appréciable la plaie de l’alcoolisme en proscrivant,
non seulement les alcools proprement dits, mais aussi les boissons
fermentées de fabrication indigène, bière de mil et vin de
palme : à vrai dire, on rencontre au Soudan un certain nombre
de soi-disant musulmans qui ne se font pas scrupule d’user de ces
boissons ni même d’en abuser, on en rencontre aussi qui ne
craignent pas d’absorber du tafia ou de l’absinthe ; mais ceux
qui pratiquent ces errements encourent le mépris non déguisé de la
grande majorité de leurs coreligionnaires et les
« marabouts-cognac », comme on les surnomme de façon
pittoresque dans la colonie, sont à classer parmi les gens qui ne
sont musulmans que de nom.


A mon avis, l’islamisme au Soudan ne doit pas être regardé comme
un mal, mais il n’y a pas lieu non plus de le considérer comme un
bien : si j’essayais de résumer mon opinion sur ce sujet, je
dirais que, dans notre intérêt politique, il est parfois
préférable, surtout au début de l’occupation d’un pays,
d’avoir affaire à
des musulmans plutôt que d’avoir affaire à des animistes, et que
l’islamisation de nos sujets africains serait en tout cas moins
redoutable pour nous que leur christianisation ; mais
j’ajouterais que, si l’on se place dans le domaine purement
objectif, n’ayant en vue que l’intérêt et l’avenir des races
indigènes, bien que là encore l’islamisation soit préférable à la
christianisation, le mieux serait que les populations soudanaises
se bornassent à perfectionner les religions locales. Et peut-être,
en fin de compte, serait-ce là pour tout le monde la meilleure des
solutions.




[47]Je crois inutile de passer en revue les
quelques communautés indigènes soi-disant chrétiennes que l’on
rencontre au Soudan. Le nombre des individus pratiquant la religion
chrétienne est extrêmement restreint dans nos colonies de l’Afrique
Occidentale, dans le Haut-Sénégal-Niger plus encore que dans les
autres ; si l’on ne tient pas compte — et il n’y a vraiment
pas lieu d’en tenir compte — des enfants fréquentant les écoles des
missionnaires et enregistrés comme chrétiens par ces derniers, mais
qui, dès qu’ils quittent l’école, retournent à la religion de leurs
pères, on ne rencontre d’indigènes méritant le nom de chrétiens que
dans la population à demi européanisée originaire de quelques
villes du Bas-Sénégal, population qui pratique en général le
catholicisme : le total de ces chrétiens n’atteint
certainement pas mille individus sur une population indigène
globale de 4.800.000 habitants. On peut donc les passer sous
silence, d’autant plus que le décret de 1903, qui a spécifié un
certain nombre de clauses relatives aux musulmans, ne s’est pas
occupé des indigènes chrétiens : ces derniers restent soumis
aux coutumes locales de leurs congénères animistes, à moins qu’ils
ne demandent à être jugés selon la loi française, demande qui est
toujours recevable dans les causes civiles si les deux parties sont
d’accord sur ce point.





[48]On a dit parfois que ces autels coniques et
tronconiques étaient une manifestation du culte phallique : je
ne crois pas me tromper en émettant l’avis qu’il n’en est
rien ; si ces autels revêtent cette forme, c’est qu’elle est
la plus naturelle dans un pays où l’on n’a à sa disposition, pour
des constructions de ce genre, que de l’argile, et où, par suite,
on est forcé de donner cette forme à l’autel pour qu’il ne soit pas
détérioré par les pluies ; les autels situés dans les
habitations, pour lesquels la même raison n’existe plus, offrent le
plus souvent l’aspect d’une masse sans forme bien précise et ne
rappelant en rien l’anatomie d’un phallus. Très fréquemment
d’ailleurs, le tronc de cône est remplacé par un simple pieu que
termine une fourche à trois branches et c’est sur cette fourche
qu’est placée l’écuelle aux libations.





[49]S’il existe un dougoutigui et un
kountigui, c’est le premier qui est chargé du culte.





[50]Il est à noter que le culte du
dassiri a persisté en général chez la plupart des
musulmans noirs du Soudan.





[51]Chez certains peuples, les morts sont
enterrés dans les habitations ; chez d’autres, les tombes sont
creusées en dehors du village ; presque partout, une logette
est pratiquée dans l’une des parois de la tombe et le corps,
enveloppé dans une natte, est glissé dans cette logette couché sur
le côté droit, la tête au Sud et la face regardant vers l’Est. Une
calebasse ou marmite trouée est placée sur la tombe, au-dessus de
la tête, pour permettre au mort de participer aux libations et à
son niâma de quitter le cadavre lorsqu’il le désire.





[52]Je reparlerai des soubarha à propos
des croyances et pratiques magico-religieuses.





[53]Le niâ, comme je l’ai dit plus
haut, est le génie lui-même et on donne les noms de boli
ou dio à sa représentation matérielle ou aux objets qui
lui sont consacrés et dans lesquels il est censé résider lors de
certaines cérémonies.





[54]On fait souvent aujourd’hui coïncider les
fêtes animistes avec les fêtes musulmanes, dans les pays où
coexistent les deux religions ; mais autrefois les fêtes
animistes étaient toujours réglées sur l’année solaire et il en est
encore ainsi dans les pays où l’islamisme n’a pas pénétré.





[55]Voir 1er volume, pages 
331 et 
332.





[56]Je ne crois pas inutile de donner ici les
termes employés par les indigènes de langue mandingue pour désigner
les principaux concepts se rapportant à la religion animiste et aux
associations religieuses, en dehors de ceux déjà mentionnés au
cours des pages précédentes ; ces termes sont donnés sous la
forme qu’ils revêtent dans le dialecte banmana : le prêtre
d’un génie s’appelle niâtigui, le gardien des objets
sacrés bolitigui ; une secte ou société religieuse
secrète se nomme dian — le terme de to ou
ton s’appliquant à toute association réglementée, de
quelque nature qu’elle soit —, le chef d’une société
diantigui, la formule de reconnaissance des initiés
dianté, la cérémonie d’initiation konio (nom
donné aussi à la nuit nuptiale), l’école d’initiation
kiba ; un sacrifice rituel se dit soni, un
sacrifice ou une offrande propitiatoire saraka (mot dérivé
de l’arabe sadaqa) ; on appelle souba
(soubaga ou soubarha dans les autres dialectes)
les jeteurs de sorts ou de maléfices, korté les maléfices,
siri des amulettes ayant la vertu de jeter le mauvais
sort, gbassa ou gouassa des amulettes ou objets
consacrés servant au contraire à conjurer le mauvais sort,
bassi des amulettes ou talismans quelconques et même de
simples remèdes, sébé des talismans écrits, fla
ou foura des talismans ou remèdes composés avec des
substances végétales. — Le génie Koma, en dehors du masque
porté par celui qui le représente dans les cérémonies, a pour
insigne distinctif une sorte de tube en fer dans lequel on souffle
et qui produit un bruit très spécial, considéré comme la voix du
génie ; le Nama, lui, a pour insigne de même ordre
une trompe faite d’une grosse corne d’antilope et une espèce de
clochette.





[57]Par contre, je ne crois pas qu’il existe de
tana commun à toute une tribu ou à tout un peuple.





[58]Les prohibitions constituant le
tana d’un village ne concernent que les gens qui se
trouvent à l’intérieur du village ; elles cessent d’être en
vigueur lorsque les habitants du village sont en voyage.





[59]On rencontre aussi le cas d’une famille ou
d’un clan qui est tana pour une autre famille ou un autre
clan : les membres des deux familles ou clans ne peuvent alors
ni manger au même plat, ni coucher dans la même pièce, ni se marier
ensemble ; ce cas paraît d’ailleurs assez rare.





[60]Nous avons vu, dans la partie historique de
cet ouvrage, que Soumangourou, empereur de Sosso, avait comme
tana un ergot de coq blanc : le seul contact de ce
tana lui devait être fatal et c’est en lui décochant une
flèche terminée par un ergot de coq blanc que son ennemi Soundiata
eut raison de lui.





[61]Il existe beaucoup de villages ayant un ou
des animaux sacrés, qu’on nourrit et qu’on ne tue jamais, auxquels
on passe toutes leurs fantaisies et qui sont considérés comme des
porte-bonheur pour le village qui les possède : je citerai
seulement, comme exemple de cette coutume, les oiseaux appelés
diougo qui sont nombreux aux alentours de Ségou et que les
habitants de cette ville regardent comme sacrés. Cette vénération
ne s’étend qu’aux animaux résidant dans le village ou auprès du
village, mais non à tous les animaux de la même espèce répandus
ailleurs. On donne généralement comme raison de ce respect que,
lors de la fondation du village, l’ancêtre ou les ancêtres de ces
animaux ont rendu un service signalé aux ancêtres des habitants
actuels : nous retrouvons là la même idée qui a donné
naissance aux tana de clan.





[62]Les Sénoufo brûlaient autrefois le corps des
soubarha pour détruire l’esprit malfaisant résidant en
eux.





[63]La science de la divination est poussée très
loin chez les Gourmantché : elle consiste à faire entrer le
devin (otambépouadou) en rapport avec Dieu
(Ounténou en gourmantché, Ouandé en mossi) par
l’intermédiaire d’Oumaro, génie de la divination ;
pour ce faire, le devin représente sur le sable, par des lignes ou
des points, les descendants d’Oumaro ; ces lignes ou points
sont groupés ensemble par deux ou quatre, de façon à former seize
figures différentes dont chacune porte un nom spécial et représente
une catégorie d’êtres ou d’idées (êtres humains, animaux, vie,
mort, etc.) ; en alliant ensemble ou éliminant certaines
parties de ces figures, on en obtient d’autres qui dictent au devin
la réponse à faire à celui qui l’a consulté. M. l’administrateur
Maubert a recueilli la liste de ces figures, avec le nom et la
forme de chacune, le nom et la filiation du génie descendant
d’Oumaro à laquelle elle se rapporte et la catégorie d’êtres ou
d’idées qu’elle représente.





[64]Voir la note [56] page 177 du présent volume.





[65]Telle est l’opinion de M. Doutté en ce qui
concerne les magiciens du Maroc et de l’Algérie. (Cf. Magie et
religion dans l’Afrique du Nord, par Ed. Doutté, 1909.)





[66]Les Touareg sont à peine musulmans :
ils croient à Dieu et à Mahomet, mais ils ne pratiquent pas, ont
des coutumes datant de la période pré-islamique et ont conservé des
traces de leur ancienne religion ; ceux de la région de
Tombouctou, toutefois, sans doute par suite de leurs mélanges avec
des Arabes, comptent des familles maraboutiques d’un islamisme plus
épuré et plus dévot.





[67]Voir la carte 21
indiquant la répartition des religions, page 217.





[68]Dans les localités musulmanes importantes,
l’imâm, souvent fort âgé, est assisté d’un khalifa ou
vicaire, qui le remplace dans les circonstances ordinaires et,
fréquemment, hérite de son office lorsque l’imâm vient à
mourir.





[69]Le prône du vendredi est lu en arabe par le
khâtib ou l’imâm et généralement traduit ensuite par lui dans la
langue locale.





[70]Dans les villages, on fait la prière soit
devant sa maison, soit sur les places publiques, soit dans de
petits oratoires privés ou mosalla qui consistent en un
rectangle de terre battue entouré d’un petit mur bas.





[71]Les Mandé donnent aux musulmans le nom de
mori ou modi, qui est peut-être une abréviation
de modibbo ou une dérivation du mot d’où vient le nom des
Maures, mais qui peut avoir aussi une tout autre étymologie.





[72]Quand à l’imâm, au khatib et au muezzin, il
sont rétribués par les offrandes des fidèles.





[73]Non compris les cercles de Tombouctou, Say,
Dori, Hombori, rattachés récemment à la colonie civile, et la
circonscription de Kiffa, sur lesquels je ne possède pas de
renseignements à cet égard.





[74]Parmi ces écoles dites supérieures est
comprise la médersa qui fonctionne à Dienné sous le
contrôle de l’autorité française.





[75]Un grand nombre des renseignements que l’on
trouvera ici sous ce titre ont été publiés déjà sous ma signature
dans les Renseignements coloniaux et documents publiés par le
Comité de l’Afrique Française (supplément au no de
l’Afrique Française d’avril 1911).





[76]Il fut fondé à Baghdad, au XIIe siècle, par
Abd-el-Kader-el-Djilâni.





[77]Ce cheikh n’a rien de commun que le nom avec
Sidi-el-Mokhtar el-Adrami, grand-père de Saad-Bou et propagateur du
kadérisme chez les Taleb-Mokhtar.





[78]Fondé à la fin du XVIIIe siècle par Sidi-Ahmed-et-Tidjani
dans le Sud de la province de Constantine.





[79]Fondé vers 1840 dans la Cyrénaïque par
Mohammed-es-Senoussi.





[80]O. Houdas, L’islamisme ;
Paris, 1904, in-12, page 246.





[81]Houdas, op. cit., page 247.





[82]La conquête du Sahara, page
161.








[image: ]
Carte 21. — Répartition des religions.










BIBLIOGRAPHIE





Nota. — La présente bibliographie
a été établie selon l’ordre chronologique dans lequel ont été
composés les divers ouvrages et non, au moins en ce qui concerne
les auteurs anciens, selon la date de publication des volumes
cités. Elle ne constitue aucunement une bibliographie complète du
Haut-Sénégal-Niger[83], mais renferme seulement la liste des
ouvrages, mémoires ou documents que j’ai utilisés ou simplement
consultés pour la rédaction de mon travail.




	? La Sainte Bible, trad. Le Maistre de
Sacy, Paris, 1854, in-4.




	Ve
siècle av. J.-C.
	—
	Hérodote
(484-410). — Histoire, trad. Larcher, revue par
Pessonneaux, Paris, 1883, in-18.




	IVe siècle
av. J.-C.
	—
	Aristote
(384-322). — Aristotelis opera omnia græce et latine,
Parisiis, 1862-74, gr. in-8 (édition Didot, 5 tomes en 6
volumes).




	IIe siècle
av. J.-C.
	—
	Polybe (210-125).
— Histoire, trad. Félix Bouchot, Paris, 1847, in-12 (3
volumes).




	Ier siècle
av. J.-C. et Ier siècle ap.
J.-C.
	—
	Diodore de
Sicile. — Bibliothèque historique, trad. Hœfer,
Paris, 1865, in-8 (2e édit., 4 vol.).




	—
	

	Strabon. —
Géographie, trad. Am. Tardieu, Paris, 1867-94, in-8 (livre
XVII).




	—
	

	Salluste (86 av.
J.-C.-34 ap. J.-C.). — Bellum Jugurthinum, édit. Jordan,
Berlin, 1887, in-8.




	Ier siècle
ap. J.-C.
	—
	Pomponius Mela. —
De situ orbis seu chorographia, éd. Finck, Leipzig, 1880,
in-8.




	—
	

	Pline l’Ancien
(23-79). — Histoire naturelle, texte latin et trad. E. Littré, Paris,
1860, gr. in-8 (2 vol.).




	Ier
siècle
	—
	Josèphe (37-100).
— Œuvres complètes, trad. I. A. C. Buchon, Paris, 1843,
in-4.




	—
	

	Le même. — Flavii Josephi opera
edidit et apparatu critico instruxit B. Niese, Berlin,
1885-94, in-8 (6 vol.).




	IIe
siècle
	—
	Ptolémée. —
Claudii Ptolemæi geographia, éd. C. Müller, Paris,
1883-1901, in-8 et atlas in-fol. (texte grec et trad. latine).




	VIe
siècle
	—
	Procope. —
Historiarum sui temporis libri VIII, de ædificiis Justiniani
libri VI, arcana historia, ed. Maltretus, Parisiis, 1642-43,
in-fol. (2 vol.).




	—
	

	Le même. — Anecdota ou histoire
secrète, trad. Isambert, Paris 1856, in-8 (2 vol.).




	Xe
siècle
	—
	Massoudi. —
Les prairies d’or, texte arabe et trad. Barbier de Meynard
et Pavet de Courteille, Paris, 1861, in-8 (9 vol.).




	—
	

	Le même. — Le livre de
l’avertissement et de la révision, trad. Carra de Vaux, Paris,
1896, in-8.




	—
	

	Ibn-Haoukal. —
The oriental geography, trad. W. Ouseley, London, 1800,
in-4.




	—
	

	Le même. — Description de
l’Afrique, trad. de Slane, Paris, Journal asiatique,
1842.




	XIe
siècle
	—
	Bekri
(Abou-Obeïd-Allah-el-Bekri-el-Kortoubi). — Description de
l’Afrique septentrionale, texte arabe publié par de Slane,
Alger, 1857, in-8.




	—
	

	Le même. — Même ouvrage, trad. de Slane,
Paris, 1859, in-8.




	XIIe
siècle
	—
	Zohri
(Mohammed-ibn-Abi-Bekr-ez-Zohri). — Kitâbou’l-djografia,
Mss. 2.220 de la Bibliothèque nationale (composé à Grenade vers
1137).




	—
	

	Edrissi. —
Description de l’Afrique et de l’Espagne, texte arabe et
trad. Dozy et de Goeje, Leyde, 1866, in-4.




	XIIIe
siècle
	—
	Yakout
(1178-1229). — Jacut’s Geographisches Woerterbuch,
herausgegeben von F. Wüstenfeld, Leipzig, 1866-70, in-8 (texte
arabe, 6 vol.).




	—
	

	Ibn-Saïd
(Aboul-Hassân-Ali-Nour-ed-Din-ibn-Saïd-el-Gharnati, 1214-1286). —
Djografia (cité par Aboulféda, Ibn-Khaldoun, etc.).




	—
	

	Le même. — Kitâb-al-Mugrib,
texte arabe publié par Tallqvist, Leiden, 1899, in-4.




	—
	

	Anonyme. — El-houlel el-mouwachia fi
dikr el-akhbâr el-Merrâkochia, Mss. 1873 de la Bibliothèque
nationale.




	XIVe
siècle
	—
	Noueïri. —
Encyclopédie historique (extraits relatifs à la conquête
de l’Afrique septentrionale par les musulmans, traduits et publiés
par de Slane en appendice au 1er vol. de sa traduction
d’Ibn-Khaldoun, Alger, 1852, in-8).




	—
	

	Gharnati
(Abou-Mohammed-Salah-ibn-Abi-Zera’a-ibn-Abd-el-Halim-el-Gharnati).
— Roudh el-Qarthas (Histoire des souverains du Maghreb),
trad. Beaumier, Paris, 1860, in-8.




	—
	

	Aboulféda. —
Annales muslemici, texte arabe et trad. latine de J.
Reiskius et Adler, Hafniæ, 1789-94, in-4 (5 vol.).




	—
	

	Le même. — Historia
anteislamica, texte arabe et trad. latine de Fleischer,
Lipsiæ, 1831, in-4.




	—
	

	Le même. — Géographie (texte
arabe), publié par Reinaud et de Slane, Paris, 1840, in-4.




	—
	

	Le même. — Géographie
(introduction et 1re partie), trad. Reinaud, Paris,
1848, in-4.




	—
	

	Le même. — Géographie
(2e partie et index), trad. St. Guyard, Paris, 1883,
in-4.




	—
	

	Ibn-Batouta. —
Voyages, texte arabe et trad. Defrémery et Sanguinetti,
Paris, 1853-59, in-8 (5 vol.).




	—
	

	Le même. — Voyage dans le
Soudan, trad. de Slane, Paris, 1843, in-8.




	—
	

	Ibn-Khaldoun
(1332-1406). — Prolégomènes historiques, trad. de Slane,
Paris, 1868, in-4 (3 vol.).




	—
	

	Le même. — Histoire des
Berbères, trad. de Slane, Alger, 1852-56, in-8 (4 vol.).




	XVe
siècle
	—
	Makrizi
(1364-1442). — Description historique et topographique de
l’Egypte, trad. P. Casanova, Le Caire, 1906, in-fol. (Mémoires
publiés par les membres de l’Institut du Caire, tome III).




	—
	

	Cadamosto (Alvise
de Ca’da Mosto). — Relation des voyages à la Côte occidentale
d’Afrique (1455-57), trad. française de Temporal, édition
nouvelle publiée par Ch. Schefer, Paris, 1895, in-8.




	XVIe
siècle
	—
	Léon l’Africain
(Hassân-ibn-Mohammed-el-Ouazzân, dit Jean-Léon l’Africain,
(1491-1540 environ). — Description de l’Afrique, tierce partie
du monde, escrite par Iean Leon African, premièrement en
langue arabesque, puis en toscane, et à présent mise en françois
par Iean Temporal, nouvelle édition annotée par Ch. Schefer, Paris,
1896-98, gr. in-8 (3 vol.).




	—
	

	Ibn-Meriem. —
El-Bostan ou jardin des biographies des saints et savants de Tlemcen,
trad. F. Provenzali, Alger, 1910, in-8.




	—
	

	J. de Barros. —
Asia, Lixboa, 1552-53, in-fol. (2 vol.).




	—
	

	Le même. — Même ouvrage, 2e
édit., Lisboa, 1777-88, in-8 (24 vol.).




	—
	

	Marmol Carvajal.
— Descripcion general de Africa (primera parte), Granada,
1573, in-fol.




	—
	

	Le même. — Tierra de los Negros
(segunda parte del descripcion general de Africa), Malaga, 1599,
in-fol.




	—
	

	Le même. — L’Afrique, trad.
Perrot d’Ablancourt, Paris, 1667, in-4 (3 vol.).




	—
	

	A. Thevet. —
Cosmographie universelle, Paris, 1575, in-fol. (2
vol.).




	—
	

	Fr. de
Belle-Forest, Commingeois. — La cosmographie universelle
de tout le monde, Paris, 1575, in-fol.




	—
	

	Le même. — L’histoire universelle du
monde, Paris, 1577, in-fol.




	—
	

	J. Osorius. —
Histoire de Portugal... comprinse en 20 livres dont les 12
premiers sont traduicts du latin de Jerosme Osorius, evesque de
Sylves en Algarve, et les 8 suyvans prins de Lopez Castagnede et
d’autres historiens, et mise en françois par Simon Goulard,
Senlisien, Paris, 1587, in-fol.




	—
	

	Livio Sanuto. —
Geografia, Vinegia, 1588, in-fol.




	—
	

	Alvarez d’Almada.
— Traité succinct sur les rivières de Guinée et du
Cap-Vert depuis le Sénégal jusqu’au fleuve Sainte-Anne (1594),
édition Diego Köpke, Porto, 1841, in-8.




	XVIIe
siècle
	—
	J.-B. Gramaye. —
Africa illustrata, Tornaci-Nerviorum, 1622, in-4.




	—
	

	P. Davity, sieur
de Saint-Martin. — Etats ou empires du monde, Paris, 1626,
in-4.




	—
	

	Le même. — Même ouvrage revu et augmenté
par J.-B. de Rocoles, Paris, 1660, in-fol.




	—
	

	Ahmed-Baba. —
Tekmilet-ed-dibadj (dans : A.
Cherbonneau, Essai sur la littérature arabe au
Soudan d’après le Tekmilet-ed-dibadj d’Ahmed-Baba le
Tombouctien, Paris et Constantine, 1866, in-8).




	—
	

	Jeannequin de
Rochefort. — Voyage de Lybie au royaume de Senega,
Paris, 1643, in-12.




	—
	

	Chaulmer. —
Le tableau de l’Afrique, Paris, 1654, in-12.




	—
	

	Sa’di
(Abderrahmân-es Sa’di-et-Tomboukti). — Tarikh-es-Soudân,
texte arabe publié par O. Houdas et E. Benoist, Paris, 1898, in-8
(composé vers 1655).




	—
	

	Le même. — Même ouvrage, trad. Houdas,
Paris, 1900, in-8.




	—
	

	O. Dapper. —
Description de l’Afrique, Amsterdam, 1686, gr. in-4
(l’édition hollandaise a paru en 1668).




	—
	

	Gaby. —
Relation de la Nigritie, Paris, 1689, in-12.




	XVIIIe
siècle
	—
	Baudrand —
Dictionnaire historique et géographique, Paris, 1715,
in-fol. (2 vol.).




	—
	

	J.-B. Labat. —
Nouvelle relation de l’Afrique Occidentale, Paris, 1728,
in-12 (5 vol.).




	—
	

	Bruzen de la
Martinière. — Le grand dictionnaire géographique,
historique et critique, Amsterdam, 1726-36, in-fol. (6
vol.).




	—
	

	Anonyme. — Tedzkiret en-nisiân fi
akhbâr moloûk es-Soudân, texte arabe publié par O. Houdas et
E. Benoist, Paris, 1899, in-8 (composé vers 1750).




	—
	

	Le même. — Même ouvrage, trad. Houdas,
Paris, 1901, in-8.




	—
	

	D’Anville. —
Géographie ancienne abrégée, Paris, 1768, in-18 (3
vol.).




	—
	

	Le même. — Mémoire concernant les
contrées de l’intérieur de l’Afrique d’après les notions tirées des
anciens et des modernes (Mémoires de l’Académie des
Inscriptions, tome XXVI).




	—
	

	S. M. X.
Golberry. — Fragmens d’un voyage en Afrique
(1785-87), Paris, 1802 (an X), in-12 (2 vol.).




	—
	

	L. Degrandpré. —
Voyage à la Côte occidentale d’Afrique fait dans les
années 1786 et 1787, Paris, 1801, in-12 (2 vol.).




	—
	

	Pruneau de
Pommegorge. — Description de la Nigritie,
Amsterdam, 1789, in-8.




	—
	

	Mungo-Park. —
Travels in the interior of Africa (1795-97), London, 1799,
in-4 (premier voyage de Mungo-Park au Soudan).




	XIXe
siècle
	—
	J. B. L. Durand.
— Voyage au Sénégal, Paris, 1802, in-4.




	—
	

	Mungo-Park. —
Les trois voyages de Mungo-Park au Maroc et dans l’intérieur de
l’Afrique (1787-1804), trad. française, Paris, s. d.,
in-18.




	—
	

	J. G. Jackson. —
An account of the empire of Marocco, to which is added an
account of Timbuktoo, Philadelphia, 1810, in-12.




	—
	

	Geoffroy-Villeneuve. — L’Afrique, Paris, 1814,
in-12 (4 vol.).




	—
	

	R. Adams. —
The narrative of Robert Adams, a sailor, London, 1816,
in-4.




	—
	

	Le même. — Nouveau voyage dans
l’intérieur de l’Afrique, trad. du chevalier de Frasans,
Paris, 1817, in-8.




	—
	

	J. Riley. —
Loss of the american brig « Commerce », an authentic
narrative, New-York, 1818, in-8.




	—
	

	Ch. Cochelet. —
Naufrage du brick français « La Sophie » (1819),
Paris, 1821, in-8, (2 vol.).




	—
	

	C. A. Walckenaer.
— Recherches géographiques sur l’intérieur de l’Afrique
septentrionale, Paris, 1821, in-8.




	—
	

	W. Gray and
Dochard. — Travels in Western
Africa (1818-21), London, 1825, in-8.




	—
	

	Les mêmes. — Voyage dans l’Afrique
occidentale (1818-21), trad. de Mme Huguet, Paris, 1826,
in-8.




	—
	

	K. Ritter. —
Géographie générale et comparée : l’Afrique, trad.
Buret et Devor, Paris, 1836, in-8 (3 vol. ; l’original
allemand a paru en 1822).




	—
	

	Denham and
Clapperton — Narrative of travels and
discoveries in Northern and Central Africa (1822-24), London,
1826, in-4.




	—
	

	Les mêmes. — Voyages et découvertes
dans le Nord et les parties centrales de l’Afrique, trad.
Eyriès et de la Renaudière, Paris, 1826, in-8 (3 vol.).




	—
	

	C. A. Walckenaer.
— Histoire générale des voyages : l’Afrique, Paris,
1826, in-8.




	—
	

	Clapperton. —
Journal of a second expedition into the interior of
Africa, Philadelphia, 1829, in-8.




	—
	

	René Caillié. —
Journal d’un voyage à Timboctou et à Jenné dans l’Afrique
centrale, publié par Jomard, Paris, 1830, in-8 (3 vol.).




	—
	

	Anonyme. — Histoire abrégée des
voyages en Afrique, Paris, 1830, in-32 (6 vol.).




	—
	

	D’Avezac. —
Esquisse générale de l’Afrique, Paris, 1837, in-12.




	—
	

	G. d’Eichthal. —
Histoire et origine des Foulahs ou Fellans, Paris, 1841,
in-8.




	—
	

	W. D. Cooley. —
Histoire générale des voyages, trad. A. Joanne et
Old-Nick, Paris, 1841, in-12 (3 vol.).




	—
	

	Le même. — The Negroland of the Arabs,
London, 1841, in-8.




	—
	

	C. A. Walckenaer.
— Collection des relations de voyage par mer et par terre en
différentes parties de l’Afrique depuis 1400 jusqu’à nos
jours, Paris, 1842, in-8 (21 vol.).




	—
	

	A. Raffenel. —
Voyage dans l’Afrique occidentale, Paris, 1846, in-8 (2
vol.).




	—
	

	C. Ralfs. —
Beiträge zur Geschichte und geographie des Sudan
(Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, Band IV),
Leipzig, 1855, in-8.




	—
	

	A. Raffenel. —
Nouveau voyage au pays des Nègres, Paris, 1856, in-8.




	—
	

	A. Roscher. —
Ptolemæus und die Handelsstrassen in Central-Afrika,
Gotha, 1857, in-8.




	—
	

	H. Barth. —
Travels and discoveries in Northern and Central Africa
(1849-55), London, 1858, in-8 (5 vol.).




	—
	

	Le même. — Voyages et découvertes
dans l’Afrique septentrionale et centrale (1849-55), trad.
Ithier, Paris, 1863, in-8 (4 vol., incomplet).




	—
	

	L. Faidherbe. —
Notice sur la colonie du Sénégal, Paris, 1859, in-8.




	—
	

	C. J. Reichardt.
— Three original Fulah pieces in Arabic Letters, in Latin
transcription and in English translation, Berlin, 1859,
in-8.




	—
	

	L. A. J. Michon.
— Quid Libycæ geographiæ auctore Plinio Romani
contulerint, Lutetiæ, 1859, in-8.




	—
	

	Ch. Lévêque. —
La physique d’Aristote et la science contemporaine, Paris,
1863, in-8.




	—
	

	Vivien de
Saint-Martin. — Le Nord de l’Afrique dans l’antiquité
grecque et romaine, Paris, 1863, gr. in-8.




	—
	

	E. Mage. —
Voyage dans le Soudan occidental, (1863-1866), Paris,
1868, gr. in-8.




	—
	

	P. Gaffarel. —
Eudoxe de Cyzique et le périple de l’Afrique dans
l’antiquité, Paris, 1872, in-8.




	—
	

	Vivien de
Saint-Martin. — Histoire de la géographie et des
découvertes géographiques depuis les temps les plus reculés jusqu’à
nos jours, Paris, 1873, gr. in-8 et atlas in-fol.




	—
	

	S. F. Berlioux. —
Doctrina Ptolemæi ab injuria recentiorum vindicata sive Nilus
superior et Niger verus, hodiernus Eghirren, ab antiquis
explorati, Parisiis, 1874, in-8.




	—
	

	E. Cat. —
Découvertes et explorations du XVIIe au
XIXe siècles, Paris, s. d., in-18.




	—
	

	A. Tardieu. —
Sénégambie et Guinée (dans l’Univers pittoresque,
Afrique, tome III, Paris, 1878, in-8).




	—
	

	Bérenger-Féraud.
— Les peuplades de la Sénégambie, Paris, 1879, in-8.




	—
	

	A. Mageau. —
Explorations en Afrique pendant le XIXe siècle,
Paris, s. d., in-12.




	—
	

	Dr Quintin. — Etude ethnographique sur les pays entre
Sénégal et Niger (Bulletin de la Société de géographie de
Paris, septembre 1881).




	—
	

	J. Gros. —
Les voyages et découvertes de Paul Soleillet, Paris, 1881,
in-18.




	—
	

	P. Gaffarel. —
Les explorations françaises depuis 1870, Paris, 1882,
in-12.




	—
	

	J. Gourdault. —
L’homme blanc au pays des Noirs, Paris, 1885, in-12.




	—
	

	Capitaine Piétri.
— Les Français au Niger, Paris, 1885, in-16.




	—
	

	O. Lenz. —
Tombouctou, voyage au Maroc, au Sahara et au Soudan, trad.
Lehautcourt, Paris, 1886, in-8 (2 vol.).




	—
	

	J. Ancelle. —
Les explorations au Sénégal et dans les contrées voisines
depuis l’antiquité jusqu’à nos jours, Paris, 1886, in-18.




	—
	

	G. A. Krause. —
G. A. Krause’s Reise (dans Petermann’s
Mitteilungen, Gotha, 1887-88).




	—
	

	Grimal de
Guiraudon. — Notes de linguistique africaine : les
Puls, Vienne, 1888, in-8.




	—
	

	R. Basset. —
Essai sur l’histoire et la langue de Tombouctou et des royaumes
de Songhaï et Melli (Mélanges d’histoire et de littérature
orientales, II, Louvain, 1888, in-8).




	—
	

	P. Gaffarel. —
Les découvreurs français du XIVe au XVIe
siècles, Paris, 1888, in-12.




	—
	

	L. Faidherbe. —
Le Soudan français (Bulletin de la Société de géographie
de Lille, 1881-88).




	—
	

	Le même. — Le Sénégal, Paris,
1889, in-8.




	—
	

	L. G. Binger. —
Du Niger au golfe de Guinée par le pays de Kong et le
Mossi, Paris, 1889, in-4 (2 vol.).




	—
	

	Colonel Fulcrand.
— Le général Faidherbe, Paris, 1890, in-8.




	—
	

	E. Mercier. —
Histoire de l’Afrique septentrionale depuis les temps les plus
reculés jusqu’à la conquête française, Paris, 1888-91 in-8 (3
vol.).




	—
	

	M. Dubois. —
Examen de la géographie de Strabon, Paris, 1891,
in-8.




	—
	

	Dr Tautain. — Légendes et traditions des Soninké
relatives à l’empire de Ghanata (Bulletin de géographie
historique et descriptive, Paris, 1895, in-8).




	—
	

	Colonel de
Trentinian. — Notice sur les tribus nomades dans la
région de Tombouctou (Renseignements coloniaux publiés par le
Comité de l’Afrique française, novembre 1896).




	—
	

	Mohammed-ben-Saïd. — Les tribus arabes de la région
de Tombouctou (1896), dans la Revue tunisienne,
1904.




	—
	

	F. Dubois. —
Tombouctou la mystérieuse, Paris, 1897, in-8.




	—
	

	Commandant de
Lartigue. — Notice sur les Maures du Sahel et du
Soudan (Renseignements coloniaux publiés par le Comité de
l’Afrique française, juillet 1897).




	—
	

	Le même. — Notice géographique sur la
région du Sahel (ibid., juin 1898).




	—
	

	A. Mévil. —
Samory, Paris, 1899, in-12.




	—
	

	A. Le Chatelier.
— L’islam en Afrique occidentale, Paris, 1899, in-8.




	—
	

	A. Hacquard. —
Monographie de Tombouctou, Paris, 1900, in-18.




	—
	

	Dr Lasnet. — Les races du Sénégal (dans Une
mission au Sénégal, Paris, 1900, in-8).




	XXe
siècle
	—
	M. Dubois et
A. Terrier. — Un siècle d’expansion
coloniale, Paris, 1902, in-8.




	—
	

	E. D. Morel. —
Affairs of West-Africa, London, 1902, in-8.




	—
	

	Ch. Monteil. —
Monographie de Djénné, Tulle, 1903, in-8.




	—
	

	Dr Ruelle. — Notes sur quelques populations
noires (L’Anthropologie, Paris, 1904).




	—
	

	G. Poulet. —
Les Maures de l’Afrique occidentale française, Paris,
1904, in-8.




	—
	

	M. Delafosse. —
The mystery of the Fulani (West African Mail,
janv. 1904, Liverpool ; translated by E. D. Morel).




	—
	

	Le même. — Where the natives build
castles of clay (ibid., sept.-déc. 1904).




	—
	

	Le même. — Vocabulaires comparatifs
de plus de soixante langues ou dialectes parlés à la Côte
d’Ivoire et dans les régions limitrophes, Paris, 1904, gr.
in-8.




	—
	

	Dr Maclaud. — Etude sur la distribution
géographique des
races sur la côte occidentale d’Afrique de la Gambie à la
Mellacorée (Bulletin de géographie historique et descriptive,
Paris, 1906).




	—
	

	L. Desplagnes. —
Le plateau central nigérien, Paris, 1907, in-8.




	—
	

	Lieutenant Cancel. — Etude sur le dialecte de Tabelbala
(Revue africaine, Alger, 1908).




	—
	

	H. Gaden. —
Note sur le dialecte foul parlé par les Foulbé du Baguirmi
(Journal asiatique, Paris, 1908).




	—
	

	M. Delafosse. —
Les frontières de la Côte d’Ivoire, de la Côte d’Or et du
Soudan, Paris, 1908, in-8.




	—
	

	Le même. — Le peuple Siéna ou
Sénoufo (Revue des études ethnographiques et
sociologiques, Paris, 1908-09).




	—
	

	L. Marc. — Le
pays mossi, Paris, 1909, in-8.




	—
	

	P. Guebhard. —
Les Peulh du Fouta-Dialon (Revue des études
ethnographiques et sociologiques, Paris, 1909).




	—
	

	R. Chudeau. —
Sahara soudanais, Paris, 1910, in-8.




	—
	

	A. Terrier et
C. Mourey. — L’œuvre de la troisième
République en Afrique occidentale : l’expansion française et
la formation territoriale, Paris, 1910, gr. in-8.




	—
	

	J. Brun. — Le
totémisme chez quelques peuples du Soudan occidental
(Anthropos, Vienne, 1910).




	—
	

	A. Quellien. —
La politique musulmane dans l’Afrique occidentale
française, Paris, 1910, in-8.




	—
	

	H. Gaden. —
Les salines d’Aoulil (Revue du monde musulman,
Paris, 1910).




	—
	

	J. Henry. —
L’âme d’un peuple africain : les Bambara,
Münster-in-Wien, 1910, in-8.




	—
	

	C. Mahaut. —
La colonie du Haut-Sénégal et Niger, Paris, 1910,
in-8.




	—
	

	Ismael Hamet. —
Littérature arabe saharienne (Revue du monde
musulman, Paris, 1910).




	—
	

	M. Delafosse. —
L’état actuel de l’islam dans l’A. O. F. (ibid.,
mai 1910).




	—
	

	Le même. — Le clergé musulman de
l’Afrique occidentale (ibid., juin 1910).




	—
	

	Le même. — Coutumes et fêtes
matrimoniales chez les musulmans du Soudan occidental
(ibid., juillet-août 1910).




	—
	

	C. Vicars Boyle.
— Historical notes on the Yola Fulanis (Journal of the
African Society, London, 1910).




	—
	

	Lieutenant Salvy.
— La région de Raz-el-Mâ (La Géographie, Paris,
1910).




	—
	

	E.-F. Gautier. —
La conquête du Sahara, Paris, 1910, in-12.




	—
	

	A.
Dupuis-Yakouba. — Note sur la population de
Tombouctou (Revue d’ethnologie et de sociologie,
Paris, 1910).




	—
	

	M. Delafosse. —
Monographie historique du cercle de Bamako (Renseignements
coloniaux publiés par le Comité de l’Afrique française, Paris,
1910).




	—
	

	P. Cultru. —
Histoire du Sénégal du XVe siècle à 1870,
Paris, 1910, in-8.




	—
	

	R. Basset. —
Etude sur le dialecte Zénaga (fasc. I du tome XXXIX des
publications de la Faculté des lettres d’Alger), Paris, 1910,
in-8.




	—
	

	Le même. — Notes sur le hassania,
arabe parlé par les tribus maures de la rive droite du Sénégal
(fasc. II, ibid.), Paris, 1910, in-8.




	—
	

	M. R. Weill. —
Les Hyksôs et la restauration nationale dans la tradition
égyptienne et dans l’histoire (Journal asiatique,
Paris, 1910-11).




	—
	

	M. Delafosse. —
Les confréries musulmanes et le maraboutisme dans les pays du
Sénégal et du Niger (Renseignements coloniaux publiés par le
Comité de l’Afrique française, Paris, 1911).




	—
	

	Le même. — Land tenure system among
the natives of French West africa, translated by Captain
Ruxton (Journal of the African Society, London,
1911).




	—
	

	F. W. H. Migeod.
— The languages of West Africa, London, 1911, in-8.




	—
	

	Ismael Hamet. —
Chroniques de la Mauritanie sénégalaise, Paris, 1911, gr.
in-8.




	—
	

	M. Hartmann. —
Kuga und Kugu (Orientalische Literaturzeitung,
Leipzig, oct. 1911).




	—
	

	G. François et
M. Olivier. — L’œuvre de la troisième
République en Afrique occidentale : l’organisation
administrative et la vie économique, Paris, 1912, gr.
in-8.





Documents officiels inédits appartenant aux
archives du Haut-Sénégal-Niger



	Brévié. — Monographie du cercle de
Bamako (1904).


	Dominé. — Coutumier du cercle de
Gaoua (1907).


	Lasselve. — Monographie du cercle
de Nioro (1909).


	Logeay. — Monographie du cercle de
Goumbou (1909).


	Fauré. — Monographie du cercle de
Sokolo (1909).


	Rocaché. — Monographie du cercle de
Niafounké (1909).


	Galibert. — Monographie du cercle
de Dienné (1909).


	J. de Kersaint-Gilly. — Monographie
du cercle de Bandiagara (1909).


	Bourgoin. — Monographie du cercle
de Koury (1909).


	Vadier. — Monographie du cercle de
Ouahigouya (1909).


	Carrier. — Monographie du cercle de
Ouagadougou (1909).


	Maubert. — Monographie du cercle de
Fada-n-Gourma (1909).


	Quégneaux, Chevalier et Maronne. — Monographie du cercle de Gaoua
(1909).


	Bourgeron. — Monographie du cercle
de Bobo-Dioulasso (1909).


	J. Martin. — Monographie du cercle
de Sikasso (1909).


	L. Dehais. — Monographie du cercle
de Bougouni (1909).


	Collieaux. — Monographie du cercle
de Koutiala (1909).


	Doux. — Monographie de la
circonscription de San (1909).


	M. Delafosse, Rinkenbach et
Nirpot. — Monographie du cercle de
Bamako (1909).


	Relhié. — Monographie du cercle de
Ségou (1909).


	Maurice. — Monographie du cercle de
Kita (1909).


	Battesti. — Monographie du cercle
de Bafoulabé (1909).


	Arnauld. — Monographie du cercle de
Satadougou (1909).


	Bénévent. — Monographie du cercle
de Kayes (1909).


	Barriéty. — Coutumier des
Habbé (Tombo) (1909).


	Canivenq et Geschwind. — Coutumier du cercle de Bamako
(1909).


	Carrier. — Coutumier mossi
(1909).


	Collieaux. — Coutumier des
Minianka (cercle de Koutiala) (1909).


	Maubert. — Coutumier du Gourma
(1909).


	Maurice. — Coutumier du cercle de
Kita (1909).






[83]Consulter, parmi les bibliographies
africaines concernant spécialement le Soudan, celle publiée en
1890-91 par M. Clozel dans la Revue de Géographie et
intitulée Bibliographie des ouvrages relatifs à la
Sénégambie. Voir aussi l’abrégé de bibliographie linguistique
qui se trouve aux 
pages 421 à 426 du premier volume du présent ouvrage.









INDEX





Les noms géographiques (pays,
localités, fleuves, montagnes) sont représentés en
italiques.


Les noms de personnages légendaires ou
historiques, ainsi que les noms des auteurs cités, sont représentés
en capitales.


Les noms de peuples, tribus, castes,
clans, etc., sont représentés en égyptiennes.


Les mots se rapportant à des sujets traités ou à des termes
définis dans le courant de l’ouvrage (noms communs) sont
représentés par des caractères ordinaires.


Les chiffres romains indiquent les volumes ; les chiffres
arabes indiquent les pages ; les chiffres mis entre
parenthèses indiquent les notes ; le mot (note) renvoie à une
note dont le début se trouve à la page précédente.


Ne figurent pas à l’index les noms des auteurs simplement
mentionnés dans les bibliographies, non plus que certains noms
géographiques accidentellement cités dans le courant de l’ouvrage
mais n’ayant pas de rapports directs avec la géographie ni
l’histoire du Soudan.


De plus, certains mots comme « Soudan »,
« Niger », etc., qui reviennent très fréquemment dans le
texte, ne figurent à l’index qu’avec le renvoi aux pages traitant
spécialement du sujet auquel ils se rapportent.







	A

	B

	C

	D

	E

	F

	G





	H

	I

	J

	K

	L

	M

	





	N

	O

	P

	Q

	R

	S

	





	T

	U

	V

	W

	Y

	Z

	







	A


	Abakak, I : 
132 ; — II : 
379.


	Abandon de l’épouse, III : 88,
89.


	— des enfants, III : 89.


	— du domicile conjugal, III : 88.


	Abarbé, I : 
134 ; — III : 118 (31).


	Abba-Manko (voir Amari-Sonko), II :
183 (160).


	Abd-el-Halim, II : 
205.


	Abd-el-Moumen, II : 
187.


	Abdallah (Moulaï —), II : 
250.


	Abdallah-Abou-Mohammed, II :

33.


	Abdallah-ben-Yassine (ou ben Yassîn),
I : 
188, 
264 ; — II : 
34, 34 (42),
34 (43),

35, 
36, 
37, 
38, 
39, 
54.


	Abdallah-el-Balbali, I : 201
(124) ;
— II : 
270.


	Abdallah el-Imrani (pacha), II :

265.


	Abdelkader-el-Djilani, III : 194
(76), 199,
200.


	Abdelmalek (caïd), II : 
216, 
228, 
249, 
250.


	Abdelmalek (Moulaï —), II :

107.


	Abderrahman (cadi de Mali), II :

196.


	Abderrahman-ben-Ahmed (pacha),
II : 
256.


	Abderrahman Koumba, II : 
325.


	Abdessalem, II : 
239, 
321, 
322.


	Abdoul-Belnadio, II : 
326.


	Abdoulaye (voir Bokar-Ahmat-Sala).


	Abdoulkader Tôrodo, I : 233
(168) ;
— II : 
358.


	Abdoullah Touré, II : 
96.


	Abdoullahi Tôrodo, I : 
231.


	Abiddine (fils d’Ahmed-el-Bekkaï),
II : 
337, 337 (318).


	Abiddine (chef
des Kounta), II : 
423, 
426 ; — III : 194.


	Abou-Abdallah (cadi), II : 269
(253).


	Abou-Abdallah El-Oualid (Moulaï —),
II : 253 (232).


	Abou-Amran, II : 
33, 
34.


	Abou-Farès (Moulaï —), II :

248, 
250.


	Abou-Hafs Omar (cadi de Tombouctou),
II : 
116, 
245, 
247, 
248, 251 (note 
231), 
271.


	Abou-Hassoun, II : 
250.


	Abou-Inan, II : 194 (174).


	Abou-Ishak (voir Es-Sahéli).


	Abou-Merouan Abdelmalek (Moulaï —),
II : 253 (232).


	Abou-Mohammed Abd-el-Melek, II :

14.


	Abou-Salem, II : 
193, 
204, 
205.


	Abou-Taleb, I : 
188.


	Abou-Ziyan (sultan mérinide), II :

205.


	Aboubakari (chef du Liptako), II :

368.


	Aboubakari I (empereur de Mali),
II : 
185.


	Aboubakari II (empereur de Mali)
II : 
186.


	Aboubakari-Lambaro, II : 
112.


	Aboubakari Touré, I : 
244 ; — II : 
83, 83 (90).


	Aboubekr-ben-Omar, II : 35 (note

43), 
39, 
40, 
54, 
55, 
163, 
174.


	Aboubekr-ould-el-Ghandas, II :

246.


	Aboul-Abbas (jurisconsulte), II :
203 (189).


	Aboul-Hassan, II : 
190, 
191, 
192, 
193, 
197.


	Aboulféda, I : 
57, 235 (170) ;
— II : 3,

17, 29 (33),
38 (45),
49 (53),

59, 
67, 
380.


	Abraham, I : 
176, 186 (note 
108), 
208, 208 (135),

209, 
211, 
213, 
214, 
216.


	Achanti, II : 
212.


	Achor ou Atior, II : 
258.


	Achourat, II : 
426.


	Adam, I : 256 (194) ;
— II : 
300.


	Adamaoua, I : 
231, 
234 ; — II : 
390.


	Adams (Robert —), II : 388
(360).


	Adiga-farima (fonction), II : 
88, 
93.


	Adjectif, I : 
395, 
396.


	Adjer ou Azer, I : 
123, 255 (192).


	Adnan, I : 
188, 
213.


	Adrar des Iforhass, I : 
42, 
85, 
194, 
195.


	Adrar mauritanien, I : 
82, 
86, 
132, 
183, 
184, 
187, 
189, 191 (114),

195, 
218, 
221, 221 (151),

255, 
256 ; — II : 31 (35),

33, 
34, 
35, 
36, 
38, 38 (44),

39, 
46, 
51, 
54, 
55, 
113, 
212, 
269, 
353 ; — III : 195.


	Adrar Timetrhine, I : 
42, 
85, 
157.


	Adultère de l’épouse, III : 87.


	— de l’époux, III : 87, 88.


	Adyidi, II : 
368.


	Adyini Kounaté, I : 
263, 270 (212) ;
— II : 
275.


	Aéranké, I : 
136.


	Affranchis, III : 112.


	Africus (voir Ifrikos).


	Ag-Cheikh, II : 
265.


	Agadès, I : 
217 ; — II : 75 (80),

91, 
191, 193 (172),

382, 
390.


	Agisymba, I : 
217.


	Aghmat (ville du Maroc), II : 
39.


	Agni, II : 
212 ; — III : 104, 174.


	Aguibou Tal, II : 333 (316),

337, 
338, 
411, 
417, 
418, 419 (375),

420, 420 (376).


	Ahaggar, II : 
203.


	Ahl-Amar, I : 
132.


	Ahl-Chérif-Ahmed, III : 195.


	Ahl-Massina, I : 
133, 
144, 
220, 
256, 256 (note 
193).


	Ahl-Mokhtar, I : 
132.


	Ahl-Nioroua, II : 
244, 
245.


	Ahl-ould-Amar, I : 
133 ; — II : 
378.


	Ahl-Sidi, I : 
133.


	Ahl-sidi-Ali, I : 
134, 
160.


	Ahl-sidi-Mahmoud ou Oulad-Sidi-Mahmoud, I : 
132, 
144, 
164.


	Ahl-Soueïd, I : 
132, 
258.


	Ahl-Tafrasset ou Ahl-Taghrasset, I : 256 (note 
193).


	Ahl-Tichit, I : 
114, 
133, 
144, 
157, 
189.


	Ahmadou-Lobbo (voir Hamadou-Lobbo) .


	Ahmadou Tal,
II : 
295, 295 (288),

296, 
306, 
318, 
321, 
322, 
324 à 332 (son commandement à Ségou), 
332, 
333, 
334, 
337, 
374, 
390, 
391, 
392, 
408, 
409, 
411, 
412, 
413, 
414, 
415, 
416, 
417, 
418, 420 (376).


	Ahmed (prénom arabe, ses déformations),
II : 232 (214).


	Ahmed (neveu de Moulaï Ismaïl),
I : 
248, 248 (184),

322 ; — II : 
263.


	Ahmed (père d’Ahmed Bâba), II :

271.


	Ahmed Baba, I : 
247 ; — II : 
77, 
248, 250 (231),
251 (note 
231), 
269, 269 (253),
270 (note 
253), 
271, 272 (256),
273 (258).


	Ahmed Barhayorho, II : 
277.


	Ahmed-ben-Ali (pacha), II :

257.


	Ahmed-ben-Haddou (pacha), II :

259, 259 (236).


	Ahmed-ben-Seniber (pacha), II :

266.


	Ahmed-ben-Youssof (pacha), II :

253, 
268.


	Ahmed-ed-Dar’i (pacha), II :

266.


	Ahmed-ed-Déhébi (Moulaï —), I :

246, 
247 ; — II : 
107, 
110, 
113, 
114, 
115, 
116, 
240, 
244, 
245, 
246, 
248, 
249, 
250, 
263, 
271.


	Ahmed-el-Aaredj (Moulaï —), II :

102.


	Ahmed-el-Bekkaï (voir El-Bekkaï).


	Ahmed el-Filali, II : 
245, 
246.


	Ahmed et-Tidjani (Sidi —), III :
194 (78), 200.


	Ahmed-Taha, III : 195.


	Ahmed Torfo, II : 
277.


	Aïch-ben-Talha, I : 
189.


	Aïcha (femme d’Ahmed-ed-Déhébi),
II : 
250.


	Aïchat-el-Foulania,
I : 
201.


	Aïr, I : 
192, 
194, 
215, 
217, 217 (149),

219, 219 (150),

234, 
255, 
319 ; — II : 6,

22, 75 (80),

91, 92 (note 
99), 
203, 380 (354).


	Aïssata ou Aïcha (voir Aïchat-el-Foulania), II : 
270.


	Aïssé Diawara, II : 
158.


	Akenken, II : 
95, 
422.


	Akil-ag-Meloual, I : 
182 ; — II : 
75, 75 (81),

76, 
77, 
78, 
81, 
95, 
210, 
270, 270 (note 
253), 
271.


	Akit, II : 
77, 
269, 
270, 270 (note 
253), 
271.


	Akjoujt (localité de Mauritanie), II : 
38, 38 (46).


	Akka (ou Saint-Jean-d’Acre), I : 211 (140).


	Akka (ville du lac Débo), II : 
218.


	Akka (ville du Maroc), II : 390 (362).


	Akkaï (Dia —), II : 
63.


	Akkou (Dia —), II : 
63.


	Aklouch, II : 
419.


	Akor, I : 
159, 190 (112),

220.


	Alaïbé, I :

229, 
231.


	Alakamessa, II : 
344, 
410.


	Alassane, II : 
345.


	Alby, II : 
397.


	Alcoolisme, III : 214.


	Aldjakir, II : 
366.


	Alexandre, I : 
200.


	Alexandrie, I : 
200 ; — II : 
187.


	Alfa, I : 
136, 
251 ; — II : 
274 ; — III : 190, 191.


	Alfa-Ahmadou, II : 305 (296),

306, 
319.


	Alfa-Boubou, II : 
308.


	Alfa-Haïnou, II : 
372.


	Alfa-Himé (voir Alfa-Haïnou), II : 
372, 372 (349).


	Alfa-Moussa, II : 
417.


	Alfa-Oumar-Boïla, II : 
309, 
311, 
312, 
313, 
314, 
317, 
318, 
319, 
320, 
321, 
323, 
332, 
379.


	Alfa-Ousman, II : 
314, 
317, 
319.


	Alfa-Samba, II : 
371.


	Alfakir, II : 
366.


	Alfaman, I : 
227.


	Alfao, II : 
366.


	Alfao, II : 
78.


	Ali (roi des Oulad-Mbarek), II :

292, 
378, 
386.


	Ali-ben-Abdallah Et-Telemsâni (pacha), II :

251, 
252, 
253, 
254, 
255.


	Ali-ben-Abdelkader (pacha), II :

228, 
229, 
255, 255 (233).


	Ali-ben-Ghanem, II : 
190.


	Ali-ben-Haïdar, I : 
247, 
248, 248 (184) ;
— II : 
263, 
286.


	Ali-ben-Mobarek (pacha), II :

255.


	Ali-Ber ou Sonni
Ali, I : 201 (124),

244, 
245, 
269, 278 (221),

293, 
321, 
322 ; — II : 
61, 
74, 
75, 75 (81),

76, 
77, 
78, 
79, 79 (83),

80, 80 (85),

81, 
82, 
83, 83 (90),

84, 
85, 
86, 
88, 
89, 
107, 
116, 
123, 
138, 
142, 
210, 
211, 
212, 
225, 243 (222),
269 (252),

276.


	Ali-Bouri (chef de migration), I :

233.


	Ali-Bouri (lieutenant d’Ahmadou),
II : 
413.


	Ali-Dado, II : 
103, 
104, 
109.


	Ali Diara, II : 
293, 
294, 
295, 
312, 
315, 
316, 
317, 
318, 
320, 
322, 
324, 
326.


	Ali-er-Rachedi, II : 
246.


	Ali-et-Telemsani (voir Ali-ben-Abdallah).


	Ali-Folen, II : 
86, 
93, 
95.


	Ali-Kari, II : 419 (375).


	Ali-Kolen (Sonni —) ou Ali-Kolon, I : 
122, 
321 ; — II : 62 (65),

73, 
74, 
75, 
189, 
192.


	Ali-Kotia, II : 
102, 
103, 105 (111),
121 (118).


	Ali Kouloubali, II : 
287, 
288.


	Ali-ould-Baddi, II : 
379.


	Ali-Samba-Diolili (askia du Nord),
II : 
256, 
260.


	Aliamen (Dia —), I : 
240, 
241, 
242 ; — II : 
60, 
62, 
63, 
64, 
83.


	Alidiou Makassa, I : 
283.


	Alifaï (Dia —), II : 
63.


	Alikar (Dia —), II : 
65.


	Alikassa Sempré, I : 
262 ; — II : 
358.


	Alikassa II, II : 
359.


	Alioun I (ardo), II : 
224.


	Alioun II (ardo), II : 
224, 
225.


	Alioun III (ardo), II : 
230.


	Alioun Tal, II : 305 (296).


	Alioune Sal, II : 321 (309),

390.


	Allakoï Keïta,
I : 
291, 
321 ; — II : 
175, 
176, 176 (150),

207.


	Allemands, II : 
387, 
390, 393 (363),

394.


	Alliance (contrat d’ —), III : 59.


	Allouch ou Oulad-Allouch, I : 
133, 
144, 
188, 
189, 
190 ; — II : 
421, 
423.


	Almami (gouverneur de Nioro), II :

333.


	Almami (fonction), II : 307 (Voir aussi « imâm »).


	Almami (titre), II : 343 (323),

346, 
347, 
348.


	Almami-Guédo, II : 305 (296).


	Almohades, II : 
187.


	Almoravides, I : 
117, 
187, 198 (note 
120), 221 (151),

226, 
227, 
265, 
320 ; — II : 
15, 
28, 
32 à 40 (débuts historiques), 
41, 
42, 
51, 
54, 
55, 
154, 
163, 
165, 
174, 
355.


	Aloar, II : 
305, 
307.


	Alou (chef de Kabara), II :

111.


	Alou Touré, II : 
96, 
97.


	Alouken, II : 
51.


	Altini-Séga, II : 363 (344).


	Ama ou Oma, II : 
210, 
216, 
217, 
256.


	Amadi Makassa, I : 
283.


	Amadia, I : 73 (23) ;
— II : 
76, 
77.


	Amadou-Bé, II : 
359.


	Amadou-Haoua, I : 
290.


	Amalécites, I : 186 (note

108).


	Amar (huissier), II : 
245.


	Amari-Sonko, I :

292 ; — II : 
183, 
185, 
359, 
361.


	Amatlich, II : 38 (46).


	Amatlous, II : 38 (46).


	Ambara, II : 
51.


	Ambidédi, I : 
39, 
65, 262 (203) ;
— II : 
41, 
49, 
358, 
384, 
399.


	Aménokal (titre royal), II : 
265.


	Amer, II : 250 (230).


	Amir-el-Moumenîn (titre), II : 
343, 343 (323).


	Amirou (titre), II : 
234, 
236, 
336.


	Amirou-Ba-Lobbo, II : 
335.


	Amirou-l-moumenîna (titre), II : 233 (voir aussi
« Amir-el-Moumenîn »).


	Ammar (maire de Tombouctou), II :

76, 
78, 
81, 
85.


	Ammar (pacha), I : 246 (182) ;
— II : 
216, 
250, 250 (229),

253, 
254, 
268.


	Ammar-ould-Ousman, II : 
378, 
379.


	Ammien Marcellin, I : 185
(108).


	Amrou-ben-el-Assi, I : 
212, 213 (142),

214.


	Amulettes, III : 177 (56),
184.


	Anber, II : 
190.


	Ancêtres (culte des —), III : 167,
168, 169.


	Andalous, II : 250 (229).


	Anderson, II : 
387.


	Anglais,
II : 
385, 
387, 
388, 
394, 394 (365),

398, 
399, 
401, 
402.


	Angoo, II : 
84.


	Aniaya Diallo (voir Nia Diallo).


	Animaux errants, III : 24, 25, 26.


	Animaux sacrés, III : 182 (61)
(Voir aussi « tana »).


	Animisme, I : 142 (76) ;
— III : 161, 165 à 177, 177 (56),
217.


	Animistes, I : 
142, 
146, 
147, 149 (notes 
80-83), 
150, 
151, 
152, 
153, 
154, 154 (94
et 
96), 155 (notes 
97-98), 
156, 
157 à 171, 
350, 
351 ; — III : 204, 211, 212, 213, 214, 215, 217.


	Ansongo, II : 
241.


	Ansoumana, II : 
369.


	Anthropophagie, I : 
301, 301 (240),

302, 302 (241) ;
— II : 
202, 
203, 203 (189).


	Anville (d’ —), I : 
61.


	Aoudaghost, I : 
183, 
187, 187 (109),
235 (169),

264, 
320 ; — II : 
13, 
14, 
17, 18 (16),

29, 29 (32),
29 (33),

30, 
31, 
32, 
37, 38 (44),

40, 
41, 
51, 
381.


	Aougam, II : 
14, 
32, 32 (38).


	Aoukar, I : 
218, 
219, 
220, 
221, 
255, 
263, 
264, 
265, 
268, 287 (232) ;
— II : 
12, 
14, 
18, 
20, 
21, 
22, 
25, 
26, 
27, 
56, 56 (59),

82, 
163, 
165, 
180, 
192, 
207.


	Aoulîl, I : 
86 ; — II : 29 (33),

30, 
44, 
50, 
51, 52 (55),

354.


	Aourets, II : 
28.


	Apollinaire, II : 
384, 
399.


	Arabe (langue —), I : 
191, 198 (note 
120), 
221, 
361, 
364, 
365, 
372, 
373, 
374, 
375, 
376, 
377, 
378, 
379, 
380, 
387 à 407, 
420, 
421, 
422 ; — II : 
274.


	Arabes, I : 
85, 
88, 
113, 
114, 
117, 
120, 
132, 
133, 
180, 
181, 
182, 
183, 
185, 186 (note 
108), 
188, 
189, 
190, 
191, 191 (114),

195, 
196, 
197, 
203, 
237, 
239, 249 (185),
252 (187),

289, 
304, 
364 ; — II : 29 (32),

30, 
37, 
42, 
56, 
64, 
68, 
106, 
173, 
178, 
190, 
196, 
259, 
266, 
267, 
268, 
270, 
271, 273 (258),

274, 
353, 
377, 
380, 
381 ; — III : 115, 188
(66), 195.


	Arabia ou arabe littéral, I : 
365, 
374, 
375, 
376, 
377.


	Araméens, II : 
21.


	Araouâne ou Araouân, I : 
38, 
51, 
84, 
85, 
86, 
143, 
157, 
180, 
181, 
182 ; — II : 7,

41, 56 (60),

76, 
114, 
191, 
210, 
255, 
266, 
388, 
390, 390 (362),

391, 
424.


	Arbala (Fouladougou —), I : 
164, 
292, 
295.


	Arbitres, III : 43, 148, 149.


	Arboussier (d’ —), II : 
425.


	Archinard, II : 
276, 
296, 
332, 
334, 
337, 
342, 
347, 
372, 
409, 
411, 
412, 
413, 
414, 
417, 
418, 
424.


	Ardo (titre princier), I : 
225, 
227, 227 (163),

228, 
229 ; — II : 
223, 
224, 
233.


	Aretnenna, II : 
35.


	Arguin (localité de Mauritanie), II : 
37, 
212.


	Aribinda, I : 
72, 
154, 
161, 
305, 
312 ; — II : 
366.


	Aribinda ou Haribanda ou Gourma
(voir aussi Gourma), I :
245 (179) ;
— II : 
87, 90 (96).


	Aristote, I : 46 (6),

49.


	Arma, I : 
120, 120 (48),

136, 
247, 
249, 249 (185),

251, 
328, 
366 ; — II : 
232, 
234, 
253, 
259, 
261, 
263, 
267, 
274, 
276, 
289 ; — III : 3 (1).


	Armée, II : 
235, 
236, 
261, 
262, 
273, 
276, 
284, 
285, 
328, 328 (315),

336, 
342, 
348, 
351, 
373, 
376.


	Armement, I : 
341.


	Arnaud, II : 
423.


	Arondou, II : 
314.


	Article, I : 
403.


	Asben, I : 
217.


	Askeur, I : 
133, 
144, 
164 ; — II : 
310.


	Askia (titre dynastique ; chercher par le mot suivant ce
titre les noms des princes de la dynastie), I : 219 (150),

245, 
246, 
277, 278 (221),
279 (note 
221), 
322 ; — II : 56 (60),

61, 
65, 
73, 
84, 84 (91),
243 (223),

260, 
276, 
356, 
364.


	Askia (histoire de la dynastie —), II : 
85 à 121.


	Askia du Dendi, II : 
117, 
260, 
262, 
263.


	Askia du Nord, II : 
117, 
260, 
261, 
262, 
273.


	Assaba (monts —), I :

38.


	Assakandé Niakaté, I : 
274.


	Assakoullé Soudouré, I : 
257.


	Assibaï (Dia —), II : 
65, 
73, 
189.


	Associations, III : 119 à 123, 174, 175, 182, 213.


	Assoua, II : 
368.


	Assouanik, I : 
122, 
123, 123 (52).


	Atakora, I : 
42, 
78, 
156, 
170.


	Atar (ville de Mauritanie), II : 
38, 38 (45),
38 (46).


	Atarama, II : 
106.


	Atib (Dia —), II : 
65, 65 (70).


	Atiba, I : 
228.


	Atkaï (Dia —), II : 
63.


	Attribut (place de l’ —), I : 
401, 
402.


	Aube (capitaine de frégate), II :

314.


	Aube (enseigne), II : 
418.


	Audéoud, II : 
376, 
377, 
410, 
421.


	Aussenac, II : 
385.


	Autrichiens, II : 
391.


	Ayam-Daa (Dia —), II : 
65, 65 (70).


	Ayam-Danka (Dia —), II : 
63.


	Ayam-Danka-Kibao (Dia —), II :

63.


	Ayam-Karaoueï (Dia —), II :

63.


	Ayorou, I : 
71 ; — II : 
84, 
89, 
90.


	Azaouad, I : 
83, 
84, 
85, 
131, 
132, 
133, 
143, 
145, 
147, 
159, 
160, 
183, 185 (108),

187, 
188, 
191, 191 (114),

196, 282 (224),

321, 
336, 
364, 
377 ; — II : 250 (229),
336 (317).


	Azaouag, I : 
73.


	Azer, I : 
123, 133 (65),

157, 
255, 256 (note 
193), 364 (Voir aussi Adjer).


	Azgounane, II : 
31.


	Azgui ou Azoggui, II : 
38, 38 (44),
38 (45).


	Azkaï (Dia —), II : 
63.


	Azougui (localité de Mauritanie), II : 
38.


	B


	Bâ, I : 
135, 
136, 
213, 
224, 224 (160) ;
— III : 104, 104 (27), 106.


	Ba-Haddou (pacha), II : 
265.


	Ba-Lobbo, II : 
239, 
295, 
316, 
319, 
321, 
322, 
323, 
335, 
336, 
371, 
418.


	Baba-Demba Diallo, II : 
417.


	Baba Koumba, II : 
325.


	Babato, II : 
370, 
372, 
373, 
420, 
421.


	Babemba, II : 346 (326),

347, 
375, 
376, 
377, 377 (352),

417, 
421.


	Babo, II : 
117.


	Babou-Binoï, II : 
367.


	Babylone, I : 
200.


	Bada (Dia —), II : 
65, 
73.


	Badaire, II : 
394.


	Baddi-ould-Mokhtar, II : 
379.


	Badima, I : 
41.


	Badoumbé, I : 
65 ; — II : 
291.


	Badyindé, II : 
274.


	Bafing (affluent du Bani), I : 
40, 
69.


	Bafing (affluent du Sénégal), I : 
40, 
64, 
65, 
75, 
79, 
164, 
293, 
296 ; — II : 50 (54),

185, 
308, 
359, 
360, 
363, 
387, 
390, 
407.


	Bafoulabé, I : 
43, 
65, 
99, 
100, 
104, 
146, 
147, 
148, 
150, 
151, 
164, 
228, 
229, 
290, 
295, 
368, 
373 ; — II : 
185, 
345, 
359, 
360, 
390, 
391, 
407, 
408, 
412, 412 (371) ;
— III : 193, 196.


	Bagaboula, II : 
100, 
101.


	Bagama, I : 
282, 282 (224) ;
— II : 
48.


	Bagâma (voir Beggâma), II :

71.


	Bagana ou Baghena, I : 
61, 
218, 
220, 222 (154),

228, 
229, 253 (note 
188), 
264, 
268, 
277, 
282, 
292 ; — II : 
12, 
17, 
18, 
19, 
20, 20 (21),

27, 
55, 80 (87),

89, 
90, 90 (94),

92, 
103, 
109, 
112, 
114, 
141, 
142, 
165, 
180, 
207, 
211, 
212, 
214, 
215, 
216, 
220, 
223, 
224, 
225, 
246, 
286, 
322.


	Baganes, I : 
282.


	Bagaré, II : 
135.


	Bagaré ou Bouilli, II : 
146, 
147, 
420.


	Bagaré-nâba (fonction), II : 
148.


	Bagaréya, II : 
307.


	Bagassi, II : 
370.


	Bagbê ou Bagoé, I : 
40, 44 (4),
63 (21),

69, 
75, 
76, 
152, 
283, 
284, 
285, 
295, 
300, 
375, 
376.


	Bagoïna, II : 
314, 
332, 
391.


	Bagui, II : 294 (287),

315.


	Baï (Dia —), II : 
63.


	Baï-Keïna-Kamba (Dia —), II :

65, 
66.


	Baï-Komaï (Dia
—), II : 
63.


	Baïkaï-Kimi (Dia —), II : 
65.


	Bakar-ould-Soueïd, II : 
379.


	Bakari (askia du Nord), II : 262
(240).


	Bakari (chef de Dienné), II :

255.


	Bakari (chef du Karadougou), II :

216.


	Bakari (fils de Bengan-Koreï),
II : 
99, 
100, 
109, 
111.


	Bakari (gouverneur du Bagana),
II : 
246.


	Bakari (gouverneur du Haribanda),
II : 
103.


	Bakari-Ali-Doundo, II : 
97, 
101, 
102, 
103, 
106, 106 (113).


	Bakari-Daa (Sonni
—), II : 
74, 
83, 
84.


	Bakari-Dilla-Bimbi (Sonni —), II :

74.


	Bakari-Diongo (Sonni —), II :

74, 74 (78).


	Bakari-Gombo ou Bakari-Kombo (askia du Nord), II : 
253, 
254, 
260.


	Bakari Kouloubali, II : 287
(276).


	Bakari-Lambaro, II : 
242, 243 (voir aussi Aboubakari-Lambaro, qui peut-être était le même
personnage).


	Bakari-Tako, II : 
317.


	Bakari Taraoré (Modibbo —), II :

277.


	Bakari-Siladyi, II : 
109.


	Bakel (ville du Sénégal), I : 
39, 
43, 
65, 
205, 
226, 227 (162),
262 (203),

294 ; — II : 
13, 
41, 
50, 52 (56),

307, 
309, 
310, 
313, 
314, 323 (312),

334, 
356, 357 (336),

358, 
384, 
386, 
388, 
390, 
400, 
402, 
403, 404 (367),

407, 
412 ; — III : 195.


	Bakhoy, I : 
40, 
60, 
65, 
76, 
79, 
151, 
164, 
253, 
291 ; — II : 
45, 
173, 
345, 
360, 
387.


	Baki-Ounogo, II : 
375.


	Bakili, I : 
137, 
262, 
267 ; — II : 
358.


	Bakili (rivière), I : 
262.


	Bâkô, I : 
177 ; — II : 
179.


	Bakoro Taraoré, I : 
287, 287 (232).


	Bakounou, I : 
144, 
158, 
159, 
222, 222 (154),
222 (155),

229, 229 (165),
230 (note 
166), 
262, 
265, 
282, 
320, 
321, 
367 ; — II : 
17, 
55, 
90, 90 (94),

91, 
154, 
155, 
165, 
180, 
299, 
300, 
310, 
311, 
332, 
333, 
356, 
378, 
379.


	Bala Touré, II : 
93, 
95.


	Balama ou balamassa (fonction), II : 
87, 
111, 
112, 
113, 121 (118),

241.


	Balbali, I : 
252.


	Balinko (affluent de la Falémé) I : 
39.


	Balinko ou Galamagui (affluent du Bafing),
II : 
313.


	Ballay, II : 425 (378).


	Baloum, I : 
169 ; — II : 
128, 
129.


	Baloum (fonction), II : 
87, 
129, 
134, 
135, 
136, 
148.


	Bama, II : 
145.


	Bamabougou, II : 
289, 
317, 
325, 
327.


	Bamako, I : 
43, 
65, 
68, 
71, 
76, 
79, 
92, 
93, 
98, 
99, 
100, 
104, 
126, 
146, 
148, 
149, 
150, 
151, 
157, 
163, 
177, 
253, 
276, 
284, 
286, 
288, 
289, 289 (235),

291, 
296, 
321, 
367, 
368, 
373 ; — II : 
18, 
166, 
174, 
291, 
293, 
329, 
330, 
344, 
386, 
387, 
388, 
392, 
393, 
408, 
410, 
411, 
412, 
425 ; — III : 175, 186, 193, 201.


	Bamâna ou Minianka, I : 
115, 
128, 
152, 
166, 
167, 301 (Voir aussi Minianka).


	Bamâna (dialecte —), I : 
362, 
369.


	Bamba, I : 
42, 
72, 
104, 
131, 
145, 
148, 
160, 177 (103),

195, 
241, 
242, 
243, 
244, 
245, 
246, 
249, 
320 ; — II : 
63, 
70, 
71, 
114, 
241, 
247, 
256, 
258, 
259, 
260, 
266, 
423.


	Bamba ou Bambaya, I : 
138, 
140 ; — III : 102, 103, 108.


	Bamba Sakho, I : 
289, 289 (235).


	Bambabougou (voir Bamabougou).


	Bambara (voir Banmana).


	Bambara (expression désignant
plusieurs peuples non musulmans), I : 
125, 
126, 126 (57),

128, 
129, 
202, 
301 ; — II : 
105, 105 (110),

117, 
264, 264 (245),

309 ; — III : 161.


	Bambibéro, II : 
311.


	Bambougou (voir Bambouk), I : 
140, 
164 ; — II : 
184, 
359, 
360.


	Bambouk, I : 
55, 
87, 
140, 
151, 
164, 
165, 
226, 
278, 
291, 
292, 
293, 
296, 
297 ; — II : 
30, 
41, 
45, 
54, 
183, 183 (160),

184, 
214, 
215, 276 (263),

297, 
299, 
301, 
307, 
308, 
313, 
356, 
359, 
360, 
361, 
385, 
388, 
389, 
400, 
401, 
407, 
411 ; — III : 49.


	Bana, II : 
109.


	Banamba, I : 
104, 
163, 
239, 
277, 
287, 
288, 
323 ; — II : 
18, 
19, 19 (20),

20, 
291, 
390 ; — III : 186.


	Banankoro, II : 
317.


	Bandama, I : 63 (21),

75, 
77, 
152, 
299 ; — II : 
375.


	Bandiagara, I : 
44, 
77, 
82, 98 (38),

99, 
100, 
104, 
129, 
146, 
147, 
149, 
150, 
151, 
152, 
153, 
154, 
155, 
161, 
231, 254 (189),

263, 
280, 
303, 
310, 
373, 
415 ; — II : 
107, 
145, 
146, 235 (note 
216), 
236, 
276, 
306, 
323, 
334, 
335, 
336, 
337, 
338, 
392, 393 (363),

397, 
417, 
420, 
425 ; — III : 193.


	Bandiougou Diara, II : 
412.


	Bandiougou Diawara, II : 
157.


	Bandiougou Keïta, II : 
308.


	Bandiougou Mangassa, II : 
301.


	Bané, I : 
168, 
231.


	Banfora, I : 
104, 
172 ; — II : 
373.


	Banga, II : 
370.


	Bangadina, II : 
336.


	Bangama, II : 
153.


	Bangassi (cercle de Kayes), II : 
413.


	Bangassi (cercle de Kita), II : 
291, 
298, 
314, 
387, 
388.


	Bango (Débo), II : 
80, 80 (86).


	Bango (Yatenga), II : 
147.


	Bango-fari ou bangou-farima (fonction), II : 
87, 
93.


	Bani (affluent de la Comoé), I : 
41.


	Bani (affluent du Niger), I : 
40, 
66, 
69, 
71, 
75, 
76, 
77, 
97, 
151, 
152, 
156, 
162, 
163, 
166, 
167, 
230, 
244, 
253, 
269, 
284, 
285, 
286, 
288, 
295, 
298, 
300, 
304, 
316, 
368 ; — II : 
79, 143 (133),

191, 
209, 
216, 
217, 
228, 
233, 
234, 
236, 
246, 
251, 
276, 
282, 
286, 
287, 
289, 
295, 
296, 
297, 
318, 
319, 
320, 
414, 
416.


	Baniakadougou, I : 
164, 
295 ; — II : 
185.


	Banifing, I : 
69.


	Banigbê, I : 
40, 
69.


	Baninko, II : 
416.


	Baninkoka, I : 
139.


	Banissiraïla, I : 
214, 
215.


	Bankassi, I : 
161.


	Bankasso, I : 
310.


	Bankoumana, II : 
410.


	Banmana ou
Bambara, I : 
115, 
121, 
125, 
126, 126 (57),

128, 
137, 
138, 
139, 
141, 
150, 
151, 151 (88),

158, 
159, 
161, 
162, 
163, 
164, 
165, 
166, 
167, 
179, 229 (165),

246, 
247, 
251, 
254, 
277, 
278, 
282, 
283 à 289 (origines), 
290, 
292, 
293, 
295, 
296, 
298, 
299, 
300, 
301, 
302, 
316, 
321, 
322, 
328, 
329, 
330, 
331, 
332, 
335, 
336, 
338, 
339, 
340, 
341, 
344, 
345, 
347, 
348, 
359, 
367, 
368, 
411 ; — II : 
48, 105 (110),

117, 
143, 
144, 
158, 
161, 
176, 
178, 
206, 
217, 
219, 
220, 223 (204),

227, 228 (210),

229, 
230, 
231, 
233, 
236, 
263, 
265, 
267, 
273, 
274, 
276, 
277, 
282 à 296 (histoire de l’empire de Ségou), 
297 à 302 (histoire de l’empire du Kaarta), 
306, 
308, 
309, 
310, 
311, 
314, 
315, 
316, 
317, 
318, 
319, 
324, 
325, 
326, 
327, 
328, 
329, 
330, 
332, 
336, 
343, 
344, 
360, 
363, 377 (352),

378, 
391, 
408, 
412, 
413, 
414, 
415, 
416 ; — III : 34, 36, 106, 108, 109, 121, 130, 166, 188.


	Banmana (dialecte —), I : 
276, 
362, 
367, 
368, 
411, 
424.


	Banna-Boubou, II : 
163, 
164.


	Bantchandé, I : 
311 ; — II : 
153.


	Baogo, II : 
146.


	Baol, II : 
307.


	Baoro, II : 
128.


	Baoulé (affluent du Niger), I : 
40, 
69, 
75, 
76, 
284, 
285, 
292, 
300 ; — II : 
178, 
179.


	Baoulé (affluent du Sénégal), I : 
60, 
65, 
76, 
79, 
82, 
164, 
295 ; — II : 
27.


	Baoulé ou Komonoba (affluent de la Comoé),
I : 
64.


	Bapla, II : 
369.


	Bara (titre), II : 
174, 174 (149).


	Bara, I : 
69, 
159, 
242, 
244, 
246, 
367 ; — II : 
80, 
95, 
96, 
111, 
112, 
117, 
211, 
252.


	Bara (près Tombouctou, voir Bori).


	Bara-Issa, I : 
69, 
242, 
243 ; — II : 
80.


	Bara-koï (fonction), II : 
88.


	Barada Tounkara, II : 
315.


	Baradyi, I : 
138.


	Baraka, III : 208, 209.


	Baramangolo, I : 
285, 285 (227),

286 ; — II : 285 (272),

297.


	Baramendana ou Baramandéna, II : 
174, 
175, 176 (150).


	Barani, I : 
168, 
233 ; — II : 
147, 
371, 
372.


	Barga, II : 
147.


	Barhayorho, I : 
140 ; — III : 108.


	Barho, I : 
138, 279 (222).


	Bari, I : 
135, 
136, 
213, 
224, 
229, 
382 ; — II : 
223, 
224, 
231, 
231 à 239 (histoire de la dynastie), 
251, 
288, 
313, 
316, 
321, 328 (314) ;
— III : 104 (27).


	Bari (chef songaï), II : 
252.


	Bari (Sonni —) (voir Bakari-Daa).


	Bari-Keïna-Nkabé (Sonni —), II :

74, 74 (78).


	Bariba, I : 
116, 
131, 
153, 
156, 
169, 
170, 
245, 
309, 
312, 
318, 
319, 
331, 
333, 
337, 
339, 
341, 
345, 
350 ; — II : 
90, 
150.


	Bariba (groupe linguistique), I : 
363, 363 (258),

370.


	Bariba (langue —), I : 
363, 
370, 
373, 
426.


	Barinta, II : 
360.


	Barissa (voir Yaressi ou Diaressi), I : 262 (203) ;
— II : 
14, 
41, 
49, 49 (53).


	Barissongué, II : 
150.


	Barka (ville de Cyrénaïque), I : 47 (10),
185 (108),
215 (145).


	Barka (ville ou pays du Tombola), II : 
106.


	Barka, II : 
309.


	Barkatou, II : 
370.


	Barouéli, I : 
285 ; — II : 
282, 
283, 
416.


	Barros (Joao de —), I : 
60, 
201, 
277 ; — II : 
211, 
212, 
213, 
215, 
381, 
382.


	Barth, I : 193 (116),

203, 
207, 
252, 255 (191),
256 (note 
193) ; — II : 
18, 20 (21),
26 (30),
29 (33),
50 (54),

61, 
64, 
181, 196 (179),

211, 270 (254),
272 (256),
317 (306),
336 (317),

390, 
392, 
393, 
394.


	Bartibogou, II : 
153.


	Basilic (aviso), II : 
406.


	Bassaka, II : 
333, 
379.


	Bassatcha (voir Bassaka).


	Basset (René —), I : 193 (116).


	Bassi, II : 
141.


	Bassi, II : 
39, 
40, 
52.


	Bassikounou, I : 
82, 
84, 
143, 
144, 
182, 
255, 
267, 
269, 
277 ; — II : 
13, 
14, 
56, 
180, 321 (309),

390, 
391, 
423.


	Bassirou Tal, II : 
337.


	Bata, II : 
361.


	Batassi, I : 
140 ; — II : 
361, 
362.


	Baud, II : 
153, 
394, 
397, 
421.


	Baudry, II : 
397.


	Baya, I : 
165, 
292.


	Bayidoba, II : 
150.


	Bayol, II : 
391.


	Bazy, II : 
383, 
399.


	Bé-Bakari Ouatara, I : 
317 ; — II : 
368.


	Béda-Hamma, II : 
368.


	Beggâma, I :
282 (224)
(voir Bagâma).


	Bégho, I : 
279, 279 (222),
280 (note 
222), 
317 ; — II : 276 (263).


	Beïra-Foloko (Dia —), II :

65.


	Bekâra, II : 
33.


	Bekkaï, I : 
131, 182 (105),
183 (107) ;
— II : 75 (80),

234, 
236, 
239, 270 (note 
253), 
271, 
274, 
287, 
423 ; — III : 194, 199.


	Bekkaya, III : 194.


	Bekri, I : 
56, 
57, 
58, 
74, 
88, 
193, 
195, 195 (119),

205, 205 (132),
216 (148),

221, 221 (152),

226, 
227, 227 (162),
242 (175),

250, 262 (203),

282, 302 (241),
308 (245) ;
— II : 
13, 13 (11),

14, 
15, 
17, 
18, 
20, 
21, 
29, 29 (33),

30, 
31, 31 (35), 32 (36),
32 (38),

33, 33 (40),
34 (41),
34 (43),

35, 
37, 
38, 38 (46),

40, 
41, 
42, 42 (48),

43, 
44, 
45, 
48, 
49, 
50, 
51, 52 (55),
52 (57),

65, 
66, 
67, 
68, 68 (72),

69, 69 (74),

70, 70 (note 
75), 70 (77),

71, 
72, 80 (87),
164 (144),

174, 
175, 178 (152),

202, 
354, 
380.


	Belba-Galfermi, II : 
366.


	Bélédougou, I : 
126, 
163, 222 (154),

261, 
263, 
268, 
277, 
282, 
286, 
287, 287 (232),

292 ; — II : 
27, 
55, 
162, 
165, 
167, 
168, 
173, 
179, 
180, 
220, 
285, 
286, 
291, 
293, 294 (287),

300, 
301, 
314, 
315, 315 (304),

388, 
391, 
407, 
412, 
417.


	Bélédougouka, I : 
139.


	Béliard, II : 
391.


	Bella ou Iklân, I : 
85, 
118, 
134, 
135, 
142, 
145, 
252, 
328, 
365 ; — II : 
246.


	Bellevue, II : 
423.


	Béloussa, I : 
154, 
169, 
315 ; — II : 
125, 
126, 
128, 
129, 
135.


	Béma, II : 
290.


	Bemba Niakaté, I : 
267, 
274, 
275 ; — II : 
155.


	Bembella, II : 
141.


	Bemfa Massassi, II : 
298.


	Bena, II : 182 (158).


	Benay, I : 255 (191) ;
— II : 
182.


	Bendougou, I : 
167, 
284 ; — II : 
88, 
102, 
116, 
117, 
208, 
209, 
215, 
216, 
217, 217 (201),

219, 
228, 
246, 
256, 
282, 
286, 
288, 
294, 
416.


	Benga ou Bengo, II : 
253.


	Bengan-Koreï
(Askia Mohammed —), II : 
93, 
95, 
96, 
96 à 99 (règne), 
99, 
100, 
105, 121 (118),

214, 
215.


	Beni-Hâm, I : 
304.


	Beni-Hassân, I : 
117, 
132, 
188, 
189, 
190, 190 (112),

191, 191 (114),

195, 
278, 
322, 
342, 
364, 
365 ; — II : 
106, 
205, 
377.


	Beni-Makil,
I : 
190 ; — II : 
190.


	Beni-Sebeh, II : 
102.


	Beni-Soleïm, I : 
190.


	Bénoum, II : 
378, 378 (353),

386.


	Benquey, I : 
317.


	Bentia, I : 
192, 
240, 
241 ; — II : 
10, 11 (7),

60, 
67.


	Bentigui Doukouré, I : 
265 ; — II : 
25.


	Bérabich, I : 
113, 
117, 
131, 
143, 
157, 
180, 
181, 
182, 
183, 
193, 
195, 
248, 
257, 
319, 
320, 
322, 
342, 
364 ; — II : 
110, 
259, 
266, 
273, 
274, 
388, 
419, 
422.


	Berbères, I : 
85, 
88, 
110, 113 (40),

114, 
117, 
120, 
123, 
132, 
133, 
175, 
179, 
181, 
182, 
183, 
184, 
185, 185 (108),

186, 186 (note 
108), 
187, 187 (110),

188, 
189, 
190, 
191, 
192, 
193, 
194, 
197, 197 (120),

200, 
207, 
208, 
211, 
217, 
218, 
219, 
220, 
227, 
236, 
237, 
238, 
239, 
244, 249 (185),
252 (187),

255, 
256, 
264, 
265, 
278, 279 (note 
221), 
280, 282 (224),

319, 
320, 
321, 
322, 
345, 
364 ; — II : 4,
5,
6,

10, 
14, 
21, 
23, 
27, 
28, 
29, 29 (32),
29 (33),

30, 
31, 
33, 
34, 
35, 
37, 
39, 
42, 
56, 
60, 
61, 
63, 
64, 
65, 
66, 
68, 
69, 
71, 
72, 
74, 75 (80),

76, 
82, 
83, 
101, 
106, 
113, 
117, 
155, 
156, 
163, 
178, 
187, 
190, 
194, 194 (174),

196, 
205, 
207, 225 (206),

268, 
269, 
271, 273 (258),

353, 
380.


	Berbères (langues —), I : 198 (note 
120), 
361, 
365, 
419.


	Berdâma, I : 118 (46) ;
— II : 75 (80).


	Béré ou Bérété ou Béréya, I :

138, 140 (voir Bérété).


	Bérenger-Féraud, I : 
204, 
205, 256 (195).


	Bérété, I : 
138, 
140, 
258, 
267.


	Bérété Kourouma, II : 
375.


	Béretti, II : 
419.


	Bergadjâna, II : 
30.


	Berghouâta, II : 
39.


	Berlioux, I : 
54.


	Bernard, II : 
399.


	Bernès, I : 185 (108).


	Bérouyane, II : 
31.


	Berr, I : 185 (108).


	Bertin, II : 
348.


	Bétéya, II : 
360.


	Betsine, II : 
28.


	Beyla (ville de Guinée), I : 
294 ; — II : 343 (322).


	Bezerkâni, II : 
68.


	Biban, II : 
372.


	Bibers (Ed-Daher
—), II : 
184.


	Bibliographie linguistique, I : 
421 à 426.


	Bida Boli, II : 
183, 
184, 184 (161).


	Bieurt, II : 
399.


	Biffaud, II : 
416.


	Bikoun-Kabi, I : 
269 ; — II : 
80.


	Bikounkabé, II : 80 (84).


	Bilakoro, II : 
348.


	Bilali, II : 
287.


	Bilanga, II : 
153.


	Bilidougou, II : 
360.


	Bimba, I : 
129, 
312.


	Bîna, II : 
218, 
219, 
255.


	Bindé-nâba (fonction), II : 
129.


	Bindo (femme de Maga Diallo), II :

224.


	Binger, I : 
62, 
63, 123 (52),

279 ; — II : 
128, 
181, 
182, 
212, 
346, 
392, 
393, 
394, 394 (364).


	Bir-ez-Zobeïr, II : 
246.


	Bir-Mari, II : 
367.


	Bir-Takhnât, II : 
246.


	Birama Diarisso, II : 
164, 
165.


	Birgo, I : 
151, 
164, 
292, 
296 ; — II : 
301, 
345, 
411.


	Birifo ou Bérifon, I : 
115, 
131, 
154, 
155, 
170, 
171, 
305, 
306, 
312, 
313, 
317, 
323, 
329, 
330, 
331, 
332, 
337, 
339, 
340, 
341, 
349 ; — II : 9,
9 (5),

347, 
369, 
370, 
422 ; — III : 34, 36 (10), 67 (16), 83
(24), 107.


	Birifo (dialecte —), I : 
363, 
370, 
425.


	Birket-el-Habech, II : 
187.


	Birou (voir Oualata), I : 
255, 256 (note 
193), 
268 ; — II : 
56, 
166.


	Biskra (ville d’Algérie), I : 
182 ; — II : 
188, 
193.


	Bissandougou (ville de Guinée), II : 
343, 
346, 
347, 
414.


	Bissi-Ber (Dia —), II : 
65.


	Bissigué, I : 
277.


	Biton Kouloubali,
I : 
247, 
286, 
287, 
322 ; — II : 
143, 
220, 
263, 275 (261),

283, 
284, 
285, 
286, 
287, 
288, 
290, 
297, 
298.


	Bitou, I : 
41, 
169, 
307, 
308 ; — II : 276 (263),

394.


	Bizougou, II : 
153.


	Bla, II : 
415, 
416, 
417.


	Blachère, II : 
418.


	Blé, I : 
115, 
141, 
152, 
171, 
300.


	Blé (dialecte —), I : 
362, 
368.


	Bluzet, II : 
397.


	Bobo, I : 
115, 
116, 
127, 129 (61),

130, 
133, 
153, 
155, 
156, 
161, 
162, 
166, 
167, 
169, 
170, 
171, 
172, 
263, 
270, 
277, 
280, 
288, 
298, 
299, 
301, 
302, 
315, 
316, 316 (248),

330, 
331, 
332, 
333, 
335, 
337, 
339, 
340, 
341, 
348, 
349, 
370 ; — II : 
252, 
282, 
370, 
371, 377 (352),

420, 
421 ; — III : 67 (16).


	Bobo (langue) — I : 
363, 
370, 
372, 
373, 
374, 
425.


	Bobo-Dioula (voir Sia), I : 
171, 
299, 
300.


	Bobo-Dioulasso, I : 
43, 44 (4),

64, 
67, 
77, 
98, 
99, 
100, 
104, 
116, 
138, 
146, 
148, 
149, 
150, 
151, 
152, 
153, 
155, 
157, 
171, 
172, 
233, 
281, 
299, 
300, 
316, 
317, 
318, 
323, 
341, 
368, 
370, 
374 ; — II : 
212, 
348, 
368, 
369, 
374, 
377, 
393, 
394, 
421 ; — III : 130, 193, 197.


	Bobo-Fing, I : 
116, 
130, 
166, 
167, 
168, 
171, 
370.


	Bobo-Gbê, I : 
116, 
130, 
162, 
163, 
167, 
370.


	Bobo-Oulé, I : 
116, 
130, 
167, 
168, 
370 ; — II : 
371.


	Bodian Kouloubali, II : 296
(290),

414, 
415, 
416, 
417, 417 (373).


	Bodian-Moriba Massassi, II :

301, 301 (295),

302.


	Bogandé, II : 
153.


	Bogoré, II : 
150.


	Bogué, II : 
287.


	Bois sacrés, II : 
42 ; — III : 177.


	Boiteux, II : 
418.


	Boka, II : 
266.


	Bokar-Ahmat-Sala,
II : 
312.


	Bokar-Amina, II : 
233, 
234.


	Bokari-Koutou ou
Boukari-Koutou, I : 383 (271),

384, 384 (274) ;
— II : 
128, 
394, 
420.


	Boké, I : 
164, 
297.


	Bokhari,
II : 
246.


	Boko, I : 
292.


	Bokoum, I : 229 (165).


	Bôlé (ville de Gold-Coast), I : 
305.


	Boli, I : 
135, 
136, 
224, 224 (160),

229 ; — II : 
183, 184 (161) ;
— III : 104 (27).


	Boloï, II : 
367.


	Bonaccorsi, II : 419 (375).


	Bondoukou (ville de la Côte d’Ivoire), I :

43, 279 (222),

315, 
317, 
318, 
321 ; — II : 276 (263),

347, 
393 ; — III : 138.


	Bonga ou Lambouéga, II : 
141, 
142, 
210.


	Bongona Konndé, II : 
117, 
245.


	Bongourou, II : 
309, 309 (299).


	Boni, II : 106 (112),

112.


	Boni, II : 
106.


	Bonnel de Mézières, I : 58
(17) ;
— II : 56 (60),
65 (69),

388.


	Bonnier, II : 
347, 
409, 
416, 
418, 
419.


	Bonoto, II : 294 (287),

315.


	Borgnis-Desbordes, II : 
343, 
344, 
392, 
408, 
409, 
410.


	Borgou (pays des Bariba), II : 
90.


	Borgou (zone d’inondation du Niger), II :

80, 90 (95),

225.


	Bori, II : 
257.


	Bornou (pays de la rive occidentale du Tchad),
I : 
201, 
215, 
217, 217 (149),

310 ; — II : 
17, 
67, 75 (80),
92 (note 
99), 
186, 
206, 
278, 
306, 
337, 
341, 
390 ; — III : 197.


	Bornou (village du Niger), II : 
104, 
105, 
241.


	Boromo, I : 
104, 
155, 
168, 
382 ; — II : 
368, 
370, 
421.


	Boron ou Bolon, I : 
138, 149 (84
et 
86), 
168, 
171, 
281, 
368.


	Borrada, I : 
131, 
143.


	Bossé, II : 419 (375).


	Bosséa, II : 
357.


	Bosséâbé, I : 
136.


	Botou, I : 
170.


	Bou-Djebiha, I : 
38, 
84, 
85, 
104 ; — II : 
424.


	Bou-el-Anouâr, II : 336 (317).


	Bou-Ikhtiyar, II : 
248.


	Boua, I : 
116, 
130, 
155, 
156, 
166, 
167, 
171.


	Boua (dialecte —), I : 
363, 
370.


	Bouaré, I : 
139.


	Boubakar (empereur du Tekrour),
II : 
357.


	Boubakar (lieutenant de Tidiani),
II : 
371.


	Boubakar-Saada, II : 
313.


	Boubakar-Samba, II : 
333.


	Boubou, II : 
232.


	Boubou-Aïssata Diallo
(ardo), II : 
229, 
251.


	Boubou Doukouré, I : 
266.


	Boubou-Ilo Diallo (ardo), II :

226, 227 (note 
209).


	Boubou-Mariama Diallo (ardo), II :

108, 
109, 
226, 226 (208),

227.


	Boubou-Ouolo-Keïna, II : 
251.


	Boubou Sissé, II : 
325, 
326, 
329.


	Boudofo, I : 
292.


	Bouet-Willaumez, II : 
389, 
403.


	Boufflers (de —), II : 
385, 
402.


	Bougadié, I : 
419.


	Bougarat, II : 
70, 
72.


	Bougoula, I : 
166 ; — II : 
373, 
374.


	Bougounam, II : 
141.


	Bougouni, I : 
40, 
43, 44 (4),

96, 
99, 
100, 
104, 
141, 
146, 
148, 
149, 
150, 
151, 
152, 
165, 
284, 
292, 
295, 
300, 
368, 
373 ; — II : 
181, 
347, 
376, 
393, 
394, 
418 ; — III : 193.


	Bougounso, II : 
375.


	Bougouré, I : 
314 ; — II : 
149.


	Bougouré-nâba (fonction), II : 
148.


	Bougouri (voir Pougouli).


	Bougouriba, I : 
66, 
67, 
77, 
156, 
171, 
316.


	Bouhima Diallo
(ardo), II : 
224, 
226.


	Bouido-Ali-Bangal, II : 
368.


	Bouilli (voir Bagaré).


	Boukar-Siré, II : 
358.


	Boukari (roi du Galam), II :

384, 
399.


	Boukari-Koutou (voir Bokari-Koutou).


	Boulé Kané, II : 
286.


	Boulgou, II : 
153.


	Bouli, II : 
158.


	Boulsé, I : 
130.


	Boumba (bas Niger), I :

42.


	Boumba (Fouta), II : 
307.


	Boun-Lambo (voir Lambo).


	Bouna (ville de la Côte d’Ivoire), I : 
156, 
313, 
315, 
318, 
321 ; — II : 
348, 
369, 
397, 
421.


	Boundou, I : 
226, 
232, 
236, 
277, 
278, 
290, 
292, 
322 ; — II : 50 (54),

158, 
183, 
299, 
301, 
307, 
309, 
313, 
385, 
386, 
388.


	Boundoubâbou, II : 
368.


	Bounga (femme de Kanta Diallo),
II : 
225.


	Bour-Mali (titre), II : 
208.


	Boura ou Frafra, I : 
306.


	Bourahima-Boye Diallo (ardo), II :

229, 
230.


	Bourdiaux, II : 
409.


	Bouré, I : 
55, 
262, 
291, 
292, 
293, 
296 ; — II : 
45, 
178, 
202, 
307, 
308, 
345, 
360, 
361.


	Boureï, II : 
368.


	Bourem, I : 
42, 
71, 
72, 
145, 
148, 
195, 
197, 
241, 
252 ; — II : 
69, 70 (77),

71, 
83, 
87, 
259, 
423.


	Bournâbé, III : 118 (31).


	Bourneï, II : 
244.


	Bourouro ou Bourourdo (singulier de Ourourbé, voir ce
mot), I : 
224.


	Bourpoudabonga, I : 
42.


	Boussa, I : 
62, 
72 ; — II : 
104, 
292, 
388, 
397.


	Boussansé, I : 
115, 
130, 
155, 
169, 
307, 
308, 
309, 
311, 
314, 
315, 
333, 
337, 
339, 
369, 
371 ; — II : 
126, 
129.


	Boussansé (langue —), I : 
363, 
370, 
372, 
374, 
425.


	Bousse, II : 
372.


	Boussoum, II : 
140.


	Boussouma, I : 
154, 
169, 
231, 
311, 
315 ; — II : 
125, 
126, 
128, 
129.


	Bouticq, II : 
147, 
422.


	Bouverot, II : 
419.


	Bouvet, II : 
147, 
422.


	Bouya (pacha), II : 
259, 261 (239).


	Bouya (Sidi —), II : 312 (300).


	Bouyagui-Toumbéli, I : 
266, 266 (206),

320.


	Boye, I : 142 (75).


	Boyle (Vicars —), I : 213
(142).


	Boylève, II : 
344, 
409, 
411.


	Bozo, I : 
114, 
127, 
137, 
149, 
150, 
161, 
162, 
167, 
218, 
242, 
243, 243 (176),

244, 
251, 
253, 
254, 
263, 
269, 
270, 270 (213),

288, 
303, 
304, 
316, 
329, 
330, 
331, 
332, 
335, 
336, 
338, 
346, 
367 ; — II : 
224, 
321 ; — III : 130, 188.


	Bozo (langue —), I : 
304, 
362, 
367, 
372, 
423.


	Brakna, I : 189 (111) ;
— II : 
354, 357 (336).


	Bratières, II : 
421.


	Braulot, II : 
347, 
376, 394 (364),

421.


	Brière de l’Isle, II : 
403, 
408, 
409.


	Briquelot, II : 
415, 
416.


	Brossard de Corbigny, II :

390.


	Brue (André —), II : 
357, 357 (336),

383, 383 (358),

384, 
385, 
399, 
400, 
401.


	Brun (Père —), I : 139 (72),
140 (74),

142.


	Bunas, II : 
348.


	Buonfanti, II : 
392.


	C


	Cadamosto, I : 
58, 
59, 
201, 
205 ; — II : 
60, 181 (156),

210.


	Cadi, III : 146, 147, 149, 189, 190.


	Cagnou (île de —), II : 
384, 
400, 
401.


	Caille, II : 
307.


	Cailleau, II : 
416.


	Caillié (René —), I : 246
(180) ;
— II : 
389.


	Caire (le —), II : 
187, 
193, 211 (note 
196), 
306, 
341.


	Canard, II : 
409.


	Cancel, I : 
252.


	Canton, III : 124, 134 à 136, 147.


	Caractères physiques des populations, I : 
327 à 333.


	Cardin (veuve —), II : 
400.


	Caron, II : 
336, 
392.


	Carrier, II : 131 (124).


	Carthaginois,
II : 4,
5,
6,

46.


	Case, III : 124, 125, 126, 147.


	Cassien, I : 185 (108).


	Castes, I : 
113, 
134, 
135, 
136, 
137, 
139, 
141, 156 (99),

224 ; — III : 81, 115 à 118.


	Caudrelier, II : 
348, 
370, 
421.


	Caullier (Louis —), II : 
399.


	Cauries, II : 
44, 
51, 
101, 101 (106),

203, 
266, 
272 ; — III : 48, 48 (11), 48 (12).


	Cavally, II : 
348, 
421.


	Cayor, II : 
307, 357 (336),

385, 
399.


	Cazeaux, II : 
426.


	Cercles (nomenclature des —), I : 
103, 
104.


	Cercles (population des —), I : 
99, 
100, 
157 à 172.


	Cession, III : 49.


	Chambonneau, II : 
383.


	Chanaan, I : 185 (108),
186 (note 
108), 
199, 
208.


	Chanaan (pays de Palestine), I : 
214, 
215.


	Chanoine, II : 
420, 
421.


	Chartier, I : 256 (195).


	Chasse et pêche, III : 9, 10.


	Châtiment, III : 153, 155, 156, 157.


	Chaudié, II : 
409, 425 (378).


	Chebana, I : 
189.


	Chebanât, I : 
189.


	Cheikh (titre), III : 198,
199, 203, 204, 205.


	Chemenama, I : 
134, 
146.


	Chemin de fer, II : 
408.


	Cheraga, II : 
262.


	Cherata, II : 29 (33).


	Chétou ou Tichit (voir Tichit), I : 
220.


	Chevant, II : 
404.


	Cheveux, I : 
330, 
331.


	Chevigné (de —), II : 
423.


	Chin-Feness, II : 
81.


	Chinguetti (ville de Mauritanie), I : 
255, 255 (192) ;
— II : 31 (35),

76.


	Choamât, I : 
133.


	Chorfa, I : 
114, 
131, 
143, 
144 ; — II : 
265.


	Chorfiga, I : 
134, 
145, 
160 ; — II : 
419.


	Chous, I : 
199, 200 (123).


	Chrattit, I : 
132.


	Chrétiens, I : 
187, 187 (110),

192, 
193, 
202, 250 (note 
185), 
380 ; — II : 
63, 
113, 
309.


	Christianisme, I : 187 (110),

216, 
219 ; — II : 
63 ; — III : 160, 164
(47), 165 (note 47), 200, 212, 215.


	Chronologie, I : 
319 à 323.


	Chudeau, I : 
78, 
84 ; — II : 
397.


	Circoncision, I : 
331, 
332 ; — III : 176, 177.


	Civilisation, III : 1, 2, 3, 4.


	Clans, I : 
113, 
135, 135 (67),

136, 136 (68
et 
69), 
137, 
138, 
139, 
140, 
141, 
142, 142 (75),

224, 
229, 229 (165),

233, 
262, 
271 ; — III : 98 à 109, 118
(31), 180,
181, 213.


	Clapperton, I : 
62, 
202, 202 (126),
212 (note 
140), 213 (142),
223 (158),
254 (190),

304 ; — II : 80 (84),
91 (99),

388, 389 (361).


	Classes linguistiques, I : 
390, 
391.


	Classes sociales, III : 114,
115.


	Clément-Thomas, II : 
409.


	Clergé animiste, III : 167,
169, 176, 177.


	Clergé musulman, III : 188,
189, 190.


	Climatologie, I : 
90 à 95.


	Cloué, II : 
408.


	Clozel, II : 
424, 
425, 
426.


	Cochia, II : 
60, 211 (note 
196).


	Coemption (mariage par —), III : 68, 69, 70, 71.


	Colbert, II : 
399.


	Collin, II : 
392.


	Coloration de la peau, I : 
327, 
328, 
329.


	Combes, II : 
344, 
345, 
347, 
409, 
411, 
417, 
418.


	Comoé, I : 
41, 
63, 
64, 
66, 
67, 
68, 
77, 
152, 
299.


	Compagnies de commerce du Sénégal, II : 
398 à 401, 402 (366),

403.


	Compagnon, II : 
384.


	Compensation, III : 153, 154, 155.


	Confédération, III : 124, 137, 141, 142, 142 (43).


	Confréries musulmanes, III : 193 à
205, 213.


	Consentement mutuel (mariage par —),
III : 67, 68.


	Consentements nécessaires au mariage, III : 71, 72, 78.


	Consonnes, I : 
405, 
406.


	Consonnes radicales (modifications des —), I : 
390.


	Contrats, III : 40 à 60.


	Contrats (conditions de validité des —), III : 40, 41, 42, 43.


	Contrats (différends relatifs aux —), III : 45.


	Contrats (extinction des —), III : 44, 45.


	Contrats (forme des —), III : 40.


	Cooley, II : 
17, 
41, 52 (55),
353 (329).


	Coppolani, II : 
18, 
423.


	Corippus, I : 185 (108).


	Cornelius Balbus, I : 
217 ; — II : 6.


	Corniet, II : 
400.


	Cornu, II : 
313.


	Cortier, I : 51 (11),
94 (36) ;
— II : 75 (80).


	Courtiers, III : 43.


	Crimes excusables, III : 157.


	Crozat, II : 
128, 
394, 394 (364).


	Cultru, I : 58 (16) ;
— II : 383 (358).


	Cyrénaïque, I : 
184, 
200, 
209, 
210, 
211, 
212, 
215, 
216, 216 (148),

218, 
219, 
224, 
234, 
255, 
319, 
419 ; — II : 
22 ; — III : 196 (79).


	Cyrénéens, II : 5.


	D


	Da, I : 
142.


	Da (près San), II : 
210, 
256.


	Da (chef des Dian), II : 
369.


	Da Diara, II : 
233, 
292, 
293, 
296, 
301.


	Daa, II : 
107.


	Daa ou Daadou,
I : 
212.


	Daanka, II : 248 (228),

257, 
258.


	Daba, I : 287 (231) ;
— II : 
344, 
391, 
408, 
410.


	Daba (guide), II : 
311.


	Daba Sangaré, I : 
233.


	Dabakala (ville de la Côte d’Ivoire), II :

347.


	Dabakoutou, II : 
362, 
392.


	Dabia, II : 
362, 
392.


	Dabila, II : 
369.


	Dabo, II : 
178.


	Dabo ou Dabora, I : 
137, 321 (voir Dabora).


	Dabo Diawara, II : 
158.


	Dabora ou Daboro, I : 
137, 
321 ; — II : 
158, 
161, 
298, 
299.


	Daébé, I : 
135, 
213, 224 (161),

229 ; — II : 
231 ; — III : 104 (27).


	Daédio (singulier de Daébé), I : 
224, 
229.


	Dafiélé ou Dakpélé, I : 
142.


	Dafina, I : 
125, 
138, 
168, 
233, 
276, 
277, 
280, 
313, 
367 ; — II : 
394 ; — III : 197.


	Dafing, I : 
125, 125 (56),

138, 
168.


	Daga, I : 
118.


	Dâga, II : 
48.


	Dagari, I : 
115, 
126, 
131, 
141, 
153, 
154, 
155, 
169, 
170, 
171, 
305, 
306, 
312, 
313, 
316, 
317, 
323, 
330, 
331, 
332, 
337, 
339, 
340, 
341, 
349, 
350, 
369, 
370 ; — II : 
347 ; — III : 67 (16).


	Dagari (langue —), I : 
363, 363 (256),

370, 
372, 
374, 
425.


	Dagari-Fing, I : 
141.


	Dagari-Oulé, I : 
141, 
156 ; — II : 369 (Voir Oulé).


	Dagneaud, II : 
426.


	Dagnorho ou Dagnokho, I : 
138, 
140, 
141, 280 (note 
222) ; — II : 
361.


	Dagomba, I : 
309, 
314 ; — II : 
392, 
393.


	Dagomba ou Dagboma, I : 
305, 
306, 
307, 
308, 
310, 
311, 
312, 
313, 
314, 
315, 
318, 
320 ; — II : 
122, 
138.


	Daï, I : 
72, 
73 ; — II : 
258, 
266.


	Daï Tal, II : 
334.


	Daïkara, II : 
368.


	Daka, II : 
421.


	Dakar, II : 
425.


	Dakka, II : 
372.


	Dakol, II : 
420.


	Dakouraré, I : 
269.


	Dallol-Dosso, I : 
239.


	Dallol-Maouri, I : 
239, 
244 ; — II : 241 (220).


	Dama, I :

231, 231 (167).


	Daman Diawara, II : 
157, 
158.


	Daman-Guilé, I : 
271, 
272, 
273, 
274, 
275 ; — II : 
156.


	Damfa, I : 
159 ; — II : 
315.


	Damga, I : 
136 ; — II : 
301, 
326.


	Damossân, I : 
134, 
146, 
161 ; — II : 
259.


	Dan ou Mêbé, I : 131 (63),

297.


	Dan (langue —), I : 362 (254).


	Danakil, II : 
186.


	Danané (village de la Côte d’Ivoire), II :

348.


	Dancourt, II : 
383.


	Dando, I : 
292.


	Danfassari Kouloubali, I :

286, 
322 ; — II : 
282, 
283, 286 (274).


	Danga, II : 
117.


	Danguina Konnté, II : 
168, 
169, 
178.


	Dâni (mont —), II : 
257.


	Dano, II : 
370.


	Dansira, I : 
139, 139 (72).


	Dansoko, I : 
140.


	Dao, I : 
138, 
140, 279 (222) ;
— II : 
361.


	Dao, II : 
49, 
50, 178 (152).


	Daoud (askia —), II : 
67, 
93, 
102, 
103, 
103 à 108 (règne), 
108, 
111, 121 (118),

215, 
226, 
227, 
243, 
251, 
260.


	Daoud I (askia du Dendi), II :

254, 
255, 
256, 
260.


	Daoud II (askia du Dendi), II :

256, 
259, 
260.


	Daoud III (askia du Dendi), II :

260.


	Daoud-ben-Haroun (askia du Nord),
II : 
261.


	Daouda-Bengaï, II : 
367.


	Daoula, II : 
373.


	Daouna-ber, I : 
70, 
73, 
74.


	Daouna-keïna, I : 
70, 
73, 
74.


	Dapoui-nâba (fonction), II : 
129.


	Dapper, I : 
61 ; — II : 
66, 
67, 181 (156),

182, 182 (158),

213.


	Dar-es-Salam, III : 194,
207.


	Dara (mont —), II : 
259.


	Dara ou Draa (pays, ville et
fleuve du Sud marocain), I : 
49, 
54, 
61, 
180, 
181, 
182, 
189, 
190, 
207, 
289 ; — II : 29 (33),

36, 
37, 
45, 
102.


	Dara-nâba (fonction), II : 
129.


	Darados, I : 
207.


	Daraga, I : 
257, 
259.


	Daramé, I : 
137, 
138, 
275.


	Daraoué, I : 
137, 
289.


	Darbout, I : 
120.


	Darius, I : 
46.


	Dassalami, I : 
281.


	Dassé
Kouloubali-Massassi, II : 
290, 
291, 
300, 
378, 
386.


	Dassiri, III : 168, 169, 169 (50).


	Davoust, II : 
392.


	Dawoéma, II : 
126, 
129.


	Dayambéré, II : 
323.


	Dazouli, II : 
126.


	Débo, I : 
51, 
55, 
69, 
72, 123 (52),

159, 
162, 
230, 
242, 
243, 
244, 
245, 
252, 252 (188),

253, 
263, 
265 ; — II : 
63, 
78, 
80, 
81, 
87, 
141, 
203, 
207, 
210, 
218, 
225, 225 (207),

249, 
251, 
252, 
264, 264 (245),

267, 
275.


	Decœur, II : 
394.


	Dédougou, II : 
370.


	Déforo, I : 
115, 
129, 
153, 
154, 
161, 
305, 305 (242),

312, 
330, 
331, 
332, 
335, 
339 ; — II : 
366.


	Déforo (langue —) I : 
363, 
369, 
373, 
425.


	Dégha ou Mô
ou Diammou, I : 
315.


	Dégha (langue —), I : 363 (257).


	Déguésellen ou Déguisellen, I : 
134, 
146, 
160.


	Deïlouba, I : 
133, 
144.


	Dékoro Kouloubali (voir Denkoro).


	Dékou ou Dégou, I : 
40, 
293 ; — II : 
184, 
359, 
361.


	Delabrue, II : 
385.


	Delestre, II : 
423.


	Delisle (Guillaume —), I :

61.


	Dello Tôrodo, I : 
230, 
231.


	Demba, I : 
140, 140 (74).


	Demba Bari, II : 
371.


	Demba-Demmo, II : 
224.


	Demba-Dondi, II : 
89, 
214, 
224, 
225.


	Demba Galadio, I : 
231.


	Demba-Hamadou, I : 
232.


	Demba Sangaré (voir Demba Bari).


	Demba-Séga, I : 
290 ; — II : 
299, 299 (294),

300, 
301, 
363, 363 (342),

386.


	Demba-Yamadou, II : 
364.


	Dembacané, II : 357 (336)
(voir Dembakané).


	Dembakané ou Dembacané, II : 357
(336),

384.


	Dembélé ou Dambélé, I : 
138, 
139, 139 (72),

140, 
141 ; — III : 102, 104, 108.


	Dembo Tôrodo, I : 
230, 
231.


	Demdem, I : 
302, 302 (241).


	Demmo, II : 
224.


	Dendi (contrée), I : 
120, 
239, 
240, 
244, 
246, 
249 ; — II : 
87, 
89, 91 (97),

92, 
98, 
102, 
107, 
109, 
111, 
116, 
117, 
241, 
242, 
243, 243 (223),

244, 
246, 
247, 
248, 
249, 
251, 
252, 
253, 
254, 
255, 
256, 
259, 
260, 
262, 
263.


	Dendi (tribu songaï), I :

114, 
120, 
136.


	Dendi-fari (fonction), II : 
87, 
103, 
109.


	Denga, II : 
83, 
84.


	Denham, I : 
62 ; — II : 389 (361).


	Déni Dabora, II : 
299, 299 (293).


	Déni Massassi ou Dénimbabo, II : 
299, 299 (293),
299 (294).


	Dénianké, I : 
136, 
225, 230 (note 
166), 
233, 233 (168) ;
— II : 
355, 355 (331),

356, 356 (334),

358.


	Denis Fernandez, I : 
58.


	Denkoro Kouloubali,
II : 
143, 143 (134),

286, 286 (274),

287, 
288, 
289.


	Dentilia, II : 
402.


	Dépôt, III : 54.


	Dérébo, I : 
138.


	Deren, II : 
39.


	Descemet, II : 407 (note 
369).


	Deshayes, II : 
404.


	Desmarais, II : 
404.


	Desplagnes, I : 235 (169),
243 (176),
287 (232) ;
— II : 
19, 
397.


	Desplats, II : 
404, 
405.


	Dessékoro (voir Dassé
Kouloubali-Massassi).


	Destenave, II : 
146, 
147, 
372, 
373, 
397, 
420, 
421.


	Déterminatifs et qualificatifs, I : 
402, 
403.


	Dettes, III : 55.


	Dia (souffle vital), III : 165,
166, 171.


	Dia ou Diaga ou Diagha ou
Diaka ou Diakha (bras du Niger), I :

69, 
162, 
230, 252 (188),

253, 253 (note 
188), 254 (189) ;
— II : 
218, 
223, 
224, 
225, 
228, 
230.


	Dia ou Diaga ou Diagha ou
Diaka ou Diakha (ville), I : 
159, 252 (188),

268, 268 (209),
270 (212) ;
— II : 177 (151),

180, 
196, 
203, 
209, 
223, 
224, 
227, 
230 ; — III : 103 (26).


	Dia ou Diaga ou Diagha
ou Diagara ou Diagari (contrée), I : 123
(52),

124, 
178, 
179, 
203, 
212, 
215, 
217, 
220, 222 (154),
228 (164),

229, 
252, 252 (188),
253 (note 
188), 
254, 254 (189),

255, 
256, 
257, 257 (196),

263, 
264, 
265, 
267, 
268, 
269, 
276, 
280, 
282, 
292, 
319, 
367 ; — II : 
25, 
27, 
55, 
89, 
154, 
162, 
165, 177 (151),

180, 
195, 
196, 
203, 
207, 
216, 
223, 
224, 225 (206).


	Dia (titre dynastique ; chercher au nom qui suit Dia les
noms des princes de cette dynastie), I : 
193, 
245, 
319 ; — II : 
61, 
62, 62 (65),

63, 
74, 
83, 
84.


	Dia (histoire de la dynastie des —), II : 
60 à 72.


	Dia-Founè, I : 
257.


	Dia-Moussa Niarè, I : 
289, 289 (235).


	Diaba Lompo, I : 
308, 
311, 
312 ; — II : 
122, 
125, 
149, 
150.


	Diabaaté ou Diabahaté ou Diawaté,
I : 
140 ; — III : 118 (31).


	Diabéra, I : 
258.


	Diâbi, I : 
137, 
138, 
258, 
267, 
269 ; — II : 
358.


	Diabigné-Doumbé, II : 
156.


	Diabigué, II : 
158, 
311.


	Diabo, II : 
153.


	Diabouraga, I : 
137.


	Diadié-Gao, I : 
231.


	Diadié-Sadio, I : 
228, 
229, 229 (166).


	Diadié-Safo, II : 
224, 
226.


	Diadié-Toumané, II : 
103, 
226.


	Diafarabé, I : 
69, 252 (188),

269, 
270 ; — II : 
117, 
196, 
203, 
276, 
335, 
386, 
392.


	Diafouko, II : 
52, 52 (57).


	Diafounko, II : 
52.


	Diafounou, I : 
158, 
222, 222 (155),

256, 
257, 
263, 
266, 
319 ; — II : 
27, 
52, 
154, 
155, 
314, 
334, 
411.


	Diaga, Diagara, Diagari,
Diagha, Diaka, Diakha (voir Dia), I : 
178, 
179, 
203, 222 (154),
228 (164),

229, 
253 à 257, 
263 à 269, 
276, 
280, 
282, 
292, 
319 ; — II : 
25, 
27, 
55, 
89, 
154, 
162, 
165, 177 (151),

180, 
195, 
196, 
203, 
207, 
216, 
223, 
224, 225 (206).


	Diagaba-Founè, I : 
257.


	Diaganka, I : 
124.


	Diagara ou Diagari (voir Diaga),
II : 
195, 
196, 
203, 
224.


	Diaghaté ou Diakaté (voir Niakaté).


	Diagouraga, I : 
138, 
260.


	Diagouraga, I : 
274.


	Diagourou, II : 
423.


	Diaka (voir Dia et Diaga).


	Diaka-nâba (fonction), II : 
148.


	Diakandapé, II : 
405.


	Diakaté ou Diakhaté ou Diaghaté (voir
Niakaté),
I : 228 (164),

229, 253 (note 
188) ; — II : 
154, 
358 ; — III : 103 (26).


	Diakili Diara, II : 
289.


	Diakité, I : 
135, 
140, 
229, 
233, 253 (note 
188) ; — III : 103 (26),
104, 109.


	Diakolo, I : 
268.


	Diala, I : 
140.


	Diala, II : 
158, 
312.


	Dialafara, II : 
308.


	Dialako, I : 
39.


	Dialana, II : 
90.


	Dialectes, I : 
113, 
357, 
358, 
359, 
364, 
373.


	Diallo (singulier de Dialloubé, voir ce mot), I : 
140, 
224, 224 (160),

227, 
229, 
233 ; — II : 
223 à 231 (histoire de la dynastie), 
231, 
236 ; — III : 104 (27),
109.


	Diallon (voir Fouta-Diallon), I : 
296, 296 (237).


	Diallonké, I : 
115, 115 (42),

121, 
127, 
140, 
151, 
152, 
163, 
164, 
165, 
233, 233 (168),

283, 
293, 
296, 
297, 
301, 
302, 
330, 
331, 
333, 
334, 
338, 
348, 
368 ; — II : 
41, 
49, 
178, 
184, 
207, 
308, 
361.


	Diallonké (dialecte —), I : 
283, 
362, 
368.


	Dialloubé, I : 
135, 135 (67),

201, 
212, 224 (161),

229, 
232 ; — II : 
82, 
117, 
143, 
146, 
147, 
148, 
226, 
231, 
258, 328 (315) ;
— III : 104 (27).


	Diamadi, II : 
362.


	Diamala (voir Niamala).


	Diamanatigui (fonction), II : 
376.


	Diaméra Sogona, I : 
260, 
261 ; — II : 
162, 
163.


	Diamondi, II : 
368.


	Diamou ou nom de clan, I : 
110, 
141, 
142, 142 (75) ;
— III : 80, 107, 107 (28), 108 (note
28), 180.


	Dian ou Dian-né, I : 
116, 
131, 
153, 
156, 
170, 
171, 
300, 
312, 
316, 
317, 
321, 
332, 
334, 
335, 
339, 
350 ; — II : 
369, 
370.


	Dian (langue —), I : 
363, 
370, 
373, 
425.


	Dian Sidibé, II : 
371.


	Diandian, II : 
241.


	Diang, I : 142 (75).


	Diangana Boro, I : 
257.


	Dianghirté, I : 
158.


	Diango, II : 
313.


	Diagounté (province), I : 
158 ; — II : 
155, 
158, 
161, 
314.


	Diangounté (village), II : 
312.


	Dianguitoï, II : 
81.


	Diankabé, II : 
251, 
252.


	Diankabo, II : 248 (228),

257, 
258.


	Diao, I : 
136, 142 (75).


	Diaogo, II : 355 (332),
356 (note 
332).


	Diapaga, I : 
104 ; — II : 
153.


	Diapangou (voir Diapaga).


	Diara (entre le Niger et le Bani), II : 
209.


	Diara (près Nioro), I : 190 (112),

220, 230 (note 
166), 253 (note 
188), 
261, 
266, 
267, 
271, 
273, 
274, 
275, 
276, 
288 ; — II : 
55, 
90, 
91, 
154 à 161 (histoire du royaume), 
165, 
180, 
207, 
214, 
216, 
228, 
292, 
297, 
298, 
299, 
300, 
301, 
358, 
378, 
386.


	Diara,
I : 
139, 
140, 253 (note 
188), 
287 ; — II : 177 (151),

285, 
288 à 296 (dynastie), 
324, 
416 ; — III : 80, 103
(26), 104,
106, 108, 180.


	Diara Kannté, II : 
164, 
165.


	Diara Makassa, I : 
283.


	Diara-Mamadi, I : 
273.


	Diarassouba, I : 
140, 
141.


	Diaressi, I :

137, 
260, 
267 ; — III : 103 (26).


	Diaressi, II : 
13, 
14, 
41, 
44, 
49, 
50, 
51, 
52, 
358.


	Diari, II : 
366.


	Diarisso ou Diaressi, I : 
137, 
260, 
265, 268 (210) ;
— II : 
154, 
162, 
163, 
165, 
358 ; — III : 103 (26).


	Diarissona, II : 
41, 
49, 
358.


	Diata (ministre de Moussa II),
II : 
206.


	Diatara, I : 
140.


	Diawambé, I : 
119, 
135, 
137, 
224, 224 (161),

228, 
229, 229 (165),

230, 264 (note 
205), 
267, 271 (215),

321 ; — II : 
157 ; — III : 118 (31).


	Diawando (voir Diawambé).


	Diawara, I : 
115, 
137, 149 (85),
222 (155),
256 (195),

260, 
267, 
271, 271 (215),

272, 
273, 
276, 
321, 
332 ; — II : 
155 à 161 (histoire de la dynastie), 294 (287),

297, 
298, 
299, 
301, 
302, 
310, 
311, 
312, 
314, 
315, 
328, 
329, 
378 ; — III : 118 (31).


	Diawara, II : 
302.


	Dibikarala, II : 
104.


	Diébédougou, II : 
308, 
360.


	Diébelli, II : 
360.


	Diébougou, I : 
67, 
104, 
156, 
170, 
171, 
299, 
300, 
313, 
316, 
317, 
323 ; — II : 
369, 
421.


	Diédougou, I : 
166.


	Diégo Gomez, II : 
208.


	Diégounko, II : 
307.


	Diégué-Maniaba Souko, II :

167, 
168, 
177.


	Diêli, I : 139
(voir aussi Dyêli).


	Diéna, II : 
414.


	Dienné, I : 
44, 
69, 
71, 
98, 
99, 
100, 
104, 
111, 
137, 
138, 
146, 
147, 
148, 
149, 149 (87),

150, 
153, 
155, 
162, 
231, 
239, 
244, 
245, 
247, 
249, 
250, 
251, 
253, 
254, 254 (189),

256, 256 (194),

257, 
263, 
265, 
269, 
270, 270 (212),
270 (213),

271, 
274, 
276, 
279, 279 (222),

280, 
284, 
286, 
298, 
316, 
319, 
320, 
321, 
322, 
336, 
346, 
359, 
366, 
367, 
373, 
420 ; — II : 
27, 
75, 
78, 
79, 79 (83),

88, 
95, 
99, 
102, 
105, 105 (110),

108, 
117, 121 (118),

191, 
208, 
209, 
210, 
214, 
216, 
217, 
218, 
219, 
220, 
224, 
226, 
227, 
228, 228 (210),

229, 
232, 
233, 
234, 
236, 
244, 
245, 
246, 
251, 
252, 
254, 
255, 
256, 
260, 
267, 
268, 268 (251),

269, 269 (252),

273, 
275 à 277 (monographie), 
278, 
281, 281 (268),

282, 
286, 
289, 
293, 
319, 
320, 
322, 
335, 
336, 
337, 
371, 
382, 383 (note 
357), 
386, 
389, 393 (363),

417, 
418 ; — III : 7 (2), 109
(29), 130,
192, 193, 193
(74).


	Dienné-koï (fonction), II : 
88.


	Diennenké ou Diennéens, I : 
137, 
148, 149 (87),

270 ; — II : 
269, 
275.


	Diennépo, I : 
137, 270 (213).


	Diennéri, I : 
162, 
276, 
278, 
279.


	Dienta (voir Zenta).


	Diéou, II : 
275.


	Dieppois, II : 
398, 
399.


	Diêr-Galfermi, II : 
366.


	Diermabé, I : 
120.


	Diéroumfa Doukouré, I : 
266.


	Digna, I : 
158.


	Digna ou Dinga,
I : 
256, 
257, 
258, 
259, 
263, 
279 ; — II : 27 (note 
30), 
162.


	Diguimadi, II : 
362.


	Dikéné, I : 
138, 
257.


	Diko, I : 
136.


	Diko, I : 230 (note 
166).


	Dimar, I : 
136.


	Dimbané, I : 
271.


	Dina, II : 
329, 
330.


	Dindéra, I : 
293.


	Dinguira, II : 
313, 
363.


	Dinguiray (ville de Guinée), I : 
40, 
43, 
294 ; — II : 
306, 
307, 
308, 
324, 
331, 
333, 333 (316),

337, 
362, 
411.


	Dio, II : 
391, 
408.


	Diobango, II : 
107.


	Diobo Tôrodo,
I : 
230, 
231.


	Dioboro, I : 
263, 
269, 
270, 270 (212),
270 (213),

279 ; — II : 
78, 
79, 
275, 
278.


	Diofina, II : 
291.


	Diogoré-naba ou
Zogonaba, II : 
145.


	Dioka, I : 
257 ; — II : 
162, 
292, 
300, 
301, 
310.


	Diola, I : 131 (63).


	Diolof, I : 
201, 230 (note 
166) ; — II : 50 (54),

355, 
356, 
357, 
385.


	Dioloumpo, I : 
142.


	Dioman, III : 104.


	Diomandé ou Diomansi, I : 
140 ; — III : 104.


	Diomboko, I : 
165, 
222, 222 (155),

227, 
290 ; — II : 
52, 52 (57),

299, 
300, 
301, 
302, 
331, 
359, 
363, 
407.


	Diondio, II : 
79, 
95.


	Dionfalla, II : 
218.


	Diongo-Ber (Dia —), II : 
65, 
66.


	Diongoï, I : 
265 ; — II : 
379.


	Dionka, II : 285 (note 
271).


	Dionkadougou, I : 
166 ; — II : 285 (note 
271).


	Diop, I : 142 (75).


	Diouf, I : 142 (75).


	Diouga Sambala, II : 
363.


	Diougou, II : 
48.


	Diougou-Koullé, II : 
328.


	Diougouraguiet, I : 274 (217).


	Diougouri, I : 
298.


	Dioula, I : 
110, 
111, 
115, 115 (41),

121, 
124, 
125, 
126, 
127, 131 (63),

138, 
141, 
149, 
150, 
153, 
157, 
165, 
166, 
167, 
168, 
169, 
170, 
171, 
251, 
278, 
279 à 282 (origines), 
295, 
298, 
299, 
300, 
313, 
317, 
318, 
320, 
323, 
329, 
330, 
331, 
332, 
335, 
336, 
338, 
346, 
347, 
348, 
359, 
368, 
369, 
375, 
411, 
412 ; — II : 
144, 
148, 
212, 
276, 276 (263),

277, 
289, 
368, 
373, 
374, 374 (350) ;
— III : 38, 104, 108, 109, 188, 194, 197.


	Dioula (dialecte —), I : 
150, 
276, 
279, 
362, 
367, 
368, 
411, 
424.


	Dioulo, II : 
218.


	Diouma Sal, I : 
223, 224 (161).


	Dioumbalé, I : 
170.


	Diouna, I : 
292 ; — II : 
178, 
179.


	Dioura, I : 
267 ; — II : 
180, 195 (178).


	Dirma, I : 
159, 
246 ; — II : 
79, 
95, 
96, 
117.


	Dirma-koï (fonction), II : 
79, 
88.


	Divination, III : 184, 184
(63), 185.


	Divisions ethniques, III : 109,
110, 111.


	Divorce, III : 73, 74.


	Diyé, I : 
298.


	Djafer, I : 
188.


	Djedala (voir Goddala), I : 185
(108),

186.


	Djedda (ville du Hidjaz), II : 
306.


	Djerma ou Djermaganda (contrée de la rive
gauche du Niger), I : 98 (38),

240, 
242, 
244, 
249, 
252, 420 (voir Djermaganda).


	Djerma (contrée de Tripolitaine), I : 
87, 
217.


	Djerma ou Songaï du Sud-Est, I :

114, 
120, 
136, 
240.


	Djermaganda, II : 
89.


	Djibo, I : 
68, 
77, 
82, 
104, 
154, 
161, 
231, 
383, 383 (271) ;
— II : 
128, 
257.


	Djifango, I : 
316.


	Djilgodi, I : 
231, 
304, 
305, 
310, 
314, 
383, 383 (271) ;
— II : 
146.


	Djitoumou, I : 
163 ; — II : 
343.


	Djouder (pacha), I : 
246, 
247, 250 (note 
185), 
322, 
345 ; — II : 56 (60),

114, 
115, 
116, 
158, 
216, 
228, 
240, 
241, 
244, 244 (225),

245, 
247, 
249, 
250, 
253, 
259, 
268, 
271.


	Djouf, I : 
38, 
43, 
51, 
84.


	Djougou (ville du Dahomey), I : 
43.


	Do (génie), III : 174.


	Dô (lac), I : 
70.


	Do Kouroubari, II : 
368.


	Dochard, II : 
385, 
388.


	Dogom, I : 
115, 
129, 
153, 
154, 
160, 
161, 
162, 
168, 
303, 
304, 
305, 305 (242),

309, 
310, 
312, 
314, 
330, 
331, 
333, 
335, 
339 ; — II : 
81, 
107, 
139, 
150.


	Dogom (langue —), I : 
363, 
369, 
373, 
425.


	Dokita, II : 
347, 394 (364),

421.


	Dokuy, I : 
168 ; — II : 
371.


	Dolindougou, I : 
166.


	Dom, II : 
107.


	Dominé, I : 
142.


	Domitien, I : 
56, 
217.


	Donation, III : 49, 50.


	Donation entre vifs, III : 30.


	Donaye ou Dounaye, II : 
307.


	Dongoï, II : 
423.


	Dongoligo, II : 
98.


	Donso ou Donzo ou Lonzo, I :

139 ; — III : 118 (31).


	Dorhossié, I : 
116, 
131, 
157, 
171, 316 (248).


	Dorhossié (dialecte —), I : 
364, 
370.


	Dori, I : 
43, 
68, 
72, 
73, 
77, 
82, 98 (38),

99, 
100, 
104, 
145, 
146, 
147, 
153, 
154, 
155, 
161, 
197, 
230, 
231, 
373 ; — II : 
100, 
234, 
253, 
259, 
337, 366 (345),

367, 367 (348),

368, 
390, 
394, 
420, 
421 ; — III : 192 (73).


	Dosséguéla, II : 
416.


	Dosso, I : 
138.


	Dosso (ville du territoire militaire), I :

120, 
148, 
251.


	Dot, III : 67, 69.


	Dotala, II : 
233.


	Dou (titre), II : 
49, 
50.


	Douaïch (voir Idao-Aïch).


	Douaire, III : 71.


	Doué (marigot du Sénégal), II : 
354.


	Doué (montagne), II : 
251.


	Douentza, I : 
77, 
82, 
104, 
154, 
162, 
230 ; — II : 
107, 
251, 
257, 
337, 393 (363),

418.


	Douga (chef légendaire), I :

259.


	Douga (interprète), II : 
196, 196 (180),

200.


	Dougaba, II : 
325.


	Dougassou, II : 
319.


	Dougbolo, II : 377 (352),

415, 
416, 
417.


	Dougoutigui (fonction), II : 149 (136) ;
— III : 129, 130, 169 (49).


	Douissé, I : 
258.


	Doukouré, I : 
137, 
140, 
265, 
320 ; — II : 
55, 
154, 
165.


	Doumbouya ou Doumouya, I : 
139, 
140, 140 (74) ;
— II : 
361 ; — III : 108.


	Dounga, II : 
337.


	Dounzou, II : 
397.


	Douro (Dia —), II : 
65.


	Doussé, II : 
421.


	Doutté, III : 185 (65).


	Draa (voir Dara).


	Dramané, II : 
309, 309 (299),

384, 
400.


	Du Bellay, II : 
401.


	Dubois (Félix —), I : 148
(79),

238 ; — II : 74 (78).


	Dugast, I : 
417.


	Duliron, II : 
385.


	Dumontet, II : 
402.


	Dupuis-Yakouba, I : 243 (176),
243 (178),
381 (265),

420.


	Durand, II : 
385.


	Duranton, II : 
363, 
389.


	Dyêli (caste),
II : 
200, 200 (185) ;
— III : 118 (31) (voir aussi
Diêli).


	Dyiba, I : 229 (165).


	Dyigui-Bilali, II : 
175.


	Dyinguer-ber, II : 
270, 
275.


	Dynamisme, III : 165, 173, 175.


	Dynamique (esprit —, voir « niâma »).


	Dzikr, II : 
306 ; — III : 197, 198, 200, 201, 203, 204, 205.


	E


	Ebiâbé, I : 
136.


	Echange, III : 47.


	Ecoles d’initiation, III : 177 (56) (voir « associations »).


	Ecoles musulmanes, III : 191,
192, 193, 193
(74).


	Edrissi, I : 
56, 
250 ; — II : 
14, 
15, 
17, 
18, 
24, 
42, 
43, 
45, 
47, 
48, 
49, 50 (54),

55, 
66, 
67, 
68, 69 (73),

70, 
71, 
354, 
380.


	Egrot, II : 
399.


	Egypte, I : 
176, 186 (note 
108), 
198, 
200, 
204, 
205, 
206, 
207, 
208, 208 (135),

209, 
210, 
211, 
212, 212 (note 
140), 213 (142),

214, 
215, 
218, 
238, 
249, 
250, 250 (186),

251, 
419 ; — II : 4,

59, 
64, 75 (80),

86, 185 (164),
188 (note 
168), 194 (174),

196, 205 (191),

208, 211 (note 
196), 269 (252).


	Egyptiens, I : 186 (note

108), 
199, 
200, 
204, 208 (135),

209, 
214 ; — II : 5,
6,

21, 
196.


	Eichthal (d’ —), I : 
202.


	El-Abbas (Moulaï —), II : 253
(232),

259, 
263.


	El-Abbas Guibi, II : 
276, 
277.


	El-Akib (cadi), II : 106 (113),

107, 
270.


	El-Amin (askia du Dendi), II :

253, 
254, 
260.


	El-Amin (chef de Dienné), II :

105.


	El-Bekkaï, II :

239, 317 (306),

321, 321 (309),

322, 
323, 323 (312),

335, 
336, 336 (317),

337, 
390, 407 (370).


	El-Djouher, II : 
36.


	El-Ghâba, II : 
42.


	El-Hadi (gouverneur du Gourma),
II : 
109, 
110, 
111, 
112, 121 (118).


	El-Hadj (askia du Nord), II :

229.


	El-Hadj (frère de l’askia Daoud),
II : 
103.


	El-Hadj I (voir Mohammed
Touré).


	El-Hadj II (voir Mohammed-el-Hadj
II), II : 
251, 
260.


	El-Hadj III (askia du Nord), II :

254, 
255, 
260.


	El-Hadj IV (Mohammed —, askia du Nord),
II : 
256, 
257, 
261.


	El-Hadj V (askia du Nord), II :

266.


	El-Hadj-Ali (Sidi —), II :

306 ; — III : 195.


	El-Hadj-ben-Daoud (askia du Dendi),
II : 
260.


	El-Hadj-Bougouni, II : 
414, 
416.


	El-Hadj-Mohammed-el-Mokhtar, III :
195, 196.


	El-hadj-Omar,
I : 
147, 176 (102),
190 (112),
191 (114),

236, 
287, 287 (232),

323 ; — II : 
161, 223 (204),

234, 
239, 
274, 
276, 
293, 293 (285),

294, 294 (286),
294 (287),

295, 295 (288),

296, 
302, 
305 à 323 (sa vie et ses conquêtes), 
324, 
325, 
326, 
332, 
335, 
337, 
338, 
341, 
342, 
343, 
360, 
363, 363 (343),
363 (344),

364, 
371, 
378, 
379, 
390, 
391, 
404, 
405, 
406, 
407, 407 (370),

410, 
411, 
417, 
418 ; — III : 131, 142, 194, 195, 203, 206, 210, 213.


	El-Hafid (Moulaï —), II : 
263.


	El-Hamdiya, II : 
110.


	El-Hassan (amîn), II : 
250, 250 (230),

251.


	El-Kanémi, II : 
306.


	El-Mamer, II : 
187, 
188, 
189, 
190.


	El-Mehellebi, II : 29 (34),

71.


	El-Melek En-Nasser, II : 
186.


	El-Merhili, I : 
183, 219 (150) ;
— II : 
65, 65 (69),

85.


	El-Mokhtar (maire de Tombouctou),
II : 
77, 
78, 
82, 
85.


	El-Mokhtar Bekkaï, II : 
239.


	El-Mokhtar-ben-Ahmed El-Kounti (Sidi
—), II : 336 (317) ;
— III : 194.


	El-Mokhtar-el-Adrami, III : 194
(77).


	El-Motaouekkel (khalife), II :

86.


	El-Oualedji ou Issafeï,
I : 
69, 
70 ; — II : 
99, 
253.


	Elmina (ville de la Côte d’Or), II : 
212, 
381.


	Emmanuel (roi de Portugal), II :
211 (197).


	Empire, III : 124, 142, 143.


	Endogamie, III : 81.


	Enfants (attribution des —), III : 75, 76, 77, 90, 92.


	Enfants (obligations des —), III : 84, 85.


	Enfants adultérins, III : 90.


	Enfants incestueux, III : 90,
91.


	Enfants naturels, III : 39.


	Epouse (droits de l’ —), III : 86.


	— (obligations de l’ —), III : 83,
84.


	Epoux (droits de l’ —), III : 85.


	— (obligations de l’ —), III : 82,
83.


	Epreuves judiciaires, III : 152,
153.


	Er-Rachid (Moulaï —), I : 
247, 
248, 248 (184),

322, 
345 ; — II : 
263, 
286.


	Eratosthène, I : 46 (6).


	Erg-ech-Châche, I : 
42.


	Erg-Iguidi, I : 
51.


	Erg-Moughtir, I : 
43, 
51.


	Ernessé, II : 
70.


	Es-Sahéli (Abou-Ishak
—), I : 
250, 250 (186) ;
— II : 
188, 188 (note 
168), 
189, 189 (169),

190, 
203, 
270, 270 (254),

272, 
274, 
275, 275 (261).


	Es-Saouri, II : 
254.


	Es-Soyouti, II : 
86.


	Es-Souk (voir Tadmekket), I : 
194 ; — II : 
69.


	Esaü, I : 186 (note 
108), 259 (200).


	Escayrac de Lauture (d’ —), I :
213 (142).


	Esclavage, III : 113, 114, 213.


	Esclavage volontaire, III : 58,
59.


	Esclaves (droits des —), III : 31,
38, 39.


	— (mariage des —), III : 72.


	Espagne, II : 
380.


	Espagnols, II : 381 (355).


	Essarts (des —), II : 
405, 
406, 407 (note 
369).


	Et-Temimi, II : 
270.


	Etéarque, I : 
47.


	Etendue et population, I : 
37.


	Ethiopie, I : 
200, 
209.


	Ethiopiens, I : 
199, 
200, 
207.


	Eudoxe de Cyzique, I : 
49, 
50 ; — II : 
380.


	Excision, I : 
331 ; — III : 176, 177.


	Exogamie, III : 80, 100.


	Exploration du Soudan, II : 
380 à 397.


	Eyar, II : 
36.


	Ez-Zobeïri, II : 
105.


	Ezéchiel, I : 
199, 
200.


	F


	Fabou Touré, II : 
344, 
345, 
410.


	Facies, I : 
329, 
330.


	Fada-n-Gourma, I : 
43, 
68, 
72, 
77, 
79, 
99, 
100, 
103, 
104, 
146, 
153, 
154, 
155, 
156, 
169, 
306, 
309, 
310, 
311, 
312, 
318, 
371, 
374 ; — II : 
122, 
123, 
124, 
125, 
149 à 153 (histoire de l’empire), 
394, 
397 ; — III : 193.


	Fadadio (Dia —), II : 
65.


	Fadé, I : 
138.


	Fadé Kanédyi, I : 
274.


	Fadigui, II : 
301.


	Fadougou (cercle de Koutiala), I : 
166.


	Fadougou (rive droite du Niger), II : 
117, 
209, 
219, 
230, 315 (304).


	Fadougou (rive gauche du Niger), I : 
163 ; — II : 
315.


	Fafa, II : 
374, 
375, 
415.


	Faguibine, I : 
51, 
55, 
70, 
73, 
74, 77 (26),

193 ; — II : 
14, 
71, 
72, 
78, 
203, 
207, 
418, 
422.


	Faidherbe, I : 
205, 413 (280) ;
— II : 
312, 
313, 
390, 
403, 
404, 404 (367),

406, 406 (369),

407, 407 (note 
369), 407 (370).


	Fakaloumpan, II : 
156.


	Fal, I : 
136.


	Fala, II : 
218, 
219.


	Falémé, I : 
39, 39 (2),

55, 
65, 
75, 
151, 
226, 227 (162),

253, 
262, 262 (203),

296 ; — II : 
41, 
45, 
50, 50 (54),

51, 
214, 
215, 
302, 309 (297),

313, 314 (303),

358, 
359, 
362, 362 (339),

383, 
384, 
385, 
387, 
389, 
390, 
399, 
401, 
402, 
403, 
405, 
407.


	Fali, I : 
140.


	Fali, II : 
328.


	Falilou, II : 
333.


	Fama, I : 
166.


	Fama (titre princier), II : 
21, 321 (309),

414.


	Famaba, II : 
366.


	Famba Keïta (voir Kamba Keïta).


	Fâmié, III : 104.


	Famille (bien de —), III : 21,
22, 26, 34, 36.


	Famille globale, III : 93 à 98,
126, 127.


	Famille réduite, III : 81 à 86,
93.


	Familles ethniques, I : 
112, 
113, 
114, 
115.


	Familles linguistiques, I : 
112, 
357, 
358, 
359, 
361, 
362, 
363, 
364.


	Famorhoba, II : 
373.


	Fané ou Fani, I : 
140 ; — III : 118 (31).


	Fanti, II : 
212.


	Fara-Sôra, II : 104 (voir
Farana-Sôra).


	Farabana, II : 
302, 
308, 
309, 
401.


	Farach, II : 
422.


	Faragaran, II : 418 (374).


	Farako (chef-lieu du Fadougou, rive droite du Niger), II : 
117, 
209, 
216, 
218, 
219, 
230, 
296, 315 (304).


	Farako (rivière), II : 
345.


	Faram-Ber, I : 
241.


	Farama, II : 
209.


	Farama-Oulé, I : 
281.


	Faran (titre princier), II : 
21.


	Faran ou Faram, I : 
136, 
241, 
242, 
243, 
244, 
320 ; — II : 
63.


	Faran-Nabo, I : 
242, 243 (178),
244 (note 
178).


	Farana (ville de Guinée), I : 
294 ; — II : 
347.


	Farana-sôra ou Faran-sôra,
II : 
208, 216 (voir Fara-Sôra).


	Farangalli, II : 
333, 
334.


	Faraoua ou Faraoui, II : 
52, 
53.


	Farba (titre), II : 
21, 
194, 
202, 
203.


	Faré Diawara, II : 
158.


	Farhama (titre princier), II : 
21.


	Fari (titre princier), II : 
21.


	Fari-mondio (fonction), II : 
87, 
93, 
103.


	Fariko, I : 
40.


	Farima (titre), II : 
21.


	Farimaké, I : 
159 ; — II : 
80, 
211, 
337.


	Farimboula, II : 
360.


	Farka, II : 
397.


	Farmanata, II : 
218.


	Faron, II : 
314.


	Fassakoré Bagaka, I : 
274, 
275.


	Fassiré, I : 
258.


	Fatako (rivière, voir Farako).


	Faté ou Paté, II : 
367.


	Faténé, II : 
218, 
219.


	Fati, I : 
70, 
145 ; — II : 
419.


	Fati (femme de Dia Assibaï), II :

73.


	Fati (fille de Bengan-Koreï), II :

97.


	Fatimata (mère de Sékou-Hamadou),
II : 
232.


	Fatimata Sal, II : 
54.


	Fato-Makhan, II : 
156, 
157.


	Fatouma-Séri, II : 
233.


	Faune, I : 
81, 
83.


	Fellata, I : 
119.


	Félou, I : 
61 ; — II : 
313, 
383, 383 (358),

384, 
389, 
404.


	Femme (droits de la — en matière de propriété), III :
22, 23.


	Femme (modes d’obtention de la —), III : 63 à 72.


	Fénadougouko-Maghan, II : 
177.


	Férébé ou
Férôbé, I : 
135, 
213, 224 (161),

229, 230 (note 
166) ; — II : 
164 ; — III : 104 (27).


	Fergusson, II : 
394, 394 (365).


	Ferlo, I : 
207, 
226, 
232, 
320 ; — II : 
34, 
313, 323 (312).


	Fermage, III : 52.


	Férôbé (voir Férébé), III : 104 (27).


	Fété-Dioullé, I : 
39.


	Fétichisme, III : 161, 162, 167.


	Fez, I : 
53, 
203, 
246, 
247, 
248 ; — II : 
33, 
53, 
113, 
190, 
192, 
193, 
194, 194 (174),

199, 
203, 
204, 
205, 
250, 
262, 
263, 
270, 388 (360) ;
— III : 195.


	Fezzan, I : 203 (128),

217 ; — II : 6,

13, 
271.


	Fi, II : 
227, 
230.


	Fiançailles, III : 63 à 67, 67
(15).


	Fié-Mamoudou
Diawara, I : 
274, 
275, 
321 ; — II : 
155, 
156, 
157.


	Figaret, I : 
382 ; — II : 11 (7).


	Figeac, I : 204 (131).


	Filaliens, II : 
263.


	Fili, II : 
258.


	Fina-Maghan, II : 
168.


	Findiougné Diabi, II : 
358.


	Finkolo, II : 
373.


	Fioté Makassa, I : 
283.


	Fiou, II : 
335.


	Firaouma, I : 
214, 
215.


	Firhoun, II : 
426.


	Fitôbé, I : 
135, 
231 ; — II : 
148.


	Fitoubé (voir Fitôbé), II : 
148.


	Fitouka, I : 
159, 
231 ; — II : 
231.


	Flanton (association), III : 119 (32), 120, 121.


	Flore, I : 
80, 
81, 
82, 
84, 
86, 
88, 
89.


	Florentin, II : 
422.


	Fo Taraoré, II : 
375.


	Fodé Makassa, I : 
283.


	Fodéagui, II : 
307.


	Fodié Diabi, III : 196, 201.


	Fofana,
I : 
138, 
139, 
140, 
141 ; — III : 102, 108.


	Fogni, II : 
329.


	Folk-lore, I : 
380 à 384.


	Folo ou Foro, I : 
115, 
128, 
152, 
171 ; — II : 
373 ; — III : 140 (42).


	Folo (dialecte —), I : 
362, 
369.


	Folona, II : 
374, 
377, 
393.


	Foncier (régime —), III : 5 à
18.


	Fondoko ou fondokoï (titre), I : 
227, 227 (163) ;
— II : 
251.


	Fono, I : 
136, 
241, 
242, 
243, 
244 ; — II : 
63.


	Fontofa, I : 
165, 
297.


	Forlani de Vérone, I : 
60.


	Foromana (voir Poromani).


	Foromani (voir Poromani).


	Fotigué Kouloubali dit Biton Kouloubali
(voir Biton
Kouloubali), I : 
286 ; — II : 
283.


	Foudh ou Fouth ou Foul, I :

199, 199 (121),

200, 200 (122),

215, 215 (146),

216, 
217, 
218, 
220, 
226.


	Foula, I : 
119, 233 (168).


	Fouladougou ou Fouladou, I : 
127, 
151, 
164, 
165, 
292, 
295 ; — II : 
179, 
291, 
297, 
298, 
308, 
314, 
388, 
390, 
407, 
411, 
412.


	Foulani, I : 
119.


	Foulanké, I : 
115, 
119, 
127, 
139, 
140, 
150, 
151, 
163, 
164, 
165, 
166, 
228, 
229, 
233, 
278, 
282, 
294, 
295, 
296, 
322, 
323, 
331, 
332, 
334, 
338, 
347, 
367 ; — II : 
289, 
297, 
342, 
374 ; — III : 103 (26),
104, 104 (27),
106, 109, 188.


	Foulao, II : 
218.


	Foulbé (voir Peuls), I :

226.


	Foulfouldé (langue peule, voir « peule (langue —) »), I :

226, 
362, 415 (281).


	Foulikoro Massassi, II : 
286, 
290, 
298.


	Foullânia, I : 
119.


	Foulsé, I : 
130.


	Founè ou Founérhè, I : 
139, 
141 ; — III : 118 (31).


	Fourou, I : 
166.


	Fouroumané (voir Poromani).


	Fouta (voir Fouta Sénégalais).


	Fouta-Diallon, I : 
75, 
76, 
127, 135 (67),

179, 
203, 204 (note 
129), 
211, 213 (142),

232, 
233, 233 (168),

236, 
253, 268 (210),

278, 
283, 
291, 
292, 
295, 
296, 296 (237),

297, 
298, 
320, 
321, 
323 ; — II : 
167, 
178, 
179, 
214, 
306, 
307, 
346, 
389 ; — III : 138.


	Fouta Sénégalais ou Fouta-Toro, I :

82, 
136, 176 (102),
199 (121),

201, 
202, 202 (126),

203, 204 (note 
129), 
211, 212 (141),
213 (142),

214, 215 (146),
222 (156),

223, 
224, 
225, 
226, 
230, 230 (note 
166), 
232, 233 (168),

234, 
235, 
237, 248 (184),

263, 
277, 
294, 296 (237),

320, 
322, 
415, 
416, 
417, 
418, 
419 ; — II : 
26, 
50, 50 (54),

52, 
91, 
157, 
158, 
170, 
183, 
214, 
299, 299 (293),
299 (294),

305, 
307, 
309, 
313, 320 (308),
352 (327),

354, 
355, 
356, 356 (note 
332), 
357, 
358, 
362, 
363, 
383 ; — III : 192, 195, 208.


	Foutanké (voir Toucouleurs), I : 
135, 
136 ; — II : 
313, 
319 ; — III : 208.


	Foutina, II : 
218, 
219.


	François, II : 
399.


	Frey, I : 204 (131) ;
— II : 
345, 
409, 
411.


	Froger (administrateur), I : 382
(266),

408.


	Froger (enseigne), II : 
392.


	Funéraires (coutumes —), II : 
43, 
44, 
133, 
365 ; — III : 169, 170, 170 (51), 171.


	G


	Gabibi, I : 
120, 120 (48),

136, 
240, 
244, 
247, 
249, 
251, 
366 ; — II : 
274.


	Gaby, I : 59 (18).


	Gaden, I : 135 (67),
211 (140),

252 ; — II : 18 (17),
21 (25),
26 (29),
52 (56),

348, 352 (327),
355 (332),

421.


	Gadia, I : 
215.


	Gadiaga ou Galam, I :

165, 
226, 
227, 228 (164),
253 (note 
188), 
262, 
276, 
277, 
296 ; — II : 
308, 
358.


	Gadiara ou Gadiaro,
II : 
13, 
44, 
48, 
49, 
51.


	Gadougou, I : 
164, 
295.


	Gage, III : 55, 56, 57.


	Gagouli ou Galgouli, I : 
41 ; — II : 8,
9.


	Gahoua (voir Gaoua).


	Gail (de —), II : 
423.


	Gaka-Bougari, II : 
177.


	Gakou, I : 
138.


	Gakoura, III : 196.


	Galadio (chef du Kounari), II :

233, 
234.


	Galadyi, I : 
138.


	Galadyi-Tabar, II : 
357.


	Galam, I : 
165, 
226, 
227, 227 (162),

228, 253 (note 
188), 
262, 
265, 
267, 
277, 
289, 
319, 
320, 
322 ; — II : 
27, 
41, 
55, 
91, 
165, 
207, 
214, 
301, 
307, 
354, 
355, 
358, 
359, 
363, 
383, 
384, 
385, 
389, 
400, 
401, 402 (voir Gadiaga).


	Galamagui ou Balinko, II : 
313.


	Galambou, I : 227 (162),

262, 262 (203) ;
— II : 
41, 
50, 
52, 
358.


	Galé, II : 
345.


	Galien, II : 3,
4.


	Gallaire (navire), II : 
398.


	Gallat, II : 52 (56),

356, 357 (335).


	Gallet, II : 
377.


	Galliéni, II : 326 (313),

391, 
408, 
409, 
411.


	Gallo-Haoua Diallo (ardo), II :

231.


	Gama, I : 
215, 216 (note 
147) ; — II : 
22, 
25, 
26.


	Gama-Faté-Koli, II : 
90, 
92.


	Gambaga (ville de Gold-Coast), I : 302 (241),

306, 
307, 
308 ; — II : 
133, 
397.


	Gambao (voir Kambao).


	Gambo, I : 
314.


	Gan ou Gan-né, I : 
116, 128 (59),

131, 131 (63),

156, 
170, 
171, 
300, 
316, 
317, 
318, 
321, 
332, 
334, 
350 ; — II : 9,
9 (5),

368, 
369.


	Gan (dialecte —), I : 
363, 
370, 
425.


	Gan (nom donné aux Sénoufo par les
Koulango), I : 
128, 128 (59).


	Gana, I : 
166, 
295.


	Gana (village du cercle de Bamako), I : 
277, 
287, 287 (232) ;
— II : 
19, 
20, 
291.


	Ganadougou, I : 
151, 
166, 
294, 
322 ; — II : 
289, 
374.


	Ganaka ou Gana (voir Gana), I :

295.


	Ganaoua, II : 277 (265).


	Ganar, I : 
136 ; — II : 
320, 320 (308),

328.


	Gandé-nâba (fonction), II : 
129.


	Gandiaga, II : 
421.


	Gandiari, II : 
372, 372 (349).


	Gando, II : 91 (99),
92 (note 
99), 
244, 
372, 
390.


	Gané Diarisso, II : 
164.


	Gangado, II : 
125.


	Gangara, II : 
33, 
55.


	Gangara, I : 
291 ; — II : 
33, 
360.


	Gangaran, I : 
140, 
151, 
164, 
291, 
292, 
295, 
296, 
297 ; — II : 
41, 
45, 
183, 
185, 276 (263),

297, 
313, 
359, 
360, 362 (340),

388.


	Gantiesso, II : 
417.


	Ganto, II : 
109, 
110, 
111, 
112.


	Gao, I : 
43, 
48, 
52, 
55, 
57, 
71, 
72, 98 (38),

120, 
122, 
145, 
192, 192 (115),

193, 
195, 
196, 
197, 219 (150),
230 (note 
166), 
241, 242 (175),

243, 
244, 
245, 
246, 
249, 
250, 
252, 
276, 
277, 278 (221),

286, 291 (236),

293, 302 (241),

303, 
304, 310 (247),

319, 
320, 
321, 
322, 
345, 
420 ; — II : 
10, 
11, 
13, 
15, 
41, 52 (55),
56 (60),

60, 61 (64),
62 (65),

63, 
64, 
65, 
66 à 68 (nom), 
69 à 121 (histoire de l’empire et de la ville), 
122, 
123, 
124, 
129, 131 (124),

142, 
158, 
173, 
181, 
185, 185 (164),

189, 
191, 
192, 193 (172),

196, 
203, 
205, 
206, 
207, 
210, 
214, 
215, 
225, 
226, 
227, 
240, 
243, 
247, 
255, 
256, 
258, 
259, 
260, 
261, 
263, 
264, 
267, 
268, 269 (252),

271, 
272, 
275, 
276, 
283, 
356, 
364, 
381, 
382, 383 (note 
357), 
388, 
390, 
423 ; — III : 135 (36),
142.


	Gao Galadio, I : 
231.


	Gaoga ou Gaogao (voir Gao),
II : 
13, 
15, 
66, 
67.


	Gaogadem, II : 
36.


	Gaogao ou Gao (voir
Gao), II : 52 (55),

66, 
67.


	Gaou Keïta, II : 
186, 
206.


	Gaoua ou Gahoua, I :

43, 
77, 
99, 
100, 
103, 
104, 
116, 
146, 
149, 
153, 
154, 
155, 
156, 
157, 
170, 
171, 
299, 
312, 
313, 
316, 
317, 
318, 
320, 
321, 
323, 
370, 
374 ; — II : 7,
8,
9,

347, 
368, 
369, 
370, 394 (365),

422, 
425 ; — III : 193.


	Gaouati, I : 
70, 
269.


	Gaoudéra, I : 
137.


	Gara, I : 230 (note 
166).


	Garabara Diané, I : 
257, 
258, 
259, 
260.


	Garamantes, I : 
217.


	Garamvoté, I : 
138.


	Garan Boli, II : 
183.


	Garan Massassi, II : 
301, 301 (295),

302.


	Garan Sissoko, II : 
411.


	Garango, II : 
129.


	Garankè, I : 
271 ; — III : 118 (31).


	Garantel, II : 
48, 
49.


	Garantie, III : 47.


	Garbil, II : 
48.


	Garnier, II : 
419.


	Garo, II : 
283.


	Garou (lac), I : 
70.


	Garou (village près Mella), II : 
244.


	Garou (village près Tillabéry), II : 244
(224).


	Gautheron, II : 
419.


	Gauthier de Chevigny, II :

402.


	Gautier (E.-F. —), I : 
84, 87 (31),
133 (65) ;
— II : 
397 ; — III : 210.


	Gaye, I : 
215.


	Gayéri, II : 
153.


	Gbangara (voir Ouangara), II :

360.


	Gbanian ou Gondja ou Nta, I :

126, 
305, 
313.


	Gban-né, I : 
142.


	Gbolé, I : 
142.


	Génies, III : 166, 173 à 177.


	Genouille, II : 
409.


	Genres, I : 
390, 
391.


	Géologie, I : 
78, 
83, 
84, 
85, 
86.


	Gerhardt, II : 38 (46).


	Gétules, I : 
185, 185 (108),

207.


	Ghadamès (ville de Tripolitaine), I : 
87 ; — II : 
69, 
116, 
188, 
191, 
274, 
388.


	Ghana ou Ghanata, I : 
55, 
184, 
203, 213 (142),

220, 
221, 221 (152),
222 (155),

223, 
224, 
227, 
228, 
255, 
256, 
258, 
263, 
264, 264 (note 
205), 
265, 266 (206),

267, 
268, 
269, 
282, 287 (232),

292, 
294, 
295, 310 (247),

319, 
320, 
321, 
418 ; — II : 8,

12 à 19 (emplacement), 
20 et 21 (nom), 
22 à 59 (histoire), 
64, 
69, 
70, 
71, 
88, 91 (97),
104 (109),

122, 131 (124),

154, 
158, 
162, 
163, 
165, 165 (145),

166, 
174, 
178, 
180, 
181, 
182, 
269, 269 (252),
270 (note 
253), 278 (note 
265), 278 (266),

354, 
358, 
359, 
381 ; — III : 142.


	Ghana (titre royal), II : 
20, 
21, 21 (24).


	Ghana-faran ou Ghana-fama (fonction), II : 
104, 104 (109).


	Gharnati, II : 28 (31),
32 (36),
33 (40),

39, 
380.


	Ghinée, II : 
278, 
281.


	Girardot, II : 
405.


	Gironcourt (de —), II : 11
(7).


	Gober, II : 92 (note 
99), 
382.


	Gobi, II : 
252.


	Gobnangou, II : 
153.


	Goddala, I :

114, 
184, 185 (108),

186, 
187, 
188, 
189, 
191, 
195, 
196, 
320 ; — II : 
27, 
28, 
33, 
34, 
35, 
36, 
37, 
38, 
39, 
54, 
55, 
77, 
207, 
269.


	Gog, I : 
200.


	Gogouna, II : 
337.


	Golberry, II : 183 (160),

360.


	Goldschen, II : 
423.


	Gomboro, I : 
232, 
280 ; — II : 
145, 
146.


	Gomitogo, II : 
218, 
255.


	Goou ou Gow, I : 
242, 
243, 
244, 
247, 
251.


	Gordio, II : 
104.


	Goré, I : 
232.


	Gorgol, I : 
38, 
43, 
221, 
222, 
319 ; — II : 
26.


	Gori, II : 
150.


	Goro, I : 230 (note 
166).


	Goro (lac), II : 
99.


	Gorou, I : 
230, 
231.


	Gorouol, I : 
73.


	Gossa, II : 
143.


	Gossi, I : 
145.


	Gouanan, I : 
165.


	Gouandiaka, I : 
165.


	Gouanhala, I : 
71.


	Goufoudé, II : 
308.


	Goulané, II : 
244, 
247.


	Goularé, II : 
244.


	Goulbi-n-Kebbi, I : 
239.


	Goulbi-n-Sokoto, II : 91 (99).
(Voir Goulbi-n-Kebbi).


	Goumal, II : 357 (336).


	Goumaté-Fadé, I : 
260, 
261, 
262, 
263, 
265 ; — II : 
162, 
163.


	Goumbou, I : 
43, 
82, 
99, 
100, 
103, 
144, 
146, 146 (78),

148, 
149, 
150, 
157, 
158, 190 (112),
191 (114),
213 (142),

220, 222 (154),

229, 
259, 
261, 
265, 
266, 266 (206),
268 (211),

273, 
283, 283 (225),

320, 
373 ; — II : 
15, 
17, 
27, 
51, 127 (123),

165, 168 (147),

216, 
379, 
391, 
417, 
423 ; — III : 193, 194, 207.


	Goumbou-Koïra, II : 
112.


	Goumel, II : 
357, 357 (336).


	Gouméouel, I : 
231.


	Goumparé, I : 
313.


	Goundam, I : 
70, 
104, 
145, 
160, 
246, 
252 ; — II : 
78, 261 (239),

322, 323 (312),

418, 
419, 
422.


	Goundiémou, I : 
138.


	Goundo Sarhanorho, II : 
302, 
309, 
310.


	Gounga, II : 
128, 
129.


	Gounga-nâba (fonction), II : 
129, 
133.


	Goungou, II : 92 (note 
99).


	Goungou-koreï, II : 
258.


	Gounguia ou Koukia,
I : 
192, 192 (115),

193, 
196, 
240, 240 (174),

241, 
242, 
319, 
320 ; — II : 
60, 
61, 
62, 62 (65),

63, 
64, 
65, 
67, 
68, 
71, 
84, 
87, 
89, 
92, 
93, 
102, 
103, 
104, 
208, 211 (note 
196), 
241, 
242, 
255, 
256, 
259, 259 (237).


	Gourao (sur le Débo), I : 
242, 
243, 
244, 
246, 
320 ; — II : 
218, 
252.


	Gourao ou Garou (village du bas Niger),
II : 
244.


	Gouraud, II : 
348, 
421, 
422.


	Gourdjigaï, II : 
423.


	Gouri, II : 
334, 
411, 
413.


	Gourma (région de la rive droite du
Niger), I : 
43, 
72, 
103, 
114, 
129, 130 (62),

177, 177 (103),

233, 
311 ; — II : 
82, 
86, 
87, 
92, 
93, 
94, 
95, 
96, 
99, 99 (104),

100, 
101, 
102, 105 (111),

107, 
108, 
109, 
111, 121 (118),

217, 
227, 
267.


	Gourma (pays des Gourmantché), I : 
233.


	Gourman-fari (fonction), II : 
87, 
97, 
101, 
103, 
243.


	Gourmankobé (voir Gourmantché), II : 
366.


	Gourmantché ou Bimba, I : 
115, 
129, 130 (62),

154, 
155, 
169, 
170, 
251, 
305, 305 (242),

306, 
311, 
312, 
313, 
314, 
318, 
320, 
329, 
330, 
331, 
333, 
334, 
339, 
349, 
369 ; — II : 
122, 
123, 
149, 
150, 
153, 
242, 
366, 
367 ; — III : 28 (7),
36, 67 (15),
91, 184 (63).


	Gourmantché (langue —), I : 
363, 
370, 
372, 
374, 
425.


	Gourmou, II : 
98.


	Gourori I (ardo), II : 
231.


	Gourori II (voir Hamadi-Dikko), II :

231.


	Gourounsi (groupe ethnique), I :

115, 
129, 
130, 
153, 
155, 
167, 
168, 
169, 
301, 
302, 
306, 
309, 
314, 
315, 
316, 
318, 
320, 
329, 
330, 
331, 
332, 
337, 
339, 
341, 
349, 
350 ; — III : 176.


	Gourounsi (groupe linguistique), I : 
363, 363 (257).


	Gourounsi (pays), I : 
371 ; — II : 
126, 
369, 
372, 372 (349),

373, 
393, 393 (363),

420, 
421.


	Gourseï, I : 
137.


	Goursi, II : 
139, 
140, 
141.


	Gousséla, II : 
402.


	Gow (voir Goou), I : 381
(265).


	Goye, I : 
262, 262 (203) ;
— II : 
27, 
214, 
309, 
324, 
358, 
359.


	Grall, II : 
414, 
419.


	Gravanti, II : 
404.


	Grecs, II : 4,
6.


	Gressard,
II : 
423.


	Grodet, II : 
409, 
420.


	Grosdemange, II : 
426.


	Grottes, II : 
10.


	Groupes ethniques, I : 
112, 
113, 
114, 
115, 
116, 
148 à 157.


	Groupes linguistiques, I : 
112, 
357, 
358, 
359, 
361, 
362, 
363, 
364.


	Groux de Beaufort, II : 
389.


	Grüner, II : 
394.


	Gualata (voir Oualata), II : 
182.


	Guebhard, I : 213 (142),
222 (155).


	Guéda, II : 
140.


	Guédé (village du Sénégal), I : 
223 ; — II : 
354, 
356.


	Guéladio Diallo (ardo), II :

231.


	Guélémou (localité de la Côte d’Ivoire), II :

348.


	Guémou (Guidimaka), II : 
314, 314 (302),

407.


	Guémou (près Dianghirté), II : 
298, 298 (292),

299, 
312, 312 (301).


	Guémou (sud de Nioro), II : 
291, 
292, 
299, 
300, 
333, 
386.


	Guenaoua, II :
26 (29)
(voir Guinaoua).


	Guerzé, I : 
297.


	Guerzé (langue), I : 362 (254).


	Guesséné, I : 
261 ; — II : 
162, 
163.


	Guet-N’dar (aviso), II : 
405, 
406.


	Guezoula, I : 185 (108),

186, 
187, 
190 ; — II : 34 (42),

39.


	Guibril Diallo, I : 
232.


	Guidado Diallo (ardo), II :

231.


	Guidimaka ou Guidimakha, I : 
164, 
165, 
222, 
227, 
262, 262 (203),

267, 
289 ; — II : 
13, 
27, 
41, 
52, 
292, 
300, 
314, 
354, 
358, 
359, 404 (367),

407, 
413 ; — III : 196.


	Guidingouma, II : 
292, 
300.


	Guidioumé, I : 
158, 
262, 
267 ; — II : 
155, 
299, 
300, 
310, 
413.


	Guienné (voir Dienné), II : 
277.


	Guiliga, II : 
127.


	Guima, II : 
150.


	Guimbala ou Djimbala,
I : 
159, 
265 ; — II : 
225, 225 (207),

264, 264 (245),

267.


	Guimé Sissoko, II : 
215, 
356, 
360, 
361.


	Guinaoua, II : 277 (265),

278, 278 (266).


	Guinaoua, II :
278 (note 
265) (voir Guenaoua).


	Guinée, II : 
277 à 281 (origine du nom).


	Guiraudon (Grimal de —), I : 203
(128),

206, 206 (133),
413 (280).


	Guireye, II : 
357.


	Guirganké, I : 
133, 
144, 
190, 190 (112),

221, 
418.


	Guitoumou (voir Djitoumou).


	Guyorel, II : 
357, 357 (336).


	H


	Habé, I : 
115, 129 (voir Tombo).


	Habech ou Abyssinie, II : 
278.


	Habibou Tal, II : 
306, 
308, 
331, 
333, 333 (316).


	Habitations, I : 
333 à 337.


	Hachem, I : 
188.


	Hacquard, I : 
420 ; — II : 268 (251),

397.


	Haddou-ben-Youssof (pacha), II :

254.


	Hadi Tal, II : 
319.


	Hadjar ou El-hadjar, I : 
303 ; — II : 
248, 
249, 
252, 
257, 
259.


	Hagoundou, I : 
70.


	Haïdara, I : 
120, 
136, 
138, 
247 ; — III : 109 (29).


	Halpoularen, I : 
119.


	Ham ou Cham,
I : 185 (108),

199, 
200, 200 (122),
200 (123).


	Hamadi-Aïssata, II : 
228.


	Hamadi-Bilal, II : 
257, 257 (234),

258.


	Hamadi-Bindo, II : 
224.


	Hamadi-Dikko Diallo ou
Gourori II (ardo), II : 
231, 
232, 
233, 
234, 
292.


	Hamadi-Fatima, II : 
230.


	Hamadi-Tiddo, II : 
224.


	Hamadi Tôrodo, I : 
230, 
231.


	Hamadou-Abdoul, II : 
335, 
418.


	Hamadou-Aïssata, II : 
368.


	Hamadou-Amina I (ardo), II :

109, 
216, 
217, 217 (201),

227, 
228, 
229.


	Hamadou-Amina II (ardo), II :

229, 
230, 
255.


	Hamadou-Amina
III (ardo), II : 
231.


	Hamadou-Araya, II : 
101, 
102, 121 (118).


	Hamadou-Boubou, II : 
232.


	Hamadou-Hamadou, II : 232
(215),

239, 
293, 
294, 
295, 295 (288),

311, 
312, 
316, 
318, 
319, 
320, 
321, 321 (309),

371, 
390.


	Hamadou-Hamadou-Lobbo (voir Sékou-Hamadou), II :

232.


	Hamadou-Lobbo,
II : 
232, 232 (215).


	Hamadou-Poullo (ardo), II :

226, 227 (note 
209).


	Hamadou Sékou, II : 232 (215),

239, 295 (288).


	Hamadou-Siré (ardo), II : 
226.


	Hamama, II : 
175.


	Haman Diallo, I : 
232.


	Hamaria, II : 
420.


	Hamat-Moussa, I : 
232.


	Hamdallahi, II : 
234, 
236, 
239, 
274, 
294, 294 (286),

306, 
316, 
317, 
319, 
320, 
321, 
322, 
323, 
324, 
325, 
335.


	Hamed (balama), II : 121 (118).


	Hamid-ben-Abderrahman (pacha),
II : 
257, 
258, 
259.


	Hamidou-Kolado, II : 
420.


	Hamites ou Chamites, I : 
113, 
114, 
117, 
142, 
157, 
158, 
159, 
160, 
161, 
178, 
183, 
184, 185 (108),
186 (note 
108), 
208, 
304.


	Hamitiques (langues —), I : 
360, 
361, 
365, 
372, 
387, 
418, 
419.


	Hamma-Saïdou, II : 
367, 
368.


	Hamma-Taoua, II : 
368.


	Hammou (pacha), II : 
254, 
255, 255 (233).


	Hammou-Barka, II : 
243.


	Hammou-ben-Abdallah (pacha), II :

268.


	Hammounât, I : 
133.


	Hannon, I : 
45, 
46, 46 (6),

49, 
57, 
207, 
417 ; — II : 
380.


	Hannoun, II : 
378.


	Haoua-Demba, II : 
363.


	Haoussa (contrée), I : 72 (22),

310, 
323, 
371 ; — II : 75 (80),

306, 
337, 366 (345),

390.


	Haoussa (langue —), I : 276 (220),

361, 
364, 
371, 
372, 
374, 
378, 
379, 
387 à 407, 
414, 
419, 
422.


	Haoussa (peuple), I : 
113, 
116, 
157, 
169, 
236, 
237, 
239, 
251, 
369, 
371, 
378, 
379, 
414 ; — II : 
91, 92 (note 
99), 
104 ; — III : 35.


	Haoussa (région de la rive gauche du Niger), I :

72, 123 (52),

177 ; — II : 
99, 99 (104).


	Harendi-Demmo, II : 
224.


	Haribanda (voir Gourma), I : 245 (179) ;
— II : 
87, 90 (96),

103.


	Haribanda-farima (fonction), II : 
87.


	Haribongo (lac), I : 
70.


	Haribongo (montagnes), I : 77 (26).


	Haribongo ou Issabongo ou Ras-el-Ma
(voir Ras-el-Ma).


	Harikouna (voir Guimbala), II : 
264, 
267.


	Harits er-Raïch, I : 197 (120).


	Haroun (askia du Nord), II :

251, 
260, 
261.


	Haroun-Dengataï (askia du Dendi),
II : 
251, 
253, 
260.


	Haroun-ould-Barkani, I : 189
(111).


	Harrâtîn, I : 
85, 
117, 
118, 
132, 
133, 133 (65),

135, 
142, 
143, 
144, 
252, 
258, 
328, 
364, 
365, 
375.


	Hartmann, I : 
360.


	Hassan, I : 
189.


	Hassâni ou hassânia (arabe parlé par les Maures), I :

365, 
374, 
375, 
422.


	Hassanides ou Filaliens, II : 
263.


	Heber, I : 200 (123).


	Hébreux, I : 186 (note 
108), 
200, 
208, 
209, 
211, 215 (146).


	Hecquart, II : 
307.


	Héna, I : 
142.


	Henderson, II : 
347, 
421.


	Hérodote, I : 
46, 
47, 
48, 
49, 
86, 
87, 87 (31),

88, 
184, 185 (108) ;
— II : 4,
5,

46.


	Hi-koï (fonction), II : 
87, 
101, 
103, 
242, 
243, 
251.


	Hidjaz, I : 
176, 177 (103),

208, 
212, 
271 ; — II : 
86, 
270, 
337.


	Hilaliens, I : 
188, 
189.


	Himyar, I : 
176, 
189, 197 (120).


	Ho-koï-koï (fonction), II :

88.


	Hodh ou Haoudh, I : 
83, 
84, 
85, 
86, 
88, 
114, 
132, 
143, 
144, 
183, 
184, 185 (108),

187, 
188, 
189, 
190, 
191, 191 (notes 
113, 
114), 
195, 195 (119),

196, 
264, 
319, 
320, 
322, 
336, 
364, 
365, 
377, 
418 ; — II : 
27, 
28, 
55, 
106, 211 (note 
196), 312 (300),

322, 
377, 
379, 
390, 407 (370),

413, 
423 ; — III : 194.


	Hoggar ou Ihaggaren, I : 
118, 
186, 
192 ; — II : 
422, 
423.


	Hogon ou hogoun (titre), II : 
364, 
365, 
366, 
425 ; — III : 142 (43).


	Holle (Paul —), II : 
312, 
313, 
314, 
404, 
405, 
406, 406 (369),
407 (note 
369).


	Hombori, I : 
43, 
72, 
75, 
77, 
82, 98 (38),

99, 
100, 
103, 
104, 129 (60),

145, 
146, 
147, 
153, 
154, 
160, 
196, 
197, 
302, 302 (241),

303, 
304, 
373 ; — II : 52 (55),

88, 106 (112),

111, 
112, 
248, 248 (228),

253, 
254, 
257, 
258, 
337, 
390, 
397, 
418, 
422 ; — III : 192 (73).


	Hombori-koï (fonction), II : 
88, 
101.


	Hondomi, II : 
266.


	Honeïhîn, I : 
221, 
227.


	Honeïn (ville d’Algérie), II : 
205.


	Hoouara, I : 185 (108),

186, 
187, 
191, 
192, 
319 ; — II : 
60.


	Hornemann, II : 
387.


	Horo, I : 
70, 
159.


	Hosseïn, II : 
194.


	Houdas, II : 11 (7),

18, 21 (25),
208 (193),
272 (256),
278 (note 
265).


	Houghton, II : 
378, 
385, 
386.


	Houmbébé, I : 
129.


	Hourst, II : 
397, 
412, 
414.


	Huart, II : 
389.


	Hubert (Henry —), I : 
78.


	Hugot, II : 
421.


	Hugueny, II : 
419.


	Huillard, II : 
416.


	Humbert, II : 
347, 
409, 
415.


	Hydrographie, I : 
45 à 74, 
79, 
82, 
83, 
84, 
85.


	Hydrographie rétrospective, I : 
45 à 63, 
86, 
87, 
88.


	Hyksos, I : 
207, 
210, 
211, 
216, 
217.


	I


	Ibâdites, II : 
195.


	Ibn-Batouta, I : 
57 ; — II : 
17, 
18, 
66, 
67, 
73, 
75, 75 (80),

180, 
181, 
190, 
192, 192 (171),

194, 194 (174),

195, 195 (177),

196, 
197, 
198, 
199, 
200, 
201, 201 (186),

202, 202 (187),

203, 203 (189),

381.


	Ibn-Djozaï, II : 194 (174).


	Ibn-el-Faqih, II : 
47.


	Ibn-Haoukal, I : 
56, 
250 ; — II : 3,

13, 
15, 
17, 
18, 
29, 29 (33),

31, 52 (55),

66, 
67, 
381.


	Ibn-Khaldoun, I : 185 (108),
186 (note 
108), 
188, 
189, 
190, 
250, 268 (210) ;
— II : 
17, 
23, 
24, 
26, 
28, 28 (31),

31, 33 (40),
34 (41),
34 (43),

54, 
59, 61 (64),
91 (97),

162, 165 (145),

174, 
175, 
177, 
178, 
181, 182 (159),
184 (162),

185, 185 (164),

186, 
187, 
190, 
192, 
193, 193 (172),

204, 
205, 205 (191),

206, 206 (192),

207, 
380.


	Ibn-Meriem, I : 219 (150) ;
— II : 
86.


	Ibn-Merzouk, II : 
205.


	Ibn-Saïd, I : 
57, 187 (109),
235 (169) ;
— II : 3,

16, 
17, 29 (33),
91 (97),

380.


	Ibourliten, I : 
134, 
146, 
160.


	Ibrahim (voir Bouhima Diallo).


	Ibrahim (médecin), II : 259
(236).


	Ibrahim (pacha), II : 255
(233).


	Ibrahim-ben-Yahia, II : 
33.


	Ibrahim-Boye Diallo (ardo), II :

226.


	Ibrahim-Galadio, II : 
234.


	Ibrahim-Kabaï (Sonni —), II :

74, 74 (78).


	Ibrahim Sal, II : 
54.


	Ibrahima-Hamma, II : 
368.


	Ibrahima-Saïdou, II : 
366, 
367, 367 (347).


	Ibrahima Tal, II : 
319.


	Idao-Aïch ou
Douaïch, I : 
114, 
132, 
144, 
157, 185 (108),

189, 
190, 
258, 
365 ; — II : 
314, 
379, 
423.


	Idao-Ali, I : 
132, 
189.


	Idao-el-hadj ou Darmankor, I : 
132, 
365 ; — III : 195.


	Idao-Yata, I : 
131, 
143.


	Idjil, I : 
86.


	Idnân,
I : 
134, 
145, 
157, 
160.


	Idrissa Sidibé, II : 
372.


	Idrissides, I : 
181.


	Iforhass, I : 
194.


	Ifoulân, I : 
119.


	Ifrîkia, I : 
182, 185 (108),
186 (note 
108), 
192, 
194, 194 (118) ;
— II : 
30, 
72, 205 (191),

380.


	Ifrîkos ou
Africus, I : 
180, 185 (108),
186 (note 
108), 194 (118),
197 (120).


	Igouadaren, I : 
134, 
145, 
160 ; — II : 
423.


	Iguellad, I : 
114, 
134, 
145, 
160, 
188, 
191, 
195, 
196 ; — II : 
419.


	Ihattân, I : 
120.


	Iklân ou Bella, I : 
365.


	Ila Galadio, I : 
231.


	Ilettane, II : 
28.


	Ilo-Diadié Galadio, II : 
184, 184 (161).


	Ilo Diallo (ardo), II : 
226, 226 (208).


	Imakelkellen, I : 
134, 
146, 
160.


	Imalân, I : 
127.


	Imâm (fonction), II : 
270, 
271, 276 (264),

307, 343 (323) ;
— III : 188, 188 (68), 188 (69),
189, 190, 192
(72).


	Imazirhen, I : 185 (108).


	Imbert (Paul —), II : 383 (note

357), 388 (360),
389 (note 
360).


	Imededrhen, I : 
134, 
145, 
157, 
160 ; — II : 
419.


	Imetchas, I : 
134, 
146, 
160.


	Imocharhen, I : 
118, 
133, 185 (108) ;
— II : 106 (114).


	Impôts, II : 
44, 
87, 
235, 
261, 
267, 
273, 
284, 
285, 
288, 
325, 
334, 
336, 
362, 
365, 
376 ; — III : 143 à 145.


	Imraden, I : 
118, 
133.


	In-Bara, II : 
51, 
52, 52 (55).


	In-Kelâbine, II : 
33.


	In-Ouzel, I : 
84.


	In-Teggou, II : 
36.


	Inataben, I : 
134.


	Incapacité d’héritier, III : 28,
29.


	Indassen, II : 
106.


	Infractions, III : 153, 154.


	Inis ben-Yaïs, I : 
181.


	Infinitif suivant un verbe, I : 
400.


	Inscriptions, II : 
10, 
11, 11 (7).


	Interdiction paternelle, III : 86.


	Intérêt, III : 53.


	Interrogation, I : 
394, 
395.


	Ioualaten (voir Oualata), I : 
268.


	Ira, II : 
372.


	Irlâbé, I : 
135, 
136, 
229 ; — II : 
320, 320 (308),

326, 
328.


	Irréganaten ou Irréghanaten, I : 
134, 
145, 
160 ; — II : 
419, 
426.


	Isaac (interprète), II : 
387.


	Isaac (personnage biblique), I :

214.


	Isaïe, I : 
199, 
200.


	Islam ou islamisme, I : 187 (110),

189, 
193, 
194, 
196, 221 (151),

226, 
233, 233 (168),

234, 
236, 
241, 
265, 
270, 
280, 
281, 
282, 
284, 
317, 
320, 
321, 
322, 
323 ; — II : 
33, 
34, 
41, 
54, 
64, 
65, 
68, 
89, 
165, 
174, 
175, 
176, 
214, 
231, 
236, 
275, 
287, 
294, 
295, 
316, 317 (306),

355, 
361, 
374, 
384 ; — III : 2, 35, 146, 161, 176, 176 (54), 186 à 217.


	Islamisme (esprit et résultats de l’ —), III : 210 à 215.


	Islamophilie, III : 212.


	Islamophobie, III : 211, 212.


	Ismaël (fils d’Abraham), I :

213.


	Ismaël Hamet, I : 183 (107).


	Ismaïl (Askia —), II : 
90, 
93, 
95, 
97, 
98, 
99 à 101 (règne), 
103, 
215.


	Ismaïl (cheikh —), II : 
56.


	Ismaïl (le Judéo Syrien), I :

222, 222 (156),

223, 
224, 224 (161) ;
— II : 
354.


	Ismaïl (Moulaï —), I : 222
(156),

248, 248 (184) ;
— II : 
263.


	Ismaïl I (askia du Dendi), II :

256, 
260.


	Ismaïl II (askia du Dendi), II :

260.


	Ismaïla Tounkara (Fodié —), III :
196, 201.


	Isongân, I : 
57, 
58.


	Israël, I : 
208, 
209, 
210, 
214, 214 (143),

215 ; — II : 
22.


	Israélites, I : 186 (note

108), 
201, 
208, 
209, 
210, 
211, 
214, 
215, 
218 ; — II : 
33.


	Issa-Ber, I : 
43, 
69, 
103, 
159, 
243.


	Issabongo (voir Ras-el-Ma), II : 
14, 
71.


	Issafeï (voir El-Oualedji), II : 
253.


	Issihak I (Askia —), II : 
67, 
96, 
101 à 103 (règne), 
103, 
113, 
215, 
226, 226 (208).


	Issihak II (Askia —), I : 
246 ; — II : 
111 à 115 (règne), 
117, 121 (118),

158, 
227, 
240, 
241, 
242, 
243, 244 (225),

245, 
260.


	Italiens, II : 381 (355).


	Itkariren, I : 
119.


	Izar, II : 
32.


	Izar (chef de Takedda), II : 75
(80).


	J


	Jackson (Grey —), I : 
201, 248 (184) ;
— II : 
289.


	Jacob, I : 
208, 213 (142),

214, 214 (143),
259 (200).


	Jauréguiberry, II : 
403.


	Jayme, II : 
393.


	Jean II, II : 
142, 
211, 211 (197),

213, 
215, 
381.


	Jean III, II : 211 (197),

215, 
382.


	Jeannequin de Rochefort, II : 357
(336),

399.


	Jérémie, I : 
199, 
200.


	Jérusalem, I : 
211.


	Joao Collaçao, II : 
213, 
381.


	Joffre, II : 
419.


	Joseph, I : 
208, 208 (135),

209, 
214, 
215, 
218.


	Jouissance (entrée en — d’une succession), III : 28.


	Juba II, I : 
50, 
51, 
52.


	Judaïsme, III : 200.


	Judéo-Syriens, I : 
114, 
184, 
187, 190 (112),

199, 202 (126),

207, 
208, 
209, 
211, 212 (141),

214, 
215, 215 (146),

216, 216 (note 
147), 
217, 
218, 
219, 
220, 
221, 
222, 
223, 
224, 
225, 
226, 
227, 
234, 
237, 248 (184),

255, 
256, 256 (note 
193), 
263, 
264, 
265, 
278, 
279, 
294, 
295, 
319, 
320, 
419 ; — II : 
21, 
22 à 25 (leur hégémonie à Ghana), 
26, 
27, 
33, 
154, 
354, 355 (332).


	Judiciaire (pouvoir —), III : 146,
147.


	Juifs, I : 
182, 
183, 186 (note 
108), 
202, 
206, 
208, 
209, 
210, 
211, 
212, 212 (note 
140), 
216, 219 (150),
221 (151),

223, 
239, 
289, 
322 ; — II : 
85, 
273.


	Jules-Davoust (chaland), II : 
397.


	Julius Maternus, I : 
56, 
217 ; — II : 6,
380 (354).


	Justice indigène (administration de la —), II : 
43, 
44, 
130, 
131, 
197, 
198, 
199, 
201, 
236, 276 (264),
277 (note 
264), 
335 ; — III : 146 à 159.


	Justice indigène (gratuité de la —), III : 149.


	Justice indigène (organisation actuelle de la —), III :
157 à 159.


	K


	Ka, I : 
136 ; — III : 104 (27).


	Kaana ou Kaghana, II : 
209.


	Kaarta, I : 
164, 222 (154),
222 (155),

227, 
261, 
267, 
268, 
282, 
283, 283 (225),

286, 
288, 291 (236),

295, 
322, 
367 ; — II : 
27, 
52, 
155, 
157, 
158, 
161, 
165, 
180, 
220, 
285, 
290, 290 (281),

291, 
292, 
293, 
294, 
297 à 302 (histoire de l’empire), 
308, 
310, 
311, 
312, 
314, 
331, 
332, 
360, 
363, 
378, 
386, 
388, 
389, 
391, 
407, 
411, 
414.


	Kaartanka ou Kaartanké, I : 
139.


	Kaba, I : 
138.


	Kabali-Simba, II : 
176.


	Kabara (lac), I : 
70.


	Kabara (ville), I : 
72, 
73, 73 (23) ;
— II : 
77, 85 (92),

95, 
111, 
115, 
228, 
249, 
266, 
273, 
336, 
382, 389 (note 
360), 
392, 
397, 
418, 
419, 
423.


	Kabinga, II : 
259.


	Kaboïla, I : 
166.


	Kabora, II : 
196.


	Kabou, I : 
39.


	Kadé (ville de Guinée), I : 
294.


	Kadérisme, III : 193,
194, 194 (77),
195, 196, 198, 199, 200, 201.


	Kado, I :

129.


	Kadria (voir
« kadérisme »).


	Kaédi (ville de Mauritanie), II : 
313, 
357.


	Kafa-Diougou, II : 
288.


	Kaffo, II : 
224.


	Kafiri, I : 
131.


	Kâgho ou Kâ’o (voir Gao), II : 
66, 
67.


	Kâgoro, I : 
115, 
127, 
139, 
150, 
151, 
158, 
159, 
163, 
164, 
227, 229 (165),

282, 
283, 283 (225),

288, 
289, 
290, 
296, 
302, 
329, 
330, 
331, 
332, 
334, 
338, 
347, 
367 ; — II : 
48, 
156, 
301, 
310 ; — III : 188.


	Kâgoro (langue —), I : 
282, 
362, 362 (252),

367, 
373, 
424.


	Kâgorota, I : 
139.


	Kaïnoura, II : 
384, 
385, 
400.


	Kaïrouân (ville de Tunisie), I : 
182 ; — II : 
33, 
37, 
69.


	Kaka, I : 
298.


	Kakadian, II : 
308, 
313.


	Kakagnan, II : 
218, 
230, 
275, 
335.


	Kaké Kanédyi, I : 
271, 271 (214).


	Kakoundi (Guinée), II : 
389.


	Kala ou Kara (voir Kara), II : 
208, 
209.


	Kala ou Sokolo (voir Sokolo), I : 
229, 
277 ; — II : 
114, 
208, 
215, 246 (227).


	Kala-san (titre), II : 
219.


	Kalabamba-Diokountou II : 
177.


	Kaladian (roi de Kong ?),
II : 283 (270).


	Kaladian Kouloubali, I : 
284, 
286, 
322 ; — II : 
282.


	Kaladougou (voir Karadougou), I : 
163 ; — II : 
209.


	Kalari ou Kaladougou (voir Karadougou), II : 
325.


	Kalé, I : 
138, 
258.


	Kalifa Keïta, II : 
185.


	Kalsaka, I : 
232.


	Kama-Keïta, II : 
90, 
92, 
214.


	Kama-Koli, II : 
104, 
109.


	Kama-Safo, II : 
225.


	Kamakan-Dyita, II : 
360.


	Kamana, I : 
165.


	Kamara ou Kamaya ou Kamaaté, I :

137, 
138, 
139, 
140, 
141, 
271, 280 (note 
222) ; — II : 
156, 
168 ; — III : 108, 118
(31).


	Kamatingué, I : 
261.


	Kamba Keïta,
II : 
203, 
204.


	Kambambi, II : 
150.


	Kambao, II : 
252.


	Kambiné Diarisso, II : 
163, 
164.


	Kambiri ou Kambou, I : 
142.


	Kambo-nâba (fonction), II : 
129.


	Kambossé, I : 
125.


	Kambou, I : 
142 ; — III : 104.


	Kaméra, I : 
165, 262 (203) ;
— II : 
27, 
41, 
214, 
314, 
358, 
359, 404 (367),

411.


	Kamfat, II : 
367.


	Kamini, II : 
329.


	Kaminia ou Kamiya, II : 
209, 
218.


	Kaminiadougou, II : 
219, 
325, 
416.


	Kamissa, II : 
94.


	Kamissorho, I : 
140 ; — III : 108.


	Kammara, II : 
52.


	Kampadi, II : 
150.


	Kamsoro, II : 
128, 
129.


	Kamsoro-nâba (fonction), II : 
129, 
134.


	Kanafa, I : 
263, 
270.


	Kananké, II : 
22, 
276.


	Kanda ou Ganda (titre royal), II : 68 (72).


	Kandi (ville du Dahomey), I : 
43.


	Kandia Massassi,
II : 
161, 
302, 
309, 
310, 
311.


	Kandia-Moussa (ministre de Mansa
Souleïmân), II : 
197.


	Kandiari, II : 
311.


	Kane, I : 
136 ; — III : 104 (27),
106.


	Kané, II : 
361.


	Kané (voir Kanté).


	Kanédyi ou Kannté, I : 271 (214).


	Kanem, II : 
67, 
72, 
278, 
390.


	Kanessi, I : 
149 ; — II : 
361.


	Kanga, I : 
128.


	Kangaba, I : 
65, 
68, 
291, 
292, 
321 ; — II : 
166, 
167, 168 (147),

173, 
176, 
179, 
180, 
220, 220 (203),

284, 
343, 
344.


	Kangbê ou langue mandingue banale, I : 
368, 
411, 
412.


	Kango, I :

280, 
298 ; — II : 
143, 143 (132),
143 (133),

144, 144 (135),

145, 
289.


	Kango-Moussa, II : 
320.


	Kangoté, I : 
138.


	Kaniaga, I : 
159, 
228, 228 (164),

229, 
231, 253 (note 
188), 
256, 
261, 
263, 
265, 
268, 271 (214),

273, 
276, 
282, 
283, 283 (225),

292, 
320, 
321, 
367 ; — II : 
27, 
55, 104 (note 
108), 
154, 
155, 
162 à 170 (histoire de l’empire), 
180, 
183, 
208, 
223, 
228, 
285, 
286, 
297, 
355, 356 (note 
332).


	Kaniouba-Niouma, II : 
287, 
288.


	Kankan (ville de Guinée), I : 
40, 
43, 
74, 
294 ; — II : 
186, 186 (165),

307, 
347, 
414.


	Kankan-Moussa,
I : 
224, 
250, 250 (186),

293, 307 (244),

321 ; — II : 61 (64),

73, 
80, 
107, 
140, 
180, 181 (157),

185, 
186 à 191 (règne), 
192, 
202, 203 (189),

207, 
269, 
270, 
357.


	Kankira, II : 
373.


	Kanko-Diêli, II : 
310.


	Kankoumakania, I : 
164, 
297.


	Kankoura, II : 
218.


	Kannté, I : 
137, 
139, 
140, 
265, 268 (210) ;
— II : 
165.


	Kano (ville de la Nigeria), I : 219 (150),
276 (220) ;
— II : 92 (note 
99), 
95, 
382.


	Kanta (roi du Kebbi), II :

91, 
92, 92 (note 
99), 
97, 
104.


	Kanta Diallo (ardo), II : 
224, 
225.


	Kanté ou Kannté ou Kanndé ou
Kané, I : 
137, 
139, 140 (voir Kannté).


	Kao ou Kou, II : 
209.


	Kaogo, II : 
145, 
146.


	Kaoua, II : 
367.


	Kaoukadam, II : 
36.


	Kapolondougou, I : 
166.


	Kar-Bifo (Sonni —), II : 
74, 74 (78).


	Kara, II : 
196, 
209, 
246.


	Kara ou Karaké,
I : 
215, 216 (note 
147) ; — II : 
22, 22 (27),

25.


	Kara-Guidé, I : 
258.


	Kara-Sakho, II : 
196.


	Karabara, I : 
246 ; — II : 
114, 
249.


	Karaboro, I : 
115, 115 (43),

152, 
171.


	Karaboro (dialecte —), I : 
362, 
369.


	Karadougou, II : 
109, 
111, 
209, 
216, 
219, 
228, 
246, 
251, 
252, 
276, 
282, 
286, 
289, 
325.


	Karakara, II : 
369.


	Karakoro ou Tartafout ou Bakhambora,
I : 
39, 
65.


	Karâma, III : 206, 208.


	Karama, II : 
258.


	Karamoko (voir Kièoulé-Karamoko).


	Karamoko Diara, II : 
296.


	Karamorho, II : 
369.


	Karan, II : 
230.


	Karangasso, II : 377 (352).


	Karankasso, II : 9.


	Karanké ou Kananké, II : 
22, 
276.


	Karapata, I : 
137.


	Karéga, II : 
301.


	Kareï (Dia —), II : 
63.


	Karémanguel, II : 
421.


	Karfata, II : 
104.


	Karfo, II : 
128.


	Karidioula, I : 
138.


	Karkar (voir Kouka),
II : 67 (71).


	Karounka, II : 
310, 
311, 
315.


	Kassa (femme de Mansa Souleïmân),
II : 
201.


	Kassa (voir Kamba Keïta).


	Kassakéré, II : 
312.


	Kassama, II : 
360.


	Kassaya, I : 
39.


	Kassomsé, I : 115 (44),

130.


	Kassoun, II : 
372.


	Kata ou Kato,
II : 
357.


	Katana Boro, I : 
258, 
261.


	Kateb-Moussa, II : 
270.


	Kati, I : 
65, 
98, 
104.


	Katia, II : 
413.


	Katséna (ville de la Nigeria), I : 219 (150),

239 ; — II : 
91, 92 (note 
99), 
104, 
390.


	Kaya-Maghan Sissé,
I : 258 (199),

261, 
263, 
265, 
294, 
319 ; — II : 
17, 
18, 
19, 19 (19),

24, 
25, 
26, 26 (30),

27, 
165.


	Kayaba, I : 
292 ; — II : 
179.


	Kayao, II : 
126.


	Kayes, I : 
43, 
64, 
65, 
71, 
76, 
82, 
92, 
97, 
98, 
99, 
100, 
104, 
126, 
144, 
146, 
147, 
148, 
149, 
150, 
151, 
157, 
164, 
165, 
222, 
226, 
227, 
229, 
231, 
257, 262 (203),

290, 
367, 
368, 
371, 
373 ; — II : 
48, 
49, 
292, 
309, 
310, 
313, 
348, 
360, 
363, 
383, 
384, 
385, 
386, 
389, 
404, 404 (367),

405, 
406, 
410, 
412, 
423, 
424, 
425 ; — III : 192, 193, 195, 196, 201, 208.


	Kebbi (contrée voisine du Gando), I : 
239, 239 (173),

241 ; — II : 
91, 91 (99),

92, 92 (note 
99), 
97, 
104, 
196, 
241, 
242, 
248, 
372.


	Kebbi (village voisin de Korienza), II : 
81.


	Kédiou (fonction), II : 
366.


	Kédougou (ville du Sénégal), I : 
43, 
294.


	Kégué-Mari Diara,
II : 
293, 
295, 296 (289),

312, 
326, 
327, 
328, 
329, 
331.


	Keïna-Tianiombo (Dia —), II :

65.


	Keïta ou Koïta, I : 
122, 
138, 
140, 140 (74) ;
— II : 
175, 
206, 
220, 
356, 356 (334),

361, 
362 ; — III : 80, 100, 108.


	Kéké ou Kékey, II : 
223, 
225, 
229, 
230.


	Kékotondi, II : 
167.


	Kel-Antassar, I : 
134, 134 (66),

145, 
160, 
195, 195 (119) ;
— II : 
258, 
274, 
321, 336 (317),

419, 
422, 
423 ; — III : 134.


	Kel-Dokoré, I : 
134.


	Kel-es-Souk, I : 
134, 
145, 
160, 
195.


	Kel-Gheress, I : 
134, 
145, 
160.


	Kel-Gossi, I : 
134, 
145, 
160.


	Kel-Guerisouân, I : 
134, 
145, 
160.


	Kel-Haoussa ou Tagama (voir Tagama).


	Kel-Nchéria, I : 
134, 
145, 
160 ; — II : 
419.


	Kel-Nkounder, I : 
134, 
145, 
160 ; — II : 
419.


	Kel-Oui, I : 
419.


	Kel-Oulli, I : 
134, 
145, 
160.


	Kel-Ouorodjel, I : 
134.


	Kel-Rezzaf, I : 
134.


	Kel-Rila, I : 
134, 
146, 
160.


	Kel-Taberint, I : 
134.


	Kel-Tadmekket, I : 
114, 
134, 
145, 
191, 
193, 
195, 
196, 
320, 
322 ; — II : 
69, 
70, 
259, 
264, 264 (246),

265, 
266.


	Kel-Teguiaït, I : 
134.


	Kel-Témoulaï, I : 
134, 
145, 
160 ; — II : 
419.


	Kel-Tigouelt, I : 
134, 
145, 
160.


	Kel-Tinakaouat, I : 
134.


	Kel-Tounboukouri, I : 
134.


	Kel-Tountoun, I : 
134.


	Kélétigui (fonction), II : 
376.


	Kelléma, I : 
140.


	Kelli, I : 229 (165).


	Kénédougou, II : 
373.


	Kéniarémé, I : 
158 ; — II : 
155, 
413.


	Kéniéba, II : 
407.


	Kénienko ou Kénientou, II : 
167, 
169, 
179, 
327, 
329, 
330.


	Kéniéra, II : 
344, 
410.


	Kenken (Dia —), II : 
63, 
64.


	Kenntiéri, II : 
417.


	Kéra (voir Tira).


	Kérané, II : 
334.


	Kérango ou Kéranion, II : 
289, 293 (284),

317.


	Kérango-Bé Diara, II : 
293, 293 (284).


	Kerifelt, II : 
39.


	Kérina, II : 168 (147).


	Kérou, I : 
138, 279 (222).


	Kérouané (cercle de Bamako), I : 
163, 
277.


	Kérouané (Guinée française), II : 
347.


	Kersaint-Gilly (J. de —), II : 235
(note 
216).


	Kersignané, III : 196.


	Kessékho, I : 
140 ; — II : 
361.


	Ketama, I : 186 (note 
108).


	Khaled (balama), II : 121
(118).


	Khalifa (fonction), II : 
306 ; — III : 188 (68),
194, 195, 202, 203, 206.


	Khalil (Sidi —), III : 3.


	Khasso, I : 
126, 
151, 
165, 
227, 
290, 
296 ; — II : 
299, 
300, 
301, 
312, 
358, 
359, 
363, 
364, 
384, 
385, 
386, 
389, 
390, 
402, 
403, 
404.


	Khassonkè, I : 
115, 
126, 
139, 
140, 
150, 
151, 
158, 
164, 
165, 
227, 
229, 
231, 
289, 
290, 
330, 
331, 
332, 
334, 
338, 
348, 
367 ; — II : 
299, 
301, 
312, 
362, 
363, 
400, 
405, 
406 ; — III : 188.


	Khassonkè (dialecte —), I : 
290, 
362, 
367, 
411, 
424.


	Khâtib (fonction), III : 188, 188
(69), 189,
190, 192 (72).


	Kiâlo, I : 
130.


	Kian, I : 
116, 
130, 
155, 
156, 
161, 
162, 
167.


	Kian (dialecte —), I : 
363, 
370.


	Kiba, I : 
163, 
277.


	Kibsé, I : 
129.


	Kida, II : 
126.


	Kièoulé-Karamoko,
II : 
346, 346 (325),

411.


	Kiffa, I : 
38, 
39, 
43, 
84, 98 (38),

99, 
100, 
103, 
144, 
146, 
157, 
158, 
187, 187 (109),

373 ; — II : 
13, 18 (16),

29, 
51 ; — III : 193 (note 73).


	Kili, I : 
145.


	Kilia-Moussa Sissoko, I : 
293.


	Kimba, II : 
126.


	Kindia, I : 
294.


	Kingui, I : 
144, 
158, 
228, 
256, 
257, 
258, 
259, 
262, 
265, 
266, 
267, 
271, 
273, 
275, 
276, 
290, 
319, 
320, 
321, 
322 ; — II : 
27, 
55, 
154, 
155, 
157, 
158, 
161, 294 (287),

299, 
300, 
310, 
311, 
315, 
332, 
333, 
356, 
378, 
386.


	Kinian, II : 
374, 
375, 
376, 
394, 
415.


	Kinnti Sambala, II : 
312, 
363, 
404, 
405.


	Kinntiéri, II : 377 (352).


	Kintampo (ville de la Côte d’Or), II : 
393, 393 (363).


	Kiokia on Kiokoun, II : 
208.


	Kipirsi, I : 
130, 
155, 
169, 
370.


	Kipirsi (dialecte —), I : 
370.


	Kipirsi, I : 
309, 
314, 
315, 
316, 
317, 
318, 
320 ; — II : 
125, 
126, 
128, 
372.


	Kireï, II : 
258.


	Kirina, I : 
292, 
321 ; — II : 
168, 
169, 169 (148),

170, 
179, 
180, 
183.


	Kirko ou Guirgo, II : 
209.


	Kiro, II : 
258.


	Kissidougou (Guinée française), II : 
347.


	Kissou, I : 
145, 
246, 246 (180) ;
— II : 
258.


	Kissoum, II : 
141, 
142.


	Kita, I : 
40, 
43, 
76, 
99, 
100, 
104, 
146, 
147, 
148, 
150, 
151, 
152, 
163, 
164, 
179, 
228, 
229, 283 (225),

291, 
292, 
295, 
296, 
297, 
368, 
373 ; — II : 
179, 
185, 
291, 
299, 
308, 
333, 
343, 
344, 
345, 
348, 
387, 
390, 
391, 
392, 
408, 
409, 
410 ; — III : 193.


	Kita-Demba, II : 
364.


	Kitaba, I : 
296.


	Kitâbou-l-jarafiya (ouvrage arabe), II : 
41.


	Klobb, II : 
423.


	Kobé-Taka, I : 
241.


	Kobi (village au Sud du Débo), II : 
81.


	Kobikéré, II : 
117, 
209, 
227, 
230.


	Kobilo, II : 
307.


	Koboga, II : 
147.


	Kobougoula, I : 
295.


	Kobra, II : 
126.


	Kodaa, I : 
189.


	Kodiar, II : 
153.


	Kodié, II : 
302.


	Kogou, II : 
295.


	Koï (titre), II : 
88.


	Koïla, II : 
416.


	Koïra-kiné (langue songaï), I : 
367.


	Koïra-Tao (Tombola), II : 
258, 258 (235).


	Koïratao (près Tombouctou), II : 
419.


	Koïta (voir Keïta), II :

175.


	Kôkô ou Kaokao, II : 
66.


	Kôkô ou Koukou, II : 
67, 
71, 
72.


	Kokoro-Kabi, II : 
102.


	Kokry, II : 
203, 
209, 
218, 
227, 
228.


	Kolama, II : 
185.


	Kolembiné, I : 
65, 
82 ; — II : 
47, 
48, 
413.


	Koli ou Kolikoli, I : 243 (voir
Kolikoli).


	Koli Galadio ou Koli-Tenguéla, I : 230 (note 
166), 233 (168),

237, 
277, 
322 ; — II : 
91, 
214, 355 (330),
355 (331),

356, 356 (note 
332), 356 (333),
356 (334),

357, 
358, 
360.


	Koli Sangaré, I : 
296.


	Koli-Tenguéla ou Koli-Tenguélé (voir Koli
Galadio), II : 356 (333).


	Koliâbé,
I : 
136, 
225 ; — II : 
355, 355 (330),
355 (331).


	Kolikoli, I : 
69.


	Kolo, II : 
244.


	Kolomina, II : 
413.


	Kolon, I : 
144, 
159.


	Koloni, II : 418 (374).


	Kolou ou Kollou, I : 
164, 
297.


	Kolounko, I : 
39.


	Kom (voir Tanga).


	Kom I, II : 
128, 
135.


	Kom II, II : 
128.


	Kom-nâba (fonction), II : 
148.


	Koma (génie et association religieuse), III : 123, 174, 175, 177 (56), 181, 182.


	Kombori, I : 129 (60),

168.


	Komboro Mana, I : 
270 ; — II : 
275.


	Kombossi, II : 
363.


	Kominianga, II : 
153.


	Komino, II : 
218, 
219.


	Komintara, I : 
158 ; — II : 
333.


	Komma, II : 
219.


	Komma (voir Koumba).


	Komo (voir Koma).


	Komodo, II : 
344, 345 (324).


	Komongallou, I : 
119, 229 (165).


	Komono, I : 
115, 
152, 
171.


	Komono (dialecte —), I : 
363, 
369.


	Komonoba, I : 
64.


	Komtonna, II : 
219.


	Konaté (voir Kounaté).


	Kondou, II : 
181.


	Kondyi, II : 
219.


	Koné ou Konndé ou Konnté, I :

138, 
139, 
140, 
141, 
267 ; — III : 108.


	Kong (ville de la Côte d’Ivoire), I : 
43, 
62, 
63, 
126, 279 (222),

280, 
281, 
299, 
300, 
318 ; — II : 283 (270),

347, 
393, 394 (364),

422.


	Kongokourou, II : 
196.


	Koni (rivière), II : 
82, 82 (89).


	Koni (village près Sansanding), II : 
295, 
316.


	Koniakari, I : 
290 ; — II : 
48, 
299, 299 (294),

301, 
302, 
309, 
310, 
314, 
331, 
332, 
333, 
334, 
363, 363 (342),

364, 
386, 
391, 
412.


	Konian, II : 343 (322).


	Konignon, II : 
209.


	Konihou, II : 
319.


	Konina, II : 
181.


	Konionmassa, II : 
286.


	Konko-koïra, II : 
258.


	Konkobiri, II : 
153.


	Konkodougou, I : 
165, 
293, 
296, 
297 ; — II : 
184, 
359, 
360, 
361, 
362, 
387, 
392, 
394, 
411.


	Konkoreï (Dia —), II : 
63.


	Konkouné, I : 
316.


	Konkour-Moussa, (pour Kankan-Moussa),
II : 186 (166).


	Kono (génie et association religieuse), III : 123.


	Kononiogo-Simba, II : 
176.


	Konséguéla, II : 
375.


	Kontaga, I : 
140 ; — II : 
361.


	Kontella, I : 
164.


	Konti, II : 
219.


	Koou, II : 
209.


	Korandi, II : 
367.


	Koratou, I : 
70.


	Koré (association), III : 121.


	Koré-farima (fonction), II : 
87, 
103.


	Koreï ou Mansour (pacha), II : 
264, 264 (244),
264 (245),

265.


	Koreïch, I : 
188, 
213.


	Koreïchites, I : 
214.


	Korhogo ou Koroko (ville de la Côte
d’Ivoire), I : 
43, 44 (4),
63 (21),
131 (63),

341 ; — II : 
374, 
375, 
377.


	Koria Keïta, I : 
273, 
274.


	Korienza, I : 
69 ; — II : 
81, 
142, 
211, 
252.


	Koriga, II : 
413.


	Korikori, II : 
337.


	Korimansa, II : 
203.


	Korioumé, I : 
72, 
73 ; — II : 
76, 
258, 266 (249),

393, 
419.


	Koro, I : 
138.


	Koro, II : 
209, 
217.


	Koro-Belbéga, II : 
366.


	Koroko (ruisseau), I : 
39.


	Koroko (ville de la Côte d’Ivoire, voir
Korhogo).


	Koromaga ou Koromakha, I : 
137, 
140.


	Koromama Koumba,
II : 
316, 
325.


	Korondiofi (voir Korioumé), II :

258.


	Korté, III : 177 (56), 182, 184.


	Kossa Makassa, I : 
283.


	Kôssé, I : 
129, 129 (61).


	Kosseïla, I : 
182.


	Kossidéré, II : 
371.


	Kossoï ou Kossaï (Dia —), I : 
193, 
242, 
320 ; — II : 
64, 
65, 
68, 68 (72).


	Kossoï-Daraï (Dia —), II :

65.


	Kouakourou, I : 
292.


	Kouandé (ville du Dahomey), I : 
43.


	Kouba, II : 
141.


	Kouba-Demmo, II : 
224.


	Kouda (fils de Koundoumié), II :

126.


	Kouda (fils de Nassébiri), II :

140.


	Koudougou, II : 
125.


	Kougha, II : 
51, 
52, 52 (55),

67.


	Kouka ou Koukaoua (ville du
Bornou), II : 
13, 
15, 
67, 
71, 
186, 
203, 
278, 
392.


	Kouka, II : 
128, 134 (125),

421.


	Koukaoua (voir Kouka), II : 
278.


	Koukia (voir Gounguia), I : 192 (115),

193, 
196, 
240, 
241 ; — II : 
60, 
67, 
208, 211 (note 
196), 
241.


	Koukiri, II : 
209, 
218, 
219, 
228.


	Koulango ou Pakhalla, I : 
115, 
130, 131 (63),

153, 
156, 156 (99),

170, 
315, 
316, 
317, 
318, 
320, 
321 ; — II : 
212.


	Koulango (langue —), I : 
363, 
370, 
373, 
425.


	Koulé, I : 
139 ; — III : 118 (31).


	Kouléré, II : 
244.


	Koulikoro, I : 
68, 
71, 
76, 
79, 
98, 
104, 
268, 
284 ; — II : 
167, 
168, 
169, 
179, 
181, 
329, 
330, 
386, 
388, 
391, 
392.


	Koulila, II : 
415.


	Koulouba, I : 
98, 
104 ; — II : 
425.


	Kouloubali,
I : 
110, 
138, 
139, 139 (71),

140, 
141, 
284, 
285, 285 (227),

286 ; — II : 
282, 
283 à 287 (dynastie), 287 (277),

288, 
297 ; — III : 80, 100, 101, 102, 103, 104, 108.


	Kouma (village du Kaniaga), I : 
228.


	Kouma (village voisin de Nampala), II : 
103, 103 (108).


	Koumba ou
Koumma, I : 
137, 
258, 
267, 
269, 
277 ; — II : 
316, 
325.


	Koumbi, I : 
259, 
260, 
261.


	Koumboro Mana, I : 
270 ; — II : 
275.


	Koumdel, II : 
357.


	Koumpaougoum, II : 
143.


	Kouna (cercle de Mopti), I : 
243, 
249, 
263 ; — II : 
233, 
234, 
252.


	Kouna (circonscription de San), II : 
371.


	Kounari, I : 
162 ; — II : 
233, 
234, 
236, 
335.


	Kounaté ou
Kounaré ou Konaté, I : 
137, 
138, 
139, 
140, 
263, 
269, 
279 ; — III : 108.


	Kounda, II : 
407.


	Koundako, I : 
39.


	Koundégné (voir Koundoumié).


	Koundian, I : 
164, 
293 ; — II : 
184, 
308, 
313, 
345, 
359, 
360, 
411.


	Koundou, II : 
411.


	Koundoumié ou Koundégné, II : 
126, 
139, 
140.


	Kounguel, I : 
262 ; — II : 
358.


	Kounta, I : 
42, 
113, 113 (40),

117, 
131, 
143, 
144, 
157, 
181, 
182, 
183, 185 (108),
191 (114),

195, 
196, 219 (150),

252, 
321, 
322, 
342, 
364 ; — II : 75 (81),
225 (206),

231, 
239, 
266, 
267, 
273, 
274, 317 (306),

321, 
323, 336 (317),

337, 407 (370),

423, 
425, 
426 ; — III : 194.


	Kountigui (fonction), II : 149 (136) ;
— III : 130.


	Kouoro, I : 
166.


	Koupéla, I : 
68, 
154, 
169, 
315 ; — II : 
397.


	Koura, I : 
70, 
242, 
243, 
244, 
246, 246 (180),

249 ; — II : 
419.


	Kouranko, II : 
347.


	Kourgo, II : 
145.


	Kourita, II : 
140.


	Kourita (titre), II : 
133.


	Kourouba, II : 
360.


	Kouroubari (voir Kouloubali),
I : 280 (note 
222).


	Kouroukoto, I : 
292 ; — II : 
179.


	Kourouma, I : 
139, 
140.


	Kouroumankobé, I : 
130, 130 (62),
305 (242) ;
— II : 
366.


	Kouroussa (ville de la Guinée),
I : 
71, 
294 ; — II : 
389, 
411.


	Koursitigui, II : 
348.


	Koursoudougou, II : 
373.


	Kourteï ou Kourtibé (voir Sorko), I : 
240, 
244.


	Koury, I : 
44, 
66, 
67, 
77, 
78, 
79, 
99, 
100, 
104, 
125, 129 (60),

138, 
146, 
148, 
149, 
150, 
151, 
152, 
153, 
154, 
155, 
156, 
167, 
168, 
233, 
313, 
314, 
315, 
373, 
382 ; — II : 
145, 
147, 
370, 
371, 
372, 
373, 
394, 
422 ; — III : 193.


	Koussané, III : 196.


	Koussata, I : 
138, 
139, 
265, 
267.


	Koutiala, I : 
44, 
99, 
100, 
104, 
126, 
141, 
146, 
149, 
150, 
152, 
153, 
155, 
166, 
233, 
299, 
301, 
367, 
373 ; — II : 
209, 285 (note 
271), 
375, 
377, 
422 ; — III : 193.


	Koutou, II : 
128.


	Koutoukou, II : 
369.


	Koyaté, I : 
140.


	Kparhala, I : 
131, 131 (63).


	Kpéré, I : 
41.


	Krause (G.-A. —), II : 
393, 393 (363).


	L


	Lâ, II : 
125, 
126, 
127, 
139, 
140, 
141, 141 (130),

146.


	La Courbe, I : 59 (18),

61 ; — II : 
383, 
384, 
399, 
400, 
401.


	La Mecque, I : 177 (103),

272, 
280, 
291 ; — II : 
33, 
37, 
56, 85 (92),

86, 
89, 
173, 
175, 
176, 
184, 
186, 
187, 
188, 
193, 
205, 
234, 
255, 293 (285),

305, 
306, 
341, 
370, 
371 ; — III : 194, 195, 196.


	La Tour (de —), II : 
423.


	Labat, II : 383 (358).


	Labata, II : 
308.


	Labbo (voir Laobé).


	Labé (ville de Guinée), I : 
292, 
294, 
296, 
297 ; — II : 
167, 
178, 
307.


	Labezenga, I : 
71.


	Labi-Diédo, II : 
150.


	Lafia Touré, II : 343 (322).


	Lagarde, II : 412 (371).


	Laggam (fonction), II : 
366.


	Laghlal ou Lakhlal, I : 
132, 
144.


	Lagui ou El-Hadj, II : 
372.


	Laha, II : 
241, 
242.


	Laing (Gordon —), I : 
62 ; — II : 
385, 
388, 
389.


	Lallé, I : 
169 ; — II : 
128.


	Lambert (Thomas —), II : 
309.


	Lambo, II : 
257.


	Lambouéga (voir Bonga).


	Lambourou-Safo, II : 
224.


	Lamothe (de —), II : 
409.


	Lampakhé-Boundayoré, I : 
258.


	Lancelot du Lac, I : 
59.


	Lander (Richard —), I : 
62, 202 (126) ;
— II : 389 (361).


	Lanfiéra, II : 
372.


	Langues (classification), I : 
357, 
359, 
360, 
361, 
362, 
363, 
364.


	Langues (définition), I : 
112, 
357, 
358, 
359.


	Langues (étude analytique), I : 
387 à 407.


	Langues (nomenclature), I : 
361, 
362, 
363, 
364, 
371, 
372, 
373.


	Langues (répartition), I : 
364 à 374.


	Langues dominantes, I : 
373, 
374.


	Langues écrites, I : 
374 à 380.


	Langues principales, I : 
408 à 420.


	Lankamané, I : 
158 ; — II : 
299, 
311, 
386.


	Lanlassé, II : 
141.


	Lanneau, II : 
409.


	Lantaro-Samba, II : 
379.


	Lao, I : 
136.


	Laobé, I :

119, 
134, 
224, 224 (161),

415 ; — III : 118 (31).


	Laperrine, II : 
412, 418 (374),

422.


	Larabtenga, I : 
309.


	Larallé, II : 
128, 
129.


	Larallé-nâba (fonction), II : 
129, 
133.


	Lartigue (de —), I : 158 (100) ;
— II : 
348.


	Lasnet, I : 
206, 224 (161).


	Lasselves, II : 
300.


	Latins, II : 4,
6.


	Latsir, II : 
28.


	Lauzun (duc
de —), II : 
401.


	Lebbi, II : 
38, 
54.


	Leblanc, II : 
389, 
402.


	Léger (le —, vaisseau), II : 
399.


	Legha (charge), II : 
264.


	Legrand, II : 
385.


	Lejeal, II : 
397.


	Lemaire, II : 
383.


	Lemaître, II : 
400.


	Lemlem, I : 
302 ; — II : 
41, 
49, 50 (54),
178 (152).


	Lemta, I : 
114, 
181, 185 (108),

186, 
190, 
191, 
192, 
194, 
196, 
197, 198 (note 
120), 
240, 
241, 
242, 
243, 
244, 
245, 
319, 
320, 
321 ; — II : 
28, 
34, 
36, 
54, 
60, 
61, 
64, 
66, 
73, 
84, 
91.


	Lemtouna, I : 
114, 
184, 185 (108),

186, 
187, 
188, 
189, 
191, 
195, 
196, 
227, 
264, 
320 ; — II : 
27, 
28, 
29, 29 (33),

30, 
31, 
33, 
35, 
36, 
37, 
38, 38 (44),
38 (46),

39, 
40, 
46, 
54, 
55, 
61, 
163, 
174, 
175, 
207.


	Lenoir, II : 
419.


	Lenz, II : 7,
389 (note 
360), 
391.


	Léo, I : 
104, 
130, 
155, 
169 ; — II : 
372, 
373, 
421.


	Léon l’Africain, I : 
49, 
59, 
60, 118 (45),

278 ; — II : 
17, 56 (59),

61, 
66, 
67, 
74, 83 (90),
86 (93),

117, 
174, 
175, 
213, 213 (198),
213 (199),
269 (252),

272, 
278, 
281, 281 (268),

381, 
382.


	Lepsius, I : 
210.


	Léraba, I : 
41, 63 (21),

64.


	Lespieau, II : 
417.


	Lettrés musulmans, III : 190,
191.


	Leucæthiopes, I : 
207 ; — II : 26 (30).


	Levens, II : 
401.


	Li, I : 
136.


	Libres (gens —), III : 111,
112.


	Libyens, I : 
184, 
185, 185 (108),

200, 
208, 
278 ; — II : 
61, 
83, 83 (90).


	Ligbi (langue —), I : 362 (253).


	Ligouatit, I : 
132.


	Liguidi, II : 
147.


	Liki ou Lika, II : 
91, 92 (note 
99), 
248.


	Lilsé, I : 
115, 115 (44),

130, 
314.


	Limi, II : 
196.


	Limites, I : 
37 à 43 ; avec l’Algérie, 
42 ; avec la Côte d’Ivoire, 
40 ; avec le Dahomey, 
41 ; avec la Gold-Coast, 
41 ; avec la Guinée, 
39 ; avec la Mauritanie, 
38 ; avec le Sénégal, 
39 ; avec le Territoire Militaire, 
42 ; avec le Togo, 
41.


	Linguékoto, I : 
292.


	Linguistique comparée, I : 
387 à 407, 
421.


	Lippert, I : 
360.


	Liptako, I : 
230, 
231, 
233, 
239, 
305, 
366 ; — II : 
366, 366 (345),

367, 367 (347),

368.


	Littérature, I : 
380 à 384.


	Livio Sanuto, I : 
59, 
61.


	Livrelli, II : 
419.


	Lo, I : 
297, 
299.


	Lo (langue —), I : 362 (254).


	Lobbo, II : 
232.


	Lobi (contrée), I : 
103 ; — II : 8,

10 ; — III : 49.


	Lobi (groupe linguistique), I : 
363, 
370.


	Lobi (langue —), I : 
363, 
370, 
372, 
374, 
425.


	Lobi (peuple), I : 
116, 
131, 131 (63),

142, 
153, 
156, 
170, 
171, 
312, 
313, 
315, 
316, 
317, 
318, 
321, 
329, 
330, 
331, 
332, 
337, 
339, 
340, 
341, 
349, 
350 ; — II : 9,
9 (5),

369, 
422, 
425 ; — III : 18 (5),
34, 36 (10), 67
(15), 67 (16), 82 (23), 83
(24), 91,
104, 107, 125
(33), 211.


	Lobi-Dagarti, I : 
313.


	Logeay, I : 213 (142).


	Logo, I : 
165, 
290 ; — II : 
312, 
313, 
360, 
362, 
363, 363 (344),

364, 
390, 
408.


	Logomaten, II : 
368.


	Londané, II : 
370.


	Lorha (ville de Gold-Coast), I : 
317.


	Lorho (caste), I : 
139, 156 (99) ;
— III : 118 (31).


	Lorho (dialecte —), I : 
363, 
370.


	Lorho (tribu), I : 
116, 
156, 156 (99),

170, 
171, 
317, 
318, 
320, 
333, 
334, 
339, 
350, 
370 ; — II : 9,
9 (5),

369.


	Lorhopéni, I : 
318.


	Lorhosso, I : 131
(63),

156, 
170, 
171, 
299, 
300, 
316, 
317, 
318, 
321, 
323 ; — II : 8,
9,

348, 
369, 
421.


	Loroum, I : 
314.


	Loto, I : 
313, 
316, 
317, 
323 ; — II : 
368, 
369, 
370.


	Louage (des choses), III : 50,
51.


	Louage (des personnes), III : 50,
51.


	Louâta, I : 
132, 185 (108) ;
— II : 
30.


	Loubim, I : 
200.


	Loud, I : 
200.


	Loudagh, II : 
422.


	Loudamar (voir Oulad-Mbarek), I : 
133 ; — II : 
377, 
378, 
379, 
386.


	Loudim, I : 
200.


	Lougoussi, II : 
126.


	Loulâmi, II : 
107, 
256.


	Loumbila, II : 
125, 
126.


	Loury, II : 
377.


	Louta, I : 
161, 
280 ; — II : 
371, 
421.


	Loutana, II : 
415.


	Louvel, II : 
344, 
345, 
411.


	Lucrèce, I : 185 (108).


	M


	Ma-el-Aïnîn, I : 191 (114) ;
— III : 203, 204, 207.


	Maa, II : 
107.


	Mabbé ou Maboubé, I : 
134, 
229, 229 (165) ;
— II : 
104, 
226 ; — III : 118 (31).


	Mabrouk, I : 
42, 
84, 
131, 
143, 
145, 
157, 
182, 182 (106),

183 ; — II : 
239, 
424, 
426 ; — III : 194.


	Madani Tal, II : 
296, 
332, 
337, 
412.


	Madassa, II : 
71.


	Maddassa, I : 185 (108),

186, 
187, 
188, 
193 ; — II : 
28, 
71, 
72.


	Mademba (fama), II : 321 (309),

414, 
416.


	Madghis, I : 185 (108).


	Madina ou Médina (cercle de
Ségou), II : 
219, 
325.


	Madiori, II : 
153.


	Mâdougou, II : 
189, 
190, 
274.


	Maga, I : 
140.


	Maga Diallo (ardo), I : 
228, 
229 ; — II : 
223, 
224, 
231.


	Magaza ou
Makassa, I : 
139.


	Mage, I : 
262 ; — II : 
286, 299 (294),
301 (295),
322 (311),
326 (313),

327, 
329, 
390, 
391, 
407, 
408.


	Mage (canonnière), II : 
392, 
394.


	Maghan (nom d’homme), II : 26
(30),
27 (note 
30).


	Maghan ou Magha
(farba), II : 
202.


	Maghan I (Mansa —), II : 
73, 
140, 
191, 
192, 
204.


	Maghan II, II : 
206.


	Maghan III,
II : 
207, 
210, 
211.


	Maghan-Diabé Sissé, I : 
256, 
258, 
259, 
260, 
261, 
262, 
319.


	Maghan-Kaya (voir Kaya-Maghan),
I : 
258, 
261.


	Maghan-Mamari, I : 
258, 
261.


	Maghan-Oulé (chef du Bendougon),
II : 
117.


	Maghan-Tané, I : 
258, 
261.


	Maghan-Tané Fankanté, I : 
258, 
261.


	Maghcharen, II : 
106.


	Maghrâoua, I : 185 (108) ;
— II : 
37, 
39.


	Maghreb, I : 
180, 
184, 185 (108),

186, 186 (note 
108), 
190, 
193, 
208, 
249, 251 (note 
186), 
252 ; — II : 
15, 
16, 
17, 
26, 
42, 
45, 
50, 75 (80),

113, 
186, 205 (191),

208, 
261, 
269, 
271, 
272, 
274, 
380.


	Maghzâra (voir Magzâra), II : 
354.


	Magiciens, III : 178, 182, 184, 185.


	Magico-religieux (croyances et rites —), III : 167, 177 (56), 178 à 185.


	Magrâra (voir Magzâra).


	Magui (étang de —), II : 
48.


	Magzâra ou Magrâra, II : 50 (54),

354.


	Maham Boli, II : 
183, 
184, 184 (161).


	Mahina, II : 
412.


	Mahmadou-Kaya, II : 
333.


	Mahmadou-Lamine, II : 
334, 
411.


	Mahmadou-Racine,
II : 
345, 412 (371),

417.


	Mahmoud (cadi de Tombouctou), II :
85 (92),

94, 
95, 
99, 103 (note 
107), 
247 ; — III : 206.


	Mahmoud
(gouverneur du Gourma), II : 121 (118).


	Mahmoud (le Judéo-Syrien), I :

222, 222 (156),

223, 
224.


	Mahmoud II, I : 
225, 
226 ; — II : 
354.


	Mahmoud Barhayorho, II : 
102, 
277.


	Mahmoud-ben-Zergoun (pacha), II :
121 (118),

240, 
241, 
242, 
243, 
244, 
245, 
246, 
247, 
248, 248 (228),

249, 
268, 
271.


	Mahmoud Daramé, II : 
115.


	Mahmoud Doundoumi, II : 121
(118).


	Mahmoud-Lonko (pacha), I :

247 ; — II : 
250, 
251, 
252, 
253, 
262, 
268.


	Mahmoudou (almami), II : 
307.


	Mahomet, I : 
180, 
185, 
188, 
189, 
212, 
213.


	Maï Tal, II : 
319.


	Maires du palais, III : 140, 140
(42).


	Maka (mont —), II : 
257.


	Maka (roi du Galam), II : 
383.


	Maka-Bounga, II : 
225.


	Maka Makassa, I : 
283.


	Makadougou, II : 
360.


	Makan Keïta, I : 
292 ; — II : 
179.


	Makassa ou Magaza (voir Magaza), I : 
139.


	Makhan Diarisso,
II : 
164.


	Makhan-Doumbé, I : 
260, 
261, 
262.


	Makhana, II : 
309, 309 (298),

384, 
399, 
400, 
402, 
403.


	Makhani Sambala, II : 
364.


	Makiba-Yédenké,
II : 
224.


	Makil, I : 
188, 
189.


	Makil (pour Beni-Makil),
II : 
190.


	Makiou Tal, II : 
319.


	Makira, II : 
218.


	Makoro Diara, II : 
289, 
290, 291 (voir aussi Monson Diara).


	Makouta Keïta, II : 90 (94).


	Makrizi, I : 
201, 
205 ; — II : 91 (97),
176 (150).


	Maladie du sommeil, II : 
205, 
206, 206 (192).


	Malangal, II : 
232.


	Malé, I : 
141.


	Maléfices, III : 182, 183, 184.


	Malékite (rite —), II : 
196 ; — III : 3, 13, 13 (3), 14, 15, 146.


	Mali ou Melli ou
Mandé, I : 
55, 
121, 121 (49),

201, 
202, 
211, 
229, 230 (note 
166), 
244, 256 (195),

269, 
277, 
286, 
290, 
291, 
292, 
293, 
303, 307 (244),
310 (247),

321 ; — II : 
18, 
19, 19 (19),

24, 
45, 
50, 
59, 61 (64),

65, 
72, 
73, 
74, 
75, 
78, 
80, 
88, 
89, 
90, 90 (94),

91, 
92, 
100, 
102, 
104, 104 (note 
108), 
105, 
106, 
109, 
122, 
123, 
124, 
129, 131 (124),

138, 
140, 
142, 
155, 
158, 
170, 
173 à 221 (histoire de l’empire et de la ville), 
180 à 182 (emplacement et nom de la ville), 
223, 
224, 
225, 
226, 
228, 
249, 264 (245),

268, 
269, 
270, 
272, 
273, 
276, 
281, 
282, 
283, 283 (270),

284, 
285, 
297, 
308, 
358, 
360, 
362, 
381, 
382 ; — III : 142.


	Mali-Guimé, II : 
361.


	Mali-Siriman (voir Siriman Keïta).


	Malik Sidibé, II : 
371.


	Malinké (voir Mandingues),
II : 
181.


	Malinké (dialecte —), I : 
276, 
279, 
362, 
367, 
368, 
411, 
424.


	Malinké-Mori, II : 
344, 
345.


	Mallel, II : 
14, 
49.


	Malo, II : 
244.


	Maloum-Idris, II : 
275, 275 (261).


	Mama Fofana, II : 
286.


	Mama-Maghan, II : 
220, 
283, 
284.


	Mama Taraoré, II : 
293.


	Mamadi-Dian (lieutenant de Bodian),
II : 
415.


	Mamadi-Dian (lieutenant
d’El-hadj-Omar), II : 
308.


	Mamadi-Kandia (voir Kandia Massassi).


	Mamadi-Sidianké, II : 
319.


	Mamadi-Yorouba, II : 
319.


	Mamadou-Abi, II : 
326.


	Mamadou Keïta, II : 
186.


	Mamadou-Laki, II : 
146.


	Mamadou-Lamine (conquérant, voir
Mahmadou-Lamine).


	Mamadou-Lamine (El-hadj —, voyageur),
II : 
181.


	Mamadou-Mori, II : 
370.


	Mamadou-Racine (voir Mahmadou-Racine).


	Mamari, I :

258.


	Mamari Sakho ou Mamari-Sité-Dorhoté, I : 
261, 
262.


	Mambi Keïta, II : 220 (203).


	Mami-ben-Barroun, II : 
245, 
246, 
247.


	Mami Santara, II : 
293.


	Mamoudou ou Maghan III (voir Maghan III), II : 
206.


	Mamoudou I, II : 
211, 
212, 
213, 
215.


	Mamoudou II, II : 
215.


	Mamoudou III, II : 
216, 
228.


	Mamoudou Diawara (voir Fié-Mamoudou
Diawara).


	Mamounian, II : 
307.


	Mamourou (chef de Dougbolo), II :

415, 
417.


	Mamourou (chef de migration), I :

280.


	Mamourou Diara, II : 
289.


	Mamourou Diara (chef des Banmana),
II : 
296.


	Mamourou Diarassouba, I : 
295.


	Mampoursi, I : 
306, 
307.


	Mana, I : 
138, 
269, 
270 ; — II : 
275.


	Mana-Maghan Niakaté, I : 
267, 
273, 
274, 
275 ; — II : 
155, 
157.


	Mana Niakaté, I : 
267 ; — II : 
155.


	Manambougou, II : 
329, 
330, 
392.


	Manambougou (chaland), II : 
392.


	Mandat, III : 53, 54.


	Mandé (famille ethnique), I :

61, 
113, 
114, 
120, 
121, 121 (49),

124, 
126, 
127, 131 (63),

135, 
141, 
143, 
148, 
149, 
150, 
151, 
152, 
157, 
158, 
159, 
161, 
162, 
163, 
164, 
165, 
166, 
167, 
168, 
169, 
170, 
171, 
178, 
179, 
201, 
227, 233 (168),

238, 252 (187),

252 à 300 (origines), 
301, 
303, 
379, 
381, 
414 ; — II : 
25, 
45, 
212 ; — III : 80, 103, 107, 109, 118 (31), 174, 188, 190 (71).


	Mandé du Centre, I : 
115, 
148, 
149, 
150, 
253, 
254, 
278, 
282 à 296 (origines), 
298, 
347, 
348, 
351, 
368.


	Mandé du Nord, I : 
114, 
148, 
149, 
150, 
153, 
252 à 282 (origines), 
346, 
347, 
350.


	Mandé du Sud, I : 
115, 
148, 
149, 
151, 
152, 
253, 
296 à 300 (origines), 
321, 
348, 
351 ; — III : 188.


	Mandé (pays) (voir Manding), II :

166, 
167, 
168, 
169, 
173, 
174, 
175, 
176, 
177, 
178, 
181, 
183, 
206, 
212, 
220, 220 (203).


	Mandé (ville) (voir Mali), II : 
181.


	Mandé (langues —), I : 
297, 
299, 
300, 
360, 
362, 362 (251),

367, 
368, 
371, 
387 à 407, 
423.


	Mandé-fou (groupe linguistique), I : 
362, 362 (254).


	Mandé-tamou (groupe linguistique), I : 
362.


	Mandé-tan (groupe linguistique), I : 
362, 362 (253).


	Mandenga (voir Mandingues), II : 
181.


	Mandi (voir Manding).


	Mandi-mansa (titre), II : 
212.


	Manding ou Mandé, I : 
55, 
121, 
127, 
140, 
151, 
163, 
179, 222 (155),

253, 
262, 267 (208),

271, 
272, 
274, 
283, 
284, 
290, 
292, 
294, 
295, 
296 ; — II : 
45, 
166, 
167, 
168, 
169, 
173, 
174, 
175, 
176, 
177, 
178, 
181, 
183, 276 (263),

293, 
301, 
343, 
345, 
360, 
361, 
386, 
407, 
410, 
411.


	Mandinga (voir Mandingues), II : 269 (252).


	Mandingue (langue —), I : 
295, 
360, 
362, 362 (252),

367, 
368, 
372, 
373, 
374, 
409, 
410, 
411, 
412, 
414, 
419, 
420, 
424.


	Mandingues ou
Malinké, I : 
110, 
115, 
121, 
126, 
127, 
138, 
139, 
140, 
150, 
151, 151 (88),

163, 
164, 
165, 
179, 
222, 
228, 
233, 243 (177),

244, 
250, 
267, 267 (208),

268, 
269, 
277, 
278, 
282, 283 (225),

284, 
288, 
289, 
290 à 294 (origines), 
295, 
296, 
297, 
298, 
300, 
302, 
307, 
321, 
322, 
329, 
331, 
332, 
334, 
338, 
341, 
345, 
347, 
348, 
359, 
367, 
411, 
412 ; — II : 
33, 
45, 
50, 
55, 
56, 
59, 
75, 
80, 90 (94),

100, 
102, 
104, 
117, 
140, 
155, 
158, 
166, 
167, 
169, 
173 à 221 (histoire de l’empire), 
223, 
225, 
270, 
271, 
276, 
277, 
282, 
284, 
286, 
297, 
299, 
308, 
342, 
343, 343 (321),
343 (322),

355, 355 (331),

356, 356 (note 
332), 356 (334),

359, 
361, 
362, 
375, 
400, 
401 ; — III : 7, 34, 36, 67 (15), 101, 102, 104, 108, 109, 118 (31), 121, 125, 127, 130, 134, 188.


	Manéthon, I : 
210.


	Mangara, I : 
138, 
265.


	Mangin, II : 
412.


	Mani, I : 
169.


	Maninian (ville de la Côte d’Ivoire), I :

40.


	Mankono (ville de la Côte d’Ivoire), I : 
280, 280 (note 
222), 
294.


	Manna, II : 356 (note 
332).


	Manouan, I : 
316.


	Manouan-Mâné, I : 
316.


	Mansa (titre royal), II : 
21, 
197.


	Mansa-Dio, II : 
194.


	Mansa-Moussa (voir Kankan-Moussa).


	Mansa-Oulé I, II : 
184, 184 (162),

185.


	Mansa-Oulé II, II : 
211.


	Mansa-Souleïman (voir Souleïman Keïta),
II : 
197, 
199.


	Mansara, II : 
421.


	Mansaré, I : 
140 ; — II : 
176, 
362 ; — III : 100.


	Mansour (caïd de Gao), II :

259.


	Mansour (caïd de Tombouctou), II :

248, 
249.


	Mansour (pacha, voir Seniber).


	Mansour ou Mansourou (près Gao), II :

96, 
98, 
99.


	Mansour-Koreï (pacha, voir Koreï).


	Mansourou (près Say), II : 96 (102).


	Mantia-Maghamba, II : 
177.


	Mantiouga, II : 
379.


	Maouassa, II : 
71.


	Maouli, II : 
196.


	Maoundé, II : 
310.


	Maouri, I : 
239 ; — II : 
196, 
244.


	Mar-feï-koul-diam (Sonni —), II :

74, 74 (78).


	Mar-har-kann (Sonni —), II :

74, 74 (78).


	Mar-har-na-dano (Sonni —), II :

74, 74 (78).


	Mar-Kareï (Sonni —), II : 
74, 74 (78).


	Mar-Nafa, II : 
111, 
112.


	Mar-Sindine (askia du Dendi), II :

260.


	Mar-Tamza, II : 
98, 
99.


	Maraba, I : 
371.


	Maraboutisme, III : 202, 205 à 210.


	Marabouts, II : 
35 ; — III : 202, 203, 205, 206, 207, 208, 209.


	Marassa, II : 
71.


	Marassé, I : 
277.


	Marc (lieutenant —), I : 
305, 310 (247) ;
— II : 11 (7),
124 (120),
127 (123),
134 (125),

212, 366 (345).


	Marc (saint —), I : 
216.


	Marchand, II : 376 (351),

394, 
412, 
413, 
415.


	Mardochée, II : 390 (362).


	Maré-Diago Doukouré, I : 
265, 266 (206).


	Maréga, I : 
138 ; — III : 102.


	Maréval, II : 
232.


	Marhan, I : 
277.


	Mari Diara, II : 
296, 296 (289),
296 (290),

412, 
413, 
414.


	Mari-Diata I (voir Soundiata Keïta),
I : 
291 ; — II : 
177, 
178.


	Mari-Diata II, II : 
193, 
204 à 206 (règne), 
206.


	Mari-Kassa Bakili, II : 
358, 
359.


	Mari-Taniaguélé, II : 
176.


	Mariage, III : 60, 61 à 72.


	Mariage (annulation du —), III : 74, 75.


	Mariage (rupture du — par décès), III : 75.


	Mariama Dabo, II : 
90.


	Mariko, I : 
139, 
140 ; — III : 108, 180.


	Maritz, II : 
407.


	Marka (voir Soninké), I :

124, 
138, 
239, 
277, 
278 ; — III : 186.


	Markadougouba, I : 
273, 
286 ; — II : 
282, 
327, 
330.


	Markona, II : 
315.


	Marmol, I : 
59, 
60, 
61, 255 (191) ;
— II : 
59, 
61, 
182, 269 (252).


	Maroc, I : 
176, 
180, 
182, 
184, 
187, 
190, 191 (114),

193, 
203, 
219, 222 (156),

246, 246 (182),

247, 
248, 248 (183),

250, 251 (note 
186), 
293, 
322, 
341 ; — II : 4,
6,

30, 
37, 
38, 
39, 
44, 
54, 
102, 
107, 
110, 
113, 
192, 
197, 
199, 
205, 211 (note 
196), 
242, 
246, 
247, 
248, 
249, 
250, 251 (note 
231), 
253, 
254, 
263, 
268, 
271, 
286, 289 (279),

381, 
391 ; — III : 145.


	Marocains, I : 
120, 120 (48),

181, 
197, 
238, 
239, 
246, 246 (181),

247, 
248, 
249, 249 (185),

251, 
286, 
322, 
328, 
419 ; — II : 
77, 
110, 
114, 
115, 
116, 
117, 
121, 
123, 
129, 
190, 
196, 
204, 
216, 
217, 
219, 
220, 223 (204),

227, 
228, 
229, 
234, 
240 à 268 (histoire de leur domination à Tombouctou), 
268, 
273, 
274, 
275, 
276, 
277, 
282, 
289, 324 (note 
312), 
366 ; — III : 204, 210.


	Marot, II : 
404.


	Marrakech, I : 
54, 222 (156),

246, 246 (182),

247, 
248 ; — II : 
39, 
53, 
102, 
113, 
115, 
174, 
205, 
240, 
248, 
249, 
250, 
251, 
254, 
259, 
261, 
271, 277 (265).


	Marter, II : 
404.


	Martin de Tyr, I : 
53.


	Martyr, II : 
387, 
388.


	Masmouda, I : 186 (note 
108), 
190 ; — II : 
34, 
39.


	Massa (titre royal), II : 
21.


	Massa-Toroma, II : 
373.


	Massala, II : 
219.


	Massala-Demba Diara, II : 
293.


	Massala-Mari (voir Kégué-Mari), II :
296 (289).


	Massamana, II : 
203.


	Massassi, I : 
139, 139 (71),

286, 
288, 
290 ; — II : 
158, 
161, 
176, 
220, 
285, 
286, 
293, 
297 à 302 (histoire), 
309, 
310, 
311, 
363, 
378, 
414, 
416 ; — III : 100, 108.


	Massatoma Diara, II : 
296.


	Massigui, I : 
300.


	Massîn, I : 
133, 
144, 
220, 
221 ; — II : 
26, 26 (29),

27, 
32, 32 (38),

190, 193 (173).


	Massina, I : 
72, 
114, 
147, 
162, 
178, 191 (114),

201, 
203, 204 (note 
129), 
212, 
215, 216 (note 
147), 
218, 
219, 
220, 
229, 
230, 
231, 
232, 
233, 
237, 
244, 
247, 248 (184),

254, 254 (189),

263, 
264, 278 (221),

288, 
294, 
295, 
303, 
319, 
321, 
323, 
366, 
367 ; — II : 
22, 32 (37),

82, 
89, 
103, 
104, 104 (note 
108), 
108, 
109, 
117, 
141, 
145, 
146, 
210, 
211, 
214, 
215, 
216, 
217, 
219, 
220, 
223 à 239 (histoire du royaume), 
246, 
249, 
251, 
255, 
257, 259 (238),

263, 
267, 270 (note 
253), 
274, 
276, 
286, 
292, 
293, 
294, 
295, 295 (288),

306, 
311, 
316, 316 (305),

317, 
318, 
319, 
320, 
321, 
322, 
323, 
324, 
326, 328 (315),

331, 333 (316),

335 à 338 (histoire de la domination toucouleure), 
364, 
371, 
372, 
390, 
391, 
407, 407 (370),

413, 
415, 
417, 
418, 419 (375),

420, 420 (376).


	Massinankobé ou Massinanké, I : 
114.


	Massiré, I : 
292.


	Massorona Kamara, II : 343
(322).


	Massoudi, II : 13 (9),

47.


	Matam (ville du Sénégal), I : 
136, 262 (203) ;
— II : 
314, 
357, 357 (336),

383, 
406.


	Matam, I : 
258.


	Matiakouali, II : 
153.


	Maubert, II : 149 (137) ;
— III : 184 (63).


	Maures, I : 
57, 
59, 
81, 
83, 
85, 
117, 
132, 
134, 
135, 
136, 
142, 
220, 
221, 
246, 
251, 
252, 
279, 
289, 
328, 
329, 
330, 
331, 
332, 
334, 
340, 
343, 
344, 
347, 
350, 
364, 
365, 
367, 
374, 
375, 
378 ; — II : 
14, 
161, 
209, 
330, 383 (note 
357), 388 (360) ;
— III : 3, 11,
12, 63, 98, 116, 119, 134, 145 (44), 188, 190 (71), 194, 195, 198, 203, 204, 205, 207, 210.


	Maures de l’Azaouad, I :

113, 
117, 
131, 
132, 
143, 
157, 
159, 
160, 
180 à 183 (origines), 
327, 
330, 
338, 
342 ; — II : 
274, 
323, 
422.


	Maures du Hodh, I : 
114, 
117, 
132, 
133, 
144, 
157, 
158, 
159, 
183 à 191 (origines), 
195, 
327, 
330, 
338, 
342, 
343, 
365 ; — II : 
291, 
292, 
298, 
299, 
310, 
314, 
332, 
423.


	Maxwell, II : 
387.


	Mazi, II : 
128.


	Mazigh, I : 185 (108).


	Mbarek-ould-Barkani, I : 189
(111) ;
— II : 
377, 
378.


	Mbaro (titre), II : 
153.


	Mbébala, II : 
289.


	Mbouin ou Gouin, I : 
115, 
152, 
171.


	Mbouin (dialecte —), I : 
362, 
369.


	Mbout (ville de Mauritanie), II : 
51.


	Mecias de Villadestes, II : 181
(157).


	Médina (cercle de Bamako), I : 
277.


	Médina (cercle de Ségou, voir Madina).


	Médine (près Kayes), I : 
61, 
104, 
165, 
290 ; — II : 
301, 
308, 
309, 
312, 
313, 
314, 
363, 363 (344),

364, 
384, 
389, 
390, 
391, 
399, 
400, 
403, 
404, 404 (367),

405, 
406, 406 (369),

407, 407 (note 
369), 
408, 
410.


	Médine (ville du Hidjaz), I : 
212 ; — II : 
186.


	Méduse (vaisseau), II : 
402.


	Méguétana, I : 
163 ; — II : 
343.


	Méharistes, II : 
423.


	Meïga, I : 
136 ; — III : 109 (29).


	Meinhof, I : 
360, 
361.


	Mejdouf, I : 
114, 
133, 
144, 
157, 
188, 
189, 191 (114) ;
— II : 
379, 
423 ; — III : 134.


	Mékrou, I : 
42.


	Melkous, II : 34 (41).


	Mella, II : 
244.


	Mellé ou Melli (voir Mali), II : 
181, 181 (157),

182.


	Melli (voir Mali),
II : 
18, 
19, 
181, 181 (157),

182.


	Mellouk, II : 
255.


	Mendé, I : 
297.


	Mendé (langue —), I : 362 (254).


	Mendo-nâba (fonction), II : 
129.


	Ménédian Diallo, I : 
295.


	Ménien, II : 
308.


	Ménîn, II : 
21, 
40, 
41, 
51, 
52, 52 (55),
54 (58).


	Mentalité et genre de vie, I : 
341 à 351.


	Menvielle, II : 
423.


	Mère (voir « épouse »).


	Mérémédi, II : 
158.


	Mérétembaya, I : 
165, 
297.


	Mérinides, II : 
190, 
205.


	Mérité, I : 
140.


	Merkoya, I : 
287 ; — II : 
314, 
315.


	Meslay (de —), II : 
402.


	Mésopotamie, I : 
200, 
210, 212 (note 
140).


	Mesraïm, I : 
200.


	Mesraïm, I : 
199.


	Mesrâta, I : 186 (note 
108) ; — II : 
28.


	Messaoud-ben-Mansour (pacha), II :

256, 
260.


	Messékélé, I : 
163.


	Messoufa, I : 
181, 
184, 185 (108),

186, 
187, 
188, 
189, 
191, 
193, 197 (120),

319 ; — II : 
27, 
28, 29 (33),

36, 
39, 
54, 
55, 
71, 
110, 
194, 
198, 
201, 
203, 
207.


	Mété, I : 
140.


	Meurtre rituel, III : 157,
172, 182, 183.


	Mévil (André —), II : 
343.


	Meynier, II : 
423.


	Migeod, I : 276 (220),

419.


	Milo, I : 
68, 
71, 
75 ; — II : 
343, 
347, 
411.


	Mîma ou Méma, I : 
267 ; — II : 
203, 203 (189),

207.


	Mines d’or, I : 
55, 
56, 
87, 88 (34),

217 ; — II : 
44, 
45, 
46, 
47, 
49, 
51, 52 (55),

53, 
183, 210 (196),
211 (note 
196), 
214, 276 (263),

361, 
401, 
407.


	Minianka, I :

115, 
126, 
128, 
152, 
166, 
167, 
301, 301 (239),

362 ; — II : 
236, 
336, 
375, 377 (352),

414, 
415, 
417, 
422 ; — III : 125 (33).


	Minianka (dialecte —). Voir : Bamâna (dialecte —).


	Miniankala, II : 
416.


	Ministres, III : 140, 140
(41).


	Missiguender, I : 
134, 
146, 
161.


	Missira, I : 
212, 212 (note 
140), 
214.


	Moaouiya, I : 
182, 213 (142).


	Modest, II : 
422.


	Modibbo-Daouda, II : 
320, 
322.


	Modrik-ben-Faris, II : 
180, 
190.


	Mogador, II : 
289.


	Mohammed (fils de l’Askia El-Hadj II),
II : 
112.


	Mohammed (fils de l’Askia Moussa),
II : 
95.


	Mohammed (frère de Sa’di), II :
259 (236).


	Mohammed
(gouverneur du Karadougou), II : 
252.


	Mohammed (ouakil), III : 195.


	Mohammed I (Askia —, voir Mohammed Touré).


	Mohammed II (Askia —, voir Bengan-Koreï).


	Mohammed III (Askia —, voir
Mohammed-el-Hadj II).


	Mohammed-Abdoul-Ouahhab, III :
201.


	Mohammed Akit, II : 270 (note

253).


	Mohammed Bamba (chef de Dienné),
II : 
251, 
252.


	Mohammed-Bamba Konaté (cadi de Dienné),
II : 
245, 
246.


	Mohammed-Bani (Askia —), II :

109, 
110, 111 (règne), 
242, 
254, 
260.


	Mohammed Barhayorho, II : 
271, 
277.


	Mohammed-Bari (askia du Dendi),
II : 
260.


	Mohammed Bello, I : 
201, 
202, 202 (126),
235 (169),
239 (173) ;
— II : 91 (99),
92 (note 
99), 
306.


	Mohammed-ben-Abdallah, III :
195.


	Mohammed-ben-Abi-Médien, II :

190.


	Mohammed-ben-Ahmed (pacha), II :

259, 259 (238).


	Mohammed-ben-Daoud (askia du Dendi),
II : 
256, 
260.


	Mohammed-ben-Hammedi (pacha), II :

264.


	Mohammed-ben-Khalifa, II :

306.


	Mohammed-ben-Mahmoud (cadi de
Tombouctou), II : 103 (note 
107), 106 (113).


	Mohammed-ben-Mohammed (pacha),
II : 
229, 
256, 
257.


	Mohammed-ben-Moussa (pacha), II :

259.


	Mohammed-ben-Ouassoul, II :

181, 
205, 205 (191).


	Mohammed-ben-Zine, II : 407
(370).


	Mohammed-Bengan (fils de l’Askia
Daoud), II : 
103, 
107, 
108, 
109, 
111, 
112, 121 (118),

227.


	Mohammed-Bengan II (askia du Nord),
II : 
255, 
256, 
260.


	Mohammed-Bengan-Koreï (Askia —, voir
Bengan-Koreï).


	Mohammed-Bengan-Simbilo, II :

103.


	Mohammed-Borko (askia du Dendi),
II : 
260.


	Mohammed-Daa (Sonni —), II :

74.


	Mohammed-ech-Cheikh (Moulaï —),
II : 253 (232).


	Mohammed-ech-Chergui (pacha), II :

263.


	Mohammed-ech-Chetouki ou Bouya (pacha), II : 
259.


	Mohammed-el-Hadj I (Askia —, voir
Mohammed Touré).


	Mohammed-el-Hadj II (Askia —), II : 
108, 
108 à 110 (règne), 
113, 
227, 
251, 
260.


	Mohammed-el-Kébir (Moulaï —), II :

105.


	Mohammed-el-Kounti (Sidi —), I :
182 (105).


	Mohammed-el-Massi (pacha), II :

254.


	Mohammed-es-Sadik (voir Saliki Tounkara).


	Mohammed-es-Senoussi, III : 196
(79).


	Mohammed-Fadel (cheikh —), I : 191
(114) ;
— III : 194, 206, 207.


	Mohammed-Fari (Sonni —), II :

74.


	Mohammed-Gao, II : 121 (118),

241, 
242, 
243, 243 (222),
243 (223).


	Mohammed-Gounguia (Sonni —), II :

74.


	Mohammed-Guener, III : 195.


	Mohammed-Ikoma, II : 
105.


	Mohammed Konaté, II : 
104.


	Mohammed-Koreï (balama), II : 121
(118).


	Mohammed-Lahmed-Yôra, II :

21, 21 (25).


	Mohammed-Mar, II : 
93.


	Mohammed-Naddi, II : 
76, 
271.


	Mohammed-Ouao, II : 121 (118).


	Mohammed-ould-Della, II : 121
(118).


	Mohammed-ould-Mohammed, II :

419.


	Mohammed Sanou (Fodié —), II :

276, 276 (263).


	Mohammed-Sorko (askia du Dendi),
II : 
256, 
260.


	Mohammed-Taba (pacha), II :

249, 
268.


	Mohammed Touré
(Askia — ou Askia El-hadj-Mohammed I),
I : 219 (150),
230 (note 
166), 
244, 
245, 
322 ; — II : 80 (85),
81 (88),

83, 83 (90),

84, 
85 à 94 (règne), 
97, 
98, 
99, 
100, 
101, 
103, 
105, 105 (111),

107, 
108, 
116, 
117, 
142, 
158, 
188, 
210, 
214, 
225, 243 (222),

272.


	Moïse, I : 
209, 
210, 
215, 215 (146),

216, 
218, 240 (174).


	Mokaddem, III : 195, 197, 202, 203, 204, 205, 206.


	Mokhossiré, I : 
138.


	Mokhtar-ben-Mohammed-ben-Makil,
I : 
189.


	Mokoti Diawara, II : 
158.


	Moktar Tal, II : 
331, 
333.


	Moktarou-Karamorho, II : 
370.


	Molasso, I : 
166.


	Mollien, I : 
62.


	Molo-Kounansa, II : 
373, 
374.


	Molobala, II : 
375.


	Mona, I : 
297.


	Mona (dialecte —), I : 362 (254).


	Mondio (fonction), II : 
88.


	Monékata, I : 
140 ; — II : 
361.


	Monempé, I : 
159.


	Monnaies, III : 47, 48, 49.


	Monnier, II : 394 (364).


	Monson Diara (empereur
de Ségou), I : 
287 ; — II : 
291, 291 (283),

292, 
293, 
300, 
386, 
387.


	Monson Diara (fils de Tiéfolo),
II : 
296.


	Monteil (Ch. —), I : 122 (50),

123, 
137, 
239, 263 (204),
270 (212),
270 (213) ;
— II : 209 (195),
226 (208),
231 (212),
234 (216),
268 (251) ;
— III : 15, 16.


	Monteil (L. —), II : 
128, 
394.


	Moore, I : 
59.


	Mopti, I : 
44, 
69, 
71, 
82, 
84, 
98, 98 (38),

99, 
100, 
104, 
146, 
147, 
148, 
149, 
150, 
153, 
155, 
156, 
162, 
243, 
253, 254 (189),

269, 
270, 
303, 
367, 
373 ; — II : 
80, 90 (95),

117, 
211, 
217, 
228, 
233, 
251, 
252, 
320, 
332, 
337, 
392, 
417, 
418 ; — III : 193.


	Morel (E. D. —), I : 
206 ; — II : 181 (157).


	Moreri, I : 59 (18).


	Môrhé (voir Mossi (langue —).


	Môrho, I : 
129 ; — II : 
125, 125 (122).


	Môrho-nâba, I : 310 (247) ;
— II : 
125, 125 (122),

126, 
130, 
131, 
132, 
133, 
134, 134 (125),

135, 
136, 
137, 
138, 
140, 
147, 
153.


	Mori-Maga (docteur), II : 
276.


	Mori-Maghan (cheikh —), II :

95.


	Mori-Salihou
Diawara, II : 
86, 
89.


	Moribadougou, I : 
289.


	Moribougou (cercle de Bamako), II : 
181.


	Moribougou (cercle de Dienné), II : 
296.


	Morifing-Dian, II : 
348.


	Morin (lieutenant —), II :

412.


	Morin (veuve —), II : 
400.


	Morisson, II : 
376.


	Morolanga, II : 
169.


	Morts (culte des —), III : 165,
166, 167 à
172.


	Mosalla, II : 
305.


	Mossi (empires —) voir Ouagadougou et Ouahigouya.


	Mossi (groupe ethnique ; voir
aussi Mossi (peuple), I : 
305 à 313 (origines), 
314, 
318 ; — II : 
122.


	Mossi (groupe linguistique), I : 
363, 363 (256).


	Mossi (langue —), I : 
129, 
360, 
363, 
369, 
370, 
372, 
373, 
374, 
408, 
409, 
414, 
425.


	Mossi (pays), I : 
97, 
103, 
157, 
231, 
232, 
233, 
277, 
280, 
281, 
301, 
303, 
305, 306 (243),
307 (244),

308, 
310, 310 (247),

366, 
371 ; — II : 
107, 
138, 276 (263),

367, 
392, 
393, 393 (363),

397, 
421 ; — III : 139, 156, 182.


	Mossi (peuple), I : 
115, 
129, 
135, 
141, 
142, 
153, 
154, 
155, 
161, 
167, 
168, 
169, 
170, 
180, 
230, 
232, 
250, 
251, 
298, 302 (241),

303, 
305, 
306, 
310, 310 (247),

311, 
312, 
313, 
314, 
315, 
320, 
321, 
322, 
328, 
330, 
331, 
333, 
334, 
339, 
341, 
345, 
349, 
350, 
369, 
382, 
384, 384 (275),

409, 
414 ; — II : 
77, 
80, 
81, 
87, 
89, 
103, 
105, 
122, 
123, 
125, 125 (122),

138, 
140, 
142, 
144, 
148, 
149, 
153, 
191, 199 (183), 
210, 
211, 
212, 
225, 
236, 
289, 
368 ; — III : 36, 64 (13), 64 (14), 67
(15), 73 (19), 78 (22),
91, 104, 105, 130, 135 (36), 187.


	Mossogo, II : 
366.


	Mosson Diara (voir Monson Diara), I :

287, 287 (230).


	Mots (formation des —), I : 
389.


	Mottoba, II : 
127.


	Mouddoûken, II : 
13.


	Moulaï (titre des sultans du Maroc : chercher les noms des
sultans au mot qui suit le titre), I : 222 (156).


	Mounirou Tal, II : 
337, 337 (318).


	Mountaga Tal, II : 
319, 
332, 
333, 
334.


	Mourdia, I : 
144, 
159, 
273, 
286 ; — II : 
220, 
286, 
297.


	Mourey, II : 
410.


	Mourgoula, I : 
164, 
292 ; — II : 
179, 
410.


	Mourid, III : 208, 209.


	Moussa (Askia —), II : 
90, 
93, 
94 à 96 (règne), 
96, 
214.


	Moussa (chef de la flottille),
II : 
101, 
102, 
103.


	Moussa (chef de Tombouctou), II :

203.


	Moussa (Sonni —), II : 
74.


	Moussa I (voir Allakoï Keïta).


	Moussa II, II : 
206.


	Moussa III, II : 
211.


	Moussa-bango, II : 
241.


	Moussa-Diadié, I : 
231, 231 (167),

232.


	Moussa Diarisso, II : 
164.


	Moussa-el-Ouangarati (El-hadj —),
II : 
192, 
199.


	Moussa Keïta (voir Allakoï Keïta),
II : 
175.


	Moussa-Kourabo Massassi, II :

300.


	Moussa-Mohamadou Doukouré, I : 266
(206).


	Moussa-Son-Koroma Sissoko, I :

293 ; — II : 
184, 
359, 
360.


	Moussa Touré (fils aîné de Mohammed
Touré), II : 
86.


	Moussogandaké, II : 
177.


	Moussokoro, II : 
176.


	Moustafa (askia du Dendi), II :

242, 
243, 
251, 
260.


	Moustafa (gouverneur de Nioro),
II : 
306, 
314, 
325, 
331, 
332, 
333, 
379.


	Moustafa-el-Fil, II : 
216, 
228, 
249, 
250.


	Moustafa-et-Tourki, II : 
227, 
228, 228 (210),

244, 
245, 
246, 
249.


	Moustier, I : 
63.


	Mpessoba, II : 377 (352),

414, 
417.


	Muezzin, III : 188, 189, 192 (72).


	Mungo-Park, I : 
62, 287 (230) ;
— II : 
292, 363 (342),

378, 378 (353),

382, 
385, 
386, 
387, 
388, 388 (359),
389 (note 
359).


	Mustellier, II : 
384, 
400.


	Musulmanes (coutumes —), III : 2,
3, 3 (1), 13, 14, 18 (6), 31, 32, 63.


	Musulmans, I : 
142, 
143, 
144, 
145, 
146, 
147, 149 (notes 
80-87), 
150, 
152, 
153, 154 (notes 
89-96), 
156, 
157, 
158 à 171, 
193, 
194, 
254, 
280, 
341 à 347, 
350, 
377 ; — II : 
11, 
30, 
33, 
39, 
42, 
43, 
48, 
49, 
50, 
54, 56 (59),

63, 
64, 
68, 
69, 
72, 
78, 
81, 
82, 
85, 
129, 
148, 
174, 
175, 
194, 
196, 
219, 
231, 
273, 273 (258),

274, 
294, 
305, 
309, 
357, 
361, 
370 ; — III : 2, 3, 109 (29), 169 (50), 186, 187, 188, 190 (71), 210 à 215, 217.


	Mutilations, I : 
340, 
341.


	Myskiewicz, II : 
348.


	N


	Nâba (titre chez les Mossi), I : 
308, 
311 ; — III : 130.


	Nabangou, II : 
153.


	Nabasséré, I :

277 ; — II : 
143.


	Nabuchodonosor, I : 
200.


	Nadié (mont —), II : 
257.


	Nafadié (cercle de Kita), II : 
345.


	Nafadié, (Guinée française), II : 
344, 
345, 345 (324),

348, 
411.


	Nafana, I : 
128.


	Nagnama, II : 
373.


	Nahoum, I : 
199, 
200.


	Nakira, II : 
218, 
219.


	Nâkomsé, II : 
132, 
134, 
136, 
137, 
138.


	Nakry, II : 
218, 
219, 
230.


	Nama (génie et association), III :
123, 177 (56),
182, 183.


	Nambi-Kouna, I : 
41.


	Nambounou, I : 
138.


	Namoéro, II : 
126.


	Namounou, II : 
153.


	Nampala, I : 
159 ; — II : 
103, 
226.


	Nana-Biro Touré, II : 
270.


	Nanaya, I : 
138.


	Nanergué, I : 
115, 
152, 
171.


	Nanergué (dialecte —), I : 
362, 
369.


	Nangaï, I : 
70, 
159.


	Nango, II : 
392, 
408.


	Nanifara, II : 
360.


	Nankaba (voir Makiba-Yédenké).


	Nankana, I : 
115, 
131, 
154, 
155, 
169, 
305, 
306, 
307, 
312, 
315, 
330, 
331, 
333, 
335, 
337, 
339, 
349, 
369 ; — II : 
126.


	Nankana (langue —), I : 
363, 363 (256),

370, 
372, 
374, 
425.


	Napoko, II : 
146.


	Nara, II : 
105.


	Naré-Famaghan Keïta, II : 
166, 
176, 
177.


	Narimtoré (voir Sorba).


	Nasamons, I : 
47, 47 (10) ;
— II : 
380.


	Nassébiri, II : 
129, 
139.


	Nasségué, II : 
140, 
191, 
192.


	Nassékiemdé, II : 
126.


	Nasser-et-Telemsani (pacha), II :
263 (242).


	Nasséré I ou Nassodoba, II : 
80, 80 (85),

81, 
89, 138 (126),

141, 
142, 
211, 
225.


	Nasséré II (voir Nabasséré).


	Natiaga, I : 
165 ; — II : 
312, 
313, 
363, 363 (344),

364, 
408.


	Natié, I : 
166 ; — II : 
374.


	Natioro, I : 
115, 
141, 
152, 
171, 
300.


	Natioro (dialecte —), I : 
362, 
368.


	Nattia, II : 
126.


	Naye, II : 
384, 
401.


	Ndar ou Saint-Louis, II : 357 (335),

399.


	Ndiadiane Ndiaye, II : 
355.


	Ndiaye, I : 142 (75),

237 ; — III : 104, 105.


	Ndiaye Sour, II : 
309.


	Ndioum, II : 
313.


	Ndoungoumé (voir Salounga II).


	Nebba, II : 
153.


	Néchao ou Néko
I, I : 
200.


	Néchao ou Néko
II, I : 
46, 
49 ; — II : 
380.


	Nédéga, I : 
307, 
308.


	Nefis, II : 
34.


	Nefoussa, II : 
30.


	Nefzâoua, II : 
30.


	Négation, I : 
393, 
394.


	Néko (voir Néchao).


	Néma, I : 
55, 
84, 
144, 
150, 
157, 
184, 
218, 
220, 
255, 
319 ; — II : 
12, 
14, 
18, 
51, 
413.


	Néré, I : 
159 ; — II : 
422.


	Nettéko, II : 
384.


	Ngan, I : 128 (59),
131 (63),

297, 
299.


	Ngan (dialecte —), I : 362 (254).


	Nganda, II : 
249.


	Ngaroungadam (Dia —), II :

65, 68 (72).


	Ngoï, II : 
287, 
288, 
292.


	Ngolo Diara, I : 
281, 
323 ; — II : 
144, 144 (135),
286 (274),

287, 
288, 288 (278),

289, 289 (279),

290, 
296.


	Ngolossi, II : 288 (278).


	Ngom, I : 142 (75).


	Ngorho, I : 63 (21),

69 ; — II : 
212, 
377.


	Ngoro, II : 
323.


	Ngounna, II : 
419, 
422, 
423.


	Nia Diallo ou
Aniaya (ardo), II : 
224, 
225, 
226.


	Niafounké, I : 
43, 
69, 
70, 
93, 
99, 
100, 
103, 
143, 
145, 
146, 
147, 
149, 
150, 
159, 177 (103),

230, 
231, 
242, 
246, 268 (209),

269, 
367, 
373 ; — II : 
78, 
79, 
80, 
232, 
419, 
423 ; — III : 193.


	Niagala, I : 
165.


	Niagalé-Messéni, I : 
272, 
273.


	Niagassola (Guinée française), I : 
40 ; — II : 
343, 
344, 
345, 
348, 
411.


	Niagué-Maghan, I : 
271.


	Niagué-Maghan Diawara, I :

274, 
275.


	Niakaté, I :

124, 
137, 228 (164),
253 (note 
188), 
265, 
266, 
267, 
271, 
275, 288 (234),

320, 
321 ; — II : 
55, 
154, 
155, 
156, 
358 ; — III : 103 (26).


	Nialel,
II : 
224.


	Niâma ou esprit dynamique, III : 165, 166, 170 (51), 171, 172, 173, 179, 181, 182, 184.


	Niamala, I : 
159, 
273 ; — II : 
285, 
297.


	Niamando Taraoré, I : 287
(232).


	Niambiya, II : 
360.


	Niamé Diallo (voir Boubou-Aïssata),
II : 
229.


	Niamé-Fali, II : 
364.


	Niamey (ville du Territoire Militaire), I :

43, 51 (11),

71, 
82, 
120, 
148, 
239, 
251, 
252 ; — II : 
337.


	Niamina, I : 
73, 
163, 
268, 
269, 
277, 
292 ; — II : 
169, 
170, 
179, 
181, 181 (156),
196 (179),
202 (187),

209, 
220, 
284, 
286, 
287, 
290, 
291, 
300, 
315, 
327, 
329, 
330, 
332, 
346, 
386, 
387, 
388, 
390, 
391, 
412.


	Niamodi, II : 
312, 363 (344).


	Nianankoro (voir Niénékoro).


	Niandeffo, II : 
126, 127 (123).


	Niang, I : 142 (75).


	Niangolo, I : 
285, 285 (227),

286 ; — II : 
297.


	Niani ou Nianimâdougou, II : 
182.


	Niani-Ouli, I : 
292, 
294.


	Niara, II : 
209.


	Niarè, I : 
137, 
139, 
288, 
289 ; — III : 103 (26),
108.


	Niéna, II : 
219.


	Niéné, I : 
141, 
165.


	Niénédougou, I : 
152, 
165, 
300.


	Niénékoro Diara, II : 
289, 
290, 
291, 291 (283),

300.


	Niénemba I, II : 
293.


	Niénemba II, II : 
296.


	Nienguélédougou, I : 
166.


	Niénigué, I : 
116, 
130, 
155, 
156, 
169, 
170, 
171, 
277, 
316, 
370 ; — II : 
370.


	Niénigué (dialecte —), I : 
363, 
370.


	Niéria, II : 
209.


	Niességa, II : 
144.


	Niger, I : 
40, 
42, 
47, 
48, 
49, 
50, 
51, 51 (11),

52, 
53, 
54, 
55, 
56, 
57, 
59, 
60, 
61, 
62, 
63, 63 (20),

65, 
67, 
68, 
69, 
70, 
71, 
72, 
73, 
75, 
76, 
77, 
78, 
79, 
82, 
83, 
84, 
85, 
86, 
89, 
97, 
98 ; — II : 
381, 
386, 
387, 
388, 
389, 
390, 
391, 
392, 
393, 
394, 
397.


	Niger (canonnière), II : 
392.


	Nigéro-logonaises (langues —), I : 
363, 363 (260),

371, 
372, 
387.


	Nigotte, II : 
418.


	Nigritie, I : 
53.


	Nima, I : 230 (note 
166).


	Nima Boli, II : 
183.


	Nimadi, I : 
133, 133 (64),

221, 221 (153),

418.


	Nimsé, I : 
130, 
314.


	Ninguem, II : 
126, 
139.


	Ninive, I : 
200.


	Ninkiessa, I : 
298.


	Nintassaï (Dia —), II : 
65.


	Niogo, II : 
143.


	Niogoméra, II : 
413.


	Niola, II : 
287.


	Nioniossé, I : 
115, 115 (44),
129 (61),

130, 130 (62),

155, 
167, 
168, 
169, 
231, 305 (242),

309, 
310, 
314, 
315, 
333, 
337, 
339, 
369, 
370 ; — II : 
125, 
139, 
148, 
149.


	Nioniossé (dialecte —), I : 
363, 
370.


	Nionko, I : 
273.


	Nionsorora, II : 
219.


	Nioro, I : 
43, 
65, 
82, 
93, 
99, 
100, 
103, 
144, 
146, 
147, 
148, 
149, 
150, 
151, 
157, 
158, 190 (112),

220, 222 (154),

228, 
229, 230 (note 
166), 256 (195),

257, 
261, 264 (note 
205), 267 (207),
274 (217),

285, 
288, 
321, 
323, 
373 ; — II : 
91, 
154, 
157, 
161, 
228, 
291, 
292, 
299, 
300, 
302, 
306, 
309, 
310, 
311, 
313, 
314, 
315, 
322, 
325, 
326, 
331, 
332, 
332 à 335 (histoire de la domination toucouleure), 
336, 
337, 
378, 
379, 
385, 
386, 
391, 
412, 
413, 
414, 417 (373),

419, 
423, 
425 ; — III : 193, 195.


	Nioungou ou Noungou (voir Fada-n-Gourma), II : 
150.


	Nizar, II : 
32.


	Njolé (Gabon), II : 
348.


	Nkoro-Ntyi Diara, II : 
291.


	Noboga,
II : 
146, 
147.


	Nombres, I : 
391, 
392.


	Noms de clan ou diamou, III : 103,
103 (26), 104,
107, 107 (28),
108 (note 28), 109 (29).


	Nonkama, II : 
232.


	Nono ou Nononkobé, I : 
123, 
124, 124 (53),

137, 
229, 
268, 
269, 
270, 
279, 
295, 
321 ; — II : 
275 ; — III : 130.


	Nono, I : 
268, 268 (209),

269, 
320.


	Normands, II : 381 (355),

398, 
399.


	Notémé Kouloubali, I : 
286 ; — II : 
282.


	Noufé ou Noupé, II :

196, 
387.


	Noufi, I : 
142 ; — III : 104.


	Nougamarta, II : 
49.


	Nougandé, II : 
126.


	Nougoula, II : 
416.


	Nouha (fils de Diogol), II : 366
(345).


	Nouha (frère d’El-Hâdi), II :

111.


	Nouha I (askia du Dendi), II :

242, 
243, 
244, 
247, 
248, 
249, 
251, 
260.


	Nouha II (askia du Dendi), II :

260.


	Nouhou (chef peul), II : 
310.


	Nouhou-Galou, I : 
304.


	Noul ou Noun, I : 
180, 
189.


	Noumou, I : 
139, 
289 ; — III : 118 (31).


	Nounio, II : 
219.


	Nounou, I : 268 (209),

269 ; — II : 
80.


	Nounouma ou Nourouma, I : 
115, 115 (44),

130, 
155, 
156, 
167, 
168, 
169, 
309, 
313, 
314, 
315, 
316, 
333, 
337, 
339, 
340, 
341, 
370 ; — II : 
125, 
126, 
370, 
372, 
373.


	Nounouma (langue —), I : 
363, 
370, 
372, 
373, 
374, 
425.


	Noupé (voir Noufé).


	Noursanna, II : 
218.


	Noussou, I : 
212, 
213.


	Noutiyé-Mari-Yérességué, II :

176.


	Nso Mana, II : 
79.


	Ntina, I : 
295.


	Ntô Diara, II : 
296.


	Ntoba, II : 
102.


	Ntolondougou, I : 
166.


	Ntomo (association), III : 119,
120.


	Ntossoni, II : 
375.


	Ntyi Diara, II : 
289.


	Nubilité, III : 31.


	Numération, I : 
404.


	Numides, I : 
185.


	Nzoko, I : 
125 ; — II : 
212.


	O


	Oberdorff, II : 
394.


	Obiri, II : 
369.


	Objets trouvés, III : 24.


	Obligations résultant des contrats, III : 43, 44.


	Occupation française du Soudan, II : 
398 à 426.


	Odienné (ville de la Côte d’Ivoire), I : 
69, 
71, 
76, 
126, 
276, 
283 ; — II : 
347, 
389, 
418.


	Oghmor, II : 
266.


	Oïtala, II : 
294, 
315, 
316.


	Okba-ben-Amir, I : 213 (142).


	Okba-ben-Nafi, I : 
182, 
183, 213 (142),
221 (152).


	Okba-ben-Yasser, I : 
212, 
213, 213 (142),
221 (152),
223 (158),
224 (161).


	Oma (voir Ama), II : 
256.


	Omar (chercher par Oumar les noms que l’on ne trouverait pas par
Omar).


	Omar (chef lemtouna), II :

174, 
175.


	Omar (roi des Oulad-Mbarek), II :

378.


	Omar-ben-el-Khattab, I : 
212.


	Omar-ben-Idris, II : 
206.


	Omar-Komdiago, II : 
86, 
87, 
89, 
90, 
92, 
93, 
96, 121 (118),

214, 
215, 
225, 
254, 
271.


	Omar-Saïdou Tal (voir El-hadj-Omar),
II : 
305.


	Oméïades, I : 221 (152).


	Omma, II : 
73.


	Or (poudre d’ —), III : 49.


	Oréfondé, II : 
313.


	Origines et formation des groupements ethniques, I :

175 à 323.


	Orléans (île d’ —), II : 
401.


	Orographie, I : 
75, 
76, 
77, 
78.


	Orondougou, II : 
209.


	Ortelius, I : 
60.


	Osman (chercher par Ousman les noms que l’on ne trouverait pas par
Osman).


	Osman-dan-Fodio,
I : 
236 ; — II : 
232, 
233, 
367, 
368.


	Osman-ould-Barkani-ould-Maghfar,
I : 189 (111) ;
— II : 
377.


	Ossoubé, III : 118 (31).


	Oti, I : 
41, 
67, 
68, 
78.


	Oua (ville de la Côte d’Or), II : 
373, 
397.


	Ouabégo, II : 
143.


	Ouachnik, II : 
31.


	Ouadaï, II : 
72, 
337 ; — III : 195.


	Ouadân (ville de Mauritanie), II : 
110, 211 (note 
196).


	Ouagadou, I : 
144, 
159, 
256, 
258, 
259, 
260, 
261, 
262, 
263, 263 (205),
264 (note 
205), 
265, 
279, 
292, 
319 ; — II : 
24, 
25, 
26, 
55, 127 (123),

154, 
162, 
163, 
164, 
178, 
180, 
354, 
358, 
379, 
417.


	Ouagadou-Bida, I : 
257, 
259.


	Ouagadou-Makhan (voir Makhan Diarisso).


	Ouagadougou, I : 
43, 
68, 
97, 
99, 
103, 
104, 
146, 
148, 
149, 
150, 
153, 
154, 
155, 
157, 
169, 
303, 
305, 
306, 306 (243),

308, 308 (245),

309, 
311, 
313, 
314, 
369, 
371, 
374, 383 (271),

409 ; — II : 80 (85),

122, 
123, 
124, 
124 à 138 (histoire et organisation de l’empire), 
138, 
139, 
140, 
141, 141 (130),

143, 
144, 
147, 
149, 
153, 
368, 
372, 
393, 393 (363),

394, 
397, 
420, 
421 ; — III : 193, 214.


	Ouagané Sakho, I : 
260, 
261, 
262.


	Ouaggag-ben-Zelloui, II : 
34, 
36, 
37.


	Ouaghadogho (vulgairement Ouagadougou, voir
ce dernier mot), II : 127 (123).


	Ouagui, I : 
138.


	Ouahabou, I : 
168 ; — II : 
370.


	Ouaharo, I : 
144, 
159, 
283.


	Ouahigouya, I : 
44, 
67, 
68, 
79, 
99, 
100, 
103, 
104, 
146, 
147, 
149, 
150, 
151, 
152, 
153, 
154, 
155, 
168, 
231, 
277, 
280, 
297, 
298, 
306, 
309, 
310, 
314, 
374 ; — II : 
89, 
138, 138 (126),
138 (128),

141, 
142, 
143, 
144, 
145, 
146, 
147, 
153, 
420, 
422 ; — III : 193.


	Ouaïloubé, I : 
134 ; — III : 118 (31).


	Ouakara, I : 
168.


	Ouakîl (fonction), II : 
306 ; — III : 195.


	Ouakoré (voir Ouangara).


	Oualabbé, III : 118 (31).


	Oualaïbé (voir Alaïbé), II : 184
(161).


	Oualarbé, I : 
135, 
229, 
230, 230 (note 
166) ; — II : 
184, 184 (161).


	Oualata ou Birou, I :

38, 
55, 
59, 
84, 
87, 133 (64),
133 (65),

144, 
150, 
157, 
181, 191 (114),
195 (119),

220, 
221, 222 (154),

255, 255 (191),
256 (note 
193), 
268, 274 (217),

292, 
321, 
322, 
418 ; — II : 
12, 
14, 
15, 
17, 
18, 
24, 
56, 56 (59),

59, 
72, 
76, 
77, 
78, 
80, 80 (87),

81, 
85, 
95, 
97, 
100, 
101, 
114, 
123, 
138, 138 (126),

141, 
142, 
165, 
166, 
180, 182 (158),

187, 
190, 
191, 
192, 
193, 
194, 
195, 
201, 
204, 
207, 
210, 
211, 
225, 
269, 269 (252),
270 (note 
253), 
278, 378 (353),

381, 
382, 
388, 
390, 
423 ; — III : 194, 207.


	Ouali Diawara, II : 
158.


	Oualia, II : 
412.


	Ouallam, II : 
248, 
249.


	Oualo, II : 
307, 357 (336),

399.


	Ouambâbé, I : 
135, 224 (161) ;
— III : 118 (31).


	Ouamtanango, I : 
310 ; — II : 
139.


	Ouandiodougou, II : 209 (195).


	Ouangara (ou Ouangaraoua ou Ouangarbé ou
Ouankoré ou Ouankoreï), I : 
124, 
125, 
127, 
276 ; — II : 
25, 
33, 
55, 185 (164),

195, 264 (245),

276, 
277.


	Ouangara (pays), I : 
55, 
56, 
124, 
291, 
301 ; — II : 
30, 
41, 
45, 
183, 192 (171),

205, 276 (263),

360.


	Ouaninkoro, II : 
372.


	Ouankoré (voir Ouangara).


	Ouanta, II : 
219.


	Ouantarmassa, II :

97.


	Ouaouloubé, I : 
135 ; — III : 118 (31).


	Ouar ou Ouara (titre), II : 
174, 174 (149).


	Ouar-Diabi ou Ouar-Diadié ou Ouar-Ndiaye,
I : 
225, 
226, 
320 ; — II : 
34, 
38, 
41, 
50, 174 (149),

354, 
355, 355 (330),
356 (note 
332), 356 (334).


	Ouara, I : 
115, 
141, 
152, 
300.


	Ouara (dialecte —), I : 
362, 
368.


	Ouaraba Diakité, I : 
295.


	Ouarane, II : 31 (35).


	Ouaratyi-Bakari, II : 
104.


	Ouareth ou Beni-Ouareth, I : 185 (108),

186, 
187 ; — II : 
28, 
33.


	Ouarga, II : 
127, 
128, 
130.


	Ouargla (ville d’Algérie), II : 
41, 
69, 69 (74),

188, 
191, 
193, 193 (172).


	Ouarguetta, II : 
379.


	Ouari Doukouré, I : 
265.


	Ouarkoy, I : 
168 ; — II : 
371, 
420.


	Ouartanîs, II : 
72.


	Ouassoulou, I : 
140, 
151, 
233, 
276, 
278, 
283, 
291, 
295, 
323, 
359 ; — II : 
289, 
342, 
343, 343 (322),

346, 
389, 
410, 
414, 
415, 
418 ; — III : 142.


	Ouassouloubalé, I : 
40.


	Ouatara, I : 
138, 
141, 279 (222),

281 ; — II : 
369 ; — III : 104, 108.


	Ouati, II : 
185.


	Ouayaktine, II : 
28.


	Ouayougouya (vulgairement Ouahigouya, voir ce mot), II :

143.


	Oubra, II : 
127.


	Oubri, I : 306 (243),

309, 
310, 
311 ; — II : 
122, 
124, 
125, 
126, 127 (123),

128, 
133, 
139, 
149.


	Oubritenga, I : 
309, 309 (246),

310 ; — II : 
125, 
126.


	Oudalen, I : 
134, 
145, 
160, 
161.


	Oudney, I : 
62 ; — II : 389 (361).


	Oue, II : 
372.


	Oued-Draa (voir Dara), II : 
13, 29 (33),

391.


	Ouentag, II : 
368.


	Ouéto, I : 
314.


	Ouichnou, II : 
31.


	Ouidi, II : 
128, 
129.


	Ouidi-nâba (fonction), II : 
129, 
133, 
134, 
147, 
148.


	Ouidi Sidibé, I : 
233 ; — II : 
371, 
372.


	Ouidianga-nâba (fonction), II : 
129.


	Ouidikim-nâba (fonction), II : 
148.


	Ouidiraogo, I : 
307, 
308, 
309, 
310, 
311 ; — II : 
122, 
123, 
138, 
139, 
140, 
149.


	Oujeft (localité de Mauritanie), II : 38
(46).


	Oulad-Abderrahmân, I : 
131, 
181.


	Oulad-Ameur, I : 
131, 
181.


	Oulad-Bousseïf, I : 
144.


	Oulad-Daïmân, I : 
365 ; — II : 
21.


	Oulad-Daoud, I : 
133, 
144, 
189.


	Oulad-Delim, I : 
114, 
133, 
144, 
157, 
182, 
189.


	Oulad-el-hadj-el-Hassân, I :

131, 
143.


	Oulad-el-Ouafi, I : 
131, 182 (106).


	Oulad-Gana, II : 26 (29).


	Oulad-Mahmoud ou Ladoum, I : 
133, 
144.


	Oulad-Mbarek ou
Gassouch, I : 
114, 
133, 
144, 
157, 
189, 189 (111),
190 (112) ;
— II : 
161, 
292, 
298, 
322, 
377 à 379 (histoire du royaume), 
385, 
386, 
423.


	Oulad-Nasser ou Mozara ou Asrach, I :

114, 
133, 
144, 
157, 
189 ; — II : 
423.


	Oulad-Noumou, I : 
131, 
143.


	Oulad-sidi-Boubakar, I :

144.


	Oulad-sidi-Haïballah, I :

144.


	Oulad-Slimân, I : 
131, 180 (104).


	Ould-Amar, II : 
378.


	Ould-Kirinfel, II : 
113, 
245.


	Oulé ou Oulé-Oulé, I : 
141, 154 (92),

155, 
170, 
313, 
316, 
317 ; — II : 
369, 
370, 
421.


	Oulmidden, I : 
52, 
114, 
118, 
134, 
145, 
186, 
191, 
192, 
194, 
195, 
196, 
252, 
322 ; — II : 
64, 
258, 
263, 264 (246),

265, 
426.


	Oumar (chercher par Omar les noms que l’on ne trouverait pas par
Oumar).


	Oumar (chef du Liptako), II :

367.


	Oumar-Diêli, II : 
345.


	Oumar-Kato,
II : 
112, 
243.


	Oumar-Samba-Dondèl, II : 
414.


	Ounogo, I : 
141.


	Ountani, II : 
150.


	Ouo, II : 
376, 
416.


	Ouobdérho ou Kouka, II : 
128, 134 (125).


	Ouoï, I : 
212.


	Ouolof (langue —, voir « Ouolove »).


	Ouolofs, I : 
57, 
59, 
113, 
116, 142 (75),

157, 
158, 
164, 
201, 230 (note 
166), 
236, 
237, 
269, 
321, 
322, 
329, 
371, 
379, 
380, 
416 ; — II : 
91, 
170, 
183, 
208, 
212, 269 (252),

316, 
353, 
354, 
355, 355 (330),

356, 356 (note 
332) ; — III : 34, 104, 105, 208.


	Ouolossébougou, II : 
393.


	Ouolove (langue —), I : 
360, 
361, 
363, 
370, 
371, 
373, 
387 à 407, 
416, 
417, 
422, 
423.


	Ouonkoro, II : 
371.


	Ouontambéri, II : 
366.


	Ouonzo, II : 
209, 209 (195).


	Ouorodara, I : 
64.


	Ouorodougou, I : 
177, 280 (note 
222).


	Ouoron, II : 
209, 
218, 
219, 
256, 
275.


	Ouossébougou, I : 
158 ; — II : 
164, 
379, 
386, 
391, 
412, 
414.


	Ouosso, II : 
209.


	Ourd, III : 198, 201, 203.


	Ourekkout, II : 
28.


	Ouri, I : 
168.


	Ourikéla, II : 
375.


	Ouro, II : 
146.


	Ouromodi, II : 
231.


	Ourourbé, I :

135, 158 (100),

213, 224 (161),

229, 
230, 230 (note 
166) ; — II : 
117, 184 (161) ;
— III : 104 (27).


	Ourtentak, II : 
28.


	Oury, II : 
370.


	Ousman (chercher par Osman les noms que l’on ne trouverait pas par
Ousman).


	Ousman (mufti), II : 
59, 
174, 
178, 
185, 185 (164).


	Ousman-dan-Fodio (voir Osman-dan-Fodio).


	Ousman-Kanafa (Sonni —), II :

74, 74 (78).


	Ousman-Oumarou, II : 
371.


	Ousman-Tinferen, II : 
97, 
99, 
100, 
101, 121 (118).


	Ousman-Youbabo, II : 
94, 
95, 121 (118).


	Ousmana (gouverneur du Bagana),
II : 
89, 
214, 
225.


	Ousra, I : 
131, 
143, 
182.


	Overweg, II : 
390.


	Oyako, II : 
344.


	P


	Pabré, II : 
139.


	Padorho, I : 
116, 
131, 
157, 
170, 
171, 
316, 316 (248).


	Padorho (dialecte —), I : 
364, 
370.


	Pagou, II : 
153.


	Paix (contrat de —), III : 59,
60.


	Pakhalla, I : 
130, 
318.


	Pala, I : 
142.


	Palestine, I : 186 (note 
108), 
198, 
200, 
203, 
206, 
207, 
208, 
209, 
210, 212 (note 
140), 
215.


	Pallaka, I : 131 (63).


	Pama, II : 
153.


	Pangou (monts —), I : 
42.


	Pantara, I : 
128.


	Parima, II : 
143.


	Parure, I : 
340, 
341.


	Pascal, II : 
390.


	Paspanga, II : 
134.


	Paté (voir Faté).


	Paté Pitôdo, I : 
232.


	Paté Tôrodo, I : 
230.


	Peines (voir « châtiment »).


	Pelays, II : 
385, 
401.


	Pélinga, II : 
425.


	Pelletier (Raphaël —), II :

421, 
422.


	Pélouna, I : 
231.


	Pendjari, I : 
41, 
68, 
78.


	Péné, I : 
141.


	Pentateuque, I : 
199, 
208.


	Pépiénou ou Yanga, I : 
41, 
68.


	Père (voir « époux »).


	Pérédio (singulier de Férébé ou Férôbé, voir ce mot), I : 
224.


	Perles anciennes, II : 5 (2),

46, 46 (50),

69, 69 (75),
70 (note 
75).


	Pero Reinal, II : 
213, 
381.


	Perorsi, I : 
207.


	Pérou, I : 
263.


	Péroz, II : 
345, 
346, 
411, 
415.


	Péroz Fernandez, II : 
215, 
382.


	Perraud, II : 
391.


	Pesséma, II : 
425.


	Peule (langue —), I : 
198, 
201, 
202, 
205, 206 (133),
215 (146),
223 (158),

234, 
236, 
360, 
362, 
365, 
366, 
372, 
373, 
374, 
378, 
379, 
382, 
383, 
388 à 407, 
412, 
413, 
414, 
415 à 419 (origines), 
420, 
423 ; — II : 26 (30),

50.


	Peuls, I :

83, 
85, 
111, 
118, 
119, 
133, 
134, 
135, 
136, 
137, 
140, 
141, 
142, 
144, 
146, 146 (78),

153, 
158, 158 (100),

159, 
160, 
161, 
162, 
163, 
164, 
165, 
166, 
167, 
168, 
169, 
170, 
171, 
190, 190 (112),

197, 
198 à 235 (origines), 
236, 
237, 
239, 
246, 
247, 
251, 252 (187),

254, 264 (note 
205), 
267, 268 (210),

276, 
277, 
278, 
288, 
289, 
290, 
294, 
295, 
296, 
299, 
304, 
320, 
321, 
322, 
323, 
327, 
328, 
329, 
330, 
331, 
332, 
334, 
338, 
340, 
341, 
343, 
344, 
345, 
347, 
350, 
359, 
362, 
364, 
366, 
367, 
369, 
378, 
379, 
382, 
383, 383 (271),
384 (276),

414, 
415, 415 (281),

416, 
417 ; — II : 
12, 
24, 26 (30),

34, 
80, 80 (84),

82, 
89, 
91, 92 (note 
99), 
103, 103 (108),
104 (note 
108), 
108, 
117, 
128, 
143, 
145, 
146, 
148, 
157, 
163, 
183, 
184, 184 (161),

214, 
215, 
216, 
217, 
219, 
223 à 239 (histoire des Peuls du Massina), 
246, 
251, 
252, 
257, 257 (234),

258, 
259, 
264, 264 (246),

267, 269 (252),
270 (note 
253), 
273, 
274, 
276, 
286, 
288, 
289, 
294, 
295, 
310, 
313, 
316, 
317, 
319, 
322, 
323, 
324, 
328, 328 (314),
328 (315),

329, 
330, 
332, 
333, 
335, 
336, 
337, 
354, 355 (330),
355 (331),

356, 356 (note 
332), 356 (334),

358, 
360, 
364, 
366, 366 (345),

367, 367 (347),

368, 
371, 
372, 
378, 
379, 
414, 
415, 
416, 
417, 
418, 
420, 420 (376) ;
— III : 11, 13,
34, 62, 63, 67 (16), 104
(27), 107,
115, 118 (31),
188, 194.


	Peuples, I : 
112.


	Peuples (appellations des —), I : 
116 à 131.


	Peuples (composition des divers —), I : 
131 à 142.


	Peuples (répartition numérique des —), I : 
142 à 172.


	Phallique (culte —), III : 168 (48), 169 (note 48).


	Pharaon, I : 
208, 
209, 
214.


	Pharusii, I : 
207.


	Phazanie (voir Fezzan), I : 
217.


	Phénicie, I : 212 (note 
140).


	Phéniciens, I : 
210 ; — II : 6.


	Phetrusim, II : 
207.


	Philistins, I : 
207, 
208.


	Phonétique, I : 
405, 
406, 
407.


	Pichon, II : 
424.


	Piéla, II : 
153.


	Pierres polies et taillées, II : 6,
7,
7 (3).


	Piétri, II : 
344, 
391, 
410.


	Pignari, I : 
162 ; — II : 
234, 
323.


	Pigo I, II : 
143, 
145.


	Pigo II, II : 
146.


	Pilote (brick), II : 
314.


	Pima, I : 
142 ; — III : 104, 105.


	Pineau, II : 
348, 
376, 
377, 
422.


	Pinet-Laprade, II : 
403.


	Pinntièba Ouatara, I : 
281.


	Pirima, II : 
143.


	Pissi, II : 
144.


	Planterose (Fr. et Ch. —), II :

400.


	Plat, II : 
394.


	Pline l’Ancien, I : 46 (6),

50, 
51, 
52, 
53, 53 (12),

54, 
56, 
62, 
86, 
207.


	Pobé, I : 
314.


	Podor (bateau), II : 
406.


	Podor (ville du Sénégal), I : 
136, 
223, 227 (162),
235 (169) ;
— II : 
307, 
309, 
353, 
354, 
398, 
403 ; — III : 196.


	Poitevin, II : 
416.


	Poko (voir Yennenga), I :

307.


	Politiques (groupements —), III : 124 à 143.


	Polybe, I : 
49.


	Polygamie, III : 61, 62, 63, 213.


	Pompoï, II : 
370.


	Pomponius Mela, I : 
50.


	Pomporon, I : 
115, 
128.


	Pondori, I : 
162, 
270, 
367 ; — II : 217 (200),

228, 
236.


	Poni ou Bammasso, I : 
67.


	Ponsa, I : 
169, 
309.


	Pontchartrain (île —), II : 
384, 
401.


	Ponty, II : 
338, 420 (376),

424, 
425, 425 (378).


	Population (chiffre de la —), I : 
37, 
98, 
99, 
100.


	Population (classification ethnique de la —), I : 
109 à 131.


	Population (densité et répartition de la —), I : 
96 à 
100.


	Poromani, II : 
117, 143 (133),

236, 
335.


	Portal, II : 
402.


	Portugais, I : 
59, 
60, 
61, 63 (20) ;
— II : 9,

142, 
173, 
181, 
208, 
212, 
213, 
215, 
228, 
249, 
361, 
381, 381 (355),

382.


	Portugal, I : 
293 ; — II : 
142, 
211, 
213, 
215, 
381.


	Possessifs, I : 
398, 
399.


	Possinga, II : 
140.


	Pottin-Paterson, II : 
389.


	Pougouli, I :

116, 
131, 
156, 
170, 
171, 
312, 
313, 
316, 
317, 
320, 
332, 
337, 
339, 
350, 
370 ; — II : 
369, 
370.


	Pougouli (dialecte —), I : 
363, 
370, 
425.


	Poui-nâba (fonction), II : 
129.


	Poular (langue —), I : 
119, 119 (47),

223, 
224, 
226, 
362, 415 (281).
(Voir « Peule (langue
—) »).


	Poulli, I : 233 (168).


	Poullo (voir Foulbé), I :

226.


	Poura, II : 
370.


	Pourognes, I : 
118.


	Prescription, III : 45.


	Prêt, III : 52, 53.


	Procédure civile, III : 149 à
151.


	Procédure pénale, III : 152,
153.


	Procope, I : 185 (108),
186 (note 
108).


	Propriété (marques de —), III : 23,
24.


	Propriété collective, III : 20,
21, 22.


	Propriété foncière, III : 5 à
18.


	Propriété mobilière, III : 18 à
26.


	Propriété privée, III : 20,
26.


	Prostitution, III : 91, 92.


	Protet, II : 
310.


	Proto-Peuls, I : 
133, 190 (112),

237, 
255, 
263, 
417, 
418 ; — II : 
25.


	Ptolémée, I : 
46, 46 (6),

50, 
53, 53 (13),

54, 
55, 
56, 
61, 
86, 185 (108),

207.


	Ptolémée Soter, I : 
211.


	Puniques, I : 
211 ; — II : 6.


	Putiphar, I : 
208.


	Q


	Quartier, III : 124, 126, 127, 128, 147.


	Quêtes religieuses, III : 202,
203, 204, 205.


	Quintin, I : 278 (221) ;
— II : 322 (311),
326 (313),

327, 
329, 
390, 
391, 
407.


	Quiquandon, II : 
375, 376 (351),

411, 
415, 
417.


	R


	Raabou ou Raarabou, I : 
212, 
213.


	Rabis, II : 
355.


	Races, I : 
112, 
113, 
114, 
142, 
143, 
350, 
351, 
419.


	Racine Tal, II : 
313.


	Racines (composition des —), I : 
388.


	Racines (emploi des —), I : 
388, 
389.


	Raffenel, II : 
389.


	Ragongo, II : 
145.


	Raguenet, II : 
399.


	Ralfs, II : 65 (70),
74 (79).


	Rambi, II : 
147.


	Ramusio, I : 
60.


	Raoko, II : 
135.


	Raoua, I : 
308, 
310 ; — II : 
122, 
125, 
138, 
139, 
141, 
149.


	Ras-el-Ma, I : 
56, 
70, 
73, 
74, 
104, 
143, 
144, 
145, 
160, 
181, 
182, 
197 ; — II : 
14, 
17, 52 (55),

70, 70 (77),

71, 
81, 
117, 
246, 
247, 270 (note 
253), 
391, 
422.


	Rassoum-nâba (fonction), II :

148.


	Rayoun, II : 
41.


	Regad, II : 
419.


	Regaguida, I : 
131.


	Régime des particules, I : 
400, 
401.


	Régime du nom, I : 
396, 
397.


	Régime du verbe, I : 
397, 
398.


	Régions climatériques, I : 
90, 
91.


	Régions naturelles, I : 
79 à 89.


	Regueïbât, I : 
114, 
133, 
144, 
157, 
189.


	Reichardt (C. J. —), I : 
203, 203 (129).


	Reichemberg, II : 
411.


	Réjou, II : 
422.


	Réko, II : 
146.


	Relatif, I : 
399, 
400.


	Relhié, II : 283 (270).


	Religions, III : 160 à 217.


	Réo, II : 
372.


	Reybaud, II : 
408.


	Rhât, II : 
390.


	Rhergo, II : 
109, 
423.


	Rialé ou Riaré,
I : 
307, 
308 ; — II : 
139, 
149.


	Ribât, III : 196.


	Riby, I : 
62.


	Richardson, II : 
390.


	Richebourg, II : 
400.


	Richelieu, II : 
398.


	Ridimba, II : 
143, 
145.


	Ridimba-nâba (fonction), II : 
145.


	Rimaïbé, I : 
85, 
119, 
135, 
142, 
146, 
199, 
229, 229 (165),

328, 
366, 
369, 
414 ; — II : 
224, 
233, 
235, 328 (314).


	Rio de Cantor, II : 
212.


	Riziam, II : 
140, 
145.


	Roba, II : 
146.


	Rodriguez Rabello, II : 
213, 
381.


	Romains, I : 
182, 
219 ; — II : 6,

380.


	Ronga ou Rounga, I : 
314.


	Roudh-el-Qarthâs (ouvrage de Gharnati), II : 
33.


	Rouennais, II : 
400.


	Roulougon, II : 
128.


	Roume, II : 425 (378).


	Royaume, III : 124, 137 à 140, 147.


	Ruault, II : 
412, 412 (371).


	Rubault, II : 
385, 
402.


	Ruby, II : 
422.


	Ruines, II : 7,
8,
9,

10.


	S


	Sa-Massa Kouloubali, I : 291
(236) ;
— II : 297 (voir Sounsa).


	Saad-Bou, I : 191 (114),
255 (191) ;
— II : 312 (300) ;
— III : 194, 194 (77), 199, 203, 207.


	Saadiens, II : 
263.


	Saba, II : 
131.


	Saba-nâba (fonction), II : 
148.


	Sabassi, II : 
145.


	Sabou Diakité, I : 
295.


	Saboula (Fouladougou —), I : 
164, 
295.


	Saboussiré, II : 
312, 
313, 363 (344),

408.


	Sacrais, II : 
404.


	Sacrifices, III : 185.


	Sacrifices humains, III : 170,
214.


	Sadaka, III : 203, 204.


	Sa’di, I : 
123, 
201, 201 (124),
230 (note 
166), 240 (174),

241, 
245, 
249, 249 (185),
255 (192),
258 (199),

269, 
278 ; — II : 
17, 
18, 19 (19),

23, 
24, 
45, 
62, 62 (65),

63, 
64, 65 (70),

66, 
67, 
74, 75 (81),

77, 79 (83),
80 (86),

82, 83 (90),

88, 
90, 90 (94),

92, 
101, 
102, 
103, 
105, 105 (110),

106, 
112, 
115, 
116, 
117, 121 (118),

138, 138 (126),

140, 187 (167),

189, 
207, 
208, 
209, 209 (195),

210, 
217, 217 (201),

218, 
225, 225 (206),
226 (208),

229, 229 (211),

241, 248 (228),

251, 251 (note 
231), 
254, 
256, 
257, 
258, 259 (238),

261, 
263, 
269, 
270, 
271, 272 (256),

276, 276 (263),

277, 
282, 356 (note 
332), 
357, 382 (357).


	Sadio Diallo, I : 
228.


	Sadio Sambala, II : 
364.


	Sadioba, II : 
363.


	Sadougou, I : 
166.


	Saéwal, II : 
319.


	Safalbé, I : 
117.


	Safané, I : 
168 ; — II : 
370.


	Safé, II : 
343.


	Safo Daramé,
II : 
224.


	Saga (fonction), II : 
366.


	Sagamandia, II : 
188, 
189.


	Sagha (fils de Kom I), II :

128, 
135.


	Sagha (fils de Pigo), II :

143, 143 (133),

145.


	Saghmâra, I : 
191, 
193, 
194, 
195, 
320 ; — II : 
69, 
70, 70 (76),

71.


	Saghmâra, II : 69 (73).


	Sagoné ou Sahonéra, I : 
137, 
321 ; — II : 
158, 
161, 
298.


	Sagou (mont —), I : 
39.


	Sahâbi, II : 
50.


	Sahamar, II : 
70, 70 (76).


	Sahara, I : 
79, 
84, 
86, 
87, 
88, 94 (36),

186, 
191, 
192, 
193, 
194, 
196, 
207, 
218, 
219, 221 (152),

250, 
252 ; — II : 4,
5,
6,

10, 
28, 
32, 
33, 
36, 
37, 
39, 
40, 
44, 
46, 62 (66),

72, 
113, 
165, 
188, 
189, 
193, 
205, 317 (306),

380, 
422 ; — III : 145 (44).


	Sahara soudanais ou Zone saharienne, I :

82, 
83, 
84, 
85, 
86, 
87, 
91, 
95, 
98, 
99, 
100, 
143, 
144, 
145, 
147, 
149, 
150, 
157, 
180, 
365, 
373, 
377 ; — II : 6,
7,

10, 34 (42),

36, 
381, 
397.


	Sahel, I : 
81, 81 (28),

82, 
83, 
84, 
86, 
90, 
91, 
92, 
97, 
114, 
150, 
151, 
177, 
214, 243 (177),

259, 
278, 
279, 
288, 
289, 
364, 
366, 
368 ; — II : 
27, 
91, 127 (123),
168 (147),

184, 
379, 
412, 
414 ; — III : 194, 195, 201, 207.


	Sahersé, I : 
125.


	Sahirou, II : 
370.


	Saïd-ben-Ali (pacha), II :

256.


	Saïd-ben-Seniber (pacha), II :

267.


	Saïdou (chef du Liptako), II :

367.


	Saïdou Tal (fils de Tierno-Boubakar),
II : 
319.


	Saïdou Tal (père d’El-hadj-Omar),
II : 
305, 305 (296).


	Saïkoïra, II : 
92, 92 (100).


	Saint-Charles (fort —), II : 
403.


	Saint-Joseph (forts —), II : 
384, 
385, 
399, 
400, 
401, 
402.


	Saint-Louis, II : 
309, 
313, 
324, 
348, 
354, 357 (335),

398, 
399, 
401, 
405, 407 (370),

425 ; — III : 105.


	Saint-Pierre (fort —), II : 
384, 
400, 
401.


	Saisie, III : 57, 58.


	Saisons, I : 
91, 
92, 
93, 
94.


	Sakhaba (voir Sékouba Massassi).


	Sakho, I : 
137, 
260, 
277 ; — III : 108.


	Sakhoura (voir Zakhoura), II :

117, 225 (206).


	Sakiliba, I : 
140, 140 (74).


	Sakoura (ou Sabakoura), II : 
185, 
186.


	Sal, I : 
136, 
223, 
224, 224 (160) ;
— II : 
354.


	Salaga (ville de la Gold-Coast), I : 
67, 
306 ; — II : 
368, 
393, 393 (363).


	Salame (A. —), I : 202 (126),

304.


	Saldé (ville du Sénégal), I : 
136 ; — II : 
313.


	Saleh, II : 
24.


	Salih (gouverneur du Gourma), II :

111, 121 (118).


	Salihou Diawara (voir Mori-Salihou
Diawara).


	Salihou-Hamma, II : 
368.


	Salihou Souaré (El-hadj —), I :

203, 
218.


	Saliki Tounkara ou
Mohammed-es-Sadik (balama), II :

111, 
112, 
113, 121 (118),

260.


	Salla, II : 
147.


	Salomon, I : 
210.


	Saloum, II : 
301, 
307.


	Saloun Bari, II : 
371.


	Salounga I, II : 
358.


	Salounga II,
II : 
358.


	Salsalbé, I : 
135, 
230.


	Saltigué (titre princier), I : 
227, 227 (163).


	Salvy, I : 
73.


	Sâm ou Châm (voir Syrie), I : 
211, 212 (note 
140), 
214, 
215.


	Sama (contrée du Sahel), II : 
48, 
80.


	Sama (près Sansanding, rive droite), II :

100, 100 (105),

105, 
215, 
296.


	Sama (près Sansanding, rive gauche), II : 100
(105),

209, 
325.


	Sama (près Ségou), II :
100 (105).


	Sama (chef du Bélédougou), II :

286.


	Sama (chef du Fadougou), II :

117.


	Samaka, II : 
48.


	Samakanda, II : 
48.


	Samakè, I : 
139, 
140 ; — III : 103, 108.


	Samandé-nâba (fonction), II : 
129, 
148.


	Samandé-nâbila (fonction), II : 
134.


	Samarina, II : 
401.


	Sâmat, II : 
13.


	Samaya, I : 
163.


	Samayana, II : 
293.


	Samba (voir Sama, près Sansanding, rive
gauche), II : 
209.


	Samba (cadi), II : 
229.


	Samba Bakili (voir Samba Ndiaye).


	Samba-Bindo, II : 
224.


	Samba Diawara, II : 
158.


	Samba-Kissi, II : 
117.


	Samba-Lam, II : 
357, 357 (336).


	Samba-Lamdo, II : 
116.


	Samba Li, II : 
417.


	Samba Ndiaye, II : 
313, 
315, 
318, 
324, 
341.


	Sambagoré, II : 417 (373).


	Sambakagny, II : 314 (302).


	Sambakané, II : 
413.


	Sambala, I : 
140.


	Sambala (village voisin du Bani), II : 
296.


	Sambo Tôrodo, I : 
230, 
231.


	Sambouné, II : 
310.


	Sambourou, I : 158 (100) ;
— II : 184 (161),

333, 
379.


	Sambourou Galadio, II : 184
(161).


	Samet ou Samit, II : 
13.


	Samo, I : 
115, 115 (42),

127, 
128, 
141, 
151, 
152, 
161, 
167, 
168, 
232, 
280, 
281, 
297, 
298, 
299, 
321, 
322, 
330, 
331, 
333, 
335, 
337, 
358, 
341, 
348, 
369, 369 (262) ;
— II : 
144, 
145, 
146, 
147, 
148, 
371, 
372, 
373, 
420, 
421, 
422.


	Samo (langue —), I : 
298, 
363, 363 (256),
369 (262).


	Samorho, I : 
115, 115 (42),

128, 
141, 
151, 
152, 
166, 
171, 
298, 
299, 299 (238),

322, 
330, 
331, 
333, 
335, 
336, 
337, 
338, 
348, 
368 ; — II : 
373.


	Samorho (langue —), I : 
299, 
362, 362 (254),

368, 
372, 
373, 
424.


	Samori, I : 
96, 
281, 
318 ; — II : 
341 à 351 (histoire), 
360, 
373, 
374, 
375, 
376, 
393, 
410, 
411, 
414, 
415, 
417, 
418, 418 (374),

421 ; — III : 59, 131, 142, 213.


	Samoura, I : 
138, 
265.


	Sampaka, II : 
379.


	Samsarah, II : 
181.


	San, I : 
44, 
66, 
69, 
71, 
79, 
97, 
99, 
104, 
146, 
149, 
150, 
152, 
153, 
154, 
155, 
156, 
167, 
233, 
269, 
276, 
280, 
298, 
301, 
303, 
367, 
373 ; — II : 
102, 
117, 143 (133),

209, 
210, 
217, 
286, 
293, 
335, 
336, 393 (363),

394, 
417, 
421 ; — III : 193.


	Sana, II : 
209, 
218, 
219, 
230, 
286.


	Sana (chef de migration), I :

277.


	Sana (empereur de Ouagadougou),
II : 
126.


	Sanamâdougou, II : 
218.


	Sanankoro (cercle de Bamako), I : 
287, 287 (231).


	Sanankoro (Guinée française), II : 
343, 
347.


	Sandoufing Diakité, I : 
295.


	Sandyi, II : 
288.


	Sané-Nianga Taraoré, I : 
292 ; — II : 
185, 
359.


	Sanga, I : 
151, 
158.


	Sanga-Moussa, II : 
360.


	Sangara-Soma, II : 
100, 
208, 208 (193),

216.


	Sangaran, I : 
233, 
291, 
292, 
293 ; — II : 
167, 
168, 
178, 
179, 208 (193),

343, 
361.


	Sangaré, I : 
135, 
140, 
229, 
233 ; — II : 
224, 
226, 
231, 
251 ; — III : 102, 104
(27), 106,
109.


	Sangha, I : 
104, 
161 ; — II : 
420, 
426.


	Sangoungou, II : 
274.


	Sanhadja (voir Zenaga).


	Sankarani, I : 
40, 
68, 
71, 
75 ; — II : 
179.


	Sankoïra, II : 
92.


	Sankoré, II : 
76, 
247, 
271, 271 (255),

272, 
274.


	Sanom (empereur de Ouagadougou),
II : 
128, 
129, 
372, 
393.


	Sanorho (voir Sarhanorho).


	Sânou, I : 
138, 
141 ; — II : 276 (263).


	Sanoum (empereur du Yatenga), II :

146.


	Sânouna, II : 
216.


	Sanoussi Sissé, II : 
233.


	Sansan-Haoussa, II : 367 (348).


	Sansanding, I : 
62, 
70, 
104, 
163, 
253, 
269, 
274, 
276, 
277, 
280 ; — II : 
15, 
100, 
117, 
165, 
168, 
180, 
181, 
203, 
209, 
215, 
216, 
218, 
219, 
220, 
230, 
239, 
286, 
289, 
292, 
294, 
295, 
296, 
316, 
317, 321 (309),

325, 
326, 
327, 
329, 
330, 
331, 383 (note 
357), 
386, 
387, 
388, 
391, 
414, 
415, 
416, 
418.


	Sansanding (sur la Falémé), II : 
362, 362 (339),

402, 
403.


	Sansanné-Mango (ville du Togo), II : 
150, 
373, 
397.


	Sansara, II : 
181, 
196, 
202, 
203.


	Santankoto, II : 
308.


	Santigui ou Sandigui, II : 
206.


	Sao, II : 
375.


	Sao-farima (fonction), II : 
87.


	Saouadi (voir Soudi Diallo).


	Saponé, II : 
126.


	Sar, I : 142 (75).


	Saraféré, I : 
69, 
103, 
159, 
230, 
231, 
243, 
244, 244 (note 
178), 
277, 
320.


	Sarakolé (voir Soninké), I :

123, 
202, 254 (190) ;
— II : 
208 ; — III : 38.


	Sarambounou, I : 
138.


	Sarankièni, II : 
348.


	Sarankièni-Mori, II : 
347, 
348, 
373, 394 (365),

421.


	Sarda, II : 
419.


	Sarédina, II : 
336.


	Sareï-keïna, II : 
274.


	Sarékoura, II : 
307.


	Saréniamou, II : 
236.


	Saréya, II : 
307.


	Sarha, I : 
138, 280 (note 
222).


	Sarhaba Kouloubali (voir Sounsa Kouloubali),
I : 
286, 291 (236) ;
— II : 
297.


	Sarhanorho ou
Sanorho, I : 
138, 
139, 
140 ; — II : 
196 ; — III : 108.


	Sari, I : 
231.


	Sarifou, III : 109 (29).


	Sarnât, II : 
71.


	Sara ou Sarro, I : 
163 ; — II : 
209, 209 (195),

294, 
325.


	Satadougou, I : 
39, 
43, 
75, 
76, 
99, 
100, 
104, 
146, 
147, 
149, 
150, 
151, 
152, 
165, 
179, 
297, 
368, 
373 ; — II : 
359, 
360, 
362, 
386, 
392 ; — III : 193.


	Satakoullé Dafé, I : 
257.


	Sataspe, I : 
46.


	Sati, II : 
372, 393 (363),

420.


	Savadoro, II : 
128.


	Say, I : 
72, 98 (38),

99, 
100, 
104, 
146, 
147, 
153, 
154, 
155, 
170, 
231, 
239, 
276, 
367, 
371, 
415, 
420 ; — II : 62 (65),

90, 
92, 96 (102),

234, 
241, 
244, 
247, 
256, 
337, 
372, 
387, 
390, 
392, 
394, 
397, 
418, 
421 ; — III : 192 (73).


	Say (cercle de Dienné), I : 
163.


	Scal, II : 
347, 
421.


	Scarifications, I : 
332, 
333.


	Schwartz, II : 
422.


	Scipion Emilien, I : 
49.


	Scott, II : 
387.


	Sébé, I : 
123, 
215.


	Sébé
Kouloubali-Massassi, I : 
323 ; — II : 
161, 
298, 299 (293),
312 (301).


	Sébéra, I : 
162, 
231 ; — II : 
232, 
233, 
335, 
336.


	Sébi, II : 
78.


	Sébong, II : 
367.


	Sédioussaba, I : 
292.


	Séfé, II : 
333.


	Séga, I : 
140.


	Séga-Déoua, I : 
290.


	Ségala (cercle de Ségou), II : 
169.


	Ségala (cercle de Sokolo), I : 
159, 
277 ; — II : 
169.


	Ségou, I : 
44, 
57, 
68, 
76, 
79, 
92, 
98, 
99, 
100, 
104, 
126, 
146, 
147, 
148, 
149, 
150, 
151, 
163, 176 (102),

247, 
248, 
268, 
273, 
274, 
276, 
280, 
281, 
284, 
286, 286 (228),

287, 
291, 
298, 310 (247),

321, 
322, 
323, 
344, 
367, 
368, 
373, 
415 ; — II : 
16, 
18, 
123, 
129, 
143, 143 (133),
143 (134),

144, 
165, 
168, 
169, 
179, 
180, 
217, 
219, 
220, 223 (204),

231, 
233, 
239, 
263, 
267, 
273, 
276, 
282 à 296 (histoire de l’empire banmana), 
297, 
298, 
300, 
301, 
306, 
312, 
315, 
316, 316 (305),

317, 317 (306),

318, 
319, 
321, 
322, 322 (311),

323 à 332 (domination toucouleure), 
332, 
333, 
337, 
346, 
372, 
374, 
379, 
386, 
387, 
390, 
391, 
392, 
394, 
407, 
408, 
412, 
413, 
414, 
415, 
416, 
417 ; — III : 101, 182
(61), 193,
195.


	Ségou-bougou, II : 
286, 286 (274).


	Ségou-koro, I : 286 (228),

322 ; — II : 275 (261),

282, 
283, 
286, 286 (274),

288, 
289, 
291, 
329.


	Ségou-koura, II : 
286, 286 (274),

288, 
290, 
291.


	Ségou-Sikoro, II : 286 (274),

288, 
289, 
290, 
292, 
317, 318 (voir aussi Ségou).


	Ségouka, I : 
139.


	Séguéba Makassa, I : 
283.


	Séguékoro, II : 
311.


	Séguéla (ville de la Côte d’Ivoire), I : 280
(note 
222).


	Ségui-Khèri, I : 
271.


	Seignac-Lesseps, II : 
409.


	Sékongo, I : 
141 ; — III : 103, 109.


	Sékou, I : 
286.


	Sékou-Hamadou ou
Sékou-Amadou, I : 
72 ; — II : 
231, 
232, 232 (215),

233, 
234, 234 (216),

235, 
236, 
239, 
274, 
276, 
292, 
293, 
306, 
371, 
388.


	Sékou-Salihou, II : 
368.


	Sékouba Massassi,
II : 
301, 301 (295).


	Sel, II : 
44, 
50, 
51, 
53, 
68, 
118, 
194, 
272.


	Séla, II : 
218, 
219, 
276.


	Séladougou, I : 
163 ; — II : 
117, 
218, 
219, 
255, 
286, 
294.


	Sélé, II : 
386.


	Sem, I : 185 (108),

200, 200 (123).


	Sembla, I : 
115, 
141, 
152, 
171, 
300.


	Sembla (dialecte —), I : 
362, 
368.


	Séméga, I : 
138, 
258.


	Sémites, I : 
113, 
114, 
117, 
142, 
157, 
160, 
161, 
178, 
182, 
183, 185 (108),
186 (note 
108), 190 (112),

199, 
206, 
223, 
234 ; — II : 
33.


	Sémitiques (langues —), I : 
360, 
361, 
364, 
372, 
387, 
418, 
419.


	Sémou, I : 
115, 
152, 
171.


	Sémou (dialecte —), I : 
362, 
369.


	Sémounou, II : 363 (344).


	Sempré ou Simbara, I : 
137, 
256, 
258, 
262, 
277 ; — II : 
358.


	Séna, II : 
276.


	Séna-faran (fonction), II : 
276.


	Sendougou, I : 
296.


	Sénégal (fleuve), I : 
39, 
40, 
45, 
46, 
49, 
56, 
57, 
58, 
59, 
60, 
61, 
62, 
63, 
64, 
65, 
66, 
68, 
75, 
76, 
79, 
82, 
86, 
87, 
89, 
97 ; — II : 4,

17, 
27, 
34, 
35, 
37, 
41, 
44, 
45, 
46, 
47, 
49, 49 (53),

50, 50 (54),

51, 
66, 
157, 
165, 
208, 
214, 
309, 
310, 
312, 
314, 314 (303),

342, 
353, 
354, 
355, 
356, 
357, 357 (336),

358, 
359, 
363, 381 (355),

383, 
384, 
385, 
386, 
394, 
398, 
399, 
401, 
402, 
403, 
405, 
407.


	Sénégalaises (langues —), I : 
363, 
370, 
371, 
372, 
387.


	Senegana ou Sangana, I : 
57, 
58, 
59 ; — II : 
354.


	Sénékoun ou sinankoun, III : 106,
108 (note 28), 151, 181.


	Seniber ou
Mansour (pacha), II : 
264, 
266, 
267.


	Sénidiadio, II : 
335.


	Sénoudébou, I : 
66 ; — II : 
384, 
401, 
402, 
405.


	Sénoufo ou Siéna, I : 
110, 
113, 
115, 115 (43),

116, 
126, 
128, 131 (63),

141, 
143, 
152, 
165, 
166, 
167, 
171, 
172, 
178, 
179, 
180, 
280, 
281, 
283, 
288, 
295, 
298, 
300, 
301, 
302, 316 (248),

329, 
330, 
331, 
332, 
333, 
335, 
336, 
339, 
340, 
341, 
348, 
349, 
350, 
351, 
368, 
381 ; — II : 
212, 
282, 
373, 
374, 374 (350),

375, 
415, 
416 ; — III : 7, 36, 38, 67 (15), 67 (16), 70 (18),
75, 80, 91, 101, 103, 104, 109, 121, 130, 134, 140 (42), 174, 182, 183 (62), 188.


	Sénoufo (langue —), I : 
301, 
362, 362 (255),

368, 
369, 
372, 
373, 
374, 
387 à 407, 
425.


	Senoussia (voir
« Senoussisme »).


	Senoussisme, III : 194, 196, 197.


	Sensarric, II : 
419.


	Septimius Flacus, II : 6.


	Serbendana, II : 176 (150).


	Séré, I : 
311 ; — II : 
125.


	Sérère (langue —), I : 363 (259),

416, 
417, 
418.


	Sérères, I : 230 (note 
166), 
236, 
269, 
321, 
416 ; — II : 
354, 
355, 
356.


	Serfs ou captifs de case, III : 112, 113.


	Serfs (droits des —), III : 23.


	Séri, I : 
203, 204 (note 
129), 233 (168).


	Séri-Mohammed, II : 
79.


	Séri-Noumoukiè, II : 
291.


	Sérianké, I : 
203, 233 (168).


	Sériba Niarè, I : 
288, 
289.


	Sériri, II : 
423.


	Serments judiciaires, III : 150,
151, 152.


	Séro, I : 
164, 
165, 
290 ; — II : 
299, 
301, 
310, 
363, 
364.


	Servatius, II : 
409.


	Servitudes d’utilité publique, III : 9.


	Sétao, I : 
137.


	Si, I : 
136 ; — II : 
231 ; — III : 104 (27).


	Sia ou Bobo-Dioula, I : 
115, 
127, 131 (63),

141, 
151, 
152, 
171, 
172, 
299, 
300, 
316, 
322, 
330, 
331, 
333, 
335, 
336, 
338, 
348.


	Sia (langue —), I : 
299, 
362, 362 (254),

368, 
372, 
424.


	Sia Yatébari, I : 
261.


	Siankadougou, I : 
165, 
292.


	Sibi, I : 
137 ; — II : 
358.


	Sibi (cercle de Bamako), II : 
344.


	Sibi ou Tiébi, II :

266.


	Sibila (voir Tiébla).


	Sibiridougou, II : 
208, 
209, 
210, 
282, 
286.


	Siboudou, I : 
232.


	Sidayété, II : 
147.


	Sidi, I : 
203, 204 (note 
129), 233 (168).


	Sidi-Baba, II : 
289.


	Sidi-Guessé, II : 
364.


	Sidi-Yahia (mosquée), II : 
271, 
272.


	Sidia (fils d’El-Bekkaï), II :

323.


	Sidia (Cheikh —), III : 194, 199, 203.


	Sidianké, I : 
203, 233 (168).


	Sidibé, I : 
135, 
140, 
229, 
233 ; — II : 
264 ; — III : 104 (27),
106, 109.


	Sidiki, I : 
277.


	Sidjilmassa (ville ancienne du Sud marocain),
II : 29 (33),

31, 34 (41),

36, 
37, 
41, 
45, 
47, 
194, 
203, 
205.


	Sido, II : 
414.


	Sié-Banmama (voir Sébé Kouloubali),
II : 
298.


	Siékou, I : 
286.


	Siéma-Toulouba, I : 
292.


	Siénamana, I : 
128.


	Siénérhè, I : 
115, 
128, 128 (58),

141, 
152, 
166 ; — II : 
373.


	Siénérhè (dialecte —), I : 
362, 
369.


	Siétigui Keïta, I : 
292 ; — II : 
179.


	Sifarasso, I : 
64, 
67.


	Siguiri (ville de Guinée), I : 
40, 
43, 
65, 
68, 
71, 
283, 
292, 
294 ; — II : 
178, 
306, 
343, 
344, 
347, 
410.


	Sihinga, II : 
241.


	Sikasso, I : 
44, 44 (4),

67, 
71, 
77, 
98, 
99, 
100, 
104, 
126, 
146, 
148, 
149, 
150, 
151, 
152, 
157, 
166, 
172, 
233, 
281, 
283, 
294, 
295, 
298, 
299, 
300, 
368, 
373 ; — II : 
289, 
346, 
347, 
373 à 379 (histoire), 
393, 
394, 394 (364),

415, 
417, 
421 ; — III : 142, 193.


	Siko, II : 374 (350).


	Sikokaha ou Sikokana (voir Sikasso),
II : 374 (350).


	Silamaga-Aïssata Diallo (ardo),
II : 
229.


	Silatigui (titre princier), I : 
227, 227 (163),

228, 
290.


	Silla, I : 
124, 
137, 
244, 
260, 
267, 
276, 
277 ; — II : 
83, 
358.


	Silla (sur le Niger), II : 
386.


	Silla (sur le Sénégal), I : 
227, 227 (162), 
262, 262 (203) ;
— II : 
13, 
41, 
44, 
50, 
51, 
207, 
355, 
358.


	Silla-Makamba Keïta, I : 
273 ; — II : 
168.


	Sillabé (voir Silla).


	Silmimossi, I : 
135, 
146, 
168, 
232, 
366, 
369.


	Silmissé ou Silmissi, I : 
119, 
232.


	Siluè, I : 
141 ; — III : 103, 109.


	Sim, II : 
146, 
147.


	Siman, II : 
232.


	Simbi, II : 
302, 
310, 
378, 
385, 
386.


	Simogo Koné, II : 
375, 
415.


	Sinaï, I : 
209, 
212, 212 (note 
140), 
213, 213 (142),

214, 
224.


	Sinakoré Doukouré, II : 
379.


	Sinali Taraoré, II : 
375.


	Sinanguillé Gounékousso, I :

258.


	Sine, II : 
307, 
355.


	Sini, II : 
107.


	Sini, II : 
143.


	Sinngaré ou Sinnari, I : 
138, 
139 ; — III : 101, 102, 108.


	Sintédougou, I : 
165, 
293 ; — II : 
360.


	Sirabo Massassi, II : 
299, 
300.


	Siradj-ed-Dine, II : 
187, 187 (168),
188 (note 
168), 
203.


	Sirakoro, II : 
292.


	Siratiki ou siratique (titre princier), I : 227 (163) ;
— II : 
357, 
360.


	Sirba, I : 
73.


	Siré ou Siréya, I : 
140.


	Siré-Adama, II : 
314, 
315, 
325.


	Siré-Moktar, II : 
325.


	Siré Tôrodo, I : 
230, 
231.


	Sirifé, I : 
138, 
140 ; — III : 109 (29).


	Siriman Keïta,
I : 
293 ; — II : 
184, 
359, 
361.


	Sirimana, II : 
360.


	Sissala, I : 
115, 
130, 
155, 
169, 
314, 
315, 
333, 
337, 
339, 
340 ; — II : 
126, 
369.


	Sissala (langue —), I : 
363, 
370, 
373, 
425.


	Sissamba, II : 
89, 
141, 
143, 
146, 
147.


	Sissé, I : 
137, 
138, 
139, 
140, 
228, 
258, 
259, 
265, 
267, 
269, 280 (note 
222), 
320 ; — II : 
26, 27 (note 
30), 
154, 
165, 
231, 231 (212),

316, 
325 ; — III : 100, 108.


	Sissokho ou Sissoko ou Soussokho,
I : 
137, 
140, 140 (74),
268 (210) ;
— II : 
179, 
360, 
361, 
362 ; — III : 108.


	Sissouma, I : 
138.


	Siti, I : 
315.


	Siti (langue —), I : 363 (257).


	Sitigâbé, I : 
135.


	Sittiga, I : 
232.


	Siya, I : 
138.


	Slane (de —), II : 193 (173).


	Sliman (askia du Nord), II :

243, 
248, 
249, 
250, 
253, 
260.


	Sliman (pacha), I : 
247 ; — II : 
250, 
268.


	Sliman-Chaouch, II : 
217, 
228.


	Sô, I : 
135, 
136, 136 (68),

213, 
224, 268 (210) ;
— II : 
164 ; — III : 104 (27).


	Sôba-nâba (fonction), II : 
148.


	Sobo, II : 
423.


	Sodoga, I : 
275.


	Sodogalé, I : 
275.


	Soé (voir Soï).


	Sofa, II : 
319, 319 (307),

328, 
329, 
333, 
334, 
336, 
345, 
346, 
351.


	Sofara, I : 
104, 
162, 
231, 
298 ; — II : 
79, 
233, 
234, 
252, 
319, 
335.


	Soï ou Soé (entre Dienné et Mopti), II :

216, 
225, 
228, 
229, 
232, 
233.


	Soï (sur le Débo), II : 
218.


	Sokaï, I : 
304, 
305.


	Sokala, III : 126, 127, 128, 132, 138.


	Sokhona (voir Soma), I : 
258, 
259.


	Sokolo ou Kala, I :

43, 
82, 
99, 
100, 
103, 
144, 
146, 
149, 
150, 
157, 
159, 222 (154),

229, 
263, 
277, 287 (229),

321, 
368, 
373 ; — II : 
27, 
103, 
104, 
114, 
208, 
215, 
325, 
391 ; — III : 193.


	Sokoto (ville de la Nigeria), I : 136 (68),

201, 202 (126),
212 (note 
140), 213 (142),

231, 
236, 254 (190),

304, 
305 ; — II : 80 (84),
91 (99),

233, 
306, 
337, 
341, 
367, 
368, 
388, 
390, 
394.


	Soleillet (Paul —), II : 
391.


	Solou ou Sollou ou
Soulou, II : 
185, 
308.


	Soloum-nâba (fonction), II : 
147.


	Soma, II : 
209.


	Soma ou Sokhona, I : 
138, 
258.


	Somarha, I : 
138.


	Sombés, III : 49.


	Somé, I : 
142.


	Somi, II : 
387.


	Somna, II : 
140.


	Somniaga, II : 
141.


	Somono, I : 
115, 
137, 
139, 
151, 
253, 
254, 
284, 
288, 
289, 
321, 
346 ; — II : 
176, 
179, 
285, 
295, 
322, 
326, 
327, 
330 ; — III : 118 (31).


	Sonfontir, I : 
201 ; — II : 
82, 
258.


	Songaï, I : 
111, 
113, 
114, 
119, 
120, 123 (52),

136, 
137, 
143, 
147, 
148, 
159, 
160, 
161, 
162, 
168, 
170, 
178, 
179, 
183, 
192, 
193, 193 (116),

196, 
197, 
202, 
238 à 252 (origines), 
253, 
254, 
277, 
278, 278 (221),
279 (note 
221), 
304, 
305, 
319, 
320, 
329, 
330, 
331, 
332, 
334, 
338, 
340, 
341, 
345, 
346, 
347, 
350, 
364, 
366, 
379, 381 (265),

382, 
414, 
419 ; — II : 
60, 
61, 
62, 
63, 
66, 
68, 
74, 
83, 
90, 
91, 91 (97),
92 (note 
99), 
116, 185 (164),

192, 
207, 
217, 
227, 
239, 
241, 
242, 
243, 243 (223),

251, 
252, 
253, 
256, 
259, 
262, 
274, 
367, 
372 ; — III : 35, 80, 109 (29), 188, 194.


	Songaï (langue —), I : 
138, 
148, 
239, 
245, 246 (180),

247, 
252, 255 (191),

269, 
270, 
276, 
346, 
359, 
360, 
362, 
366, 
367, 
372, 
373, 
387 à 407, 
414, 
419, 
420, 
423 ; — II : 
274.


	Songaï (pays), II : 75 (80),

91, 91 (97),

100, 
102, 
105, 
208, 
210, 
211, 
212, 366 (345).


	Songo, II : 
211, 
212.


	Songo, II : 
212.


	Songoï (voir Songaï).


	Soninké, I :

56, 
111, 
114, 
115, 
121, 
122, 
123, 123 (52),

124, 
125, 
126, 
127, 133 (65),

137, 
138, 
144, 
148, 
149, 
150, 
153, 
157, 
158, 
159, 
161, 
162, 
163, 
164, 
165, 
166, 
167, 
168, 
169, 
171, 
181, 
183, 
184, 
187, 190 (112),

193, 
196, 
202, 
203, 
215, 216 (note 
147), 
218, 
220, 
221, 
227, 
228, 
229, 229 (165),

231, 
236, 
237, 
239, 
242, 
243, 243 (177),

244, 
247, 
249, 
251, 
254 à 278 (origines), 
279, 279 (note 
221), 
280, 
282, 
283, 283 (225),

286, 287 (229),

288, 
289, 
292, 
294, 
295, 
296, 
298, 
313, 
316, 
319, 
320, 
321, 
322, 
323, 
328, 
329, 
330, 
331, 
332, 
335, 
336, 
338, 
341, 
345, 
346, 
347, 
359, 
364, 
365, 
366, 
367, 
368, 
369, 
371, 
375 ; — II : 
12, 
22, 
25, 
25 à 32 (leur hégémonie dans la région de Ghana), 
41, 
48, 
54, 
55, 
56, 56 (59),

83, 
84, 
86, 
104, 
154, 
155, 
162, 
163, 
164, 
165, 
170, 
176, 
178, 190 (170),

194, 
195, 
216, 
224, 225 (206),
269 (252),

270, 
275, 
277, 
278, 
286, 
290, 
297, 
301, 
310, 
315, 
316, 
324, 
331, 
334, 
354, 
355, 355 (330),

358, 
362, 
368, 
370, 
371, 
372, 
373, 377 (352),

378, 
384, 
402 ; — III : 34, 35, 38, 102, 103 (26), 109, 130, 186, 188, 194, 195, 196, 197, 208, 210.


	Soninké (langue —), I : 255 (191),

264, 
270, 
279, 
282, 
283, 
288, 
362, 362 (252),

367, 
372, 
373, 
414, 
423, 
424 ; — II : 20 (21).


	Sonko, II : 
257.


	Sonni (titre dynastique ; chercher par le mot qui suit les
noms des empereurs de Gao dits « Sonni »), I :

122, 201 (124),

245, 278 (221),
291 (236),

321 ; — II : 
61, 62 (65),

66, 
74, 
83, 
84, 
177.


	Sonni (histoire de la dynastie —), II : 
72 à 84.


	Sono (cercle de Dienné), II : 
232.


	Sono (cercle de Koury), II : 
371, 
372, 
421, 
422.


	Sono ou Sonon, I : 
141.


	Sonondougou, I : 
166 ; — II : 
373, 
374.


	Sonongui ou Sorongui, I : 
281.


	Sontoukoulé, II : 
310, 
406.


	Soo, II : 
217.


	So’oud-ben-Ahmed (pacha), II :

255, 
256.


	Sopi, I : 
128.


	Sorba (mont —), II : 
218, 
252.


	Sorba ou Narimtoré, II : 
126.


	Sorho,
I : 
125 ; — II : 
212.


	Sorhoba, I : 
138.


	Sorhoné (charge), II : 
129, 
130.


	Sori, I : 233 (168).


	Sori Doumbouya, I : 
293.


	Soria-Moussa, II : 
252.


	Soritou ou Sort ou Syrte, I :

212, 
215, 216 (148).


	Sorko ou Kourteï, I : 
114, 
120, 
136, 
137, 
162, 
192, 
240, 
241, 
242, 
243, 
244, 
245, 
247, 
249, 
251, 
253, 
254, 
319, 
320, 
345, 
366 ; — II : 
60, 
61, 
63, 
64, 
87, 
97, 225 (206),

241.


	Soro, II : 
169.


	Sorokoto, II : 
169.


	Soroo, I : 
110, 
141 ; — III : 103, 104, 109.


	Sossé ou Sossobé, I : 
124, 124 (54),

126, 
137, 
140, 
228, 
237, 
244, 256 (195),

263, 
265, 
268, 268 (210),

282, 283 (225),

292, 
320, 
321 ; — II : 
55, 
56, 
157, 
162, 
164, 
165, 
170, 
180, 
355, 356 (note 
332), 356 (334).


	Sosso, I : 
228, 
261, 
265, 
268, 268 (210),
271 (214) ;
— II : 
27, 
55, 
56, 
155, 
158, 
162 à 170 (histoire de l’empire), 
176, 
177, 
180 ; — III : 180 (60).


	Sossotoulou-Langadia, II :

176.


	Sotigui (fonction), II : 149 (136).


	Sotuba, I : 
68, 
289.


	Soua, II : 217 (200),

228.


	Souaré, I : 
137, 
203, 
257.


	Souba, II : 
416.


	Soubalbé, I : 
135, 
137, 
254 ; — III : 118 (31).


	Soubarha (jeteurs de sorts), III : 123, 166, 172, 182, 183.


	Soudan (nom), I : 
53, 
79 ; — II : 
277.


	Soudan (région), I : 
79, 
80, 
81, 
82, 
83, 
88, 
90, 
91, 
92, 
93, 
94.


	Soudara, II : 
368.


	Soudi Diallo (ardo),
II : 
225.


	Soudouré, I : 
138, 
257.


	Sougounam, II : 
141.


	Souko, I : 
140, 140 (74).


	Souleïman-Dam (Sonni —), II :

74.


	Souleïman de Syrie, I : 
214, 
215 ; — II : 
22.


	Souleïman Diarisso, II : 
163.


	Souleïman-Kassa, II : 
359.


	Souleïman Keïta
(Mansa —), II : 
190, 
191, 
192 à 203 (règne), 
204.


	Souleïman-Nar ou Souleïman-Nêri (Sonni —), II : 
73, 
74, 74 (78),

189.


	Soulou, II : 147 (Voir aussi
Solou).


	Souma-Kotobagui, II : 
98, 
101.


	Souma Kouloubali, II : 
283, 286 (274).


	Soumahoro (voir Soumangourou Kannté).


	Soumangourou Kannté, I : 
268, 268 (210),

292, 
321 ; — II : 
56, 
155, 
165, 
166, 
167, 
168, 
169, 169 (148),

170, 
177, 
178, 
180, 
214, 
355 ; — III : 180 (60).


	Soumaré, I : 
137, 
265.


	Soumba, I : 
116, 
131, 
156, 
169, 
170, 
318, 
331, 
333, 
337, 
339, 
341, 
350.


	Soumba (langue —), I : 
363, 
370, 
373, 
426.


	Soumission (contrat de —), III : 60.


	Soumontara, I : 
135, 
201.


	Soumpi, I : 
70, 
144, 
159, 
269 ; — II : 
103, 
422, 
423.


	Soun (titre), II : 
177.


	Soundiata Keïta,
I : 256 (195),
264 (note 
205), 
268, 
269, 
271, 
272, 
273, 
283, 
284, 287 (232),

291, 
292, 
293, 
297, 
321 ; — II : 16 (14),

19, 
56, 
155, 
158, 
166, 
167, 
168, 
169, 
176 à 184 (règne), 
184, 184 (162),

185, 
186, 
187, 
190, 
204, 
207, 
214, 
220, 
355, 
356, 
359 ; — III : 180 (60).


	Sounnougoro, II : 
112.


	Sounsa
Kouloubali-Massassi, I : 
286, 291 (236),

322 ; — II : 
220, 
297, 
298.


	Sountian, I : 
286 ; — II : 
286, 
297, 
298.


	Soura-Moussa, II : 
179.


	Souraka, I : 
117.


	Sourakadougou, I : 
177.


	Sourami, II : 92 (note 
99).


	Sourgou, I : 
117, 
118.


	Sourma, II : 393 (363).


	Souro-Bantamba, II : 
106.


	Sourou, I : 
67, 
68, 
161 ; — II : 
236, 
371, 
372, 
373.


	Souroudougou, II : 
372.


	Sous, I : 
189, 
190, 
201, 213 (142),

247, 
248 ; — II : 
34, 
39, 
205, 259 (236).


	Sous-dialectes, I : 
357, 
358, 
359.


	Sous-tribus, I : 
113 ; — III : 134, 135.


	Soussou, I : 
127, 233 (168),

236, 268 (210),

296 ; — II : 
162, 182 (158).


	Soussou (langue —), I : 
283, 
362, 
368, 
373, 
424.


	Sow, III : 104 (27).


	Spiess, II : 
421.


	Spitzer, II : 
375, 
415.


	Stachir, I : 
207.


	Statuts, III : 111 à 114.


	Strabon, I : 46 (6),

50.


	Struck, I : 
360, 360 (249).


	Succession, III : 26 à 39.


	Succession (composition de la —), III : 29.


	Succession (répudiation de la —), III : 29.


	Succession consanguine, III : 27,
34, 35, 36.


	Succession patriarcale, III : 27,
36, 37, 38.


	Succession utérine, III : 27,
32, 33, 34.


	Successoraux (ordres —), III : 32 à
37.


	Suétone, I : 185 (108).


	Suétonius Paullinus, I : 
50, 
52, 
53 ; — II : 6.


	Suida, I : 
129, 
305.


	Sujet (place du —), I : 
401.


	Superficie, I : 
37.


	Syllabes terminales, I : 
407.


	Syrie, I : 
200, 
203, 
205, 
207, 
208, 
210, 
211, 212 (note 
140), 
214, 
215, 
419 ; — II : 211 (note 
196).


	Syriens, I : 186 (note 
108).


	T


	Taadjit, II : 
78.


	Taarbine, II : 
32.


	Tâba, II : 
210.


	Tabalbalet (oasis du Sahara algérien), I :

252 ; — II : 
270.


	Taberma, I : 
131.


	Tabo, II : 
178.


	Tabou ou tana, III : 99, 100, 101, 102, 103, 104, 105, 106, 107, 108, 109 (29) (voir
« tana »).


	Taburet, II : 
397.


	Tacirma, II : 
219.


	Tadiouma, I : 
212, 213 (142),
223 (157),
224 (161).


	Tadjakant, I : 
132 ; — II : 29 (33).


	Tadjourah (ville de la Côte des Somalis), II :

186.


	Tadmekket ou Es-Souk,
I : 
55, 
194, 194 (117),

195, 
217, 
322 ; — II : 
64, 
68, 
69, 69 (73),
69 (74),

70, 
71, 
191.


	Tafilelt (pays du Sud marocain), I : 
51, 
180, 
189, 
190 ; — II : 29 (33),

31, 
36, 
39, 
44, 
45, 
105, 
255, 
426 ; — III : 194.


	Tafrasset, I : 256 (note 
193).


	Tagâma ou
Teggâma, I : 
35, 
134, 
145, 
160 ; — II : 
71.


	Tagant, I : 
38, 
43, 
83, 
86, 
88, 
183, 
184, 
187, 
189, 190 (112),
191 (114),
195 (119),

220, 
221, 
222, 
255, 
264, 
267 ; — II : 
21, 21 (25),

26, 26 (29),

27, 
28, 
29, 29 (33),

33, 
38, 38 (44),

40, 
44, 
51, 
54, 
55, 
155, 
165, 
269, 
390 ; — III : 194, 195.


	Tagba ou Tagoua, I : 
64, 
115, 
128, 
152, 
171, 
172 ; — II : 
373, 
377.


	Tagba (dialecte —), I : 
362, 
369.


	Tagbana, II : 
377.


	Tâka, II : 
48.


	Takadyi, I : 
70.


	Takamba, I : 
116, 
156, 
170.


	Takamba (dialecte —), I : 
363, 
370.


	Takedda, I : 
217, 219 (150) ;
— II : 
64, 75 (80),

191, 
193, 193 (172),

203, 
206.


	Takoubao, II : 
418, 
419.


	Tal, I : 
136 ; — II : 
305, 
338.


	Talari, II : 
412.


	Tâleb-Mokhtar ou Oulad-cheikh-el-Adrami, I : 
133, 
144, 191 (114) ;
— II : 
312, 
379 ; — III : 194 (77),
201.


	Talessé, I : 
130.


	Talibé, II : 
232, 
306, 
307, 
310, 
319, 319 (307),

320, 
322, 
323, 
324, 
326, 
327, 
328, 
329, 
332, 
337 ; — III : 192, 198.


	Taliouyen ou Talouine, II : 38 (46).


	Tamacheq (langue des Touareg), I :

361, 
365, 
372, 
373, 
377, 
387 à 407, 
419, 
420, 
422.


	Tamakoro, II : 
218.


	Tamba, II : 
308, 
362.


	Tambaoura, I : 
165 ; — II : 
359, 
360, 
362, 
384, 
387, 
401.


	Tambarga, I : 
311.


	Tamboukané, II : 
309, 
384, 
385, 
400, 
405.


	Tamboura, I : 
66.


	Tamboura ou Tammoura, I : 229 (165).


	Tâmedelt, II : 29 (33).


	Tamsôba (fonction), II : 
129, 
133, 
137.


	Tamtama, II : 
219.


	Tana ou téné, I : 285 (227) ;
— II : 
167, 167 (146) ;
— III : 101, 101 (note 25), 107, 107 (28), 108, 109 (29), 162, 163, 167, 171, 172, 178 à 182, 185.


	Tanezrouft, I : 
42, 
84.


	Tanga, ou Kom, II : 
145, 
146.


	Tangaï, II : 
141.


	Tanganaga, I : 
265, 
266.


	Tangara, I : 
139 ; — III : 108.


	Tango, II : 
300, 
310.


	Tankara (voir Tangara).


	Tankoïdé, II : 
150.


	Tankourou, I : 
308.


	Tanoazit, I : 
133, 
144.


	Tantama (village de la Côte d’Ivoire), I :

41.


	Taodéni, I : 
38, 
42, 
51, 
84, 
85, 
86, 
143, 
150, 
157, 
180, 
181, 
182, 
184, 
187, 
322 ; — II : 7,

105, 
110, 
113, 388 (360).


	Taotek, II : 
69.


	Taouatalla, II : 
219.


	Tapri Taraoré, II : 
373.


	Tapsirou Tal, II : 
337.


	Tara, I : 
116, 
130, 
155, 
156, 
167.


	Tara (dialecte —), I : 
363, 
370.


	Tara (village du bas Niger), II : 
242.


	Tara (village du Bendougou), II : 
209.


	Târa (village près Gao), II : 
99.


	Tara-Maghan, II : 
179.


	Taram, II : 
51.


	Taraoré ou Travélé, I : 
137, 
138, 
139, 
140, 280 (note 
222), 
287 ; — II : 
179, 
209, 
285, 
361 ; — III : 106, 108.


	Tarendi, II : 
246.


	Tarfeï, II : 
251.


	Targa, I : 
118.


	Tarîka, III : 198, 200.


	Tarikh-es-Soudân (voir Sa’di).


	Tarine, II : 
32.


	Taroudant, I : 
190.


	Tarsina ou Tarchina, II : 
33.


	Tassard, II : 
419.


	Tâsser-hala, II : 
194.


	Tata Diara, II : 
294, 
315, 
316.


	Tatafing, I : 
292.


	Tatental, II : 
44, 
45.


	Tatinna, II : 
219.


	Tatirma, II : 
219.


	Tatouages, I : 
110, 
332, 333 (voir « scarifications »).


	Tautain, I : 256 (195),
264 (note 
205), 
277 ; — II : 
391.


	Tchenhou, II : 
153.


	Tchériba, I : 
168.


	Tebalbalet (oasis du Sahara algérien), I :

252 ; — II : 
270.


	Tebferilla, II : 
38, 38 (46),

54.


	Teddi (voir Tiddo).


	Tedzkiret-en-Nisiân (ouvrage arabe), I : 248 (184),
249 (185) ;
— II : 259 (238),

262, 264 (244),
264 (245),

268.


	Tégakoro (voir Téguenkoro).


	Teghazza, I : 
42, 
86, 
181, 
193, 
319, 
320, 
322 ; — II : 
45, 
88, 
102, 
105, 
107, 
110, 
113, 
116, 
118, 
194, 
272.


	Teghazzat-el-Ghizlân, II : 
105, 
110.


	Téguenkoro Massassi, II : 
301, 301 (295).


	Teguidda, II : 75 (80).


	Téharako, II : 
370.


	Tekarir, I : 
119 ; — II : 
353.


	Teklessine, II : 
33.


	Tekrour, I : 
56, 
119, 202 (126),
213 (142),

222, 
223, 
224, 
225, 
226, 
227, 227 (162),
227 (163),
230 (note 
166), 233 (168),

234, 
235, 235 (169),
235 (170),

236, 
237, 
262, 
264, 
267, 
269, 
290, 310 (247),

320, 
321, 
344, 
415, 
416, 
417, 
418, 
419 ; — II : 
14, 
27, 
34, 
38, 
41, 
47, 
49, 
51, 
52, 52 (55),

54, 
55, 
88, 
91, 91 (97),

157, 
158, 
170, 
174, 174 (149),
176 (150),
181 (157),

183, 
185, 
191, 
207, 
212, 
213, 
214, 
215, 
352, 
353 à 358 (histoire), 
358, 
360.


	Tekrourienne (langue —), I : 
361, 
365, 
371, 
387 ; — II : 
185.


	Tekrouriens (voir Toucouleurs),
II : 185 (164),

353, 
354.


	Telagagguine, II : 
28, 
37.


	Télé, I : 
70.


	Telkâta, II : 
28.


	Téma, I : 
232.


	Temamanaout, II : 34 (42).


	Temassine (localité d’Algérie), II : 
306.


	Tembé, II : 
362, 
392, 
394.


	Tembi-kounda, I : 
68.


	Tembiko, I : 
63, 
75.


	Témen ou Tamana, II : 
95.


	Temîm, II : 
28.


	Temporal (Jean —), II : 
66.


	Ten-Gala ou Ten-Guélé, II : 356 (333).


	Tenda, I : 
70.


	Tendirma, I : 
159, 
246, 
249 ; — II : 
79, 
86, 
87, 
89, 
93, 
94, 
99, 
100, 
104, 
109, 
112, 
227, 
251.


	Tendo Galadio (voir Tindo Galadio).


	Ténemba-Siriman, II : 
362.


	Ténemba-Tamba, II : 
362.


	Ténenkou, I : 252 (188) ;
— II : 
223, 
225, 
228, 228 (210),

234, 
236, 
335.


	Ténétou, II : 
181, 
347, 
393, 
418.


	Tenga-nâba (fonction), II : 
147, 
149.


	Tenga-sôba (fonction), II : 
149.


	Tengodibo, II : 
114.


	Tengréla (ville de la Côte d’Ivoire), I :

40, 
69, 
300 ; — II : 
339, 
393, 394 (364).


	Tenguéla ou Tenguélé (voir Tindo Galadio).


	Tenguéréguédech, I : 
134, 
145, 
161.


	Tenguéréguif, I : 
134, 
145, 
160 ; — II : 
419, 
423.


	Teniahya, II : 
354.


	Tenkodogo, I : 
41, 
104, 
155, 
169, 302 (241),

306, 
307, 
308, 
309, 
310, 
311, 
315 ; — II : 
122, 
125, 
126, 
128, 
129, 
138, 
139, 
394, 
397.


	Tentuoriba, II : 
150.


	Téra, II : 367 (348).


	Téré-Kalé, I : 
258, 258 (198).


	Téré-Kiné, I : 
258, 
259.


	Téri, II : 
372.


	Termess, II : 356 (note 
332).


	Terrasson de Fougères, I : 63
(21).


	Terrier, II : 321 (309),

410.


	Terrouz, I : 189 (111).


	Tessalit, I : 
38, 
42, 
84.


	Testamentaires (dispositions —), III : 29, 30.


	Thaly, I : 
205.


	Théisme, III : 163, 164.


	Thevet, I : 
58, 
60.


	Tiaéwal (voir Saéwal).


	Tialgo, II : 
372.


	Tiam, I : 142 (75).


	Tiamakan Taraoré, I : 
296.


	Tiansé, I : 
130.


	Tibaré, II : 
367.


	Tichit, I : 
38, 
43, 
82, 
84, 
86, 133 (65),

144, 
150, 
157, 190 (112),
191 (114),

220, 
221, 
255, 255 (191),

256, 256 (note 
192), 
319, 
418 ; — II : 18 (16),
26 (29),

27, 
29, 
32, 
41, 
51, 190 (170),

191, 378 (353),

423.


	Tidapo, II : 
150.


	Tiddo, II :

224.


	Tidiani Tal, II : 
319, 
323, 
331, 
335, 
336, 
337, 
371, 
392.


	Tidjania, II : 306 (voir
« Tidjanisme »).


	Tidjanisme, III : 194, 195, 196, 200, 201.


	Tidjikja (ville de Mauritanie), I : 
38.


	Tié, II : 
217, 
228.


	Tièba, II : 
346, 346 (326),

374, 
375, 
376, 376 (351),

394, 
415, 
417.


	Tiébi (voir Sibi).


	Tiébla ou Sibila, II :

218, 
219.


	Tiéfo, I : 
116, 
131, 
157, 
171.


	Tiéfo (dialecte —), I : 
364, 
370.


	Tièfolo Diara,
II : 
293, 293 (285),

296, 
306.


	Tièkoro Sarhanorho, II : 
377.


	Tièkouta, II : 
364.


	Tienvi, II : 
131.


	Tiéou, II : 
126, 
139.


	Tièp, I : 142 (75).


	Tiéré, II : 
375.


	Tierno-Abdoul, II : 293 (285),

312, 
325, 
328.


	Tierno-Alassane, II : 
325, 
327, 
328.


	Tierno-Boubakar, II : 305
(296),

319.


	Tierno-Diala, II : 
364.


	Tierno-Moussa, II : 
332, 
407.


	Tifat ou Tifaout, II : 
33.


	Tifinarh (alphabet des Touareg), I : 
377 ; — II : 
10, 10 (6).


	Tiklane, II : 
28.


	Tila, II : 
95.


	Tildia, II : 
90.


	Tilemsi, I : 
42, 
52, 
73, 
86, 
193, 
194, 
195 ; — II : 
71.


	Tiléra, I : 
138.


	Tillabéry (ville du Territoire Militaire), I :

83, 98 (38),

192, 
240, 
251 ; — II : 
60, 
90, 92 (100),
96 (102),
244 (224),

397.


	Tiloutane, II : 
28, 
32, 32 (36).


	Timbassinaï, II : 65 (70).


	Timbo (ville de Guinée), I : 
65, 
294, 
297.


	Timbouctou (voir Tombouctou), II : 
268.


	Timé ou Kiémé (Côte d’Ivoire), II :

389.


	Timéra ou Timété, I : 
138.


	Timiaouine, I : 
38, 
42, 
84, 
85, 
87.


	Timitama, II : 
218, 
219.


	Timité ou Timété (voir Timéra),
I : 
138, 280 (note 
222).


	Tin-Boktou (voir Tombouctou), II : 
268.


	Tin-Ferella, II : 
38.


	Tindo Galadio ou
Tendo Galadio ou Tenguéla ou Tenguélé, I :
229 (166),
230 (note 
166), 
322 ; — II : 
91, 
356, 356 (333),
356 (334).


	Tindouf, I : 
187, 
193 ; — II : 
391.


	Tinfirina, II : 
90.


	Tingalhaï, II : 
264.


	Tini (près Diafarabé), II : 
276.


	Tini (puits du Sahel), II : 
379.


	Tinizamaren, II : 34 (42).


	Tinké, II : 363 (344).


	Tinkisso, I : 
65, 
68, 
75, 
252, 
253 ; — II : 
45, 
178, 
343, 
346, 
360.


	Tinstall de la Tour, II : 
385.


	Tintyi, II : 
242, 243 (222).


	Tinyéroutane, II : 
31, 32 (36).


	Tio, II : 
295, 
317.


	Tioboulouma, II : 9.


	Tiorho, I : 
125 ; — II : 
212.


	Tiorhotiéri (ville de la Côte d’Ivoire), I :

40.


	Tiou, II : 
146, 
147.


	Tira ou Kéra, II :

246.


	Tira-Makan Taraoré, I : 
293.


	Tirafeï, II : 
95.


	Tirailleurs sénégalais, II : 
404, 404 (367).


	Tirakka ou Tiragga, II : 
70, 70 (77),

71, 
72, 
164, 164 (144),

269, 269 (252).


	Tiris ou Tirs, I : 
187 ; — II : 29 (33).


	Tirmissi (Kaniaga), II : 356 (note 
332).


	Tirmissi (près Nampala), II : 
103, 103 (108).


	Tissé, I : 
168 ; — II : 
371.


	Titi (chaland), II : 
392.


	Tlemcen, II : 
190.


	Toéré, I : 
298.


	Togaï ou Togaya, II : 
266, 266 (249).


	Togo, II : 
327, 
328, 
329.


	Togoma Diara, II : 
296.


	Togou-nâba (fonction), II : 
147, 
148.


	Toï (Kaniaga), I : 
228.


	Toï (près Nampala), II : 
103.


	Tokourmou, II : 
150.


	Tôm-nâba (fonction), II : 
148.


	Toma, I : 
297.


	Toma (langue —), I : 362 (254).


	Tombo ou Habé, I : 
115, 
129, 
153, 
154, 
160, 
161, 
162, 
167, 
168, 
230, 
231, 
251, 
302, 302 (241),

303, 
304, 
305, 
310, 
314, 
329, 
330, 
331, 
333, 
335, 
339, 
349, 
367 ; — II : 7,

81, 
88, 106 (112),

145, 
236, 
248, 
257, 257 (234),

323, 
335, 
336, 
337, 
364, 
397, 
418, 
420, 
425 ; — III : 36, 67 (15), 67 (16), 118
(31), 125 (33), 130, 142 (43), 211.


	Tombo (groupe linguistique), I : 
363, 
369.


	Tombo (langue —), I : 
304, 
363, 
369, 
372, 
373, 
425.


	Tombola, I : 
303 ; — II : 
104, 
276, 
364.


	Tombouctou, I : 
43, 
44, 44 (3),

48, 
51, 
52, 
54, 
55, 
60, 
67, 
69, 
70, 
71, 
72, 
73, 73 (23),

83, 
84, 
98, 
99, 
100, 
104, 
120, 
131, 
136, 
138, 
143, 
145, 
146, 
147, 
157, 
160, 
181, 
182, 
183, 
188, 
193, 
195, 
197, 
217, 219 (150),

234, 240 (174),

242, 
244, 
245, 
246, 246 (181),
246 (182),

247, 
248, 248 (184),

249, 
250, 
251, 252 (187),
255 (191),

270, 
286, 
293, 
303, 307 (244),

320, 
321, 
322, 
323, 
328, 
336, 
342, 
346, 
364, 
373, 
419, 
420 ; — II : 
17, 
23, 
27, 
55, 56 (60),

70, 70 (77),

72, 
73, 
75, 75 (81),

76, 
77, 
78, 
79, 79 (83),

80, 
81, 
82, 
85, 85 (92),

88, 
94, 
95, 
97, 
98, 
99, 
103, 
106, 
108, 
109, 
110, 
111, 
112, 
113, 
115, 
116, 
117, 121 (118),

123, 127 (123),

138, 
140, 
164, 
173, 181 (156),

182, 188 (note 
168), 
189, 
190, 
191, 
192, 
196, 
203, 
207, 
210, 211 (note 
196), 
214, 
216, 
218, 
220, 223 (204),

227, 
228, 
229, 
230, 
231, 
234, 
236, 
239, 
240 à 268 (histoire de la ville et de la région sous la
domination marocaine), 
268 à 275 (monographie), 
276, 
277, 
281, 
283, 
286, 
287, 
289, 
292, 
293, 317 (306),

320, 
321, 
322, 
323, 323 (312),

336, 336 (317),

347, 357 (336),

364, 
366, 
371, 
381, 
382, 382 (357),
383 (note 
357), 
385, 
388, 388 (359),
388 (360),

389, 389 (note 
360), 
390, 390 (362),

391, 
392, 393 (363),

394, 
397, 407 (370),

418, 
419, 
422, 
423, 
424 ; — III : 3 (1), 109
(29), 188 (66), 192 (73),
191, 206, 210.


	Tombouctou-koï (fonction), II : 
88.


	Tombougou (ville de la Côte d’Ivoire), I :

69 ; — II : 
377.


	Tomora, II : 
360.


	Ton-dion, II : 
284, 284 (271),

286, 
287, 
288, 
289, 
416.


	Ton-mansa ou Ton-massa, II : 143 (134),

287, 
288, 
289.


	Tondibi, I : 
246 ; — II : 
108, 108 (116),

114, 
115, 
227, 
244, 
259.


	Tondion (voir Ton-dion), II : 
416.


	Tondion ou Toundiougne, II : 356 (note 
332).


	Tondossama ou Samatondo, I : 
138.


	Tonfina, II : 
242.


	Tonko, II : 
218, 
219.


	Tôr, I : 211 (notes 
140-141), 
212, 213 (142),

214, 223 (157).


	Tormoz, I : 
131, 
143, 
182 ; — II : 
422.


	Toro, I : 135 (67),

136, 
202, 212 (141),
213 (142),

223, 
224, 
225, 
226, 
227, 230 (note 
166), 233 (168),
296 (237),

320, 
322 ; — II : 
50, 
52, 52 (56),

320, 320 (308),

326, 
328, 
356, 356 (note 
332), 
357.


	Tôrobé, I : 
135, 135 (67),
136 (69),

202, 
230, 
231, 233 (168),

237 ; — II : 
148, 
305, 
358.


	Torodi, I : 
170, 
231, 
232, 
233.


	Tôrodo (singulier de Tôrobé, voir ce mot).


	Toron, I : 
179, 
283, 
284, 
292, 
300, 
321 ; — II : 
176.


	Toronka ou Toronké, I : 135 (67),

136, 
227 ; — II : 
50, 
52.


	Torture, III : 153.


	Tosaye, II : 
259.


	Totébalobo, II : 
145, 
146.


	Totem et totémisme, III : 99,
100, 101, 162, 163.


	Touabo, II : 
356, 
384, 
400.


	Touareg, I : 
85, 
114, 
118, 
133, 
134, 
135, 
136, 
142, 
143, 
145, 
157, 
159, 
160, 
161, 
183, 
186, 
188, 
191 à 198 (origines), 
246, 
250, 
251, 
252, 282 (224),

304, 
321, 
322, 
327, 
328, 
329, 
330, 
331, 
332, 
334, 
338, 
340, 
341, 
343, 
344, 
345, 
347, 
350, 
364, 
365, 
367, 
377, 
378, 
419 ; — II : 
23, 
69, 
75, 75 (80),

76, 
77, 
78, 
83, 84 (91),

92, 
95, 
102, 
105, 106 (114),

112, 
113, 
193, 
203, 
210, 
236, 
239, 
244, 
245, 
246, 
247, 
258, 
259, 
261, 
263, 
264, 264 (246),

265, 
267, 
268, 
270, 
272, 
274, 
321, 
367, 
368, 
388, 
392, 
397, 
418, 
419, 
422, 
423, 
425, 
426 ; — III : 11, 12, 34, 63, 67 (16), 98, 115, 134, 188, 188 (66).


	Touareg (langue —, voir « tamacheq »), I : 
360.


	Touat, I : 
87, 87 (31),

182, 
183, 
192, 
194, 
203, 
215, 
219, 219 (150),

234, 246 (180),

255, 
289, 
319, 
322 ; — II : 
22, 
85, 
110, 
116, 
187, 187 (167),

203, 211 (note 
196), 
255, 
271, 
388, 
426 ; — III : 194.


	Touba ou Touba-koro (cercle de Bamako),
I : 
287, 287 (229).


	Touba ou Touba-koura (cercle de Bamako),
I : 
163, 
277, 287 (229) ;
— II : 
391.


	Touba (ville de la Côte d’Ivoire), I : 
40, 
43, 
294 ; — II : 
348.


	Toubaboukané, II : 
402.


	Toubakoro, I : 
277, 
287, 287 (229) ;
— II : 
291.


	Toubara, I : 
280.


	Toubourou, II : 
328, 328 (314),

329.


	Toucouleurs ou
Tekrouriens, I : 
111, 
113, 
114, 
119, 
135, 
136, 
143, 
147, 
158, 
161, 
162, 
163, 
164, 
165, 
170, 
178, 
198, 
199, 
202, 
204, 204 (note 
129), 
205, 
206, 215 (146),

222, 
223, 
224, 224 (160),

225, 
226, 
227, 
230, 230 (note 
166), 
232, 
233, 233 (168),

234, 
235, 
236, 
237, 
264, 268 (210),

269, 
277, 296 (237),

297, 
320, 
321, 
322, 
323, 
328, 
329, 
330, 
331, 
332, 
334, 
338, 
340, 
344, 
345, 
347, 
350, 
362, 
366, 
371, 
415, 415 (281),

416, 
417, 
419 ; — II : 
34, 
38, 
50, 
54, 62 (65),

157, 
170, 
214, 
215, 223 (204),

236, 
239, 269 (252),

276, 293 (285),

294, 
295, 299 (294),

302, 
305 à 338 (histoire de l’empire toucouleur au Soudan), 
343, 
353, 
354, 
355, 355 (330),

356, 356 (334),

358, 
360, 
362, 
363, 363 (344),

364, 
371, 
372, 
374, 
379, 
391, 
392, 
405, 
406, 
407, 
408, 
411, 
412, 412 (371),

413, 
414, 
416, 
417, 420 (376) ;
— III : 34, 35,
38, 80, 104, 104 (27), 106, 118 (31), 188, 195, 210.


	Toucouzor, II : 181 (157).


	Touêté, I : 
289.


	Tougouri, II : 
145, 
146.


	Tougué (ville de la Guinée), I : 
43.


	Toukoto, I : 
65 ; — II : 
345.


	Toulimandio, II : 
387.


	Touloufina, II : 
227.


	Toumané Doukouré, I : 
266.


	Toumé, II : 
219.


	Toumo, II : 
218.


	Touna, II : 
295, 
296, 
318.


	Toundiougne, II : 356 (note

332).


	Toundoungoumé (ou Touroungoumbé), I :

274, 
275 ; — II : 
156, 
158, 
333, 
379.


	Toungamari-Kabida, I : 
258.


	Toungboro (ville de la Côte d’Ivoire), I :

41.


	Tounka ou tonka (titre royal), II : 
21, 
27, 
40, 
384.


	Tounkara, I : 
137, 137 (70),

139, 
140, 
265, 
267 ; — II : 
26, 
176 ; — III : 100, 108.


	Tounkaréla, I : 
292.


	Tounou, I : 
168.


	Tounougoum, II : 
140.


	Toura, I : 
297.


	Toura (dialecte —), I : 362 (254).


	Tourad (Cheikh —), III : 194, 199, 201.


	Touré, I : 
137, 
138, 
139, 
140, 
141, 
258, 
269, 
276, 279 (222),

288, 
289 ; — II : 
196, 
361 ; — III : 109 (29).


	Touré, II : 
258.


	Touréla, II : 
392, 
408.


	Touri-ntouri-ba, II : 
153.


	Tourka, I : 
115, 
152, 
171.


	Tourka (dialecte —), I : 
368, 
369.


	Tournier, II : 
345.


	Tourougoulé-Fadiga, I : 
259.


	Touroukoro-Mari Diara, II :

293, 296 (289),

312.


	Touroungoumbé (voir Toundoungoumé), I :

274 ; — II : 
333, 
379.


	Toussia, I : 
116, 
131, 
157, 
171.


	Toussia (dialecte —), I : 
364, 
370.


	Toussourou,
II : 
143.


	Toutée, II : 
397.


	Toya, II : 
115.


	Transmigration des âmes, III : 106, 107, 165, 170, 171, 181.


	Trarza, I : 189 (111) ;
— II : 
354.


	Treich-Laplène, II : 
393.


	Trentinian (de —), II : 336
(317),

410, 
420, 
422, 
424.


	Tribunaux indigènes, III : 147,
148, 158.


	Tribus, I : 
113 ; — III : 137, 138, 141.


	Tripoli, II : 317 (306),

387, 
388, 
390, 
392, 
394.


	Tripolitaine, I : 180 (104),

182, 
191, 
192, 
194, 
196, 
217, 
219, 
240, 
319 ; — II : 
60, 
63, 
64, 91 (97),

186, 
274.


	Tumuli, II : 8.


	Tunis, II : 211 (note 
196).


	Tunisie, I : 
176, 
182, 
184, 
211 ; — II : 
64.


	Tuô, I : 
141 ; — III : 103, 109.


	Turcs, II : 317 (306).


	Tutelle, III : 86, 87.


	Tyirko-tyirko, II : 
253.


	Tyr, I : 
200, 211 (140).


	Tziga, II : 
143, 
145, 
147.


	U


	Underberg, II : 
296, 
412, 
413.


	Union libre, III : 89, 90.


	Unisexuelles (relations —, etc.), III : 92.


	V


	Vadier, II : 138 (128).


	Vaï (langue —), I : 362 (253),
379 (263).


	Valentin, II : 
334, 
412, 412 (371).


	Validité du mariage, III : 77,
78, 79, 80, 81.


	Valière, II : 
403.


	Vallière, II : 
391.


	Vallon, II : 
409.


	Van Flint, II : 
392.


	Van Gennep, III : 99.


	Vanté-Baragouan, II : 
140, 
141.


	Vaudreuil (de —), II : 
401.


	Vente, III : 46, 47.


	Vente à crédit, III : 47.


	Vente à terme, III : 47.


	Vente au comptant, III : 46,
47.


	Verbe, I : 
392, 
393.


	Verbe de non-existence, I : 
403, 
404.


	Vergoz, II : 
394, 
421.


	Vermeersch, II : 
397.


	Verneau, I : 
206.


	Vêtement, I : 
337 à 340.


	Veuves (sort des —), III : 30,
31.


	Veyres, II : 
426.


	Victoria, II : 317 (306).


	Vigué, I : 
116, 
131, 
157, 
171.


	Vigué (dialecte —), I : 
364, 
370.


	Village, III : 124, 128 à 133, 147.


	Vimard, II : 
410.


	Virginité de la fiancée, III : 64,
65.


	Vivaldi, II : 381 (355).


	Vivien de Saint-Martin, I :

54.


	Volta Blanche, I : 
41, 
66, 
68, 
155, 
306, 
312 ; — II : 
373.


	Volta Noire et Volta en général, I :

41, 
62, 
63, 63 (20),

66, 
67, 
68, 
70, 
73, 
76, 
77, 
79, 
82, 
97, 
114, 
152, 
153, 
155, 
169, 
170, 
233, 
277, 
279, 
298, 
302, 
306, 
309, 
312, 
313, 
315, 
316, 
317, 
318, 
323, 
366 ; — II : 
236, 
342, 
347, 
369, 
370, 
373, 
393, 393 (363),

420, 
421, 
424 ; — III : 7.


	Volta Rouge, I : 
41, 
68, 
155, 
169.


	Voltaïques, I : 
113, 
115, 115 (43),

116, 
128, 
141, 
142, 
143, 
153 à 157, 
160, 
161, 
162, 
166, 
167, 
168, 
169, 
170, 
171, 
178, 
179, 
180, 
281, 
302 à 319 (origines), 
341, 
349, 
350, 
351, 
382 ; — III : 34, 80, 188.


	Voltaïques (langues —), I : 
298, 
312, 
313, 
314, 
362, 
363, 
369, 
370, 
371, 
387 à 407, 
425.


	Von Carnap, II : 
397.


	Von François, II : 393 (363).


	Voulet, II : 
128, 
147, 
420.


	Voyelles, I : 
405.


	Vuillemot, II : 418 (374).


	Vuillet, II : 7.


	W


	Westermann, I : 
360, 360 (249).


	Wirth, II : 
423.


	X


	Xerxès, I : 
46.


	Y


	Ya-Diga, I : 
310, 
311 ; — II : 
125, 
139, 
140, 
147, 
148.


	Ya-Gallo Diallo (ardo), II :

231.


	Yaba (cercle de Koury), I : 
168.


	Yaba ou Niaba (cercle de Tombouctou),
II : 
258.


	Yagha, II : 
234, 
367, 
368, 
390.


	Yahia (chef touareg), II :

244.


	Yahia (lieutenant d’Ahmadou Tal),
II : 
374.


	Yahia (pacha), II : 
259.


	Yahia-ben-Ibrahim, II : 
33, 
34, 34 (43),

36.


	Yahia-ben-Omar, II : 34 (43),

37, 
38, 
39, 
54, 
174.


	Yahia-ben-Osman-ben-Yassen, I :
182 (105).


	Yahia-el-Kounti (Sidi —), II : 75
(81),
270 (note 
253).


	Yahia Touré (frère de Mohammed Touré),
II : 
87, 
93, 
94, 121 (118).


	Yaïch, I : 
181.


	Yâko, I : 
154, 
155, 
169 ; — II : 
125, 
126, 
127, 
128, 
139, 
143, 
144, 
145, 
372, 
394, 
420.


	Yakouba Touré, II : 105 (111),

107, 121 (118).


	Yakout, I : 
57, 
87, 
88, 88 (34),
185 (108),

250 ; — II : 
15, 
16, 
20, 
21, 26 (29),
29 (33),
29 (34),

30, 
45, 
46, 46 (52),

47, 
66, 
67, 
71, 
72, 278 (note 
265), 
353, 
380.


	Yaksan, I : 186 (note 
108).


	Yalâbé ou Alaïbé, I : 
135, 
229, 229 (166),

231 ; — II : 
184, 184 (161).


	Yamba, II : 
153.


	Yamba, II : 
141, 
142.


	Yambéring (ville de la Guinée), I : 
43.


	Yamé-Dikko, II : 
367.


	Yamoriba Ouatara, I : 
281.


	Yannou, II : 
38.


	Yansi, I : 
115, 
129, 
154, 
161, 
169, 
170, 
305, 
306, 
311, 
312, 
313, 
314, 
315, 
330, 
331, 
333, 
334, 
339, 
349, 
369 ; — II : 
153.


	Yansi (dialecte —), I : 
363.


	Yao-Sori, II : 
255.


	Yaogo-nâba (fonction), II : 
148.


	Yaouloumfao-Gama, II : 
140.


	Yaressi, I : 
260, 267 (voir Diaressi) ; — II : 
358 ; — III : 103 (26).


	Yaressi, I : 
262, 262 (203)
(voir Diaressi) ; — II : 
13, 
14, 
41, 
49, 
358.


	Yarhnâba (fonction), II : 
129.


	Yarhsé, I : 
125 ; — II : 
148 ; — III : 187.


	Yari, II : 
233.


	Yari-Songo-Dibi, II : 
98, 
100.


	Yaro ou Yoro,
II : 
367.


	Yarouma, III : 196.


	Yassi, II : 
107, 
108.


	Yaté ou Yatéra, I : 
138 ; — II : 366 (345).


	Yatenga, I : 
103, 
154, 
155, 
168, 
231, 
232, 
276, 
277, 
281, 
298, 
303, 
305, 
310, 
311, 
314, 
315, 
369, 
409 ; — II : 
80, 80 (85),

81, 81 (88),

89, 
122, 
123, 
124, 
125, 125 (122),

126, 
127, 
138 à 149 (histoire), 
149, 
210, 
211, 
289, 
368, 
394, 
420, 
421, 
422 ; — III : 214.


	Yatéra, II : 
360.


	Yédenké, II : 
224.


	Yektan, I : 200 (123).


	Yélimané, I : 
103 ; — II : 
301, 
302, 
310, 
413.


	Yembirima, II : 
153.


	Yemdé, II : 
145, 
146.


	Yémen, I : 
176, 
177, 177 (103),

180, 
189, 197 (120),

208, 
210 ; — II : 
62, 
186, 
213.


	Yéménites, I : 185 (108),
186 (note 
108), 200 (123).


	Yempabou, II : 
153.


	Yempadougou,
II : 
153.


	Yendablé, II : 
150.


	Yengama, II : 
153.


	Yenkiablé, II : 
153.


	Yenkirima, II : 
153.


	Yenkouaré, II : 
153.


	Yennenga, I :

307, 
308, 308 (245),

311, 
312 ; — II : 
133, 
138.


	Yéo, I : 
141 ; — III : 103, 104, 109.


	Yéréré, II : 
158, 
333.


	Yilsé (voir Youlsé), II : 
373.


	Yobi-Kata, II : 
367.


	Yobou-ber, II : 
274.


	Yobou-keïna, II : 
274.


	Yogo Diallo, I : 
228.


	Yogoumsirou, II : 
231, 
232.


	Yolo, II : 
218, 
219.


	Yologo (village de la Côte d’Ivoire), I :

41.


	Yoro Bari, II : 
117.


	Yoro-Diam, II : 
357.


	Yoro-Dian Diakité, I : 
296.


	Yoro-Safo, II : 
224.


	Yoro Tôrodo, I : 
230.


	Yorosso, II : 
375, 377 (352).


	Youlsé ou Yilsé, I : 115 (44),

130, 
314 ; — II : 
373.


	Youmtenga, II : 
153.


	Younès (El-hadj —), II : 
185.


	Younga ou Youngou (voir Fada-n-Gourma), I : 
311 ; — II : 
150.


	Yourou, I : 
125.


	Youssof (pacha), II : 255
(233).


	Youssof ben-Tachfine, II :

39, 
40, 
53, 
54, 
174.


	Youssouf (imâm), II : 
305, 
309.


	Z


	Zaberbanda, I : 
245, 245 (179) ;
— II : 
90, 90 (96).


	Zaberma, I : 
120, 
239, 
244, 245 (179),

249 ; — II : 
89, 90 (96).


	Zaberma, I : 
136 ; — II : 
370, 
372, 
373, 
420.


	Zagâoua, II : 
72.


	Zaghrâna, II : 
82, 
101, 
103, 
117, 
225, 225 (206),

244, 
246.


	Zaka-nâba (fonction), II : 
134.


	Zakhoura ou
Sakhoura, I : 113 (40),

131, 
183, 185 (108) ;
— II : 
117, 225 (206).


	Zalana (voir Dialana), II : 
90.


	Zan Diara, II : 
288.


	Zandoma, I : 
310, 
311 ; — II : 
125, 
126, 
139, 
140, 
141.


	Zanfara (province de la Nigeria), II : 92 (note

99).


	Zanga-Piré, II : 
375.


	Zangasso, II : 377 (352).


	Zangayella, II : 
141.


	Zaouïa, II : 
307 ; — III : 195.


	Zaouiya, I : 
132.


	Zara-Gombengui, II : 
90.


	Zebagara, II : 
37.


	Zebba, II : 
367.


	Zéghè, I : 
142.


	Zémané, II : 
259.


	Zenag, I : 185 (108).


	Zenaga, I :

57, 
58, 
59, 113 (40),

114, 
117, 
122, 
123, 
132, 
144, 
184, 185 (108),

186, 
188, 
190, 190 (112),
197 (120),

278 ; — II : 
13, 
28, 
32, 
33, 
35, 
36, 
40, 
54, 
71, 
72, 
76, 
193, 
207, 
246, 269 (252),

377.


	Zenaga (langue —), I : 191 (113),

361, 
365, 
373, 
378, 
422.


	Zenâta, I : 185 (108),

186, 
190 ; — II : 
30, 
37.


	Zenka, II : 
423.


	Zenta, II : 
249, 
258.


	Zenzen (voir Diandian).


	Zettembousma, II : 
126.


	Ziara, III : 203, 204.


	Zidan (Moulaï —), I : 
247 ; — II : 
250, 250 (231),
253 (232),

254, 
272.


	Zié Kouloubali-Massassi, I :

286, 
322 ; — II : 
297.


	Ziguiri, I : 
314.


	Zimmaten, I : 
134, 
160.


	Zinder (Territoire Militaire), II : 
390, 424 (377).


	Zineb, II : 
40.


	Zogonaba (voir Diogoré-naba).


	Zohri, I : 187 (110) ;
— II : 277 (265),

278, 278 (266),

281, 
380.


	Zombéré,
II : 
128, 
135.


	Zouaoua, I : 185 (108).


	Zougounam, II : 
145.


	Zoungourana, I : 
308, 
309, 
310 ; — II : 
122, 
125, 
139, 
149.


	Zweifel, I : 
63.








TABLE DES CARTES CONTENUES DANS L’OUVRAGE





Voir 
l’avis au lecteur figurant au 1er volume,
face au verso du titre




	Carte
1. — Limites, hydrographie et orographie.
	1er volume, face à la page
	74




	Carte
2. — Régions naturelles, climatologie et répartition de la
population
	1er volume, page
	101




	Carte
3. — Circonscriptions administratives
	—
	105




	Carte
4. — Répartition des groupements ethniques
	—
	173




	Carte
5. — Migrations ethniques
	—
	325




	Carte
6. — Familles linguistiques du Haut-Sénégal-Niger
	—
	355




	Carte
7. — Zones d’extension des langues principales
	—
	385




	Carte
8. — L’empire de Ghana
	2e volume, page
	57




	Carte
9. — L’empire de Gao
	—
	119




	Carte
10. — Les empires mossi et gourmantché
	—
	151




	Carte
11. — Le royaume de Diara
	—
	159




	Carte
12. — L’empire de Sosso
	—
	171




	Carte
13. — L’empire de Mali
	—
	221




	Carte
14. — Le royaume du Massina
	—
	237




	Carte
15. — La domination marocaine au Soudan
	—
	279




	Carte
16. — Les empires de Ségou et du Kaarta
	—
	303




	Carte
17. — L’empire d’El-hadj-Omar
	—
	339




	Carte
18. — L’empire de Samori
	—
	349




	Carte
19. — Les grandes explorations
	—
	395




	Carte
20. — La conquête du Soudan français
	fin du vol.




	Carte 21. —
Répartition des religions
	3e volume, page
	217




	Carte 22. — Carte
d’ensemble du Haut-Sénégal-Niger au
1 : 5.000.000e
	fin du vol.








TABLE DES ILLUSTRATIONS CONTENUES DANS L’OUVRAGE







	PREMIER VOLUME




	Planches
	Figures
	

	

	





	 
	 
	

	

	





	I
	1

	M. Clozel, gouverneur du
Haut-Sénégal-Niger (cliché Manuel)
	Frontispice.
	





	II
	2

	M. le général Archinard
	Face à la page
	32




	»
	3

	M. le général de Trentinian
	»
	»




	»
	4

	M. le gouverneur général Ponty
	»
	»




	III
	5

	Koulouba, le palais du gouverneur
(pendant la construction)
	»
	48




	»
	6

	Vue générale actuelle du palais du
gouverneur à Koulouba
	»
	»




	IV
	7

	L’hôtel du secrétaire général, à
Koulouba
	»
	96




	»
	8

	Bamako et la vallée du Niger, vue prise
de Koulouba
	»
	»




	V
	9

	Sur les bords du Sénégal (cliché
Froment)
	»
	112




	»
	10

	La Volta Noire, à Koury (cliché
Froment)
	»
	»




	VI
	11

	Le Niger près de Ségou (cliché
Froment)
	»
	160




	»
	12

	Sur le Niger, à hauteur de Tillabéry
(cliché Froment)
	»
	»




	VII
	13

	Chameaux au pâturage, auprès de
Tombouctou (cliché Paulin)
	»
	176




	»
	14

	Maures nomades et leurs chameaux aux
environs de Tombouctou (cliché Paulin)
	»
	»




	VIII
	15

	Une famille peule (cliché Fortier)
	»
	224




	»
	16

	Groupe de femmes peules et silmimossi
(cliché Froment)
	»
	»




	IX
	17

	Jeune fille peule (cliché Fortier)
	»
	240




	»
	18

	Femme malinké (cliché Fortier)
	»
	»




	X
	19

	Femmes et enfants malinké (cliché
Fortier)
	»
	288




	»
	20

	Femme somono des bords du Niger (cliché
Fortier)
	»
	»




	XI
	21

	Groupe de Ouolofs, à Kayes
	»
	304




	»
	22

	Groupe de Haoussa de la boucle du Niger
(cliché Delafosse)
	»
	»




	XII
	23

	Groupe de femmes mossi (cliché
Froment)
	»
	352




	»
	24

	Guerriers nankana (cliché Bouchot)
	»
	»




	XIII
	25

	Groupe de Dioula (cliché Delafosse)
	»
	368




	»
	26

	Un Khassonkè
	»
	»




	XIV
	27

	Pêcheurs du Niger (cliché Fortier)
	»
	416




	»
	28

	Une flotille de pêche sur le Niger
(cliché Fortier)
	»
	»




	DEUXIÈME VOLUME




	XV
	29

	Groupe de Maures du Hodh (cliché
Bouchot)
	Face au verso du titre
	





	»
	30

	Groupe de Maures, à Kayes
	»
	»




	XVI
	31

	Type de jeune Maure
	Face à la page
	32




	»
	32

	Métisse de Maure et de femme noire
	»
	»




	XVII
	33

	Groupe de Touareg, à Bamba (cliché
Froment)
	»
	48




	»
	34

	Cavaliers songaï, près de Say (cliché
Froment)
	»
	»




	XVIII
	35

	Un marché à Tombouctou (cliché
Paulin)
	»
	96




	»
	36

	Marché au bois à Tombouctou (cliché
Paulin)
	»
	»




	XIX
	37

	Griots et chefs mossi, à Ouagadougou
(cliché Froment)
	»
	112




	»
	38

	Musiciens et danseurs mossi, à Yâkô
(cliché Froment)
	»
	»




	XX
	39

	Cavaliers touareg exécutant une charge de
parade contre le vapeur Ibis, à Bamba (cliché
Froment)
	»
	160




	»
	40

	Scène de danse guerrière chez les Malinké
(cliché Fortier)
	»
	»




	XXI
	41

	Résidence du fama de Sansanding (cliché
Froment)
	»
	176




	»
	42

	Mademba, fama de Sansanding, et le
général Caudrelier (cliché Froment)
	»
	»




	XXII
	43

	Une danse tombo, à Bandiagara (cliché
Froment)
	»
	224




	»
	44

	Danseurs tombo, à Bandiagara (cliché
Froment)
	»
	»




	XXIII
	45

	Kabara ; vue prise à bord d’un
vapeur (cliché Froment)
	»
	240




	»
	46

	La pointe de Kabara (cliché Froment)
	»
	»




	XXIV
	47

	Vue prise au marché de Baguindé
(Tombouctou) (cliché Paulin)
	»
	288




	»
	48

	Vue d’ensemble du marché de Baguindé
(Tombouctou) (cliché Paulin)
	»
	»




	XXV
	49

	Résidence de l’administrateur, à Ségou
(cliché Froment)
	»
	304




	»
	50

	Ségou, la mosquée (cliché Fortier)
	»
	»




	XXVI
	51

	Tombouctou, vue générale (cliché
Paulin)
	»
	352




	»
	52

	Les restes de l’ancien fort de Médine,
près de Kayes
	»
	»




	XXVII
	53

	Maison habitée par René Caillié, à
Tombouctou (cliché Fortier)
	»
	368




	»
	54

	Maison habitée par Barth, à Tombouctou
(cliché Fortier)
	»
	»




	XXVIII
	55

	Poste de Gaoua (cliché Delafosse)
	»
	416




	»
	56

	Bandiagara, résidence de l’administrateur
(cliché Fortier)
	»
	»




	XXIX
	57

	Mopti, la maison des passagers (cliché
Fortier)
	»
	428




	»
	58

	Bantchandé, roi des Gourmantché (cliché
Froment)
	»
	»




	TROISIÈME VOLUME




	XXX
	59

	Résidence de l’administrateur, à
Bamako
	Frontispice.
	





	XXXI
	60

	L’une des cérémonies de la fête des
labours chez les Sénoufo, cercle de Koutiala (cliché Fortier)
	Face à la page
	32




	»
	61

	Un village samo dans le cercle de Koury
(cliché Froment)
	»
	»




	XXXII
	62

	Chefs et cultivateurs dagari, à Ouaraba
(cliché Delafosse)
	»
	48




	»
	63

	Groupe de Birifo, à Somanti (cliché
Delafosse)
	»
	»




	XXXIII
	64

	Caravane de porteurs sénoufo (cliché
Delafosse)
	»
	64




	XXXIII
	65

	Danseurs tombo, dans le cercle de
Bandiagara (cliché Froment)
	»
	64




	XXXIV
	66

	Danseurs bobo, à Koury (cliché
Froment)
	»
	80




	»
	67

	Un guerrier lobi (cliché Bouchot)
	»
	»




	XXXV
	68

	Groupe de Dagari sur une terrasse, à
Pinntouri (cliché Delafosse)
	»
	96




	»
	69

	Groupe de Birifo dans une plantation, à
Boukori (cliché Delafosse)
	»
	»




	XXXVI
	70

	Danseurs tombo dans un village du cercle
de Bandiagara (cliché Froment)
	»
	112




	»
	71

	Danse mossi, dans la région de
Ouagadougou (cliché Froment)
	»
	»




	XXXVII
	72

	Femmes nankana (cliché Bouchot)
	»
	128




	»
	73

	Une habitation dagari à Goumparé (cliché
Delafosse)
	»
	»




	XXXVIII
	74

	Fillettes nounouma (cliché Bouchot)
	»
	144




	»
	75

	Fillettes sissala (cliché Bouchot)
	»
	»




	XXXIX
	76

	Jeunes guerriers sissala (cliché
Bouchot)
	»
	160




	»
	77

	Danseurs bobo dans le cercle de Koury
(cliché Froment)
	»
	»




	XL
	78

	Les greniers dans un village samo (cliché
Froment)
	»
	176




	»
	79

	Type de construction religieuse en pays
samo (cliché Froment)
	»
	»




	XLI
	80

	Statues et objets divers dans une
chapelle funéraire birifo, à Donko, cercle de Gaoua (cliché
Delafosse)
	»
	192








TABLE
DES MATIÈRES

CONTENUES DANS LE TROISIÈME VOLUME








	

	

	

	Pages




	

	Cinquième
partie : les civilisations
	1





	

	Chapitre
premier : les biens

	5





	I.
	— Le régime foncier
	5





	II.
	— La propriété mobilière
	18





	III.
	— Les successions
	26





	

	Chapitre II :
les contrats

	40





	I.
	— Des contrats en
général
	40





	II.
	— De la vente et de
l’échange
	46





	III.
	— De la cession et de la
donation
	49





	IV.
	— Du louage et du
fermage
	50





	V.
	— Du prêt
	52





	VI.
	— Du mandat et du dépôt
	53





	VII.
	— Des dettes, du gage et de
la saisie
	55





	VIII.
	— De quelques contrats
spéciaux
	58





	

	Chapitre III :
le mariage et la famille

	61





	I.
	— Le mariage
	61





	II.
	— Rupture du mariage
	73





	III.
	— Conditions de validité du
mariage
	77





	IV.
	— Obligations et droits
résultant du mariage
	81





	V.
	— Contraventions aux
obligations résultant du mariage
	87





	VI.
	— Relations sexuelles en
dehors du mariage
	89





	

	Chapitre IV :
la société

	93





	I.
	— La famille globale
	93





	II.
	— Les clans
	98





	III.
	— Les divisions
ethniques
	109





	IV.
	— Les statuts
	111





	V.
	— Les classes
	114





	VI.
	— Les castes
	115





	VII.
	— Les associations
	119





	

	Chapitre V :
l’Etat

	124





	I.
	— La case
	125





	II.
	— Le quartier
	126





	III.
	— Le village
	128





	IV.
	— Le canton
	134





	V.
	— Le royaume ou la
confédération
	137





	VI.
	— L’empire
	142





	VII.
	— Les impôts
	143





	

	Chapitre VI :
la justice

	146





	I.
	— Le pouvoir judiciaire
	146





	II.
	— Echelle des tribunaux
	147





	III.
	— Procédure
	149





	IV.
	— Des infractions et des
peines
	153





	V.
	— Organisation actuelle de la
justice
	157





	

	Chapitre VII :
les religions

	160





	I.
	— Fétichisme, totémisme,
théisme
	161





	II.
	— L’animisme :
	1o Généralités
	165





	

	

	2o Culte des morts
	167





	

	

	3o Culte des forces naturelles et des génies
	173





	III.
	— Croyances et rites
magico-religieux
	178





	IV.
	— L’islamisme :
	1o Son domaine
	186





	

	

	2o Son clergé et ses écoles
	188





	

	

	3o Ses confréries et ses marabouts
	193





	

	

	4o Son esprit et ses résultats
	210





	

	Bibliographie
	219





	

	Index
	231





	

	Table des cartes
contenues dans l’ouvrage

	309





	

	Table des
illustrations contenues dans l’ouvrage

	311













LAVAL. — IMPRIMERIE L. BARNÉOUD ET
Cie.





CARTE

DU

HAUT-SÉNÉGAL ET NIGER

dressée par A. Meunier

d’après les renseignements officiels les plus récents.


Haut-Sénégal et Niger (Ie Série) par M.
Delafosse.

[image: ]
E. Larose. Editeur Paris, 1911


(T. grande : p. gauche — p. droite)











Note du transcripteur :



	Page 88, " le divore est prononcé
comme " a été remplacé par " divorce "


	Page 91, " Les protituées de
métier " a été remplacé par " prostituées "


	Page 105, " Oulof du clan des
Ndiaye " a été remplacé par " Ouolof "


	Page 106, " serment l’innocence
dun accusé " a été remplacé par " d’un "


	Page 108, " ainsi que nons le
verrons " a été remplacé par " nous "


	Page 112, " l’affranchi joussait
exactement " a été remplacé par " jouissait "


	Page 136, " de son qurtier et de
sa case " a été remplacé par " quartier "


	Page 137, note 37, " d’Etat devant être asssimilé " a
été remplacé par " assimilé "


	Page 160, " au grand jour et et à
ce " a été remplacé par " jour et à "


	Page 170, " mort, des fem- et des
esclaves " a été remplacé par " femmes "


	Page 171, " perception et d’action
qne " a été remplacé par " que "


	Page 174, " génie mâle e principe
fécondant " a été remplacé par " et "


	Page 197, " l’adepte n’at-il rien
autre " a été remplacé par " n’a-t-il "


	Page 198, " n’a pris aucun
engagemen et il " a été remplacé par
" engagement "


	Page 221, " de Fleischer,
Lipsiœ " a été remplacé par " Lipsiæ "


	Page 231, " Arderrahman (cadi de Mali) " a été remplacé par
" Abderrahman "


	Page 243, " [Bozo] 329, 370, 331 " a été remplacé par
" 329, 330, 331 "


	Page 251, " Egyte "
a été remplacé par " Egypte "


	Page 252, " Eufants
naturels " a été remplacé par " Enfants "


	Page 262, " [Loto] 368,
379, 370 " a été remplacé par " 368, 369, 370 "


	Page 266, " Kérouané
(Guiné française) " a été remplacé par
" Guinée "


	Page 266, " Khalifa (fonction),
II : 306, 188 " a été remplacé par " II :
306 ; III : 188 "


	Page 267, " Kiokia on
Kiokoun " a été remplacé par " ou "


	Page 273, " Mahomet, I : 180, 175, 188 " a été remplacé
par " 180, 185, 188 "


	Page 302, " Tôr, I :
212 (notes " a été remplacé par " 211 "


	De plus, quelques changements mineurs de ponctuation et
d’orthographe ont été apportés.










*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK HAUT-SÉNÉGAL-NIGER (SOUDAN FRANÇAIS), TOME 3 (DE 3): LES CIVILISATIONS ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  OEBPS/4987600183321459861_i62.jpg





OEBPS/4987600183321459861_map21.jpg
Ny

Wa

MAUR

N






OEBPS/4987600183321459861_i70.jpg





OEBPS/4987600183321459861_map22.jpg





OEBPS/4987600183321459861_i80.jpg





OEBPS/4987600183321459861_i63.jpg





OEBPS/4987600183321459861_i79.jpg





OEBPS/4987600183321459861_i71.jpg





OEBPS/4987600183321459861_map22_large_right.jpg
10° 59

' i
‘I‘ -

1 "

Ta mdrm’

»/n Degoubeur *

" Qt;) o/ Guettara . >
», e 1

*
oBir Ounen '-‘»‘ %
N -~ InKingt
3 . a

Achouret

*&L.R}\

°
3% /e
lneacluel Are Wouler

°/n Abmed (:)

Mabrouck T | M ETR HWI NE
0 ®50
>

(M) Achouyef e
o choyye FO . 560
Avaonan n ‘ ©
250 1 . 7 N\
< |'N Bou Djebeha A Anegchai n® 5 N
5 @ J’;’ (S’ \d ‘5;“. i
N AMahmoud iefa_gda 7 In Abalay ox"
< P
e 7in Bilou! D ; C’ﬁ
N A k
v 0 U A.e/ Mamour a (\ /"/ u/}/ :‘ Jepmnkort
\*° ’
\.\» A Owdarha :‘
.
1 ) § /?ef(/aguldﬂ o b
R b Adrar deTiguirirQ,
‘?()\ld]dlu U v
= " A Q
\’) o am&h s !
. &
- Lac Faguibin Cigus
v- Ras el M QQ
s } :
‘ h Kinjouman,
T 3 o ’ |
s e &2"}' 10 f:i:/\ GurandGughe(\ e | |
; “ /n Deren
& i’(’)cm.'*/u/wb-
Yere 1 0 A
- _ A \ /n Diamane
0 5’0{/}/7//1550’/ A%/\Aa?
Mers/
o -~ /Yam/aa/a i /
re k © "
MBOU
l“e—» b"aur.//‘jf///? -

f ” '};«,f) SOROLO
o

S a1/ 7
Cfﬂ Q lh'\’)/

" \ b b lo/odaay‘a'u Mﬁﬂoﬂmf)d

Dibrlou Y .
: o H o, [
:\‘.\v §esite L pogangs s,
A . o0
yMani ;
;éﬁoussoyma ) !
A ﬁc/oussa b filande ["Botgu

: '_/5003:&' o | 200"
\q:/ SN\ ‘9 N

,xg,,/(,,/g,,@ Y 9/ ,/ Matiakovals

S
S 7
; Pozm\ / A’au&el&“lg 3\5; (0] Dml.mga
L‘Vaovne‘ ) Mangarka !, FADAN GO Srzougou
iy
8 09320
fso - /(nndm/jm/ /V/apg‘o 1 ‘96' ) H -
0 g&smokaoo & )’aka)n’\[ 7 "-.t)‘on i )
0 Koumbiao . 4 " 4 4 fpac
/nuedoujfat/&m ; & \PJ‘ Na A ,l(,q 7 .
A f”"?.o o > gl b
== 8"

l'l% F 0
8?’ “Banfora

‘ \ av{ym\) ougou

?/ ORHOC ~l"






OEBPS/4987600183321459861_i78.jpg





OEBPS/4987600183321459861_i64.jpg





OEBPS/4987600183321459861_i65.jpg





OEBPS/4987600183321459861_i77.jpg





OEBPS/4987600183321459861_i67.jpg





OEBPS/4987600183321459861_i75.jpg





OEBPS/4987600183321459861_cover.jpg
Haut - Se’négal N 1ger

(Soudan Frangais)

Séries d’études publiées sous la direction
de M. le Gouverneur CLOZEL

PREMIERE SERIE

Le Pays, les Peuples, les Langues,
I' Histoire, les Civilisations

PAR
Maurice DELAFOSSE

Administrateur de 1™ classe des Colonies
Chargé de cours 2 I'Ecole Coloniale et a 'Ecole des Langues Orientales

Pprélface de M. le Gouverneur CLOZEL

8o illustrations photographiques, 22 cartes dont une carle d'ensemble au 1 : 5.000.000.
Bibliographie et Index
Tome 111

Les Civilisations
Bibliographie — Index

T

PARIS
EMILE LAROSE, LIBRAIRE-EDITEUR

11, Rue Victor-Cousin, 11

1912





OEBPS/4987600183321459861_decor1.jpg





OEBPS/4987600183321459861_i76.jpg





OEBPS/4987600183321459861_i59.jpg





OEBPS/4987600183321459861_decor3.jpg





OEBPS/4987600183321459861_i66.jpg





OEBPS/4987600183321459861_decor2.jpg





OEBPS/4987600183321459861_map21_large.jpg
Aracuan

2 Tichit

{ Ovalata

Tombougwu

-COAST TO
La densite des hachures est proportionnelle av nombre des
animistes par rapport d celdi des musulmans.

¢ FEED 10usviman surgo & 100 hatitants. 1 Musulman sur 6410 habitants.
bl

N

Chellew de cercle. =
v‘t% Centre de culture musulmane. .
Limites de la colome Ju Hawt-Scnegal el Niger
a1 des cercles. & &
Echelle :
s

1
0.000,000

Population entiérement musulmane

© 100 200 300






OEBPS/4987600183321459861_decor4.jpg





OEBPS/4987600183321459861_logo.jpg





OEBPS/toc.xhtml

    
      
        		
          Haut-Sénégal-Niger (Soudan Français)
        


        		
          CINQUIÈME PARTIE Les civilisations.
          
            		
              CHAPITRE PREMIER
              
                		
                  I. — Le régime foncier.
                


                		
                  II. — La propriété mobilière.
                


                		
                  III. — Les successions.
                


              


            


            		
              CHAPITRE II
              
                		
                  I. — Des contrats en général.
                


                		
                  II. — De la vente et de l’échange.
                


                		
                  III. — De la cession et de la donation.
                


                		
                  IV. — Du louage et du fermage.
                


                		
                  V. — Du prêt.
                


                		
                  VI. — Du mandat et du dépôt.
                


                		
                  VII. — Des dettes, du gage et de la saisie.
                


                		
                  VIII. — De quelques contrats spéciaux.
                


              


            


            		
              CHAPITRE III
              
                		
                  I. — Le mariage.
                


                		
                  II. — Rupture du mariage.
                


                		
                  III. — Conditions de validité du mariage.
                


                		
                  IV. — Obligations et droits résultant du mariage.
                


                		
                  V. — Contraventions aux obligations résultant du mariage.
                


                		
                  VI. — Relations sexuelles en dehors du mariage.
                


              


            


            		
              CHAPITRE IV
              
                		
                  I. — La famille globale.
                


                		
                  II. — Les clans.
                


                		
                  III. — Les divisions ethniques.
                


                		
                  IV. — Les statuts.
                


                		
                  V. — Les classes.
                


                		
                  VI. — Les castes.
                


                		
                  VII. — Les associations.
                


              


            


            		
              CHAPITRE V
              
                		
                  I. — La case.
                


                		
                  II. — Le quartier.
                


                		
                  III. — Le village.
                


                		
                  IV. — Le canton.
                


                		
                  V. — Le royaume ou la confédération.
                


                		
                  VI. — L’empire.
                


                		
                  VII. — Les impôts.
                


              


            


            		
              CHAPITRE VI
              
                		
                  I. — Le pouvoir judiciaire[45].
                


                		
                  II. — Echelle des tribunaux.
                


                		
                  III. — Procédure.
                


                		
                  IV. — Des infractions et des peines.
                


                		
                  V. — Organisation actuelle de la justice.
                


              


            


            		
              CHAPITRE VII
              
                		
                  I. — Fétichisme, totémisme, théisme.
                


                		
                  II. — L’animisme.
                


                		
                  III. — Croyances et rites magico-religieux.
                


                		
                  IV. — L’islamisme.
                


              


            


          


        


        		
          BIBLIOGRAPHIE
          
            		
              Documents officiels inédits appartenant aux archives du Haut-Sénégal-Niger
            


          


        


        		
          INDEX
        


        		
          TABLE DES CARTES CONTENUES DANS L’OUVRAGE
        


        		
          TABLE DES ILLUSTRATIONS CONTENUES DANS L’OUVRAGE
        


        		
          TABLE DES MATIÈRES CONTENUES DANS LE TROISIÈME VOLUME
        


        		
          Note du transcripteur :
        


        		
          THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE
        


      


    
    
      
        		
          [1]
        


        		
          [2]
        


        		
          [3]
        


        		
          [4]
        


        		
          [5]
        


        		
          [6]
        


        		
          [7]
        


        		
          [8]
        


        		
          [9]
        


        		
          [10]
        


        		
          [11]
        


        		
          [12]
        


        		
          [13]
        


        		
          [14]
        


        		
          [15]
        


        		
          [16]
        


        		
          [17]
        


        		
          [18]
        


        		
          [19]
        


        		
          [20]
        


        		
          [21]
        


        		
          [22]
        


        		
          [23]
        


        		
          [24]
        


        		
          [25]
        


        		
          [26]
        


        		
          [27]
        


        		
          [28]
        


        		
          [29]
        


        		
          [30]
        


        		
          [31]
        


        		
          [32]
        


        		
          [33]
        


        		
          [34]
        


        		
          [35]
        


        		
          [36]
        


        		
          [37]
        


        		
          [38]
        


        		
          [39]
        


        		
          [40]
        


        		
          [41]
        


        		
          [42]
        


        		
          [43]
        


        		
          [44]
        


        		
          [45]
        


        		
          [46]
        


        		
          [47]
        


        		
          [48]
        


        		
          [49]
        


        		
          [50]
        


        		
          [51]
        


        		
          [52]
        


        		
          [53]
        


        		
          [54]
        


        		
          [55]
        


        		
          [56]
        


        		
          [57]
        


        		
          [58]
        


        		
          [59]
        


        		
          [60]
        


        		
          [61]
        


        		
          [62]
        


        		
          [63]
        


        		
          [64]
        


        		
          [65]
        


        		
          [66]
        


        		
          [67]
        


        		
          [68]
        


        		
          [69]
        


        		
          [70]
        


        		
          [71]
        


        		
          [72]
        


        		
          [73]
        


        		
          [74]
        


        		
          [75]
        


        		
          [76]
        


        		
          [77]
        


        		
          [78]
        


        		
          [79]
        


        		
          [80]
        


        		
          [81]
        


        		
          [82]
        


        		
          [83]
        


        		
          [84]
        


        		
          [85]
        


        		
          [86]
        


        		
          [87]
        


        		
          [88]
        


        		
          [89]
        


        		
          [90]
        


        		
          [91]
        


        		
          [92]
        


        		
          [93]
        


        		
          [94]
        


        		
          [95]
        


        		
          [96]
        


        		
          [97]
        


        		
          [98]
        


        		
          [99]
        


        		
          [100]
        


        		
          [101]
        


        		
          [102]
        


        		
          [103]
        


        		
          [104]
        


        		
          [105]
        


        		
          [106]
        


        		
          [107]
        


        		
          [108]
        


        		
          [109]
        


        		
          [110]
        


        		
          [111]
        


        		
          [112]
        


        		
          [113]
        


        		
          [114]
        


        		
          [115]
        


        		
          [116]
        


        		
          [117]
        


        		
          [118]
        


        		
          [119]
        


        		
          [120]
        


        		
          [121]
        


        		
          [122]
        


        		
          [123]
        


        		
          [124]
        


        		
          [125]
        


        		
          [126]
        


        		
          [127]
        


        		
          [128]
        


        		
          [129]
        


        		
          [130]
        


        		
          [131]
        


        		
          [132]
        


        		
          [133]
        


        		
          [134]
        


        		
          [135]
        


        		
          [136]
        


        		
          [137]
        


        		
          [138]
        


        		
          [139]
        


        		
          [140]
        


        		
          [141]
        


        		
          [142]
        


        		
          [143]
        


        		
          [144]
        


        		
          [145]
        


        		
          [146]
        


        		
          [147]
        


        		
          [148]
        


        		
          [149]
        


        		
          [150]
        


        		
          [151]
        


        		
          [152]
        


        		
          [153]
        


        		
          [154]
        


        		
          [155]
        


        		
          [156]
        


        		
          [157]
        


        		
          [158]
        


        		
          [159]
        


        		
          [160]
        


        		
          [161]
        


        		
          [162]
        


        		
          [163]
        


        		
          [164]
        


        		
          [165]
        


        		
          [166]
        


        		
          [167]
        


        		
          [168]
        


        		
          [169]
        


        		
          [170]
        


        		
          [171]
        


        		
          [172]
        


        		
          [173]
        


        		
          [174]
        


        		
          [175]
        


        		
          [176]
        


        		
          [177]
        


        		
          [178]
        


        		
          [179]
        


        		
          [180]
        


        		
          [181]
        


        		
          [182]
        


        		
          [183]
        


        		
          [184]
        


        		
          [185]
        


        		
          [186]
        


        		
          [187]
        


        		
          [188]
        


        		
          [189]
        


        		
          [190]
        


        		
          [191]
        


        		
          [192]
        


        		
          [193]
        


        		
          [194]
        


        		
          [195]
        


        		
          [196]
        


        		
          [197]
        


        		
          [198]
        


        		
          [199]
        


        		
          [200]
        


        		
          [201]
        


        		
          [202]
        


        		
          [203]
        


        		
          [204]
        


        		
          [205]
        


        		
          [206]
        


        		
          [207]
        


        		
          [208]
        


        		
          [209]
        


        		
          [210]
        


        		
          [211]
        


        		
          [212]
        


        		
          [213]
        


        		
          [214]
        


        		
          [215]
        


        		
          [217]
        


        		
          [219]
        


        		
          [220]
        


        		
          [221]
        


        		
          [222]
        


        		
          [223]
        


        		
          [224]
        


        		
          [225]
        


        		
          [226]
        


        		
          [227]
        


        		
          [228]
        


        		
          [229]
        


        		
          [230]
        


        		
          [231]
        


        		
          [232]
        


        		
          [233]
        


        		
          [234]
        


        		
          [235]
        


        		
          [236]
        


        		
          [237]
        


        		
          [238]
        


        		
          [239]
        


        		
          [240]
        


        		
          [241]
        


        		
          [242]
        


        		
          [243]
        


        		
          [244]
        


        		
          [245]
        


        		
          [246]
        


        		
          [247]
        


        		
          [248]
        


        		
          [249]
        


        		
          [250]
        


        		
          [251]
        


        		
          [252]
        


        		
          [253]
        


        		
          [254]
        


        		
          [255]
        


        		
          [256]
        


        		
          [257]
        


        		
          [258]
        


        		
          [259]
        


        		
          [260]
        


        		
          [261]
        


        		
          [262]
        


        		
          [263]
        


        		
          [264]
        


        		
          [265]
        


        		
          [266]
        


        		
          [267]
        


        		
          [268]
        


        		
          [269]
        


        		
          [270]
        


        		
          [271]
        


        		
          [272]
        


        		
          [273]
        


        		
          [274]
        


        		
          [275]
        


        		
          [276]
        


        		
          [277]
        


        		
          [278]
        


        		
          [279]
        


        		
          [280]
        


        		
          [281]
        


        		
          [282]
        


        		
          [283]
        


        		
          [284]
        


        		
          [285]
        


        		
          [286]
        


        		
          [287]
        


        		
          [288]
        


        		
          [289]
        


        		
          [290]
        


        		
          [291]
        


        		
          [292]
        


        		
          [293]
        


        		
          [294]
        


        		
          [295]
        


        		
          [296]
        


        		
          [297]
        


        		
          [298]
        


        		
          [299]
        


        		
          [300]
        


        		
          [301]
        


        		
          [302]
        


        		
          [303]
        


        		
          [304]
        


        		
          [305]
        


        		
          [306]
        


        		
          [307]
        


        		
          [309]
        


        		
          [311]
        


        		
          [312]
        


        		
          [313]
        


        		
          [314]
        


        		
          [315]
        


        		
          [316]
        


      


    
  

OEBPS/4987600183321459861_map22_medium.jpg
//t}.lués a'lpil

32t s
‘1:\('@
A D /nﬂ |

£, Oufelt

Ouadane

? Chingnetti
Al W™

s

-
NG
Taoden? SRR
“. < \\1 7 Q /

© Azaly

o8ir Ounen

'
| /0 Degouteur

le/ Guettare

~,

",

Achourat f\,\"" iih

o R'A R
© Ase Woulst

L.

n
2

&

o armed D
Mabrouck T | METR NI NE

T
Mjoyjt o |

b

»
Y
P |
>

o Tamersguid

Touizike
°

A5

o Jaininia

o Tiourourt

ALEG

Joust o/ Ma ‘\’( y
=4 o/at

Dﬁr&‘b& " ?‘

5 Boghe

Boghe:

O N

MATAM
oy > Orntod :
notird W

R

, S

°Nidmelane

Tidikdjo
A
Wiarac

7in Ouadin

£/ Paddin
Tokouba

o Novamalin
oty Roudaghost T
ReEGUE
| skiFra
oBrudra | rano
’”h.ld& ‘ln
Boulechi

Barrok L&/ Bapet

b
at!

_ grE

A~

R o
Dendbuds \‘\
~€; Veniaki

o Lempour

won 6 Roumouke®

i Chrofy PIAKA

5 e
"7 CACHEO Géva

CUINEE_PORTUGAISE"
_9 TS840 %G'r

BOU

D 4l o

HAUT-SENEGAL ET NIGER

dressée par A.Meunier

50

o
Limites de la Colonie du Haut-Send ol ot Chefs-liews de Gowsernament
L Cercle

Niger. i
Limitas das autres Colonres Frungaises oy |
des Possessions Etrangéres ‘
e Ch@rmting de fer en explostation
. construction

Centres imporcants, Vilages
Puines
Puits Waras

i o,
e's S Rongakuiy”

A i
Sotomeoky A
pding . Lrala ©

T2 f
FOULADOUGOU/4 o

guiters

SO @
;Xnu alata

Do

Ghana ™1

‘1
© el
S Karonge
/ bare g ©
COTMBOT

Boucyguird

o anghen
® Bou,
SOREE 2 J«mwv\g“ér Sy K

o

Joritabou gou
@ Zs

o
Fioghn it
5»\\\'}/ '--.."M"“.-;'" o
st e;i,& Gramta ;

Sorreya,

O\

gba ¢
7 “ossepoughe
ey

o Kangar|
BOUCUINT

Feasto

- o

.

P
) §050T.0

Wonss,uata

®.
R, v'\‘m.n.x EN

5 o ol

“/@7ﬂc/raﬁabpﬁia g,

{ Walodougo’ A
Soukounoda &

L

Avaonnn,

<

B
<
3
<
©

a hg\zgn/g_g{l//_

Ras el My 7

ot

0o

¢

NIAFOUN
Sumps

o
9 »
Achouyel” g
x [\) v 00 55"";/.}. 1

2
an i
Bou Djebeha 4 anegehaig |dn‘ 2 2N
A Matmoud Rogagda 7 I Abaleg AT

(2
)
ne o
o

250

1

7in, Buloul
b
4ol Namour @
o8
\ @

“V A Oindoiha
\ ﬁEjUR‘yuldBo(\

Oxv

G g
,nép-omu_ Wilteon s £ ;/3;%:.1
. & 7 °

A
Gititow Y

Lisare Gogands

T
i
2 S fovssouma
Seloussa
]
e X

7ity

//rwfe/.ﬁ*a 33,0

Hombissigur o Mangarka\\ FADAN 60
Faghsy

< <
48
*f%w

Golo™ T Y.
Aoumon $7

Ponfouni

pba

ympard

| ,GOLD-
B
Peasoumbalé

indiia ou
(Benta)






OEBPS/4987600183321459861_i72.jpg





OEBPS/4987600183321459861_i74.jpg





OEBPS/4987600183321459861_i68.jpg





OEBPS/4987600183321459861_i61.jpg





OEBPS/4987600183321459861_i60.jpg





OEBPS/4987600183321459861_i69.jpg





OEBPS/4987600183321459861_i73.jpg





OEBPS/4987600183321459861_map22_large_left.jpg
s
S #
o

Sovet o/ Ma

RIO DE ORO

Akjoyjt o

Touizikt
o

»

Ee f/m/r//

97 M,&

¥ Koumnouhe®

NS CACHEO eéba

UINEE PORTUGAIS

h\

HAUT-SENECAL ET NIGER

dressée par A.Meunier
d'aprés les renseugnements of‘f‘uue\s les plus recents.

: ¢ __“/.i -

1.‘0( L Rema—
/IV

tolummktuy 5

o/"m//{qn §uedou

0
N\ BAFOULABE

Limites de la Colonie du Haut-Sénégal et

[c}
o

Limitas das autres Colonies frangarses au i‘
des Possessions Etran Féres :
e Chemins de fer en explostation.

0o

Chefs-lieur de Gouvernement ou deCalonie.””
5 s .. Cercle
Cenlr*es importants, Villages

Ruines
FPuits Mares

Tokouba
o

7

2Lrbe
4 -

i ‘509"55% o Tali

[ S &G\-“

NTORO

oOUME®:, u /{-47.
EU E™300 0 “

8

Aroun 8l Atrous \

FOuLAD ougou g"&m/omn
iguiters i (
De Jor/baboufal/

: &
KenisrdW

@ o;
HAAY,

kuou
4

Phoo
é ,Dg/lmﬁ/’/flc






